
 

5. Held und Götterähnlichkeit –  
Ein dominanter Modus der Herrscherheroisierung 

Bisher kaum eingesetzt in den vorangegangenen Exempla, sollte sich im Laufe 
des 17. Jahrhunderts, besonders im Habsburgerreich, ein Modus der Herrscherhe-
roisierung intensivieren: die Angleichung an einen Gott. Bei Rudolf II. bereits 
angeklungen, bei Leopold Wilhelm kaum ausgeprägt (möglicherweise aufgrund 
dynastischer Rücksichtnahme gegenüber seinem Bruder) und bei dem Großen 
Kurfürsten wegen konfessioneller Gründe (zumindest bildlich, weniger seman-
tisch) vermieden, trug die Machtkonsolidierung des Kaisers sowie die Konkur-
renz der Fürsten (zu ihm und untereinander) dazu bei, eine bildlich ausgeprägte 
Götterähnlichkeit des Herrschers zu forcieren. Dies geschah häufig auch mit 
Blick auf Versailles und den Sonnenkönig. In dessen Umfeld galt der Götterver-
gleich als eine Form des hyperbolischen Vergleiches, die adäquat die exzeptionel-
le Größe des Königs vermittelt: 

L’hyperbole […] est la figure la plus convenable à la loüange, parce que la loüange est 
une chose libre, qui n’a pour but que d’agrandir le Sujet dont elle parle, & de montrer 
qu’il surpasse tous les autres: Et comme cette hyperbole se fait ordinairement par une 
comparaison, il faut que cette comparaison soit toujours au-dessus de la chose que l’on 
compare, […]. On compare par exemple les desseins & les actions des Rois aux desseins 
& aux ouvrages de Dieu.1 

Entsprechend diesem Mechanismus der Panegyrik konnte die heroische Inszenie-
rung von Herrschern im 17. Jahrhundert – nicht zuletzt aufgrund der Maxime 
des Gottesgnadentums, auf das sich die Dynastien beriefen – bis zur Gottesähn-
lichkeit oder sogar Gottesebenbildlichkeit gesteigert werden, auch wenn sich die-
se von einer christlich-sakralen Göttlichkeit unterschied. Der Vergleich mit my-
thologischen Gottheiten wie Minerva, Herkules oder Apoll war zwar die häufigs-
te Personal- und Bildform dieser Divinisierung, die sich formal zwischen Porträt 
und Historienmalerei bewegt und als relationales Symbolsystem der Heraushe-
bung der Heroisierung verwandt ist. Gestützt und legitimiert wurde dies jedoch 
im christlichen Kontext: Psalm 82 („Ich habe gesagt: ‚Götter seid ihr und Söhne 
des Höchsten, ihr alle‘“) definiert den Fürsten ausgestattet mit Richter- und Herr-
scheramt als Erdengott. 

                                                                                          
1 Le Gras, La Rhétorique françoise, ou Les Préceptes de l’ancienne et vraye eloquence […], Paris 1671, 

S. 20, http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k507556.r=le%20gras%2C%20la%20rhetorique, 
20.01.2016. Die mit dieser Relation angesprochene Konstruktion einer Gleichsetzung, die 
der Gelobte in Wahrheit nicht erfüllt, impliziert zwar eine mögliche kritische Lesart, doch 
sind die in Rede stehenden bildlichen Umsetzungen des Göttervergleichs in ihrem Modus 
affirmativ und nicht kritisch-aufklärerisch. Zudem haftet dem Vergleich eine Analogiebil-
dung an, die fiktional intelligibel und hergestellt ist, jedoch nicht die Absicht hat, zu täu-
schen; vgl. dazu Hemmer 2015, S. 2. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 136 

Diese Referenz ebenso wie das Gottesgnadentum bieten gemeinsam mit der 
Hierarchie des Olymps „optimale strukturelle Analogie- und idealische Identifi-
kationsmöglichkeiten für die Hofgesellschaft“.2 Mit der Metapher der Erdengöt-
ter hatte man eine besonders legitimierte Überhöhungsmöglichkeit des Herr-
schers und seines überzeitlichen Ruhmes. Sogar die Bildtheologie akzeptierte die 
antiken Götter und Themen „aus Gründen des Decorums“ und ihr variables Po-
tential wurde anerkannt, insbesondere zur Herrscherinszenierung durch Allusio-
nen auf antike Vorbilder, „was bei christlichen Themen nur schwer tolerierbar 
war“, wie Christian Hecht ausgeführt hat.3 

Das Figurenpersonal – insbesondere Minerva und Apoll – konnte auf vielfälti-
ge Weise mit dem Herrscher interagieren: Es konnte ihm zur Seite stehen, allego-
risch auf ihn verweisen oder durch Bildnisangleichung eine besonders direkte 
Bezugnahme eingehen. Der Einfluss himmlischer Mächte kann dabei ganz un-
terschiedlich repräsentiert werden und unterstreicht den spielerischen Umgang 
mit der antiken Mythologie, der keine eigene Theologie zugrunde lag. Die Inte- 
gration von Göttern in die Darstellung des Herrschers kann als eine Form der imi- 
tatio heroica verstanden werden, die sowohl ein Legitimationsargument als auch 
einen Tugendausweis in der behaupteten Mimesis lieferte. Dabei wurden selektiv 
positive Ereignisse, Taten oder Haltungen der Götter- oder Heldenfigur aufgegrif-
fen und für die Repräsentation des Fürsten genutzt. Aufgrund dieser auswählba-
ren Zuständigkeitsbereiche waren die Bezugsfiguren für unterschiedliche Kontex-
te nutzbar – Minerva macht demgemäß den Fürsten nicht automatisch zum 
‚Kunsthelden‘, sondern kann auch beispielsweise dessen militärische Kriegsfüh-
rung oder weise Regierung personifizieren. 

Auf künstlerischer Ebene galt die Antike ebenfalls als vorbildhaft und nachah-
menswert oder sollte gar übertroffen werden, so dass sich Herrscherheroisierung 
und Paragone gegenseitig ergänzten. Das Reservoir an Götterdarstellungen lieferten 
die mythographischen Handbücher (Boccaccio, Ripa, Cartari, Sandrart etc.).4 Da 
in diesen, häufig illustrierten, Werken keine inhaltlichen Bestimmungen vorge-
                                                                                          
2 Jörg Jochen Berns et al. (Hrsg.), Erdengötter. Fürst und Hofstaat in der Frühen Neuzeit im Spiegel 

von Marburger Bibliotheks- und Archivbeständen, Marburg 1997, Vorwort der Herausgeber, 
S. XIII. Auf eine solche „Visibilitätsreserve“ ist die Herrschaft im 17. Jahrhundert auch des-
halb angewiesen, um eine „Kompensation des Transzendenzverlustes“ wirksam zu machen 
(Münkler 1995, S. 224). Zudem ermöglichte auch die Heroisierung mittels antiker Referen-
zen die Vermittlung eines sakralen Königtums, wie es Gérard Sabatier für die bourbonische 
Monarchie ausgeführt hat. Visuelle Strategien der Distanzierung, Universalisierung und 
Inkarnierung im Gewand des antikisierten Helden dienen der politischen Überzeugung, 
wirken aber mit den sakralen Bildmustern vergleichbaren Modi, vgl. Gérard Sabatier, 
Imagerie héroïque et sacralité monarchique, in: Alain Boureau / Claudio Sergio Ingerflom 
(Hrsg.), La royauté sacrée dans le monde chrétien (L’histoire et ses représentations; 3), Paris 
1992, S. 115–127. 

3 Christian Hecht, Katholische Bildertheologie der Frühen Neuzeit. Studien zu Traktaten von Johan-
nes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin 2012, S. 365. Vgl. auch Hofmann 
2001, S. 162–175. 

4 Vgl. dazu Berns 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 137 

nommen wurden, sondern lediglich die Erklärung von Attributen und Darstel-
lungsarten, hielten sie diverse Repräsentationsangebote bereit, die auf die Bedürf-
nisse des jeweiligen Herrschers abgestimmt werden konnten.5 Dabei konnte auf ein 
ganzes Panoptikum an Götterfiguren zur Darstellung von Herrschertugenden zu-
rückgegriffen werden, die jeweils bestimmte Eigenschaften des Herrschers glorifi-
zieren bzw. deren Referenz auf ausgewählte Charakteristika beschränkt wurde (Bsp. 
Herkules musarum), was durch Personifikationen noch intensiviert und konturiert 
werden konnte. 

Zu dieser Selektion von Göttereigenschaften, mit der eine emblematische Re-
duktion des Mythos einhergeht, komme laut Braungart eine „Politisierung des My-
thos“6 hinzu, die eine ubiquitäre, nicht inhaltlich auf den Mythos rekurrierende 
Anwendung der paganen Götter für die Herrschaftsrepräsentation ermöglichte.7 
Auch wenn angenommen werden kann, dass komplexe Allegorien und Personifi-
kationen von den meisten Betrachtern nicht entschlüsselt werden konnten, waren 
die Ikonographien der Porträts und Ausstattungsprogramme, wie Pablo Schneider 
es treffend formuliert hat, eine Möglichkeit „zur eigenen Profilierung im höfischen 
Kontext“.8 

Begrifflich wird die Nähe und Vergleichbarkeit von Herrscher und Gott von vielen 
Zeitgenossen umgesetzt. Philipp von Zesen (Der erdichteten Heidnischen Gotthei-
ten/wie auch Als- und Halb-Gottheiten Herkunft und Begäbnisse, 1688) ist hier zu nen-
nen mit seinem Ausspruch von Herrschern, „die Gott selbst Götter nennt“9. Auch 
Zacharias Zwantzig (gleich zu Beginn seines Theatrum Praecentiae, 1706),10 Gottfried 

                                                                                          
5 Auch ein Malereitraktat wie Samuel van Hoogstratens Inleyding tot de Hooge Schoole der 

Schilderkonst von 1678 nutzt diesen Umstand, um vorzuführen, „wie in der Historie etwa 
die Beifügung bestimmter Attribute menschliche Gestalten zu Bildzeichen für antike 
Gottheiten, Heroen oder biblische Figuren befördert (Clio, 7. Hooftdeel)“, ohne damit aber 
grundsätzliche Beziehungen und Kodifizierungen ikonographischer Muster festzustellen. 
Vgl. Hans-Jörg Czech, Im Geleit der Musen. Studien zu Samuel van Hoogstratens Malereitraktat 
Inleyding tot de Hooge Schoole der Schilderkonst: Anders de Zichtbaere Werelt (Rotterdam 1678) 
(Niederlande-Studien; 27), Münster [u.a.] 2002, S. 243. 

6 Braungart 1991, S. 81, der dies auch als „eine tendenzielle moralisch-religiöse Neutralisie-
rung des Politik- und Herrschaftsverständnisses“ bezeichnet (ebd.). 

7 Aus Sicht der affektiven Verehrung des charismatischen Machthabers definiert Zink diese 
sakrale Perspektive als symbolisch-soziologischen Mechanismus: „Der Glaube an die Gött-
lichkeit dieser Figuren gründet vielmehr in ihrem Dasein als symbolische Repräsentatio-
nen, in denen kollektive Vorstellungen auf verdichtete Weise ihren Ausdruck finden und 
die gerade deshalb ein sozial regeneratives und kreatives Potenzial bereithalten wie auch 
eine symbolische Integrationsfunktion erfüllen können“ (Zink 2015, S. 27). 

8 Pablo Schneider, Repräsentation oder Illustration. Die Ikonographie der Hundisburger De-
ckengemälde im Kontext der höfischen Wissenskultur, in: Heinecke et al. 2013, S. 90–105, 
hier S. 95. 

9 Widmung, fol. ij verso, V 9, zit. nach Ferdinand van Ingen (Hrsg.), Philipp von Zesen. 
Sämtliche Werke 17,1 Heidnische Gottheiten, (Ausgaben deutscher Literatur des XV. bis 
XVIII. Jahrhunderts; 154), Berlin 1998, S. 6. 

10 „Es ist ein hoher Charakter, welchen sowohl die geistlichen als weltlichen Schrifften gro-
ßen Potentaten/ Regenten/ Königen, Staaten/ und Fürsten beylegen/ wann sie selbige: 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 138 

Stieve (Europäisches Hof=Ceremoniel, 1715 und 1723)11 und Johann Christian Lünig 
(Theatrum Ceremoniale, 1719/1720)12 folgen diesem Vergleich, der seine Wurzeln in 
Jean Bodins Souveränitätsbegriff hat, auch wenn dieser „keine systematische Ver-
knüpfung des Souveränitätsbegriffs mit machttaktischer Prachtentfaltung“ be-
treibt.13 Ordnung und göttliche Harmonie zielen als dauerhafte und vollkommene 
Kategorien auf Schönheit und bilden ein Dispositiv von Ästhetik.14 

Auch Conrad Vogt begründet die Vergöttlichung des Herrschers (hier des Großen  
Kurfürsten) konventionell: „soll denn ein Fürst/ der Gottes Bild auff Erden/ Und 
Halter ist/ Von Hertzen und Geberden/ Nicht Göttlich seyn?“15 Vergleiche mit 
Irene (nach den Kriegstaten Friedrich Wilhelms),16 Mars und Herkules,17 und der 
Sonne ergänzen das Repertoire: „Mars hielt mit grossen Kriegen/ Im Hinterhalt. 
Du bist schon in der Wiegen/ Wie Hercules/ der Teutschen Helden Preiß.“18 

Die semantische Verknüpfung von Herrscher und Gott, die mit zahlreichen 
weiteren Belegen erweiterbar wäre, wird auch auf das Herrscherporträt übertra-
gen, das sakral aufgeladen wird und eine spezielle Präsenzwirkung erhält: Durch 
Mechanismen der Verkörperung, Re-Präsentation, Realpräsenz und Vergegenwär-
tigung des Herrschers, wie sie auch an der Symbolwirkung der Heiligendarstel-
lung partizipiert, wird die mediale Vermittlung von Amt und Person aufgela-
den.19 Die Bild-im-Bild-Komposition etwa lehnt sich an Marienbilder an und die 
Aufteilung in mehrere Bildsphären (irdisch und überirdisch), die Lichtmetapho-
rik des Glanzes und Strahlens sowie die demütig huldigenden Bildfiguren lassen 

                                                                                                                                                                                                                          

Götter aus Erden: benennen. Und wie also derer großen Puissancen Person und Qualität 
heilig/ und in Sacra Veneratione stehet; Also ist deroselben Dignität/ Stand/ Nam und 
Herrlichkeit auch als ein Sanctuarium zu respektieren.“ (Zacharias Zwantzig, Theatrum Prae-
centiae, Berlin 1706, Einleitung An den Leser). 

11 Vorbericht 1715: „irdische Götter auf Erden“, Fußnote der zweiten Auflage 1723: „Die 
Fürsten in dieser Welt bleiben […] immer was sie sind, nämlich Götter auf Erden“. 

12 „Grosse Herren sind zwar sterbliche Menschen, wie andere Menschen; Weil sie aber GOTT 
selbst über andre in dieser Zeitlichkeit erhoben, und zu seinen Stadthaltern auf Erden ge-
macht, also daß sie von der Heil. Schrifft in solchem Verstande gar Götter genennet wer-
den, so haben sie freylich Ursache, sich durch allerhand euserliche Marquen vor andern 
Menschen zu distinguiren, um sich dadurch bey ihren Unterthanen in desto grössern 
Respect und Ansehn zu setzen.“ (Johann Christian Lünig, Theatrum Ceremoniale Historico-
Politicum […] 1, Leipzig 1719, S. 5). 

13 Vec 1998, S. 269–283, hier S. 276.  
14 „[…] le gouuernement le plus beau, est celuy qui s’entretient par proportion Harmonique“ 

(Jean Bodin, Les six livres de la république, Paris 1577, S. 751); „[…] l’estat Royal est par 
consequence necessaire proportionné aux raisons Harmonique: & s’il est gouuerné, & 
conduit Royalement c’est à dire Harmoniquement, on peut asseurer que c’est le plus beau, 
le plus heuruex, & le plus parfait de tous“ (ebd., S. 764). 

15 Conrad Vogt, Höchst erworbenes Helden=Denckmahl/ Des weyland ... Herrn Friderich Wilhelmen, 
Marggraffen zu Brandenburg […], Königsberg 1688, S. 8, zit. nach dem Digitalisat der SLUB 
Dresden, http://digital.slub-dresden.de/ppn335728049/8, 08.02.2016. 

16 Vogt 1688, S. 6. 
17 Ebd., S. 7. 
18 Ebd. 
19 Vgl. Zitzlsperger 2013, S. 47. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 139 

ebenfalls sakrale Muster mitlaufen. Durch das Element der Psychomachie fand 
auch Minerva Eingang in den sakralen Bereich und erweiterte damit ihre hybride 
inhaltliche Verweisstruktur.20 

Auch in der Kunsttheorie koinzidiert der Bereich des sakralen Bildes mit dem 
Herrscherbild: Gabriele Paleotti in seinem Discorso intorno alle imagini sacre e pro-
fane und die Staatstheorie operieren ebenfalls mit der Realpräsenz des Dargestell-
ten.21 Glanz und Lichtregie, die auf eine überirdische Qualität hinweisen, das 
heißt „metaphysischen Charakter und dramaturgische Funktion“22 haben, wer-
den ebenfalls in der Kunsttheorie thematisiert. Die hinter der Schönheit des 
Kunstwerks stehende göttliche idea wird durch den Herrscher, den die Lichtstrah-
len treffen oder der selbst leuchtet, aufgefangen bzw. vermittelt.23 Die Verbin-
dung mit der göttlichen Sphäre unter dem Signum der Tugenden wird durch sol-
che Lichteffekte visuell erfahrbar. 

                                                                                          
20 Die Vertreibung der Laster durch die Tugenden findet sich zum Beispiel in der Ausmalung 

der Bibliothek des Zisterzienserklosters Engelszell, wo Wissenschaften (Mathematik, Phy-
sik), Künste und theologische Tugenden (Divina Sapientia, Theologie, Justitia) durch Mi-
nerva Schutz erhalten, die Lüge und Kritik bekämpft. Edgar Lehmann, Ein Freskenzyklus 
Altomontes in Linz und die „Programme“ der Barockkunst (Sitzungsberichte der Deutschen 
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Klasse für Sprachen, Literatur und Kunst; 3), Ber-
lin 1964, S. 1–18, besonders S. 10. Auf die für beide Konfessionen geltende Ikonographie 
der Minerva im Kontext von Grabmonumenten (etwa im Umfeld von Thomas Quellinus), 
die auch auf profane Bildlösungen einwirkten, hat Léon E. Lock hingewiesen: Du marbre 
au textile: L’iconographie de Minerve entre le profane et le sacré, in: Art sacré 27, 2009, 
S. 40–53, besonders S. 41–49. 

21 Zitzlsperger 2013, S. 52. Abgeleitet von der physiologischen Dominanz des Auges und der 
Verbindung des Seheindrucks mit der Imagination beurteilt Paleotti die „imagini fatte al 
vivo che quasi violentano i sensi incauti“ (Gabriele Paleotti, Discorso intorno alle immagini 
sacre e profane, Bologna 1582, in: Paola Barocchi, Trattati d’arte del Cinquecento tra Manieri-
smo e Controriforma 2, Bari 1961, S. 230); vgl. auch David Ganz, Tra paura e fascino: La 
funzione communicativa delle immagini visive nel Discorso di Gabriele Paleotti, in: Ima-
ging Humanity/Immagini dell’umanita, Konferenzakten Rom, Pontificia Università Grego-
riana 1999, Lafayette Ind. 2000, S. 57–68; Steinemann 2006. 

22 Sibylle Appuhn-Radtke, Visuelle Medien im Dienst der Gesellschaft Jesu. Johann Christoph Storer 
(1620–1671) als Maler der Katholischen Reform (Jesuitica; 3), Regensburg 2000, S. 149. 

 Kompositorisch wird dieser Eindruck dadurch erreicht, dass das Licht punktuell hierarchisch 
eingesetzt wird und damit nicht wie das natürliche Licht die Szene einheitlich erhellt. 

23 Michels 1987, S. 88–89, die auch zu Recht auf die enge Beziehung zur sakralen Glorie 
hinweist. In besonderer Engführung von „zentrale[n] Gedanken der Kunsttheorie mit dem 
Herrscherlob“ (ebd., S. 195) gestaltet Joost van den Vondel sein 1660 publiziertes Idea-
Gedicht. Wie die meisten seiner Gedichte von Porträts angeregt, vergleicht er Christina 
von Schweden mit der „Idee selbst, in der alle Tugenden als in ihrem Vorbild und Aus-
gangspunkt vereint sind“ (ebd. S. 180). Mit dem Hinweis auf die künstlerische Porträttätig-
keit nach dem Vorbild von Zeuxis Eklektizismus krotonischer Jungfrauen-Ideale wird ihr 
Bild zum Ausdruck höchster Vollkommenheit erklärt und mit der rhetorischen Strategie 
des Frauenlobs verbunden, indem Christina als im Porträt erscheinende göttliche Majestät 
vollkommener Tugend, Schönheit und Weisheit gepriesen wird (ebd. S. 196). Zugleich wird 
damit auf die Fähigkeiten des Malers, dies umzusetzen, rückgeschlossen (ebd., S. 197–199, 
S. 203–208); Jochen Becker, ‚Deas supereminet omneis‘: Zu Vondels Gedichten auf Chris-
tina von Schweden und der bildenden Kunst, in: Simiolus 6, 1972–1973, S. 177–208.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 140 

Der Verlust der mit Aura und Identifikationspotential belegten Mythen, die 
durch ein neues mechanistisches Weltbild (Descartes, Galileo, Locke, Newton) 
abgelöst wurden und dadurch ihre Effektivität verloren, hat sich erstaunlicher-
weise in der bildenden Kunst kaum niedergeschlagen. Deckenbilder mit illusio-
nistischem Himmel und Götterfiguren auf Wolkenthronen bleiben wirksame 
Überwältigungsstrategien, in der sakralen wie profanen Repräsentation.24 Kunst 
hatte in dieser Vermittlung von Realpräsenz gewichtigen Einfluss. In diesem 
Kontext wirkte sie auch maßgeblich in der Erzeugung von Ruhm und Pracht des 
Herrschers, wodurch wiederum eine Vergleichbarkeit mit den Göttern wirksam 
werden konnte: „Großmächtigster Augustus, Held, den so Ruhm als Pracht/ 
Zum Wunder bey der Welt, fast Göttern ähnlich macht.“25 Derartig formuliert es 
auch Johann von Besser, sächsischer Hofdichter und Oberzeremonienmeister mit 
dem Bezug zur Stellvertreterschaft Gottes: „Die Magnifizenz sei dem Fürsten 
notwendig, da er der Statthalter Gottes sei, Gott aber seine Magnifizenz in seinen 
äußeren Werken zu erkennen gebe.“26 Es ist die Anschaulichkeit (in Kunst, Archi-
tektur, Zeremoniell und Fest) der besonderen „Qualität und Einmaligkeit des 
Fürsten“, in dessen Herrlichkeit „sich der ‚Glanz‘ Gottes widerspiegelt“.27 

Der kunstfördernde Herrscher kann Macht vermitteln, zugleich aber auch das 
zeitgenössische Ideal der Tugend verkörpern, folgt man dem barocken Verständ-
nis einer Veredelung von Natur durch Kunst. Ähnlich dieser Stufenfolge gilt 
auch die heroische Tugend als Heraushebung (und mithin Schaffung von Dis-
tanz), sie hält Grade bis hin zur Gottverähnlichung bereit und es ist die Sittlich-
keit (ethische Qualität), die zur heroischen Tat befähigt. Der Hofdichter Augusts 
des Starken, Johann von Besser, postuliert in diesem Sinne, dass der „Monarch, 
der ohne seine repräsentative Aura ein sterblicher Mensch ist, […] erst durch die 
Kunst zum makellosen idealen Regenten verklärt“28 wird. 

                                                                                          
24 Conrad Wiedemann, Himmelsbilder des Barock. Vortrag vor den Mitgliedern der Berlin-

Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften am 16. Dezember 1994, in: Jahrbuch der 
Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, 1994, 1995, S. 247–270. Ähnlich hat 
dies auch Hole Rößler für die Evidenzstrategie der Heraushebung durch Formen des Glan-
zes beschrieben: Licht diene als „Medium der performativen Stabilisierung von Wissen 
und darauf sich berufender Gesellschaftsordnung“ (Hole Rößler, Die Kunst des Augenscheins. 
Praktiken der Evidenz im 17. Jahrhundert, Wien 2012, S. 25–26. 

25 Otto Friedrich von Posern, Großmächtigster August, in: Johann Christoph Sicul, Das Frohlo-
ckende Leipzig Oder Solennia So bey bei Sr. Königl. Maj. in Polen und Churfürstl. Durchl. zu Sach-
sen […] Und höchst-vergnügt gefeyerten Königl. Geburths-Tage, Leipzig 1727, S. 63, zit. nach 
Heldt 1997, S. 147. 

26 Ohne Quellenangabe in Cornelius Gurlitt, August der Starke. Ein Fürstenleben aus der Zeit des 
deutschen Barock 2, Dresden 1924, S. 211. 

27 Ulrich Schütte, Das Fürstenschloß als „Pracht-Gebäude“, in: Lutz Unbehaun (Hrsg.), Die 
Künste und das Schloß in der Frühen Neuzeit (Rudolstädter Forschungen zur Residenzkultur; 
1), hrsg. vom Thüringer Landesmuseum Heidecksburg Rudolstadt, München 1998, S. 15–
29, hier S. 19. 

28 Heldt 1997, S. 50.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 141 

Der Reflex von Göttlichkeit des Herrschers, der auch in den Zeremoniallehren 
entwickelt wurde, entspricht dem herrscherlichen (Selbst)bild.29 Der monar- 
chische Staat des Barock behält die Heldenrolle folgerichtig tendenziell dem 
Herrscher vor.30 Die mit der Heldenrolle häufig verknüpfte „Kultisierung der 
fürstlichen Herrschaft“ wurde durch die Staatstheorie ebenso gestützt wie durch 
den kirchlichen Autoritätsverlust.31 Durch die höfische Repräsentation sicherte 
sich der Herrscher die Sozialdisziplinierung seiner Untertanen und vermittelte 
„außermenschliche Größe und Legitimation der fürstlichen Autorität“.32 Überhö-
hungen durch Rollenbilder bis zur Gottgleichheit (etwa in Maskeraden, Theater-
stücken, Balletten u. ä.)33 waren „optimale strukturelle Analogie- und allegoreti-
sche Identifikationsmöglichkeiten für die absolutistischen Hofstaaten und deren 
Fürsten“.34 Die zeremoniellen und bildkünstlerischen Formen der Überhöhung 
und Distanzierung erzeugten eine „theokratische Überhöhung, die ihm eine na- 

                                                                                          
29 Dieses definiert Vec als „theokratische Legitimation fürstlicher Pracht und herrschaftlichen 

Aufwands, sakrale Apotheose des Fürsten, demonstrativer Luxus, extreme ständische Diffe-
renzierung und unmittelbarer Rückschluß aus den Attributen der Herrscherpersönlichkeit 
auf die Qualität der Staatsgewalt“ (Vec 1998, S. 282). 

30 Asch 2014, S. 199. 
31 Von Kruedener 1976, S. 115. Zur sakralen Komponente der Repräsentation auch Louis 

Marin, Le portrait du roi, Paris 1981 (deutsch: Das Porträt des Königs, Berlin 2006); Dirk Set-
ton, Mächtige Impotenz. Zur „Dynamo-Logik“ des Königsportraits, in: Vera Beyer et al. 
(Hrsg.), Das Bild ist der König. Repräsentation nach Louis Marin, München 2006, S. 217–244. 

32 Von Kruedener 1976, S. 115. Neben dieser auf staatlich-herrschaftliche Entwicklungen aus-
gerichteten Sichtweise wurde auch durch die „Struktur des Konfessionalisierungsvorgangs“ 
(den Troßbach mit „‚Disziplinierung, Partizipation und Mobilisierung‘“ beschreibt) eine 
Disziplinierung des Untertanenverbandes zumindest in der landesfürstlichen Intention ge-
schaffen; vgl. Werner Troßbach, Landgraf Moritz und das Problem von Mobilisierung und 
Partizipation in der „Zweiten Reformation“, in: Menk 2000, S. 139–158, hier S. 154–155. 

33 Zum Anteil des Herrschers bei Theateraufführungen urteilt Ehalt: „Der Existenzraum der 
Hofgesellschaft, insbesondere der der kaiserlichen Familie, wurde unmerklich in die allego-
rische Realität der dargestellten Handlungen übergeleitet. Dadurch wurden, wie Tintelnot 
feststellt, die ‚Grenzen zwischen Aktionsraum und Dekorationsbild, zwischen deklamie-
renden Darstellern und rezeptiven Zuschauern, zwischen Tageswelt und Illusionswelt gänz-
lich flüssig‘“ (Hubert Ch. Ehalt, Ausdrucksformen absolutistischer Herrschaft. Der Wiener Hof im 
17. und 18. Jahrhundert (Sozial- und Wirtschaftshistorische Studien; 14), München 1980, 
S. 152); vgl. auch Andrea Sommer-Mathis, Feste am Wiener Hof unter der Regierung von 
Kaiser Leopold I. und seiner ersten Frau Margarita Teresa (1666–1673), in: Arte Barroco e 
ideal clásico. Aspectos del arte cortesano de la segvnda mitad del siglo XVII, Madrid 2004, S. 231–
256, besonders S. 238-240. 

34 Jörg Jochen Berns, Gott und Götter. Harsdörffers Mythenkritik und der Pan-Theismus der 
Pegnitzschäfer unter dem Einfluß Francis Bacons, in: Italo Michele Battafarano (Hrsg.), 
Georg Philipp Harsdörffer. Ein deutscher Dichter und europäischer Gelehrter, Bern [u.a.] 1991, 
S. 23–81, hier S. 30. 

 Insbesondere das Jesuitentheater entsprach der panegyrischen Überhöhung des Habsbur-
ger Kaiserhauses und stellte dabei seit dem 17. Jahrhundert politische Motive stärker in den 
Vordergrund als konfessionelle – wobei die „Haustugend“ der pietas sowohl kämpferisch 
als auch friedlich konturiert werden konnte, Puchalski 2000, S. 26–31. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 142 

hezu göttliche Stellung verlieh“35 – auch wenn die Apotheose inhaltlich eine ir-
dische Verherrlichung bleibt. Immerhin erfährt die Amalgamierung von Herr-
scherverehrung und Heldenfigur im 17. Jahrhundert eine besondere Qualität. Es 
scheint nicht nur für den Sozialstatus zu gelten, dass er durch die Geburt deter-
miniert ist – auch zum Helden wird man damit geboren. 

Zwar ist die imitatio heroica bei protestantischen Fürsten weniger in Angleichung 
an einen Gott zu erwarten (auch wenn dieser als Assistenzfigur sehr wohl eine 
wichtige Funktion hat), doch stellt sich die Frage, ob im Falle der herrscherlichen 
Heroisierung als Gott von rein konfessionellen Determinanten ausgegangen wer-
den kann. Immerhin lässt sich laut Disselkamp bei den Konfessionen eine Diffe-
renzierung im Umfang der Glorifizierung ausmachen.36 Dennoch konnte die 
Herrscherdarstellung auch bei protestantischen Fürsten nicht auf eine ausgepräg-
te Repräsentation durch (heroische) Tugenden verzichten, obwohl Luther und 
auch die Calvinisten aufgrund ihrer Überzeugung von der Gnadengewissheit die 
Notwendigkeit eines Habitus ablehnten.37 

5.1. Apotheose: Der Herrscher als Held im Kreise der Götter 

In der Apotheose des Herrschers zeigt sich der ‚Einfluss himmlischer Mächte’, 
der jedoch im mythologischen Porträt und Historienbild ebenso virulent sein 
kann. Der Held kann in diesem Kontext sowohl in seiner irdischen Person als 
auch in Angleichung an einen Gott auftreten. In jedem Falle bewegt sich die pro-
fane Divinisierung strukturell im Modus der Heraushebung und ist somit dem 
Prozess der Heroisierung und den mit ihm verbundenen Bedeutungszuschrei-
bungen eng verwandt. Dabei kann sowohl auf die charakterlichen menschlichen 
Eigenschaften als auch davon abstrahiert auf das Amt oder eine Haltung rekur-
riert werden. Neben der Darstellungsform des Herrschers und der Einbindung in 
die Figurenkomposition ist die Art und Weise der Heraushebung aufschlussreich. 
Die Quelle des Glanzes und die Prozesse der Spiegelung (göttlich – geborgt – in-
dividuell) oder die Inszenierung von Distanz und Nähe von Bildfiguren unter-
schiedlicher Valenz können dabei Rezeptionsangebote vermitteln. 

Dieser Rezeptionsästhetik besonders angemessen war die Bildgattung der De-
ckenmalerei, die eine absolutistische sakral aufgeladene Repräsentation sowie den 
politischen Triumphgedanken durch den Modus ihrer Darstellung besonders gut 

                                                                                          
35 Von Kruedener 1976, S. 115. Bereits Sueton beschreibt Feste, bei denen die Gäste als Göt-

ter und Göttinnen verkleidet auftraten und Augustus als Apoll erschien (Augustus LXX); 
Deuchler 1983, S. 142. 

36 Disselkamp 2002, S. 222; vgl. dazu auch Andreas Kraus, Das katholische Herrscherbild im 
Reich dargestellt am Beispiel Kaiser Ferdinands II. und Kurfürst Maximilians I. von Bayern, 
Aschendorff 1991. 

37 Bautz 1999, S. 104–105, S. 139–150. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 143 

bildlich umzusetzen vermochte: Reales und Fiktives, verschiedene Zeit- und 
Raumebenen konnten miteinander kombiniert werden.38 Ebenso ließen sich 
Bildfiguren miteinander kombinieren, um Allegorien mit mythologischen, histo-
rischen oder politischen Themen zu ‚allegieren’, das heißt mit einem Begriff oder 
Ereignis zu verknüpfen – ein Verfahren, das die Poesie aus der Dramaturgie des 
Jesuitentheaters übernahm und schließlich auch für die bildenden Künste durch 
die Kunstliteratur verbindlich wurde.39 Hinzu kommt das Verfahren der Allusion 
auf den Auftraggeber, der nicht unbedingt selbst vergöttlicht auftrat, aber doch 
im Kreise der Götter seinen Platz einnahm. 

Die Apotheose als gesteigerte Form der Erhebung und Glorifizierung galt in der 
Frühen Neuzeit nicht als Kult, sondern wurde rhetorisch eingesetzt. Götter gal-
ten als Metapher für ewigen Ruhm und den Anspruch auf Ewigkeit. Diesen 
Ewigkeitswert garantierte zudem die Kunst, weil sie die Vergöttlichung darstellt: 
Obwohl der Dargestellte in der Form als Gott den Anspruch auf Ewigkeit aus 
sich heraus erhebt, ermöglicht erst die Kunst, diesen Anspruch sichtbar zu ma-
chen. Die Apotheose in der Kunst ist eine „Synthese, in der das Resultat des 
Wirkens auf den Herrscher selbst bezogen wird“.40 Da sie nicht sakral aufgeladen 
sein muss, sondern vielmehr mit sakralen Mustern parallelisiert wird, ist die bild-
liche Apotheose des Herrschers, so Frank Büttner, „eine bildliche Metapher, die 
in ihrer Bedeutung anderen Formen der neuzeitlichen Fürstenapotheose, wie der 
Darstellung auf einer Wolkenbank oder der Identifizierung mit einem antiken 
Gott, entspricht“.41 Da sie zudem dem lebenden Fürsten zuteil wird, ist mit der 
Bildform der Apotheose nicht die metaphysische Erhebung gemeint, ihre trans-
zendentale Aussage vermittelt vielmehr die bildliche Metapher.42 

 

                                                                                          
38 Dazu Günter Brucher, Deckenfresken, in: Günter Brucher (Hrsg.), Die Kunst des Barock in 

Österreich, Salzburg/Wien 1994, S. 197–296, besonders S. 197. 
39 Vgl. Johann Wilhelm Baur, Iconographia, Augsburg 1670; Paul Decker, Fürstlicher Baumeister 

Oder Architectura Civilis: Wie Grosser Fürsten und Herren Palläste, mit ihren Höfen, Lusthäusern, 
Gärten, Grotten, Orangerien, und anderen darzu gehörigen Gebäuden füglich anzulegen, und nach 
heutiger Art auszuzieren; Zusamt den Grund-Rissen und Durchschnitten, Augsburg 1711; Des be-
rühmten Italiänischen Ritters, Caesaris Ripae, allerley Künsten, und Wissenschafften, dienlicher Sinn-
bildern, und Gedancken .../ dermahliger Autor, und Verleger, Joh: Georg Hertel, Augspurg 1750–
1760; Brucher 1994, S. 202. 

40 Büttner 1972, S. 60. 
41 Ders., Die Sonne Frankens. Ikonographie des Freskos im Treppenhaus der Würzburger Re-

sidenz, in: Münchner Jahrbuch der Bildenden Kunst XXX, 1979, S. 159–186, hier S. 165. 
42 Mit diesem Modus wird ein Sinnwechsel vollzogen, eine „Zuordnung von Verschiedenem 

zueinander, […] Überbrückung von räumlicher Distanz durch Ähnlichkeit von Form, Far-
be, usw.“ (Oskar Bätschmann, Einführung in die kunstgeschichtliche Hermeneutik, Darmstadt 
52001, S. 150); Rimmele weist darauf hin, dass man mit einer Verwendung der Metapher im 
Sinne einer Darstellungsstrategie und deren hermeneutischer Korrelate gezwungen ist, „den 
kognitiven Kern der Metapher im Sinne einer erhellenden Verschmelzung, Übertragung, ei-
nes Vergleichs zweier semantischer Felder etc., preiszugeben“ (Rimmele 2011, S. 22). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 144 

Während die beigegebenen Attribute als zeichenhafte Symbole stärker auf Ein-
deutigkeit zielen, liegt in der imitatio heroica, insbesondere in der Überblendung 
der herrscherlichen Bildfigur (das heißt seines Körpers) mit Götterfiguren, eine 
Suggestion von Ähnlichkeit.43 Mit der so verstandenen bildlichen Metapher kann 
insofern eine zentrale Verfahrensweise der Heroisierung begrifflich-analytisch be-
stimmt werden. Denn die Ineinssetzung von Gott und Herrscher im Bild verzich-
tet ebenso wie die sprachliche Metapher auf die Anzeige der Analogie und damit 
auch die „ursprüngliche Unterscheidung von Quell- und Zielbereich“.44 Durch 
diese Verschleierung der Übertragungsleistung wird die Frage nach der Angemes-
senheit stärker in den Hintergrund gedrängt als beim Vergleich.45 Als „Weisen der 
Welterzeugung“ stabilisieren Metaphern zudem Aussagen, Machtverhältnisse und 
Begriffe, indem sie diese „in einen ‚neu gestifteten Zusammenhang einbinden 
und vorgreifend den Weg der Argumente abstecken‘“.46 

5.2. Die Wiener Hofbibliothek: Der Held im sakral-profanen Raum  
zwischen Herkules und Apoll 

Wie bereits an den bisher behandelten exemplarischen Herrschergestalten deutlich 
wurde, lassen sich für den Typus des ‚Kunsthelden‘ einige konstante, aber flexibel 
einsetzbare Codes von bestimmten Heldenfiguren nachweisen. Apoll und Herku-
les nehmen hier den ersten Rang ein, da sie insbesondere für den Diskurs von Arte 
et Marte traditionsreiche und legitimierte Vorbildfiguren für den idealen Herrscher 
sind.47 Diese Rekurrenz präfigurierter Idealtypen garantiert nicht nur eine Wieder-
erkennbarkeit und damit Kommunizierbarkeit eines gewünschten Helden- bzw. 
Herrscherbildes. Sie ist zugleich der Gradmesser für die Glaubwürdigkeit eines be-
stimmten Heroismus, denn der Glanz des Helden kann auch in der Wiederholung 
und Verflachung der Semantik schwinden und sein Potential der Aufmerksam-
keitserzeugung verlieren. Wie diese Figuren jeweils spezifisch zur Herrscherreprä-
sentation eingesetzt werden können, soll im Folgenden anhand von drei einschlä-
gigen Protagonisten betrachtet werden: neben den beiden Kaisern Leopold I. und 
Karl VI. soll auch ein sozialhierarchisch niederer Fürst als mögliche Rezeptionsfi-

                                                                                          
43 Ebd., S. 5–6. 
44 Hemmer 2015, S. 5, S. 8. 
45 Ebd., S. 5. 
46 Ebd., S. 6 mit Verweis auf Ralf Konersmann, Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darm-

stadt 2007, S. 15 und Nelson Goodman, Weisen der Welterzeugung, Frankfurt am Main 1990. 
47 Für die Paarung von Mars und Apoll, insbesondere in der Ikonographie Augusts III. und 

Friedrichs II., siehe Renate Reschke, Götter in Friedens- und Kriegszeiten. Apollo und 
Mars im Umfeld des Siebenjährigen Krieges. Zum höfisch-klassizistischen Bildprogramm 
der Künste in Preussen und Sachsen, in: Susanne Hahn (Hrsg.), Wissenschaft und Kunst im 
Zeichen von Krieg und Frieden, Protokollband/3. Hubertusburger Friedensgespräche Schloss 
Hubertusburg 17.09.–19.09.2010, Wermsdorf 2011, S. 108–134. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 145 

gur untersucht werden, um auch Imitations- wie Grenzphänomene heroischer Per-
sonalfigurationen erkennbar werden zu lassen. 

Die herrscherliche Inszenierung und Glorifizierung Leopolds I., die sich vor-
herrschend in der Interdependenz von Tugend und militärischem Sieger manifes-
tiert, ist in der Forschung besonders durch die Arbeiten von Goloubeva, Pons, Te-
lesko und Polleroß intensiv behandelt worden. Sowohl die mit der Repräsentation 
einhergehenden politischen Absichten als auch die Medienvielfalt, die dabei zum 
Einsatz kommt, wurden gewinnbringend aufgearbeitet. Auf diesen Studien auf-
bauend, kann die Topik und Bedeutung des ‚Kunsthelden‘ im Kontext der leopol-
dinischen Herrscherdarstellung genauer analysiert werden. Angesichts der Entwick-
lung an den europäischen Höfen befand sich Leopold um 1700 in einer Situation, 
in der „der kaiserliche Hof auf die repräsentative Aufrüstung innerhalb und außer-
halb des Reiches“48 antworten musste – die Auseinandersetzung mit Preußen (de-
ren Königswürde er 1700 anerkennen musste) und Frankreich (im Holländischen 
Krieg 1672–1679) fiel dabei besonders ins Gewicht. Andererseits war mit dem Frie-
den von Karlowitz 1699 und der endgültigen Niederlage der Türken für Österreich 
ein ‚Heldenzeitalter’ angebrochen, das in den Deckengemälden der kaiserlichen 
Bauten und in den Adelspalais ihren künstlerischen Ausdruck fand. Zudem bewirk-
te der Austausch von Künstlern, die ebenso am Wiener Hof wie in der Pfalz, Bran-
denburg, Sachsen oder Wolfenbüttel tätig waren, die Schaffung von „Ansätze[n] 
eines Reichsstils“,49 der das Ausstrahlen kaiserlicher Projekte durch stilistische 
Rückbezüge an anderen Höfen beförderte. 

Eine besonders umfassende und deutlich akzentuierte Repräsentationspolitik 
betrieb Karl VI. durch die Ausstattung der 1723 bis 1726 errichteten Hofbibliothek. 
Hier wird der Herrscher in dem zwischen 1726 und 1730 geschaffenen Fresken-
zyklus von Daniel Gran als Herkules musagetes inszeniert, der Bibliotheksraum 
in Analogie zu einem Kirchenschiff in einen Kriegsflügel (Minerva) und einen 
Friedensflügel (Apoll) gegliedert.50 In beiden für die Repräsentation gleichwerti-
gen Raumteilen wird in den zur Kuppel hin ausgerichteten Lünetten jeweils das  

 

                                                                                          
48 Friedrich Polleroß, Kaiser und Fürsten – Netzwerke der Kunst und Repräsentation im Hei-

ligen Römischen Reich Deutscher Nation, in: Jochen Luckhardt (Hrsg.): „... einer der größten 
Monarchen Europas“?! Neue Forschungen zu Herzog Anton Ulrich, Petersberg 2014, S. 24–67, 
hier S. 53. 

49 Ebd., S. 56. 
50 Knab 1977, S. 50–73. Zur Ikonographie der Fresken in den beiden Flügeln siehe Matsche 

1992, S. 218–223. Ausführlich zum Aspekt Armis et Litteris bzw. ex utroque Caesar in der 
Hofbibliothek Matsche 1992, S. 208–217; Brucher 1994, S. 228–232.  

 Der Friedensflügel umfasst die Lünettenfresken Aurora Musis benigna bzw. Aurora mit dem 
Sonnenwagen und des Parnass sowie das Gewölbefresko der Allegorie des Studiums der himm- 
lischen Dinge, ergänzt durch Goldgrisaillen mit Darstellungen der Tages- und Jahreszeiten; 
der Kriegsflügel setzt dem die Lünettenfresken Die Drachenzahnsaat des Cadmus und Die 
Schmiede des Vulcan gegenüber sowie die Allegorie auf das Studium der irdischen (kriegswissen-
schaftlichen) Dinge mit den ihnen zugewiesenen Jahreszeiten und vier Elementen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 146 

 

Abb. 28: Daniel Gran, Verherrlichung Kaiser Karls VI., Kuppelfresko, 1726-1730, Wien, Hof-
bibliothek. 

Porträt des Herrschers geschaffen. Mit der Gloriole, in der Karl im Kuppelfresko 
erscheint, knüpft Gran ebenfalls an sakrale Muster an.51 

Im Zentrum der Deckenmalerei (Abb. 28) unterhalb der „Göttin des immerwäh-
renden Ruhms“ (so die Bezeichnung in dem von Conrad Adolph von Albrecht 
verfassten Programm, dem sogenannten Codex Albrecht)52 halten Herkules und 
Apoll (beides Söhne Jupiters!) ein Medaillon mit dem Profilbildnis Karls VI., „das 

                                                                                          
51 „Seine Person wird nicht etwa profaniert zwischen die Allegorien gesetzt, sondern wird 

durch Allegorese gleichsam distanziert; sie wird verklärt und in ihrer Bedeutung noch er-
klärt.“ (Tintelnot 1951, S. 283). Walther Buchowiecki sieht hierin eine Apotheose, „weil der 
Kaiser hier als Förderer der Künste und Wissenschaften gefeiert wird“ (Walther Buchowiecki, 
Der Barockbau der ehemaligen Hofbibliothek in Wien, ein Werk J. B. Fischers von Erlach (Beiträge 
zur Geschichte des Prunksaals der Österreichischen Nationalbibliothek), Wien 1957, S. 55). 

52 Cod. 7853, Wien, ÖNB. Das Programm des Hofgelehrten Conrad Adolph von Albrecht 
wurde von Walther Buchowiecki 1957 veröffentlicht und kommentiert (s. Anm. 456), das 
Programm des Codex Albrecht ebd. S. 92–112. Gran ist in einigen Details von dieser Vor-
lage abgewichen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 147 

Haupt mit Lorbeeren gekrönet/ der Leib aber mit einem paludamento ange- 
than“53, und verkörpern die beiden Qualitäten des Kaisers zu Kriegs- wie Friedens-
zeiten, sie personifizieren seine kriegerischen wie musischen Tugenden. Das 
Grundmotiv Arte et Marte wird durch die Keule des Herkules und die Leier des 
Apoll als Attribute im Sinne des ex utroque Caesar versinnbildlicht54 – eine Charak-
terisierung des Kaisers wie sie schon 1712 in Heraeus’ Entwurff einer Historischen Ar-
chitektur in seiner Rolle als Auftraggeber für Kriegs- und Zivilarchitektur gefeiert 
wurde: Es habe „Karl VI. in gleicher Weise die ‚Friedens= und Kriegs=Kuenste / 
durch seine Großmuth und Klugheit bestaendig vereiniget’“.55 So wie Herkules zur 
„Unterstützung des Kayl: Antlitzes erwählet worden“ funktioniert auch Apoll im 
Sinne eines qualitativen Vergleichs durch „die gleichförmigkeit unsers gelehrtesten 
Kayl: Oberhaubts, und des von vielfältigen Künsten gepriesenen Phoebi“,56 der 
von Albrecht später selbst als „Kayl: Helden“57 angesprochen wird.58 Auch eine 
konkrete Sinngebung in der Bedeutung von Arte et Marte für den Bibliotheksbau 
ist Herkules als heroischer Identifikationsfigur unterlegt: Indem er die dreiköpfige 
Hydra und den gefesselten Cerberus überwindet, verweist er mit diesem Motiv auf 
die dreifachen Kriege, „nach deren glücklichen Endigung man die Erbauung der 
Bibliothec angefangen“59. 

Das ex utroque Caesar-Motiv wird in der Widmung damit reklamiert, dass „die 
Bücher seyen einem Helden nicht unanständiger (= unangemessener) als Waffen, 
und das wahre Lob eines rechten Caesar seye nicht anders, als durch beydes zu er-
langen“, womit auf die Rettung der Bibliothek von Alexandria durch Caesar ange-
spielt wird.60 Die Kombination beider ‚Künste’ wird im Albrechtscodex dadurch 

                                                                                          
53 Codex Albrecht, zit. nach Knab 1977, S. 65. 
54 Albrecht münzt den Einsatz der Keule gegen den Cerberus auf die Kriege gegen Spanien, 

Frankreich und die Türken und ergänzt das Bild durch die Säulen des Herkules, vgl. Codex 
Albrecht, fol. 28r, die Interpretation der Rahmung des Kaisers durch die Götter als „Arte et 
Marte ex utroque Cæsarem“ auf fol. 29r. 

55 Codex Albrecht, zit. nach Polleroß 2000, S. 116.  
56 Codex Albrecht, fol. 28v, soweit nicht anders angegeben zit. nach Buchowiecki 1957, hier 

S. 93–94. 
57 Codex Albrecht, fol. 29r. 
58 Buchowiecki weist auf die Blickachsen der Kuppeldarstellung hin, die Herkules zum zent-

ralen Motiv für den eintretenden Betrachter determinieren: „durch das von der Burg her in 
den Saal führende Portal den Raum betretend, wird die Gestalt des Hercules erstmals in 
ihrer zentralen Lage sichtbar, wenn man auf der weißen Marmorscheibe der Paviment- 
rosette des Intercolumniums, also zwischen den ‚Säulen des Hercules‘ stehend, in die Kuppel  
blickt“ (Buchowiecki 1957, S. 113). 

59 Codex Albrecht, zit. nach Knab 1977, S. 65. 
60 Matsche 1992, S. 215. Die Repräsentationswirkung sowie Würde und Glanz sichtbar mar-

kierende Bibliothek, ihre inhaltliche wie räumliche Disposition und ihr Nutzen für das 
Gemeinwohl rückt sie mit der Kunstsammlung in das Gesamtphänomen kultureller Herr-
schaftssicherung; vgl. zu den diversen Parallelen von Bibliothek, Galerie und Kunstsamm-
lung Regina Becker, Enzyklopädische Gedächtniswelten. Bibliotheksmodelle in der Architekturtheo-
rie des Barock, Diss. Univ. Hamburg 2003, http://ediss.sub.uni-hamburg.de/volltexte/2012/ 
5761/pdf/Dissertation.pdf, 31.10.2016. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 148 

begründet, dass auch schon die Griechen und Römer „davor hielten, daß König-
reiche durch Künsten eben so, wie durch Tapfferkeit erhalten werden“ und des-
halb die antiken Herrscher als „starckmüthigen Herculem zugleich Musagetam“ 
genannt wurden.61 Hierin wird die starke Bedeutung der Künste nicht nur für die 
Herrscherpanegyrik, sondern ebenso für das Staatsverständnis deutlich. Die Wis-
senschaften, die von den Gelehrten hinter der Scheinbalustrade vorgeführt wer-
den,62 lassen sich ebenfalls nach Krieg und Frieden gliedern (die Wissenschaft der 
Altertümer und Münzen, Mathematik, Bergwerkskunst, Theologie, Jurisprudenz 
und Medizin, Philosophie, Schiffsbaukunst, Astrologie, Feldmesskunst, Geogra-
phie, Artillerie). 

Das Motiv der Aufrichtung der Künste und die Vertreibung der Laster durch Mi-
nerva sowie die Bedeutung der Bibliothek als Hort der Wissenschaften und damit 
der guten Sitten werden von Albrecht ebenfalls betont. So führt er in seinem 
Kuppelprogramm Klugheit in der Kriegsführung, Bücher, Magnifizenz, Freigebig-
keit und Milde durch Personifikationen und Attribute im Abschnitt nach der Glo-
ry des Haabspurgischen Hauses an.63 Dass sich die Glorifizierung auf dem Parnass 
vollzieht, Karl VI. somit in die Wohnstätte Apolls und der Musen aufgenommen 
ist, sogar ihren Platz einnimmt, gibt Albrecht ebenfalls an, nicht ohne den Mu-
senberg mit Deutschland und Wien zu verknüpfen: So ist es der Genius der Stadt 
Wien, 

der die Lyram Apollinis pro nostro ævo: das ist die dem Kayser eigends zukommende, 
mithin von zweyen gegen einander geflochtenen C 〈 geformte mit der Römischen 
Kayserlichen Crone Besetzte Leyren darweiset/ sonst aber dem Apollo zugeeignete Leyer 
mit sechs Saiten dar/ über welche die Kaiserliche Krone gesetzet ist.64 

Nochmals wiederholt wird dieser metaphorische Verweis auf die Tugenden des 
Herrschers durch die Quadriga der Minerva über dem Mittelrisalit am Außenbau 
der Bibliothek (Abb. 29). Auch hier vertreibt Minerva Neid und Unwissenheit, 
dabei begleitet durch Herkules und Tellus. Wie eng beide Darstellungsformen 
aufeinander bezogen waren, zeigt der Querschnitt durch den Prunksaal der Hof-
bibliothek, den Salomon Kleiner und Jeremias Jacob Sedelmayr 1737 schufen. Er 
ist Teil des angekündigten mehrbändigen Stichwerks mit Ansichten der kaiserli-
chen Hofbibliothek (Dilucida Repraesentatio magnificae et sumptuosae Bibliothecae  

                                                                                          
61 Matsche 1992, S. 208. 
62 Damit übernimmt Gran ein Motiv, das Charles LeBrun in der Gesandtentreppe von Ver-

sailles eingeführt hatte. Auch Rubens hat Gran beeinflusst, der einige Stiche des Flamen 
besaß, darunter die Galerie de Luxembourg, vgl. Knab 1977, S. 149. Die gelehrte Gemein-
schaft der Scheinarchitektur bezieht Albrecht selbst im Sinne eines immerwährenden Kol-
loquiums zwar explizit auf das „zu Athen erbaute[] Athenæi, oder Hohen Schule“ (Codex 
Albrecht, fol. 33v), doch muss damit nicht zwingend die Schule von Athen gemeint sein wie 
Brucher angibt (Brucher 1994, S. 229). 

63 Vgl. Telesko 2010, S. 146 und Codex Albrecht, fol. 9. 
64 Codex Albrecht, fol. 30r. Es handelt sich um zwei gegenständig ligierte C-Bögen, aus denen 

Karls VI. Spiegelmonogramm gebildet wird. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 149 

 

Abb. 29: Lorenzo Mattielli, Pallas Athene mit der Quadriga über den Neid und die Unwissenheit, 
Mittelrisalit, Skulptur, 1726, Wien, Hofbibliothek. 

Caesareae), das jedoch nicht fertig gestellt wurde und nur mit dem ersten Band 
erschien (Abb. 30).65 

Das Medaillon des Kaisers im Kuppelfresko wird im Albrechtscodex beschrie-
ben mit Rückgriff auf antike Traditionen: 

Vor Alters wurden die Ceræ et Effigies Cæsarum ac Heroum zu öffentlicher BeEhrung 
ausgesezet; gleicher gestalten ist hier das Kayserliche Bildnuß in Gold auf Römische 
Arth mit Lorber=Cränz becrönet, mit Harnisch und Kayl: Paludamentô umbgebener 
vorgestellet, die Umbschrifft des Oval lautet Carolo: Aug: Scientiarum Restitutori in-
dulgentissimo.66 

Der Obelisk, den die Personifikation des immerwährenden Ruhmes in dem vom 
goldenen Licht durchfluteten Zentrum in Händen hält, impliziert auch einen 
weiteren mythologischen Hinweis: Als Symbol für Sonnenstrahl oder -kraft steht 
er in enger Verbindung zu Apoll und Herkules, der nach Macrobius „von der 
Sonne wesenhaft nicht verschieden“ sei.67 Die Errichtung dieses Ortes wird zu-
dem nach Telesko allegorisch „mit dem Sonnenaufgang (Aurora und Apoll)  

                                                                                          
65 Wien, ÖNB, Cod. Min. 71; Peter Prange, Meisterwerke der Architekturvedute. Salomon Kleiner 

1700–1761 zum 300. Geburtstag, Ausst.-Kat. Salzburger Barockmuseum 19.07.–27.08.2000 /  
Architekturmuseum Schwaben, Augsburg 07.09.–22.10.2000 / Österreichische Nationalbib-
liothek, Wien 19.01.–28.02.2001, Salzburg 2000, S. 164–167, Kat.-Nr. 26. 

66 Codex Albrecht, fol. 28v. 
67 Telesko 2010, S. 141. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 150 

 

Abb. 30: Salomon Kleiner/ Jeremias Jacob Sedelmayr, Querschnitt des Prunksaals der Hof-
bibliothek, Kupferstich, 1737 (Teil der von Joseph Emanuel Fischer von Erlach geplanten  
Dilucida Repraesentatio magnificae et sumptuosae Bibliothecae Caesareae), Wien, Österreichische 
Nationalbibliothek. 

parallelisiert und die ‚hellglanzenden Freygebigkeits-Strahlen‘68 der Sonne direkt 
auf das Mäzenatentum Karls VI. bezogen“.69 Das figurengroße Medaillon nimmt 
entsprechend mit seiner goldenen Färbung vor dem Hintergrund des gold leuch-
tenden Himmels eine Mittlerposition ein und verbindet die sakrale Sphäre mit 
Wolkenkaskade mit der weltlichen Balustrade. Die Strahlen seines Ruhmes – 
gleichsam die Materialisierung seiner übermenschlichen Tugenden – erreichen 
durch die kaiserliche Repräsentation den Hort des Wissens und seiner Vertreter. 
Auch wenn die Färbung des Himmels und die mythologischen Verweise einen Son- 
nenaufgang suggerieren, dienen die symbolischen Memorialattribute wie Obelisk 
und Medaillon der dauerhaften, das heißt in der Person Karls gesicherten Protek- 
tion der Wissenschaften. 

Das Kuppelfresko mit der Apotheose Karls VI. liegt zudem zwischen den Flü-
gelbauten Krieg und Frieden70 und stellt sich durch die Statuen unterhalb des 
Freskos in eine Traditionslinie zu dessen Vorfahren – sowohl in dynastischer wie 

                                                                                          
68 Codex Albrecht, fol. 38v. 
69 Telesko 2010, S. 146. 
70 Dazu Franz Matsche, Die Hofbibliothek in Wien als Denkmal kaiserlicher Kulturpolitik, 

in: Carsten-Peter Warnke (Hrsg.), Ikonographie der Bibliotheken (Wolfenbütteler Schriften zur 
Geschichte des Buchwesens; 17), Wiesbaden 1992, S. 199–233, besonders S. 218–223. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 151 

auch in mäzenatischer Hinsicht, denn die 16 Marmorstatuen der Habsburger der 
österreichischen und spanischen Linie wurden bereits von Leopold I. in Auftrag 
gegeben. Acht der Statuen sind paarig in den Tonnenkompartimenten vor den In-
terkolumnien zwischen den Riesensäulen und den Wandpilastern auf Sockeln he-
rausgehoben, weitere acht im Kuppelrund aufgestellt.71 Sie bilden somit gleichsam 
Trabanten um den zentralen Fixstern Karl VI., der als einziger in antikischem 
Feldherrngewand dargestellt ist. Die Bibliothek ist somit „sowohl Tempel der 
Weisheit als auch Ahnensaal“,72 welchen auch die Darstellungen Maximilians I. 
und Matthias Corvinus’ in Medaillonbildnissen im Kuppelfresko aufrufen. Die 
Galerie um das Deckenbild mit antik und zeitgenössisch gewandeten Figuren um-
fasst Tugendpersonifikationen, die auf Kunst und Wissenschaften verweisen.73 
Zum Ahnensaal tritt somit auch die Bedeutung als „Kultraum des ‚Hercules Mu-
sarum‘“.74 Karls Identifikation mit Herkules – eine Identifikation, die seit Maximi-
lian I. von den Habsburgern eingesetzt wurde – ist von der Antike abgeleitet. 
Doch erst bei Karl VI. wird Herkules in der Rolle als Musagetes bedeutsam und 
kann somit auch mit der Bezugnahme zu Apoll verbunden werden.75 Zugleich 
bildet Karls Regierungszeit den Höhepunkt der Herkulesverehrung, da die Iko-
nographie mit dem Verlust des (spanischen) Weltreichs durch den spanischen Erb-
folgekrieg nicht weitergeführt wird.76 

Malereien in der Längsachse der Kuppel unter den Stirnfenstern alludieren eben-
falls mit antiker Referenz die kaiserliche Pflege der Wissenschaften und zielen auf 
das Gesamtprogramm der Dualität von Schwert und Feder, Lorbeer- und Oli-
venkranz, Waffen und Verstand.77 In ähnlicher Diktion lobt auch Anton Höller 

                                                                                          
71 Sieben der Kaiser- und Königsstatuen wurden 1829 nach Laxenburg abgetreten, um die 

Genealogie im dortigen Habsburgersaal zu vervollständigen. Die im Gegenzug angefertig-
ten Ersatzstatuen unterscheiden sich unter anderem durch fehlende Beschriftungen auf der 
Bodenplatte; vgl. Buchowiecki 1957, S. 46–47. 

72 Thomas Karl, in: Karl Gutkas (Hrsg.), Prinz Eugen und das barocke Österreich, Ausst.-Kat. 
Marchfeldschlösser Schloßhof und Niederweiden, 22.04.–26.10.1986, Köln [u.a.] 1986, 
S. 164, Kat.-Nr. 6.10.d.  

73 Werner Telesko, Die Deckenmalerei im „Prunksaal“ der Wiener Nationalbibliothek und ihr 
Verhältnis zum Albrechtscodex (Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 7853). Idee 
und Ausführung in der bildenden Kunst unter Kaiser Karl VI., in: ars 43.2, 2010, S. 137–153, 
besonders S. 139. Zur Hofbibliothek, dem Bau, der Ausstattung und ihrer ikonographischen 
Deutung unter Berücksichtigung des Albrechtscodex vgl. auch Buchowiecki 1957. 

74 Telesko 2010, S. 142 nach Buchowiecki 1957, S. 89. 
75 Die Bedeutung der Wissenschaften, der Literatur und Geschichte mag auch durch die Her-

kulesstatuen am Hauptportal intendiert sein: Die linke Figur hat ihre Keule geschultert – 
ist beim Eintreten also noch für die Taten bereit –, während die rechte Herkulesfigur die 
Keule abstellt und somit anzeigt, nach ausgeführten (geistigen) Taten auszuruhen (Matsche 
2011, S. 77). Die Bedeutung des Herkules musarum wird somit an der Fassade bereits allu-
diert und verweist auf das Innere der Bibliothek. 

76 Vgl. dazu den Aufsatz von Guido Bruck, Habsburger als ‚Herculier‘, in: Jahrbuch der Kunst-
historischen Sammlungen in Wien L, 1953, S. 191–198.  

77 Vgl. Codex Albrecht, fol. 37v. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 152 

in seinen Aedificia docta (Bd. 2 der Augusta Carolina Virtutis Monumenta) Wien als 
neuen Musensitz und verweist damit auf die Idee der „Translatio artium“, „die 
die ‚Translatio imperii‘ begleitet und ergänzt“ – indem sich der Herrscher als 
Princeps philosophus und damit als Friedensfürst erweist.78 

Obwohl die kriegerischen Leistungen im Heldenbild Karls als Apoll und Her-
kules musagetes nicht ausgeblendet werden und die Kuppel zwischen Kriegs- und 
Friedensflügel eingespannt ist, endet Albrecht in seinem Programm mit dem Tri-
umphgedanken des Friedens und der Wissenschaften über Trägheit, Unwissen-
heit und „Mißverstand“: 

Zur linken Seite der Historie erscheinet die Göttin des Friedens/ welche durch Darrei-
chung eines Oliven-Zweigs sich mit der Pallas oder Minerva vereiniget/ weil zur Auf-
nahme der aus Büchern zu erlangenden Gelehrsamkeit der Friede nicht wenig beyträgt. 
[…, ein Genius] zerbricht den wieder die Christen hart gespannten Türkischen Bogen; 
der andere aber verbrennet die übrigen Kriegs-Rüstungen mit der eroberten Fackel. Da-
durch wird angezeiget/ daß der Fleiß der Studirenden durch Kriegs-Unruhen nicht wei-
ter soll gestöret werden.79 

Im Lünettenfresko des Friedensflügels wird diese mit mythologischen Referenzen 
aufgebaute (und ikonographisch an Cesare Ripa angelehnte)80 imitatio heroica 
fortgeführt. Es erscheint der Sonnenwagen mit Sonnenscheibe als dem Symbol 
für Phoebus 

gleichsam damit anzudeuten, daß durch Erhöhung dieser herrlichen Bücher Gehalts [= 
Gehäuses] denen sambtlichen Wissenschaffts=Übungen, ein gantz neue Sonne, vermög 
deren hellglänzenden Freygebigkeits=Strahlen des Allerdurchleuchtigsten Kayserlichen 
Apollinis Emissoris /: wie die alten selben pflegten zu Benambsen :/ entstanden seye.81 

Leier, Eichenlaub und Palmzweig verweisen attributiv auf Karl als Pater Patriae, Va-
ter der Musen, Friedensbringer und Sieger. Kriegs- und Friedensflügel nehmen mit 
ihren Malereien die Polarität von Arte et Marte und Armis et Litteris auf, wobei es 
immer einen Bezug zur Verherrlichung des kaiserlichen Mäzenatentums gibt: 

damit die Höchst ruhmwürdige Hochachtung gegen Wissenschafften, und dero fleissigen 
Folgeren unsers Allerglorreichesten Weißesten Regenten mit allgemeiner unsterblicher Er-
kandtnuß denen frischen farben zu beständiger Bewunderung eingeschmolzen werde.82 

Die Bedeutung von Arte et Marte wird von Conrad Adolph von Albrecht wie 
folgt formuliert: 

damit diser Königs-Vogl darthue, daß Er seinen Arte et Marte ex utroque Cæsarem unter-
stützend Bediene, führet Er in einer Klauen den Donner-Keule, in der andern den Cadu-
ceum Mercurij.83 

                                                                                          
78 Matsche 1992, S. 203–207 mit weiteren ikonographischen Hinweisen. 
79 Codex Albrecht, zit. nach Knab 1977, S. 68. 
80 Telesko 2010, S. 139–141. 
81 Codex Albrecht, fol. 38v. 
82 Ebd., fol. 28r. 
83 Ebd., fol. 29r. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 153 

Selbst Mars ist gezähmt, der 

mit einem mit Feder=Busch Besteckten Helm sein Haubt gegen das Kayl: Bildnuß wen-
det, im Harnisch umb dem Leibe, und abhangenden Tyger=Haut angethan, auf den 
Commando=Staab, ingleichen auf den dem grossen Alexandro Macedoni vormahls zu-
geeigneten Clypeo Jovis Amonis sich zu Ruhe Bequemet, gleichsam erweisend, daß er 
gegen des Kaysers Beständigkeit, weder vermög seiner in dem Harnisch verborgenen 
Außrüstung, noch anderen durch die Tyger=Haut erklärte schlauhe unternehmungen 
etwas auszurichten fähig.84 

Auf Karls auf diese Weise charakterisierte Regierung verweisen zudem im Kuppel-
fresko die drei Äpfel der Hesperiden („Die Glückseligkeit der Wohlbesorgten Re-
gierung“85) und das Staatsruder in der Hand der Personifikation der „Glückseligkeit 
der Wohlbesorgten Regierung“86 als Ergänzung der Herkules-Apollo-Gruppe. 

Auch der dynastische Bezug zum Hause Habsburg wird von Albrecht konzep-
tualisiert, ebenso die Beziehung der Nachahmung oder des Ansporns, die die 
Künste zum Kunst fördernden Herrscher einnehmen: Albrecht parallelisiert alle-
gorisch die Belohnungen und Tugenden der Freigebigkeit und Milde mit den Er-
findungen der Künste.87 Das Verhältnis zu den deutschen Reichsfürsten wird 
hingegen hierarchisch bestimmt: Nicht einzeln bildlich, sondern nur vertreten 
durch Wappen auf dem Schild der Personifikation von Deutschland, bejubelt 
diese den Kaiser als „Præsidem Parnassi“.88 

Die Bedeutung der Malerei als dem Medium der Vermittlung dieses Herkules 
musarum-Images wird von Albrecht ebenfalls reflektiert: Dessen Vorbildlichkeit 
wird in der Förderung und Betreibung der Künste und Wissenschaften bei den 
Untertanen zur Nachahmung verstärkt, „wan man in der Mahlerey die Kayl: 
Prächtigkeit […] sitzen sehet“89. Die Inszenierung von Karl als Herkules musage-
tes, der siegreich über Krieg und Frieden wacht und die Künste zum Blühen 
bringt,90 hat somit eine symbolhafte Präsenz. Dieses Phänomen des Ausstrahlens 
beschreibt auch der Albrechtscodex bezüglich des Lünettenfreskos, das der Ein-
gangstür gegenüberliegt: Dieser Zirkelbogen 

ist der denen Musen und Künsten wohl anständiger Auroræ schimrender, und mit weis-
sen Pferden gezogener Triumph=Wagen aufgeführet, gleichsam darmit anzudeuten, daß 
durch Erhöbung [sic!] dises herrlichen Bücher=Gehalts denen sambtlichen Wissen- 

                                                                                          
84 Ebd., fol. 31r. 
85 Ebd., fol. 29r. Die weiteren Personifikationen erläutert Albrecht als Glorie des Hauses 

Habsburg, Prächtigkeit, Freigebigkeit, Österreichische Mildigkeit, Executio, Sinnreiche Er-
findung, Stadt Wien, Beständigkeit. 

86 Ebd., fol. 29r. 
87 Vgl. ebd., fol. 30r. 
88 Ebd., fol. 30v. 
89 Ebd., fol. 29v. 
90 Albrecht verknüpft die Friedensgöttin mit Minerva, um die Beziehung zwischen Frieden 

und Künsten zu betonen, „die sonsten zu Kriegs=Zeiten in etwas darnider ligen, oder we-
nigst gehemmet seynd“ (Ebd., fol. 32v). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 154 

Abb. 31: Wilhelm Carl Heraeus, Medaille zur 
Eröffnung der kaiserlichen Münz- und Anti-
quitätensammlung, Kupferstich, 1717, Wien, 
Kunsthistorisches Museum, Münzkabinett. 

schaffts=Übungen, ein gantz neue Sonne, vermög deren hellglanzenden Freygebig-
keits=Strahlen des Allerdurchleuchtigsten Kayserlichen Apollinis Emissoris/: wie die alte 
Selben pflegeten zu Benambsen:/ entstanden seye.91 

Die Verbindung von Karl als Herkules musagetes oder Apoll zu den Künsten 
wird auch von Johann Basilius Küchelbecker gezogen, der den Kaiser „als einen 
Vater der Musen, und Erhalter der freyen Künste“92 lobt und dies mit der Errich-
tung der Hofbibliothek begründet.93 

Das Herkules-Motiv setzte Karl nicht nur in der Hofbibliothek ein. Eine Me-
daille zur Eröffnung der kaiserlichen Münz- und Antiquitätensammlung 1717 
ziert ebenfalls eine Herkulesdarstellung, „der nach der Typik römischer Virtus-
Darstellungen auf einem Muskelpanzer sitzt, mit einer Lyra“, die Keule weggelegt 
(Abb. 31). Deutlich wird hierdurch der „Schutz der Wissenschaften und Künste 
mitten unter den Waffen“ dargestellt, das heißt auch in Kriegszeiten (mit Waffen 
vermischte Bücher weisen darauf hin). Verstärkt wird diese Aussage durch eine 
Urne mit antiken Münzen und einer modernen Medaille, die an einer Kette 
hängt, um anzuzeigen, „daß selbst im Lärm der Kriege die Denkmäler jedes Zeit-
alters bewahrt, vermehrt und wiederhergestellt worden sind“.94 

                                                                                          
91 Ebd., fol. 38v. 
92 Matsche 1992, S. 199, zit. nach Johann Basilius Küchelbecker, Allerneueste Nachricht vom 

Römisch-Kayserl. Hofe, Hannover 1730, S. 680. 
93 Zur ikonographischen Übernahme in der Bibliothek von Schloss Kremsier, vermittelt über 

die 1737 publizierte Serie von Kupferstichen in der Dilucida rerpraesentatio magnificae et 
sumptuosae Bibliothecae Caesarea von Kleiner und Sedelmayr, vgl. Michaela Šeferisová Lou-
dová, „Merkwürdige Thaten […] besonders aber die Erbauung der Bibliothec“. Die De-
ckengemälde der Biblothekssäle des Schlosses in Kroměří/Kremsier und ihr Bezug zu den 
Fresken der Wiener Hofbibliothek, in: Österreichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege 
LXI, 2007, S. 590–608. 

94 Matsche 1981, Bd. I, S. 366.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 155 

Auch wurden sogenannte Herkules-Reden zur Preisverleihung an Künstler der 
kaiserlichen Akademie am Namenstag des Kaisers gehalten. Die Rede des Akade-
miedirektors van Schuppen zur Preisverleihung 1731 stand unter dem Titel  
„AUGUSTUS PATER ARTIS“.95 Hiermit wird auch die Gerechtigkeit als wichtige 
Herrschertugend ins Spiel gebracht: als Friedensfürst und gelehrter Mäzen ist Karl 
zugleich „Princeps iustus“, so konnte „die Darstellung des Herrschers in der Per-
son des ‚starckmüthigen Hercules zugleich Musagetam genannt‘ erfolgen“.96 Ge-
rechtigkeit, Freigiebigkeit und Milde werden als bedeutsame Tugenden verstan-
den, die „dem Fürsten zur Beliebtheit bei den Untertanen verhelfen“.97 

Der Titelkupfer für die Vermischten Neben=Arbeiten, 1715 von Heraeus publi-
ziert und später verwendet für den Titelkupfer der Inscriptiones et Symbola des He-
raeus von 1721,98 zeigt wiederum Herkules als Sinnbild des Musenfürsten und 
Friedenskaisers, aber auch als Weltbeherrscher mit der Bereitschaft, den Frieden 
zu verteidigen (Abb. 32). Der Lorbeer ist hier das entsprechende Siegeszeichen – 
der militärische Sieg ist zwar die Voraussetzung, doch kann dann die Keule der 
Lyra weichen und Herkules nach seinen Kämpfen und Siegen ausruhen – so wie 
das ikonographische Vorbild, der Herkules Farnese, der ausruhend auf seine mit 
dem Löwenfell bedeckte Keule gestützt ist.99 

Den Zusammenhang von Krieg, Frieden und Künsten drückt auch die Fassa-
deninschrift der Ritterakademie der niederösterreichischen Landstände aus: „no-
bilitati pro sago et toga erudiendae“. Die Dekoration der Fassade betont zudem 
die Förderung der Künste als Tugend des Kaisers, so 

daß in der Akademie Künsten, so zum Kriegs= und Friedens=Zeiten nutzlich erlernt, 
und mithin das Land durch tauglich gezügelte Subjecta armis et litteris beschüzet wer-
den könne.100 

5.3. Krieg und Kunst – Dualität oder Abfolge? 

Goloubeva arbeitet in ihrer Darstellung der Repräsentation Leopolds I. unter-
schiedliche Phasen heraus, in denen der Heroismus an die jeweilige politische Si-
tuation angepasst wurde.101 Dabei stellt sie eine ‚triumphale Periode’ besonders in 
den letzten Regierungsjahren Leopolds sowie nach seinem Tod heraus. Diese sei 
besonders durch die Verbindung von Tugend und Erfolg geprägt und markiere  

                                                                                          
95 Polleroß 2000, S. 113. 
96 Matsche 1981, Bd. I, S. 217. 
97 Ebd., S. 219. 
98 Ebd., S. 367–368. 
99 Durch die Bedeckung mit dem Kopf des Löwenfells, die der Herkules in den Inscriptiones et 

Symbola erhält, sei die imitatio heroica zudem noch durch die Angleichung an römische Kai-
sermünzen ergänzt, die ebenfalls einen kaiserlichen Herkuleskult bezeugen; ebd., S. 368. 

100 Codex Albrecht, zit. nach Matsche 1981, Bd. I, S. 405. 
101 Goloubeva 2000, S. 184. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 156 

 

Abb. 32: Carl Gustav Heraeus, Titelkupfer für seine Vermischten Neben= 
Arbeiten, Wien 1715 (später verwendet für den Titelkupfer seiner Inscrip-
tiones et Symbola von 1721). 

mit dem politischen Zenit seit 1683 eine göttliche Gnade, die dem Herrscher da-
mit zuteil wird. Die Tugendvorstellung sei zugleich mit politischen und militäri-
schen Leistungen intrinsisch verbunden. Diese Interdependenz von Tugend, mili-
tärischem und politischem Erfolg werde in der Repräsentation des Kaisers beson-
ders deutlich und erfülle unterschiedliche Zwecke: In den politisch bedrängten Si-
tuationen diene sie der Kompensation, während sie in Zeiten des Erfolgs als Be-
gründung der kaiserlichen Sieghaftigkeit und damit auch der kaiserlichen Tugend 
eingesetzt werde.102 

                                                                                          
102 Ebd., S. 189. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 157 

 

Abb. 33: Matthäus Küsell, Bühnenbild des Teatro della Gloria Austriaca, Prolog der Oper Il 
pomo d’oro, Kupferstich, 1668, Berlin, Staatliche Museen, Kunstbibliothek. 

Dieser strikten reaktiven Tendenz kaiserlicher Selbstdarstellung steht Polleroß kri-
tisch gegenüber: Eine Zweiteilung in ein friedliches und ein kriegerisches Image vor 
und nach 1683 sei zu relativieren, da um 1690 – als Gegenbild zu Ludwig XIV. – 
noch das irenisch-kulturfördernde Bild am Wiener Hof propagiert wurde, während 
schon in den 1660er Jahren auch die militärische Qualifikation betont wurde.103 
Insgesamt kann Leopolds Herrscherrepräsentation (auch in der Oper und in Tex-
ten) somit auf das Ideal von Arte et Marte bzw. ex utroque Caesar gebracht werden.104 

Die Inszenierung der Oper Il pomo d’oro anlässlich des Geburtstags der Kaiserin 
im Juli 1668 beispielsweise beinhaltete Kulissen, „zwischen denen jeweils das be-
wegte Reiterstandbild eines österreichischen Herrschers zur Hälfte sichtbar wur-
de“.105 In einem weiteren Kompartiment, dem ersten Szenenbild (Abb. 33), war 
es Leopold I., der auf einem Sockel aus Waffen und Fahnen als Reiterstandbild  

                                                                                          
103 So etwa anlässlich der Schlacht von St. Gotthard 1664 in einem Gemälde von Gerard 

Hoet, das den Kaiser als Herkules und über die Feinde triumphierenden Tugendhelden 
darstellt (um 1672, 138 × 240 cm, Wien, KHM, Inv.-Nr. GG_1903). Obwohl der Kaiser 
nicht selbst an Schlachten teilnahm, was auch in der Publizistik bemerkt wurde, galt seine 
visuelle Glorifizierung dem militärischen Sieger und es wurde „der Krieg mit zunehmender 
Dauer ein ‚Krieg des Kaisers’“ (Martin Wrede, Das Reich und seine Feinde. Politische Feindbilder 
in der reichspatriotischen Publizistik zwischen Westfälischem Frieden und Siebenjährigem Krieg (Ver-
öffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte Mainz, Abteilung für Universal-
geschichte; 196; Beiträge zur Sozial- und Verfassungsgeschichte des Alten Reiches; 15), 
Mainz 2004, S. 161). 

104 Polleroß 2003, S. 191–295, besonders S. 201. 
105 Ehalt 1980, S. 158. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 158 

 

Abb. 34: Matthäus Küsell, Leopoldo I Caesari Pace et Bello Augustissimo, Invictissimo, Thesen-
blatt-Fragment des Christoph Antonius Voglmair aus Ferklechen für Kaiser Leopold I. als 
Türkensieger, Kupferstich, nach 1683, Stift Göttweig, Graphische Sammlung. 

zwischen zwei Säulenkolonnaden mit weiteren Reitermonumenten seiner kaiserli-
chen Vorfahren erschien. Auf dem Giebel der beiden Mittelrisalite der Kolonna-
den hielten zwei Putten einen großen Lorbeerkranz über Leopold.106 Über diesem 
riss der bewölkte Himmel auf und Pegasus sowie weitere Sternbilder wurden 
sichtbar. Weitere Kulissen, die in insgesamt 23 Stichen von Küsell dokumentiert 
sind, führten den Zuschauer auf den Olymp, zeigten Juno, Pallas, Venus, Helena 
und Mars und den Streit um den Apfel sowie Jupiters Entscheidung. 

Matthäus Küsell hat die Stichfolge für diese Proszenien auch in zwei Thesen-
blättern aufgegriffen – 1677 für eine Disputation an der Universität Innsbruck 
und in einem undatierten Thesenblatt des Christoph Antonius Voglmair aus 
Ferklechen, das Kaiser Leopold I. als Türkensieger huldigt: Der Kaiser zu Pferd auf 
einem Sockel vor der Kulisse der Türkenschlacht vor Wien trennt die Sphären 
von Bellona und der Friedensgöttin, die die Kriegswaffen verbrennt und der Att-
ribute der Künste und Wissenschaften zugeordnet sind (Abb. 34).107 Im Hinter-

                                                                                          
106 Ebd., S. 158; Sommer-Mathis 2004, S. 243. 
107 Vgl. Gregor Martin Lechner, Das barocke Thesenblatt. Entstehung – Verbreitung – Wirkung. Der 

Göttweiger Bestand, Ausst.-Kat. des Graphischen Kabinetts des Stiftes Göttweig 30.06.–
29.10.1985, S. 81–82, Kat.-Nr. 39; Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, 
S. 229–230, Kat.-Nr. P 202 mit dem Hinweis auf kompositorische Anleihen bei den  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 159 

grund ist eine Schlacht auszumachen, jedoch auch pflügende Bauern und Han-
delsschiffe, im Himmel darüber blasen Famae den Sieg des Kaisers in die Welt 
hinaus. Darüber schwebt auf Wolken der Triumphwagen mit einem Sonnenme-
daillon und dem Innsbrucker Gnadenbild der Maria Hilf von Cranach im Strah-
lenkranz. Diese beiden Sphären von himmlischen Kräften und profanen Kriegs-
handlungen werden im Vordergrund durch die verlebendigte Reiterfigur und die 
beiden Personifikationen monumentalisiert. Als ruhiger Taktgeber beherrscht der 
Kaiser beide Kräfte seiner Herrschaft – Krieg und Frieden –, entsprechend ist das 
Blatt „Leopoldo I Caesari Pace et Bello Augustissimo“ gewidmet. Er kann Bello-
na/Minerva in Schranken weisen und seine Schlagkraft durch die Blitze unter 
Beweis stellen, die in den brennenden (Janus?)Tempel rechts einschlagen. Diese 
kommen vom Wappentier, dem Adler mit Blitzbündel, unterhalb des Triumph-
wagens mit Engeln, die eine Monstranz mit der Eucharistie präsentieren. Sie sind 
ebenfalls allegorisch als Verweis auf Jupiter zu deuten, dem Leopold damit meta-
phorisch angeglichen wird. Die Strahlen des himmlischen Lichtes werden ihm 
somit nicht nur als Gnadenakt zuteil (wie es die Position des Reitermonuments 
suggeriert), der Kaiser waltet auch selbst in dieser sakralen Sphäre. Auf der Seite 
des Friedens, der Wissenschaften und Künste steht ganz am linken Bildrand der 
Votant oder Defensor Christoph Anton Voglmair mit seiner Schriftrolle vor ei-
nem Ceresmonument. Die in der heutigen Überlieferung des Blattes nurmehr an-
geschnittene Inschrift verweist auf eine Thesis in Philosophie. 

Bereits um 1672 verschmelzen die Ideale von virtus heroica im triumphieren-
den Gestus eines gleichermaßen militärischen wie christlichen Siegers in der 
Habsburgerikonographie. In der Allegorie von Gerard Hoet tritt der Kaiser nach 
der Schlacht von Sankt Gotthard (1664) als Herkules auf (Abb. 35). 108 Mit Brust-
panzer, Mantel und antikisierendem Beinkleid steht Leopold auf der obersten 
Stufe einer Palastarchitektur, die am rechten Bildrand die Szene abschließt. Die 
große Keule sowie die unter seinen Füßen bezwungene Hydra weisen attributiv 
auf Herkules als Identifikationsfigur. Von links führen Bonitas und Minerva die 
demütig kniende Hungaria Leopold zu. In ihrem Gefolge unterwerfen sich auch 
die gefangenen Türken. Rechts auf den Stufen gruppieren sich die drei christ- 
lichen und die vier Kardinaltugenden und applizieren neben dem Bild des Sie-
gers und Friedensbringers auch das Ideal des Tugendhelden auf Leopold I.  
Gekrönt wird der Türkensieger und Beschützer des christlichen Glaubens mit ei-
nem Lorbeerkranz und einer Siegespalme von Fama. Somit ist der kaiserliche 
Sieg als christlich, das heißt zugleich tugendhaft ausgewiesen, seine heroische  
Inszenierung eingebunden in einen ganzen Komplex an legitimierenden Leit- 
werten barocker Politik. 

                                                                                                                                                                                                                          

gestochenen Proszenien zur Oper Il pomo d’oro und dem Reiterdenkmal Andreas Schlüters 
für den Großen Kurfürsten. 

108 Vgl. Polleroß 2003, S. 201; Lorenz Seelig, in: Ausst.-Kat. Kurfürst Max Emanuel 2 1976, 
S. 35, Kat.-Nr. 66. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 160 

 

Abb. 35: Gerard Hoet, (Allegorie auf Kaiser Leopold I.,) Leopold I. als Herkules, Öl auf Leinwand, 
um 1665, Wien, Kunsthistorisches Museum. 

Während diese Darstellungsformen den Akzent vor allem auf die Repräsentation 
der Apotheose legen, wählte Kaiser Karl VI. für seine Überhöhung zudem das 
Mittel der imitatio heroica. Bereits das Kuppelfresko der Wiener Hofbibliothek 
formuliert (wie beschrieben) mit dem Goldmedaillon, das das Konterfei des Kai-
sers zeigt und von Apoll und Herkules gehalten wird, bereits eine Annäherung 
von Herrscher und heroischen Tugenden. Doch erst Paul Troger vollzieht 1739 
im Fresko des Treppenhauses in Kloster Göttweig nach dem Programm von Abt 
Bessel die entscheidende Überblendung (Abb. 36).109 Karl VI. erscheint nun 
selbst als Phoebus-Apollo im Sonnenwagen – als Zentrum des Glanzes, der von 
seinem Lorbeer bekrönten Haupt aus seine Strahlen aussendet – als Beschützer 
der Künste und Wissenschaften. 

Die Einschreibung des Kaisers in die Zielfigur des Apoll wird besonders deut-
lich, da nicht der jugendliche Gott die Zügel seiner Sonnenpferde hält, sondern 
ein muskulöser Mann mit Kommandostab, dessen Perücke und wohl genährtes 
Antlitz den über 50jährigen Karl erkennen lassen. Dennoch ist es nicht nur der 
Platz, den Karl als Apoll einnimmt. Die heroische Überblendung vollzieht sich 
auch über die antikische Imperatorenkleidung, den Lorbeerkranz und die von 
seinem Haupt ausgehenden Sonnenstrahlen. Unterhalb seiner Rösser vertreibt  

                                                                                          
109 Zur imperialen Ikonographie Göttweigs vgl. Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 

2012, S. 15–47, zu möglichen Vorbildern (Guido Reni, Guercino, Paolo de Mattei, den 
Kaiserräumen der Bamberger Residenz und dem Augsburger Rathaus, dem Deckenfresko 
Cosmas Damian Asams im ehemaligen Rittersaal des Mannheimer Schlosses, u.v.a.) ebd., 
S. 36–41. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 161 

 

Abb. 36: Paul Troger, Karl VI. als Apollo musagetes, Deckenfresko, 1739, Stift Göttweig, Kaiser-
stiege. 

Minerva die Unwissenheit. Mit Karl-Apoll auf derselben Wolkenbank, etwas un-
terhalb, ruhen die Künste (Architektur, Bildhauerei, Poesie und Malerei), die ge-
meinsam mit der Astrologie und der Medaillenkunst den ewigen Nachruhm des 
Kaisers garantieren und damit auch Chronos in seine Schranken weisen. Zusätzlich 
ergänzen auch Zephyr, Flora und Fama am unteren Ende des Tierkreisbogens, der 
im Zeichen der Waage (dem kaiserlichen Sternzeichen) steht, die Glorifizierung des 
Habsburgers, dessen Wappentier, der Adler, mit dem Blitzbündel Jupiters heral-
disch auf den imperialen Status des Kaisers weist. Venus, in spiegelbildlicher Pose 
zu Zephyr, hebt den Österreichischen Bindenschild mit dem Monogramm „A“ 
(wohl als Verweis auf den Generalbaudirektor Gundacker Graf Althann) empor.110 
Ihr hell leuchtender Stern über ihrer Stirn zieht eine Verbindung zum Morgenstern 
Auster und der etymologischen Verschiebung zu Austria als Land, „welche sich 
nach Osten richtet“,111 gegen die Türkengefahr (die man soeben erst nach einem 
                                                                                          
110 Lechner / Rameder 2012, S. 20. 
111 Ebd., S. 20. Zum Morgenstern als „Phosphorus Austriaci“ wie er in der habsburgischen 

Staatsikonographie mit christlicher und moralisch-tugendhafter Bedeutung Verwendung 
fand, vgl. ebd., S. 23–24. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 162 

gemeinsamen Krieg mit Russland im Frieden von Belgrad gebannt hatte). Damit 
wird Karls Heroisierung als Apoll und Beschützer der Künste und Musen zugleich 
zu einer politischen Allegorie des Türkenkämpfers, dessen militärische Komponen-
te jedoch ganz in sinnbildlicher Sprache in den Kampf der Minerva gegen die 
dunklen Mächte übersetzt wird. Auch die kosmische Rahmung durch den Tier-
kreisbogen verbindet im Sternzeichen der Waage biographische Hinweise auf den 
Kaiser mit symbolischer Bedeutung von Glück und Gerechtigkeit. 

Ebenso wie das Kuppelfresko der Hofbibliothek (sowie das Treppenhaus des 
Schönborn-Schlosses Weissenstein zu Pommersfelden 1728 und der Marmorsaal 
im Oberen Belvedere 1731–1740) wurde auch die Kaiserstiege von Göttweig gra-
phisch reproduziert, in einer Kupferstichserie von Salomon Kleiner 1744/1745. 

Während in den Augen eines von E. G. Rinck zitierten Zeitgenossen „Il gran 
Leopoldo e un Apollo senza Parnasso“, münzt der Biograph diese Aussage sogleich 
um in „un Apollo di molti Parnassi“.112 Doch dem Bescheidenheitsgestus der Pie-
tas Austriaca gemäß weist Rinck im ersten Teil seines biographischen Monumen-
talwerkes Leopolds des Grossen Röm. Kaysers wunderwürdiges Leben und Thaten 1708 
darauf hin, dass zwar Leopolds Tugenden, sein Hofstaat und dessen Beschaffen-
heit, die er ausführlich beschreibt, besondere Pracht entfalten, der Kaiser selbst 
aber bescheiden auftrete. 

Der sogenannte Kaiser- oder Reichsstil – eine Verbindung aus „Antikenrezepti-
on, Caesarentum und Universalismus, Apollo- und Herkulesikonografie sowie 
Kriegs- und Friedensallegorie“113 –, der durch eine solche Verbreitung ikonogra- 
phischer Muster ganz im Sinne des Kaisertums befördert und gefestigt wurde, zeigt 
sich etwa in der Apoll-Ikonographie im zentralen Deckengemälde der Marmorga-
lerie des Gartenpalais Schwarzenberg 1726 von Daniel Gran.114 Während im Kup-
pelsaal (1723/1724) die Allegorie des Tagesanbruchs mit einer kontrastiven Hell-
Dunkel-Komposition und in den Pendentifs und Apsiden Götter des Lichts wie 
Apollo, Ceres und Flora sowie in den Lünetten die Liebesgeschichten der Aurora 
dargestellt waren (im Zweiten Weltkrieg fast völlig zerstört),115 erhält Apoll im 
Marmorsaal eine zentrale Rolle umgeben von Wissenschaften und Tugenden und  

                                                                                          
112 Eucharius Gottlieb Rinck, Leopolds des Grossen Röm. Kaysers wunderwürdiges Leben und Tha-

ten, Köln 1713, S. 111. 
113 Polleroß 2000, S. 99. Interessant ist die von Matsche aufgeworfene, aber nicht weiter erör-

terte Frage, ob der Kaiserstil auch auf kaisernahe habsburgtreue Auftraggeber angewendet 
werden kann, etwa die Schönborn (Matsche 1981, Bd. I, S. XI). Der Vorstellung eines syn-
thesehaften Kaiserstils mit einem Masterplan der Herrscherideologie hat Telesko 2010 wi-
dersprochen und dies anhand der Disparatheit von Entwurf und Ausführung der Hofbib-
liotheksausmalung anhand eines Vergleichs der Deckenbemalung und des Albrechtscodex 
erläutert. Sein Ergebnis weist auf die Bedeutung der Eigengesetzlichkeit der Medien, die 
die Hofkunst bestimmten (Telesko 2010, S. 153). 

114 Dazu Matsche 1999, S. 343–350. 
115 Eckhart Knab, Daniel Gran, Wien/München 1977, S. 42–48; Johann Kronbichler (Hrsg.), 

Grandezza. Der Barockmaler Daniel Gran 1694–1757, Ausst.-Kat. Diözesanmuseum St. Pöl-
ten 2007, S. 94, Kat.-Nr. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 163 

 

Abb. 37: Daniel Gran, Apoll mit Tugenden und Lastern, Deckenfresko, 1726, Marmorsaal  
Gartenpalais Schwarzenberg. 

begleitet von Minerva und den Grazien (Abb. 37).116 Apoll sitzt an höchster Stelle 
auf Wolken, die Leier schlagend, umgeben von einem Strahlenkranz. Halbkreis-
förmig umgeben ihn die Tugenden, Minerva, Prudentia und Sapientia mit einem 
aufgeschlagenen Buch sowie die Grazien. Die Hell-Dunkel-Rhythmik folgt keiner 
zonenartigen Logik, sondern setzt Akzente auf mehrere Einzelgruppen. Wie im 
Kuppelsaal der Tag die Nacht und den Schlaf vertreibt, werden hier Unwissenheit 
und Neid besiegt bzw. ins Abseits vertrieben. Die bereits von Knab erkannte kom-
positorische Verwandtschaft mit den Allegorien Jacob van Schuppens in der Ge-
mäldegalerie der Stallburg (der Allegorie der Malerei und Minerva und die Künste, 
1726) lässt sich durch die allegorischen Figuren in den Schmalkehlen, die Künste 
und Wissenschaften personifizieren,117 als eine inhaltliche Bezugnahme der The-

                                                                                          
116 Vgl. Wilhelm Mrazek, Apollo, Licht der Welt. Zur Ikonologie der Apollogalerie im 

Schwarzenbergpalais, in: Alte und moderne Kunst II, 1957, S. 16–19. 
117 Knab 1977, S. 49. 
 Die Allegorie Minerva richtet die verfolgten Künste auf ist durch eine Miniaturkopie in Ferdi-

nand Storffers Bildinventar 1733 überliefert. Die Deutung Prohaskas, dass die Aufnahme ge-
leitet durch die Musen, während die Dämonen überwunden werden, auf die Kontroverse 
zwischen der Akademie und ihrem Direktor van Schuppen und den Zünften zu beziehen 
sei, mag zu ergänzen sein durch eine dezidiert auf den Herrscher ausgerichtete Aussage (dies 
gibt auch Prohaska zu bedenken): „Auch spielte in der Herrscherallegorik um Karl VI. Apol-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 164 

men begründen. Die Lichtmetaphorik schließt sowohl an die Thematik der Kunst-
förderung als auch des Sonnenaufgangs und des Sieges der Tugenden über die Las-
ter an, wie sie im Kuppelsaal des Gartenpalais präsentiert werden. In Anlehnung an 
die Herkules-prodikos-Thematik, jedoch ohne die vom Kaiser als Identifikationsfi-
gur besetzte Gestalt des Herkules, wird der Tugendweg des Wissens und der Kunst-
förderung ohne militärische Gegenbilder beschrieben. Schwarzenberg, ohne militä-
rische Laufbahn, setzt somit ganz auf das „Bildungsideal der Aristokratie“.118 

Umstritten bleibt in der Forschung die Bezugnahme des Deckenfreskos von 
Andrea Pozzo im Herkulessaal des Gartenpalais Liechtenstein (Abb. 38). Hier 
wird die Aufnahme des Herkules durch Jupiter in den Olymp inszeniert, die 
Friedrich Polleroß – nicht unwidersprochen – als allegorische Darstellung der Er-
höhung des Hauses Liechtenstein durch Kaiser Leopold I. gedeutet hat.119 Die 
auch als allgemeine aristokratische Tugendthematik zu geltende Herkulesszene 
wird im Gartenpalais allerdings programmatisch eingesetzt. In den beiden 

                                                                                                                                                                                                                          

lo, der Beschützer der Musen, eine so bedeutsame Rolle, daß sogar an eine unmittelbare 
Anspielung auf den Kaiser selbst auf Schuppens Deckenbild gedacht werden kann. Im Ge-
folge der ‚vergöttlichten Malerei waren unmißverständlich die Zöglinge und Mitglieder der 
Akademie zu erblicken, während in den Dämonen des Unverstandes sich die Wiener 
Handwerksmeister erkennen mochten‘“. (Wolfgang Prohaska, in: Ausst.-Kat. Prinz Eugen und 
das barocke Österreich 1986, S. 172, Kat.-Nr. 6.21. Vgl. auch Pigler 1954, S. 231–232) Die im 
Kontext von Kunst und musischer Glorifizierung angesiedelte Herrscherallegorie erhielt 
somit einen aktuellen Subtext und diente zugleich dazu, unmissverständlich „die auf diese 
Weise ‚befreiten‘ Künste konsequent in den Dienst herrschaftlicher Repräsentation zu stel-
len“ (Gudrun Swoboda, Die verdoppelte Galerie. Die Kunstsammlung Kaiser Karls VI. in 
der Wiener Stallburg und ihr Inventar, in: Sabine Haag / Gudrun Swoboda (Hrsg.), Die Ga-
lerie Kaiser Karls VI. in Wien. Solimenas Widmungsbild und Storffers Inventar (1720–1733), Wien 
2010, S. 11–32, hier S. 21). Dabei ist nicht nur der Kaiser als Zielpunkt der Allegorie ange-
sprochen, sondern auch Graf Althann, unter dessen Protektorat van Schuppen stand: „Es 
liegt daher die Vermutung nahe, daß es Althann war, der mit der Neuordnung und Aufstel-
lung der kaiserlichen Galerie nicht nur das historische Mäzenatentum des Erzhauses an-
schaulich machen, sondern gerade die Förderung der wahren Kunst in der Gegenwart und 
somit die Akademie glorifizieren wollte.“ (Günther Heinz, Die Allegorie der Malerei von 
Jacob van Schuppen, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte XXV, 1972, S. 268–275, hier 
S. 268.) Allerdings scheint die Stallburg fürstliche Sammlung geblieben zu sein und nicht 
im Lehrbetrieb eine engere Verbindung mit der und Öffnung zur Akademie hergestellt zu 
haben (Vgl. ebd., S. 269, Anm. 9. Im Laufe des 18. Jahrhunderts wurde die Stellung als Aka-
demiemaler allerdings weit prestigeträchtiger als die eines Hofmalers (so unter Joseph II., 
untersucht von Angelika Schmitt-Vorster, Pro deo et Populo: Die Porträts Josephs II. (1765–
1790). Untersuchungen zu Bestand, Ikonographie und Verbreitung des Kaiserbildnisses im Zeitalter 
der Aufklärung, Diss. Univ. München 2006, S. 69–70), was auch bereits die Prätention van 
Schuppens beeinflusst haben mag). 

118 Matsche 1999, S. 349. 
119 Friedrich Polleroß, Utilità, Virtù e Bellezza. Fürst Johann Adam Andreas von Liechtenstein 

und sein Wiener Palast in der Rossau, in: Österreichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpfle-
ge XLVII, 1993, S. 36–52; Hellmut Lorenz, Ein exemplum fürstlichen Mäzenatentums der 
Barockzeit. Bau und Ausstattung des Gartenpalais Liechtenstein in Wien, in: Zeitschrift des 
deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 43, 1989, S. 7–24; zuletzt Herbert Karner, Andrea 
Pozzo, Johann Michael Rottmayr und die Kutsche des Fürsten von Liechtenstein, in: Öster-
reichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege LXI, 2007, S. 568–589. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 165 

 

Abb. 38: Andrea Pozzo, Apotheose des Herkules, Deckenfresko 1705, Wien, Festsaal Gartenpa-
lais Liechtenstein. 

Treppenhäusern werden eine „antithetische Gegenüberstellung von Bestrafung 
der Hybris [wir präzisieren: Laster] und Belohnung der Tugend“120 inszeniert 
(Abb. 39–40): In der Aufnahme des militärischen Genies in den Olymp ist der  
                                                                                          
120 Ebd., S. 577 nach Hellmut Lorenz, Zu Rottmayrs Treppenhausfresken im Wiener Garten-

palais Liechtenstein, in: Acta Historiae Artium XXXIV, 1989, S. 137–144, hier S. 142. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 166 

 

A
bb

. 3
9:

 J
oh

an
n 

M
ic

ha
el

 R
ot

tm
ay

r, 
A

uf
na

hm
e 

de
s m

ili
tä

ri
sc

he
n 

G
en

ie
s i

n 
de

n 
O

ly
m

p 
(E

nt
fü

hr
un

g 
de

s H
er

ku
les

 z
u 

A
lk

m
en

e 
du

rc
h 

Pa
lla

s A
th

en
e)

, D
ec

ke
nf

re
sk

o 
de

s 
ös

tli
ch

en
 T

re
pp

en
ha

us
es

, 1
70

5-
8,

 W
ie

n,
 G

ar
te

np
al

ai
s 

Li
ec

ht
en

st
ei

n.
 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 167 

 

A
bb

. 4
0:

 Jo
ha

nn
 M

ic
ha

el
 R

ot
tm

ay
r, 

St
ur

z 
de

r G
ig

an
te

n,
 D

ec
ke

nf
re

sk
o 

de
s 

w
es

tli
ch

en
 T

re
pp

en
ha

us
es

, 1
70

5-
8,

 W
ie

n,
 G

ar
te

np
al

ai
s 

Li
ec

ht
en

st
ei

n.
 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 168 

knabenhafte Herkules wiederum auf Jupiter ausgerichtet und im Sturz der Gigan-
ten ist Herkules (neben Minerva und Jupiter) ebenfalls betonter Protagonist durch 
seine perspektivisch herausgehobene Position zwischen Längs- und Schmalseite 
der von Johann Michael Rottmayr illusionistisch bemalten Decke. 

Nicht nur die sehr unterschiedliche Darstellungsweise des Herkules in beiden 
Fresken erschwert eine direkte Bezugnahme zum Fürsten von Liechtenstein, auch 
die Aufspaltung der (sieben) Taten des Herkules in der balkonartigen unteren 
Zone des Freskos von Pozzo und seine architektonisch davon deutlich getrennte 
Aufnahme in den Olymp in der zentralen offenen Himmelslandschaft dürfte 
aufgrund dieser figürlichen Potenzierung des Helden eher allegorisch gemeint 
sein als im Sinne einer imitatio heroica. Das Herkulesthema als „bildinhaltliche[] 
Konstante“ (dieses Teiles) des Palais wird zudem durch die zeremoniale Raumfol-
ge strukturiert, vom östlichen Treppenhaus des Aufstiegs durch den Herkulessaal 
als Höhepunkt und schließlich durch das westliche Treppenhaus mit dem Sturz 
der Giganten als Endpunkt.121 Ein solches visuelles Programm ist natürlich im-
mer auf den Hausherrn ausgerichtet. Dennoch scheint – unter Bezugnahme be-
währter, aussagekräftiger und nicht zuletzt aktueller Heldenfiguren (Jupiter und 
Herkules) – die Verweiskraft auf der Tugenderzählung zu liegen und nicht in der 
persönlichen Inszenierung als Held. Entsprechend dient auch die Lichtinszenie-
rung nicht der Auszeichnung einer Figur, sondern verhilft der Raumwirkung zu 
besonderer Tiefe und Strukturierung. Dazu trägt auch die narrative Struktur der 
Fresken bei, die die meisten personalen Heroisierungen vermissen lassen. 

Der ‚Kaiserstil‘ tritt zeitgleich mit einer Internationalisierung der bildenden Kunst 
auf. 1688 wird die Privatakademie Peter Strudels zur kaiserlichen „academia von 
der Mallerey, Bildhauer, Fortifikation, Prospektiv und Architektur-Khunst“ um-
gewandelt, Kopien antiker Statuen Roms angefertigt und das Stichwerk der kaiser-
lichen Galerie initiiert.122 Das Motiv, Schutz und Erweckung beim Herrscher zu 
suchen und zugleich den Kampf gegen die Zünfte zu führen verbindet über die 
Figur der Minerva die Sphären von Kunst und Herrschaft, von Kampf und Si-
cherheit.123 Allerdings tat sich Leopold I. weniger als Gemäldesammler hervor 
(der Bestand seines Vaters war freilich bereits schon groß),124 sondern investierte 
eher in Architektur.125 Trotz seiner Vorliebe für Kunstkammerstücke förderte Leo-

                                                                                          
121 Karner 2007, S. 588. 
122 Polleroß 2000, S. 99–100. 
123 Andor Pigler, Neid und Unwissenheit als Widersacher der Kunst. Ikonographische Beiträge 

zur Geschichte der Kunstakademien, in: Acta historiae artium. Academiae scientiarum hungari-
cae 1, 1953, S. 215–235, besonders S. 228–229. 

124 Zur Schatzkammer Leopolds I. im Zusammenhang der Herrschaftsrepräsentation vgl. Pons 
2001, S. 279–286. 

125 Neben der dadurch besonders deutlich zu vermittelnden Strategie, andere Fürsten von der 
eigenen Magnifizenz zu überzeugen, liegt die Architektur auch in besonderem Maße an 
der Schnittstelle von Politik und Kunst, da in Raumfolgen und Ausstattungsprogrammen 
zeremonielle und diplomatische Kommunikation abgebildet und zugleich performativ 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 169 

pold die Monumentalkunst (ebenso die Druckgraphik und den Buchdruck), weil 
er sich über ihre Bedeutung für die politische Repräsentation im Klaren war.126 
Diese Kunstpolitik manifestierte sich anfangs in Pracht und Fülle gemäß des 
Magnifizenz-Gebotes, in der Spätzeit eher in Bescheidenheit.127 

Ein differenzierter Kunstgebrauch lässt sich also nicht nur zwischen kriegerisch 
und friedlich, sondern auch in der Qualität und Quantität bestimmen. Polleroß 
leitet davon den Einsatz der Künste zum Erhalt und zur Demonstration des sta-
tus quo ab: Dem Streben nach dem politischen Erhalt des status quo entspricht 
der Einsatz der Künste, der einerseits „die Erhaltung des Status quo und die Be-
tonung der kaiserlichen Vorrangstellung in Europa durch Verweis auf die Famili-
entradition bzw. die besondere Stellung des kaiserlichen Amtes, und andererseits 
eine offensive Kulturpolitik zur Erreichung eines quantitativen oder qualitativen 
repräsentativen Vorsprunges oder zumindest Gleichziehens“128 vermittelt. 

Ebenso wie Ludwig XIV. als Begründer einer neuen Zeit inszeniert wurde, ge-
lingt dies auch Leopold. Schon in der Abstammung von den Merowingern in 
dezidierte Konkurrenz zum französischen König gesetzt, ist er auch als Impuls-
geber, Förderer und Beschützer der Künste diesem überlegen. 

Wie Leopold I. war sich auch sein Sohn Karl der Bedeutung von Monumen-
talkunst bewusst. Auch die Elemente von Krieg und Frieden sind bei ihm prä-
sent, etwa in der Allegorie auf Karl VI. als Förderer der Künste, die als Titelkup-
fer des zweiten Bandes der Wahrhafften Abbildung (1725) erschien (Abb. 41).129 
Unter einem Baldachin thronend ist der Kaiser umgeben von Fama, Pietas, Sa-
pientia, Janus und Justitia. Minerva hält einen Grundriss einer Festungsanlage, 
wodurch die Militärarchitektur zur Sicherung des Friedens der Darstellung ihre 
inhaltliche Dualität verleiht. Die Künste sind repräsentiert durch einen Putto mit 
Farbpalette bzw. Jünglingsbüste. Austria und Wien halten ein Wienprospekt, ne-
ben einer Inschrifttafel sind Mars und Herkules als Sinnbild für den Herrscher 
als Krieger sowie siegreich ruhend dargestellt.130 

Auch im Titelkupfer zu Johannes Joseph von Wildensteins Dissertation, die er Karl 
VI. anlässlich seines fünften Dienstjubiläums 1717 widmete, wird das Themenfeld  

                                                                                                                                                                                                                          

verhandelt werden konnte – als eine „zunächst jenseits von Identitätskonstruktionen halb-
wegs objektivierbare, auch künstlerisch-architektonisch ablesbare ‚Wirklichkeit‘“ (Eva-
Bettina Krems, Modellrezeption und Kulturtransfer: Methodische Überlegungen zu den 
künstlerischen Beziehungen zwischen Frankreich und dem Alten Reich (1660–1740), in: 
Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 31, 2004, S. 7–21, hier S. 12). Eine solche 
Schnittstelle lässt sich jedoch auch in der Malerei, insbesondere im Herrscherporträt und 
in den Sammlungen, erkennen. 

126 Polleroß 2003, S. 283. 
127 Ebd., S. 283. 
128 Ebd., S. 285. 
129 Wien, Hist. Museum, Inv.-Nr. 95.618. 
130 Thomas Karl, in: Ausst.-Kat. Prinz Eugen und das barocke Österreich 1986, S. 281, Kat.-Nr. 

12.15. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 170 

 

 

 
 

A
bb

. 4
1:

 H
ie

ro
ny

m
us

 S
pe

rl
in

g,
 W

ah
rh

af
fte

 u
nd

 g
en

au
e A

bb
ild

un
g 

so
w

oh
l d

er
 K

ey
se

rl.
 B

ur
g 

un
d 

L
us

t-H
äu

se
r, 

A
lle

go
ri

e a
uf

 d
ie

 T
ug

en
de

n 
K

ar
ls 

V
I. 

un
d 

ih
re

 A
us

w
ir

ku
ng

en
 fü

r d
ie

 A
rc

hi
te

kt
ur

 u
nd

 K
un

st 
in

 W
ie

n,
 T

ite
lk

up
fe

r 
Pa

rs
 s

ec
un

da
, A

ug
sb

ur
g 

17
25

. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 171 

von Krieg, Frieden und Kunst aufgerufen (Abb. 42).131 Der Kaiser, in zeitgenössi-
schem Harnisch, scheint von links in die Szene zu reiten, mit einer Gruppe weite-
rer Reiter im Hintergrund, und vor einer Gruppe besiegter Türken mit abgelegten 
Waffen am Boden im Bildvordergrund Halt zu machen.132 Mars und eine Stadt-
göttin mit Lyra und einem Stadtmodell treten an ihn heran, Fama krönt ihn mit 
Lorbeerkranz und Siegespalme. Die Schriftbänder „Mars donat Rhodopen/ Phoe-
bus largitur Amy-/ das. Claud.“ (Mars schenkt den Rodophen, Phoebus schenkt 
Amycla) sowie „Festinus in Ortum“ (zur Geburt eilend) zitieren Claudians De raptu 
Proserpinae bzw. sein Gedicht über den Phoenix, weisen Karl VI. damit als von den 
Göttern Mars und Apoll beschenkt aus.133 Während das natürliche Licht mit einer 
aufgehenden Sonne hinter den Bergen im rechten Hintergrund bestimmt ist, fällt 
ein breiter Lichtstrahl aus dem bewölkten Himmel auf Karl herab, mit dem 
Schriftzug „Neque Numina desunt“ – denn auch die Götter fehlen nicht. Links 
dieser Lichtinszenierung ragt der Helikon mit Pegasus auf, zu dessen Füßen Mi-
nerva die Gruppe der Künste anführt, ebenfalls „sprechend“ flankiert mit der In-
schrift „Miracula Regis col-/ igite et claris/ Nomen celebrante/ Theatris. Claud.“ 
(Sammelt die Wunder des Königs und feiert den Namen in berühmten Thea-
tern).134 Hiermit wird wieder Claudian zitiert, in diesem Fall mit der Panegyricus 
auf Flavius Manlius Theodorus, der mit der Anrufung der Musen zur Lobrede auf 
die Tugenden des Konsuls (Eloquenz, Milde, Gerechtigkeits- und Friedensliebe) 
einsetzt. Der Aufbau des Bildes macht die Prioritäten deutlich: Der militärische 
Held schafft die Voraussetzungen für innerstaatlichen Frieden und Sicherheit und 
wird damit zum Beschützer der Künste. Für die Verbindung bzw. Berücksichtigung 
beider Bereiche wird er von Fama und durch göttliche Auszeichnung glorifiziert. 

Das Motiv des ex utroque Caesar, das mit dieser doppelten herrscherlichen Be-
fähigung zu verbinden ist, tritt ebenfalls in der Huldigung Karls VI. auf: Als Re-
gent und Feldherr wird er ebenso wie im kulturellen Bereich mit den römisch-
antiken Kaisern verglichen: „auch darin gleich, daß Sie dafür halten, die Bücher 
seyen einem Helden nicht unanständiger [= unangemessener] als Waffen, und 
das wahre Lob eines rechten Caesars seye nicht anders, als durch beydes zu er-
langen“.135 In panegyrischer Lobformel wird Karl VI. in den Augusta Carolinae 
Virtutis Monumenta 1733 als „Bellator & Aedificator“ bezeichnet. Die Schatz-
kammer wurde unter Karl VI. neu aufgestellt und der verstreute Kunstbesitz 

                                                                                          
131 Vgl. Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, S. 127–128, Kat.-Nr. H 46. 
132 Seit 1716 führte Karl im Bündnis mit Venedig einen Türkenkrieg, der 1718 nach der Er-

oberung von Belgrad durch Prinz Eugen mit dem Frieden von Passarowitz enden sollte; 
vgl. Wrede 2004, S. 188–193. 

133 Für den Hinweis und Übersetzungshilfe danke ich herzlich Eva Ferro. 
134 Eine Jesuiten-Festschrift zur Krönung Karls zum böhmischen König 1723 macht den Kaiser 

sogar selbst zum Reiter des Pegasus auf dem Helikon. Der damit aufgerufene Sieg Belle-
rophons mit Pegasus über die Chimäre dürfte bei Karl auf dessen Sieg über die Türken an-
spielen; vgl. Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, S.131–132, Kat.-Nr. H 49. 

135 Widmung von Heraeus in der Historischen Architectur, zit. nach Matsche 1981, Bd. I, S. 280. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 172 

 

Abb. 42: Iohann Vitus Hauck, Titelkupfer der Dissertation Quinquennium Primum 
Imperii Romano-Germanici Caroli VI. Romanorum Imperatoris Semper Augusti, Ger-
maniae, Hispaniae, Hungariae, Bohemiae, Regis, Archiducis Austriae. Constantis, For-
tis, OII, Felicis, Victoris Sub Cujus Gloriosissimis Auspiciis von Johannes Joseph von 
Wildenstein, Graz 1717. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 173 

zusammengeführt. Um etwa 1719-1728 gab es auch in der Gemäldegalerie und der  
Kunstkammer in der Stallburg eine Neuaufstellung, so dass gemeinsam mit der 
Kunstakademie die Bibliothek, die Gemäldegalerie und die Antikensammlung als 
„Aedificia docta“ in den Augusta Carolinae Virtutis Monumenta 1733 präsentiert 
werden konnten.136 Der Widmungskupfer dieser Schrift zeigt eine Huldigung an 
den Herrscher, der durch Minerva und die Tugenden geleitet wird (Abb. 41, s. 
o.).137 Der thronende Kaiser, in Rüstung, mit Herrschermantel und Reichsinsig-
nien wird von Fama mit einem Lorbeerkranz gekrönt. Ihm zur Linken markieren 
Pietas, Prudentia, Sapientia, Justitia und Minerva sowohl die traditionellen Tu-
genden des Herrschers als auch seine konstitutionellen Gewalten. Minerva ruht, 
ebenso wie der gerüstete Mars und Herkules (mit Löwenfell und Keule), die links 
und rechts der Inschrifttafel sitzen. Putti mit Palette und einer Büste markieren die 
bildenden Künste. Doch hält die Göttin auch den Grundriss einer Bastion, so 
dass ihre Zuständigkeit für Krieg und Kunst in ihrer Doppeldeutigkeit zur Gel-
tung kommt. Die rechte Seite des Thronbaldachins wird bestimmt von der Perso-
nifikation der Stadt Wien, die vor einem Prospekt ihrer Stadt kniet, sowie der ste-
henden Austria. Die weiteren Figuren personifizieren weniger allgemeine Herr-
schertugenden, sondern beziehen sich vielmehr auf die Huldigungsschrift selbst. 
Nach Matsche handelt es sich um die Personifikation des Wiener Stephansdomes, 
der von Karl VI. mit Früchten beschenkten Stadt Wien sowie der Personifikation 
der Kupferstechkunst in der Figur eines alten Mannes.138 Die Vielgestaltigkeit der 
Personifikationen ruft ein ganzes Regierungsprogramm auf, in dem die Künste ih-
ren Platz erhalten. Eigenschaften des tugendhaften Herrschers und Errungenschaf-
ten seiner Herrschaft werden in dieser Huldigungsszene miteinander verknüpft, 
die mit den Göttern Mars, Minerva und Herkules einen deutlichen Akzent auf die 
Beziehung von Krieg, Kunst, Frieden und Wohlstand legt. 

Karl VI. nutzte für seine heroische Inszenierung vornehmlich Jupiter, Herkules 
oder Apoll – letzteren am eindrücklichsten im Deckenfresko von Paul Troger 1739  
in der Göttweiger Kaiserstiege, wo die Identifizierung durch die Gesichtszüge 
Karls, sein Sternzeichen Waage und den österreichischen Bindenschild sowie den 
kaiserlichen Adler sowohl als Einschreibung wie als attributive Kennzeichnung 
sichergestellt wird.139 Während mit Jupiter am deutlichsten die kaiserliche Person 
repräsentiert werden kann, ermöglicht die imitatio heroica des Herkules und des 
Apoll eine stärker auf einzelne Tugenden des Kaisers abzielende Darstellung im 
Kontext konkreter politischer Anliegen. Allerdings nahmen sich auch Prinz Eu-

                                                                                          
136 Polleroß 2000, S. 109. Zu den Augusta Carolinae Virtutis Monumenta vgl. auch Thomas 

Karl, in: Ausst.-Kat. Prinz Eugen und das barocke Österreich 1986, S. 157. 
137 Dazu Prange 1997, S. 172–175. 
138 Matsche 1981, Bd. I, S. 382. 
139 Zum Deckenfresko der Kaiserstiege vgl. Johann Kronbichler, Paul Troger 1698–1762, Ber-

lin/München 2012, S. 74–75, S. 247, Kat.-Nr. F 39 und Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Tro-
gerhimmel 2012, S. 15–76. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 174 

gen oder Feldherrn und Minister wie das Adelsgeschlecht der Dietrichstein oder 
Lobkowitz Herkules und Apoll als Zielfiguren ihrer eigenen imitatio heroica, nie 
jedoch Jupiter. Polleroß deutet die polyvalente Inszenierung des Kaisers hingegen 
nicht als differenzierte Verweisstruktur, sondern als zeitliche Akzentverlage-
rung.140 Mit Jupiter wurde nach seiner Deutung anfänglich das dynastische Erbe 
weitergeführt, da auch Ferdinand III. und Leopold I. die Heroisierung als Jupiter 
gepflegt hatten. 

Die kaiserliche Personalfiguration mittels Herkules wird besonders reflektiert 
im Einsatz künstlerischer Mittel bzw. ästhetisch vermittelter Persönlichkeitsbilder 
für Karls heroische Inszenierung eingesetzt.141 Krieg und Friede zum Wohl der 
Allgemeinheit beherrscht das Credo, das diese Herrscherbilder kommunizieren 
sollen. Dabei ist es jedoch weniger das persönliche Charisma (auch Karl wird ein 
bescheidenes Auftreten attestiert) als vielmehr die Aura des Amtes, in der die he-
roische Inszenierung letztlich ihren Zielpunkt hat. 

5.4. Der Held im kaiserlichen Sonnenlicht 

Auch Prinz Eugen pflegte ein Heldenbild, das Kulturheros und Kriegsheld um-
fasste. Das militärische Fach beherrschte er als Oberbefehlshaber der habsburgi-
schen Truppen, politische Ämter – Vorsitzender des Hofkriegsrates, Gouverneur 
der habsburgischen Niederlande 1724 und ab 1725 Generalstatthalter der italie-
nischen Gebiete des Habsburger Reiches – stellten den Status des Türkenbefreiers 
(und damit trotz franko-italienischer Herkunft zugleich eines Nationalhelden) 
auf eine dauerhafte Basis. Besonders beeinflusst war Eugen von der Inszenierung 
der Heldenthematik unter Ludwig XIV. – aus einer politischen bzw. persönlichen 
Feindschaft zum Sonnenkönig. Eine Nachahmung ikonographischer Themen 
oder medialer Strategien muss deshalb als Ausdruck von Konkurrenz und nicht 
als Bewunderung gewertet werden.142 

                                                                                          
140 Polleroß 2012, S. 761. 
141 Besonders der Bezug zum spanischen Erbe sei mit der Symbolfigur Herkules hergestellt 

sowie die Sonnensymbolik in Konkurrenz zu und Reaktion auf Ludwig XIV. aufgegriffen 
worden, so Friedrich Polleroß, Hispaniarum et Indiarum Rex. Zur Repräsentation Kaiser 
Karls VI. als König von Spanien, in: Jordi Jané (Hrsg.), Denkmodelle. Akten des 8. Spanisch-
österreichischen Symposions in Tarragona, 13.12.–18.12.1999, Tarragona 2000, S. 121–175 so-
wie Ders., Sonnenkönig und Österreichische Sonne. Kunst und Wissenschaft als Fortset-
zung des Krieges mit anderen Mitteln, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 40, 1987,  
S. 239–256 und Matsche 1981, S. 394.  

142 Zu Prinz Eugen als Sammler und Mäzen vgl. die Aufsätze von Thomas Baumgartner, Cor-
nelia Diekamp und Christian Benedik, in: Agnes Husslein-Arco / Marie-Louise von Ples-
sen (Hrsg.), Prinz Eugen. Feldherr, Philosoph und Kunstfreund, Ausst.-Kat. Belvedere Wien 
11.02.–06.06.2010, Wien 2010, S. 117–187. „Der im Osten aufgehende Phoebus oriens oder 
aber Apollo orientalis verdrängte sowohl den türkischen Halbmond als auch die im Westen 
schmählich untergehende ‚falsche Abendsonn‘ der Bourbonen. Es versteht sich daher von 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 175 

 

Abb. 43: Martino Altomonte, Deckenfresko mit der Apotheose des Prinzen Eugen, 1716, Wien, 
Unteres Belvedere, Marmorsaal. 

Im Marmorsaal des nach Plänen von Johann Lukas Hildebrandt erbauten Unteren 
Belvedere Wien, des ursprünglichen Gartenpalais, tritt dem Besucher eine De-
ckenmalerei mit himmlischer Sphäre und göttlichem Licht vor Augen (Abb. 43). 

                                                                                                                                                                                                                          

selbst, daß die Epiphanie des deutschen Apoll immer mit dem Tagesanbruch verbunden 
wurde.“ (Stephan 2002, S. 332.) 

 Eine ähnliche Situation des Statuswettbewerbs, der über die Adelstugenden Arte et Marte 
geführt wurde, hat Annika Tillmann in ihrer raumbezogenen Studie zu Ausstattungen des 
venezianischen neuen und alten Adels des 18. Jahrhunderts beschrieben: Annika Till-
mann, Adel verpflichtet: Die Rhetorik bildkünstlerischer Innenausstattungen. Venezianische Adelspa-
läste um 1700 im Kontext von Statuskonkurrenz (Schriften zur Kunstgeschichte; 46), Hamburg 
2014. Die politische Bedeutung und der europäische Geltungsbereich dieses Zweiklangs 
ließen sich noch an weiteren Beispielen aufzeigen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 176 

Apoll, der bei den Habsburgern stets als Verweis auf den Kaiser als der ‚wahren 
Sonne’ gegenüber Ludwig XIV. gedeutet wurde, ist die Quelle dieses Lichts, der in 
seinem Sonnenwagen von den Musen begleitet ist. Damit wird die Zeit des Son-
nenaufgangs angezeigt, mit dem ein „neuer goldener Tag beginnt, an dem die 
Künste und Wissenschaften erblühen“.143 In der unteren Wolkenschicht tritt Prinz 
Eugen als jugendlicher Held mit Lorbeer gekrönt dem antiken Aeneas entgegen 
und wird von Minerva (die ihre mit einem Palmzweig umwundene Lanze abge-
legt hat), Fama (als geflügelte Virtus) und Merkur in den Himmel geleitet. Herr-
schertugenden als Personifikationen ergänzen das Bild des zu den Göttern em-
porgehobenen Eugen. Als Vergleich mit mythischen Heroen und zur Einordnung 
seiner Heldentaten rahmen ihn Medaillons mit Theseus, Herkules, Perseus und 
Jason,144 allerdings hierarchisch in der niederen Zone als Reliefsupraporten. Den 
antiken Kämpfern wird Eugens eigener militärischer Kampf verherrlichend gegen-
übergestellt: Die Wanddekoration mit Trophäen der Türkenkriege verweist auf 
seine Türkensiege.145 Die realhistorische Beziehung Eugens als Türkensieger von 
Peterwardein 1716, wofür er vom Papst die Ehrengaben ‚Stocco e brettone’ (De-
gen und Hut) erhalten hatte, wird durch das Spruchband im Deckenfresko als 
Scharnier zur mythologischen Glorifizierung eingesetzt: Merkur überreicht als 
Abgesandter Jupiters (das heißt des Kaisers) dem nackten Helden (Eugen) das 
Spruchband mit einem Vers von Vergil und einem Chronogramm.146 Zwar ist der 
kriegerische Erfolg wie Stephan betont die Voraussetzung für seine Apotheose (so 
wird sie auch im Stadtpalais mit der kumulierten Ikonographie des Herkules be-
tont), aber die Künste erscheinen ebenfalls in der Zone des Himmels und können 
Eugen somit wahren und ewigen Ruhm verleihen. Sie, die durch den Apoll-
Mythos in den Relieffeldern über den Türen und Erdgeschossfenstern bereits das 
Thema einleiten, werden damit zum Ziel seines Tugendweges, den Stephan als 
solchen beschreibt: Es stellt sich „der Held, nachdem ihn der Tugendweg auf den 
Parnaß geführt und er dem Krieg entsagt hat, selbst in den Dienst der Künste“147. 

                                                                                          
143 Ulrike Knall-Brskovsky, in: Ausst.-Kat. Prinz Eugen und das barocke Österreich 1986, S. 440, 

Kat.-Nr. 21.35b. 
144 Ebd. 
145 Seeger 2004, S. 294. Die Rückeroberung Ungarns von den Türken kann dabei mit der Ja-

son-Sage als „Erfüllung des ‚Burgundischen Erbes‘ der Rache für die Gefangenschaft von 
Johann ohne Furcht bei den Türken in Kolchis“ in Zusammenhang gebracht werden, vgl. 
Matsche 1981, Bd. I, S. 257; Franz Matsche, Mythologische Heldenapotheosen in Decken-
gemälden Wiener Adelspaläste des frühen 18. Jahrhunderts, in: Ex Fumo Lucem. Baroque 
Studie in Honour of Klára Garas 1, Budapest 1999, S. 315–352, hier S. 318. 

146 Seeger 2008, S. 186. Die im Schriftband alludierte Verleihung der päpstlichen Ehrenzei-
chen Degen und Hut als höchste pontifikale Auszeichnung, die Eugen für den Sieg bei Pe-
terwardein (5. August 1716) verliehen wurden, sei nicht auf das Thema des Freskos zu be-
ziehen, sondern nachträglich eingefügt worden, da die „musische Zeit des Friedens“ laut 
Matsche „keinesfalls mit dem im Mai 1716 begonnenen Krieg gegen das Osmanische 
Reich in Einklang zu bringen“ sei (Matsche 1999, S. 325–326). 

147 Stephan 2002, S. 225. „Der Bauherr degradiert die Künste nicht mehr zu Statisten in ei-
nem auf ihn ausgerichteten Staatsschauspiel, er will ihnen selber dienen“ (ebd., S. 224). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 177 

Als „bipolare[] Charakterisierung dieses ‚Helden‘“ ist auch für Matsche der mili-
tärische Sieg nur die Voraussetzung, die mit der Inszenierung der Decke als „Tem-
pel Apollos“ darauf abzielt „anzuzeigen, daß Krieg und Sieg nicht den Endzweck 
darstellen, sondern einem höheren Ziel dienen“.148 Das Aufsteigen in den Olymp 
gelangt somit nur an sein Ende, wenn in der Hierarchie der Heldentaten nach den 
militärischen Unternehmungen die dauerhaften musischen Aktivitäten treten. Der 
Anlass der Heroisierung sind die Heldentaten des Krieges, ihr Vollzug kann jedoch 
nur im Rahmen der Künste („als Jünger Apollos“149) gelingen. Die um den Jüng-
ling versammelten Attribute machen diese inhaltliche Betonung ebenfalls deutlich, 
denn die übliche Dualität von Buch und Schwert ist ergänzt durch Folianten, ein 
Notenblatt und den Lorbeerzweig. Zugleich weisen sie „auf die musischen Beschäf-
tigungen, denen der Prinz im Unteren Belvedere als maison de plaisance nachging, 
etwa in der Marmorgalerie mit ihren berühmten antiken Statuen oder im Bücher-
kabinett“.150 

Das 1715/1716 von Martino Altomonte geschaffene Fresko fällt in die Zeit 
nach dem Spanischen Erbfolgekrieg, bei dem Prinz Eugen eine wichtige militäri-
sche Rolle spielte und dazu beitrug, für Habsburg-Österreich ein neues ‚Helden-
zeitalter’ anbrechen zu lassen.151 Dennoch betont Eugen in seiner Ikonographie 
weniger seine militärischen Heldentaten als seinen Sieg, der nun im Frieden ein 
neues Zeitalter – auch für Künste und Wissenschaften – heraufbeschwört.152 Er 

                                                                                                                                                                                                                          

 Das Motiv der Tugenden wird auch in den Personifikationen zu Seiten der Balkone, hier 
jedoch mit Akzent auf fürstliche Tugenden allgemein, vor Augen geführt: Nobilitas und 
Fortitudo, Intelligentia und Liberalitas, Prudentia und Magnanimitas sowie Magnificentia 
und Justitia; vgl. Matsche 1999, S. 318. 

148 Ebd., S. 317. 
149 Ebd., S. 320. 
150 Ebd., S. 324. Zu Prinz Eugens Kunstsammlung, die sich aus italienischen und hauptsäch-

lich holländischen und flämischen Gemälden (Historienmalerei und Stillleben) zusam-
mensetzt vgl. Ulrike Seeger, Nuove ricerche sugli acquisti fatti da Carlo Emanuele III re di 
Sardegna nelle collezioni d’arte appartenute al principe Eugenio di Savoia, in: Studi Pie-
montesi 31, 2002, S. 321–339; Cornelia Diekamp, La galleria del principe Eugenio di Sa-
voia nel Belvedere Superiore a Vienna. Storia e ricostruzione, in: Memorie e attualità 
dell’assedio di Torino del 1706 tra spirito europeo e identità nazionale, Atti del convegno Turin 
2006, Turin 2007, S. 741–752; Sara Comoglio, Eugenio di Savoia, condottiere collezionista. 
Nuovi documenti dagli Archivi Viennesi, in: Studi piemontesi 39, 2010, S. 109–116. 

151 Entsprechend ist das Stichwerk des Belvedere von Salomon Kleiner mit dem Titel Wunder 
würdiges Kriegs- und Siegs-Lager deß unvergleichlichen Heldens unserer Zeiten bzw. Residences Me-
morables de l’incomparable Heros de nôtre Siècle (Augsburg 1731–1740) versehen.  

152 Matsche interpretiert die vor Apollo Blumen ausstreuende Figur als Flora und damit „als 
Zeichen eines neuen Frühlings, den der Sonnengott durch seine milden, lebenspendenden 
Strahlen hervorruft“ (Matsche 1999, S. 321). Zudem weist das Thema auch auf den realen 
Ort hin, den Mittelpunkt eines Orangeriegartens (ebd., S. 322).  

 Jean-Baptiste Rousseau „widmete [ihm] nach dem Frieden von Passarowitz ein Gedicht 
mit 25 Strophen, in dem er den Savoyer nicht nur als Krieger und Sieger (wie eine Medail-
le, die ihn als „Mars Hungaricus“ bezeichnet), sondern auch als Freund der Musen Be-
wunderung und Huldigung darbrachte“; Karl Gutkas / Thomas Karl, in: Ausst.-Kat. Prinz 
Eugen und das barocke Österreich 1986, S. 136. Eine Passage aus einer Ode Rousseaus an 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 178 

als Feldherr, dessen kriegerische Leistungen seine fürstliche Hoheit bei weitem 
übersteigen, stellt sich somit dezidiert in die Tradition von Arte et Marte – und 
damit auch in eine Relation zu herrscherlichen Inszenierungsformen.153 

Im Marmorsaal des Oberen Belvedere, dem Residenzschloss, wird Eugen im 
Deckenfresko von Carlo Innocenzo Carlone, das den ewigen Ruhm des Hauses 
Savoyen zeigt, als antikisch gekleideter Herrscher mit Lorbeerkranz verherrlicht:154 
Mars mit der Fahne mit kaiserlichem Doppeladler ergänzt das von Chronos ent-
hüllte Wappen der Familie mit dem Lorbeerkranz des Siegers. Darunter thront ein 
jugendlicher Held (Prinz Eugen) mit Helm, Panzer und Kommandostab, flankiert 
von Göttern und Tugendpersonifikationen (darunter Virtus und Prudentia sowie 
Justitia) (Abb. 44).155 Den Thron umgeben in einer Aufwärtsbewegung ein alter 
Gelehrter mit einem Folianten – laut Ripa der Consiglio – sowie Apoll mit dem 
Blitzbündel Jupiters im Kampf gegen Unwissenheit und Neid.156 Fama posaunt 
hier deutlich die militärischen Siege Prinz Eugens in die Welt; unter ihr sind Tro-
phäen aufgehäuft. Eine geflügelte Viktoria, Constantia und Fortitudo, um den  

                                                                                                                                                                                                                          

Prinz Eugen abgedruckt bei Hans Aurenhammer (Hrsg.), Salomon Kleiner. Wiennerisches 
Welttheater, Nachdruck der Ausgabe Augsburg 1731–1740, T. 1-10, Graz 1969 (unpaginiert): 
„Un héros qui de la victoire/ Emprunte son unique gloire/ n’est héros que quelques mo-
ments./ Et pour l’etre toute sa vie/ Il doit opposer à l’envie/ De plus paisibles monu-
ments.“  

 Zu der erwähnten Medaille vgl. Helmut Jungwirth, Prinz Eugen auf der Medaille, in: 
Ausst.-Kat. Prinz Eugen und das barocke Österreich, 1986, S. 391–400, besonders S. 398 mit 
Anm. 46. 

153 Die Stuckdekoration im Hof des Marchfeldschlosses von Prinz Eugen nimmt diese Kom-
bination von Kriegs- und Kunstheld ebenfalls auf: Die Antecamera ist dekoriert mit dem 
Thema „die Waffen ruhen“: Putti spielen mit Waffen, Apoll neben Mars, darüber Bellona 
– beide ohne im kriegerischen Sinne nutzbare Attribute. Putti auf Wolken reichen sich die 
Hände, „wie um den friedlichen Bund zwischen Mars und Ars zu bekräftigen“; Ingeborg 
Schemper-Sparholz, in: Ausst.-Kat. Prinz Eugen und das barocke Österreich, 1986, S. 118. 

154 Siehe die ausführliche Beschreibung und Deutung von Peter Stephan, Das Obere Belvedere 
in Wien. Architektonisches Konzept und Ikonographie. Das Schloss des Prinzen Eugen als Abbild 
seines Selbstverständnisses, Wien [u.a.] 2010 und Matsche 1999, S. 326–331.  

 Eine vergleichbare mythologische Heldenapotheose stellt Matsche im Treppenhausfresko 
des Palais Daun-Kinsky, ebenfalls von Carlone, um 1716, ausführlich vor (Matsche 1999, 
S. 331–339). Wirich Philipp Laurenz Graf Daun wird darin in Gestalt eines Jünglings in 
römischer Rüstung auf Wolken thronend in den Himmel erhoben, von Putti mit Lorbeer-
kränzen und Olivenzweig als Sieger und Friedensbringer ausgezeichnet. Die fürstliche Stel-
lung des mehrmaligen Vizekönigs von Neapel markiert der Obelisk mit dem Daunschen 
Wappen und einer Krone. Virtus, Chronos und Magnanimitas treten ebenso wie Viktoria, 
Justitia, Pax, Prudentia und Fortitudo in Erscheinung, Minerva kämpft gegen zu Boden 
geworfene Feinde. Auch hier wird die kriegerische Thematik durch die Bedeutung der 
Künste überlagert, denn der Held hat keine Waffen mehr und die Personifikationen der 
Künste und der Dichtkunst zeigen sowohl ihren Dienst für den Fürsten an, würdigen ihn 
aber auch als Förderer – Daun „nutzte seinen Aufenthalt und seine Stellung in Neapel, um 
Aufträge an die damals führenden neapolitanischen Maler wie Francesco Solimena zur 
Ausstattung seines Wiener Palais zu vergeben“ (Matsche 1999, S. 339).  

155 Seeger 2004, S. 374. 
156 Matsche 1999, S. 328. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 179 

 

Abb. 44: Carlo Innocenzo Carlone, Ewiger Ruhm des Hauses Savoyen (oder Apotheose des Prinzen  
Eugen), um 1716, Oberes Belvedere, Marmorsaal. 

thronenden Helden versammelt, spielen zugleich auf den Dienstherrn Eugens, 
Kaiser Karl VI., und dessen Devise („Constantia et Fortitudine“) an.157 Die Ver-
bindung von Eugen zum Kaiser wird metaphorisch durch die drei Horen auf den 
Wolken über Apoll weiter ausgedeutet, denn sie stehen – folgt man Matsche – als 
„Wächterinnen der Himmelspforte“ in einem Handlungszusammenhang mit Flo-
ra, die eine „neue frühlingshafte Ära“ ankündigt, „die durch den savoyischen 
Helden eröffnet worden ist“.158 

Eugens Heraushebung erfolgt somit sowohl bezüglich seiner eigenen Dynastie 
als auch aufgrund seiner Tugenden innerhalb des Fürstengeschlechts. Die Tugen-
den der guten Regierung, wie sie die Medaillons unterhalb des Gebälks allego-
risch vor Augen stellen (Gloria Principis, Liberalitas, Magnanimitas, Magnificen-
tia, Prudentia, Ratio und Virtus), gelten nicht nur dem Feldherrn Eugen, sondern 
auch seinem Herrscherstand. Dementsprechend wird auch das Savoyische Wap-
pen als Ergänzung zu Eugens Lorbeerkranz mit einer Krone ausgezeichnet.159 

                                                                                          
157 Ebd. 
158 Ebd., S. 329. 
159 Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, S. 93, Kat.-Nr. A 18. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 180 

Das seit 1713 zur Königswürde aufgestiegene Haus Savoyen ersetzt als Bezugs-
punkt nunmehr die Ausrichtung auf den Kaiser,160 der als Jupiter im Unteren 
Belvedere und als Apoll im Stadtpalais die Heroisierung Eugens legitimiert und 
kontextualisiert hatte. 

Diese Heroisierung steht in Beziehung zur weiteren Ausstattung des Belvedere, die 
das Bild des Kriegshelden ebenfalls mit der Verherrlichung von Eugens Mäzena-
tentum erweitern: Im Antichambre wird der Kriegsheld durch Tugendpersonifika-
tionen verherrlicht und in der Verherrlichung des kriegerischen Helden von Giacomo 
del Pò von den Göttern gefeiert. Im Konferenzzimmer hingegen dominiert die 
Verherrlichung des friedliebenden Helden: Eugen mit Feldherrnstab wird von Minerva, 
Apoll und den Musen anempfohlen (im Oberen Belvedere gab es auch ein Bilder-
kabinett), während Merkur die Künste und Wissenschaften erweckt. Im Audienz-
zimmer schließlich kulminierte die Abfolge der Heroisierungen mit der Aufnahme 
des Helden in den Olymp (bei einem Brand vermutlich zerstört).161 

5.5. Apoll und Herkules – Differenzierter Einsatz von heroischen  
Referenzfiguren 

Anders als die imitatio heroica der Apollfigur wurde die Herkulesikonographie 
nicht als Rollenporträt eingesetzt: „Prinz Eugen ließ sich stets als gerüsteter Feld-
herr mit dem Kommandostab in der Hand darstellen.“162 Dennoch wurde der 
mythologische Held in den Deckengemälden des Stadtpalais in der Himmel-
pfortgasse aufgerufen, um fürstliche Tugenden zu glorifizieren. Dabei lässt sich 
an der Fassade, im Treppenhaus, im Großen Saal und im Paradeappartement ei-
ne Steigerung der Bezugsform zwischen Eugen und Herkules im Sinne der imita-
tio heroica ausmachen: Während an der Fassade zwar Herkules neben Antaeus als 
Türpfostenpaar mit dem in der Portalachse über der Fenstertür des Piano nobile 
angebrachten Wappen Eugens in Bezug gesetzt wird (Abb. 45) – aber eben nur 
im Kollektiv mit dem anderen Paar Aeneas und Anchises –, wird diese Beziehung 
im Treppenhaus weiter zugespitzt. Dort wurde mit einer Herkulesstatue in einer 
Nische und dem darüber angebrachten Porträtmedaillon des Prinzen eine Paralleli- 
sierung in der Form des Alter Ego gewählt (Abb. 46). Die heute zerstörten De-
ckenfresken mit Taten des Herkules im Großen Saal erschienen schließlich als 
apotheotische Steigerung der Feldschlachten Eugens, die in Ölgemälden von 
Ignace Jacques Parrocel an den Wänden angebracht waren.163 Im Audienzzim- 

                                                                                          
160 Ulrike Seeger, Herkules, Alexander und Aeneas. Präsentationsstrategien der Türkensieger 

Prinz Eugen, Ludwig Wilhelm von Baden-Baden und Max Emanuel von Bayern, in: 
Kampmann et al. 2008, S. 182–195, besonders S. 188. 

161 Seeger 2004, S. 377. Vgl. auch die Stiche von Salomon Kleiner. 
162 Seeger 2008, S. 190. 
163 Ebd., S. 184. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 181 

Abb. 45: Fischer von Erlach, Portal 
in der Himmelpfortgasse, 1696-
1708, Wien, Stadtpalais des Prinzen 
Eugen. 

 

Abb. 46: Fischer von Erlach, Treppenhaus, 1696-1708 Wien, Stadtpalais des Prinz Eugen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 182 

mer erfolgte zu guter Letzt die Überblendung von Eugen und Herkules, indem 
nur noch Herkules dargestellt ist, wie er von Jupiter in den Olymp aufgenommen 
wird. Eugen kann nach dem zuvor gezeigten Raumprogramm als Inkarnation 
Herkules’ verstanden werden, wodurch auch Jupiter als Rollenfigur des Kaisers 
konzeptualisiert wurde. 

Ergänzend enthielten die Supraporten im Paradeschlafzimmer und Audienz-
zimmer Werke bolognesischer Maler (Benedetto Gennari, Giuseppe Maria 
Crespi). Dies kann aus den Stichen Salomon Kleiners rekonstruiert werden, die 
kein damit in Verbindung stehendes ikonographisches Programm vermitteln, 
sondern Eugen als Kunstkenner und -sammler charakterisieren sollen.164 Dass die 
Supraporte als Ort dafür gewählt wurde und sich von den mythologischen Dar-
stellungen der Decke sowohl inhaltlich als auch stilistisch unterschied, belegt die 
Bedeutung der einzelnen Ausstattungselemente und das Bestreben nach hierar-
chischer Organisation und Vielfältigkeit, in die die Inszenierung des Hausherrn 
eingeschrieben wurde. 

Seine Repräsentation als Kriegsheld und als Kunstmäzen wird vor allem durch 
Ausstattungsprogramme vermittelt, nicht jedoch durch Porträts befördert.165 
Selbst das Reiterporträt von van Schuppen, das Eugen als Türkensieger zeigt,166 
wurde wie seine anderen Bildnisse in abgelegene Räumlichkeiten verbannt, und 
sogar die Marmorstatue Permosers (Abb. 47) fand im Oberen Belvedere lediglich 
im Speisesaal der Dienstboten Aufstellung.167 In dieser Skulptur wird Eugen als 
Feldherr in Rüstung mit Kette des Goldenen Vlieses als „‚zweiter Herkules’ mit  

                                                                                          
164 Hellmut Lorenz, Einige unbekannte Ansichten Salomon Kleiners aus dem Stadtpalast des 

Prinzen Eugen in Wien, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 40, 1987, S. 223–234, beson-
ders S. 232–233; Seeger 2004, S. 133–134; Julia Klein, Die Supraporte. Studien zu Entstehung, 
Formen und Aufgaben in der Raumkunst des 17. und 18. Jahrhunderts, Weimar 2014, S. 96. Im 
Oberen Belvedere, das auch eine Gemäldesammlung im Bilderkabinett und Audienzzim-
mer enthielt, wurden die Supraporten ebenfalls von Eugen in Auftrag gegeben und zeigen 
hier mit Tier- und Pflanzendarstellungen das naturwissenschaftliche Interesse des Prinzen 
(ebd., S. 100–101) und entsprachen zudem dem zeitgenössischen Geschmack. 

165 Zu erwähnen sind das Schlachtengemälde im Schlachtensaal des Stadtpalais in der Him-
melpfortgasse, Herkules und Apoll an der Fassade und im Treppenhaus, Herkules im De-
ckenfresko des Audienzzimmers mit seiner Aufnahme in den Olymp oder in der Grotes-
kentapisserie im Konferenzzimmer sowie die Apoll-Ikonographie im Paradeschlafzimmer 
des Stadtpalais’. Vgl. Seeger 2004. 

166 Jacob van Schuppen, Reiterbildnis Prinz Eugens, vor 1721, 396 × 275 cm, Turin, Gallerie 
Sabauda. 

167 Seeger 2004, S. 28; Katalogeintrag von Georg Lechner, Belvedere digital 2010, http://digital. 
belvedere.at/emuseum/view/objects/asitem/items$0040:17424, 14.09.2015. Alfred Stix 
vermutet dennoch Eugen als Auftraggeber sowie eine Vermittlung zum Künstler über den 
sächsischen Grafen Wackerbarth, über die ein Briefwechsel erhalten ist (vgl. Alfred Stix, 
Balthasar Permoser. Die Apotheose des Prinzen Eugen (Der Kunstbrief; 31), Berlin 1946, S. 9). 

 Stephan weist darauf hin, dass die Glorifizierung in der Rolle des Herkules das Konzept 
des Treppenhauses paraphrasiert und damit der Moment, bevor Eugens Tugendweg in der 
Apotheose gipfelt; Stephan 2010, S. 124. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 183 

 

Abb. 47: Balthasar Permoser, Apotheose des Prinzen Eugen, 
Marmor, 1718/20, Wien, Unteres Belvedere, Barockmu-
seum, Inv.-Nr. 4219. 

Löwenfell und Keule gezeigt“ 168. Als Bescheidenheitsgeste verdeckt er mit der 
linken Hand die Schallöffnung des Blasinstrumentes der Fama.169 Ein Genius 

                                                                                          
168 Lechner 2010. 
169 Diese Gebärde dürfte als Demutsbezeugung gegenüber dem Kaiser zu verstehen sein, 

ebenso aber auch als Ausdruck von Konkurrenz zur Glorifikation Ludwigs XIV. durch das 
1686 nach Entwürfen LeBruns geschaffene Standbild von Martin Desjardins auf der Pariser 
Place des Victoires. Die sogenannte Apotheose Karls VI., 1734 von Georg Raphael Donner 
vollendet, geht entsprechend anders mit der Bezugnahme der Figuren um: Fama und der 
im antiken Kostüm, mit Lorbeerkranz und Feldherrnstab ausgestattete Kaiser sind als 
gleichrangige Figuren gestaltet. Der Türkensklave ist durch Waffentrophäen ersetzt, die 
durch ihre heraldische Kennzeichnung auf die Türken sowie Frankreich als die beiden 
Feinde Habsburgs verweisen. Sowohl der Schlangenring der Fama und der Efeu, der sich 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 184 

weist auf die von Fama bzw. Viktoria gehaltene Sonne mit Schlangenring, dem 
Symbol für den unendlichen Glanz von Eugens Leistungen, die hier vor allem 
militärisch konnotiert sind. In der besiegten Figur des Türkensklaven zu Füßen 
Eugens wird ein Selbstporträt des Künstlers vermutet. 

Die negative Aufnahme von Permosers Darstellung Eugens mit Keule und 
Löwenfell wird mit der für das Porträt bevorzugten militärischen und nicht-
mythologisierten Darstellungsweise erklärt. Damit wäre auch auf eine Differen-
zierung der Gattungen und Medien hinzuweisen: Die auffällige Unterscheidung 
in der Gestaltung des Porträts als Repräsentation des militärischen Prinzen und 
in den Raumausstattungen als Ort der mythologischen Referenzen zur Verherrli-
chung des siegreichen tugendhaften Mäzens mag eine bewusste Steuerung gewe-
sen sein. Demnach wäre der militärische Held die offizielle persona Eugens, die 
sich der heroischen Inszenierung weitestgehend enthält, während die ‚private‘ 
persona seiner Wohnhäuser sowohl das musische wie auch das heroische Element 
seiner Repräsentation inkorporiert. 

Trotz der Ablehnung von Permosers Skulpturengruppe durch Eugen ist sie al-
lerdings im Titelblatt zum ersten Teil des Wunder würdigen Kriegs- und Siegs-Lagers 
1731 von Salomon Kleiners Belvedere-Stichwerk abgebildet (Abb. 48).170 Neben 
Permosers glorifizierender Skulpturengruppe verweisen die Figuren und Gegen- 
stände auf der rechten Seite der Darstellung auf den erfolgreichen Feldherrn. Ge-
genüberliegend wird Minerva mit einem Pergament, dem Buch der Wissenschaft 
und der Kunstleier gezeigt.171 Eugens Kunstförderung wird so mit seinem Selbst-
bildnis als siegreicher Heerführer mit Herkules und Minerva in Einklang ge-
bracht.172 Da Herkules auf die Szenerie weist und Minerva am Arm führt, mag 
eine gewisse Hierarchie angesichts des Inhalts der Stichpublikation intendiert  

                                                                                                                                                                                                                          

um den Kommandostab windet, als auch die Verbindung der Kostümierung all’ antica mit 
zeitgenössischen Elementen (Allongeperücke, Goldenes Vlies) verbinden das Thema des 
mächtigen Siegers mit dem Anspruch des dynastischen Ewigkeitswertes. Die vom obersten 
Verwalter der kaiserlichen Forste, Gregor Wilhelm von Kirchner, für den Kaisersaal seines 
Schlosses in Breitenfurt bei Wien in Auftrag gegebene Statuengruppe wurde noch im 18. 
Jahrhundert als Gegenstück zur Apotheose Prinz Eugens in der Sala terrena des Oberen 
Belvederes aufgestellt. Zu Donners Werk vgl. Luigi A. Ronzoni, Gregor Wilhelm von 
Kirchner und die Apotheose Kaiser Karls VI. von Georg Raphael Donner, in: Barockberichte 
31, 2001, S. 101–116; Maria Pötzl-Malikova, in: Sabine Grabner (Hrsg.), Georg Raphael 
Donner 1693–1741, Ausst.-Kat. Unteres Belvedere, Österreichische Galerie Wien, 02.06.–
30.09.1993, Österreichische Galerie Wien, Wien 1993, S. 268–271, Kat.-Nr. 24. 

170 Wie auch einige andere aufwändig illustrierte Vedutenwerke Kleiners wurde diese Publika-
tion bei dem Augsburger Verleger Johann Andreas Pfeffel herausgegeben. Pfeffel besaß das 
kaiserliche Privileg und nutzte dieses und gleichwertige Werke geschäftsmäßig, um die zeit-
genössische Nachfrage nach städtebaulichen Prestigeansichten zu fördern bzw. zu befriedi-
gen; vgl. dazu Peter Prange, Salomon Kleiner und die Kunst des Architekturprospekts (Schwäbi-
sche Geschichtsquellen und Forschungen; 17), Augsburg 1997, S. 25. Zum Titelblatt des 
ersten Bandes des Stichwerks vgl. Aurenhammer 1969, S. 23–26. 

171 Katalogeintrag von Georg Lechner, Belvedere digital 2010, http://digital.belvedere.at/ 
emuseum/view/objects/asitem/items$0040:17424, 14.09.2015. 

172 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 185 

 

Abb. 48: Salomon Kleiner, Widmungsbild mit der Apotheose des Prinzen Eugen als Türkensieger, 
Titelkupfer zum 1. Teil seines Wunderwürdiges Kriegs- und Siegs-Lager des unvergleichlichen Hel-
dens unserer Zeiten, Augsburg 1731 

gewesen sein – zumal Eugen der Auftraggeber war. Die Geste von Herkules 
übernimmt hier nicht nur die übliche Rolle Minervas, den Pfad der Tugend zu 
weisen, sondern stellt auch Eugens Repräsentation in Bezug zu den beiden Göt-
tern heraus. Durch das Zitat von Permosers Standbild – vergleichbar mit anderen 
in effigie-Darstellungen wie Büsten oder Porträtmedaillons – wird Eugens heroi-
sche Qualität eigens betont: „Eugen übertrifft an Tugendhaftigkeit und Ruhm 
seine eigenen Vorbilder und wird seinerseits zu einem exemplum virtutis.“173 Was 
Stephan mit diesen Beobachtungen als „auf den Kopf gestelltes Rollenverhalten“ 
beschreibt, charakterisiert den Modus der Heroisierung. 

Prinz Eugen setzt in seiner Inszenierung, so sei nochmals zusammenfassend er-
wähnt, auf die Verbindung von Kriegs- und ‚Kunstheld‘ mit Apoll und Herkules, 
die beide unterschiedliche glorifizierende Ikonographien verwenden und sich 
somit nicht nur ergänzen, sondern auch eine thematische Hierarchie eröffnen. 
Der militärische Sieg (der Repräsentation im Porträt) wird als Voraussetzung zwar 
betont, doch er wird gesteigert in der tugendhaften Kunstförderung in den illusi-
onistischen Deckengemälden des Belvedere. Beide Elemente der Überhöhung er-
lauben es Prinz Eugen zudem, in den machtpolitischen Diskurs mit den Habs-
burgern und mit Frankreich auch bildlich einzutreten. 

                                                                                          
173 Stephan 2010, S. 153. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 186 

5.6. Die Gute Regierung 

Das Thema der Guten Regierung, der Tugenden des Herrschers, unter dem die 
Künste blühen und die Laster bekämpft werden, nahm Carlo Innocenzo Carlone 
mehrfach zum Anlass, um Markgraf Carl Wilhelm Friedrich von Ansbach, Her-
zog Eberhard Ludwig oder Kurfürst Clemens August in himmlischer Sphäre zu 
huldigen. Die Verherrlichung der markgräflichen Regierung, die an sein Mäzena-
tentum geknüpft wird, wurde im Festsaal in der Ansbacher Residenz, in der Ah-
nengalerie in Schloss Ludwigsburg und an der Decke des Treppensaals in Schloss 
Augustusburg in Brühl umgesetzt.174 In Ansbach und Augustusburg werden da-
bei die Protektion der Künste und der Kampf der Laster von allegorischen Figu-
ren ausgeführt.175 

Die vier Kardinaltugenden, verkörpert durch Justitia (ein Verweis auf den Frieden 
als Ergebnis von Gerechtigkeit), Ceres (Wohlstand), Viktoria und Minerva, erwei-
tern durch allegorische Kombinationen („geordnete Eintracht“, „Ruhe der Ord-
nung“, „Pax et iustitita“) das Rahmenthema der Guten Regierung im Festsaal von 
Ansbach (Abb. 49).176 Sie werden programmatisch ergänzt durch Ideale herrschaft-
lichen Handelns, so etwa wenn Pax vor Mars geschützt werden muss.177 Markgraf 
Carl Wilhelm Friedrich erscheint als einzige historische Person im Porträtmedail-
lon, mithin nicht in handelnder Funktion. Dennoch ist er es, der die personifizier-
ten Kräfte walten lässt, wofür ihm der unsterbliche Ruhm durch die Künste zuteil-
wird. Diese Interdependenz von Schutz und Ruhm, die auch einen indirekten 
Machtdiskurs aufruft, wird durch die Malerei selbst ins Bild gesetzt. Infolgedessen 
erscheint der Herrscher als ebenso mächtig wie die Wirkkraft der Kunst. Pictura ist 
es, die im Festsaal von Schloss Ansbach das Porträt des Markgrafen vollendet und 
damit die Rückbezüglichkeit der durch die Personifikationen vermittelten Taten  

                                                                                          
174 Vgl. Wilfried Hansmann, Carlo Carlones Treppenhausfresko in Schloß Augustusburg zu 

Brühl und der Karlsruher Farbentwurf, in: Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen in Ba-
den-Württemberg XX, 1983, S. 53–68, zur Ikonographie besonders S. 56–60; Klára Garas, 
Carlo Carlone in Deutschland, in: Hans M. Schmidt (Hrsg.), Himmel, Ruhm und Herrlich-
keit. Italienische Künstler an rheinischen Höfen des Barock, Ausst.-Kat. Rheinisches Landesmu-
seum Bonn, 15.06.–06.08.1989, S. 81–94. 

175 Durch Eingriffe bei Restaurierungen wurde das Deckenfresko leicht verändert, doch ältere 
Fotografien zeigen noch den Originalzustand, vgl. auch Stefan Nadler, Zur Baugeschichte 
des Ansbacher Festsaals und seiner künstlerischen Ausstattung, in: Peter O. Krückmann, 
Carlo Carlone 1686–1775. Der Ansbacher Auftrag, Ausst.-Kat. Residenz Ansbach, 27.09.–
11.11.1990, Landshut/Ergolding 1990, S. 35–45, besonders S. 36, Anm. 13. 

176 Hans-Martin Kaulbach, Weiblicher Friede – Männlicher Krieg? Zur Personifikation des 
Friedens in der Kunst der Neuzeit, in: Sigrid Schade (Hrsg.), Allegorien und Geschlechterdiffe-
renz (Literatur, Kultur, Geschlecht; Große Reihe; 3), Köln [u.a.] 1994, S. 27–49, besonders 
S. 29. Zum Aufbau des Dekorationssystems des Deckenfreskos vgl. das Schema bei Bernt 
von Hagen, Carlo Innocenzo Carlones Plafondfresko „Buon Governo“ im Festsaal der Re-
sidenz zu Ansbach. Zeugnis einer ikonologischen Formel, in: Ausst.-Kat. Carlo Carlone 
1990, S. 107–116, hier S. 110 mit Abb. 1. 

177 Kaulbach 1994, S. 32. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 187 

 
 

 
 

A
bb

. 4
9:

 C
ar

lo
 I

nn
oc

en
zo

 C
ar

lo
ne

, A
lle

go
ri

e 
au

f d
ie

 G
ut

e 
H

er
rs

ch
af

t d
es

 M
ar

kg
ra

fen
 C

ar
l W

ilh
elm

 F
ri

ed
ri

ch
 v

on
 A

ns
ba

ch
, D

ec
ke

nf
re

sk
o 

im
 F

es
ts

aa
l, 

17
34

/5
, A

ns
ba

ch
, R

es
id

en
z.

 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 188 

garantiert.178 Die stets gültige historische Aktualisierung (das Porträt bleibt an die 
Vollendung durch Pictura gebunden und kann nur mit dieser zusammen wahr-
genommen werden) wird zugleich überführt in die überzeitliche persona des Mark- 
grafen. Diese zeigt als die im Zentrum der Decke thronende Lorbeer bekrönte 
Herrscherfigur die gute Regierung an. Die Hauptgruppe der Guten Regierung 
wird zur Fensterwand hin gerahmt durch die Darstellung des Parnass mit Apoll 
(begleitet von Musica, Astrologia, Poesia) und Pegasus. Apoll erscheint nochmals 
in der verbindenden Gruppe zwischen der Herrscherfigur und Pictura mit den 
Künsten als Phöbus, wobei er in dieser Gestalt (wie sonst meist Minerva) „die 
Aufgabe des Beschützers der Heroischen Tugenden vor den Lastern Neid, Unwis-
senheit und Betrug übernimmt“.179 Damit erscheint er auch als göttlicher Alter 
Ego des Markgrafen, der ebenso eindeutig als Beschützer der Künste verherrlicht 
wird. Durch diesen Parallelismus, der sich durch das rundbogige Ganzfiguren-
porträt des Markgrafen an der Schmalseite oberhalb der Stuckbilder des Gebälk-
frieses zudem bildlich manifestiert, wird erreicht, dass „eine personelle, ganz an 
das Individuum des Monarchen geknüpfte Vorstellung mystifiziert und mög-
lichst der Zeitnähe enthoben“180 wird. Minerva hingegen hat die Rolle der Wach-
samkeit und Vernunft inne und hält die gefesselten Sklaven und Dämonen im 
Zaum. 1734 im schriftlichen Programmentwurf zur Dekoration des Festsaals in 
der Ansbacher Residenz wiederum heißt es, der thronende Held umgeben von 
Tugenden werde dargestellt, „um seinen Nachkömmlingen durch Dero kluge Re-
gierung einen unsterblichen Ruhm zu hinterlassen“.181 Der Ruhm gründet sich 
im Sinne der Deckenmalerei vor allem auf die Magnanimitas des Markgrafen, 
dank derer die Künste in einem friedvollen Reich blühen können, von dem 
Krieg und Laster ferngehalten werden. Das Deckenfresko huldigt damit nicht nur 
der noch jungen Herrschaft des seit 1729 regierenden Carl Wilhelm Friedrich, 
sondern formuliert zugleich ein Programm, das ihn mit Handlungsmaximen aus-
zeichnet und diese zum Garanten und Wächter seiner Heroisierung als Tugend-
held macht. 

Carlones Ölskizze für das Deckenbild im Gardensaal von Schloss Augustusburg, 
der 1768 vollendeten Anlage in Brühl (Abb. 50), zeichnet sich ebenfalls durch eine 
solche Ikonographie aus, die bezeichnenderweise im 19. Jahrhundert als Helden-  

                                                                                          
178 „Typisch für das 17. und 18. Jhdt. war die Einführung einer zumeist ovalen Bildtafel mit 

dem Porträt des Herrschers, dem Künste und Wissenschaften huldigen, oder eines Bildnis-
ses, an dem Pictura gerade arbeitet.“ (Frenssen 1995, S. 124). 

179 Hagen 1990, S. 112. 
180 Tintelnot 1951, S. 282. 
181 Zit. nach Wilfried Hausmann, Carlo Carlones Treppenhausfresko im Schloß Augustusburg 

zu Brühl und der Karlsruher Farbentwurf, in: Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen in 
Baden-Württemberg 20, 1983, S. 53–68, hier S. 60, zit. nach Martin Krieger, Die Ansbacher 
Hofmaler des 17. und 18. Jahrhunderts (Jahrbuch des Historischen Vereins für Mittelfranken; 
83), Ansbach 1966, S. 157. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 189 

 

Abb. 50: Carlo Innocenzo Carlone, Verherrlichung des Kurfürsten Clemens August als Schützer der 
Künste, vor 1750, Entwurfszeichnung zum Deckenfresko im Gardensaal von Schloss Augus-
tusburg, Brühl, Öl auf Leinwand, vor 1750, Karlsruhe, Staatliche Kunsthalle. 

darstellung beschrieben wurde: „Verherrlichung eines Helden. Er sitzt auf einem 
von Wolken getragenen Thron und ist umgeben von den allegorischen Gestalten 
der göttlichen Tugenden. Die Götter des Olymps nahen von allen Seiten, um ihm 
Ehre zu erweisen.“182 Gemeinsam mit den Putten ist es im Fresko ein Krieger, der 

                                                                                          
182 So J. Niessen 1888 im Museumsführer des Wallraf-Richartz-Museums unter Nr. 892, vgl. 

Gerhard Bott, Das Kontraktmodell für Carlo Carlones Deckenfresko im Gardensaal in 
Schloß Augustusburg in Brühl, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums und Berichte aus 
dem Forschungsinstitut für Realienkunde 1988, S. 189–195, hier S. 189. Siehe auch Wilfried 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 190 

das obligatorische Porträtmedaillon des Kurfürsten Clemens August hält – und 
damit, wie in den meisten vergleichbaren allegorischen Verherrlichungen, das  
Motiv des Krieges einführt. Auch Karl VII., der Bruder des Kurfürsten, erscheint in 
einem Medaillon an der Thronbekrönung, wodurch die Götterversammlung und 
die Aufnahme des Helden in den Olymp zugleich eine Verherrlichung des Kaiser-
tums der Wittelsbacher und ein Epitaph für den verstorbenen Kaiser darstellt.183 

Eine vergleichbare Zuordnung von glorifiziertem Porträt und Personifikatio-
nen der Künste wie in Ansbach findet sich auch in der Würzburger Residenz. 
Wie in Sandrarts Zug der Helden zum Parnass (Iconologia deorum,)184 lassen sich 
in Würzburg dieselben Topoi erkennen: der Wandel des Fürsten vom Kriegs-
herrn zum Mäzen, die Gleichsetzung des Sonnenpalastes mit dem Tempel der 
Virtus, die Aufbewahrung von Trophäen und Heldenbildern in diesem Tempel, 
die Identifizierung des Parnass mit dem Tugendberg sowie die Gestaltung des iter 
virutis als Treppe.185 In Würzburg wird der Erdteil Europa nicht allein zum Sitz 
der Künste erklärt und damit als gesitteter Kontinent betont, sondern auch in 
seiner militärischen Überlegenheit gezeigt. Durch die Verweise auf die Residenz 
und ihre Künstler ist Europa zudem auf den Stifter und Förderer Carl Philipp 
von Greiffenclau bezogen.186 

Neben Europa steht in Pommersfelden zudem ein Krieger mit Feldherrnstab. 
Speerträger und militärische Attribute ergänzen die Verweise auf die Kriegskunst 
und möglicherweise die Wehrhaftigkeit des Reiches in Anbetracht der französi-
schen und türkischen Aggression, mit der sich auch Lothar Franz von Schönborn 
konfrontiert sah (Abb. 51).187 Die Ikonographie der Europa als Königin oder 
Roma-Minerva-Typus auf einem Globus wurde bereits Ende des 16. Jahrhunderts 
als imperiale Figur vor dem Hintergrund der Türkengefahr entwickelt.188 Die mi-
litärische Vorherrschaft konnte mit Rekursen auf Plinius den Älteren189 sowie auf  

                                                                                                                                                                                                                          

Hansmann, Carlo Carlone in Brühl, in: Ausst.-Kat. Himmel, Ruhm und Herrlichkeit 1989, 
S. 95–116. 

183 Bott 1988, S. 192. 
184 Vgl. dazu S. 22–23. 
185 Vgl. dazu Peter Stephan, Pommersfelden und der „Schönbornsche Reichsstil“. Das Schloss 

des Kurfürsten Lothar Franz im Wettstreit mit anderen Fürstenhöfen, in: Erich Schneider /  
Dieter J. Weiß (Hrsg.), 1711–2011. 300 Jahre Schloss Weißenstein ob Pommersfelden (Veröffentli-
chungen der Gesellschaft für Fränkische Geschichte; Reihe 8/Quellen und Darstellungen zur 
fränkischen Kunstgeschichte; 17), Würzburg 2014, S. 267–299, besonders S. 277. 

186 Büttner 1979. 
187 Bernd M. Mayer, Johann Rudolf Bys (1662–1738). Studien zu Leben und Werk (Beiträge zur 

Kunstwissenschaft; 53), München 1994, S. 55. 
188 Vgl. etwa die Kupferstichserie der vier Erdteile von Adriaen Collaert (1595–1600), die im 

Zusammenhang der Festdekoration zum Einzug Erzherzog Ernsts von Österreich in Ant-
werpen 1594 stehen; Sabine Poeschel, Studien zur Ikonographie der Erdteile in der Kunst des 
16.–18. Jahrhunderts (Beiträge zur Kunstwissenschaft; 3), München 1985, Kat.-Nr. 37, 
S. 348–349. 

189 Plinius, Nat. Hist. III, 1: „Primum ergo de Europa, altice victoris gentium longeque terra-
rum pulcherrima, quam plerique merito non tertiam fecere.“ 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 191 

 

Abb. 51: Johann Rudolf Byss, Deckenfresko Treppenhaus (Detail: Europa), 1713, Pommers-
felden, Schloss Weißenstein. 

die kanonische Ikonographie von Ripa im 17. Jahrhundert übernommen und ge-
festigt werden. So standen für Europa die reiche Gewandung, das Füllhorn, Attri-
bute für Kunst und Wissenschaft (Bücher, Eule, Musikinstrumente, Malgeräte) 
ebenso aus dem Darstellungsrepertoire zur Verfügung wie militärische Verweise 
durch Waffen und das Attributtier Pferd sowie Hinweise auf die christliche Religi-
on.190 Somit korrespondiert Europa mit der Herrschaftsikonographie von Arte et 
Marte und wurde häufig mit Minerva als Verkörperung des Kontinents gleichge-
setzt.191 

Die Europa-Ikonographie konnte nach Poeschel sowohl „reale Herrschaftsansprü-
che veranschaulichen, den Ruhm des Fürsten verkünden oder […] in einer politi-
schen Allegorie die gute Regierung verherrlichen“.192 In Würzburg werden Assis-
tenzfiguren eingesetzt, um Tugenden und Eigenschaften Europas anzuzeigen: Die 
Personifikation der Malerei und der Architekt Balthasar Neumann in der Uniform 
eines Obristen der fränkischen Artillerie verkörpern die Dualität von Krieg und 
Kunst, in das Tiepolo sich selbst wie den Fürstbischof einschreibt. 

Sogar ein Herrscher, mit dem man gemeinhin weniger eine sakralähnliche Ver-
herrlichung verbindet, wählte diesen Modus zur Repräsentation – wenn auch in  

                                                                                          
190 Vgl. zusammenfassend Poeschel 1985, S. 146–160. 
191 Ebd., S. 119. 
192 Ebd., S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 192 

 

Abb. 52: Antoine Pesne, Apollo und die Musen, Entwurf für einen Bühnenvorhang, Öl auf Lein-
wand, ca. 1742, Berlin, Schloss Charlottenburg, GK I 30292. 

einem spezifischen Kontext. So hat sich eine Skizze von Antoine Pesne, einem 
von Friedrich dem Großen bevorzugten Künstler, für den Bühnenvorhang des 
im Jahre 1742 eingeweihten Berliner Opernhauses erhalten (Abb. 52).193 In dem 
von oben auf den Parnass herabschwebenden Apoll in einer Lichtgloriole sollte 
der Betrachter zugleich den musisch begabten König sehen. Er wendet sich in 
seiner Bewegung von Bellona ab und den Musen zu – nach dem Sieg im Ersten 
Schlesischen Krieg widmet sich der König wieder der Kunst. 

5.7. Minerva 

Die Thematik von Arte et Marte wird, wie bereits an vielen Beispielen deutlich 
geworden sein sollte, häufig über Attribute oder Personifikationen versinnbild-
licht. Eine entscheidende Rolle spielt dabei neben Herkules und Apoll auch Mi-
nerva, die dank ihrer vielseitigen Zuständigkeit eine in verschiedenen Kontexten 
für die Herrscherrepräsentation aussagekräftige Götterfigur war und nun im Fol-
genden in dieser Qualität näher betrachtet werden soll. 

                                                                                          
193 „Am 28. Juli 1742 war mit dem Frieden von Berlin der Erste Schlesische Krieg beendet. 

Am 7. Dezember desselben Jahres wurde dann das Opernhaus, das die Weihinschrift ‚Fri-
dericus Rex Apollini et Musis‘ trug, mit Grauns Oper ‚Caesar und Cleopatra‘ feierlich er-
öffnet.“ (Vgl. Helmut Börsch-Supan, in: Johann Georg von Hohenzollern (Hrsg.), Friedrich 
der Große. Sammler und Mäzen, München 1992, S. 160). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 193 

Die mit ihr assoziierten Eigenschaften, die auch dem Fürsten zu eigen sein soll-
ten, umfassen Urteilsvermögen, Übung, Erfahrung und Studium, doch ebenso 
den Kampf im Sinne weiser Kriegsführung, auch gegen Unwissenheit, Neid und 
Ignoranz.194 Damit kann zugleich die Missgunst potentieller Bewunderer oder 
Nachahmer in das Heldenbild integriert werden, ebenso lassen sich aber auch ta-
gespolitische Feinde bestimmen, die auch konfessionell konnotiert sein können. 
Zugleich gilt Minerva als Schutzpatronin der Künste und Wissenschaften. Eine 
Rückbeziehung zur Kunst und ihrer seit der Antike überlieferten Wertschätzung 
verbindet sich mit ihrem Schild. So ist es bekanntlich die Beschreibung des 
Achill-Schildes in der Ilias (18, 468-607), die als erste Ekphrase Homers die Bild-
beschreibung (Schilderung) begründet. Als Synonym für das Bild selbst ist dies 
noch im niederländischen Terminus für Bild, nämlich „Schild“, lebendig.195 
Schließlich verbinden auch die Attribute Schlange, Olivenbaum, Hahn und Eule 
den Anspruch an Wachsamkeit und Behutsamkeit, der Kriegsführer und Gelehr-
ten gemeinsam ist. 

Die enge Verknüpfung von Frieden und Kunstblüte, der Grundpfeiler auch für die 
Heroisierung der ‚Kunsthelden‘, zieht sich als eines der Leitthemen durch 
Sandrarts Kunstlehre, die Teutsche Academie. Die Beziehung zu Minerva gestaltet er 
dabei als ebenso eng zum Herrscher wie zum Künstler. Der in antikem Feldherrn-
kostüm mit Brustwehr gerüstete Maler auf dem Titelblatt von Samuel van 
Hoogstratens Malereitraktat von 1678 nimmt hingegen verstärkt die doppelt kon-
notierte Bedeutung von Minerva als Schutzgöttin der Künstler und Kriegsgöttin 
auf und unterlegt dieser Allusion angesichts der diversen religiösen Texte, die 
Hoogstraten in seiner Schrift rezipiert, auch die Bedeutung des miles christianus.196 

Minerva ist auch in diversen allegorisch aufgeladenen Herrscherdarstellungen 
präsent und bietet eine vielfältige Schnittmenge zwischen Kunst und Herrschaft. 
In ihrer Bedeutung als Göttin und Beschützerin der Künste, als Patronin von ge-
rechtem Krieg und Hüterin des Friedens personifiziert sie die Aufgabenfelder zur 
Erlangung von Ruhm und Ehre. Ebenso verweist sie in ihrer Kombination mit 
Merkur und Mars auf den Tugendkatalog des vorbildlichen Herrschers,197 tritt 

                                                                                          
194 Zu Minervas Attributen und ihren Bedeutungen siehe Hansoon Lee, Kunsttheorie in der Kunst. 

Studien zur Ikonographie von Minerva, Merkur und Apollo im 16. Jahrhundert (Europäische Hoch-
schulschriften Reihe XXVIII; 247), Frankfurt am Main 1996, S. 12. Zum Motiv von Minervas 
Kampf gegen Neid und Unwissenheit im Umfeld der Akademien vgl. Pigler 1953. 

195 Vgl. Beyer 2008, S. 54; Anne-Marie Lecoq, Vasari et le bouclier d’Achille, in: Luisa Capo-
dieci / Philip Ford (Hrsg.), Homère à la Renaissance. Mythe et transfigurations, Rom/Paris 
2011, S. 345–359; Matteo Burioni / Sabine Feser (Hrsg.), Giorgio Vasari. Kunstgeschichte und 
Kunsttheorie. Eine Einführung in die Lebensbeschreibungen berühmter Künstler anhand der Proe-
mien, Berlin 2004, S. 124, Anm. 82. 

196 Czech 2002, S. 327–328. 
197 Die zeitlich parallele Verwendung der Herkules musarum-Ikonographie gemeinsam mit Mi-

nerva als dichotomische Huldigung des hessischen Landgrafen Karl als Kriegsheld und 
Kunstmäzen im Kontext des Kasseler Herkulesmonuments als Friedenssymbol und Ruh-
mesmonument nach dem Spanischen Erbfolgekrieg hat Stefanie Heraeus untersucht in ih-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 194 

dabei aber zugleich als Leitfigur der Künstler auf. Minerva als vielfältiges Motiv 
kann daher im Kontext der Heroisierung des Herrschers durch Kunst als „ange-
wandte Allegorie“198 bezeichnet werden. 

5.7.1. Minerva als Figur der Herrscherheroisierung 

Wie bereits gesehen, wird Minerva häufig durch andere Personifikationen er-
gänzt und damit in ihrer Lesart konturiert. Für die Allegorisierung des ‚Kunst-
helden‘ ist besonders die Akzentuierung ihrer Eigenschaften als Kriegsgöttin und 
Patronin der Künste und Wissenschaften von Bedeutung. Hierzu tritt häufig 
Mars als ihr Antagonist auf. Angesichts von Minervas Qualitäten verwundert es 
nicht, dass sie ähnlich wie Herkules häufiger zur Herrscherglorifizierung einge-
setzt wurde, war sie doch ebenso wie dieser vieldeutiger und dadurch vielfältiger 
einsetzbar als beispielsweise Jupiter oder Juno, auch wenn diese in der Hierarchie 
ganz oben standen. Mit Minerva gibt sich der Herrscher das Bild von Macht und 
Pflege kultureller Güter.199 

Der Verweischarakter, wie ihn Chapeaurouge in seiner Studie herausgearbeitet 
hat, ist bei Minerva vielleicht noch deutlicher als bei Herkules oder anderen Göt-
tern offensichtlich: „Der theomorph Porträtierte soll nicht als ein Mensch er-
scheinen, der überirdische Fähigkeiten besitzt, sondern als einer, der die Tugen-
den des betreffenden Gottes in besonderem Maße auszuüben gewillt ist.“200 Das 
Selbstbildnis ist somit nicht auf antike Gottheiten in ihrer ursprünglich sakralen 
Bedeutung ausgerichtet, sondern es zeigt sich gemäß Chapeaurouge, „daß die 
Herrscher sich deren Attribute ausborgen, um ihre übermenschlichen Tugenden 
und Kräfte anschaulich werden zu lassen“.201 Diese Form der Anleihe ist nicht im 
Sinne eines Kultes zu verstehen, sondern entsteht auf dem Grund humanisti-
scher Bildung und dient spezifisch der Darstellung „überragender (wenn auch auf 
die Erde begrenzter) Macht“.202 Minerva ist dem Fürsten also nicht bloß zur Sei-
te gestellt, sie personifiziert fürstliche Tugenden wie Klugheit, Tatkraft, siegreiche 
Kriegsführung, weise Friedensherrschaft. Dies berührt auch die Frage des Modus 
der imitatio heroica: Inwiefern kommt zum Ausdruck, dass Eigenschaften exem-

                                                                                                                                                                                                                          

rem Beitrag: „Die Wiedergeburt des guten Geschmacks in Hessen“. Landgraf Karl als 
Kriegsheld und Kunstmäzen, in: Christiane Lukatis / Hans Ottomeyer (Hrsg.), Herkules. Tu-
gendheld und Herrscherideal. Das Herkules-Monument in Kassel-Wilhelmshöhe, Ausst.-Kat., Kassel/ 
Eurasberg 1997, S. 79–98. 

198 Gregor M. Lechner / Werner Telesko, Barocke Bilder-Eythelkeit. Allegorie – Symbol – Personifi-
kation, Ausst.-Kat. Graphisches Kabinett Stift Göttweig, 20.05.–31.10.1993, Göttweig 1993, 
S. 11. 

199 Vgl. Chapeaurouge 1968, S. 267. 
200 Ebd., S. 285. 
201 Ebd., S. 300. 
202 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 195 

plarisch verkörpert werden, inwiefern wird diese Verkörperung an Personifikatio-
nen ausgelagert?203 

Stefan Majetschak weist im Kontext der Frage nach einer solchen Lesbarkeit 
auf die „Modi einer echten oder starken Repräsentation-als“ hin, „die ‚etwas als et-
was‘ sichtbar machen“. Es handelt sich, so führt er weiter aus, um eine „Zu-
schreibung ‚falscher‘ Attribute an ein identifizierbares Motiv, mit dem Effekt, 
dass wir als Betrachter ‚gerade durch diese spezifische Darstellungsweise motiviert 
werden, ‚a gemäß den Attributen von b zu sehen‘“.204 Majetschak erschließt über 
das Analysieren des Phänomens der Bildmetapher „punktuell Möglichkeiten, 
epistemologische und metaphertheoretische Einsichten auf konkrete bildsprach-
liche Operationen anzuwenden, wie zum Beispiel das Rollenporträt oder das in-
haltlich motivierte Zitat ikonographischer Typen in neuen Zusammenhängen“.205 
Auch bei Analysen der Lichtmetaphorik von Bildern ist es jedoch mitunter 
schwer, zwischen der Sach- und der Darstellungsebene zu unterscheiden.206 

Neben Herkules und Cäsar wird beispielsweise für die heroische Repräsentation 
des Kaisers auch die Rolle der Minerva eingesetzt: Sie kann als dessen Stellvertrete-
rin fungieren, so bei den Preismedaillen der Hofakademie mit der Umschrift „Au-
gustuae Dona Minervae“.207 Sie kann aber auch bei anderen Werken und Allego-
rien als die Helferin des ‚Augustus Pater Artium’ und ‚Hercules Musarum’ auftre-
ten,208 wobei sie oft Neid und Unwissenheit niederringt (etwa in der Attika der 
Fassade der Hofbibliothek oder im Deckenfresko Paul Trogers in Stift Göttweig).209 

Die Mehrfachcodierung und Einschreibung von Minerva in Regierungsmaxi-
me zeigt auch ein Thesenblatt mit der Allegorie auf einen bayerischen Herrscher, 
gestochen von Wolfgang Kilian (Abb. 53).210 Minerva, ganz am rechten Bildrand,  

                                                                                          
203 Die Problematik von Verkörperung und Personifikation thematisiert auch Rimmele bezüg-

lich der Darstellung Maria de‘ Medicis in Rubens’ Medici-Zyklus (Rimmele 2012, S. 148–
152). Im antiken Epos lassen sich ähnliche Bezüge feststellen, etwa in der Thebais, wo Bel-
lona in der Szene der Flussschlacht (IX) „nicht die konkrete Gottheit des Kriegsgeschehen 
[ist], sondern die nach außen projizierte Wirksamkeit des Helden“ Hippomedon; vgl. 
Thomas C. Klinnert, Capaneus – Hippomedon. Interpretationen zur Heldendarstellung in der 
Thebais des P. Papinius Statius, Diss. Univ. Heidelberg 1970, S. 128. 

204 Majetschak 2005, S. 246; Rimmele 2011, S. 10–11. 
205 Rimmele 2011, S. 12. 
206 Ebd., S. 15. 
207 Diese stellvertretende Verweisfunktion kann später auf die Kaiserin übertragen werden, da 

das Porträt auf dem Avers durch ein Bildnis Maria Theresias ersetzt wurde, vgl. Ausst.-Kat. 
Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, S. 224, S. 226, Kat.-Nr. M 193. 

208 Matsche 1981, Bd. I, S. 407. 
209 Zu diesem Motiv vgl. Pigler 1953. 
210 Kupferstich, 239 × 387 mm, Wien, Graphische Sammlung Albertina (LII (1) 5, Nr. 236), 

vgl. Anette Michels, Philosophie und Herrscherlob als Bild. Anfänge und Entwicklung des süddeut-
schen Thesenblattes im Werk des Augsburger Kupferstechers Wolfgang Kilian (1581–1663) (Kunst-
geschichte; 10), Münster 1987, S. 314–320, Nr. 25. „Die panegyrische Darstellung [der The-
senblätter, die Verf.] enthält zumeist einen Tugendkatalog und Anklänge an ein histori-
sches Ereignis, das in Zusammenhang mit dem Patron steht. Diese Begebenheit wird je-
weils allegorisch überhöht. Die allegorische Ebene dient der Repräsentation des Patrons, 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 196 

 

Abb. 53: Wolfgang Kilian, Thesenblatt Allegorie auf einen bayerischen Herrscher, Kupferstich, 
o. J., Wien, Graphische Sammlung Albertina. 

ist hier durch die Eule auf ihrem Schild als Verkörperung der Weisheit und Be-
schützerin von Kunst und Wissenschaft gekennzeichnet, durch Attribute der 
Kriegskunst aber ebenso als militärische Führerin. Ihr zur Seite stehen entspre-
chend die Personifikation der Herrschaft mit Zepter, Buch und Krone sowie der 
Geometrie. Geflügelte Putti spielen mit ihren Attributen, darunter ein Festungs-
plan und eine Kanone. Dieser Gruppe gegenüber stehen in ähnlicher Kombina-
tion die Verkörperungen wichtiger Herrschertugenden bzw. -vermögen: Justitia 
und Astronomie sowie Geographie. Auch hier exemplifizieren die Putti an den 
Attributen, Globen und einer Landkarte, die Nützlichkeit dieser Disziplinen. 
Dass der Herrscher über diese umfassenden Kenntnisse verfügt, wird durch seine 
Position angezeigt: Er erscheint erhöht auf einem Hügel in der Mitte zwischen 
beiden Figurengruppen. Auf einem levadierenden Pferd hinterfangen ihn die 
Sonnenstrahlen, die durch einen der Abundantia/Constantia zugeordneten Putto 
mit einem Spiegel zusätzlich noch gebündelt auf ihn treffen. Der somit in einer 
lichtmetaphorischen Bildbeziehung vermittelte Verweis auf die göttliche Kraft  

                                                                                                                                                                                                                          

sei es als siegreicher Feldherr wie Kaiser Leopold I. als Bezwinger der Türken verherrlicht 
wird, sei es als Wahrer des innenpolitischen Friedens, den man etwa durch das Eindringen 
des Protestantismus in die österreichischen Erblande gefährdet sah.“ (Susanne Rott, Zur 
Ikonographie und Ikonologie barocker Thesenblätter des Augsburger Kupferstechers Mel-
chior Küsel (1626–ca. 1683), in: Zeitschrift des Historischen Vereins für Schwaben 83, 1990, 
S. 43–112, hier S. 111). Der Bezug zu den Wissenschaften und dem akademischen Akt der 
Disputation wird häufig durch Minerva hergestellt und damit zugleich auf die musischen 
Interessen des Patrons hingewiesen, ergänzt durch Apoll und wissenschaftliche wie künstle-
rische Attribute (ebd.). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 197 

 

Abb. 54: Antoon Sallaert, Thesenblatt des Defendenten Filips Eugeen van Horne, 1650. 

seiner Herrschaft wird weiter inhaltlich bestimmt durch die ebenfalls wieder 
symmetrisch als Pendant platzierte Gruppe der Pietas mit Putti und Altar auf der 
Wolkenbank links. Die Komposition zeigt deutlich die typische Heraushebung 
und Isolierung des Herrschers, der als Zentrum einer weltlichen wie auch einer 
sakralen Sphäre angehört und Tugenden sowie Wissen in sich vereint. Einen 
Ausdruck dieser Wirkmacht vermitteln auch die als Rückenfiguren gezeigten De-
fendenten im Vordergrund, die dem Herrscher in angedeuteter Verbeugung hul-
digen. Begleitet werden sie von einer Figur mit einem Schlüssel, dem Schlüssel 
der Philosophie, die den Anlass der Herrscherhuldigung ins Gedächtnis bringt: 
die Verteidigung philosophischer Thesen. 

Für diese Verbindung von Arte et Marte steht Minerva auch im Thesenblatt des 
Defendenten Filips Eugeen van Horne, gestochen von Antoon Sallaert, ein 
(Abb. 54).211 Gleich ihrem Schützling, der in angedeuteter Verbeugung vor ihr im 
Zentrum des zweiteiligen Stiches steht, blickt sie empor zum Thronpodest. Leo-
pold Wilhelm, der dort oben zwischen zwei Säulen in Rüstung und mit Komman-
dostab Platz genommen hat, beugt sich den beiden entgegen. Diese Beziehung 
wird durch die heraldischen Elemente – das Wappen mit den drei Hörnern der vor 
Horne, eine weit größere Wappenkartusche mit der Widmung an Leopold Wil-
helm sowie dessen bekröntes und von einem Löwen gehaltenes Wappen rechts ne-
ben ihm auf dem Thronpodest – gemeinsam mit den Rahmenfiguren repetiert und 

                                                                                          
211 Vgl. dazu Jozef Mertens, in: Ausst.-Kat. Krijg en Kunst, 2003, S. 243–244, Kat.-Nr. II.3.16,2. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 198 

variiert. Das Postament für die linke Säule trägt auf der Vorderseite eine Tafel mit 
dem Wortlaut von Hornes 1651 verteidigten Thesen zu Optik, Statik und Ballistik. 
Der Schrift korrespondiert das lebendige Treiben der Putti im Vorder- und Hinter-
grund, die mit mathematischen, geographischen und militärischen Instrumenten 
spielen: Zeichnungen geometrischer Pläne werden im Hintergrund von einer Ba-
lustrade vor einer Tempelarchitektur nach unten gereicht, geometrische Formen 
und Formeln werden in den Boden gezeichnet und ein Putto vorne rechts klettert 
mit einem Winkelmaß auf eine Kanone. Der wissenschaftliche Gehalt dieser Spie-
lereien konturiert die Figur Hornes, während der Ausblick auf eine belagerte Stadt 
rechts im Hintergrund sowie der Adler mit den Schriftzügen „iuste libratur“, „forti-
ter occupat“ sowie „rectum tuetur“ Leopold Wilhelm als Herrscher und Befreier 
der Niederlande charakterisieren. Die Tugenden an den Thronstufen, Prudentia 
und Justitia, weisen zunächst gemeinsam mit dem Stärke symbolisierenden Löwen 
auf Herrschertugenden, doch richten sie sich ebenso an die wissenschaftlichen Ar-
beiten Hornes, die die gute, kenntnisreiche und gerechte Herrschaft Leopold Wil-
helms unterstützen und umgekehrt nur von einem solchen Herrscher angemessen 
beachtet werden können. Minerva bildet die Achse und das kompositorische Zent-
rum des Thesenblattes als Schirmherrin sowohl der Wissenschaften als auch des 
mit den Jesuiten und Christian Huygens in Kontakt stehenden Defendenten sowie 
der erfolgreichen Herrschaft in Krieg und Frieden. 

5.7.2. Minerva erzieht den Fürsten 

Neben der charakterlichen imitatio heroica des tugendhaften Herrschers und sei-
ner Handlungsmaximen konnte Minerva auch die Rolle als Erzieherin junger 
Fürsten, als Beraterin und Schutzmacht der Herrscher einnehmen.212 

In der Allegorie Theodoor van Thuldens auf die Erziehung des Prinzen Fre- 
derik Hendrik im Oraniersaal des Huis ten Bosch beispielsweise wird die Rolle 
Minervas als Göttin der Weisheit und Kriegsführung bestimmt (Abb. 55). Ge-
meinsam mit Merkur, einem Idealplan mit Festungsarchitektur, Foliant, Globus 
und Dreieck wird die militärische Ausbildung mit Geometrie und Mathematik 
als Herrscherwissen gepriesen, auf den sich im ikonographischen Programm des 
Oraniersaals der Ruhm Frederik Hendriks gründet.213 Minerva wird nicht nur 
durch Merkur, sondern auch durch Chiron unterstützt, auf dessen Rücken Fre- 
derik Hendrik nochmals erscheint.214 Mit dem Erzieher antiker Helden wie Achill 

                                                                                          
212 Vgl. dazu Johannes Langner, „Die Erziehung der Maria von Medici“. Zur Ikonographie ei-

nes Gemäldes von Rubens, in: Münchner Jahrbuch für Bildende Kunst XXX, 1979, S. 107–130. 
213 Eine literarische Parallele bei Jacques de la Pise, Tableau de l’Histoire des Princes et de la Princi-

pauté d’Orange, Den Haag 1639: in dem Frederik Hendrik gewidmeten Kapitel in dem auf 
das Titelblatt folgende Epigramm: „La valeur est a moj, je la tiens de nature./ La Gloire de 
mon nom est estine de laurier./ Mercure estoit mon pere. Et Mars mon decunier./ Je faits 
renaistre Mars et revivre Mercure.“ (zit. nach Peter-Raupp 1980, S. 62). 

214 Ebd., S. 63, zur Ikonographie des Gemäldes insgesamt S. 60–64. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 199 

 

Abb. 55: Theodoor van Thulden, Die Erziehung Frederik Hendriks, 
Öl auf Leinwand, 1649, Oraniersaal, Huis ten Bosch. 

und Theseus wird der oranische Prinz in ein allegorisch-mythologisches Bezie-
hungsgeflecht eingewoben, das für seinen zukünftigen militärischen Ruhm vor-
ausweisend Zeugnis ablegen soll. Der Obelisk als Sinnbild des Fürstenruhms im 
rechten Hintergrund, in einer Achse mit Idealplan und Foliant und im Visier von 
Chirons Bogen, macht diese Konstellation (aus der Rückschau von 1650 betrach-
tet) prospektiv als erfolgreich geltend.215 

                                                                                          
215  Pfeiff 1990, S. 110–115. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 200 

Zwar erscheinen an der Stirnwand in zwei Gemälden auch die Musen auf dem 
Parnass, die als Allegorien der Künste und Wissenschaften ebenfalls zu Tugend 
und Ruhm führen und somit ebenso Teil der Fürstenerziehung sind.216 Doch be-
reits im Bild der Geburt des Prinzen hebt Mars als Identifikationsfigur durch die 
Übergabe seines Speeres an Frederik Hendrik die militärische Ausrichtung von 
dessen Herrschaft hervor – ein ikonographischer Duktus, der auch in den ande-
ren Wandgemälden dominiert. 

Einen anderen Akzent setzt die kurpfälzische Erziehung: Kurprinz Johann Wil-
helm wird von seiner Mutter Elisabeth Amalie von Hessen nicht nur in die Obhut 
Minervas entlassen, die als Förderin von Kunst und Wissenschaft das Mäzenaten-
tum des späteren Kurfürsten prospektiv versinnbildlicht und ebenso dessen Tu-
gendhaftigkeit verkörpert – gleichberechtigt erscheint daneben die Personifikation 
des christlichen Glaubens (Abb. 56).217 Neben dieser allegorischen Bedeutung tu-
gendhafter Erziehung, die dem Kurfürsten (1708–1714) als Legitimation seiner 
Herrschaft und ‚Dokumentation’ seiner Taten diente, erhält das von Giovanni An-
tonio Pellegrini geschaffene Bild durch die Darstellung von Prinz Wolfgang Georg 
und Prinzessin Eleonore Magdalena auch eine dynastische Aussage. Mit den Per-
sonifikationen, dem geflügelten Genius links und der verunklärten Raum- und 
Zeitsituation – Wolken im Hintergrund lassen eine himmlische Sphäre vermuten, 
zeitgenössische Kleidung und Säulen weisen auf eine irdische Szenerie – ruft Pel-
legrini Inszenierungsmittel auf, die dem Fürsten eine Zwischenwelt zuweisen, sei-
nen Tugendweg, der ihn zu den Göttern und Helden führt. 

Auch Max Emanuel wird unter die Führung und den Schutz der Minerva ge-
stellt, in einem 1678 von Ignaz Gugler in Auftrag gegebenen und von Bartholo-
mäus Kilian gestochenen Thesenblatt (Abb. 57).218 Als junger Prinz erscheint er im 
Brustporträt in einem Medaillon, das von Palmen- und Lorbeerzweigen gerahmt 
wird. Zu seiner linken Seite mit dem väterlichen bayerischen Wappenschild er-
scheint Minerva mit Lanze und Federbuschhelm in ihrer kriegerischen Aufma-
chung. Die herrscherliche Bedeutung dieser erzieherischen Maxime wird durch das 
Wappentier, den Löwen, mit Schwert und Reichsapfel hervorgehoben. Rechts von 
Max Emanuel auf der Seite des mütterlichen savoyardischen Wappenschildes tritt 
die friedliche Minerva für das ex utroque ein, das heißt der Bildung in den Wissen-
schaften und friedlichen Künsten (Philosophie, Musik, Architektur, Geographie, 
Astronomie). Die Verbindung der beiden Bildhälften wird durch den Spiegel dieser 
Minerva hergestellt, denn in ihm wird ein Lichtstrahl, der aus dem Sternbild des 
Löwen aus dem über ihr verlaufenden Zodiacus einfällt, auf Max Emanuel gelenkt. 

                                                                                          
216 Vgl. Peter-Raupp 1980, S. 50–56. 
217 Vgl. Rolf Kultzen / Matthias Reuss, Venezianische Gemälde des 18. Jahrhunderts, Bayerische 

Staatsgemäldesammlungen, Alte Pinakothek, München, München 1991, S. 149–151, Kat.- 
Nr. 4666. 

218 Lorenz Seelig, in: Ausst.-Kat. Kurfürst Max Emanuel 1 1976, S. 7; Appuhn-Radtke 2000, 
S. 144, Kat.-Nr. 23.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 201 

 

Abb. 56: Giovanni Antonio Pellegrini, Allegorie auf die Erziehung von Kurfürst Johann Wilhelm 
von der Pfalz, Öl auf Leinwand, 1714, München, Bayerische Staatsgemäldesammlungen. 

Auch die Erziehung des sächsischen Fürsten wurde in ein allegorisches Bild mit 
Minerva überführt (Abb. 58). Bei diesem Gemälde von Louis de Silvestre, das 
gemeinsam mit seinem Pendant Der Empfang des Kurprinzen bei Ludwig XIV. in 
Fontainebleau am 27. September 1714 und weiteren Bildern als Vorlage für Gobelins 
einer Ruhmesgalerie dienen sollte,219 sind die Positionierungen der historischen  

                                                                                          
219 Harald Marx, Die Gemälde des Louis de Silvestre, Dresden 1975, S. 54–55, Kat.-Nr. 10; Ders. 

(Hrsg.), Staatliche Kunstsammlungen Dresden. Gemäldegalerie Alte Meister 1, Köln 2005, S. 299. 
Der Empfang des Kurprinzen datiert 1715, Öl/Leinwand, 129 × 162 cm, Dresden, Gemälde-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 202 

 

Abb. 57: Bartholomäus Kilian, Thesenblatt mit Max Emanuel begleitet von Minerva, 1678. 

und allegorischen Figuren besonders auffällig. August III. wie sein Sohn Kur-
prinz Friedrich August, der auf seine Reise nach Frankreich und Italien 1711–
1719 verabschiedet wird, stehen auf gleicher Realitätsebene wie Minerva und 
Merkur. Insbesondere der König erhält eine dominante Rolle als Vermittler zwi-
schen seinem Sohn – in leicht huldigender Pose und bereits der von links heran-
eilenden Minerva zugeneigt – und den Götterfiguren. Rechts wird der Kurprinz 
von Prudentia beschirmt und von seinem damals bereits verstorbenen älteren 
Bruder, Kurfürst Johann Georg IV. (1668–1694), begleitet, hinter denen sich die 
Szene zu einem Ausblick auf eine antikische Stadt öffnet. Rechts im Vordergrund 
hält ein Junge zwei Pferde am Zügel und blickt zum dunkel bewölkten Himmel, 
auf den Prudentia weist (und dem mit Minerva und dem sie begleitenden Licht-
einfall von links bereits ein Gegengewicht gegeben ist). Neben Friedrich August 
breiten drei geflügelte Putti eine Landkarte am Boden aus – beide Gruppen ver-
weisen damit metaphorisch auf die zukünftige Regierungsweise (in der alten Pa-
rallelisierung von Pferd und Volk) und auf das Herrschaftsgebiet Augusts. Das 
Selbstverständnis des Herrschers, der sich nach Marx „als Regisseur einer Szene  

                                                                                                                                                                                                                          

galerie Alte Meister, Inv.-Nr. Mo2280, vgl. den Bestandskatalog: Harald Marx, in: Staatliche 
Kunstsammlungen Dresden. Gemäldegalerie Alte Meister 2, Köln 2005, S. 439. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 203 

 
 

 A
bb

. 5
8:

 L
ou

is
 d

e 
Si

lv
es

tr
e,

 A
lle

go
ri

e 
au

f d
en

 A
bs

ch
ie

d 
de

s 
K

ur
pr

in
ze

n 
Fr

ie
dr

ic
h 

A
ug

us
t, 

de
s 

sp
ät

er
en

 A
ug

us
t I

II
. v

on
 

Po
len

, v
on

 se
in

em
 V

at
er

 K
ön

ig
 A

ug
us

t I
I.

, Ö
l a

uf
 L

ei
nw

an
d,

 1
71

5,
 D

re
sd

en
, G

em
äl

de
ga

le
ri

e 
A

lt
e 

M
ei

st
er

. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 204 

versteht, die Menschen und Götter gleichermaßen zu ihren Akteuren zählt“,220 
umfasst damit auch die imitatio heroica im Sinne eines Anteils an göttlicher wie ir-
disch-herrscherlicher Macht. Diese gleichsam überzeitliche Zwischenrolle vermittelt 
auch die Kleidung, die antikische Gewandung mit zeitgenössischer Perückentracht 
kombiniert – eine nicht in jedem Fall so inhaltlich passend konnotierte Verbin-
dung. 

Das Motiv der Minerva als Fürstenerzieherin nimmt noch Friedrich der Große 
in seiner Rede Über den Nutzen der Künste und Wissenschaften im Staate 1772 in der 
Berliner Akademie auf, wenn er – an seine Schwester, Königin Ulrike von 
Schweden, adressiert – formuliert: 

Welche süße Genugtuung ist es für die Minerva, die diesem jungen Telemach das Leben 
geschenkt und ihn selbst unterrichtet hat, in ihm ihren Geist, ihre Kenntnisse und ihr 
Herz wiederzufinden! Mit Recht darf sie sich ihres Werkes freuen und sich selbst Beifall 
zollen.221 

Obwohl Minerva als weibliche Göttin ebenso wie die meist weiblichen Tugend-
personifikationen häufig das dominante Bildpersonal von Heroisierungen bil-
den, setzt sich der Herrscher als männlicher Held und mit männlichen Bezugsfi-
guren wie Herkules und Apoll unmissverständlich ins Zentrum der Darstellung. 
So wie er meist kompositorisch den Mittelpunkt bildet, ist er auch metaphorisch 
der Dreh- und Angelpunkt der Figurenkonstellation. Mit dem Anspruch, (zu-
mindest prospektiv) selbst alle Tugenden zu inkarnieren, bildet er nicht nur ein 
Beziehungsgeflecht mit ihnen, sondern vereint sie als Summe in sich selbst. Als 
Emanationen seiner selbst sind die Tugenden in ihm angelegt. Sie erscheinen für 
den Betrachter gleichsam als sichtbar gewordene Herrscherqualitäten und Perso-
nifikationen der fürstlichen Vorbildhaftigkeit, die dieser selbst mit Bezug zu einer 
Helden- oder Götterfigur weiter ausgestaltet. Die Selbstverständlichkeit, allegori-
sche mit historischen bzw. zeitgenössischen Figuren zu kombinieren, verweist auf 
die vielschichtigen Lesarten solcher Bilder, die Herrscherrepräsentation mit Legi-
timations- und Überhöhungsstrategien verbinden. 

5.7.3. Minerva besiegt Mars: Jürgen Ovens, Friedrich III. von Holstein-Gottorf 

Gänzlich in die Sphäre mythologischer Verweisstrukturen versetzt Jürgen Ovens, 
ein Maler des Rembrandt-Kreises, Herzog Friedrich III. von Holstein-Gottorf mit 
seiner Familie (Abb. 59). Mit dem Mittel der mythologischen Einkleidung setzt er 
dabei bestimmte Akzente. Herzog Friedrich ist als einzige Figur sitzend gezeigt: 
Thronend auf einem durch zwei Stufen erhöht platzierten Thron mit Baldachin er-
scheint er lorbeerbekrönt, in antikisch anmutender Gewandung, in der Rechten  

                                                                                          
220 Marx 1975, S. 55. 
221 Gustav Berthold Volz (Hrsg.), Die Werke Friedrichs des Großen 8, Berlin 1913/1914, S. 61, 

http://friedrich.uni-trier.de/de/volz/8/61/text/, 08.07.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 205 

 

 A
bb

. 5
9:

 J
ür

ge
n 

O
ve

ns
, 

H
er

zo
g 

Fr
ie

dr
ic

h 
II

I.
 v

on
 H

ol
st

ei
n-

G
ot

to
rp

 u
nd

 s
ei

ne
 F

am
ili

e 
in

 e
in

er
 A

lle
go

ri
e 

au
f d

en
 F

ri
ed

en
, 

G
ri

sa
ill

e,
 1

65
2,

 
H

ill
er

ød
, N

at
io

na
lh

is
to

ri
sc

he
s 

M
us

eu
m

 im
 S

ch
lo

ss
 F

re
de

ri
ks

bo
rg

. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 206 

den Herrscherstab auf die Thronlehne abstützend. Ganz den Erfordernissen des 
Hofmannes entsprechend, der seinen Körper kontrolliert zur Schau stellt, ist sein 
rechtes Bein in eleganter Sitzpose leicht vorgestreckt. Dass Friedrichs Qualitäten als 
Friedensfürst gehuldigt werden, wird erst durch die ihn umgebenden Personen 
deutlich: Von der Familie (neben ihm seine Gemahlin Maria Elisabeth von Sach-
sen, rechts im Hintergrund vier Töchter, links seine fünf Söhne, wovon der eine 
ganz links fast die spiegelbildliche Pose seines Vaters einnimmt) werden nur die äl-
teste Tochter Hedwig Eleonora durch ihre antikisierende Bekleidung als Eirene so-
wie kompositorisch und inhaltlich zentral Prinzessin Maria Elisabeth in eine alle-
gorische Sphäre gehoben. Ihnen sowie Minerva, Abundantia und den Putti mit 
Lorbeerkranz bzw. -zweig, Ruhmesfackel und Kriegsgerät als Spielzeug, wird die 
Vermittlung der allegorischen Botschaft übertragen.222 Die von rechts heranschwe-
benden Putti mit den Wappen von Holstein-Gottorf und Sachsen sowie zwei Herr-
scherkronen stärken zusätzlich das dynastische Element und bringen eine Dyna-
mik in die Komposition, die ein Gegengewicht zur Anordnung des familiären 
Hofstaates formiert. 

Einen ähnlichen Kontrast bilden am unteren Bildrand Abundantia, die als 
Rückenfigur gezeigt ist und sich dem Herzog zuwendet, und der darniederlie-
gende Mars in Rüstung, hinter dem Kriegsgerät aufgetürmt ist, das nun nicht 
mehr gebraucht wird. Aus diesen Trophäen erwächst am rechten hinteren Bild-
rand die Säule mit dem Standbild der Gerechtigkeit.223 Die Verbrennung aller 
Waffen als Zeichen des Sieges über den Krieg wird schon bei Cesare Ripa „gera-
dezu ein Symbol universeller Abrüstung und Völkerfreundschaft“.224 

                                                                                          
222 Die Inszenierung, die in diesem mehrfigurigen Bild auf einige Hauptfiguren ausgerichtet 

ist, erschließt sich insbesondere durch einen Vergleich mit zeitgenössischen Regenten- bzw. 
Schützenstücken, von denen auch Ovens durch seine Verbindung mit Holland einige an-
gefertigt hat. Hier sind die Personen stärker an den Betrachter herangerückt, auch durch ih-
re individuellen und sorgsam wiedergegebenen Physiognomien sind sie der Sphäre des 
Betrachters nicht so entrückt wie der Herrscher. Trotz ihrer Individualität ist Wert auf ihre 
Zusammengehörigkeit gelegt, die sich in der ähnlichen Kleidung und den auf ihre auf  
finanzielle Tätigkeiten (Geld wägen, Geld zählen, Eintragen in Rechungsbücher) konzent-
rierten Gesten ausdrückt (vgl. dazu Gertrud Schlüter-Göttsche, Jürgen Ovens. Ein schleswig-
holsteinischer Barockmaler, Heide in Holstein 1978, S. 18–19 mit Abb. 13). Eine stumme 
Kommunikation (innerbildlich durch Gesten, zum Betrachter durch Blicke) macht das Bild 
ebenfalls deutlich der Lebenswelt des zeitgenössischen Betrachters zugehörig. Der kaum 
bestimmte Innenraum steht in deutlichem Kontrast zur bühnenhaften Anordnung der  
Figuren von Herrscher und Personifikationen und dem dramatischen Effekt der himmli-
schen Sphäre. 

223 Ein heute beschnittenes Gerechtigkeitsbild von Jürgen Ovens mit der Justitia (um 1663/65, 
Öl/Leinwand, 167 × 127 cm, Flensburg, Städtisches Museum) befand sich ehemals eben-
falls in Schloss Gottorf, „vielleicht als Repräsentation der fürstlichen Gerechtigkeit, etwa im 
Audienzgemach“ (Ernst Schlee (Hrsg.), Gottorfer Kultur im Jahrhundert der Universitätsgrün-
dung. Kulturgeschichtliche Denkmäler und Zeugnisse des 17. Jahrhunderts aus der Sphäre der Herzö-
ge von Schleswig-Holstein-Gottorf, Neues Schloß Kiel 31.05.–31.07.1965, S. 140, Kat.-Nr. 331). 

224 Kaulbach 1994, S. 33; „Der Friede verbrennt mit der entzündeten Fackel einen Waffenhau-
fen, bändigt den Krieg, die Feindschaft und den Haß und hält sie in Schranken.“ (vgl. Ce-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 207 

Laut Heinz Spielmann kann das Bild thematisch genauer bestimmt werden: Mi-
nerva besiegt Mars,225 der Kunst fördernde Friedensfürst besiegt den Krieg (bzw. 
seine kriegerischen Ambitionen).226 Im Katalog Gottorf im Glanz des Barock wird 
hingegen die Verlobung von Hedwig Eleonora als Anlass des Gemäldes be-
stimmt: „Friedrich II. und seine Gemahlin Maria Elisabeth, umgeben von ihren 
Kindern, stellen ihre Tochter dem schwedischen Kronprinzen vor.“227 Dies würde 
auch die beiden Kronen im Bild erklären, die als zukünftige Vereinigung beider 
Herrschaften eine leuchtende Zukunft verheißen. Die Deutung als Kultur för-
dernder Friedensfürst wird jedoch ebenfalls akzeptiert. Beide Konnotationen zu-
sammengenommen könnte man mit Hänsel von einem „Familienbild als Mittel 
der Diplomatie“228 sprechen – in einer Zeit als sich die Möglichkeit eröffnete, 
sich von der Bindung an Dänemark zu befreien und Schweden als neuen Bünd-
nispartner zu begrüßen. Die Ehen der Töchter Sophie Auguste mit Johann von 
Anhalt-Zerbst und Maria Elisabeth mit Landgraf Ludwig VI. von Hessen-
Darmstadt wurden kurz nach dem Westfälischen Frieden geschlossen. Vor diesem 
Hintergrund wird auch das Thema des Friedensherrschers angesprochen. 

Der Sieg Minervas über Mars lässt sich auch als Sinnbild der Regierung Fried-
richs III. werten: „Wissenschaft und Kunst besiegen den Krieg, denn nur im Frie-
den läßt sich das Ziel erreichen, Gottorf zu einem kulturellen Zentrum zu ma-
chen.“229 Die Gottorfer Herzöge machten die norddeutsche Residenz im 17. 
Jahrhundert zu einem kulturellen Zentrum, engagierten sich als Mäzene und 
Sammler auf allen Gebieten der bildenden Kunst und pflegten eine große und 
systematisch geführte Bibliothek. Neben Jürgen Ovens wirkte der gelehrte Dip-
lomat Adam Olearius als Hofmathematiker und späterhin als Bibliothekar am 
Hof, 1642 wurde Friedrich III. Mitglied der Fruchtbringenden Gesellschaft und 

                                                                                                                                                                                                                          

sare Ripa, Della piu che novissima iconologia 2, Padua 1630, S. 550), die Fackel sei dabei „Zei-
chen universeller und wechselseitiger Liebe zwischen den Völkern“ (vgl. Cesare Ripa, Icono-
logia Overo Descrittione Di Diverse Imagini cauate dall'antichità, & di propria inuentione, Rom 
1603, S. 375, zit. nach Kaulbach 1994, S. 33, Anm. 25). 

225 Im Inventar von 1743 wird es hingegen unspezifischer beschrieben als „1 großes Stammstück 
in schmahlem vergold. Rahmen, den Herzog Friederich d.Ä. mit Dero Gemahlin und gesammter 
Fürstlicher Familie in Lebensgröße vorstellend, auch von J. Ovens, 5 ½ hoch, 8 ¼ br.“; im gleichen 
Raum im Gottorfer Schloss hingen jedoch drei Darstellungen von der Heirat zwischen 
König Karl X. Gustav und Prinzessin Hedwig Eleonora; vgl. Drees 1997, S. 249. Friedens-
verherrlichung sowie dynastische Bindungen zu einem ausgewiesenen Kriegsfürsten ergän-
zen sich somit in der Inszenierung des Gottorfer Herrscherhauses. 

226 Diese waren jedoch im Sinne territorialer Eroberungen sehr begrenzt, ging es dem Herzog-
tum zwischen Dänemark und Schweden doch vordringlich um den Erhalt der eigenen 
Souveränität. 

227 Heinz Spielmann / Jan Drees (Hrsg.), Gottorf im Glanz des Barock. Kunst und Kultur am 
Schleswiger Hof 1544–1713 3, Ausst.-Kat. Schleswig-Holsteinisches Landesmuseum auf 
Schloß Gottorf, Schleswig 1997, S. 29. 

228 Hänsel 2004, S. 180. 
229 Heinz Spielmann, Bildersammlungen auf Schloß Gottorf, in: Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz 

des Barock 3, 1997, S. 26–37, hier S. 29. Der Schwerpunkt der Sammlung lag auf niederlän-
dischen und flämischen Gemälden. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 208 

zwischen 1650 und 1664 entstand der berühmte Gottorfer Riesenglobus. Die 
Themen des Bildes und der kulturelle Anspruch lassen sich auch in der Pflege der 
Gottorfer Rüstkammer wiederfinden. Unter Friedrich III. wurde die Waffen-
kammer zu einer Sammlung von ihrem Gebrauch enthobenen Objekten, „die 
dazu beitragen sollten, Glanz auf das Fürstentum zu werfen sowie die Legitimität 
und das Erbrecht des Geschlechts zu dokumentieren“.230 Die Förderung von 
Kunst, Wissenschaft und Musik machten den Gottorfer Hof zu einem kulturel-
len Zentrum – die Kunstkammer, der als Neuwerk bezeichnete Garten um das 
Schloss mit Terrassen und exotischen Pflanzen und der Gottorfer Globus zeugen 
öffentlichkeitswirksam davon.231 Die Förderung von Wissenschaft und Kunst 
durch den Herzog führte zur Gründung der Kieler Universität und zum Aufbau 
einer Bibliothek und Kunstsammlung im Gottorfer Schloss.232 

Hingegen stellte der Souveränitätsanspruch den Herzog vor weit größere 
Schwierigkeiten. Erst 1658 im Kopenhagener Vergleich wurde die Souveränität 
Gottorfs in seinen schleswigschen Territorien und die Aufhebung der Lehnsbin-
dung an Dänemark anerkannt.233 Durch den Frieden von Lübeck 1629 war die 
Stellung Dänemarks im Mächteverhältnis der nordischen Staaten bereits so ge-
schwächt worden, dass Schweden unter Gustav II. Adolf die protestantische, anti-
kaiserliche Fraktion dominierte und zum wichtigen Partner für Gottorf wurde. Das 
Neutralitätsabkommen mit Schweden im dänisch-schwedischen Krieg 1644–1645 
wurde nach dem Dreißigjährigen Krieg durch weitere Annäherungen gesteigert und 
symbolisch in der Heirat zwischen Hedwig Eleonora und König Karl X. Gustav 
1654 besiegelt. 

Durch die Verbindung zu den Oraniern und den Ausweis Ovens als Rembrandt-
Adepten erhält das Gemälde zudem einen klaren kulturell qualitativen Anspruch, 
der in den Kontext einer möglichen schwedischen Verbindung und der gottorfi-
schen Positionierung zwischen Dänemark und Schweden eingebunden ist. Diese 

                                                                                          
230 Kay S. Nielsen, Die Rüstkammer der Gottorfer Herzöge, in: Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz 

des Barock 1, 1997, S. 101. 
231 „Indem man die höfische Kultur bewußt als Instrument der Repräsentation nutzte, konnte 

man Ebenbürtigkeit demonstrieren.“ (Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz des Barock 3, 1997, S. 62). 
 Über die Kunstliebe des Herzogs und seine Pflege der Kunstkammer und Bibliothek vgl. 

auch Adam Olearius, Kurtzer Begriff einer holsteinischen Chronic, Schleßwig 1674, Kap. XXII, 
S. 136. Die wissenschaftlich-naturkundliche Ausrichtung der Gottorfischen Kunstkammer 
vermittelt Olearius in der Vorrede und Einleitung zu seiner Beschreibung der Gottorfischen 
Kunst= und Raritäten=Kammer in Band V seiner Geschichte der Herzogtümer Schleswig-
Holsteins: „Diese Kammer ist mehr eine Natur= und Raritäten= als eine KunstKammer  
zu nennen/ weil natürliche/ und in unserm Lande ungewöhnliche Thiere/ Gewächse/ und 
andere Sachen/ so fast aus allen Orten der Welt zusammen bracht worden/ mehr als künst-
lich Arbeit darein befindlich.“ (S. I, zit. nach dem Digitalisat der SLUB Dresden, urn:nbn: 
de:bsz:14-db-id3468452115, 08.02.2016). 

232 Lademacher / Groenveld 1998, S. 226. 
233 Vgl. dazu und im Folgenden Jörg Rathjen, Friedrich III. Gottorf im Räderwerk der nord- 

europäischen Mächtepolitik, in: Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz des Barock 1, 1997, S. 29–34. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 209 

Ambition wird dem Herzog nachträglich von Adam Olearius bescheinigt durch 
den lobenden Passus über Friedrichs kulturelle Bestrebungen in der Holsteinischen 
Chronic 1663.234 Kunst und (nicht selten kriegerische) Politik werden bildlich in ein 
ausgewogenes Kräfteverhältnis gebracht, allegorische Distanzierung und zeitbezo-
gene Referenz durch die Figuren des Bildes miteinander vereint, um den Gottorfer 
Herzog als souveränen Fürsten im Krieg wie im Frieden zu inszenieren. 

Diese durch friedliche Wissenschaft und Kulturpflege gekennzeichnete Herr-
schaft wird in Ovens Gemälde mit einer dynastischen Komponente personifiziert. 
Das Herrscherpaar, Minerva und Hedwig Eleonora sowie die Gruppe von Mars 
und Abundantia bilden eine eigene elliptische Einheit im Bild.235 Sie ist zum einen 
geöffnet durch die beiden Stufen nach links zum dynastischen Nachfolger Fried-
richs III., wodurch ein zeitliches Element in die Darstellung aufgenommen ist. 
Zum anderen öffnet sie sich gen Himmel in der rechten oberen Bildhälfte, wo  
Putti mit Wappen und Kronen ebenfalls die Herrscherfamilie in ihrer dynastischen 
Beständigkeit unterstreichen. Beide Bildhälften werden durch eine unterschiedliche 
Lichtregie beleuchtet. Während die untere Zone von links ihr Licht erhält, wirft das 
himmlische Licht als eigene Lichtquelle seinen Schein kaum auf die untenstehen-
den Figuren. Durch die Wolkenformationen und den Lichtstrahl, der hinter Hed-
wig Eleonore zu Boden fällt, sind jedoch beide Sphären miteinander komposito-
risch verbunden. Die extrem perspektivisch verkürzte und nur angedeutete Archi-
tektur lässt lediglich das Baldachinmotiv und den Ansatz einer Arkadenreihe er-
kennen. 

Der Herrscher erscheint in Ovens’ Gemälde weniger vergöttlicht, seine Heroisie-
rung wird durch die ihn umgebenden Figuren geleistet. Das Licht, das auf ihn fällt, 
dient ‚nur‘ als Beleuchtung, es ist nicht der Herzog, der selbst strahlt. Aber er rep-
räsentiert den Grund und die Bedingungen für die Ausstrahlung von Kunst und 
Frieden. Somit bleibt die Lichtmetaphorik ein Sinnbild für das segensreiche Wir-
ken des Fürsten,236 das sich vermittelt (und nur so sichtbar) in Frieden und Kunst 
zeigt. 

                                                                                          
234 Der Passus über die Bibliothek und Kunstkammer abgedruckt bei Jan Drees, Die „Gottor-

fische Kunst-Kammer“. Anmerkungen zu ihrer Geschichte nach historischen Textzeugnis-
sen, in: Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz des Barock 2, 1997, S. 11–28, besonders S. 12–13. 

235 Da Hedwig Eleonora 1654 mit dem schwedischen König Karl X. Gustav verheiratet wurde, 
verstärkt ihre Position kompositorisch die dynastische Bindung. 1652 hatte Ovens bereits 
Porträts der Familienmitglieder des Herzogshauses gemalt, die als Vorstufe des Gemäldes 
gelten können. Anlässlich der Hochzeit Maria Elisabeths wurden 1649 und 1650 zwei Bal-
lette in Gottorf aufgeführt, die von Adam Olearius poetisch erläutert und mit Kupfersti-
chen publiziert wurden. Demnach wurde in ersterem „Glück und Vnglück/ Laster vnnd 
Tugend/ Krieg vnd Friede abgebildet […] was igliches für Früchte bringet/ vnd nach sich 
zeucht“; vgl. Jan Drees, Jürgen Ovens (1623–1678) als höfischer Maler. Beobachtungen zur 
Portrait- und Historienmalerei am Gottorfer Hof, in: Ausst.-Kat. Gottorf im Glanz des Barock 
1, 1997, S. 245–258, hier S. 248. 

236 Vgl. Julius Wilhelm Zincgref, Emblematum ethico-politicorum centuria Julii Guilielmi Zincgre-
fii / coelo Matth. Meriani, Frankfurt am Main 1619, Nr. 39, „omnibus exorior“. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-135 - am 13.01.2026, 06:50:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	5.1.  Apotheose: Der Herrscher als Held im Kreise der Götter
	5.2.  Die Wiener Hofbibliothek: Der Held im sakral-profanen Raum zwischen Herkules und Apoll
	5.3.  Krieg und Kunst – Dualität oder Abfolge?
	5.4.  Der Held im kaiserlichen Sonnenlicht
	5.5.  Apoll und Herkules – Differenzierter Einsatz von heroischen Referenzfiguren
	5.6.  Die Gute Regierung
	5.7.  Minerva
	5.7.1.  Minerva als Figur der Herrscherheroisierung
	5.7.2.  Minerva erzieht den Fürsten
	5.7.3.  Minerva besiegt Mars: Jürgen Ovens, Friedrich III. von Holstein-Gottorf


