Jutta Heinz

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke
Ansitze zu einer literarischen Phanomenologie

Zu Rainer Maria Rilkes und Peter Handkes besonderem Verhiltnis zu
Paul Cézanne ist bereits viel gesagt und geforscht worden.! Das Thema
ist Gber die vielfiltigen intermedialen Beziige von Kunst und Literatur
hinaus, die sich hier an besonders reichhaltigen und qualitidtvollen Ma-
terialien untersuchen lassen, jedoch von grundsitzlicherer Bedeutung:
Es geht nicht ausschliefllich um asthetische Rezeptionsphinomene, son-
dern im emphatischen Sinn um >Lehren¢, wie Handke seinen CGézanne-
Roman »Die Lehre der Sainte-Victoire« (1980) betitelt; sie werden von
dem verehrten Vorbild nicht nur vordoziert, sondern vorgelebt, und von
seinen Schiilern nicht nur auswendig gelernt, sondern in lebendige Pra-
xis tiberfithrt. Beide Autoren verstehen ihre Begegnung mit Cézanne als
eine Art Bekehrung, eine einschneidende Lebenswende. Bei Rilke heif3t
es in seinen »Briefen iiber Cézanne« (1906/07):

Daran, wieviel Cézanne mir jetzt zu tun gibt, merk ich, wie sehr ich anders
geworden bin. Ich bin auf dem Wege, ein Arbeiter zu werden, auf einem wei-
ten Wege vielleicht und wahrscheinlich erst bei dem ersten Meilenstein [...].
Ich war heute wieder bei seinen Bildern; es ist merkwiirdig, was fur eine Um-
gebung sie bilden. Ohne ein einzelnes zu betrachten, mitten zwischen den
beiden Silen stehend, fiithlt man thre Gegenwart sich zusammentun zu einer
kolossalen Wirklichkeit. Als ob diese Farben einem die Unentschlossenheit
abndhmen ein fiir allemal. Das gute Gewissen dieser Rots, dieser Blaus, thre
einfache Wahrhaftigkeit erzieht einen; und stellt man sich so bereit als mog-
lich unter sie, so ist es, als titen sie etwas fiir einen.?

Offensichtlich schildert Rilke hier nicht nur die Bewunderung eines
Kinstlers fiir einen anderen und auch nicht nur eine &sthetische Erfah-
rung. Der umfassendere Gesamteindruck der »kolossalen Wirklichkeit«

1 Vgl. zu dem gesamten Komplex die ausgezeichnete Studie von Martina Kurz, Bild-Ver-
dichtungen. Cézannes Realisation als poetisches Prinzip bei Rilke und Handke. Géttingen
2003; dort findet sich auch ein umfassender Forschungsbericht.

2 Rainer Maria Rilke, Briefe tiber Cézanne. In: Ders., Schriften. Hg. von Horst Nalewski.
Bd. 4. Frankfurt a.M. 1996, S. 594-636, hier S. 616.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 367

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann nur metaphorisch beschrieben werden: Die Farben der Gemalde
werden dabei zu menschlichen Eigenschaften und die Interaktion des
Betrachters mit dem Werk wird zu einer padagogischen Lektion.

Mit einer dhnlichen >Wendung« beginnt Peter Handkes »Lehre der
Sainte-Victoire«. Das erste Kapitel, »Der grofle Bogen«, hebt mit einer

Umkehrfigur an:

Nach Europa zurtickgekehrt, brauchte ich die tagliche Schrift und las vieles
neu.

Die Bewohner des abgelegenen Dorfes in Stifters Bergkristall sind schr stetig.
‘Wenn ein Stein aus einer Mauer fillt, wird derselbe wieder hineingesetzt, die
neuen Hiuser werden wie die alten gebaut, die schadhaften Dicher werden
mit gleichen Schindeln ausgebessert. Augenfillig und einleuchtend erscheint
solche Bestidndigkeit in dem Beispiel von den Tieren: »die Farbe bleibt bei
dem Hause«.

Einmal bin ich dann in den Farben zu Hause gewesen. Biische, Baume, Wol-
ken des Himmels, selbst der Asphalt der Strafle zeigten einen Schimmer, der
weder vom Licht jenes Tages noch von der Jahreszeit kam. Naturwelt und
Menschenwerk, eins durch das andere, bereiteten mir einen Beseligungsmo-
ment, [...] der Nunc stans genannt worden ist: Augenblick der Ewigkeit. - [...]
Ich war stehengeblieben auf einer Hiigelkuppe der Route Paul Céanne |...]2

Der »grofie Bogens, der hier gezeichnet wird, ist ein intertextueller und
intermedialer: Wiederum erlebt ein Erzihler-Ich eine gesteigerte Rea-
litatserfahrung auf der Folie von literarischen Texten und Werken der
Malerei, die sich diesmal sogar zu einer Epiphanie (Nunc stans) zuspitzt.
Dieser intensiven und ebenfalls nicht nur dsthetischen Erfahrung von
Zusammenhang versucht der Erzdhler in immer weiteren Bogen auf die
Spur zu kommen; in deren Zentrum steht Paul Cézanne.

Die >Lehre« Cézannes fiir Rilke und Handke umfasst damit gleichzeitig
und untrennbar voneinander eine Kunstauffassung, eine Lebenshaltung
und ein Weltbild; und sie weist auffillige Parallelen zur philosophischen
Phinomenologie auf, die wenig spiter entsteht. Im Folgenden werde
ich zunidchst ein Modell intermedialer Bezichungen vorstellen, das es
ermoglicht, die verschiedenen Ebenen von Rilkes und Handkes kom-
plexem Verhiltnis zu Cézanne moglichst differenziert zu beschreiben.

3 Peter Handke, Die Lehre der Sainte-Victoire. Frankfurt a.M. 1984, S. 9f. Auflerordent-
lich viele Parallelen zu Rilkes und Handkes Cézanne-Erlebnissen weist die Begegnung mit
van Gogh auf, die im vierten Brief von Hugo von Hofmannsthals fiktionalen »Briefen des
Zuriickgekehrten« geschildert wird.

368 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einem zweiten Teil werde ich sehr knapp Cézannes Kunsttheorie in
ithren Grundziigen vorstellen, bevor ich mich zuerst Rilkes »Briefen tiber
Cézanne« (III) und anschlieffend Handkes »Lehre der Sainte-Victoire«
(IV) zuwende und dort ithre Umsetzung an Textbeispielen untersuche.
Am Ende soll der Bogen mit einem sehr kurzen Blick auf die philosophi-
sche Phanomenologie (V) geschlossen werden.

I
Zur Theorie der Intermedialitit: Vier Wege

Gottfried Willems unterscheidet in seiner Studie »Kunst und Literatur
als Gegenstand einer Theorie der Wort-Bild-Beziechungen«* prinzipiell
drei Moglichkeiten, Wort und Bild miteinander in Verbindung zu brin-
gen. Zunichst gibt es Mischformen wie Embleme, Buchillustrationen
oder Filme, in denen Wort und Bild nebeneinander eingesetzt werden.
Zum Zweiten kénnen Literatur und Malerei Wechselbeziehungen entwe-
der in stofflicher oder in formaler Hinsicht eingehen: Literarische Stoffe
konnen als Bildquelle dienen; Bildwerke kénnen in literarischen Texten
beschrieben werden. Solche stofflichen und thematischen Wechselbe-
ziehungen gibt es zweifellos ebenso in Rilkes »Briefen iiber Cézannex,
die eine Reihe von Bildbeschreibungen enthalten, wie auch in Handkes
»Lehre der Sainte-Victoire«, die sich vom Titel her auf Leben und Wer-
ke Cézannes in vielen Details ausfihrlich bezieht. Aber auch formale
Ubernahmen spielen im Dreiecksverhiltnis Cézanne-Rilke-Handke eine
wichtige Rolle. Am wichtigsten fiir meine Fragestellung ist jedoch Wil-
lems’ dritte Variante, namlich die >inneren Beziehungen< von Wort und
Bild. Wie Willems hervorhebt, ist dieser Bereich zentral fiir das Interme-
dialititsthema; in einer transzendentalen Figur formuliert: Es geht um
die Bedingung der Méglichkeit der wechselseitigen Erhellung von Wort
und Bild schlechthin. Thre grundlegende Gemeinsamkeit ist zunéchst,
so Willems, dass sie sich auf Wirklichkeit als sinnlich wahrnehmbare
Erfahrung beziehen ~ also nicht auf metaphysische Uber- oder #stheti-
zistische Nebenwelten. Die oberflichliche Unterschiedlichkeit von Wort

4 Gottfried Willems, Kunst und Literatur als Gegenstand einer Theorie der Wort-Bild-
Bezichungen. Skizze der methodischen Grundlagen und Perspektiven. In: Text und Bild, Bild
und Text. Hg. von Wolfgang Harms. Stuttgart 1990, S. 414-429.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 369

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Bild grindet dabei in der Tiefe auf einen komplementéren Zusam-
menhang. Das Bild ndmlich kann nur aufgefasst und beschrieben wer-
den, wenn man es zur Sprache bringt; und das Wort allein bleibt leer,
wenn ithm keine Realitit entspricht. Es ist diese gleichzeitig logische wie
anthropologische Komplementaritit, die Wort-Bild-Kunstwerke sozusa-
gen in actu demonstrieren.

Ich will dieses Modell noch um eine vierte Kategorie ergdanzen: Auch
die Thematisierung spezifischer Produktionsbedingungen und Produk-
tionsweisen kann im Verhiltnis der Kiinste eine wichtige Rolle spielen;
genauso wie spiegelbildlich unterschiedliche Rezeptionsweisen in Be-
zichung treten kénnen. Es ist nicht nur das Werk, sondern auch die
Arbeitsweise des Malers Gézanne, die Rilkes Bewunderung hervorruft
und ihn zur Nachfolge bewegt. Und die Aufmerksamkeit des Schiilers
Handke fiir den Lehrer Gézanne wird nicht nur durch dessen maleri-
sche Darstellung von Wirklichkeit, sondern ebenso durch die ethischen
und emotionalen Wirkungen, die seine Malerei beim Betrachter hervor-
ruft, geweckt.

I
Zur Kunsttheorie von Paul Cézanne: »Alles steht in Beziehung«

Paul Cézanne, geboren 1839 in Aix-en-Provence und dort gestorben
1906, betonte haufig, dass er Maler und nicht Theoretiker sei. Trotz sei-
ner Formulierungsschwierigkeiten und der unsicheren Zuverlassigkeit
der Textzeugen ergibt sich aus der Uberlieferung seiner Briefe und No-
tizen von Gesprachspartnern ein relativ konsistentes Bild seiner Kunst-
auffassung.’ Das hiangt vor allem damit zusammen, dass Cézanne einen
sehr rationalen Schaffensbegriff vertritt: Kunst ist das Ergebnis von har-
ter, disziplinierter, bestindiger und konzentrierter Ubung, Reflexion und
Arbeit; die Bildentstehung ist ein logischer Prozess und fithrt zu quasi-

5 Die wesentlichen Quellen zu Cézannes Selbstverstindnis als Kiinstler sind seine »Briefe«
(hier zit. nach Paul Cézanne, Briefe. Aus dem Frz. tibersetzt und hg. von John Rewald. Ziirich
1979) sowie die »Gespriche mit Cézanne« (aus dem Franzésischen von Jiirg Bischoff, hg. von
Michael Doran. Ziirich 1982). Vgl. zu seiner Kunsttheorie auch: Kurt Badt, Die Kunst Cézan-
nes. Miinchen 1956, v.a. Kap. 4 (zum Begriff der realisation); Gottfried Boehm, Paul Cézanne:
Montagne Sainte-Victoire. Frankfurt a.M. 1988. Vor allem auf Boehm beziehe ich mich bei
der folgenden Rekonstruktion der wesentlichen Begriffe und Verfahren von Cézannes Kunst-
theorie.

370 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesetzlichen Ergebnissen. Die dabei entstehende »Lehre« ist nicht nur
eine kiinstlerische, sondern auch eine Lebenslektion in Sachen innerer
Harmonie und personlicher Identitét:

[D]er Maler soll sich ganz dem Studium der Natur widmen und versuchen,
Bilder hervorzubringen, die eine Lehre sein mogen. [...] Wenn man nicht
lassig malt, passen Sie auf, sondern ruhig und andauernd, so muf§ das zu
einem Zustand der klaren Einsicht fithren, der dazu beitragt, einem die feste
Richtung im Leben zu geben. Alles steht in Beziehung.®

Das Kunstwerk selbst versteht Cézanne, mit einem berithmt geworde-
nen Zitat, als »Harmonie, die parallel zur Natur verlauft«;” also weder
als naturalistische oder auch nur realistische Kopie noch als eine eigenge-
setzliche Kunstwelt. Damit sind zwei apriorische Vorannahmen gesetzt,
auf denen alles Weitere griindet: Die Natur in ihrer Fiille und Vielfalt ist
das Muster der Kunst; und die Kunst ist auf die Harmonie verschiedener
Verhiltnisse aus, die vor allem als Farbrelationen verstanden werden.®
Dabei schaltet Cézanne die subjektiven Komponenten des Schaffens-
vorgangs durchaus nicht aus. Vielmehr muss der Kiinstler sogar iiber
eine besonders ausgeprigte Empfindungskraft und ein individuelles
»Temperament«’ verfiigen; ohne emotionale Faszination und personli-
che Betroffenheit durch das Objekt entsteht keine grofie Kunst. Diese
Empfinglichkeit wird jedoch im Schaffensprozess selbst mehr und mehr
objektiviert. Zunichst muss der Maler dazu nach Cézanne eine beson-
dere Art des Sehens erlernen, bei der das Auge nicht mehr Dinge und
ihre Eigenschaften, sondern nur noch reine Farbeindriicke, »sensations

6 Cézanne, Gespriche (wie Anm. 5), S. 152.

7 »Die Kunst ist eine Harmonie, die parallel zur Natur verlduft; was soll man von den
Dummképfen halten, die behaupten, dafi der Kiinstler immer der Natur unterlegen ist?«
(Cézanne an Gasquet, 26. September 1897. In: Cézanne, Briefe [wie Anm. 5], S. 243).

8 »Schliefilich will ich Dir sagen, daf{ ich als Maler vor der Natur hellsichtiger werde, doch
daf} bei mir die Realisierung meiner Empfindungen immer sehr miihselig ist. Ich kann nicht
die Intensitét erreichen, die sich vor meinen Sinnen entwickelt, ich besitze nicht jenen wun-
dervollen Farbenreichtum, der die Natur belebt. Hier, am Ufer des Flusses, vervielfachen sich
die Motive; dasselbe Sujet, unter einem anderen Blickwinkel gesehen, bietet ein Studienobjekt
von dufierstem Interesse und von solcher Mannigfaltigkeit, dafl ich glaube, ich kénnte mich
withrend einiger Monate beschiftigen, ohne den Platz zu wechseln, indem ich mich bald mehr
nach rechts, bald mehr nach links wende« (Cézanne an seinen Sohn, 8. September 1906. In:
ebd., S. 304f.).

9 »Nur die urspriingliche Kraft, id est das Temperament, kann einen an das zu erreichende
Ziel bringen« (Cézanne an Charles Camoin, 22. Februar 1903. In: ebd., S. 275).

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 371

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

colorantes«'® wahrnimmt, ohne dass sie das Gehirn als Gegenstande in-
terpretiert. Max Imdahl hat fir diese beiden Wahrnehmungsweisen die
pragnante Formel vom Unterschied zwischen einem (sozusagen reinen)
»sehenden< und einem (bestimmte Dinge identifizierenden) >wiederer-
kennenden« Sehen geprégt;'! mit der philosophischen Phinomenologie
kénnte man auch von (optischer) epocké sprechen, also von der tempo-
raren Urteilsenthaltung, bei der alles Vorwissen tiber den betrachteten
Gegenstand gezielt ausgeblendet wird, um zunichst rein deskriptiv vor-
zugehen. Dabet ist die Farbe gegentiber den Formen fiir Gézanne abso-
lut primér: Nur ihre physiologische Wahrnehmung als physikalisches
Faktum vermittelt zwischen der Lebendigkeit der Natur und derjenigen
des Menschen. Die solcherart erfassten Farbdaten werden nun im Pro-
zess der realisation in einen Bildzusammenhang umgesetzt; an die Stelle
der Farbdaten treten die Farbflecken, die sogenannten taches.'* Diese wer-
den nach dem Gesetz der »Modulation«'? — im Unterschied zur akademi-
schen Modellierung durch Linien und Schwarz-Weifi-Kontraste — ausei-
nanderentwickelt; dabei entstehen im Prozess des Malens selbst erst die
Einzelformen der Gegenstinde."

[}
Rilkes »Briefe iber Cézanne«: »Es ist, als wii3te jede Stelle von allen«

An Rilkes in den »Briefen tiber Gézanne« enthaltener Bildbeschreibung
eines Portrits von »Madame Cézanne im roten Fauteuil« (1877) kon-
nen die Arbeitsweise Cézannes sowie ithre Wirkung auf den Betrachter
anschaulich demonstriert werden. Die Beschreibung beginnt mit einer
Wendung, die an eine alte Tradition der Wort-Bild-Formen, ndmlich die
ars memorativa, ankniipft: Rilke will sich das Portriat in der Erinnerung

10° Vel. beispielsweise Cézannes Brief an Bernard, 25. Juli 1904. In: ebd., S. 285.

1 Vel. Max Imdahl, Giotto. Miinchen 1996, S. 26f.

12 »Die systematische Uberforderung des Sehens, die Cézanne mit dem jeweiligen Fleck
verbindet, lesen wir als eine Qualitat der Natur: als ihre Fille, die Fahigkeit, sich zu erneuern,
als ihr Potential« (Boehm, Montagne Sainte-Victoire [wie Anm. 5], S. 104).

13 »Die Natur lesen heif3t sie durch den Schleier der Interpretation mittels farbiger Flecken
sechen, die nach einem Harmoniegesetz aufeinander folgen. Diese grofien Mischfarben lassen
sich durch die Modulation analysieren. Malen heifit seine farblichen Empfindungen aufzu-
zeichnen« (Gézanne, Gespriche [wie Anm. 5], S. 54).

14 Der gleiche Vorgang liuft dann sozusagen riickwirts wieder ab bei der Rezeption durch
den Betrachter, der aus den Farbflecken die Gegenstinde rekonstituiert.

372 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vergegenwartigen, um es seiner Frau Clara zu beschreiben, und bezeich-
net es dabei als einen »groflen Farbenzusammenhange«,'” der eigentlich
so wenig memorierbar sei wie eine grofie Zahl: »Und doch hab ich sie
mir eingepragt, Ziffer fiir Ziffer«.'® Das Verfahren funktioniert deshalb,
weil im »grofien Farbenzusammenhang« des Gemaildes alle Elemente
nach einem logischen und nachvollziehbaren Gesetz voneinander ableit-
bar sind: »Es ist, als wiifste jede Stelle von allen«.” Und trotzdem wirkt das
Bild nicht wie eine leblose mathematische Formel, sondern ist als leben-
diger Eindruck ein fiir alle Mal in das unbewusste Erfahrungsreservoir
des Betrachters eingegangen: »[M]ein Blut beschreibt sie in mir«.'®

Die eigentliche Bildbeschreibung selbst hebt zunéchst ganz konventi-
onell mit der Aufzihlung der Bildgegenstande an: eine Wand im Hin-
tergrund, griin mit kobaltblauem Muster (das Muster zeichnet Rilke im
Brief auf); davor ein roter Sessel, »der eine Personlichkeit ist«. Dieser
setzt sich mit seiner Farbumgebung in Beziehung, indem sein Rot die
blaulichen Griinténe des Hintergrunds als Komplementérfarben in ei-
ner Figur des lauten »Widerspruchs« hervorruft. Die Frau, die auf den
Sessel »gesetzt« »ist«,'* scheint demgegentiber fast unpersénlich — wih-
rend die Farben wie Individuen agieren, wird tber sie verfugt — und
wird allein durch die Farbigkeit ihrer Kleidung beschrieben. In ihrem
Gesicht konzentrieren sich deren Farben - das griine Gelb und das gelbe
Griin des Kleides, das Blaugrau der Jacke, die blaue Seidenschleife —
und modulieren dabei das Gesicht in seinen Formen heraus. Indem die
Farben miteinander kommunizieren, werden sie teilweise veriandert —
schwichere Lokalfarben spiegeln die stirkeren —, teilweise aber auch in
ihrer Eigenart bestdrkt. Das formuliert Rilke in einem zundchst befremd-
lich wirkenden Vergleich:

Wie im Mund eines Hundes bei Anndherung verschiedener Dinge verschie-
dene Safte sich bilden und bereit halten: zustimmende, die nur umsetzen,
und korrigierende, die unschidlich machen wollen: so entstehen im Innern
jeder Farbe Steigerungen oder Verdiinnungen, mit deren Hilfe sie das Be-
rithrtwerden durch eine andere iibersteht.?’

15 Rilke, Briefe tiber Cézanne (wie Anm. 2), S. 629.
16 Ebd., S. 630.

17 Ebd.

18 Ebd.

19 Ebd.

20 Ebd., S. 631.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 373

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Formulierung von den physiologischen »Séften« erinnert an das
»Blut« als Trdger des unbewussten Bildwissens: Offensichtlich ist die
Reaktion des Betrachters zunéchst eine simultane, quasibiologische, die
dann in einem Versprachlichungsprozess nach und nach eingeholt wird.
Dessen zeitliche Struktur bewirkt schliefllich, dass die Dynamik des Be-
trachtens das traditionell koexistierende Bildkunstwerk zu einem konse-
kutiven umformt — und damit Lessings Intermedialititstheorie in dessen
»Laokoon«Schrift widerlegt, indem an die Stelle des schroffen Gegen-
satzes von Wort und Bild eine komplementare Figur des Umschlags von
Neben- und Nacheinander tritt: »In diesem Hin und Wider von gegen-
seitigem vielartigen Einfluf} schwingt das Bildinnere, steigt und fallt in
sich selbst zurtick und hat nicht eine stehende Stelle.«*! Durch Cézannes
Ubersetzung der Wahrnehmungskomponenten in »malerische Aquiva-
lente« ist im Bild schliefllich ein »endgultiges Bild-Dasein« neben der
»burgerlichen Realitit«*” entstanden - eine Kunstwirklichkeit parallel
zur Naturwirklichkeit. Und erst diese, erfahrbare und beschreibbare so-
wie durch die Zeit unzerstérbare Wirklichkeit erméglicht es, dass Rilke
das Bild »im Blut« hat: memoriert als einmalige, lebendige und im eige-
nen Nachschopfungsvorgang hergestellte Gleichgewichtserfahrung.

Mit dieser durchaus personlichen Bildbeschreibung im Hinterkopf
wenden wir uns Rilkes »Briefen tiber Cézanne« insgesamt zu. Es handelt
sich um 16 Briefe an seine Frau Clara, die er zwischen dem 3. Juni 1907
und dem 4. November 1907 geschrieben hat und die um seine Besuche
in der Pariser Herbstausstellung, die ein Jahr nach Cézannes Tod eine
Retrospektive mit 56 Werken prisentierte, kreisen.”® Die Forschung hat
bisher vor allem &sthetische Parallelen zwischen Gézannes Werk und
Rilkes Umsetzung seiner Erkenntnisse, sowohl in den »Briefen« selbst
als auch in den etwa zeitgleich entstehenden »Neuen Gedichten« und
seinem Roman »Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« (1910),
nachgezeichnet - also die Ebene der formalen Wechselwirkungen nach
dem oben dargestellten Modell untersucht.** Die dabei festgestellten

21 Ebd.

22 Ebd.

23 Auch der vierte Brief in den »Briefen des Zurtickgekehrten« Hofmannsthals beginnt als
Ausstellungsbericht (vgl. GW E, S. 564).

24 Vgl. die grundlegende Studie von Herman Meyer, Rilkes Cézanne-Erlebnis. In: Zarte
Empirie. Studien zur Literaturgeschichte. Stuttgart 1963, S. 244-286; ausfithrlicher: Ralph
Kéhnen, Sehen als Textkultur. Intermediale Beziehungen zwischen Rilke und Gézanne. Bie-

374 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beztige referiere ich kurz, um anschliefend auf die dritte Ebene, die
inneren Wort-Bild-Beziehungen, sowie die vierte Ebene, die Auffassung
Gézannes als Lebenslehrer, umfassender einzugehen.

Fiir die Uberlegungen zur formalen Wechselwirkung ist das Aquiva-
lenz-Verhiltnis zwischen Farbe — als primires Kunstmittel der Malerei -
und Sprache bzw. Worten - als Baumaterial der Dichtung - konstitutiv:
Wie das Malen ganz unter den Farben vorgeht, geht das Dichten unter
den Worten vor. Das Sprachkunstwerk stellt dieser Analogie zufolge also
eine Parallelwirklichkeit allein aus der von aller Erkenntnis und Deutung
unbelasteten Sprache her. Der Ausgangspunkt ist auch hier eine epoc/é,
ein Moment der gezielten Urteilsenthaltung: Rilke bezeichnet diesen als
unvoreingenommenes, ganz nach aullen gekehrtes >Schauens, das zur
spontanen Einsicht in das Wesen des Gegenstands fiithren kann. Diese
wird nun mittels des >sachlichen Sagens«< formuliert: einer der realisation
vergleichbaren Sprachhandlung, die die ebenfalls urspriinglich subjek-
tive Erfahrung durch den Riickgang auf die Gegenstinde (das >Ding)
und die Konzentration auf das Sprachmaterial in moglichst reiner Form
objektiviert.” Im Sprachkunstwerk treten die Worte damit in vor allem
lautlich und rhythmisch vermittelte Bezichungen untereinander - wie
die Farbflecke, die faches, auf Cézannes Bildern. Dabei verstirkt Rilke
noch die Wahllosigkeit der Gegenstinde: Gerade darin, dass sich der
Dichter auch der kleinsten, unscheinbarsten oder gar hdsslichen Dinge
annimmt, beweist sich die von tradierten stofflichen oder thematischen
Werten unabhéngige Formkraft seiner Kunst.

Die Analyse einer Beschreibungspassage aus den »Briefen tiber Cézan-
ne« soll das technisch und theoretisch Dargestellte veranschaulichen.

lefeld 1995. Kéhnen versteht den intermedialen Zusammenhang als Beispiel einer konstruk-
tivistischen Asthetik: »Die allmihliche Verfertgung der Bildgegenstinde beim Malen, der
Wortbedeutungen beim Schreiben und im letzten Schritt die Vision des Zusammenhaltens
von Wirklichkeit kennzeichnen wiederum eine konstruktivistische Asthetik, die nicht die fer-
tigen Inhalte und Gegenstinde dem Kunstwerk vorausliegen sicht, sondern sie vielmehr als
erst darin entstchende begreift. Sehendes Sehen wird hier, in kleinsten Schritten metonymi-
scher Verschiebung, zu sprechender Sprache, die die gewufite, gekannte Welt von Bedeutun-
gen erweitert« (ebd., S. 138).

25 Vgl. zu Rilkes Poetik der mittleren Werkphase, in der die Termini des »Schauens< und des
»sachlichen Sagens« zentral sind, die immer noch lesenswerten Arbeiten von Brigitte L. Bradley,
R.M. Rilkes »Neue Gedichte«: Thr zyklisches Gefiige. Bern/Miinchen 1967; sowie Dies., Rai-
ner Maria Rilkes »Der Neuen Gedichte anderer Teil.« Entwicklungsstufen seiner Pariser Lyrik.
Bern/Minchen 1976.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 375

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am 17. Oktober schildert Rilke seiner Frau Clara den ersten schonen
Morgen in Paris nach endlosen Regentagen in einer Art Prosagedicht:

Aber der Morgen hell. Ein breiter Ostwind, der mit entwickelter Fronte her-
einkommt iiber die Stadt, da er sie so gerdumig findet. Gegeniiber, west-
lich, angeweht, hinausgedrangt, Archipels von Wolken, Inselgruppen, grau
wie die Halsfedern und die Brust von Wasservégeln in einem Ozean kalten
Kaumblaus von zu entfernter Seligkeit. Und unter dem allem hin, niedrig,
immer noch die Place de la Concorde und die Baume der Champs-Elysées,
schattig, von zu Griin vereinfachtem Schwarz, unter den Westwolken. [...]
Und plétzlich, kommt man in die Nihe des Obelisken [...], so fliefit in kaum
merklichem Gefille die wunderbare Avenue auf einen zu, rasch und reich
und wie ein Strom, der vor Zeiten mit seiner eigenen Gewaltsamkeit das
Tor gebrochen hat in die Felsenwinde des Arc de Triomphe dort hinten am
Etoile. Und das alles liegt da mit der Generositit einer geborenen Landschaft
und wirft Raum aus. Und von den Dédchern, da und da, halten sich die Flag-
gen immer hoher hinauf in die hohe Luft, strecken sich, schlagen als flgen
sie ab: da und da.2¢

Die Pariser Stadtkulisse wird dem Leser hier als dynamisiertes Land-
schaftsbild prasentiert. Diese Ubersetzung von Kultur in Natur - von
Straflen in Stréme, von Fahnen in Vogel — schafft die Voraussetzung
daftir, dass die dargestellten Elemente vor einem einheitlichen Hinter-
grund aufgefasst werden kénnen; dhnlich wie die Tapete als Struktur-
hintergrund dafiir sorgt, dass der Sessel und Madame Cézanne sich als
gleichwertige Personlichkeiten entfalten kénnen. Gleichzeitig wird die
Natur mit ethischen Werten wie Generositit und Seligkeit in Verbin-
dung gebracht. Die gesamte Textpassage wird im deiktischen Sprech-
duktus der klassischen Beschreibungsliteratur vorgetragen: Der Betrach-
ter weist nach »gegentiber«, »dort hinten«, »da und da«. Wie ein Bildtitel
steht am Anfang zunichst ein lakonischer Satzfetzen: »Aber der Morgen
hell«. Anschlieend wird die Bewegung des Ostwindes am Himmel in
beinahe atemlosen Aufzihlungen (»[g]egentiber, westlich, angeweht, hi-
nausgedringt«) beschworen; daran schliefit sich eine im Satzrhythmus
etwas beruhigte Beschreibung der Straflen unterhalb des Himmels an.
Das darauffolgende »plétzlich« markiert einen harten Einschnitt: Die
Darstellung der Champs-Elysées als Strom wird in einem beinahe dak-
tylisch flielenden Satz vorgetragen. Nach einem kurzen zusammenfas-

26 Rilke, Briefe tiber Cézanne (wie Anm. 2), S. 620f.

376 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senden Einschub geht der Blick zum Schluss wieder in die Hohe und der
Satzrhythmus simuliert nun das stakkatoartige Gerdusch der flatternden
Fahnen: »da und da«; und noch einmal wiederholt: »da und da«.

Rilke verwendet also eine Art rhythmischer Satzmalerei, die den
cézanneschen Schattenbahnen vergleichbar ist, die die Wahrnehmungs-
verldufe in seinen Bildern vorgeben.”” Dazu kommt die Wortmalerei im
traditionellen Sinn, die hiufig auch von direkten Farbwirkungen aus-
geht — das »Kaumblau« ist eines der vielen Blaus, die Rilke bei Cézanne
in einer Art Geschichte des Blaus unterscheidet; das »zu Grin verein-
fachte Schwarz« entspricht Cézannes Behandlung der Lokalfarben.?®
Der Wind wird nicht nur durch den parataktischen Satzbau veranschau-
licht, der sozusagen die einzelnen Windst6fle simuliert, sondern auch
durch die prononcierten W-Laute des »westlich« und »angeweht«. Die
H-Alliterationen des »hoher hinauf in die hohe Luft« binden gleichzeitig
den Schluss lautlich wieder an den Anfang zuriick und schlieflen den
Kreis des Betrachtens: »Aber der Morgen hell«.

Das Stadtbild beruht damit zunéchst auf einer genauen Detailwahr-
nehmung, die dann in einer fortschreitenden Durchformung des Sprach-
materials srealisiert« wird; es liegt also eine formale Ubernahme von
Bildtechniken vor, die der zweiten Ebene des Intermedialititsmodells
entspricht. Rilke ging es jedoch in den »Briefen iiber Cézanne« um mehr
als um Fragen kiinstlerischer Technik; es ging ihm um Einsicht in das
Wesen von Kunstwerken und kiinstlerischer Schopfungsvorginge — also
um das, was ich anfangs mit Gottfried Willems als innere Wort-Bild-Be-
zichungen bezeichnet habe. In der Auseinandersetzung mit dem Leben
und Werk Cézannes ringt sich Rilke zu einem rationalen Schaffensbegriff
durch (womit die vierte Ebene des Intermedialititsmodells erreicht ist);
und diesen Erkenntnisprozess zeichnen die gesamten »Briefe« in einem
groflen Spannungsbogen nach.

Rilke reflektiert zu Beginn seinen momentanen Standort; er hat das
unbestimmte Geftihl, in seiner Kunst kiindige sich etwas Neues an; er
findet in Cézanne »Bestitigung und Bezug«.* Erste, sozusagen propi-

27 Vgl. zu den >Schattenbahnen«: Badt, Kunst Cézannes (wie Anm. 5), S. 62.

28 Die besondere Bedeutung der Farben wird auch im vierten Brief bei Hofmannsthal her-
vorgehoben: »So soll ich Dir von den Farben reden? [...] Aber was sind Farben, wofern nicht
das innerste Leben der Gegenstinde in ihnen hervorbricht« (»Die Briefe des Zuriickgekehr-
ten«, GW E; S. 565).

29 Rilke, Briefe iber Cézanne (wie Anm. 2), S. 623.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 377

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutische, Hinweise erhidlt er durch die Beschiftigung mit Werken van
Goghs, die thm seine Pariser Freundin, die Malerin Mathilde Vollmoel-
ler, zeigt. Der grofle Mittelteil der »Briefe« enthdlt dann die eigentliche
Auseinandersetzung mit der Gézanne-Ausstellung. Rilke beschéftigt sich
zunéchst mit der Person des Kiinstlers; dann tiberpriift er seinen ersten
Eindruck an einem Vergleich mit alten Meistern im Louvre®® sowie mit
zahlreichen anderen Bild- und Wortkiinstlern (beispielsweise Baudelaire
und Flaubert). Und schlieflich wird Mathilde Vollmoeller als >neutrale
Beobachterin« hinzugezogen, um die eigenen, einigermafien enthusias-
tischen Vermutungen an einem Eindruck, »den ich fiir ruhig und nicht
literarisch abgelenkt halte«?! abzugleichen. Schliefilich schildert ein kur-
zer Schlussteil nach Ausstellungsende eine Reise in Rilkes Geburtsstadt
Prag; dort jedoch scheitern die Versuche, die mit allzu viel Ressenti-
ments beladenen Kindheitserlebnisse >sachlich< zu sagen.

Die stérker reflexiven und historisch-dsthetisch argumentierenden Pas-
sagen der »Briefe« werden dabei konturiert bzw. im cézanneschen Sinne
moduliert durch mehrere Beschreibungen wie die oben analysierte Pas-
sage »Aber der Morgen hell«. Dabei entsteht ein eigener Erzdhlrhythmus
aus ganz alltiglichen Wahrnehmungen: Regentage wechseln mit hellen,
windigen Tagen; Alltagsroutinen werden durch sonntégliche Exerzitien
unterbrochen; verschiedene Wege durch die Stadt werden wiederholt.
Der Text gerat dadurch in eine Dynamik, die an die »Schwingungenc
zwischen den Stellen in den Bildnissen Cézannes erinnert. Erkenntnisse
werden dabei nicht als abstraktes und fertig vorgeformtes Wissen pra-
sentiert, sondern als Angebot zu lebendigem Miterleben und Mitschaf-
fen fiir den Leser, der nicht einfach in eine intermediale Debatte eintritt,
sondern die Geburt einer neuen Kunstauffassung in all thren Wehen
und Wonnen miterleben kann.

Strukturiert wird diese Erzdhlbewegung durch Leitmotive, die wie die
Apfel bei Cézanne in immer neuen Varianten wiederkehren. Dazu ge-

30 Interessanterweise hatte auch Cézanne selbst das empfohlen; in einem Brief an Charles
Camoin vom 13. September 1903 hatte er geschrieben: »Couture sagte zu seinen Schiilern:
»Pllegt guten Umgangk, das heifit: >Geht in den Louvrek Doch nachdem man die groflen Meister,
die dort ruhen, gesechen hat, muff man sich beeilen, wieder herauszukommen und in sich
selbst, im Kontakt mit der Natur, die Instinkte und die kinstlerischen Empfindungsmég-
lichkeiten, die in einem stecken, zu verlebendigen trachten« (Cézanne, Briefe [wie Anm. 5],
S. 277).

31 Rilke, Briefe tiber Cézanne (Anm. 2), S. 614.

378 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hoért der bereits bei der Bildbeschreibung zitierte Hund: Wie alte, an-
spruchslose Hunde blicken auch Cézanne* und van Gogh® auf ihren
Selbstportrits; und ein Hund sitzt mit im Schaufenster einer abendlich
erleuchteten Buchhandlung,** das Rilke mit einer Anspielung auf das
christliche Abendmahl als Inbegriff eines sorgenfreien und gleichzeitig
bescheiden-demiitigen Lebens im Frieden mit den Dingen erscheint. Der
Hund, als Tier »das Wirklichste von allem«,* ist wie der beharrlich ar-
beitende Kiinstler und das durch sein Schaffen verwirklichte >Kunstding:
ein Identititsideal, das in extremem Kontrast zum durch Zerstreuung,
Unfertigkeit und mangelnde Gegenwirtigkeit gezeichneten Alltagsleben
steht. Erreicht werden kann eine solch fraglose Identitit vom Menschen
nur durch Arbeit — nicht aus leerem Pflichtgefiihl oder driickender Not-
wendigkeit heraus, sondern »aus Einsicht, aus Lust«.?® Derjenige - so
Rilke -, der wie Cézanne von frith auf sein Leben durch beharrliche
Tatigkeit geformt hitte, ware schliellich der »Hund dieser Arbeit«.”
Dabei gewinnt das Kiinstlertum einen metaphysischen Aspekt, der
in unverkennbar religiés gepréigter Terminologie den Text durchzieht:
Dazu gehoren nicht nur die »Wendung«*® als Bekehrungserlebnis oder
das »Abendmahl« als gesteigerter Lebensvollzug, sondern auch die wie-
derholten Forderungen nach Armut fiir den Kunstler. Armut ist dabei ein
zutiefst spiritueller Wert. Gemeint ist das absichtliche Absehen von aller
Ablenkung und geistiger Zerstreuung zugunsten einer Konzentration auf
das Einfache, Unmittelbare, Unpritentiése: »Ein Armer mufl man sein
bis ins zehnte Glied. [...] man muf} [...] die Wurzeln fuhlen und die Exde
selbst. Man muf} jeden Augenblick die Hand auf die Erde legen kénnen
wie der erste Mensch.«* Aus dieser spirituellen Armut resultiert dann die
demiitige Hingabe an die Gegenstinde der Kunst. Indem der Kiinstler
an diesen Gegenstinden das Wunder der »Dingwerdung«*’ — Rilkes be-
zeichnende Ubersetzung der cézanneschen realisation — vollzieht, erreicht

32 Vgl. ebd., S. 633.
33 Vgl. ebd., S. 602.
34 Vagl. ebd., S. 604.
35 Ebd., S. 619.
3 Ebd., S. 603.
37 Ebd., S. 611.
38 Ebd., S. 622.
39 Ebd., S. 627
40 Fbd., S. 608.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 379

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er »Heiligkeit« und »neue Seligkeit«.*! Diese ist jedoch nicht mehr in der
Transzendenz angesiedelt, sondern im Sein selbst. Der Kiinstler ist der-
jenige, der die auf die Abwege ziellosen Werdens gebrachte Menschheit
zum einfachen Sein zurtickbringen kann, indem er, in einzelnen Akten
der >Dingwerdungs, Vergingliches in der unverginglichen Parallelwelt
der Kunst konserviert: als Wahrnehmungs- und Erlebnispotenzial fiir
kommende Generationen, denen die Apfel ausgegangen sind, fiir die
Sessel keine Personlichkeit mehr haben und die einen hellen Morgen
nur noch virtuell >erleben< kénnen (oder eben auch nicht).

v
Peter Handkes »Lehre der Sainte-Victoire«:
»Und es war das alles im Einklang«

Die neun Kapitel von Peter Handkes »Lehre der Sainte-Victoire«** illus-
trieren einen umfassenden Einsichtsprozess, der erstaunliche Parallelen
zu demjenigen Rilkes aufweist. So versucht Handke noch verstarkt, sei-
ne von Gézanne gewonnenen Lehren an anderen Bild- oder Wortkiinst-
lern abzugleichen — was die enorm stark ausgeprigte Intertextualitit des
Werks insgesamt erklart; und auch er zieht in einem entscheidenden
Stadium des Lernprozesses eine unbeteiligte Freundin hinzu. Handke
orientiert sich dabei beinahe ausschlieflich am wesentlich abstrakteren
Spatwerk des Malers. Technische Aspekte, wie die vielfachen formalen
Wechselbeziehungen zwischen Malerei und Dichtung bei Rilke, spielen
kaum noch eine Rolle. Hingegen werden die Reflexionen tiber die in-
neren Wort-Bild-Beziehungen verstarkt — was wiederum zum extrem
selbstreflexiven Charakter des Textes beitrdgt. Dort hingegen, wo es
Rilke vor allem auf die Produktionsweise und das Arbeitsethos Cézan-
nes ankommit, stellt Handke exemplarische Rezeptionsvorgdnge in den
Vordergrund. Das zentrale Vergleichsapriori ist die Denk- und Anschau-

41 Ebd., S. 624.

42 Vgl. zur Forschung: Manfred Durzak, Peter Handke und die deutsche Gegenwartsli-
teratur. Narzif§ auf Abwegen. Stuttgart 1982, v.a. Kap. IX; Ingeborg Hoesterey, Verschlun-
gene Schriftzeiten: Intertextualitit von Literatur und Kunst in der Moderne/Postmoderne.
Frankfurt a.M. 1988; Ralph Kéhnen, Zwischen Zeichenspiel und Wahrheit: Peter Handkes
Gézanne-Rezeption. In: Intermedialitit: Vom Bild zum Text. Hg. von Thomas Eicher. Biele-
feld 1994, S. 185-220; Waltraud Wiethélter, Auge in Auge mit Cézanne. Handkes »Lehre der
Sainte-Victoire«. In: GRM 71/1990, S. 422-444.

380 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ungsform des >Zusammenhangs<, den Handke in Cézannes spaten Wer-
ken beispielhaft dicht gestaltet sicht. »Zusammenhang« ist dabei auch fur
Handke nicht nur eine &dsthetische Kategorie, sondern ebenso lebens-
weltliches Bediirfnis wie soziales Wunschbild. Und die Rezeptionsfigur,
die diesem Zusammenhang entspricht, ist die Epiphanie: Die Bildbe-
trachtung wird nicht mehr, wie bei Rilke, als exemplarischer Nachschop-
fungsprozess vorgefiithrt, sondern als exemplarisches, sich von seinem
Ursprung verselbststindigendes Einheitserlebnis erfahren.

Dies ist der Grund, weshalb Epiphanie-Figuren den Text auf all seinen
Ebenen und in verschiedenen Varianten durchziehen. Im Kapitel »Das
Bild der Bilder« beschreibt der Erzdhler eine Art Fortsetzungsepiphanie,
die ihn angesichts eines Gemildes von Cézanne mit dem Titel »Roches
pres de grottes au-dessus de Chateau-Noir« (dargestellt ist eine Natursze-
ne mit Felsblocken und Kiefern) iiberkam. Spontan evozierte es damals
beim Erzéhler das »Gefiihl >Néhe«.** Als er Jahre spiter versucht, sich die-
ses Gefiihl zu vergegenwirtigen, kommt ithm eine Filmszene in den Sinn:
»Henry Fonda, wie er in John Fords Die Friichte des Zorns mit der eigenen
Mutter tanzt«.** Diese Vorstellung erginzt die urspriingliche »Nahe« durch
die Assoziation von »Gefahr, Tanz, Zusammenhalt, Herzlichkeit«.*> Das
wiederum erinnert ihn daran, dass Cézanne einmal, um sein Verstindnis
von Motiv zu erkldren, einfach die gespreizten Finger beider Hénde ver-
schriankte; ein gestisch produziertes optisches Muster, das der Erzihler
nun mit »verschlungenen Schriftzeichen« assoziiert und mit Cézannes De-
finition der Kunst als Harmonie parallel zur Natur in eins denkt:

Und dann verstand ich, durch die Praxis der Leinwand: die Dinge, die Kie-
fern und die Felsen, hatten sich in jenem historischen Moment auf der reinen
Fliche — nicht mehr riickgingig zu machendes Ende der Raumillusion -,
aber in ihren dem Ort und der Stelle [...] verpflichteten Farben und For-
men!, zu einer zusammenhéingenden, in der Menschheitsgeschichte einmali-
gen Bilderschrift verschrénkt. [...] Hierher geh6rt nun jene einzelne Zimmer-
pflanze, die ich einmal durch ein Fenster vor der Landschaft als chinesisches
Schriftzeichen erblickte: Cézannes Felsen und Biaume waren mehr als solche
Schriftzeichen; mehr als reine Formen ohne Erdenspur - sie waren zusitz-
lich, von dem dramatischen Strich [...] der Malerhand, ineinandergefiigt zu
Beschworungen — und erscheinen mir [...] jetzt verbunden mit den frithesten

43 Handke, Lehre (wie Anm. 3), S. 60.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 61.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 381

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlenzeichnungen. — Es waren die Dinge; es waren die Bilder; es war die
Schriff; es war der Strich — und es war das alles im Einklang.*6

Was genau ist nun an diesem assoziativen Gefiige verschiedener Epi-
phanien, verbunden durch dsthetische Reflexion, »Weltgeschehen«?*” Es
empfiehlt sich, wie meistens bei Handke, den Begriff wortlicher zu neh-
men, als er in der Alltagssprache gebraucht wird: »Weltgeschehen« wire
dann ein Ereignis, das in seiner Erfahrungsdimension die Welt umfasst
und nicht einzelne Gegenstiande oder Sachverhalte; es wire, sozusagen,
die Epiphanie der Epiphanien, die die Lesbarkeit der gesamten Welt
und deren inneren Zusammenhang in einem exemplarischen Akt un-
ter Beweis stellen wiirde. Das »Bild der Bilder« zeigt fir den Betrachter
zunichst das Ineinanderfallen von Raum und Nicht-Raum; es ist »reine
Flache« (als Farbentafel) und doch gebunden an seinen konkreten drei-
dimensionalen Entstehungsort, der diese Farberfahrung evozierte. Es
zeigt aber auch das Ineinanderfallen von Zeit und Nicht-Zeit: In seiner
Entstehung zwar konkret auf das Jahr 1904 und eine unwiederholba-
re Situation datierbar, bewirkt es in der Gegenwart das »Erlebnis des
Sprungs, mit dem zwei Augenpaare, in der Zeit auseinander, auf einer
Bildfliche zusammenkamen«.** Und schliefilich zeigt das Bild ein exem-
plarisches Ineinanderfallen von Bild und Schrift; dabei ist das physische
Aquivalent des komplexen Bildzusammenhangs der Tanz mit seinen
Bewegungsmustern, das der Schrift der Beschworungsgestus des Maler-
strichs. Bedeutung iiber ein intermediales Kuriosum hinaus kommt die-
sem »Weltgeschehen« insofern zu, als der »in der Menschheitsgeschichte
nur einmal mégliche Ding-Bild-Schrift-Strich-Tanz unsereinem macht-
voll und dauernd das Reich der Welt offenhélt«:* Im »Bild der Bilder«
ist die Wirklichkeit zwar zur malerischen Form geronnen, eréffnet aber
gleichzeitig durch ihre sprachliche, physische und moralische Wieder-
auflésbarkeit immer neue (um mit den Phinomenologen zu sprechen)
»Horizontex.

Die Welt-Offenheit« wird dabei gleichzeitig als ethisches Potenzial
verstanden. Handke baut seine Parallelwelt in der »Lehre der Sainte-
Victoire« wie Rilke als Kontrastprogramm zu einer schlechten Wirklich-

16 Ebd., S. 62.

47 Ebd., S. 61.

48 Fhbd., S. 29.
49 Fbd., S. 63.

382 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit, die im Text meist als das Bose schlechthin personifiziert wird und
als Sprachverlust und Einengung des Wirklichkeitsbildes nachweisbar
1st.’ Darauf reagiert der Erzihler mit der Suche nach einer neuen, »ent-
stofflichten und doch materiellen Sprache«,” die den zweiten Textbogen
pragt. Und wieder ist es der Berg Sainte-Victoire, der den Erzahler bei
seinem zweiten Aufstieg zu einer neuen Einsicht fithrt. Diesmal macht
er sich mit der Freundin D. auf die Suche nach einer Bruchstelle zwi-
schen zwei unterschiedlichen geologischen Gesteinsschichten, die auf
Gézannes Gemilden als eine Art »Schliissel«<® in den Schattenbahnen
immer wiederkehrt. Als er diesen Punkt beinahe zufillig findet, verwan-
delt dieser sich in seiner Wahrnehmung zum »Drehpunkt«** um den sich
alle Einzelformen und -farben in einem »ewigen Kreisek« bewegen. In all
diesem erlebt der Erzdhler nun den »Grofsen Geist der Form«, der thm das
»Reich der Worter«** ein fiir alle Mal er6ffnet.

Die Passage erscheint dhnlich unvermittelt und iiberraschend wie die
Weltgeschehensepiphanie: Was erméglicht denn eigentlich diese beson-
dere Erfahrung von Offenheit? Wie hingen die erlebten Kreisfiguren
und -bewegungen mit dem »Geist der Form« schlechthin zusammen?
Zunichst folgt auf dieses intensive Erleben unvermittelt eine extrem re-
flexive Passage; die Freundin D. erldutert ndmlich ihre Probleme bei der
Herstellung des »Mantels der Mintel«, die um die angemessene Herstel-
lung des Ubergangs kreisen. Durch einen intermedialen Vergleich - sie
studiert die Baupléne chinesischer Dachkonstruktionen — wird ihr die
Bedeutung von »Uberleitungen« als eigenstindigem »Bereich des Da-
zwischen« deutlich; sie formuliert ihre Einsicht in einem paradoxen Satz:
»Der Ubergang muf} fiir mich klar trennend u«nd ineinander sein«.” Bei-
des zusammengenommen - das Epiphanie-Erlebnis vom »grofien Geist
der Form« und der Hinweis auf die prekire Stellung von Ubergingen
und Zwischenrdumen - bringt nun geradezu mit logischer Konsequenz
das viel diskutierte Schlusskapitel »Der grofie Wald« hervor, in dem

50 Wobei bei Handke interessanterweise die bei Rilke so positiv konnotierten Hunde
wegen ihrer Aggressivitdt dem Wanderer gegeniiber fiir das Bose schlechthin stehen (vgl. die
Begegnung mit dem Hund, ebd., S. 43-49).

51 Ebd., S. 58.

52 Ebd., S. 86.

53 Ebd., S. 89.

5¢ Ebd., S. 90.

5 Ebd., S. 93.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 383

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich Handke an einem sprachlichen Realisationsprojekt versucht.”® Der
Morzger Wald, den Handke hier in duflerst detaillierter Beschreibung
schildert, ist fur thn »wunderbar wirklich«;”” und er ist gleichzeitig ein
geografisch konkreter Zwischenraum: »Doch wenige wissen von dem
Morzger Wald dazwischen.«’® Innerhalb dieses Zwischenraums wer-
den permanent sanfte Uberginge vom Bereich der Kultur (der Stadt)
in den der Natur (der Wald) beschworen, sehr dhnlich wie in Rilkes
Paris-Beschreibung »Aber der Morgen hell«. Dabei begegnen dem Leser
auf Schritt und Tritt in duflerst dichter Fiigung die wichtigsten Motive,
Konzepte und Strukturen des Textes; er kann damit, zumindest poten-
ziell, eine Leseepiphanie nach der anderen erleben. All dies gipfelt in
der letzten, endgiiltigen und von vielen Kritikern wegen ihres hybriden
Duktus am meisten geschméhten Epiphanie des Textes:

An der Schwelle zwischen dem Wald und dem Dorf, wo im Weg neu die
Steine der Romerstrafie leuchten, wieder ein Holzstof§, zugedeckt mit einer
Plastikplane. Der rechteckige Stapel mit den gesigten Kreisen ist das einzige
Helle vor einem ddmmrigen Hintergrund. Man richtet sich davor auf und
betrachtet ihn, bis nur noch die Farben da sind: die Formen folgen. Es sind
auf den Betrachter zeigende Laufe, die aber im einzelnen jeweils woanders
hinzielen. Ausatmen. Bei einem bestimmten Blick, duflerste Versunkenheit
und duflerste Aufmerksamkeit, dunkeln die Zwischenriume im Holz, und es
fangt in dem Stapel zu kreisen an. Zuerst gleicht er einem aufgeschnittenen
Malachit. Dann erscheinen die Zahlen der Farbentest-Tafeln. Dann wird es
auf ithm Nacht und wieder Tag. Mit der Zeit das Zittern der Einzeller; ein
unbekanntes Sonnensystem; eine steinerne Mauer in Babylon. Es wird der
umfassende Flug, mit gebiindelten Diisenstrahlen; und schliefllich, in einem
einmaligen Flimmern, offenbaren die Farben quer tiber den ganzen Holzstof3
die Fuispur des ersten Menschen.>

56 Eine bis in Details dhnliche Szenerie wird auch im vierten Briefe der »Briefe des Zurtick-
gekehrten« von Hugo von Hofmannsthal beschrieben (vgl. GW E, S. 565); und auch hier
16st sie ein vergleichbares Zusammenhangserlebnis in Form einer Epiphanie aus: »Und nun
konnte ich, von Bild zu Bild, ein Etwas fithlen, konnte das Untereinander, das Miteinander
der Gebilde fiithlen, wir ihr innerstes Leben in der Farbe vorbrach und wie die Farben eine
um der andern willen lebten [...], konnte fithlen, konnte wissen, konnte durchblicken, konnte
genieflen Abgriinde und Gipfel, Aufien und Innen, eins und alles im zehntausendsten Teil der
Zeit« (ebd., S. 566).

57 Handke, Lehre (wie Anm. 3), S. 95.

58 Ebd., S. 100. Vgl. zum &sthetischen Status von Zwischenrdumen auch: Jutta Heinz, Zwi-
schenrdume. Zu einem Motivkomplex in Rilkes zweiter Duineser Elegie und dessen Tradi-
tion. In: World Literature Studies 5/2012, S. 38-49.

59 Handke, Lehre (wie Anm. 3), S. 108.

384 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses finale Erlebnis unterscheidet sich in zentralen Merkmalen von al-
len anderen Textepiphanien. Sein Ausldser ist zwar, wie meist zuvor, eine
Farbwahrnehmung; der eigentliche Prozess wird jedoch durch bewusste
Konzentration als Kontemplation willentlich in Gang gesetzt: »Ausat-
men. Bei einem bestimmten Blick duflerste Versunkenheit und duflerste
Aufmerksamkeit«. Und auch in seinem Verlauf herrschen gréflere Frei-
heiten als bisher: Die sich emnstellenden Vergleichsbilder entwickeln sich
in freier Assoziation sowie zeitlich und raumlich ins Extreme gesteigert
zum >Weltgeschehen«. Dieses gipfelt im Bild von der »Fufispur des ers-
ten Menschen«, das an die Hohlenzeichnungen im »Ding-Bild-Schrift-
Strich-Tanz« erinnert; aber mit einem bezeichnenden Unterschied: Die
Fufispur ist keine kiinstlerische Leistung eines Urzeitmenschen, sondern
bewahrt seine tatsichliche physische Gegenwart.

Auch die bewusst eingeleitete Epiphanie fithrt in threm Verlauf zu einer
kreisenden Bewegung, die von den »Zwischenrdume[n]«, ndmlich den
Liicken zwischen den einzelnen Stimmen, ausgeht. Offensichtlich sind
diese Zwischenraume der Dreh- und Angelpunkt des Kreiserlebnisses im
wahrsten Sinn des Wortes: Eine geschlossene Oberfliche wiirde ebenso
wenig wie ein leerer Raum einen natiirlichen Ansatz fiir eine Rotation
bieten. Indem ein solcher Zwischenraum temporir zum Zentrum der
Welt wird — wie der Ort des Kiinstlers, der weder ein geografischer noch
ein imagindrer ist, sondern etwas dazwischen -, muss die von ihm aus-
gehende Erfahrung weder Wirkliches und Seiendes tiberschreiben noch
halt- und bezugsloses Neues erfinden. Er vermittelt Geborgenheit,* ohne
dabei die Offenheit der Welt als Moglichkeit zu zerstéren. Das Eintreten
des Kreiseleffektes belegt schliellich, dass dieser eine Zwischenraum fiir
die Dauer der Epiphanie tatsdchlich zum Zentrum der Welt geworden
ist, die nun um ithn herum zu kreisen beginnt.

Mit der zum anfinglichen »Ausatmen« komplementiren Handlung
des »Einatmens« findet die Kreisbewegung ein ebenso gezielt herbeige-
fithrtes Ende; sie vollzieht sich damit auch in einer natiirlich begrenzten
»Zwischenzeit«. Das Erzihler-Ich kehrt sich ab vom Wald zur Stadt, von
den Urzeitmenschen zu den »heutigen Menschen«. Was er mitbringt, ist

60 Der Holzstof ist eines der vielen Leitmotive des Textes; vgl. die zentrale Stelle: »Und
(sich schlieender Kreis?) ein Wunschbild von mir, als dem Schriftsteller, wurde es dann ein-
mal, mit meinem Geschriebenen fiir jemand anderen [...] ein Bohlenweg zu sein, oder eben
ein heller, gleichmifliger, dichtgefiigter >Holzstofi« (ebd., S. 56).

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 385

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein Teil gerettete Wirklichkeit; kein besonders bedeutsamer Wald und
auch kein besonders schoner, aber einer, der zumindest einem Menschen
zu einer bestimmten Zeit betrachtbar und beschreibbar, ein »Augenstoff«
und gleichzeitig Erzahlstoff wurde. Und wenn am Schluss die offene Fra-
ge steht »Zu Hause das Augenpaar?«, dann ist damit ein letztes Mal zum
Ausdruck gebracht, dass es hier nicht um individuelle Ekstasen oder
kinstlerische Feinheiten geht, sondern um »geltende Wirklichkeit«®* und
einen »berechtigten Vorschlag« einer »gemeinsamen Daseinsform«® fiir
das Volk der Leser, das Handke in all seinen Schriften zu versammeln
sucht.

\
Literarische Phanomenologie: »Zeigt sich hier ein Pfad, der in ein
Zusammen-Gehoren des Dichtens und des Denkens fiihrt?«

Ich habe zu zeigen versucht, dass in der Auseinandersetzung Rilkes und
Handkes mit Cézannes Werk, Person, Kunstauffassung und Arbeitswei-
se sich komplexe intermediale Prozesse vollzichen, die teilweise im Be-
reich der stofflichen Ubernahmen, teilweise im Bereich formaler Wech-
selwirkungen stattfinden, sich aber immer starker auf die Ebenen der als
komplementir verstandenen inneren Wort-Bild-Zusammenhinge sowie
exemplarischer, mit ethischer Bedeutung aufgeladener Produktions- und
Rezeptionsvorgange verlagern. Die Malerei Cézannes kann zunichst
deshalb fir Rilke und Handke zur Lehre werden, da in den Bild-Medien
- bei CGézanne: speziell durch die Bedeutung der Farbe - ein stirkeres
Absehen von vorgeformten Bedeutungskomponenten leichter méglich
ist als in der Sprache. Cézanne beweist zum Zweiten, dass Kunstwer-
ken Erkenntnischarakter zukommen kann: Malerei kann eine zweite
Wirklichkeit parallel zur Natur errichten, die gleichzeitig eigengesetzlich
und iiber die homologe Struktur der Harmonie mit dem grofien Gan-
zen der Natur verbunden ist. Und zum Dritten demonstriert Cézanne,
dass ein distanziertes Zurticktreten von den tberlieferten asthetischen
Gegenstinden und Werthierarchien moglich ist, ohne dass die Kunst
die Wirklichkeit ganz aus den Augen verliert: Cézannes Apfel bereiten

61 Ebd., S. 20f.
62 Ebd., S. 57f.

386 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Weg fiir Rilkes Hunde und Handkes Holzst68¢. Dabei dienen die
Dinge als Vermittlungsmodell zwischen Natur - als dem traditionellen
Gegenstand literarischer Beschreibung, der vom Verschwinden bedroht
ist — und Kultur - als dem der Literatur neu und dauerhaft zu erschlie-
lenden Tatigkeitsgebiet des Menschen.

Was die Kunst Cézannes wie auch Rilkes und Handkes durch die-
se Distanzierung und Abwendung vom Menschlichen an subjektivem
Wert verliert, gewinnt sie auf der anderen Seite an intersubjektiver Ver-
bindlichkeit. Fir Cézanne war der Akt der Realisation bereits eine Art
Konservierung der vom Verschwinden bedrohten Dinge und Kunst eine
Lebensform der Bestatigung.®® Rilke und Handke spitzen die ethischen
Funktionen der Kunst dann in unterschiedlichem Maf3e zu: Beide neh-
men das Rettungsmotiv der Dinge auf, retten aber dazu noch im glei-
chen Atemzug die personliche Identitét, die harmonische Lesbarkeit der
Welt, die soziale Verbindlichkeit dsthetischer Normen und das Bediirf-
nis des Menschen nach Transzendenz schlechthin. An diesem letzten
Punkt lasst sich auch die Differenz zwischen Rilke und Handke recht
deutlich zeigen. Rilke neigt insgesamt zur Vergegenstindlichung des
Transzendenten: Er findet das Abendmahl in einem Antiquariatsfens-
ter, die Dingwerdung in jedem gelungenen Kunstwerk und die Seligkeit
in der hingebungsvollen kiinstlerischen Arbeit. Handke hingegen neigt
zur Mythisierung des Immanenten: Motive aus dem Bereich der Le-
benswelt werden zu Formeln einer Heiligsprechung des Alltags und die
neue Sprache stiftet eine Glaubensform. Beide jedoch verfolgen damit
eine fiir ihr intermediales Verfahren typische Komplementarbewegung:
Rilke zeigt in seinen Beschreibungstexten, wie bildliche Simultaneitit
in der Erfahrung zu Sukzessivitit verflissigt werden kann (»Madame
Cézanne im roten Sessel«) bzw. wie eine sukzessive Handlung in ein
sprachliches Landschaftsbild verfestigt werden kann (»Aber der Morgen

63 »Man glaubt, dafl eine Zuckerdose keine Physiognomie, keine Seele hat. Aber das ver-
andert sich auch taglich. Man mufl sie zu nehmen wissen, sie umschmeicheln, diese Herren
da ... Diese Gliser, diese Teller, die sprechen miteinander, sie tauschen unentwegt Vertraulich-
keiten aus [...]. Die Friichte sind treuer. Sie lassen sich gern malen. Es ist, als wollten sie um
Vergebung bitten, dafl thre Farbe vergeht. Ihre Idee strémt mit ithrem Duft aus. Sie kommen
zu Thnen in allen ihren Gerlchen, erzihlen Ihnen von den Feldern, die sie verlassen haben,
von dem Regen, der sie gendhrt, von den Morgenréten, die sie erschaut. [...] Warum zertei-
len wir die Welt? Ist es unser Egoismus, der sich darin spiegelt? Wir wollen alles zu unserem
Gebrauch. [...] Die Gegenstidnde durchdringen sich gegenseitig. ... Sie horen nicht auf zu
leben, verstehen Sie?« (Cézanne, Gespriche [wie Anm. 5], S. 193f.)

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 387

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hell«). Handke hingegen zielt in seinem »Ding-Bild-Schrift-Strich-Tanz«
auf eine Kreisbewegung, in der alle medialen Formen ineinander um-
schlagen kénnen und die letztlich die Lesbarkeit der Welt durch ihre
Betrachtbarkeit — bzw. umgekehrt, ihre Betrachtbarkeit durch ihre Les-
barkeit — herstellt.

Der Anachronismus dieser Kunstauffassungen sowie ihre umfassen-
de Harmonisierungstendenz werden von allen drei Kiinstlern billigend
in Kauf genommen. Er ist ihre Antwort auf Modernisierungstendenzen
nicht nur in der Lebenswelt, sondern auch in der Kunst, die mit der
Avantgarde-Bewegung letztendlich den gleichen Spezialisierungs- und
Ausdifferenzierungsvorgang durchlauft wie die Wissenschaften und die
Technik. Kunstauffassungen, die ohne eine ausgefithrte Programmatik
nicht mehr zu verstehen sind (und bei denen selbst das Verstandnis der
Programmatik unter Umstinden nur noch von dazu eigens ausgebil-
deten philologischen und kunstwissenschaftlichen Spezialisten geleistet
werden kann), sind fiir Cézanne, Rilke und Handke in gleicher Weise
alltagsfremd, lebensfern, dem unmittelbaren Erleben nicht mehr zugéng-
lich — und damit threm Zweck entfremdet und irrelevant. Sie propagieren
dagegen ein Verstdndnis von Kunst als einfacher Lebensauflerung, die
grundlegende Wahrnehmungs- und Bewusstseinsvorgiange wie Schauen
und Denken, Zusammenstellen und Trennen eintibt und in ihrer kom-
plementdren Struktur vorfithrt. Insofern ist ithr >phdnomenologisch< ori-
entiertes Kunstverstindnis durchaus nicht rein affirmativ, sondern nur
auf einer sehr viel substanzielleren Ebene kritisch.

Die Beziehungen zur philosophischen Phinomenologie - als interdis-
ziplindres Pendant zu den Wechselwirkungen zwischen Kunst und Li-
teratur — konnen hier nur kurz angedeutet werden.®* Edmund Husserl
beschreibt in seinen »Pariser Vortrigen« (1929), einer seiner Grundla-
genschriften, die Wirkungen, die der Vollzug der ¢poché, der Urteilsent-
haltung, auf das Tun des Phanomenologen hat:

64 Auf diesen Zusammenhang ist in der Forschung bereits sporadisch verwiesen worden;
vgl. Kite Hamburger, Die phdanomenologische Struktur der Dichtung Rilkes. In: Dies., Rilke
in neuer Sicht. Stuttgart 1971, S. 83-158; Anthony Phelan, >Gesicht aus Aussehenc< Rilke,
Gézanne und Merleau-Ponty. In: Rilke und die Moderne. Hg. von Adrian Stevens und Fred
Wagner. Miinchen 2000, S. 135-154; Gerhard Melzer, »Lebendigkeit: ein Blick gentigt«. Zur
Phinomenologie des Schauens bei Peter Handke. In: Peter Handke. Die Arbeit am Gliick.
Hg. von Gerhard Melzer und Jale Tukel. Konigstein 1985, S. 126-152.

388 Jutta Heinz

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] das heifit also, in die offen endlose transzendentale Erfahrung eintre-
ten, sich nicht mit dem vagen ego cogito begniigen, sondern dem besténdigen
Flufl des cogitierenden Seins und Lebens nachgehen, es sich nach allem, was
daran zu schauen ist, ansehen, explizierend eindringen, es beschreibend in
Begriffe und Urteile fassen, und rein in solche, die aus diesen anschaulichen
Bestinden ganz urspriinglich geschépft sind.%

Letztlich ist damit genau das >sehende Sehen< Cézannes, das >sachliche
Sagen« Rilkes, die Beschreibungslust Handkes und die unhintergehbare
Komplementaritit von »Begriffen und Urteilen« auf der einen Seite und
den »anschaulichen Bestdnden« auf der anderen ausgedriickt.®® Martin
Heidegger hat diesen Gedanken im Blick auf Cézanne - er kannte und
schitzte im Ubrigen auch Rilkes »Briefe iiber Cézanne« sehr - nicht nur
deutlich gesehen, sondern bezeichnenderweise poetisch ausgedriickt:
nimlich im Gedicht »Gedachtes, gewidmet René Char«:

Das nachdenksam Gelassene, das instdndig
Stille der Gestalt des alten Gértners

Vallier, der Unscheinbares pflegte am
chemin des Lauves.

Im Spitwerk des Malers ist die Zwiefalt

von Anwesendem und Anwesenheit einfiltig
geworden, »realisiert« und verwunden zugleich,
verwandelt in eine geheimnisvolle Identitit.

Zeigt sich hier ein Pfad, der in ein Zusammen-
gehoren des Dichtens und des Denkens fithrt?®

65 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Hg. von Stephan
Strasser. Den Haag 1950, S. 14.

66 Zur Hochschitzung der Kunst und speziell der Literatur in diesem Zusammenhang
fithrt Husserl in den »Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phianomenologischen Philo-
sophie« aus: »Aufierordentlich viel Nutzen ist zu ziehen aus den Darbietungen der Geschichte,
in noch reicherem Mafle aus denen der Kunst und insbesondere der Dichtung, die zwar Ein-
bildungen sind, aber hinsichtlich der Originalitit der Neugestaltungen, der Fiille der Einzel-
ziige, der Liickenlosigkeit der Motivation iiber die Leistungen unserer eigenen Phantasie hoch
emporragen und zudem durch die suggestive Kraft kiinstlerischer Darstellungsmittel sich bei
verstechendem Auffassen mit besonderer Leichtigkeit in vollkommen klare Phantasien umset-
zen. So kann man denn wirklich, wenn man paradoxe Reden liebt, sagen [...] daf} die >Fik-
tion< das Lebenselement der Phi logie, wie aller etdetischen Wissenschafl, ausmacht, dafl Fiktion die
Quelle ist, aus der die Erkenntnis der >ewigen Wahrheiten< ihre Nahrung zieht« (in: Edmund
Husserl, Gesammelte Schriften. Bd. 5. Hg. von Elisabeth Stroker. Hamburg 1992, S. 148).

67 Zit. nach Gunter Seubold, Der Pfad ins Selbe. Zur Cézanne-Interpretation Martin Hei-
deggers. In: Philosophisches Jahrbuch 94/1987, S. 6478, hier S. 66.

Cézanne-Erlebnisse bei Rainer Maria Rilke und Peter Handke 389

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2028, 00:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783968216888-367 - am 18.01.2026, 00:48:30.



https://doi.org/10.5771/9783968216898-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

