Alteritat in migrationsliterarischen
Adoleszenzromanen

Heidi Résch

1. Alteritat und Fremdheit
Euch fremd fiihle ich mich nicht

Fur zwei ist

meine Haut zu eng

hinterihrer Farbe

leben zwei Seelen gegeneinander
nach aufRen

lassen keinen Vergleich zu
den Vorurteilen bleibt
die Tur offen

anders bin ich (Chiellino1984: 37)

Gino Chiellino hat in einem frithen Gedicht mit dem Titel »Euch fremd fiih-
le ich mich nicht« im letzten Vers die Alternative »anders bin ich« formu-
liert. Als Liickentext prisentiert biete ich Lesenden fiir die Liicke hinter »le-
ben zwei«: »Seelen/Sprachen/Kulturen«, und im letzten Vers vor »bin ich«:
»fremd/gleich/anders«. Die meisten vermuten »Sprachen« oder »Kultu-
ren« und erkennen den intertextuellen Bezug zu Goethes Faust, in dessen
Brust zwei Seelen schlagen, nicht sofort. Bei der zweiten Liicke schliefien
sie schnell »fremd« aus, zum Teil in Abgrenzung zum Titel, und argumen-
tieren oft fir »gleich(berechtigt)«. Nach der Auflésung wird der Titel para-
phrasiert. Es entstehen Sitze wie: Ich fithle mich euch nicht fremd. Ich fithle

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Heidi Rosch

mich nicht fremd, sondern bin einfach anders und will gleichberechtigt be-
handelt werden. Weil ich euch fremd bin, fithle ich mich nicht. Ich fithle mich
nicht fremd, werde aber von euch - aufgrund von Auferlichkeiten und Vor-
urteilen — dazu gemacht.

Damit wird Fremdheit und Andersheit in Beziehung gesetzt, und zwar
wertend. Im wissenschaftlichen Diskurs ist diese Gegeniiberstellung auch zu
finden. Denn das Konzept der Alteritit, wofiir ich hier auch den deutschen
Begriff Andersheit verwende, ist mehrdeutig und bezieht sich in der europi-
ischen Philosophiegeschichte auf alter als ein gleichartiges, gleichurspriing-
liches, einander zugeordnetes Wesen, alius als irgendein anderes Wesen und
xenos als ein fremdes Wesen. Wolfgang Milller-Funk (2016: 22) beschreibt
diese Triade mittels seiner »Formen der Alteritit: fremd — anders — auslin-
disch«, betont aber, dass »zwischen diesen drei sich iiberlappenden Alteri-
titsphinomenen — Andersheit (Zweiheit), Fremdheit (Unbekanntheit) und
Auslindisch-Sein (Exterritorialitit) — [..] ein innerer und unkiindbarer Zu-
sammenhang [besteht]« und sich alle drei auf etwas beziehen, »das sich als
widerstandig oder irritierend erweist und sich nicht aus der Welt schaffen
lasst«. Er versteht »Andersheit als Pendant (Opposition und Komplement)
zur Selbstheit und Fremdheit wire demnach Nicht-Selbstheit, Fremdheit als
Gegenstiick zur >Selbigkeit« hingegen Nicht-Selbigkeit« (ebd.: 23). Selbstheit
bezieht sich auf die Identitit (ipse) des Selbst und Selbigkeit (als Gleichheit)
auf die substanziale Identitit (idem) eines Selben (bzw. Gleichen). Selbstheit
und Selbigkeit finden sich im psychologischen Verstindnis am ehesten in
den Konzepten des »Ich« und des »Selbst, philosophisch am ehesten im Kon-
zept der personalen und interpersonalen Identitit. Julia Kristeva (vgl. 1990),
die das Fremde bzw. das Andere auch als das (eigene) Unbewusste betrach-
tet, pladiert daraus schlussfolgernd fiir einen Umgang mit dem Fremden auf
der Grundlage des Respekts fiir das Unversohnbare in uns selbst. Damit wird
nicht nur Selbstreflexion zum wichtigen Ansatz fir die Beschiftigung mit
(vermeintlicher) Anders- und Fremdheit, sondern auch die Wirkung von Al-
teritdts- und Fremdheitskonzepten auf den Umgang mit Fremden und Frem-
dem angesprochen.

Die interkulturelle Germanistik fokussiert das Eigene und das Frem-
de (vgl. Wierlacher 1985), reduziert als »Xenogermanistik« (Steinmetz 198s:
71) die Interkulturalitit aber darauf, die eigene deutsche Literatur aus ei-
ner Fremdperspektive zu analysieren und zu didaktisieren. Dadurch ent-
steht — dhnlich wie in der daran angelehnten interkulturellen Literaturdidak-

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

tik, die »Texte als Mittler zwischen Kulturen« (Wrobel 2006) versteht — ein
dichotomes, zum Teil auch kulturimperialistisches Verstindnis der beiden
Pole, das - so eine weitverbreitete Kritik — auf einem geschlossenen, he-
gemonialen Kulturbegriff besteht. Um diesen zu iiberwinden folgen viele
Literaturdidaktiker*innen dem Konzept der Trans- statt Interkulturalitit.
Norbert Mecklenburg, der schon 1990 die poetische Alteritit als Grundkon-
zept der interkulturellen Germanistik ermittelt hat, hat diese beiden Vorsil-
ben so gegeneinander abgegrenzt, dass beide als analytische Zuginge zu li-
terarischen Werken erhalten bleiben: >Inter< konnotiert eher Abstand und
Verbindung, bezieht sich in der Regel auf Unterschiede, Ahnlichkeiten, Bezie-
hungen, einen Prozess, den Austausch, Konflikte. sTrans< konnotiert Uber-
gang und Bewegung, bezieht sich auf etwas Ubergreifendes, iiber das eine
Hinausgehende.

Mecklenburg (vgl. 2008: 92) kommt zu dem Schluss, einseitiger Trans-
fer ist transkulturell, wechselseitiger ist interkulturell. Unberiicksichtigt
lasst er dabei, dass das Konzept der Transkulturalitit die hegemoniale Ver-
breitung der Dominanzkultur beférdert, wenn kulturelle Differenzen igno-
riert werden (vgl. Résch 2013), und »indem eine universelle Wirklichkeit be-
hauptet wird, wird eine partikulare europiische Kultur postuliert« (Simo
2017: 113). Aufgrund dieses Zusammenhangs entwickelt Michael Hofmann
(vgl. 2006) eine interkulturelle Literaturwissenschaft, die postkoloniale Per-
spektiven integriert. Doch auch hier bleibt die Frage der Alternativen zu ei-
ner Dichotomie - in diesem Fall zwischen den ehemals Kolonisierten und
den ehemals Kolonisierenden, generell aber zwischen dem Eigenen und dem
Fremden — ungeldst.

1.1 Fremdheitskonzepte

Das ist auch ein wesentlicher Aspekt der Fremdheitsforschung: So unter-
scheidet Ortfried Schiffter (1991: 25) folgende »Modi des Fremderlebens«:
Fremdheit als Resonanzboden des Eigenen, was das Eigene ethnozentrisch
iiberhohen kann; Fremdheit als Gegenbild kann Exotisierung, Kulturalisie-
rung, Rassismus etc. unterstiitzen; Fremdheit als Erginzung funktionali-
siert das Fremde unter Umstinden; Fremdheit als Komplementaritit meint
»permanentes Oszillieren zwischen der Eigenheit und der Fremdheit, die
sich im wechselseitigen Kontakt hervorrufen«. Erst dieser Modus iitberwin-

- am 14,02.2026, 15:40:12.

55


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Heidi Rosch

det die Dichotomie des Eigenen und des Fremden und betont die Wechsel-
beziehung zwischen beiden.

Bernhard Waldenfels benennt folgende »Grade von Fremdheit«: Die »nor-
male Fremdheit« besteht innerhalb einer bestimmten Ordnung oder Kultur
und verweist z. B. auf die grundsitzlich bekannte, im Alltag aber nicht ver-
wendete Beamtensprache. Die »strukturale Fremdheit« verweist auf Diffe-
renzen zwischen zwei verschiedenen Ordnungen oder Kulturen z.B. zwi-
schen der eigenen und einer Fremdsprache. (Waldenfels 1997: 35) Diese
»relative Fremdheit« ist vorldufig oder voriibergehend und kann »unter giins-
tigen Umstdnden und auf die Dauer iiberwunden werden«, denn Fremdes
wird auf Grundlage der »Annahme eines Kosmos, der mich selbst und die An-
deren sowie alles Eigene und Fremde umfasst, integriert bzw. »dem jeweils
Eigenen subordiniert« und damit neutralisiert (Waldenfels 2006: 7). Dage-
gen verweist die radikale Fremdheit auf das Auflerordentliche bzw. mit Blick
auf die Vielfalt kultureller Welten auf die Zwischenwelt als Schwelle zwischen
verschiedenen Ordnungen und Erfahrungsqualititen, die diese zugleich
miteinander verbindet. Die Zwischensphire entzieht sich jeder Einordnung
und macht so auf die grundsitzliche Vorliufigkeit aller Erfahrung aufmerk-
sam. Sie setzt voraus, »dass jede Ordnung als begrenzte Ordnung bestimm-
te Moglichkeiten auswihlt, andere ausschlief3t« (Waldenfels 1997: 80). Das
»Paradox der Fremdheit« (ebd.: 35) meint, dass das Fremde auf ein anderes
Zentrum hin ausgerichtet ist als das Eigene und dem Eigenen deshalb ent-
fremdet ist, gleichzeitig aber nicht etwas ganz anderes, sondern dasselbe
ganz anders ist. Damit verbindet auch er Fremdheit und Andersheit. Er be-
tont die Verflechtung von Eigenem und Fremdem, charakterisiert die Zwei-
deutigkeit des Fremden, die nicht nur nach auRen, sondern auch nach innen
(sich selbst fremd sein) gerichtet ist. Die »radikale Fremdheit« basiert auf der
Wahrnehmung der eigenen Begrenztheit und erklirt nach Waldenfels (2006:
8), »dass die Fremdheit bis heute immer wieder abgeschwacht oder gar ab-
gewehrt wird« oder problematische Entwicklungen forciert, die er mit der
Unterscheidung zwischen dem »Gast — der Fremde auf der Schwelle« — und
dem »Feind — der Fremde vom anderen Ufer« (ebd.: 16 f.) — erliutert: »Feind-
schaft bedeutet mehr als fehlendes Verstehen und mangelnde Anerkennung,
Feindschaft steht fiir verdringte Fremdheit und verweigerte Gastfreund-
schaft« (ebd.: 18).

Damit bestitigt er in gewisser Weise, das in Gino Chiellinos Gedicht for-
mulierte Unterscheidungsmerkmal zwischen Fremd- und Andersheit: Alteri-

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

tit verweist im Unterschied zu Fremdheit auf den gemeinsamen Kosmos, in
dem das Andere durchaus verstehbar, wenn auch nicht vereinnehmbar er-
scheint, in jedem Fall aber als gleichwertig zu akzeptieren ist. Die Grundla-
ge ist ein Vergleich bzw. besser ein In-Beziehung-Setzen dessen, was fremd
erscheint, aber im Riickgriff auf das Bekannte, eventuell Verdringte nur an-
ders ist und keinen Anlass fiir Feindschaft bietet. Selbst radikale bzw. als ra-
dikal konstruierte Fremdheit verweist auf das Eigene zuriick und wird auf
der Basis von Waldenfels’ »Gastfreundschaft« zu einer Entfaltung der eige-
nen Begrenztheit. Insofern basiert der Umgang mit Anderen und Fremden
auf einer kritischen Selbst- und Fremdreflexion.

1.2 Selbst- und Fremdreflexion in Herkunft von Sasa StaniSic¢

In Herkunft von Sasa StaniSi¢ geht es um »meine Heimaten, in der Erinne-
rung und der Erfindung«, um »[d]en Sommer, in dem die Bundesregierung
die Grenzen nicht schloss und der dem Sommer ihnlich war, als ich iiber vie-
le Grenzen nach Deutschland floh«. Eine Rolle spielen dabei neben der Grof3-
mutter, den Eltern und anderen Verwandten »ein Flof3er, ein Bremser, eine
Marxismus-Professorin, die Marx vergessen hat. Ein bosnischer Polizist, der
gern bestochen werden méchte. Ein Wehrmachtssoldat, der Milch mag. Eine
Grundschule fiir drei Schiiler. Ein Nationalismus. Ein Yugo. Ein Tito. Ein Ei-
chendorff. Ein Sasa Stanisi¢.« (Stanisi¢ 2019: Klappentext)

Der autobiographische Roman erzihlt die Sozialisation in einer serbisch-
kroatischen Familie, die wegen des Krieges nach Deutschland flieht, und die
Akkulturation des jugendlichen Ich-Erzihlers in Heidelberg. Der Roman be-
ginnt mit der dementen Grof3mutter, die sich selbst als Madchen auf der Stra-
3e entdeckt. Das nichste Kapitel besteht aus verschiedenen Anldufen, ein
Bleibegesuch an die Auslinderbehorde zu verfassen, in dem der Ich-Erzihler
Facetten aus seinem Leben zusammentrigt und immer wieder verwirft, weil
er sie als nicht zielfithrend einstuft. Damit wird zum einen eine von aufen
inszenierte, aber bereits verinnerlichte Fremdbestimmung deutlich, die der
Ich-Erzihler sich, vor allem aber seinen Leser*innen, als wesentliches Merk-
mal einer migrantischen Sozialisation darlegt. Zum anderen zeigt sich darin
ein hohes Maf? an Assimilationsbereitschaft, die der Protagonist im Gegen-
satz zu seinen Eltern aufbringt und die ihm ebenfalls im Gegensatz zu seinen
Eltern zum Bleiberecht verhilft. Der Weg dorthin basiert gleichermafien auf
Abgrenzung z. B. gegeniiber herumlungernden, kleinkriminellen migranti-

- am 14,02.2026, 15:40:12.

57


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Heidi Rosch

schen Jugendlichen und auf Hinwendung zu bildungsorientierten, politisch
aktiven migrantischen und einheimischen Jugendlichen.

Andersheit wird hier nicht national-ethnisch determiniert, sondern ent-
steht entlang von Haltungen, Einstellungen und des Umgangs mit gleichen
Erfahrungen. Die Fremdheit der Eltern, die durch die Flucht einen sozialen
Abstieg erleben mussten, z. B. gegeniiber gut situierten Deutschen, bleibt er-
halten. Die Angst des Ich-Erzihlers, ein Fest, das im >Yugo-Stil« gefeiert wird,
kame bei seinen einheimischen Freunden nicht an, wird als unberechtigt er-
kennbar. Das Gefiihl der Fremdheit in der ehemaligen Heimat, unter alten
Dorfbewohner*innen, wird im Laufe der Erzihlung in das eigene Selbst des
Ich-Erzidhlers integriert, nachdem es — um die oben genannte Terminolo-
gie zu verwenden — verdringt war bzw. als iiberholt abgewertet worden war.

»Ein Sasa StaniSié«, der schon durch »die Hikchen im Nameng, so eine
Kapitelitberschrift, zu einem Fremden, mindestens aber zu einem Anderen
stilisiert wird, inszeniert in seinem Roman Alteritit aus migrantischer Per-
spektive, indem er die Schreibung seines Namens nicht assimiliert, seiner
Herkunft Bedeutung beimisst, statt sie zu negieren, die Anstrengungen der
Integration gegen behordliche Widerstinde, leere Versprechungen der Po-
litik sowie strukturelle und alltigliche Diskriminierung aufzeigt und diese
mit der Unterstiitzung durch einzelne Menschen konfrontiert. Damit macht
er die Migrationsgesellschaft erfahrbar, und zwar auf eine nicht aggressive,
nicht anklagende, vor allem auch seinen einheimischen Leser*innen zuge-
wandte Weise. Sasa Stani$i¢’ Herkunft ist ein migrationsliterarischer Ado-
leszenzroman mit migratorischen Ziigen, der durch Orte, Zeiten und Gesell-
schaftsschichten wandert und all dies zu einem pluralen Denken bezogen auf
Heimaten, Sprachen, Familien, Freundschaften etc. verdichtet.

1.3 Selbst- und Fremdreflexion in der Literaturdidaktik

Eine Grundbedingung eines migrationsgesellschaftlichen Umgangs ist, das
je zu reflektierende Selbst und Fremde nicht zuzuschreiben, sondern die
Zuordnung den Lernenden zu tiberlassen, gleichzeitig aber auch Empathie
als Oszillieren zwischen Selbst- und Fremdreflexion zu praktizieren. Mig-
rationsliterarische Literatur verfithrt dazu, die im Text verankerte migran-
tische Perspektive zu fokussieren und die nicht migrantische auszublenden,
obwohl diese ja komplementir zur migrantischen Perspektive gesehen wer-
den muss oder diese sogar determiniert. Es gilt, beide Perspektiven aus dem

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

Text heraus zu erschlief3en, in ihrer Dynamik und wechselseitigen Abhin-
gigkeit zu diskutieren. Dazu gehort, die gesamte Figurenkonstellation in
ihrer sozialen Positionierung und individuellen Haltung zu Migrationsfra-
gen zu beleuchten und die — nicht nur in Herkunft — gestaltete Multiperspek-
tivitdt hinsichtlich aller (auch national- oder sozialethnisch gezeichneten)
Figurengruppen herauszuarbeiten, die eine essenzialistische, kulturalisie-
rende Figurenzeichnung iiberwindet und die Frage aufwirft, welche sozi-
alen Gruppen im Werk gegeniibergestellt werden und ob bzw. wodurch sie
sich anndhern.

Auf dieser Grundlage lisst sich Fremdes oder auch Befremdliches aus
Lesendenperspektive fokussieren. Unterstiitzend konnen dabei produkti-
ve Verfahren sein, bei denen Leerstellen z. B. durch innere Monologe gefiillt
oder explizit durch die Aufforderung zur Antizipation bestimmter Hand-
lungsverliufe, herbeigefithrt werden, die fir die oder den Lesenden eine
Uberraschung darstellen (kénnen).

2. Alteritat und Stereotypisierung

Die komparatistische Imagologie, zum Teil auch als interkulturelle Herme-
neutik bezeichnet, beschiftigt sich mit Hetero- und Auto-Images (Fremd-
und Selbstbildern) in der Literatur, ihrer Genese, Entwicklung und Wir-
kung. Im Fokus stehen die Darstellung nationaler oder ethnischer Gruppen,
die textuellen Ausdrucksformen eines Images im historischen Kontext so-
wie Imagemodelle in verschiedenen Lindern bzw. Kulturen, ihre allgemeine
Struktur, zeitabhingige Verinderungen und der zeitabhingige Umgang mit
Stereotypen. Festzuhalten ist, dass Literatur und Kunst stereotype Images
etwa von >Zigeunern« (vgl. Bogdal 2011) nicht nur nutzen, sondern regelrecht
erfinden. Dazu gehdrt auch Karl May, dem aus heutiger Perspektive durch-
aus zu Recht die Konstruktion eines stereotypen, exotisierenden Indianer-
bildes vorgeworfen wird, der in seiner Zeit jedoch ein Gegenbild zum aggres-
siv-kriegerischen, unzivilisierten sWilden« entworfen und die Freundschaft
zwischen Weifen und Indigenen denkbar gemacht hat. Dieses Beispiel zeigt,
wie wichtig es ist, Images historisch eingeordnet und im historischen Wan-
del zu betrachten.

Aus postkolonialer Perspektive kritisiert Wolfgang Miiller-Funk (vgl.
2016) vor allem das Imagologiekonzept der Aachener Schule als ethnozent-

- am 14,02.2026, 15:40:12.

59


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Heidi Rosch

risch, differenzorientiert und reduziert auf die AufRenperspektive. Nach sei-
ner Auffassung muss die »Bildkonstruktion des Fremden« »das Stereotyp
als verzerrte Aussage iiber die andere Kultur«, »als Spiegel und Projektions-
flache« und »als ein Verweis auf die oftmals asymmetrischen und rezipro-
ken Beziehungen zwischen zwei und auch mehreren Kulturen (das Stereotyp
als Relation)« gelesen werden (ebd.: 220). Es geht also — wie schon im Kontext
der ausdifferenzierten Fremdheitskonzepte — darum, die (hierarchische) Be-
ziehung zwischen Stereotypisierenden und Stereotypisierten und damit die
Funktion von Stereotypisierung fiir beide Seiten zu reflektieren, sich der oft
zuschreibenden Auflenperspektive bewusst zu werden sowie diese — genau
wie die eben nicht zu antizipierende, sondern zu ermittelnde Innenperspek-
tive — plural zu gestalten.

Einen Schritt in diese Richtung geht Emer O’Sullivan (vgl. 2007), die die
werkimmanenten und auflerliterarischen Stereotypfunktionen in kinderli-
terarischen Werken untersucht und feststellt: Auerliterarisch geht es um
die Stirkung des Autostereotyps als Gegenmodell zum Heterostereotyp, oft
auch um Propaganda (z. B. zur Kriegsvorbereitung) sowie die sozialisatori-
sche Einfithrung in zeit- und kulturspezifische Normen und Werte. Werkim-
manent werden Fremde als Konkretisierung des Andersseins gestaltet, kon-
nen aber auch zum Katalysator fiir Verinderungen werden, wenn Stereotype
nicht erwartungsgemif} eingesetzt und Gattungen oder Themen nicht mit
bestimmten Nationalititen bzw. Kulturen verbunden werden.

Insgesamt lasst sich festhalten, dass poetische Literatur Stereotype kon-
struieren, durch ihre Rekonstruktion stabilisieren oder durch Gegenimages
die herrschenden Stereotype aufbrechen kann. Am interessantesten sind
Verfahren der Dekonstruktion von Stereotypen, die auch den Prozess der
Stereotypisierung bewusst machen und Strategien zu ihrer Uberwindung
transportieren. Dies zu erkennen, setzt allerdings literarische Lesarten vor-
aus, die den Gesamttext sowie den historischen Kontext in den Blick nehmen
und sich nicht an der Verwendung einzelner Begriffe sfestbeifens, was in
der Debatte um diskriminierungsfreie Kinderliteratur (vgl. Hahn/Lauden-
berg/Rosch 2015) oder der Suche nach rassistischem Sprachgebrauch in der
Kinderliteratur (vgl. Wollrad 2011) zum Teil passiert ist. Wenn diskriminie-
rende Bezeichnungen wie das N-Wort einfach ersetzt werden, ohne die damit
verbundenen stereotypen Images zu dndern bzw. noch besser: zu dekonstru-
ieren, ist gar nichts gewonnen, denn die Bezeichnung »Messerwerfer« statt
»Tirke«in Otfried Preufllers Kinderbuch Die kleine Hexe, die die gleiche tradi-

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

tionelle tiirkische Kleidung tragen, bestitigt nicht nur ein Klischee, sondern
verbindet tiirkische Kleidung nun mit >Messerwerfern, was auf eine Zirku-
sattraktion verweist, im aktuellen gesellschaftlichen Migrationsdiskurs aber
sogar ein negatives Klischee tiber »messerwerfende« Tiirken erst produziert.

2.1 Diskriminierende Sprache in der Kinderliteratur

Der Ansatz der rassistischen Argumentationsmuster (vgl. Becker 1981) fo-
kussiert nicht einzelne diskriminierende Worter, sondern die Argumenta-
tionsmuster im Umgang mit Schwarzen in der Jugendliteratur. Im migra-
tionsgesellschaftlichen Kontext lassen sich diese Argumentationsmuster
folgendermaflen fassen (vgl. Rosch 2015a: 51f.): Das Vermeidungssyndrom
blendet Diskriminierte und Diskriminierung aus und ist eng verbunden
mit dem Harmonisierungssyndrom, das soziale, kulturelle und andere Un-
terschiede nivelliert und dadurch die (universelle) Dominanzkultur stirkt.
Das Oasensyndrom entzieht Menschen in Verbindung mit dem Enthisto-
risierungssyndrom ihre historisch-gesellschaftliche Eingebundenheit und
klassifiziert soziale, kulturelle oder historische Phinomene als individuel-
le. Das Defizitsyndrom, oft gepaart mit dem Helfersyndrom, zeigt Subalter-
ne nicht als handelnde Subjekte, sondern als Hilfsbedirftige, die (nur) durch
Vertreter*innen der Dominanzkultur gerettet werden (kénnen). Das Kultu-
ralisierungssyndrom zieht vor allem bei Fehlverhalten die Kultur statt z. B.
migrationsbedingte Lebenslagen als Erklirung heran und verhindert genau
wie das Exotisierungssyndrom (als Form der positiven Diskriminierung) eine
egalitire Interaktion.

Mit einem solchen Instrumentarium lassen sich auch Werke analysieren,
in denen Minorisierte reprasentierende Figuren gar nicht erst auftreten oder
ein diskriminierender Sprachgebrauch nicht direkt erkennbar ist — wie etwa
der Roadmovieroman »Tschick« von Wolfgang Herrndorf. In diesem Bestsel-
ler-Adoleszenzroman verhilft letztendlich ein kleinkrimineller, dem Alkohol
zugeneigter russlanddeutscher Jugendlicher (Tschick) einem deutsch-deut-
schen Aufienseiter aus gut situiertem, aber sich in Auflésung befindlichem
Elternhaus (Maik) zur Anerkennung in seiner Peergroup, wihrend er selbst
im Heim und damit im gesellschaftlichen Abseits landet (vgl. Rosch 2015b).
Der Roman bedient das Oasen-, Enthistorisierungs- und Kulturalisierungs-
syndrom, kehrt das Defizit- und Helfersyndrom zwar in gewisser Weise um,
aber letztendlich nicht zum Wohle der Minorisierten, sondern der Majori-

- am 14,02.2026, 15:40:12.

61


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Heidi Rosch

sierten, die vom Exotisierungssyndrom der in der Adoleszenz angesagten
Gesetziiberschreitung profitieren, um in ihrer Welt — der Dominanzkultur —
anzukommen.

2.2 Dominanzkritik in dem Herz der Leopardenkinder von
Wilfried N'Sondé (2008) und Ellbogen von Fatma Aydemir (2017)

Der migrationsliterarische Adoleszenzroman Das Herz der Leopardenkin-
der spielt in Frankreich und ist dort unter dem Titel Le Coeur des enfants-léo-
pards ein Jahr zuvor erschienen. Als Leopardenkinder werden die Kinder von
Emigrant®innen aus den franzdsischen Vorstidten bezeichnet. Der Autor
lebt in Berlin und arbeitet dort als Sozialarbeiter. Auf die Frage im taz-Mon-
tagsinterview, ob er das Buch anders geschrieben hitte, wenn es in Deutsch-
land, in Berlin spielen wiirde, antwortet er: »Nein. Was im Charlottenburger
Kiez oder in Kreuzberg passiert, ist sehr dhnlich wie das, was in Pariser Vor-
stidten los ist« (N’'Sondé 2009).

Der Roman trigt autobiographische Ziige hinsichtlich der Sozialisation
in einer kongolesischen Familie mit franzosischer Staatsangehorigkeit und
dem Gefithl, Franzose zweiter Klasse zu sein. Der Ich-Erzihler erlebt eine po-
sitive Kindheit, macht Abitur, absolviert ein Studium, findet aber keine ange-
messene Arbeit. Im Jugendalter entwickeln er und zwei Freunde Freude am
Vandalismus, sie suchen Streit, pobeln Fu3ginger*innen an, rauchen Joints
und trinken Bier. Dabei stellt Drissa, der beste Freund des Ich-Erzihlers und
wie er schwarz, eine Gegenfigur dar, die das Abitur nicht besteht, aggressiv,
(klein-)kriminell und psychisch labil ist, ein Verhiltnis mit der Mutter von
Mireille, seiner grofRen Liebe, hatte und eine (ungewollt) schwangere Freun-
din hat. Mireille, mit algerisch-jiidischen Wurzeln und weif, ist bezogen auf
die Bildungskarriere ebenso erfolgreich wie der Ich-Erzihler. Allerdings be-
endet sie die Beziehung nach einer gemeinsamen Europareise, und es scheint
so zu sein, als ob dabei die Hautfarbe und die Aussicht auf eine erfolgreiche
Karriere in Israel eine Rolle spielen.

Im Roman findet sich der Ich-Erzihler aus einem Pariser Vorort zusam-
mengeschlagen im Gefingnis wieder. Er wird beschuldigt, einen Polizisten
nach einer Partynacht mit Alkohol und Drogen erschlagen zu haben, kann
sich aber nicht erinnern. Im inneren Monolog (stream of consciousness) mit
sich und seinen kongolesischen Ahnen reflektiert er sein bisheriges Leben.
Dabei spielen Freunde wie Drissa, Kamal, der kriminell war und mittlerwei-

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen 63

le ein frommer Muslim ist, sowie Mireille, aber auch die Frau des Ermorde-
ten eine Rolle. Am Ende erinnert er sich und gesteht den Mord an Pascal Fro-
ment, einem rassismussensiblen, zum Mediator ausgebildeten Polizisten.

Es werden drei Erzdhlstringe verfolgt: die Liebesgeschichte, die Rekons-
truktion des Vorfalls sowie der kulturkritische innere Dialog mit den Ahnen.
Thematisiert werden u. a. alltiglicher Rassismus, Spannungen zwischen Mi-
grantengruppen und das Leben als Immigrant in einer Migrationsgesell-
schaft. Im Zentrum steht aber das Aufwachsen zwischen den Polen Assimi-
lation auf franzgsischer Seite und Traditionspflege auf kongolesischer Seite,
die gleichermaflen an den Leopardenkindern zerren, sie letztendlich aber
orientierungslos und allein lassen mit den Anforderungen der Migrations-
gesellschaft und einer>Identititsbildung«jenseits der Herkunft und jenseits
des zugeschriebenen Migrantenstatus.

Genau dies — aber natiirlich auch die verlorene Liebe sowie die Erkenntnis
der problematischen Freundschaftsbande, die zwar individuell erlebt wer-
den, aber mit dieser migrationsgesellschaftlichen Situation eng verbunden
sind — fithrt zu dem Totschlagsdelikt. Dass er einen rassismussensiblen Po-
lizisten trifft, zeigt nicht das Versagen der einzelnen Figuren, sondern des
Systems, das pseudopaternalistische Versprechen nicht einldst, ethno- oder
auch egozentrische Erwartungen nicht hinterfragt und Unterstiitzungssys-
teme an einzelne Personen (wie eine Lehrerin oder den Polizisten) bindet,
nicht aber systematisch verankert. Dazu gehort auch die weitgehende Ab-
wesenheit von Einheimischen, die die Leopardenkinder, nicht nur in diesem
Roman, weitgehend ihrem Schicksal iiberlassen, das sich dann in einer un-
bindigen Wut gegen sie zu richten beginnt.

In migrationsgesellschaftlichen Adoleszenzromanen geht es sehr hiufig
um Gewalt gegeniiber Mehrheitsangehérigen. Auch in Ellbogen von Fatma
Aydemir (2017) begeht die Protagonistin Hazal Akgiindiiz einen Mord. Hier-
bei handelt es sich um einen der wenigen migrationsliterarischen Adoles-
zenzromane mit weiblichen Figuren. Hazal Akgiindiiz ist in Berlin geboren
und aufgewachsen. Sie hat aus der Tiirkei eingewanderten Eltern, die sich in
Deutschland fremd fithlen und ihre Tochter >tiirkisch< erziehen wollen. Hazal
und ihre Freundinnen wehren sich — gegen die Eltern, gegen die Mehrheits-
gesellschaft, gegen alle Erwartungen. Sie pobeln, klauen, itben stumpfe Ge-
walt aus, als sie ein Tiirsteher abweist, bis schlieflich in der U-Bahn der be-
sagte Mord passiert. Insgesamt spielen »deutsche Deutsche<kaum eine Rolle,
die Erzihlung spielt im migrantischen Milieu, das vielfaltig gezeichnet ist. Es

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Heidi Résch

gibt neben dem Tiirsteher einen Kaufhausdetektiv, vor dem Hazal sich fiirch-
tet, und schliefilich den Studenten, den sie vor die U-Bahn wirft.

»Warum es zu dem Angriff kam, ist noch unklar Was soll denn daran un-
klar sein? Wir hatten Streitlust, wir hassen deutsche Studenten. Istdoch alles
klar, ist doch in einem Satz, mit einem einzigen Wort zu beantworten: Lust.
Oder Hass. Oder Migrationshintergrund, geil. Denn warum verpriigeln Nazis
Flichtlinge in Supermarkten? Weil sie Nazis sind. Und warum schlagen Kana-
ken Deutsche in U-Bahnhéfen? Eben. Und warum werfen Madchen Typen vor
die U-Bahn? Diese Frage ist ein bisschen schwieriger zu beantworten, weil sie
sich bisher vermutlich noch keiner gestellt hat (Aydemir 2017:181).

Als die Polizei nach ihr sucht, flieht Hazal nach Istanbul, wo sie noch nie zu-
vor war. Dort wird sie von ihrer Tante, die sie als Sozialarbeiterin schon in
Berlin zu unterstiitzen versucht hat, besucht, doch Hazal verweigert sich
und erlebt in der Tiirkei Momente jenseits der Angst, »die uns unser Leben
lang so viel Zeit gekostet hat« (ebd.: 270). Ob die Tiirkei mehr sein kann als
ihr Fluchtort, bleibt offen.

2.3 Dominanzkritische Fragen als literaturdidaktischer Zugang

Solche Romane stellen eher Fragen, als dass sie Antworten geben. Doch sie
umreiflen die Bedingungen und Benachteiligungen migrantischer Sozia-
lisation und verdeutlichen die Unfihigkeit der Sozialisationsinstanzen Fa-
milie, Schule, Sozialarbeit und der mit jugendlichen Delinquent*innen be-
fassten Institutionen, sich auf die Spezifik dieser Sozialisation einzulassen.
Sie spiiren der Frage nach, warum ein Teil der Leopardenkinder in die Kri-
minalitdt abgleitet, und greifen damit gleichzeitig das zum Vorurteil avan-
cierte Stereotyp von (klein-)kriminellen Migranten, selten auch von (klein-)
kriminellen Migrantinnen auf. Kritisch zu fragen ist deshalb: Werden hier
Vorurteile gegeniiber migrantischen Jugendlichen bedient und wenn ja, wel-
che? Oder wird hier eine Realitit abgebildet, iiber die wir nachdenken soll-
ten, um sie zu verindern?

Die erste Frage lasst sich anhand der Figurenkonstellation beantworten:
In solchen Romanen werden weder migrantische Gruppen noch die Mehr-
heitsgesellschaft stereotyp, sondern differenziert auch hinsichtlich unter-
stiitzender Personen gezeichnet. Die abgebildete Realitit zeigt sich in einer

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

Vielzahl alltaglicher, aber strukturell gestittzter Diskriminierungserfahrun-
gen, die bei den Betroffenen zunichst Irritation, dann Wut auslésen und
schliefilich zu Hass fithren. Diesen Zusammenhang und die damit verbun-
dene Eskalation im Laufe der Adoleszenz lisst sich textnah herausarbeiten.
Auffillig ist die Rolle von Angehérigen der Mehrheitsgesellschaft: Sie
sind im inneren Handlungsverlauf weitgehend abwesend, was ein Symptom
fir Ausgrenzung von Migrant*innen darstellt. Sie treten aber in der genann-
ten Weise als mehr oder weniger direkt Diskriminierende auf, und Einzelne
werden schlieflich zu (Stellvertreter-)Opfern. Denn es handelt sich nicht um
Hass gegeniiber einer bestimmten Person, sondern gegeniiber ihrer sozialen
Position, gegeniiber dem, was sie sozial reprasentiert. Studierende reprasen-
tieren Bildungserfolge, die — ja, so liefe sich etwas simplifizierend formu-
lieren — das Bildungssystem Migrant*innen verweigert. Im oben genannten
Zitat wird »Migrationshintergrund« als »geil« bezeichnet. Das kann ironi-
sierend, warnutopisch oder aber als Ubernahme einer negativen Zuschrei-
bung und die Ausgestaltung der damit verbundenen Assoziation gemeint
sein kann. Die im Text hergestellte Verbindung zu Nazis lisst das Verhal-
ten als Reaktion auf rechtsradikale Ubergriffe erscheinen. Der im weiteren
Text zitierte Verweis auf das Verstindnis gegeniiber islamistischen Terroran-
schligen konnte dies bestitigen oder aber die destruktive Logik einer solchen
Hassspirale offenbaren. Denn es sind und bleiben kriminelle, menschenver-
achtende und strafrechtlich zu verfolgende Akte, die — eben weil sie auch in
der Realitit, aufderhalb der Literatur vorkommen - nicht zu entschuldigen,
aber durch die innere Logik im Roman zu reflektieren sind. Dabei iiber-
nimmt Migrationsliteratur — auch wenn sie autobiographische oder dokufik-
tionale Ziige trigt — eine gesellschaftskritische Perspektive, die Figuren nicht
nur individuell, sondern auch ethnisch charakterisiert. Das heift, die Figu-
renzeichnung wird eng mit threm migrationsgesellschaftlichen Status ver-
bunden, um ihn sichtbar und daraus Resultierendes diskutierbar zu machen.
Solche Romane verankern Mehrheitsangehdrige als implizite Leser*innen,
machen es ihnen aber nicht leicht, denn sie fordern zu genauem, dominanz-
kritischem Lesen auf und lassen keine einseitige Empathie mit (viktimisier-
ten) Minorisierten zu, sondern fordern Empathie im Sinn einer Auseinander-
setzung mit sozialer Positionierung (vor allem der eigenen). Sie verweisen die
angebotenen, als nicht tragfahig charakterisierten Unterstiitzungsmafinah-
men in den Bereich des Helfersyndroms (unabhingig, ob Mehrheits- oder

- am 14,02.2026, 15:40:12.

65


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Heidi Rosch

Minderheitenangehorige sie anbieten) und fordern auf, iber Alternativen
nachzudenken.

Wogegen richtet sich also die Dominanzkritik? Gegen die erwartete As-
similation an eines der beiden kontrastiv geschilderten Normsysteme? Oder
gegen die benachteiligenden Bedingungen einer migrantischen Sozialisati-
on in der Migrationsgesellschaft? Oder gegen die Stigmatisierung, Ethnisie-
rung, Kulturalisierung, Lingualisierung etc. von Menschen bzw. das Denken
in solchen Stereotypen?

3. Alteritat und othering

In den postkolonialen Theorien geht es weniger um die innere, psychoanaly-
tisch determinierte Anders- bzw. Fremdheit von Julia Kristeva und weniger
um die philosophische Herangehensweise von Bernhard Waldenfels, die von
der dufieren Fremdheit ausgeht und die Wechselbeziehung zwischen Selbst-
und Fremdreflexion forciert. Aus soziologischer Sicht beschreibt Julia Reuter
(2002: 23) Fremdheit bezogen auf die »[a]lltdgliche[n] Ordnungen des Frem-
den« im Bereich der Interaktion als Beziehung, im Bereich der Konstrukti-
on als Zuschreibung, im Bereich der Unterscheidung als Regulativ, im Be-
reich der Etikettierung als Chiffre der Macht, im Bereich der Identifikation
als Komplement und im Bereich der Irritation als Ambivalenz. Begriffe wie
Zuschreibung und Macht verweisen auf das Herrschaftsverhiltnis und den
Prozess der »VerAnderung« (ebd.: 143) — Julia Reuters Ubersetzung von othe-
ring, welche die Konstruktion und Abgrenzung des Anderen mit der Selbst-
wahrnehmung bzw. Selbstiiberh6hung des Eigenen verbindet.

Schon Hegel verortet Andersheit im hierarchischen Verhiltnis zwischen
»Herrschaft und Knechtschaft«, Simone de Beauvoir (vgl. 1992: Titel) zeigt,
dass Frauen im Patriarchat als »[l]a [d]euxiéme [s]lexe«, also als das zweite,
in der deutschen Ubersetzung: als »[d]as andere Geschlecht« betrachtet wer-
den. Im postkolonialen Diskurs bezeichnet Edward Said (vgl. 1978) die Ste-
reotypisierung, Dichotomisierung und Polarisierung, durch die Europa sein
fortschrittliches Selbstbild im Gegensatz zum als riickschrittlich konnotier-
ten Orient konstruiert, als Orientalismus. Gayatri Chakravorty Spivak (vgl.
1985) greift dies auf und benennt drei Dimensionen von othering: erstens die
Formulierung der eigenen Machtposition bei gleichzeitiger Unterordnung
der >anderen< unter diese Machtposition; zweitens die Abwertung der >an-

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

deren<als wild und unzivilisiert bzw. als von den Normen der Herrschenden
abweichend; drittens die Bindung des Zugriffs auf Wissen und Technologie
nur an die Herrschenden.

Diese hegemoniale Kontextualisierung prigt auch die migrationsge-
sellschaftliche Perspektive auf Alteritit, die sich nicht zuletzt in der Kon-
struktion von »Migrationsanderen« (Mecheril 2010: 17) artikuliert, die
Migrant*innen ein oft kulturalisierend und lingualisierend gepragtes oder
rassistisch motiviertes Anderssein zuschreibt und sie damit ihrer Gesell-
schaftlichkeit enthebt und gegeniiber den Nichtmigrant*innen minorisiert
und marginalisiert.

3.1 Poetik der Alteritat - Alteritat der Poetik

Andrea Horvaths (vgl. 2017: 13-18) Konzept »Poetik der Alteritit« basiert auf
der Unterscheidung zwischen »Postkolonialismus« und »Postkolonialitit«.
Danach bleibt Postkolonialismus der hegemonialen Dichotomie zwischen
(ehemaligen) Kolonialherren und (ehemaligen) Kolonisierten verhaftet, wih-
rend Postkolonialitit »eine dekonstruktivistische Lektiire von Figurationen
des Transkulturellen anbietet« (ebd.: 18). Damit greift sie Entwicklungen im
postkolonialen Diskurs auf, die keine politische Pragmatik entwerfen, son-
dern inter- oder auch transkulturelle Beziehungen analytisch durchdringen
wollen — und zwar in der poetischen Literatur.

Schon 1977 zeigte Stuart Hall (2016a: 76) am Beispiel von (schwarzen)
Kinstler*innen und Kulturproduzierenden auf, dass und wie diese »neue
Identititen [..] und neue Ethnizititen« entwickeln, um eine Verinderung
der Reprisentationsverhiltnisse zu bewirken, das heiflt den rassistischen
Bildern itber Schwarze eine selbstbestimmte schwarze Bildsprache entge-
genzusetzen. Auch das im engeren Sinn literaturwissenschaftliche Konzept
»Poetik der Vielheit« von Edouard Glissant (vgl. 2005), der seinen Ansatz 1990
»Poétique de la Relation« nennt und die Asthetik der Kulturenvielfalt fiir eine
menschliche Identitit, die sich iiber die Vielfalt der Beziehungen und nicht
iiber die ethnische Abstammung definiert, ins Zentrum literarischer Werke
stellt. 1996 spricht er von einer »poétique du divers«, die Werner Winterstei-
ner (2006) — im Unterschied zu Beate Thill, der Ubersetzerin von Glissants
Werken - in »Poetik der Verschiedenheit« tibertrigt. Das franzdsische divers
meint wie das deutsche Pendant »divers«>verschieden, vielfiltig, vermischt,
unterschiedlich etc.c und lisst damit beide Auslegungen zu.

- am 14,02.2026, 15:40:12.

67


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Heidi Rosch

Werner Wintersteiner verbindet Diversitit mit Homi K. Bhabhas Hyb-
ridititskonzept, womit das Oszillieren zwischen der Beibehaltung von Un-
terschieden und ihrer Auflésung gemeint ist. Hybriditit bezieht sich nicht
auf homogene Kulturen, die sich mischen, und nicht auf ein Problem der
Identitit zwischen zwei differenten Kulturen, das sich im Kulturrelativis-
mus auflésen liefde, sondern es geht darum, dass einzelne Kulturen und
ihre Vertreter*innen unterschiedlichen, hegemonialen Einfliissen ausge-
setzt sind. So versteht Bhabha (2000: 5) den »dritten Raum« als Raum des
Hybriden, in dem zwischen der Beibehaltung von Unterschieden und ihrer
Auflésung oszilliert wird und eine Uneindeutigkeit zwischen (ehemaligen)
Kolonialherren und (ehemals) Kolonisierten herrscht. Eva Wiegmann (2016:
12; Hervorh. 1.0.) bezeichnet den literarischen Text »nicht nur als einen an-
deren, sondern im Sinne Bhabhas als dritten Raume, denn sie sieht das lite-
rarische Kunstwerk nicht als vollstindig autonomes Gebilde, nicht als etwas
iiber den sozialen Tatsachen Stehendes, sondern als etwas, dessen produk-
tives Potenzial zwischen »kulturellen Verhandlungen« entsteht. Dieses Po-
tenzial nutzt Literatur auch fir sprachliche und andere Formen der Hybri-
ditat und Diversitit.

Literatur gestaltet diesen »Schwellenraum zwischen den Identititsbe-
stimmungen« (Bhabha 2000: 5) als Kontakt-, Vermischungs-, Zwischen- und
Uberlappungsraum von Grenzzonen und Grenzsituationen, der weder der
erste, noch der zweite Raum ist, sondern an allen Riumen teilhat und exter-
ritorial erscheint. Angestrebt wird nicht nur die Bewusstmachung, sondern
die Uberwindung hegemonialer Herrschaftsstrukturen. Einen Betrag dazu
leistet auch die Migrationsliteratur mit ihrem inter- oder auch transkulturel-
len sowie inter- und translingualen Potenzial, die konzeptionell nicht an die
Migrationserfahrung von Autor*innen gebunden ist, sondern die literarische
Gestaltung von Migration und migrationsgesellschaftlicher Themen meint
(vgl. Rosch 2019). Ottmar Ette (2004: 251), der die Vorsilbe >trans«< nicht von
sinter<, sondern von »post« abgrenzt, spricht von »vektoriellem Schreiben« in
migratorischen Werken, »in denen die jeweiligen Riume und Raumstruktu-
ren gegeniiber den Bewegungsstrukturen in den Hintergrund riicken, ja oft-
mals vorwiegend dazu dienen, in stindige Prozesse transkultureller Uber-
lagerung, Verschiebung und Verdichtung eingebunden zu werden«. Diese
spezifischen Schreib- und Erzihlformen entfalten »transkulturell angelegtes
Lebenswissen, wie es durch die biopolitischen, 6konomischen und kulturel-
len Bedingungen in der globalisierten Welt gepragt ist« (ebd.).

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

In diesem Sinn handelt es sich um eine >neue« Weltliteratur, die nicht Al-
teritit poetisch gestaltet und reflektiert, sondern zu einer >anderenc Litera-
tur wird, die literarische, kulturelle, sprachliche, identitire und andere Dif-
ferenzlinien als Spannungsfelder aufgreift und Diversitit inszeniert.

3.2 Diversitat in Die Hellen Tage von Zsuzsa Bank

Zsuzsa Bank erzihlt von der Adoleszenz dreier Kinder mit ihren Miittern
in den 1960er-Jahren in einer sitddeutschen Kleinstadt. In einem Interview
nennt sie als Anfangsfrage: »[Wlas ist dem Menschen zuzumuten, und in-
wieweit sind wir tiberhaupt in der Lage, uns von unserer Kindheit zu be-
freien. Kurzum: Was bestimmt eigentlich unsere Lebenswege?« (Hosemann
0.].) Diesen Kindern wird sehr viel zugemutet im Spannungsfeld von Liebe
und Verrat, Schuld und Vergebung sowie einem Leben voller Enttiuschun-
gen. Seri, die Ich-Erzahlerin, erlebt helle Tage der Kindheit im Garten ihrer
Freundin Aja, die aus einer ungarischen Artistenfamilie stammt und mit ih-
rer Mutter in einer Baracke am Stadtrand wohnt. Beide leben mit ihren Miit-
tern allein. Seris Vater ist tot, Ajas Vater, ein Trapezkiinstler, kommt nur ein-
mal im Jahr zu Besuch. Karl ist der gemeinsame Freund der Mddchen. Auch
in seiner Familie fehlt jemand: Sein jiingerer Bruder wurde entfiihrt.

Zsuzsa Bank erzihlt von den drei Kindern, deren Freundschaft zwi-
schen Liebe und Verrat, Schuld und Vergebung zu zerreiflen droht, als
sie zum Studium nach Rom gehen und ihre Biographien in dieser neu-
en Umgebung einen Wendepunkt erfahren. Doch die Freundschaft siegt.
Die Autorin erzihlt drei Familiengeschichten zunichst parallel, spiter inein-
ander verwoben, und integriert damit vor allem Ajas Familiengeschichte, die
im Zentrum der Handlung steht, um damit auch ihren Aufienseiterstatus zu
iiberwinden. Dazu gehort auch, dass die drei Miitter ihre Vorbehalte gegen-
einander iiberwinden und zueinander finden. Durch die Parallelisierung der
verschiedenen Dreiecke entsteht Gleichheit in der Verschiedenheit.

Im Roman ist auch immer wieder von hellen Tagen die Rede: Dabei wer-
den helle Tage durch einen rassistischen Ubergriff beendet (vgl. Bank 2011:
220). Doch sie kehren zuriick (vgl. ebd.: 394) und helfen, die Zeit zu vergessen
(vgl. ebd.: 331). Schliefilich gilt es, die hellen Tage zu behalten und die dunk-
len dem Schicksal zuriickzugeben (vgl. ebd.: 515) — eine Erkenntnis, die Mut
gibt, sich den Widrigkeiten des Lebens zu stellen, Gemeinsamkeiten in der

- am 14,02.2026, 15:40:12.

69


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Heidi Rosch

Verschiedenheit zu finden und seine familiale Vergangenheit zu akzeptieren
und dieses >Schicksal«nicht hin-, sondern als Herausforderung anzunehmen.

Solche Ansitze finden sich auch in dem eingangs genannten Roman Her-
kunft von Sasa Stanisi¢, der sich seine erste Heimat zuriickerobert, indem er
sie in sein bisheriges Leben in der zweiten Heimat integriert und nicht lin-
ger ignoriert.

3.3 Postkoloniale Literaturdidaktik

Stuart Hall (vgl. 2016b) unterscheidet in seinem Modell des Codierens und
Decodierens drei idealtypische Lesarten: die dominant-hegemoniale, die der
dominanten hegemonialen Ideologie verhaftet bleibt; die ausgehandelte Les-
art, die der hegemonialen Definition mit anderen Grundregeln und Sinnsys-
temen begegnet; und schliefllich die oppositionelle Lesart, die hegemoniale
Intention zwar versteht, aber ablehnt, weil die politische Dimension des do-
minanten Codes in Opposition zum hegemonialen Code steht. In diesem Sin-
ne pliadiert auch Edward Said fiir eine kontrapunktische Lektiire, nach der
Werke gegen den Strich zu lesen sind, um ausgeschlossene, verborgene Stim-
men horbar zu machen und den Imperialismus und den Widerstand dage-
gen aufzuspiiren. Dies ist ein wichtiger literaturdidaktischer Hinweis, vor
allem fir den Umgang mit hinsichtlich der sozialen Positionierung >blinden«
Werken oder mit Werken, die rassistischen Argumentationsmustern folgen.

Fiir die anderen gilt nach Aspekten in Werken zu suchen, die postkolonia-
les Erzihlen als Uberwindung von kolonialen Strukturen gestalten, ohne die-
se Strukturen zu ignorieren oder zu leugnen. Ich verwende dafiir den Begriff
der diversititsorientierten Lesart, die folgende Fragen aufgreift:

«  Wer spricht iiber/fiir wen, mit wem und in welcher Sprache?

«  (Wie) Wird Multiperspektivitit inszeniert und ein Perspektivenwech-
sel angeregt?

« (Wie) Wird Ethnizitit, Religion, Gender, Kultur, Sprache etc. praktiziert?

. Welche (Denk-)Rdaume 6ffnen sich und wie werden sie gestaltet?

Im Umgang mit Literatur gilt es, die (ethnischen) Leserollen bewusst zu be-
setzen, das heif’t, sich mit sozialen Positionierungen der Figuren und der Re-
zipierenden auch aus einer sozialen Privilegierung heraus dominanzkritisch
auseinanderzusetzen. Im Zentrum sollte immer textnahes Lesen stehen, das

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

die Alteritit von literarischen gegeniiber pragmatischen Texten ins Zentrum
stellt, die Lesenden zu einer produktiven und reflexiven Auseinandersetzung
anregt und die Anschlusskommunikation nah am Text im Sinn eines empow-
erment fiir Diversitdt anregt.

4. Fazit

Poetische Alteritat zeigt sich in allen Facetten des hier nachgezeichneten wis-
senschaftlichen Diskurses in migratorischen und migrationsliterarischen
Werken, wobei Letztere hier im Zentrum stehen. Dort wandern nicht nur
die Figuren, sondern auch die im Leseprozess angeregten Gedanken der Re-
zipierenden zwischen den literarisch gestalteten Denkrdumen und erkunden
mindestens ansatzweise auch einen neuen, dritten (Denk-)Raum jenseits der
Fremdbestimmung, Stereotypisierung und des othering. Es gibt weitere As-
pekte, die mit Alteritat verbunden sind, wie silencing oder Linguizismus, die
hier unberiicksichtigt bleiben. Doch auch sie werden in migratorischer und
migrationsliterarischer Literatur nicht nur kritisch betrachtet oder den Le-
senden gespiegelt, sondern mit literarischen Mitteln dekonstruiert, so dass
die literarische Entdeckungsreise auch im didaktischen Kontext nur mitvoll-
zogen werden muss.

Poetische Alteritit verbindet literaturwissenschaftliche und literaturdi-
daktische Primissen eng miteinander und zielt darauf, die Andersheit der
Literaturproduktion in eine andere Literaturrezeption zu iiberfithren. Dazu
gehort, Fremdreflexion immer mit Selbstreflexion zu verbinden. Aufierdem
sollen stereotype Images als solche erkannt, besser aber noch aufgebrochen
und durch andere Bilder ersetzt werden. Othering-Prozesse sind hinsichtlich
der damit verbundenen Diskriminierung (des Anderen) und Privilegierung
(des Eigenen) zu durchschauen, und durch Multiperspektivitit ist Diversi-
tit als zentraler Zugang zu individuellen, sozialen und politischen Ereignis-
sen zu entfalten. Diesen Weg ebnen die hier vorgestellten poetischen Werke.

- am 14,02.2026, 15:40:12.

n


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Heidi Rosch

Literatur
Primarliteratur

Aydemir, Fatma (2017): Ellbogen. Miinchen.

Bank, Zsuzsa (2011): Die hellen Tage. Frankfurta. M.

Chiellino, Gino (1984): Mein fremder Alltag. Gedichte. Kiel.

Herrndorf, Wolfgang (2010): Tschick. Berlin.

N’Sondé, Wilfried (2008): Das Herz der Leopardenkinder. Aus dem Franz. v.
Brigitte Grofde. Miinchen (franz. EA 2007: Le Coeur des enfants-léopards).

Stani$ié, Sasa (2019): Herkunft. Miinchen.

Sekundarliteratur

Bhabha, Homi K (2000): Die Verortung der Kultur. Ubers. v. Michael Schiff-
mann u. Jirgen Freudl. Titbingen (engl. EA 1994: The Location of Culture).

Beauvoir, Simone de (1992): Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau.
Ubers.v. Uli Aumiiller u. Grete Osterwald. Reinbek (franz. EA 1949: Le
Deuxieme Sexe).

Becker, Jorg (1981): Argumentationsmuster von Rassismus in Jugendbiichern.
In: Roy Preiswerk/Regula Renschler (Hg.): Das Gift der frithen Jahre.
Rassismus in der Jugendliteratur. Basel, S. 69-76.

Bogdal, Klaus-Michael (2011): Europa erfindet die Zigeuner. Eine Geschichte
von Faszination und Verachtung. Berlin.

Ette, Ottmar (2004): UberLesenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Berlin.

Glissant, Edouard (1990): Poétique de la Relation. Paris.

Ders. (2005): Kultur und Identitit. Ansitze zu einer Poetik der Vielheit.
Ubers. v. Beate Thill. Heidelberg (franz. EA 1995: Introduction 3 une poé-
tique du divers).

Hahn, Heidi/Laudenberg, Beate/Rdsch, Heidi (Hg.; 2015): »Worter raus!?«
Zur Debatte um eine diskriminierungsfreie Sprache im Kinderbuch.
Weinheim/Basel.

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

Hall, Stuart (¢2016a): Alte und neue Identititen, alte und neue Ethniziti-
ten. Ubers.v. Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle, Joachim Gutsche, Matthi-
as Oberg u. Dominik Schrage unter Mitarb. v. Britta Grell u. Dominique
John. In: Stuart Hall: Ausgewdhlte Schriften 2. Rassismus und kulturelle
Identitit. Hamburg, S. 66-88 (engl. EA 1991: Old and New Identities. Old
and New Ethnicities).

Ders. (°2016b): Kodieren/Dekodieren. Ubers.v. Kristin Carls u.a. In: Stuart
Hall: Ausgewahlte Schriften 4. Ideologie, Identitit und Reprisentation.
Hamburg, S. 66-80 (engl. EA 1977: Encoding/Decoding).

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Paderborn.

Horvath, Andrea (2017): Poetik der Alteritat. Fragile Identititskonstruktio-
nen in der Literatur zeitgendssischer Autorinnen. Bielefeld.

Hosemann, Jiirgen (o0.].): Interview mit Zsuzsa Bank. In: fischerverlage.de,
0.D.; online unter: https://www.fischerverlage.de/interview/interview_
mit_zsuzsa_bank_zu_die_hellen_tage/1356470 [Stand: 1.8.2019].

Kristeva, Julia (1990): Fremde sind wir uns selbst. Ubers.v. Xenia Rajewsky.
Frankfurt a. M. (franz. EA 1988: Etrangers a nous-mémes).

Mecheril, Paul (2010): Migrationspddagogik. Hinfithrung zu einer Perspek-
tive. In: Ders./Annita Kalpaka/Maria do Mar Castro Varela/Inci Di-
rim/Claus Melter: Migrationspidagogik. Weinheim/Basel, S. 7-22..

Mecklenburg, Norbert (1990): Uber kulturelle und poetische Alteritit. Kul-
tur- und literaturtheoretische Grundprobleme der interkulturellen Ger-
manistik. In: Dieter Krusche/Alois Wierlacher (Hg.): Hermeneutik der
Fremde. Miinchen, S. 80-102..

Ders. (2008): Das Miadchen aus der Fremde. Germanistik als interkulturelle
Literaturwissenschaft. Miinchen.

Miiller-Funk, Wolfgang (2016): Theorien der Fremdheit. Titbingen.

N’Sondé, Wilfried (2009): Herkunft ist kaum noch wichtig. In: taz.de, 16. Fe-
bruar 2009; online unter: https://taz.de/Wilfried-NSonde-im-Montags-
interview/!5167848&/ [Stand: 1.7.2021].

O’Sullivan, Emer (2007): Reprisentationen eigener und fremder Kulturen
in der (Kinder-)Literatur. In: Irmgard Honnef-Becker (Hg): Dialoge zwi-
schen den Kulturen. Interkulturelle Literatur und ihre Didaktik. Balt-
mannsweiler, S. 127-144.

- am 14,02.2026, 15:40:12.

13


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Heidi Rosch

Reuter, Julia (2002): Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der
Soziologie des Fremden. Bielefeld; online unter: https://www.transcript-
verlag.de/media/pdf/3d/96/8e/0a9783839400845elKsUye3GQmzu.pdf
[Stand:1.7.2021].

Résch, Heidi (2013): Interkulturelle Literaturdidaktik im Spannungsfeld von
Differenz und Diskriminierung, Diversitit und Hybriditit. In: kjl&m
Extra 13: »Das ist bestimmt was Kulturelles«. Eigenes und Fremdes am
Beispiel von Kinder- und Jugendmedien. Hg. v. Petra Josting u. Caroli-
ne Roeder, S. 21-32.

Dies. (2015a): Rassistische, rassismuskritische und post-rassistische Erzihl-
weisen in der Kinder- und Jugendliteratur. In: Heidi Hahn/Beate Lau-
denberg/dies. (Hg.): »Worter raus!?« Zur Debatte um eine diskriminie-
rungsfreie Sprache im Kinderbuch. Weinheim/Basel, S. 48-65.

Dies. (2015b): Tschick und Maik — Stereotype in der KJL. In: kjl&m 67, H. 2,
S.26-32.

Dies. (2019): Migrationsliteratur. In: Christiane Liitge (Hg.): Grundthemen
der Literaturwissenschaft: Literaturdidaktik. Berlin, S. 338-356.

Said, Edward (2009): Orientalismus. Ubers.v. Giinter Holl. Frankfurt a. M.
(engl. EA 1978: Orientalism. Western Conceptions of the Orient).

Schiffter, Ortfried (1991): Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Um-
gang mit Fremdheit. In: Ders. (Hg.): Das Fremde. Erfahrungsmoglichkei-
ten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen, S. 11-42.

Simo[, David] (2017): Interkulturalitit und Wissensproduktion. In: Zeit-
schrift fiir interkulturelle Germanistik 8, H. 2, S. 105-117.

Spivak, Gayatri C. (1985): The Rani of Sirmur: An Essay in Reading the Ar-
chives. In: History and Theory 24, H. 3, S. 247-272..

Steinmetz, Horst (1985): Literarische Wirklichkeitsperspektivierung und re-
lative Identititen. Bemerkungen aus der Sicht der Allgemeinen Litera-
turwissenschaft. In: Alois Wierlacher (Hg.): Das Fremde und das Eigene.
Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. Miinchen, S. 71-92..

Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phino-
menologie des Fremden. Frankfurta. M.

Ders. (2006): Fremdheit, Gastfreundschaft und Feindschaft. In: Informati-
on Philosophie. Die Zeitschrift, die iber Philosophie informiert s, S. 7-18.

Wiegmann, Eva (2016): Der literarische Text als dritter Raum. Relektiire
Homi Bhabhas aus philologischer Perspektive. In: German as a foreign
language1, S. 6-25.

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alteritat in migrationsliterarischen Adoleszenzromanen

Wierlacher, Alois (Hg.;1985): Das Fremde und das Eigene. Prolegomena zu ei-
ner interkulturellen Germanistik. Miinchen.

Wintersteiner, Werner (2006): Poetik der Verschiedenheit. Literatur, Bildung,
Globalisierung. Klagenfurt/Celovec.

Wollrad, Eske (2011): Kinderbiicher, Koloniale Echos — Rassismus in Kinder-
biichern. In: Susan Arndt/Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.): Wie Rassismus
aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deut-
sche Sprache. Miinster, S. 379-389.

Wrobel, Dieter (2006): Texte als Mittler zwischen Kulturen. Begegnung und
Bildung als Elemente des interkulturellen Literaturunterrichts. In: Chris-
tian Dawidowski/Ders. (Hg.): Interkultureller Literaturunterricht. Kon-
zepte — Modelle — Perspektiven. Baltmannsweiler, S. 37-52.

- am 14,02.2026, 15:40:12.

75


https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14,02.2026, 15:40:12.



https://doi.org/10.14361/9783839460887-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

