
Gibt es ein phänomenologisches Schreiben?
Die Ambiguität der husserlschen Schreibweise

Natalie Depraz (Paris)

Das Thema der vorliegenden Untersuchung kann hinsichtlich des Zu­
gangs zur Schreibweise Husserls wie seiner Textarten von vornherein 
eingegrenzt werden. Zum einen wird die husserlsche Schreibpraxis 
und nicht seine (aporetische, problematische, metaphysische, logozen­
trische) "Theorie” der Sprache den Gegenstand unserer Überlegungen 
bilden. Diese Eingrenzung impliziert, daß der Interessenschwerpunkt 
in bezug auf kritische phänomenologische Perspektiven wie die von 
Merleau-Ponty oder die neueren von Derrida1 verschoben wird. Zum 
zweiten soll die Schreibweise Husserls hier bevorzugt in seinen For­
schungsmanuskripten untersucht werden, die er in Form von "monolo­
gischen Meditationen"2 für sich selbst schrieb und die nicht zur Ver­
öffentlichung bestimmt waren - ob als Vortrag, Vorlesung oder gar 
als Buch.

Diese doppelte Einschränkung zieht zwei Konsequenzen nach sich. 
Erstens läge es nahe, angesichts der Position Husserls, die bezüglich 
der logischen Sprache ebenso wie hinsichtlich der Sprache der inter­
subjektiven Kommunikation nicht geklärt ist und nicht einheitlich 
ausfällt, diese zu kritisieren oder eine entgegengesetzte einzunehmen. 
Es sei denn, man machte es sich, so wie E. Fink, zur Aufgabe, direkt 
die Kriterien einer transzendentalen Sprache zu definieren. Sich hin­
gegen auf der Ebene des Schreibvollzuges zu situieren heißt, nach der 
Möglichkeit eines phänomenologischen Schreibens zu fragen, die von 
Husserls expliziten Aussagen zur Sprache unabhängig ist und sogar 
mit dieser nicht unbedingt verträglich sein muß. Wenn Husserls Kon­
zeption der Sprache - selbst im Rahmen einer transzendentalisierten 
Logik - von der klassischen (mathematischen) Forderung nach Ein­
deutigkeit und von einer begrifflichen (substantiellen) Bestimmung 
der Sprache abhängig bleibt, so bringt seine tatsächliche Schreib­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praxis einen Modus der Diskursivität zur Erscheinung, der sich diesen 
Abhängigkeiten deutlich genug entzieht, um einer eigentlichen Form 
der phänomenologischen Sprache anzugehören. Uns stellt sich daher 
hier die Aufgabe, diese Praxis zu thematisieren, für sich selbst zu 
analysieren und zu reflektieren, um die Möglichkeit einer phänome­
nologischen Sprache freizulegen, deren explizite Requisiten dann 
noch zu bestimmen sind.

Zum zweiten ist es notwendig, unter den Aussagemodi, die Husserl 
praktiziert hat, verschiedene Schreibarten zu unterscheiden. In seinen 
Vorlesungen und Vorträgen bleibt die Form klassisch: Sie paßt sich 
der prädikativen Artikulation an. In seinen Forschungsmanuskripten 
dagegen ist die Aussage deutlich inchoativer, ja chaotischer: Die 
Syntax ist ex-artikuliert, zuweilen sogar so, daß selbst das Verb, der 
logische Angelpunkt der Prädikation, zugunsten des Nomens weg­
fällt.3 Die sprachlichen Formen beschränken sich damit auf einfache 
Nominalisierungen4 oder sogar auf fragmentarische Äußerungen, 
deren minimale, für ihre Intelligibilität unverzichtbare Syntax zum 
Beispiel in der Übersetzung wiederherzustellen ist. Der Begriff der In­
telligibilität scheint allerdings als regulative Norm der philoso­
phischen Akzeptierbarkeit problematisch, insofern diese Manuskripte 
sich mehr an ihrer sondierenden Erfindungskraft als an der reinen 
Intelligibiliät ihres Gehaltes messen. Demnach ist die Wiederholung 
selbst beredt: Sie ist Indiz für eine Aufmerksamkeit, die Husserl als 
Praktiker den formalen Variationen desselben Gedankeninhaltes wid­
met, um am Ende der Anschauung für das nicht-diskursive Sehen die 
angemessenste Formulierung freizulegen. Dies setzt voraus, daß der 
Ausdruck hinreichend weitschweifig, wenngleich stricto sensu nicht 
redundant ausfällt, mit anderen Worten also zugleich Schlacken, Re­
siduen und herausragende Kristallisationen bietet. So legt die Schreib­
praxis auch eine Form der Eidetik in actu frei, in der das Eidos, der 
gemeinte Sinn, aus formalen Variationen freigesetzt wird, die aus 
vielfältigen Ausdrücken, wirklichen Möglichkeiten und aktuellen 
imaginären Variationen bestehen. Dem eidetischen Verhältnis zwi­
schen Tatsache und Wesen oder zwischen singulärem Beispiel und 
allgemeinem Begriff entsprechend, ist die Beziehung zwischen Aus­
druck und Sinn zweifach: Der Sinn kann als solcher nur hervortreten, 
wenn er sich von den Eigenarten und Modalitäten seines Ausdrucks 

84

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losreißt, sie überschreitet, jedoch ohne ihnen gegenüber jemals gleich­
gültig zu sein, da er gerade aus ihrer Eigenart seine eigene seman­
tische Verdichtung schöpft.

Formulieren wir kurz, bevor wir die erwähnte extreme und verhält­
nismäßig späte phänomenologische Schreibweise untersuchen, eine 
Vermutung, die jene prädikativen Aussagemodi betrifft, die wir- 
vielleicht ein wenig vorschnell - als "klassische" gekennzeichnet 
haben und auf die wir am Ende unseres Textes noch einmal zurück­
kommen werden. Sind sie nicht auch jenseits ihrer traditionellen 
formalen Charakterisierung durch strikte phänomenologische Merk­
male des Schreibens geprägt? Und korrelativ dazu gefragt: Ob nun 
lexikalisch oder syntaktisch, muß das Phänomenologische notwendig 
eine sprachliche Verformung durchlaufen?

1. Ein Denken hervorbringendes Schreiben

Untersucht man die genannten Manuskripttexte (oder eher die tran­
skribierten Stenogramme), so erstaunt der wenig gepflegte Charakter 
der Darstellung und insbesondere die karge Aufmerksamkeit, die der 
Korrektur der Syntax geschenkt wird. Ein Indiz unter anderen ist, daß 
das Verb oft an jener syntaktischen Stelle steht, wo es im Französi­
schen erscheinen würde. Ein Beispiel unter vielen findet sich dafür im 
ersten Anhang des 14. Bandes der Husserliancr. "Aber wir haben jetzt 
unter dem Titel Monade ins Auge gefaßt die Einheit ihres lebendigen 
Werdens, ihrer Geschichte."5

Wie es zu Beginn der Cartesianischen Meditationen heißt, wird 
nicht der literarische Effekt gesucht, sondern die Anspannung des 
Denkens. Mit anderen Worten steht im Vordergrund nicht die Sorge 
um die Rezeption, sondern die Forderung, zu einer klaren und nüch­
ternen Formulierung des Problems zu gelangen.6 Das Niederschreiben 
der Forschung hat zum Ziel, neuen Denkmöglichkeiten einen Weg zu 
bahnen, und weniger, eine stilistisch geschliffene Darstellung durch 
transparente Begriffsgefiige zu geben. Der Stil wird hier nicht kulti­
viert, ohne daß er deswegen getilgt oder das Schreiben zum bloßen 
Übertragungsmedium des Denkens instrumentalisiert würde. Tatsäch­
lich gehört die absolute Instrumentalisierung des Schreibens im strik­
ten Sinne der Fiktion an. Iso Kem hat in seinem Vorwort zur Hus- 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


serliana XIII diesen eigentümlichen Zug des husserlschen Schreibens 
hervorgehoben: Diese Meditation wurde nicht

unter dem Gesichtspunkt der Systematik geschrieben, sondern in ihnen ist der 
faktische Gang der suchenden Gedanken niedergeschlagen.7 (Im selben Sinne 
charakterisiert er diese Schreibweise als "denkend-schreibend"): Was Husserl 
so meditierend schrieb, war weniger das, was er wußte, als vielmehr, was er 
nicht wußte. Er schrieb nicht, um sich Einsichten und Ideen zu notieren, son­
dern versuchte denkend-schreibend Einsichten zu gewinnen. (Diese) For­
schungsmanuskripte bieten also weniger Resultate als Wege und auch Irrwege 
des Denkens.8

Das Schreiben ist hier eher die treibende, sogar erzeugende Kraft des 
Denkens als bloß dessen Übersetzung. Die Reflexion erscheint in 
statu nascendi. auf der Suche ihrer selbst, in der Tat notwendig 
repetitiv. Die Wiederholung ist somit, wie in der Musik, die Garantie 
möglicher Variationen - zunächst von Tempo und Tonintensität, die 
anfangs nicht wahrnehmbar sind, jedoch schließlich einer Modifika­
tion zustreben, die sich in die Melodie selbst versetzen kann. Selbst 
die Form des ostinato, die als eine strikt wiederkehrende Stuktur 
Variationsformen a priori ausschließt, kann mit der Zeit Variations­
formen der ursprünglichen Form hervorbringen. Man trifft also nie 
auf pure Wiederholungen (selbst in der zeitgenössischen Gattung 
nicht, die sich "repetitive Musik” nennt), sondern notwendig auf eine 
"Entwicklung”, so minimal sie auch sein mag.9 Die Lektüre der hus­
serlschen Manuskripte erweckt also den Eindruck eines Schreibens, 
das sich der Wiederholung10 überläßt, das tatsächlich jedoch unter der 
ständigen, explizit formulierten Entfaltung von Implikationen steht, 
die in den Äußerungen mitschwingen. Zitieren wir hier ein paradig­
matisches Beispiel:

Der Mensch und die Erde - wir und unsere 'Erde’ - fremde 'Erden'. In ihm 
impliziert die anderen menschlichen ego, die 'Menschheit' als Monadenall: 
diese als meine Menschheit (mein Monadenall), die meiner Erde.11

Die leibnizsche Resonanz dieser Äußerung ist hier unüberhörbar. Sie 
bildet das Echo einer Zeitigung des Satzes, dessen Neuheit sich pro­
portional zur Intensität seiner Wiederholungen verhält. Die formale 
Rundstruktur (die zitierte Passage beginnt mit ”der Mensch und die 

86

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erde" und schließt mit "die [Menschheit] meiner Erde") gibt dem 
Begriff der Monade als Sphäre, die die ganze Welt enthält, einen 
wörtlichen Sinn, indem sie sich aus sich selbst heraus kontinuierlich 
entfaltet. Die Monade zeitigt nichts Neues, was sie nicht schon impli­
zit in sich trüge. So entfaltet der zeitliche Übergang von der Beiord­
nung ("der Mensch und die Erde") zu einer genitivischen Unterord­
nung ("die [Menschheit] meiner Erde") die Erfahrung des Wohnens, 
die von Anfang an gegenwärtig ist: Das "und" bedeutet hier mehr als 
eine Beiordnung; es bedeutet eine Zusammengehörigkeit (im Sinne 
Husserls) des Menschen und des Irdischen. Der Genitiv, der die 
Passage abschließt, deutet folglich weniger die Subordination der 
Menschheit unter meine Erde, der Anthropologie unter die Egologie 
an, als vielmehr die Erfahrung der gegenseitigen Integration.

In dieser Hinsicht ist die Leseerfahrung aufschlußreich: Die Auf­
merksamkeit konzentriert sich auf eine durchgehende Analyse von 
Mensch und Tier in der Welt, deren Fortschritt unmerklich die Welt­
horizonte auseinanderlegt, insbesondere im Verlauf des vierten Ab­
satzes des genannten Textes. Plötzlich jedoch intensivieren sich im 
Anschluß an die fünf ersten Absätze die Wiederholungen der nomina­
len Syntax und fuhren zu einer Schwelle, die den abrupten Übergang 
zum folgenden Absatz, zur Transzendentalität, erfordert: "Das ist eine 
zeitliche Rede", bemerkt Husserl12 im Rückblick auf die fünf ersten 
Absätze. Die Zeitlichkeit des Diskurses als rekurrente Entwicklungs­
struktur13 erscheint somit als "natürlich" im Sinne von "weltlich". 
Gleichwohl ist es nicht sicher, daß das transzendentale Schreiben und 
Sprechen eine radikale Umbildung voraussetzt, weder des Inhaltes 
naturgemäß (dies widerspräche dem Sinn der Reduktion), noch im 
Grunde der Form.

Was muß sich in der Schreiberfahrung Husserls ereignet haben, um 
ihm diesen zu sehr zeitlichen Diskursmodus bewußt werden zu lassen, 
dem er unmittelbar danach seinen transzendentalen Modus entgegen­
setzt?: "Wir stehen in der Transzendentalität."14 Was muß sich in der 
Leseerfahrung abspielen, um den Leser, der sich die beschriebene Er­
fahrung im Leseakt aneignet, zu derselben Schlußfolgerung zu fuh­
ren? Die Wiederholung allein, die sich durch Rekurrenz intensiviert, 
erfordert den Wechsel des Schreib- sowie Leseregisters. Es wird dann 
eine Schwelle erreicht, die den Übergang zu einem anderen Aus­

87

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drucksmodus und somit auch zu einem anderen Bewußtseinszustand 
notwendig macht. Aber diese Veränderung ist abrupt, gemessen an 
dem Sprung, den sie im Denken impliziert. Wie bekannt ist, be­
schreibt Husserl die Reduktion, diesen Übergang zur transzendentalen 
Einstellung, zuweilen als Sprung, als plötzlichen Bruch und jähe 
Unterbrechung- mag er auch bei anderer Gelegenheit eine solche 
Auffassung der Reduktion als ungenügend kritisieren. Etwas wird 
ausgelöst und mit einem Mal hat das Bewußtsein die fortschreitende 
Intensivierung seiner Erfahrung so weit erfaßt, daß es auf einer 
anderen Ebene steht. Das Schreiben zeitigt, das heißt, es kapitalisiert 
die Zinsen des Geschriebenen solange, bis es von sich aus, von der 
akkumulierenden Wirkung des Geschriebenen aus, die Freisetzung 
oder Verausgabung hervorruft, die den Diskurs in einen anderen 
Bereich versetzt.

Mit anderen Worten und allgemeiner gesagt, schreibt man Seite um 
Seite bis zu jener Entdeckung, die alles dicht und präzise in einer 
einzigen Formulierungen zusammenhält. Doch alle vorhergehenden 
Rohfassungen waren nötig, um einem formalisierten Aufblitzen des 
Denkens Anlaß zu geben. Ist es das, was Husserl mit der Unterschei­
dung zwischen weltlichem (zeitlichem) und transzendentalem (phä­
nomenologischem) Schreiben meint? In diesem Fall jedoch ist klar, 
daß die beiden Schreibmodi in keinem Gegensatz zueinander stehen, 
da die eine das Auftreten der anderen ermöglicht. Ohne ausgeschrie­
bene Zeitigung gibt es kein formales Wiedererfassen eines in Koinzi­
denz erfaßten Gedankens. Wenn das transzendentale Schreiben nichts 
Zeitliches mehr ist, aber die kumulative Sukzessivität nichtsdesto­
weniger die Bedingung sine qua non seiner Entfaltung ist, so scheint 
klar zu sein, daß das phänomenologische Schreiben sich nicht außer­
halb der Sukzessivität entfalten kann, es sei denn, es gäbe sich selbst 
als diskursives Schreiben auf. Man kann sich nicht nur mit dem Frag­
ment oder dem Aphorismus als einzigen Indizien der Transzendenta- 
lität des Schreibens zufriedengeben. Welches sind die Merkmale die­
ser neuen Art und Weise, zu sprechen und zu schreiben?

Dieses Schreiben, das nicht instrumentell ist, da es im Akt selbst 
das Denken hervorbringt, ist vortranszendental: Es steht dem Tran­
szendentalen nicht entgegen, sondern stellt die Vorbedingungen im 
Bereich der Erfahrung selbst bereit. Wie -wird das Schreiben transzen­

88

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dental, und was ist ein transzendentales Schreiben?15 Es gibt eine 
Genese des transzendentalen Schreibens, eine stetige Transzendentali- 
sierung des Schreibens, was weniger einen Sprung als einen Übergang 
und ein Hin-und-Her voraussetzt. Andere Darstellungen der Reduk­
tion gehen ausdrücklich in diese Richtung - es sei denn, der Sprung 
müßte als eine Intensivierungsschwelle verstanden werden, der ein 
konstitutiver Bruch der Intensivierung vorausgeht. Denn die Genese 
selbst enthält mitunter Diskontinuitäten, abrupte Formen der Verän­
derung, die notwendig zu ihrer Ökonomie gehören.

2. Ein oxymorisches Schreiben

Wenn es im Ereignis des Schreibens selbst einen inkompressiblen 
Fluß gibt, so kann seine Zeitigung nicht zugunsten einer zeitlosen 
Dichte des Denkens vollständig aufgehoben werden. Aber zu ver­
stehen ist, welcher andere Schreibmodus der Zeitigung mit der 
Reduktion zutage tritt. Wir möchten das Oxymoron als eine nichtsub­
stantielle zeitliche Kristallisationsfigur des diskursiven Flusses an­
sehen. Was bei der Lektüre des angeführten Manuskriptes auf einer 
mikroskopischen Ebene auffallt, ist der Eindruck eines Schreibens, 
das sich selbst nacheilt, das vor sich selbst her läuft, das eher vom 
Sinn mitgerissen wird, als tatsächlich zu einer vollständigen Fixierung 
zu gelangen, wie das folgende Beispiel belegt:

Ich bin. Von mir aus konstituiert die Zeit. Selbstzeitigung des ego in der ste­
hend-urtümlichen Vor-Gegenwart. In weiterer Folge konstituiert Welt, besser, 
Welt gezeitigt mit ihren Erden - auf dem Wege über die Zeitigung der tran- 
szendental-monadischen Zeit als Form des transzendentalen Monadenalls, 
desselben, das objektiviert 'wir Menschen' ergibt - wir Menschen, zunächst 
die meiner, unserer Erde.16

Dieses Schreiben ist sicher nicht transzendental im kantischen Sinne, 
wo beim Schreiben selbst die Möglichkeitsbedingungen a priori der 
geschriebenen Aussage definiert würden. Seine Transzendentalität be­
ruht vielmehr auf der Aposteriorität des Sinnes, auf seiner prinzi­
piellen Verspätung gegenüber dem Schreibakt selbst. Der Sinn ist 
weit davon entfernt, fertig und griffbereit dem In-Worte-fassen vor­
zustehen: Das Schreiben ist in seiner Genese die konstitutive, ja kon­

89

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stituierende Dimension des Sinnes. Was wir weiter oben in bezug auf 
formale Ausdrucksvariationen und den Sinn angemerkt haben (bezüg­
lich ihres Eidos, wo sich die Konturen einer Eidetik in actu des 
Schreibens abzeichnen, das durch die Verwirklichungskraft des Ima­
ginären bewegt wird), kann hier in der genetischen Konstitution des 
Sinnes durch das Schreiben vertieft werden. Solch eine Transzen- 
dentalität in actu des Schreibens setzt diesmal nicht mehr die tat­
sächliche Möglichkeit der Einbildungskraft voraus, sondern die spezi­
fische zeitliche Dynamik, deren Umrisse aufzuzeigen wir begonnen 
haben.

Es ist im übrigen nicht unbedeutend, daß dieser Aspekt sich beson­
ders in Texten manifestiert, deren Thema gerade die ursprüngliche 
Zeitlichkeit ist: Die fortschreitende Ausbreitung der Zeitigung vom 
Ich zur Welt, welche die Zeit selbst, die anderen Menschen, die Tiere 
und die Erde durchläuft, findet ihren stilistischen Rhythmus in der Er­
weiterung der Satzstrukturen, die zu Beginn nach dem Bild des Ego- 
Aktes minimal ist und am Ende maximal, wenn die bedeutende Ent­
faltung der Implikationsstruktur erreicht wird, nämlich die Welt als 
Horizont der Horizonte. Es gibt demnach im Übergang von der einen 
Dimension der Schreiberfahrung, der natürlichen zur anderen, der 
transzendentalen, nicht - wie behauptet wurde17 - einen Unterschied 
des Inhalts, nicht einmal einen Unterschied der Form, sondern eine 
Intensivierung der Vorgängigkeit des Schreibaktes in seinem Ver­
hältnis zum Sinn. Das Schreiben zu transzendentalisieren, kommt im 
Grunde dem Versuch gleich, die diskursive Sukzessivität zu umgehen. 
Das Schema Vorher-Nachher, das in der natürlichen Einstellung in- 
kompressibel ist, gibt dem Schreiben den Anschein, der Sinngebung 
irreversibel und aposteriori nachzukommen, während diese allererst 
aus dem Schreibakt resultierte.18 Deutlicher noch als eine dialektische 
Zirkularität von Sinn und Schreiben legt die transzendentale Dimen­
sion die ursprüngliche Vorgängigkeit des Schreibens gegenüber dem 
Sinn frei. Hier ist das Schreiben noch nicht bloße Ausdrucksform 
eines Denkinhalts, sondern der sinngebende intentionale Akt. Es ver­
bindet sich mit der Sprache der "Sachen selbst" aus den Logischen 
Untersuchungen und mit der Sprache der Erfahrung als intentionalem 
Sinn der Wahrnehmung und Wiedererinnerung aus den Cartesiani- 
schen Meditationen.19

90

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutsam ist hier also weniger die Wortwahl als die Zeitigung des 
Schreibaktes, das heißt die Reduktion der prädikativen Syntax auf 
ihre einfachste, nominale Form. So hat man es, genau wie bezüglich 
der vorprädikativen Sphäre, die in der ersten Sektion von Erfahrung 
und Urteil von Husserl beschrieben wird, mit Termen zu tun, die ohne 
verbales Band aneinandergesetzt werden. Dort jedoch, wo die vor­
prädikative "Form" eine Bindung aufrechterhält, die - mag sie auch 
nicht durch ein Verb oder durch die Kopula verwirklicht sein - zu­
mindest logischen Charakter hat,20 bringen diese Manuskripte Aus­
drücke hervor, die scheinbar in ihren Termen selbst einen Wider­
spruch enthalten - Ausdrücke, die weniger einer Logik des Paradoxes 
als einer, wie man sie kennzeichnen könnte, Logik des Oxymorons 
entstammen. Der Husserl der IV. Logischen Untersuchung hätte selbst 
die Logik dieser Ausdrücke als widersinnig, als "hölzernes Eisen" 
charakterisiert.

Ein Beispiel, das hier als Paradigma dient, ist Husserls Kennzeich­
nung des Urseins als "stehend-strömend" - ein Ausdruck, der in den 
Manuskripten der dreißiger Jahre häufig wiederkehrt. Wörtlich ge­
nommen hätte man es wohl mit einem Paradox zu tun.21 Doch in der 
antiken Rhetorik verweist dieser Ausdruck auf eine Art von Streit­
verfahren, das Paradoxon-Schema, das zunächst den Sinn hat, die 
Meinung zu schockieren oder zu verblüffen (para-doxori) und das in 
eine übergreifende Äußerungsstruktur der Überredung eingefaßt ist.22 
Das Oxymoron hingegen bedeutet wörtlich und einzig dieses unver­
mittelte Auseinandersetzen der Gegensätze und schenkt der unter­
schiedlichen Rezeptionsmöglichkeit keinerlei Aufmerksamkeit. Es 
ließe sich natürlich auch von Antithese und Antinomie sprechen. Man 
wäre dann allerdings auf extrem logizistisch Strukturierendes des 
Widerspruchs oder des Widerstreits verwiesen, wie es Aristoteles, 
Leibniz oder sogar Kant expliziert haben. Husserls Schreibweise aber 
wird von einem solchen Logisieren nicht erfaßt. Der Terminus Oxy­
moron hat den Vorteil, in diesem Zusammenhang logisch kaum oder 
überhaupt nicht vorbelastet zu sein, da sein Sinn etymologisch im 
Griechischen nur aus der Verbindung zweier Adjektive hervorgeht, 
aus oksys, was scharf, stechend, sauer bedeutet, und aus moron, was 
abgestumpft heißt.23

91

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun sagt Husserl vom Ursein in dem zitierten Text auch, daß es aus 
einer Lebendigkeit hervorgeht, die keinen zeitlichen Modus hat und 
dennoch einer Art Gegenwart angehört. Das ”Stehend-strömen" ist 
eine hervorragende Figur des transzendentalen Schreibens, die be­
strebt ist, durch das Kristallisieren eines irreduktiblen Gegensatzes 
eine Form der Zeitlichkeit zurückzuhalten, einer Zeitlichkeit voranzu­
gehen, die selbst nicht auf Sukzessivität reduziert werden kann. Diese 
transzendentale Figur konzentriert eine außerzeitliche Zeitigung, die 
die Zeit hervorbringt, ohne selbst zeitlich zu sein. Sie entstammt somit 
einer einzigartigen Zeitigung, wo die Zeit sich selbst in ihrer Nicht­
zeitlichkeit vorzeichnet. Die Diskursivität scheitert infolge ihrer Irre­
versibilität daran, dieser Art von coincidentia oppositorum gerecht zu 
werden, die das Fließen als Stillstand zu formulieren versucht, die 
Vorgängigkeit als Aktualität oder die Einheit als jederzeit und für 
immer verfrüht. Es gibt hier mehr als die Ko-existenz von Gegen­
sätzen. Es gibt Ko-existenz, da die beiden Terme nicht nur aneinan­
dergereiht, äußerlich aneinandergesetzt werden: Sie treten am selben 
Ort und im selben Moment des Schreibereignisses auf. Ko-existenz 
bedeutet noch zu stark das äußerliche Verhältnis der beiden Terme 
und ihrer Verbindung durch ein "Nach”. Ko-inzidenz definiert hinge­
gen genau das, was nicht mehr Rekurrenz, sondern ein wahre Ko-ok- 
kurenz der Gegensätze ist.24

Auch der Ausdruck "absolutes Faktum" - durch verschachtelte Anführungs­
zeichen präzisiert - wird dieser oxymorischen Schreibweise paradigmatisch 
gerecht, in der das Faktum (le fait) sich "ab-schafft" (se dö-fait),25 das heißt, 
sich verabsolutiert: "Das Wort Faktum", sagt Husserl, "ist seinem Sinn nach 
verkehrt hier angewendet, ebenso ‘Tatsache’, hier ist kein Täter."26 Indem es 
sich selbst verabsolutiert, erhält das Faktum dennoch seine einzigartige Fak­
tizität, so daß es ihm tatsächlich gelingt, das Absolute zu relativieren: Dies 
wird dadurch bestätigt, daß das Absolute am Ende des Textes absolute Zei­
tigung wird. Das erklärt auch, weshalb der gesamte Ausdruck "absolutes Fak­
tum" in Anführungszeichen steht: "Das Absolute ist nichts anderes als abso­
lute Zeitigung, und schon ihre Auslegung als das Absolute, das ich direkt als 
meine stehend-strömende Urtümlichkeit vorfinde, ist Zeitigung."27 Doch die 
Gegensätze gehen nicht von einem zum anderen über, durchdringen sich 
nicht, wie dies in einer dialektischen Logik der Fall wäre: Sie bleiben, was sie 
sind - sie selbst - durch das Ereignis ihrer Ko-inzidenz hindurch. Die unter­

92

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidende, zweiwertige, naiv metaphysische Logik denkt in Gegensätzen, in 
deren Erbe Husserl selbst von den Logischen Untersuchungen an steht und 
von denen er noch lange abhängig bleibt (in den Ideen, aber selbst bis in be­
stimmte späte Manuskripte: Gegensätze wie Form/Materie oder hyle/morphe 
zum Beispiel). Diese dualistische Logik sieht sich im oxymorischen Schrei­
ben ruiniert, und zwar nicht, indem sie dialektisch überwunden wird, sondern 
indem die Gegensätze in ihrer radikalen Opposition aufrechterhalten werden: 
Die Gegensätze bieten sich im absoluten Schock ihrer unvermittelten Ko- 
okkurenz die Stirn. Die oxymorischen Kristallisationen antworten auf diese 
transzendentale Notwendigkeit, die darin besteht, die Rekurrenzstruktur des 
natürlichen Schreibens, die durch ihre Entfaltung intensiviert wird, in eine 
Ko-inzidenz zu überfuhren, die die entstellende Veränderung behebt, indem 
sie die kontradiktorische Dualität zum Äußersten treibt. Im ”an sich Früher­
sein des Absoluten"28 ist also eine Zeitigung gegeben, die selbst transzen­
dental ist.

Was Husserl in dem zitierten späten Text in recht extremer Weise und 
sicher zu fragmentarisch schreibt, taucht schon vorher in anderen 
seiner Formulierungen auf. Diese erscheinen wie transzendentale 
Inseln in seinem Schreiben, das sich zumeist unter der Herrschaft der 
Prädikation entwickelt. Es bietet sich an, die Ausdrücke '‘immanente 
Transzendenz” oder “transzendentale Erfahrung" daraufhin von neu­
em zu befragen. Sie konzentrieren schon die radikalste Dualität, ohne 
sich- wie dies im Ausdruck "stehend-strömend” geschieht- mit 
einem Bindestrich zu belasten, der im Grunde noch ein Vermittler ist. 
Sie stellen die ersten Anfänge eines Schreibens dar, das die Ko- 
okkurrenz als zeitliche Figur der Nicht-Sukzessivität hervorbringt, in­
dem sie die Rekurrenz durch eine intensivierende Entwicklung über­
stürzen.

3. Die transzendentalen Kristallisationen als Bedingungen einer 
Phänomenologisierung des Schreibens

Diese beiden Syntagmen “transzendentale Erfahrung“ und “imma­
nente Transzendenz“ werden in den Cartesianischen Meditationen 
Husserls sehr häufig wiederholt. Sie erscheinen an den Schlüssel­
stellen auf dem Weg zur Intersubjektivität, der ganz einfach die Inter­

93

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjektivität als Weg darstellt. Sie berühren beide das schwierige 
Problem einer ursprünglich-intersubjektiven Egologie und formu­
lieren es in einer bemerkenswerten Dichte.

Es wäre voreilig, sie auf eine Metaphysik zurückführen zu wollen, 
die entweder von der methodologischen Vorordnung der substantiel­
len Dualität oder von der Abstraktion der Verstandeslogik beherrscht 
wäre, als ob sie sich bemühten, das zusammenzudenken, was nicht zu­
sammengedacht werden kann. Man sähe dann in der transzendentalen 
Erfahrung einen teratologischen Ausdruck (Derrida), in der immanen­
ten Transzendenz eine offensichtlich inadäquate, weil unzureichende 
Formulierung (Levinas). Ersteres bedeutete ihre Unmöglichkeit, zu­
mindest in der kantischen Perspektive, wo das Phänomenale in keiner 
Weise für sich selbst transzendental ist, sondern formell apriorische 
Möglichkeitsbedingungen erfordert, die selbst weder phänomenal 
noch phänomenalisierbar sind: Eine transzendentale Erfahrung wäre 
in diesem Fall eine reine contradictio in adjecto. Der derridasche 
Horizont der Kritik entfaltet sich an der anderen Grenze der Unmög­
lichkeit und lehnt die Trennung ab, die die Reduktion zwischen dem 
Natürlichen (dem Empirischen) und dem Transzendentalen einfuhrt. 
Im Namen eines Denkens der Urkontamination sieht sich die tran­
szendentale Erfahrung infolge ihres Mangels an Verflechtung verab­
schiedet. Was die immanente Transzendenz betrifft, so ist sie eben­
falls Gegenstand zweier entgegengesetzter Kritiken: Die eine, von 
Heidegger (aber auch von Levinas) inspiriert, legt das Gewicht auf die 
Transzendenz und hegt einen Verdacht gegen das Residuum der sub­
jektiven (solipsistischen) Innerlichkeit, deren Vehikel der Ausdruck 
noch wäre. Die andere unterstreicht, wie Michel Henry,29 die radikale 
Immanenz der Selbstaffektion und sorgt sich eher um die tendenziell 
empiristische, zumindest realistische Veräußerung, von der die Inten­
tionalität der immanenten Transzendenz geprägt bleibt.

Jedes dieser beiden Syntagmen sieht sich Kritiken unterworfen, die 
einander spiegeln. Doch was auf dem Spiel steht, ist je etwas anderes. 
Im Fall der transzendentalen Erfahrung liegt die Alternative zwischen 
Trennung und Mischung, also entweder einfach zwischen "rein" und 
"unrein" oder zwischen Dualität und Einheit. Die Gefahr, die diese 
Kritiken bergen, ist die dialektische Lösung. Die "immanente Tran­
szendenz" zeigt, auch wenn sie sich in eine solche Problematik ein­

94

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreiben läßt, andere Widerstände: Gewiß steht auch die Unterschei­
dung Außen/Innen oder - phänomenologisch ausgedrückt - Erschei- 
nen/Nichterscheinen in Frage, doch die gemeinsame Gefahr, die sich 
in diesen Kritiken abzeichnet, ist eine Hermeneutik, deren Vorgehen 
darin besteht, das immanente oder das transzendente Ungedachte 
enthüllen zu wollen.

Im Grunde bezeugen solche Ausdrücke keinen Denkmangel, den 
die Dialektik oder die Hermeneutik zu beheben hätten. Sie rufen im 
Gegenteil einen neuartigen Intensivierungsmodus des Denkens her­
vor, indem sie ohne jedwede Konzession den Gegensatz aufrecht­
erhalten, das heißt, indem sie die Dualität erscheinen lassen, ohne 
diese in der Einheit eines Begriffs aufheben zu wollen. Der Paragraph 
85 der Ideen I, der wegen seines sogenannten residualen Hylemor­
phismus mehr als einem Leser problematisch erscheint, läßt sich 
damit von neuem und anders lesen. Es gibt keine "stofflosen Formen", 
keine "formlosen Stoffe", ruft Husserl dort im wesentlichen aus.30 
Sensuelle Hyle und intentionale Morphe bilden zugleich eine Dualität 
und eine Einheit: "Im ganzen phänomenologischen Gebiet (spielt) 
diese merkwürdige Doppelheit und Einheit von sensueller Hyle und 
intentionaler Morphe eine beherrschende Rolle."31 Wichtig ist hier, 
mehr denn sonst, das "und": Die Doppelheit im starren Gegensatz zu 
verstärken, wäre naiv; eine absolute Vereinheitlichung wäre speku­
lativ. Von neuem zeichnen sich zwei verschiedene, doch gleicher­
maßen metaphysische Gefahren ab. Die phänomenologische Dimen­
sion findet ihren richtigen Ort in dem folgenden Zwischenraum, der 
den massiven Gegensatz zusammenschweißt, während die Dualität die 
lebendige Spannung des Denkens aufrechterhält.

Das Schreiben findet seinen phänomenologischen Rhythmus in 
dieser stetigen und fortschreitenden Intensivierung der Dualitäten, die 
als solche aufrechterhalten werden und durch welche die Kristallisie­
rung in einem Syntagma die "Umkehrung" nicht nur des Sinnes, 
sondern auch der Form hervorruft: Es gibt daraufhin weder eine 
Chronologie des Sinnes noch eine der Form. Die kontinuierliche Dis­
kontinuität des Schreibens ermöglicht die Erfahrung, einen Moment 
als transzendentalen zu formulieren, bevor sich dieselbe Diskon­
tinuität wieder in einem anderen natürlichen Bereich der Zeitigung 
einstellt. Dadurch ermöglicht sie- gemäß einem beständigen Hin- 

95

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und-Her, das als solches zwischen dem einen und dem anderen Pol 
aufrechterhalten wird- eine flüchtige Transzendentalisierung der 
natürlichen Bewußtseinsimmanenz.

4. Die Prädikativität des phänomenologischen Schreibens

Der oxymorische Charakter des Schreibens, den wir als Intensivierung 
der Anschauung und als vorbereiteten und doch plötzlichen Übergang 
vom Natürlichen zum Transzendentalen aufgedeckt haben, hebt 
dennoch nicht die allgemeine prädikative Ordnung der husserlschen 
Aussage auf. Man kann ein Staunen kaum unterdrücken, denn wie soll 
man für ein Schreiben plädieren, ein solches praktizieren, das durch 
oxymorische Kristallisationen gekennzeichnet ist und im Gegensatz 
zu dem sonst vorherrschenden diskursiven Fließen der Aussagen so 
viele Intensivierungs- und Bruchstellen, so viele Asyndeta aufweist 
sowie zugleich den prädikativen Rhythmus der Sprache aufrechter­
hält? Von einem streng heideggerschen Standpunkt aus fiele das 
Urteil ohne Widerruf aus: Man hätte es mit einer Sprache zu tun, die 
versucht, sich mittels des Oxymorons von der Metaphysik der forma­
len Logik zu befreien, aber nur von Zeit zu Zeit so weit kommt. Diese 
oxymorischen Kristallisationen wären phänomenologische Inseln in 
einer Sprache, die metaphysisch bleibt oder - in einem strenger hus­
serlschen Modus - nur kurze Momente eines transzendentalen Aus­
drucks innerhalb der natürlichen und weltlichen Diskursivität. Bis an 
diesen Punkt haben wir vorgegeben, eine solche Interpretation des 
Phänomenologischen zu unterstützen.

Nun läuft diese Interpretation darauf hinaus, radikal das Natürliche 
und das Transzendentale, aber auch Metaphysik und phänomenolo­
gische Ontologie, entge-genzusetzen. Doch eine solche Entgegenset­
zung scheitert daran, den eigentümlichen Charakter jenes Gegen­
standes zu erfassen, den das Schreiben als "Schrift" ausmacht. Es gibt 
kein transzendentales Schreiben, das rein wäre; es kann somit nicht in 
einem Gegensatz zur natürlichen Einstellung gedacht werden, die der 
Bereich unserer geläufigsten Ausdrucksmodalität wäre. Wenn das 
Modell der absoluten Undurchlässigkeit, der transzendentalen Rein­
heit hier versagt, so heißt dies jedoch nicht, daß dasjenige der Konta­
mination, der Mischung oder Unreinheit befriedigender wäre: Es trägt

96

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur zu einer allgemeinen Trübung des Transzendentalen bei. Alle 
Ausdrucksformen erhielten dann, sobald sie den Chiasmus, die 
Mischung, die Hybridisierung praktizieren, das Gütezeichen "phäno­
menologisch". Eine solche Trübung erlaubt es in keiner Weise, spezi­
fische Züge des phänomenologischen Schreibens zu unterscheiden, 
noch zu einer möglichen Formalisierung dieses Schreibens überzu­
gehen. Eine andere Möglichkeit wäre die Analogie, die darin be­
stünde, eine transzendentale Sprache anzunehmen, die nur im Durch­
gang durch die natürliche Sprache, eben nur in Analogie zu ihr 
erreicht werden kann. Die Sprache ist notwendig weltlich, doch die 
nicht-erscheinenden konstitutiven Strukturen liefern ihre eigene tran­
szendentale Qualität. Diese Lösung, die E. Fink im Paragraphen 10 
seiner VI. Cartesianischen Meditation vertritt, bleibt aber zu sehr 
kantisch geprägt- abgesehen davon, daß sie nicht auf der spezi­
fischen Ebene des Schreibens selbst angesiedelt ist. Worin unterschei­
den sich letztlich die nicht-erscheinenden konstitutiven Strukturen 
von den kantischen formalen Möglichkeitsbedingungen allen Erschei­
nens? Wenn es ein phänomenologisches - einschließlich eines tran­
szendentalen- Schreiben gibt, muß es dann nicht in der einen oder 
anderen Weise selbst erscheinen, wenn es sich nicht selbst verleugnen 
will? Welches ist das eigentümliche Erscheinen eines Schreibens, 
dessen Transzendentalität deren nicht-erscheinenden Strukturen über­
antwortet wird?

Angesichts dieser methodologischen Schwierigkeit, die das 
mögliche (und notwendige) Erscheinen des Schreibens in seine phä­
nomenologische Dimension hineinzieht, bietet es sich an, sich direkt 
mit den Aussagemodi selbst auseinanderzusetzen. Dazu werden wir 
mehr die Schreibordnung betrachten, die ihnen eigen ist, das heißt 
weder den Stil, der ihr innewohnt (diese Kategorie ist zu verschwom­
men, da zu subjektiv), noch die Textualität, die sie verkleidet (dies 
liefe darauf hinaus, strukturell ein Ganzes als organisches ins Auge zu 
fassen).
Wir können zu einer ersten Typologie der Äußerungsmodi übergehen, und 
zwar nach der Art, wie sie an spezifische Ausdrucksbereiche gebunden sind: 
1. In den Schriften, die zur Veröffentlichung bestimmt sind, so selten sie auch 
sein mögen, bleibt die Schreibweise durchgehend prädikativ (dies ist zum 
Beispiel der Fall für die Philosophie der Arithmetik, die Logischen Untersu­

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chungen und für den ersten Band der Ideen. Es trägt einer formalen Logik 
Rechnung, die sich in der sprachlichen Artikulation reflektiert. Es stellt sich 
damit die Frage, welche die phänomenologischen Kriterien dieses Schreibens 
sind. 2. In den Vorlesungen lenkt die mündliche und an den Adressaten ge­
richtete Finalität den Ausdruck in Richtung bestimmter formaler Indizien: 
Verweis auf vorhergehende Vorlesungen, Anspielungen auf das Auditorium, 
bis hin zum vollkommenen Verschwinden des Geschriebenen zugunsten einer 
mündlichen Rede. Durch I. Kem weiß man beispielsweise, daß die Grund­
probleme der Phänomenologie nur dem Anfang einer Vorlesung entsprechen, 
die Husserl im Wintersemester 1910-11 hielt und mündlich weiterführte; wir 
besitzen heute davon keine Spur mehr. 3. In den Vorträgen befreit sich das 
Schreiben, ebenfalls durch die Gegenwart des Auditoriums zweckbestimmt, 
von den Zwängen der formalen Technizität. Husserl richtet sich dann an ein 
weiteres Publikum. Dies ist der Fall für die Philosophie als strenge Wissen­
schaft von 1911, wo die Polemik gegen Dilthey erscheint; für die unter dem 
Namen Kaizo-Artikel bekannten Vorträge von 1917-18, die an mobilisierte 
Offiziere gerichtet sind und deren thetischer Charakter auf Kosten der 
kritischen Analytik wieder he vortritt. Ebenso für den Vortrag über Kant von 
1924, der zu einer synthetischen Schreibform Anlaß gibt; und auch für die 
Wiener oder Prager Vorträge von 1935 bis 1936, wo die Technizität gänzlich 
zugunsten einer thematischen Öffnung schwindet.

Doch diese erste Gliederung bleibt sehr unzureichend; sie erlaubt in 
keiner Weise, die möglichen Kriterien einer differenzierten phänome­
nologischen Schreibweise zu bestimmen. Eine formale Analyse 
einiger so gut wie zufällig ausgewählter Textauszüge sollte einem sol­
chen Ungenügen abhelfen. Eine erste flüchtige Lektüre des Para­
graphen 35 der Ideen I verrät, ebensowie viele andere Paragraphen 
dieser Schrift, eine Sorge für das Aufzeigen, die sich mit einem Defi­
nitionswillen verbindet. Die häufige Wiederkehr imperativer Formen, 
die die Rede auf das Andere hin (das heißt unentwirrbar auf den 
Anderen und auf das Außertextliche der Erfahrung) öffnet, aber auch 
die Rede in der ersten Person, wo die Subjektivität ursprüngliche 
Intersubjektivität ist (wovon das "Wir” zeugt), die Vervielfältigung 
der Beispiele, die die Rede zu konkretisieren bestrebt sind, nicht 
zuletzt die Fülle der Deiktika, die wörtlich das Aufzeigen indizieren - 
all diese sprachlichen Merkmale tragen inmitten prädikativer Perioden 
zusammen dazu bei, das Schreiben in der erlebten Erfahrung zu ver­

98

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ankern. Dies geht im übrigen so weit, daß das Schreiben hinter dem 
Sehen der Anschauung zurücktritt. Die Sorge um ein anschauliches 
Aufzeigen gehorcht einer ursprünglich beschreibenden Aufmerksam­
keit. Der Ausdruck ist demnach nicht logisch aufgeladen, insofern die 
logischen Instrumente (der Kausalität, der Schlußfolgerung, der Impli­
kation), zumindest anfangs, fast abwesend sind. Sie treten nur in Er­
scheinung, wenn der Definitionswille die Sorge um das Aufzeigen 
nach und nach soweit in den Schatten stellt, daß Kontraste ausge­
drückt werden ("aber"), auf einen inneren Einwand geantwortet wird, 
der eine unbegründete Abgrenzung betrifft ("Das, was wir sag­
ten . . ."), oder der Beschreibungsrahmen erweitert wird ("Man ist sich 
nicht nur bewußt")- bis zur ausdrücklichen Markierung der Defi­
nition am Ende. Doch die Sorge um die Definition manifestiert sich 
weiterhin und phänomenologischer darin, daß Anführungszeichen 
ausgiebig gebraucht werden (jeder neue Term oder Ausdruck ist da­
mit versehen), daß Hervorhebungen wichtig werden und daß der 
Aussageakt ausdrücklich thematisiert wird ("Was wir gesagt 
haben .. . wir sprechen überdies").

Was den Paragraphen 11 der Grundprobleme der Phänomenologie 
betrifft, das heißt unseren zweiten ausgewählten Auszug, so bleibt zu 
fragen: Bietet er bemerkenswerte formale Indizien, die der Kategorie 
"Vorlesung" eigen wären? Zunächst wäre zu bemerken, daß der 
Unterschied zwischen "Vorlesung" und "veröffentlichter Schrift" hier 
nicht feststeht. Tatsächlich zögerte Husserl zuweilen nicht, Auszüge 
aus seinen Vorlesungen in ein zu veröffentlichendes Buch einzufü­
gen.32 Dies berechtigt zu der Annahme, daß es zwischen den Schreib­
arten, die in diesen beiden Textformen am Werk sind, keine absoluten 
Unterschiede gibt. Tatsächlich findet man dort zum Beispiel ein 
durchgehendes Spiel zwischen dem "Wir" und dem "Ich". Dennoch 
werden so gut wie nie Beispiele angeführt: Sie werden durch Appelle 
an die "Evidenz" abgelöst, die mehr den Wert von Aussagen haben, 
die der Einfachheit halber das Sehen durch das Diskursive ersetzen, 
als daß sie wirkliche Gesten des anschaulichen Aufzeigens wären:

Es ist vom Gesichtspunkt der Sache, die, wenn man sie einmal gesehen hat, 
absolut evident, nicht anders zu sagen.33 (Demzufolge ist die Re-konstruktion 
nicht weit): Jedenfalls muß es doch irgendwelche Satzgruppen geben, welche 
den in der Icherfahrung, in der Erfahrung von Seelischem liegenden Sinn aus­

99

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einanderlegen und ihre Evidenz aus der Hineinversetzung in die vollkommene 
Gegebenheit der betreffenden Modi des Seelischen ziehen.34

Die konstruktive Dimension der Diskursivität wird klar durch den 
Modus des "Müssens" angezeigt, der auf eine Form des Postulierens 
verweist, oder durch den Modus des "Wollens", der auf eine Forde­
rung zurückgeht, die nicht notwendig verwirklicht ist: "Desgleichen, 
wenn wir ausweisen wollen, was zum Wesen von Erlebnissen gehört, 
sofern sie Erlebnisse von erlebenden Personen sind.. ."35 Die For­
derung der aufweisenden Beschreibung zeugt hier offenkundig von 
dem konstruktiven Charakter des Satzes. Indem er sich als ein 
Moment der Synthese und der Bilanz dessen präsentiert, was vorher 
erreicht wurde (um das 2. Kapitel zu eröffnen),36 hat dieser Paragraph 
11 tatsächlich einen eher darstellenden als einen beschreibend-analy­
tischen Charakter. Er registriert eher Resultate, als daß er streng 
genommen die Erfahrung erneut durchfuhrt. Dies ist offensichtlich 
der Fall für den ersten Absatz, der explizit das vorher Erreichte zu­
sammenfaßt (weshalb die Form der Vergangenheit und der ersten 
Person Plural verwendet wird), aber auch im Grunde für die folgen­
den Absätze: Die Fragen bleiben rhetorisch, der Appell an die erste 
Person Singular rein abstrakt. Der zweite Absatz ist gänzlich mit 
Fragen durchzogen, die jedoch ihre Antwort schon in sich tragen - 
was Husserl zu Beginn des folgenden Absatzes einräumt.37 Der artifi­
zielle Charakter des "Ich" zeigt sich am Ende des Paragraphen, wenn 
Husserl neuerlich ohne ersichtlichen Grund zum "Wir" übergeht: 
"Desgleichen, wenn wir ausweisen wollen..." Der phänomenolo­
gische Charakter des Schreibens erscheint somit extrem lückenhaft, 
besonders gemessen an dem vorhergehenden Auszug aus den Ideen. 
Es sei denn, man müßte aus der formalen Analyse dieses Auszugs 
schließen, daß der deskriptive Gehalt immer schon konstruktive An­
teile aufweist, die je nach gewähltem Ausschnitt mehr oder weniger 
expliziert werden.

Wenn man sich schließlich der Aussageform zuwendet, die in den 
Vorträgen überwiegt, so entdeckt man dort unerwartet einen Ton, der 
weder analytisch noch konstruktiv ist, sondern von einem Elan getra­
gen wird, den man als lyrisch oder sogar als prophetisch kennzeich­
nen könnte. Um seine Zuhörerschaft zu überzeugen, kann Husserl 
nicht die Askese der Askese praktizieren, die ihm sonst gewohnt und 

100

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigen ist. Es kommt zu weit ausgreifenden syntaktischen Konstruk­
tionen, die von ihrer Teleologie angetrieben werden.38 So vollzieht 
sich die erste vorgreifende Definition Europas vollständig in einer 
Konstruktion, die an die Anschauung appelliert:

Im geistigen Sinn gehören offenbar die englischen Dominions, die Vereinig­
ten Staaten usw. zu Europa ... Es handelt sich hier offenbar unter dem Titel 
Europa um eine Einheit eines geistigen Lebens, Wirkens, Schaffens ... Den 
Personen, Personenverbänden und all ihren Kulturleistungen soll damit ein 
allverbindender Charakter erteilt sein.39

Die beiden folgenden Paragraphen schreiten eher in einem ausgreifen­
den als in einem verdichtenden Modus voran, indem sie die geschicht­
lichen Wirklichkeiten, die in der Idee Europas aufgehoben sind, auf­
zählen und stetig erweitern. Der Lyrismus erreicht seinen Höhepunkt 
in dem letzten Satz, der die stilistische Form eines ausgesponnenen 
Vergleichs zwischen der Menschheit und dem Meer annimmt. Darin 
spezifische Ausprägungen eines phänomenologischen Schreibens zu 
sehen, kann kaum überzeugen. Man hat eher den Eindruck, daß in 
diesen zugänglicheren Texten die Themen und die Methode es über­
nehmen, die Rede auf einer phänomenologischen Ebene anzusiedeln. 
Im übrigen ist die Erweiterungsstruktur der Sätze dem Schreibmodus 
der Entfaltung von Implikationen in jener Manuskriptstelle nicht 
unähnlich, die wir weiter oben kommentiert haben - mit dem Unter­
schied, daß diese Manuskriptstelle Intensivierungsschwellen anstrebt, 
die im Hinblick auf einen Übergang zum Transzendentalen erforder­
lich sind. Im Europa-Vortrag jedoch kann man bezweifeln, ob die 
transzendentale Ebene der Erfahrung je erreicht wird.

Die Untersuchung zur husserlschen Schreibpraxis, die wir hier 
durchgefuhrt haben, läßt die extrem heterogenen Schreibmodi hervor­
treten, die im Spiel sind. Wenn man auch dadurch keine endgültigen 
Kriterien dessen zu gewinnen vermag, was ein phänomenologisches 
Schreiben sein kann oder sein könnte, so läßt sich offensichtlich 
dennoch behaupten, daß ein solches Schreiben, wenn es wirklich 
existiert, durch eine natürliche Vielfältigkeit seiner Ausdrucksmodi 
gekennzeichnet ist. Kurz gesagt gibt es nicht ein phänomenologisches 
Schreiben, dessen Tugend Einheitlichkeit wäre. Doch damit ist bis auf 
weiteres nur ein negatives Kriterium für die Annäherung an ein sol­

101

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ches Schreiben gewonnen. Aus der vorliegenden Untersuchung des 
Schreibens, wie es der Begründer der Phänomenologie praktiziert hat, 
lassen sich jedoch zwei weitere mögliche Kriterien entwickeln, die für 
sich selbst genau zu prüfen oder mittels zusätzlicher Analysen sogar 
zu bestätigen wären:

1. Es gibt einen besonderen Zeitrhythmus dieses Schreibens, der 
durch das Umgehen der linearen Sukzessivität von Vorher-Nachher 
gekennzeichnet ist, sowie als indirekte Folge davon: Es wird eine 
Vorgängigkeit des Schreibaktes gegenüber dem Sinn selbst gefordert, 
so daß der Schreibakt sich als treibende Kraft des Aufkommens von 
Sinn erweist.

2. In den Vordergrund tritt die Sorge um das anschauliche Auf­
zeigen, das die konkrete Beschreibung von Beispielen durchlaufen 
muß. Diese beiden Charakteristika bedingen also oxymorische oder 
bildhafte Kristallisationsformen, welche uns in die Nähe einer For­
derung bringen, die wir spontan als "poetisch” kennzeichnen möchten.

(Aus dem Französischen von Daniel Oskui
und von der Autorin revidiert)

Anmerkungen

1 In dieser Hinsicht bildet die Verwendung des Begriffs "Schreiben” (ecriture) in 
diesem Text zugleich unsere Schuld angesichts der kritischen Problematik J. Derri- 
das und unsere Distanzierungen in bezug auf sein Denken. Letztere erscheinen deut­
licher im Licht der deutschen Sprache: Das Werk "L’ecriture et la difförence” von 
J. Derrida wurde unter dem Titel "Die Schrift und die Differenz” ins Deutsche 
übersetzt, wobei Schrift vor allem den graphischen Aspekt des Ausdrucks übersetzt. 
Im Gegensatz dazu ließ der auf die Schreibweise Husserls gelegte Akzent unseres 
Textes den Übersetzer scharfsinnig den Ausdruck das Schreiben wählen, der den 
c^namischen Prozeßcharakter einer ecriture im Vollzug unterstreicht.

I. Kern, Vorwort, in: E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, 1. 
Teil: 1905-1920 (Husserliana XIII), Den Haag: Nijhoff 1973, S. XVIII. Vgl. auch 
H. L. van Breda, Vorwort, in: E. Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser 
Vorträge (Husserliana I), Den Haag: Nijhoff 21963, S. IX f.

Im Gegensatz zu M. Heideggers Praxis der Tautologie, die im Gefolge Nietzsches 
verbalisiert, um die prädikative Form zu ent-substantialisieren (vgl. M. Haar, 
Heidegger et l'essence de l'homme, Grenoble: Millon 1990, 148-154), zersetzt die 
husserlsche Nominalisierung die Prädikativität durch die Unterdrückung verbaler In­
strumente. Dieser Gebrauch wird von den "Logischen Untersuchungen” (LU) an the­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matisiert, wo Husserl zwischen den konkreten, individuellen Eigennamen und den 
abstrakten Namen unterscheidet, die aus dem Bereich prädikativer Bedeutung stam­
men. Vgl. LU I (2. Band, 1. Teil), Niemeyer: Tübingen 51968, 221-224 (§ 42); LU VI 
(2. Band, 2. Teil), Niemeyer: Tübingen 41968, 128-130 (§ 40) und 156-160 (§ 49). 
Vgl. auch die IV. LU im Ganzen, die einer reinen logischen Grammatik gewidmet ist 
und der Nominalisierung ein starkes Vorrecht einräumt.
4

Vgl. zum Beispiel E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, 3. Teil: 
1929-1935 (Husserliana XV), Den Haag: Nijhoff 1973, 666 f. (Text Nr. 38).
5 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, 2. Teil: 1921-1928, Den Haag: Nijhoff 
1973, 36 (Hvh. N. £>.).
6 Vgl. dazu auch M. Heideggers "Beiträge zur Philosophie" (Frankfurt/M: Kloster­

mann 1989) für ein paralleles und extremes Beispiel einer ausschließlich monolo­
gischen Meditation, oder auch das Eingeständnis R. Ingardens im Vorwort zu "Streit 
um die Existenz der Welt" (Tübingen: Niemeyer 1964, S. X f.): "An Leser hatte ich 
damals nicht gedacht. - Ich schrieb für mich selbst, da die Gedanken beim Schreiben 
manchmal reifen und jedenfalls in der sprachlichen Formulierung erst ihre präzise 
Ausprägung erlangen." Ich danke J.-F. Pestureau, die mich auf diese Stelle aufmerk­
sam machte.
7 In: E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität I, S. XIX. Ähnlich 
schreibt H. L. van Breda in dem bereits angeführten Vorwort zu den "Cartesia- 
nischen Meditationen" (S. X), daß Husserl "von 1900 an übrigens nicht mehr denken 
konnte, ohne zu schreiben. Er arbeitete zwischen sieben und zehn Stunden täglich an 
seinem Schreibtisch. Die Tatsache, daß die unzähligen persönlichen Aufzeichnungen, 
die meist datiert und sorgfältig geordnet sind, relativ lesbare und korrekt redigierte 
Texte bilden, erhöht in einzigartiger Weise ihre Bedeutung. Wir sind so im Besitz 
eines philosophischen Tagebuchs von unvergleichbarer Treue, in dem der Verfasser 
uns die konkrete Weise beschreibt, wie er die Probleme, die er behandelt, entdeckt 
und gelöst hat." Hier findet sich, was für alle von Interesse ist, die zu verstehen 
suchen, wie Husserl konkret und praktisch vorging, um - zum Beispiel - die Reduk­
tion zu vollziehen.g

In: E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität I, S. XIX.
9 Vgl. N. Ruwet, Langage, poesie, musique, Paris: Seuil 1972, 135 ff.: "Quelques 
remarques sur le röle de la syntaxe musicale".

Vgl. M. Heidggers Vorbemerkung zu E. Husserl, Vorlesungen zur Phänomeno­
logie des inneren Zeitbewußtseins, Tübingen: Niemeyer 1928, 367 f.: "Dem Text 
wurde, von äußeren, den Stil nicht berührenden Glättungen abgesehen, der bewegli­
che Charakter der Vorlesung gelassen. Die freilich immer wieder wechselnden Wie­
derholungen wichtiger Analysen blieben im Interesse einer konkreten Nachprüfung 
des Verständnisses erhalten."
11 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 666 (Text Nr. 38).
12 Ebenda 667.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter Rekurrenz verstehen wir hier die einfache Wiederkehr derselben formalen 
Periode und nicht einer Palindromstruktur, wie sie besonders in der seriellen Musik 
vorkommt. 
14 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 667.

Von einem strikt derridaschen Standpunkt aus wäre dieser Ausdruck in sich wider­
sprüchlich.

E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 667 (Text Nr. 38).
E. Fink begreift dieses Verhältnis im Paragraphen 10 seiner "VI. Cartesianischen 

Meditation" (Husserliana-Dokumente II/l), Dordrecht: Kluwer 1988 als Analogie.
Dies läuft eindeutig der hermeneutischen These von der Vorgängigkeit des Sinnes 

zuwider und trifft sich mit der Kritik Derridas an der Hermeneutik.
19 Vgl. die Einleitung zur französischen Übersetzung der "VI. Cartesianischen 
Meditation" (Grenoble: Millon 1994), 45-47; LU II, 30 (§ 50); Cartesianische 
Meditationen, 77 (§ 16).

Und zwar durch ein Werkzeug des Widerspruchs oder des Widerstreits, das jenem 
ursprünglichen, doch nicht prädikativen Werkzeug der Negation entspricht - etwa; 
"nicht rot, sondern grün", "nicht kugelig, sondern eingebeult". Vgl. Erfahrung und 
Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Meiner: Hamburg, 6. verb. Aufl. 
1985, § 21: a) Der Ursprung der Negation (S. 94-98).

Vgl. P. Fantanier, Les figures du discours, Paris: Flammarion 1977, Art. 
"Paradoxisme" (S. 137): "L'artifice de langage par lequel des idees et des mots, ordi- 
nairement opposes et contradictoires entre eux, se trouvent rapproches et combines 
de maniere que, tout en semblant se combattre et s'exclure reciproquement, Hs 
frappent l’intelligence par le plus etonnant accord, et produisent le sens le plus vrai 
comme le plus profond et le plus energique." ("Kunstgriff der Sprache, durch den 
Ideen und Wörter, die gewöhnlich entgegengesetzt sind und sich widersprechen, in 
der Weise zusammengerückt und kombiniert werden, daß sie, obwohl sie sich weiter­
hin zu bekämpfen und gegenseitig auszuschließen scheinen, den Intellekt mit einer 
verblüffenden Übereinstimmung frappieren und so den wahrsten, tiefsten und kraft­
vollsten Sinn hervorbringen." Übers, von D. Oskui)

Isidor von Sevilla, Origines 2, 8.1.
Vgl. das Larousse-Wörterbuch. Das etymologische Larousse- Wörterbuch hingegen 

gibt für moron eine andere Etymologie an: Es bringt moron mit der Idee des Wahn­
sinns in Verbindung.

Zur Unterscheidung zwischen Ko-existenz und Ko-inzidenz der Gegensätze vgl. 
G. Vallin, La perspective metaphysique, Paris: Dervy 1977, 127.

Die französische Sprache erlaubt es, mit den Wörtern fait, faire und defaire zu 
spielen, was im Deutschen schwer möglich ist.
2 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 669 (Text Nr. 38).

Ebenda 670. Daß Husserl den Vollzug der Reduktion durch beigefugte Anfüh­
rungszeichen materialisiert, ist bekannt. Vgl. Ideen zu einer reinen Phänomenologie 
und phänomenologischen Philosophie, 1. Buch (Husserliana III/1), Den Haag: Nijhoff 
1976, § 89 (S. 205 f.): "Es ist klar, daß alle diese beschreibenden Aussagen, trotzdem 

104

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie mit Wirklichkeitsaussagen gleichlauten können, eine radikale Sinnesmodifikation 
erfahren haben; ebenso wie das Beschriebene selbst, obschon es sich als 'genau 
dasselbe' gibt, doch ein radikal anderes ist, sozusagen vermöge einer umkehrenden 
Vorzeichenänderung 'in' der reduzierten Wahrnehmung (im phänomenologisch reinen 
Erlebnis) finden wir, als zu ihrem Wesen unaufhebbar gehörig, das Wahrgenommene 
als solches, auszudrücken als 'materielles Ding', 'Pflanze', 'Baum', 'blühend' usw. Die 
Anführungszeichen sind offenbar bedeutsam, sie drücken jene Vorzeichenänderung, 
die entsprechende radikale Bedeutungsmodifikation der Worte aus. . . Der Baum 
schlechthin kann abbrennen . . . Der Sinn aber - Sinn dieser Wahrnehmung. . . kann 
nicht abbrennen, er hat keine chemischen Elemente, keine Kräfte, keine realen Eigen­
schaften."
28 E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 670.

Vgl. Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phänomenologie, 
Freiburg/München: Alber 1992, 61-136: Die phänomenologische Methode.

Ideen zu einer reinen Phänomenologie I, 193.
31 Ebenda 192 (§ 85).

Vgl. Grundprobleme der Phänomenologie, in: E. Husserl, Zur Phänomenologie 
der Intersubjektivität I, 141 (Text Nr. 6), Anm. 1 des Herausgebers.
33 Ebenda 140.
34 Ebenda (Hvh. N. D.).
35 Ebenda (Hvh. N. D).

Die Gliederung in Kapitel und Paragraphen, die sich dem Herausgeber verdankt, 
^ibt gut den Rhythmus und die Entwicklung der Vorlesung wieder.

Zur Phänomenologie der Intersubjektivität I, 139: "Nun habe ich soeben, sofern ich 
von Erkenntnis im subjektiven Sinn sprach, scheinbar die Antwort gegeben." "Läßt es 
nicht auch eine apriorische Erwägung zu? Gewiß."

Vgl. Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie, in: E. 
Husserl, Die Krisis des europäischen Menschentums und die transzendentale Phäno­
menologie (Husserliana VI), Den Haag: Nijhoff 21976, 318 f., von "Wir stellen die 
Frage: Wie charakterisiert sich die geistige Gestalt Europas . .." bis "Es ist wie ein 
Meer, in welchem die Menschen, die Völker... Wellen sind, die einen darin rei­
cher, ... die anderen primitiver." 
39 Ebenda 318 f.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

