Gibt es ein phanomenologisches Schreiben?

Die Ambiguitit der husserlschen Schreibweise

NATALIE DEPRAZ (PARIS)

Das Thema der vorliegenden Untersuchung kann hinsichtlich des Zu-
gangs zur Schreibweise Husserls wie seiner Textarten von vornherein
eingegrenzt werden. Zum einen wird die husserlsche Schreibpraxis
und nicht seine (aporetische, problematische, metaphysische, logozen-
trische) "Theorie" der Sprache den Gegenstand unserer Uberlegungen
bilden. Diese Eingrenzung impliziert, dal der Interessenschwerpunkt
in bezug auf kritische phidnomenologische Perspektiven wie die von
Merleau-Ponty oder die neueren von Derrida' verschoben wird. Zum
zweiten soll die Schreibweise Husserls hier bevorzugt in seinen For-
schungsmanuskripten untersucht werden, die er in Form von "monolo-
gischen Meditationen"” fiir sich selbst schrieb und die nicht zur Ver-
6ffentlichung bestimmt waren — ob als Vortrag, Vorlesung oder gar
als Buch.

Diese doppelte Einschrankung zieht zwei Konsequenzen nach sich.
Erstens ldge es nahe, angesichts der Position Husserls, die beziiglich
der logischen Sprache ebenso wie hinsichtlich der Sprache der inter-
subjektiven Kommunikation nicht gekldrt ist und nicht einheitlich
ausfallt, diese zu kritisieren oder eine entgegengesetzte einzunehmen.
Es sei denn, man machte es sich, so wie E. Fink, zur Aufgabe, direkt
die Kriterien einer transzendentalen Sprache zu definieren. Sich hin-
gegen auf der Ebene des Schreibvollzuges zu situieren heiflt, nach der
Moglichkeit eines phdnomenologischen Schreibens zu fragen, die von
Husserls expliziten Aussagen zur Sprache unabhingig ist und sogar
mit dieser nicht unbedingt vertriglich sein mufl. Wenn Husserls Kon-
zeption der Sprache — selbst im Rahmen einer transzendentalisierten
Logik — von der klassischen (mathematischen) Forderung nach Ein-
deutigkeit und von einer begrifflichen (substantiellen) Bestimmung
der Sprache abhingig bleibt, so bringt seine tatséchliche Schreib-

83

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

praxis einen Modus der Diskursivitdt zur Erscheinung, der sich diesen
Abhingigkeiten deutlich genug entzieht, um einer eigentlichen Form
der phanomenologischen Sprache anzugehéren. Uns stellt sich daher
hier die Aufgabe, diese Praxis zu thematisieren, fiir sich selbst zu
analysieren und zu reflektieren, um die Moglichkeit einer phanome-
nologischen Sprache freizulegen, deren explizite Requisiten dann
noch zu bestimmen sind.

Zum zweiten ist es notwendig, unter den Aussagemodi, die Husserl
praktiziert hat, verschiedene Schreibarten zu unterscheiden. In seinen
Vorlesungen und Vortriagen bleibt die Form klassisch: Sie paft sich
der préadikativen Artikulation an. In seinen Forschungsmanuskripten
dagegen ist die Aussage deutlich inchoativer, ja chaotischer: Die
Syntax ist ex-artikuliert, zuweilen sogar so, daB selbst das Verb, der
logische Angelpunkt der Pridikation, zugunsten des Nomens weg-
fallt.’ Die sprachlichen Formen beschrinken sich damit auf einfache
Nominalisierungen® oder sogar auf fragmentarische AuBerungen,
deren minimale, fiir ihre Intelligibilitit unverzichtbare Syntax zum
Beispiel in der Ubersetzung wiederherzustellen ist. Der Begriff der In-
telligibilitat scheint allerdings als regulative Norm der philoso-
phischen Akzeptierbarkeit problematisch, insofern diese Manuskripte
sich mehr an ihrer sondierenden Erfindungskraft als an der reinen
Intelligibilidt ihres Gehaltes messen. Demnach ist die Wiederholung
selbst beredt: Sie ist Indiz fiir eine Aufmerksamkeit, die Husserl als
Praktiker den formalen Variationen desselben Gedankeninhaltes wid-
met, um am Ende der Anschauung fiir das nicht-diskursive Sehen die
angemessenste Formulierung freizulegen. Dies setzt voraus, dafl der
Ausdruck hinreichend weitschweifig, wenngleich stricto sensu nicht
redundant ausfillt, mit anderen Worten also zugleich Schlacken, Re-
siduen und herausragende Kristallisationen bietet. So legt die Schreib-
praxis auch eine Form der Eidetik in actu frei, in der das Eidos, der
gemeinte Sinn, aus formalen Variationen freigesetzt wird, die aus
vielfiltigen Ausdriicken, wirklichen Moglichkeiten und aktuellen
imagindren Variationen bestehen. Dem eidetischen Verhiltnis zwi-
schen Tatsache und Wesen oder zwischen singuldrem Beispiel und
allgemeinem Begriff entsprechend, ist die Beziehung zwischen Aus-
druck und Sinn zweifach: Der Sinn kann als solcher nur hervortreten,
wenn er sich von den Eigenarten und Modalititen seines Ausdrucks

84

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

losreiBt, sie iiberschreitet, jedoch ohne ihnen gegeniiber jemals gleich-
giiltig zu sein, da er gerade aus ihrer Eigenart seine eigene seman-
tische Verdichtung schopft.

Formulieren wir kurz, bevor wir die erwihnte extreme und verhilt-
nisméBig spite phdnomenologische Schreibweise untersuchen, eine
Vermutung, die jene préadikativen Aussagemodi betrifft, die wir—
vielleicht ein wenig vorschnell — als "klassische" gekennzeichnet
haben und auf die wir am Ende unseres Textes noch einmal zuriick-
kommen werden. Sind sie nicht auch jenseits ihrer traditionellen
formalen Charakterisierung durch strikte phanomenologische Merk-
male des Schreibens geprigt? Und korrelativ dazu gefragt: Ob nun
lexikalisch oder syntaktisch, muBl das Phinomenologische notwendig
eine sprachliche Verformung durchlaufen?

1. Ein Denken hervorbringendes Schreiben

Untersucht man die genannten Manuskripttexte (oder eher die tran-
skribierten Stenogramme), so erstaunt der wenig gepflegte Charakter
der Darstellung und insbesondere die karge Aufmerksamkeit, die der
Korrektur der Syntax geschenkt wird. Ein Indiz unter anderen ist, dafl
das Verb oft an jener syntaktischen Stelle steht, wo es im Franzosi-
schen erscheinen wiirde. Ein Beispiel unter vielen findet sich dafiir im
ersten Anhang des 14. Bandes der Husserliana: "Aber wir haben jetzt
unter dem Titel Monade ins Auge gefafit die Einheit ihres lebendigen
Werdens, ihrer Geschichte."’

Wie es zu Beginn der Cartesianischen Meditationen heiit, wird
nicht der literarische Effekt gesucht, sondern die Anspannung des
Denkens. Mit anderen Worten steht im Vordergrund nicht die Sorge
um die Rezeption, sondern die Forderung, zu einer klaren und niich-
ternen Formulierung des Problems zu gelangen.® Das Niederschreiben
der Forschung hat zum Ziel, neuen Denkméglichkeiten einen Weg zu
bahnen, und weniger, eine stilistisch geschliffene Darstellung durch
transparente Begriffsgefiige zu geben. Der Stil wird hier nicht kulti-
viert, ohne dal er deswegen getilgt oder das Schreiben zum bloflen
Ubertragungsmedium des Denkens instrumentalisiert wiirde. Tatséch-
lich gehort die absolute Instrumentalisierung des Schreibens im strik-
ten Sinne der Fiktion an. Iso Kern hat in seinem Vorwort zur Hus-

85

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

serliana XIII diesen eigentiimlichen Zug des husserlschen Schreibens
hervorgehoben: Diese Meditation wurde nicht

unter dem Gesichtspunkt der Systematik geschrieben, sondern in ihnen ist der
faktische Gang der suchenden Gedanken niedergeschlagen.” (Im selben Sinne
charakterisiert er diese Schreibweise als "denkend-schreibend"): Was Husserl
so meditierend schrieb, war weniger das, was er wuflte, als vielmehr, was er
nicht wuflte. Er schrieb nicht, um sich Einsichten und Ideen zu notieren, son-
dern versuchte denkend-schreibend Einsichten zu gewinnen. (Diese) For-
schungsmanuskripte bieten also weniger Resultate als Wege und auch Irrwege
des Denkens.®

Das Schreiben ist hier eher die treibende, sogar erzeugende Kraft des
Denkens als bloB dessen Ubersetzung. Die Reflexion erscheint in
statu nascendi, auf der Suche ihrer selbst, in der Tat notwendig
repetitiv. Die Wiederholung ist somit, wie in der Musik, die Garantie
moglicher Variationen — zunichst von Tempo und Tonintensitit, die
anfangs nicht wahrnehmbar sind, jedoch schlielich einer Modifika-
tion zustreben, die sich in die Melodie selbst versetzen kann. Selbst
die Form des ostinato, die als eine strikt wiederkehrende Stuktur
Variationsformen a priori ausschlieit, kann mit der Zeit Variations-
formen der urspriinglichen Form hervorbringen. Man trifft also nie
auf pure Wiederholungen (selbst in der zeitgenossischen Gattung
nicht, die sich "repetitive Musik" nennt), sondern notwendig auf eine
"Entwicklung", so minimal sie auch sein mag.’ Die Lektiire der hus-
serlschen Manuskripte erweckt also den Eindruck eines Schreibens,
das sich der Wiederholung'® iiberliBt, das tatsichlich jedoch unter der
standigen, explizit formulierten Entfaltung von Implikationen steht,
die in den AuBerungen mitschwingen. Zitieren wir hier ein paradig-
matisches Beispiel:

Der Mensch und die Erde — wir und unsere 'Erde' — fremde 'Erden’. In ihm
impliziert die anderen menschlichen ego, die 'Menschheit' als Monadenall:
diese als meine Menschheit (mein Monadenall), die meiner Erde."'

Die leibnizsche Resonanz dieser AuBerung ist hier uniiberhérbar. Sie
bildet das Echo einer Zeitigung des Satzes, dessen Neuheit sich pro-
portional zur Intensitdt seiner Wiederholungen verhilt. Die formale
Rundstruktur (die zitierte Passage beginnt mit "der Mensch und die

86

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erde" und schlieBt mit "die [Menschheit] meiner Erde") gibt dem
Begriff der Monade als Sphire, die die ganze Welt enthélt, einen
wortlichen Sinn, indem sie sich aus sich selbst heraus kontinuierlich
entfaltet. Die Monade zeitigt nichts Neues, was sie nicht schon impli-
zit in sich triige. So entfaltet der zeitliche Ubergang von der Beiord-
nung ("der Mensch und die Erde") zu einer genitivischen Unterord-
nung ("die [Menschheit] meiner Erde") die Erfahrung des Wohnens,
die von Anfang an gegenwirtig ist: Das "und" bedeutet hier mehr als
eine Beiordnung; es bedeutet eine Zusammengehorigkeit (im Sinne
Husserls) des Menschen und des Irdischen. Der Genitiv, der die
Passage abschlieBt, deutet folglich weniger die Subordination der
Menschheit unter meine Erde, der Anthropologie unter die Egologie
an, als vielmehr die Erfahrung der gegenseitigen Integration.

In dieser Hinsicht ist die Leseerfahrung aufschlufireich: Die Auf-
merksamkeit konzentriert sich auf eine durchgehende Analyse von
Mensch und Tier in der Welt, deren Fortschritt unmerklich die Welt-
horizonte auseinanderlegt, insbesondere im Verlauf des vierten Ab-
satzes des genannten Textes. Plotzlich jedoch intensivieren sich im
AnschluB an die fiinf ersten Absitze die Wiederholungen der nomina-
len Syntax und fithren zu einer Schwelle, die den abrupten Ubergang
zum folgenden Absatz, zur Transzendentalitit, erfordert: "Das ist eine
zeitliche Rede", bemerkt Husserl”? im Riickblick auf die fiinf ersten
Absitze. Die Zeitlichkeit des Diskurses als rekurrente Entwicklungs-
struktur”® erscheint somit als "natiirlich” im Sinne von "weltlich".
Gleichwohl ist es nicht sicher, dal das transzendentale Schreiben und
Sprechen eine radikale Umbildung voraussetzt, weder des Inhaltes
naturgemdB (dies widerspriche dem Sinn der Reduktion), noch im
Grunde der Form.

Was muB sich in der Schreiberfahrung Husserls ereignet haben, um
ihm diesen zu sehr zeitlichen Diskursmodus bewuflt werden zu lassen,
dem er unmittelbar danach seinen transzendentalen Modus entgegen-
setzt?: "Wir stehen in der Transzendentalitit."'* Was muB sich in der
Leseerfahrung abspielen, um den Leser, der sich die beschriebene Er-
fahrung im Leseakt aneignet, zu derselben Schluffolgerung zu fiih-
ren? Die Wiederholung allein, die sich durch Rekurrenz intensiviert,
erfordert den Wechsel des Schreib- sowie Leseregisters. Es wird dann
eine Schwelle erreicht, die den Ubergang zu einem anderen Aus-

87

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

drucksmodus und somit auch zu einem anderen BewuBtseinszustand
notwendig macht. Aber diese Verdnderung ist abrupt, gemessen an
dem Sprung, den sie im Denken impliziert. Wie bekannt ist, be-
schreibt Husserl die Reduktion, diesen Ubergang zur transzendentalen
Einstellung, zuweilen als Sprung, als plétzlichen Bruch und jihe
Unterbrechung — mag er auch bei anderer Gelegenheit eine solche
Auffassung der Reduktion als ungeniigend kritisieren. Etwas wird
ausgelost und mit einem Mal hat das BewuBtsein die fortschreitende
Intensivierung seiner Erfahrung so weit erfafit, dal es auf einer
anderen Ebene steht. Das Schreiben zeitigt, das heiflt, es kapitalisiert
die Zinsen des Geschriebenen solange, bis es von sich aus, von der
akkumulierenden Wirkung des Geschriebenen aus, die Freisetzung
oder Verausgabung hervorruft, die den Diskurs in einen anderen
Bereich versetzt.

Mit anderen Worten und allgemeiner gesagt, schreibt man Seite um
Seite bis zu jener Entdeckung, die alles dicht und prizise in einer
einzigen Formulierungen zusammenhilt. Doch alle vorhergehenden
Rohfassungen waren notig, um einem formalisierten Aufblitzen des
Denkens AnlaB zu geben. Ist es das, was Husserl mit der Unterschei-
dung zwischen weltlichem (zeitlichem) und transzendentalem (phi-
nomenologischem) Schreiben meint? In diesem Fall jedoch ist klar,
dafB} die beiden Schreibmodi in keinem Gegensatz zueinander stehen,
da die eine das Auftreten der anderen ermdglicht. Ohne ausgeschrie-
bene Zeitigung gibt es kein formales Wiedererfassen eines in Koinzi-
denz erfafiten Gedankens. Wenn das transzendentale Schreiben nichts
Zeitliches mehr ist, aber die kumulative Sukzessivitit nichtsdesto-
weniger die Bedingung sine qua non seiner Entfaltung ist, so scheint
klar zu sein, daB das phanomenologische Schreiben sich nicht auBer-
halb der Sukzessivitit entfalten kann, es sei denn, es gibe sich selbst
als diskursives Schreiben auf. Man kann sich nicht nur mit dem Frag-
ment oder dem Aphorismus als einzigen Indizien der Transzendenta-
litat des Schreibens zufriedengeben. Welches sind die Merkmale die-
ser neuen Art und Weise, zu sprechen und zu schreiben?

Dieses Schreiben, das nicht instrumentell ist, da es im Akt selbst
das Denken hervorbringt, ist vortranszendental: Es steht dem Tran-
szendentalen nicht entgegen, sondern stellt die Vorbedingungen im
Bereich der Erfahrung selbst bereit. Wie wird das Schreiben transzen-

88

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dental, und was ist ein transzendentales Schreiben?"” Es gibt eine
Genese des transzendentalen Schreibens, eine stetige Transzendentali-
sierung des Schreibens, was weniger einen Sprung als einen Ubergang
und ein Hin-und-Her voraussetzt. Andere Darstellungen der Reduk-
tion gehen ausdriicklich in diese Richtung — es sei denn, der Sprung
miifite als eine Intensivierungsschwelle verstanden werden, der ein
konstitutiver Bruch der Intensivierung vorausgeht. Denn die Genese
selbst enthdlt mitunter Diskontinuitéten, abrupte Formen der Verdn-
derung, die notwendig zu ihrer Okonomie gehoren.

2. Ein oxymorisches Schreiben

Wenn es im Ereignis des Schreibens selbst einen inkompressiblen
Flu} gibt, so kann seine Zeitigung nicht zugunsten einer zeitlosen
Dichte des Denkens vollstindig aufgehoben werden. Aber zu ver-
stehen ist, welcher andere Schreibmodus der Zeitigung mit der
Reduktion zutage tritt. Wir mochten das Oxymoron als eine nichtsub-
stantielle zeitliche Kristallisationsfigur des diskursiven Flusses an-
sehen. Was bei der Lektiire des angefiihrten Manuskriptes auf einer
mikroskopischen Ebene auffillt, ist der Eindruck eines Schreibens,
das sich selbst nacheilt, das vor sich selbst her liuft, das eher vom
Sinn mitgerissen wird, als tatsdchlich zu einer vollstdndigen Fixierung
zu gelangen, wie das folgende Beispiel belegt:

Ich bin. Von mir aus konstituiert die Zeit. Selbstzeitigung des ego in der ste-
hend-urtiimlichen Vor-Gegenwart. In weiterer Folge konstituiert Welt, besser,
Welt gezeitigt mit ihren Erden — auf dem Wege iiber die Zeitigung der tran-
szendental-monadischen Zeit als Form des transzendentalen Monadenalls,
desselben, das objektiviert 'wir Menschen' ergibt — wir Menschen, zundchst
die meiner, unserer Erde.'

Dieses Schreiben ist sicher nicht transzendental im kantischen Sinne,
wo beim Schreiben selbst die Moglichkeitsbedingungen a priori der
geschriebenen Aussage definiert wiirden. Seine Transzendentalitit be-
ruht vielmehr auf der Aposterioritidt des Sinnes, auf seiner prinzi-
piellen Verspitung gegeniiber dem Schreibakt selbst. Der Sinn ist
weit davon entfernt, fertig und griffbereit dem In-Worte-fassen vor-
zustehen: Das Schreiben ist in seiner Genese die konstitutive, ja kon-

89

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stituierende Dimension des Sinnes. Was wir weiter oben in bezug auf
formale Ausdrucksvariationen und den Sinn angemerkt haben (beziig-
lich ihres Eidos, wo sich die Konturen einer Eidetik in actu des
Schreibens abzeichnen, das durch die Verwirklichungskraft des Ima-
gindren bewegt wird), kann hier in der genetischen Konstitution des
Sinnes durch das Schreiben vertieft werden. Solch eine Transzen-
dentalitdt in actu des Schreibens setzt diesmal nicht mehr die tat-
sachliche Méglichkeit der Einbildungskraft voraus, sondern die spezi-
fische zeitliche Dynamik, deren Umrisse aufzuzeigen wir begonnen
haben.

Es ist im iibrigen nicht unbedeutend, da} dieser Aspekt sich beson-
ders in Texten manifestiert, deren Thema gerade die urspriingliche
Zeitlichkeit ist: Die fortschreitende Ausbreitung der Zeitigung vom
Ich zur Welt, welche die Zeit selbst, die anderen Menschen, die Tiere
und die Erde durchliuft, findet ihren stilistischen Rhythmus in der Er-
weiterung der Satzstrukturen, die zu Beginn nach dem Bild des Ego-
Aktes minimal ist und am Ende maximal, wenn die bedeutende Ent-
faltung der Implikationsstruktur erreicht wird, namlich die Welt als
Horizont der Horizonte. Es gibt demnach im Ubergang von der einen
Dimension der Schreiberfahrung, der natiirlichen zur anderen, der
transzendentalen, nicht — wie behauptet wurde'” — einen Unterschied
des Inhalts, nicht einmal einen Unterschied der Form, sondern eine
Intensivierung der Vorgingigkeit des Schreibaktes in seinem Ver-
hiltnis zum Sinn. Das Schreiben zu transzendentalisieren, kommt im
Grunde dem Versuch gleich, die diskursive Sukzessivitdt zu umgehen.
Das Schema Vorher-Nachher, das in der natiirlichen Einstellung in-
kompressibel ist, gibt dem Schreiben den Anschein, der Sinngebung
irreversibel und aposteriori nachzukommen, wihrend diese allererst
aus dem Schreibakt resultierte.'® Deutlicher noch als eine dialektische
Zirkularitit von Sinn und Schreiben legt die transzendentale Dimen-
sion die urspriingliche Vorgingigkeit des Schreibens gegeniiber dem
Sinn frei. Hier ist das Schreiben noch nicht blole Ausdrucksform
eines Denkinhalts, sondern der sinngebende intentionale Akt. Es ver-
bindet sich mit der Sprache der "Sachen selbst" aus den Logischen
Untersuchungen und mit der Sprache der Erfahrung als intentionalem
Sinn der Wahrnehmung und Wiedererinnerung aus den Cartesiani-
schen Meditationen."

90

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutsam ist hier also weniger die Wortwahl als die Zeitigung des
Schreibaktes, das heiit die Reduktion der pradikativen Syntax auf
ihre einfachste, nominale Form. So hat man es, genau wie beziiglich
der vorpradikativen Sphire, die in der ersten Sektion von Erfahrung
und Urteil von Husserl beschrieben wird, mit Termen zu tun, die ohne
verbales Band aneinandergesetzt werden. Dort jedoch, wo die vor-
pradikative "Form" eine Bindung aufrechterhilt, die — mag sie auch
nicht durch ein Verb oder durch die Kopula verwirklicht sein — zu-
mindest logischen Charakter hat,” bringen diese Manuskripte Aus-
driicke hervor, die scheinbar in ihren Termen selbst einen Wider-
spruch enthalten — Ausdriicke, die weniger einer Logik des Paradoxes
als einer, wie man sie kennzeichnen kénnte, Logik des Oxymorons
entstammen. Der Husserl der IV. Logischen Untersuchung hitte selbst
die Logik dieser Ausdriicke als widersinnig, als "holzernes Eisen"
charakterisiert.

Ein Beispiel, das hier als Paradigma dient, ist Husserls Kennzeich-
nung des Urseins als "stehend-stromend" — ein Ausdruck, der in den
Manuskripten der dreiliger Jahre hdufig wiederkehrt. Wortlich ge-
nommen hitte man es wohl mit einem Paradox zu tun.”’ Doch in der
antiken Rhetorik verweist dieser Ausdruck auf eine Art von Streit-
verfahren, das Paradoxon-Schema, das zunichst den Sinn hat, die
Meinung zu schockieren oder zu verbliiffen (para-doxon) und das in
eine iibergreifende AuBerungsstruktur der Uberredung eingefaBt ist.”
Das Oxymoron hingegen bedeutet wortlich und einzig dieses unver-
mittelte Auseinandersetzen der Gegensitze und schenkt der unter-
schiedlichen Rezeptionsmoglichkeit keinerlei Aufmerksamkeit. Es
lieBe sich natiirlich auch von Antithese und Antinomie sprechen. Man
wire dann allerdings auf extrem logizistisch Strukturierendes des
Widerspruchs oder des Widerstreits verwiesen, wie es Aristoteles,
Leibniz oder sogar Kant expliziert haben. Husserls Schreibweise aber
wird von einem solchen Logisieren nicht erfait. Der Terminus Oxy-
moron hat den Vorteil, in diesem Zusammenhang logisch kaum oder
iberhaupt nicht vorbelastet zu sein, da sein Sinn etymologisch im
Griechischen nur aus der Verbindung zweier Adjektive hervorgeht,
aus oksys, was scharf, stechend, sauer bedeutet, und aus moron, was
abgestumpft heifit.”

91

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun sagt Husserl vom Ursein in dem zitierten Text auch, daf es aus
einer Lebendigkeit hervorgeht, die keinen zeitlichen Modus hat und
dennoch einer Art Gegenwart angehért. Das "Stehend-stromen" ist
eine hervorragende Figur des transzendentalen Schreibens, die be-
strebt ist, durch das Kristallisieren eines irreduktiblen Gegensatzes
eine Form der Zeitlichkeit zuriickzuhalten, einer Zeitlichkeit voranzu-
gehen, die selbst nicht auf Sukzessivitit reduziert werden kann. Diese
transzendentale Figur konzentriert eine auBerzeitliche Zeitigung, die
die Zeit hervorbringt, ohne selbst zeitlich zu sein. Sie entstammt somit
einer einzigartigen Zeitigung, wo die Zeit sich selbst in ihrer Nicht-
zeitlichkeit vorzeichnet. Die Diskursivitit scheitert infolge ihrer Irre-
versibilitit daran, dieser Art von coincidentia oppositorum gerecht zu
werden, die das FlieBen als Stillstand zu formulieren versucht, die
Vorgingigkeit als Aktualitit oder die Einheit als jederzeit und fiir
immer verfriiht. Es gibt hier mehr als die Ko-existenz von Gegen-
siatzen. Es gibt Ko-existenz, da die beiden Terme nicht nur aneinan-
dergereiht, duBerlich aneinandergesetzt werden: Sie treten am selben
Ort und im selben Moment des Schreibereignisses auf. Ko-existenz
bedeutet noch zu stark das duBerliche Verhiltnis der beiden Terme
und ihrer Verbindung durch ein "Nach". Ko-inzidenz definiert hinge-
gen genau das, was nicht mehr Rekurrenz, sondern ein wahre Ko-ok-
kurenz der Gegensitze ist.”*

Auch der Ausdruck "absolutes Faktum" — durch verschachtelte Anfilhrungs-
zeichen prézisiert — wird dieser oxymorischen Schreibweise paradigmatisch
gerecht, in der das Faktum (le fait) sich "ab-schafft" (se dé-fait),”” das heift,
sich verabsolutiert: "Das Wort Faktum", sagt Husserl, "ist seinem Sinn nach
verkehrt hier angewendet, ebenso 'Tatsache', hier ist kein Titer."* Indem es
sich selbst verabsolutiert, erhilt das Faktum dennoch seine einzigartige Fak-
tizitat, so daB es ihm tatsichlich gelingt, das Absolute zu relativieren: Dies
wird dadurch bestitigt, dal das Absolute am Ende des Textes absolute Zei-
tigung wird. Das erklirt auch, weshalb der gesamte Ausdruck "absolutes Fak-
tum" in Anfiihrungszeichen steht: "Das Absolute ist nichts anderes als abso-
lute Zeitigung, und schon ihre Auslegung als das Absolute, das ich direkt als
meine stehend-stromende Urtiimlichkeit vorfinde, ist Zeitigung."27 Doch die
Gegensitze gehen nicht von einem zum anderen iiber, durchdringen sich
nicht, wie dies in einer dialektischen Logik der Fall wire: Sie bleiben, was sie
sind — sie selbst — durch das Ereignis ihrer Ko-inzidenz hindurch. Die unter-

92

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheidende, zweiwertige, naiv metaphysische Logik denkt in Gegensétzen, in
deren Erbe Husserl selbst von den Logischen Untersuchungen an steht und
von denen er noch lange abhingig bleibt (in den Ideen, aber selbst bis in be-
stimmte spate Manuskripte: Gegensitze wie Form/Materie oder hyle/morphe
zum Beispiel). Diese dualistische Logik sieht sich im oxymorischen Schrei-
ben ruiniert, und zwar nicht, indem sie dialektisch iiberwunden wird, sondern
indem die Gegensatze in ihrer radikalen Opposition aufrechterhalten werden:
Die Gegensitze bieten sich im absoluten Schock ihrer unvermittelten Ko-
okkurenz die Stirn. Die oxymorischen Kristallisationen antworten auf diese
transzendentale Notwendigkeit, die darin besteht, die Rekurrenzstruktur des
natiirlichen Schreibens, die durch ihre Entfaltung intensiviert wird, in eine
Ko-inzidenz zu iiberfiihren, die die entstellende Verdnderung behebt, indem
sie die kontradiktorische Dualitit zum AuBersten treibt. Im "an sich Friiher-
sein des Absoluten"”® ist also eine Zeitigung gegeben, die selbst transzen-
dental ist.

Was Husserl in dem zitierten spéten Text in recht extremer Weise und
sicher zu fragmentarisch schreibt, taucht schon vorher in anderen
seiner Formulierungen auf. Diese erscheinen wie transzendentale
Inseln in seinem Schreiben, das sich zumeist unter der Herrschaft der
Priadikation entwickelt. Es bietet sich an, die Ausdriicke "immanente
Transzendenz" oder "transzendentale Erfahrung" darauthin von neu-
em zu befragen. Sie konzentrieren schon die radikalste Dualitét, ohne
sich— wie dies im Ausdruck "stehend-strémend" geschieht — mit
einem Bindestrich zu belasten, der im Grunde noch ein Vermittler ist.
Sie stellen die ersten Anfinge eines Schreibens dar, das die Ko-
okkurrenz als zeitliche Figur der Nicht-Sukzessivitit hervorbringt, in-
dem sie die Rekurrenz durch eine intensivierende Entwicklung iiber-
stiirzen.

3. Die transzendentalen Kristallisationen als Bedingungen einer
Phdnomenologisierung des Schreibens

Diese beiden Syntagmen "transzendentale Erfahrung" und "imma-
nente Transzendenz" werden in den Cartesianischen Meditationen
Husserls sehr haufig wiederholt. Sie erscheinen an den Schliissel-
stellen auf dem Weg zur Intersubjektivitit, der ganz einfach die Inter-

93

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

subjektivitit als Weg darstellt. Sie beriihren beide das schwierige
Problem einer urspriinglich-intersubjektiven Egologie und formu-
lieren es in einer bemerkenswerten Dichte.

Es wire voreilig, sie auf eine Metaphysik zuriickfiihren zu wollen,
die entweder von der methodologischen Vorordnung der substantiel-
len Dualitdt oder von der Abstraktion der Verstandeslogik beherrscht
wire, als ob sie sich bemiihten, das zusammenzudenken, was nicht zu-
sammengedacht werden kann. Man sihe dann in der transzendentalen
Erfahrung einen teratologischen Ausdruck (Derrida), in der immanen-
ten Transzendenz eine offensichtlich inadéquate, weil unzureichende
Formulierung (Lévinas). Ersteres bedeutete ihre Unmoglichkeit, zu-
mindest in der kantischen Perspektive, wo das Phanomenale in keiner
Weise fiir sich selbst transzendental ist, sondern formell apriorische
Moglichkeitsbedingungen erfordert, die selbst weder phinomenal
noch phinomenalisierbar sind: Eine transzendentale Erfahrung wire
in diesem Fall eine reine contradictio in adjecto. Der derridasche
Horizont der Kritik entfaltet sich an der anderen Grenze der Unmoég-
lichkeit und lehnt die Trennung ab, die die Reduktion zwischen dem
Natiirlichen (dem Empirischen) und dem Transzendentalen einfiihrt.
Im Namen eines Denkens der Urkontamination sieht sich die tran-
szendentale Erfahrung infolge ihres Mangels an Verflechtung verab-
schiedet. Was die immanente Transzendenz betrifft, so ist sie eben-
falls Gegenstand zweier entgegengesetzter Kritiken: Die eine, von
Heidegger (aber auch von Lévinas) inspiriert, legt das Gewicht auf die
Transzendenz und hegt einen Verdacht gegen das Residuum der sub-
jektiven (solipsistischen) Innerlichkeit, deren Vehikel der Ausdruck
noch wire. Die andere unterstreicht, wie Michel Henry,29 die radikale
Immanenz der Selbstaffektion und sorgt sich eher um die tendenziell
empiristische, zumindest realistische VerduBerung, von der die Inten-
tionalitdt der immanenten Transzendenz geprigt bleibt.

Jedes dieser beiden Syntagmen sieht sich Kritiken unterworfen, die
einander spiegeln. Doch was auf dem Spiel steht, ist je etwas anderes.
Im Fall der transzendentalen Erfahrung liegt die Alternative zwischen
Trennung und Mischung, also entweder einfach zwischen "rein" und
"unrein" oder zwischen Dualitit und Einheit. Die Gefahr, die diese
Kritiken bergen, ist die dialektische Losung. Die "immanente Tran-
szendenz" zeigt, auch wenn sie sich in eine solche Problematik ein-

94

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schreiben l4Bt, andere Widerstinde: Gewil steht auch die Unterschei-
dung AuBen/Innen oder — phidnomenologisch ausgedriickt — Erschei-
nen/Nichterscheinen in Frage, doch die gemeinsame Gefahr, die sich
in diesen Kritiken abzeichnet, ist eine Hermeneutik, deren Vorgehen
darin besteht, das immanente oder das transzendente Ungedachte
enthiillen zu wollen.

Im Grunde bezeugen solche Ausdriicke keinen Denkmangel, den
die Dialektik oder die Hermeneutik zu beheben hitten. Sie rufen im
Gegenteil einen neuartigen Intensivierungsmodus des Denkens her-
vor, indem sie ohne jedwede Konzession den Gegensatz aufrecht-
erhalten, das heiBit, indem sie die Dualitéit erscheinen lassen, ohne
diese in der Einheit eines Begriffs auftheben zu wollen. Der Paragraph
85 der Ideen I, der wegen seines sogenannten residualen Hylemor-
phismus mehr als einem Leser problematisch erscheint, 14t sich
damit von neuem und anders lesen. Es gibt keine "stofflosen Formen",
keine "formlosen Stoffe", ruft Husserl dort im wesentlichen aus.*
Sensuelle Hyle und intentionale Morphe bilden zugleich eine Dualitét
und eine Einheit: "Im ganzen phinomenologischen Gebiet (spielt)
diese merkwiirdige Doppelheit und Einheit von sensueller Hyle und
intentionaler Morphe eine beherrschende Rolle."*! Wichtig ist hier,
mehr denn sonst, das "und": Die Doppelheit im starren Gegensatz zu
verstirken, wire naiv; eine absolute Vereinheitlichung wire speku-
lativ. Von neuem zeichnen sich zwei verschiedene, doch gleicher-
mafen metaphysische Gefahren ab. Die phinomenologische Dimen-
sion findet ihren richtigen Ort in dem folgenden Zwischenraum, der
den massiven Gegensatz zusammenschweif3t, wihrend die Dualitit die
lebendige Spannung des Denkens aufrechterhilt.

Das Schreiben findet seinen phinomenologischen Rhythmus in
dieser stetigen und fortschreitenden Intensivierung der Dualititen, die
als solche aufrechterhalten werden und durch welche die Kristallisie-
rung in einem Syntagma die "Umkehrung" nicht nur des Sinnes,
sondern auch der Form hervorruft: Es gibt daraufthin weder eine
Chronologie des Sinnes noch eine der Form. Die kontinuierliche Dis-
kontinuitit des Schreibens erméglicht die Erfahrung, einen Moment
als transzendentalen zu formulieren, bevor sich dieselbe Diskon-
tinuitdt wieder in einem anderen natiirlichen Bereich der Zeitigung
einstellt. Dadurch ermoglicht sie — gemdB einem bestindigen Hin-

95

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und-Her, das als solches zwischen dem einen und dem anderen Pol
aufrechterhalten wird — eine fliichtige Transzendentalisierung der
natiirlichen BewuBtseinsimmanenz.

4. Die Pradikativitdt des phanomenologischen Schreibens

Der oxymorische Charakter des Schreibens, den wir als Intensivierung
der Anschauung und als vorbereiteten und doch plotzlichen Ubergang
vom Natiirlichen zum Transzendentalen aufgedeckt haben, hebt
dennoch nicht die allgemeine priadikative Ordnung der husserlschen
Aussage auf. Man kann ein Staunen kaum unterdriicken, denn wie soll
man fiir ein Schreiben pladdieren, ein solches praktizieren, das durch
oxymorische Kristallisationen gekennzeichnet ist und im Gegensatz
zu dem sonst vorherrschenden diskursiven FlieBen der Aussagen so
viele Intensivierungs- und Bruchstellen, so viele Asyndeta aufweist
sowie zugleich den priadikativen Rhythmus der Sprache aufrechter-
hélt? Von einem streng heideggerschen Standpunkt aus fiele das
Urteil ohne Widerruf aus: Man hitte es mit einer Sprache zu tun, die
versucht, sich mittels des Oxymorons von der Metaphysik der forma-
len Logik zu befreien, aber nur von Zeit zu Zeit so weit kommt. Diese
oxymorischen Kristallisationen wiren phanomenologische Inseln in
einer Sprache, die metaphysisch bleibt oder — in einem strenger hus-
serlschen Modus — nur kurze Momente eines transzendentalen Aus-
drucks innerhalb der natiirlichen und weltlichen Diskursivitdt. Bis an
diesen Punkt haben wir vorgegeben, eine solche Interpretation des
Phianomenologischen zu unterstiitzen.

Nun lduft diese Interpretation darauf hinaus, radikal das Natiirliche
und das Transzendentale, aber auch Metaphysik und phénomenolo-
gische Ontologie, entge-genzusetzen. Doch eine solche Entgegenset-
zung scheitert daran, den eigentiimlichen Charakter jenes Gegen-
standes zu erfassen, den das Schreiben als "Schrift" ausmacht. Es gibt
kein transzendentales Schreiben, das rein wire; es kann somit nicht in
einem Gegensatz zur natiirlichen Einstellung gedacht werden, die der
Bereich unserer gelaufigsten Ausdrucksmodalitit wire. Wenn das
Modell der absoluten Undurchldssigkeit, der transzendentalen Rein-
heit hier versagt, so heiBt dies jedoch nicht, daB dasjenige der Konta-
mination, der Mischung oder Unreinheit befriedigender wire: Es tragt

96

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur zu einer allgemeinen Triibung des Transzendentalen bei. Alle
Ausdrucksformen erhielten dann, sobald sie den Chiasmus, die
Mischung, die Hybridisierung praktizieren, das Giitezeichen "phéno-
menologisch". Eine solche Triibung erlaubt es in keiner Weise, spezi-
fische Ziige des phdnomenologischen Schreibens zu unterscheiden,
noch zu einer moglichen Formalisierung dieses Schreibens iiberzu-
gehen. Eine andere Moglichkeit wire die Analogie, die darin be-
stiinde, eine transzendentale Sprache anzunehmen, die nur im Durch-
gang durch die natiirliche Sprache, eben nur in Analogie zu ihr
erreicht werden kann. Die Sprache ist notwendig weltlich, doch die
nicht-erscheinenden konstitutiven Strukturen liefern ihre eigene tran-
szendentale Qualitdt. Diese Losung, die E. Fink im Paragraphen 10
seiner VI Cartesianischen Meditation vertritt, bleibt aber zu sehr
kantisch geprigt — abgesehen davon, daf sie nicht auf der spezi-
fischen Ebene des Schreibens selbst angesiedelt ist. Worin unterschei-
den sich letztlich die nicht-erscheinenden konstitutiven Strukturen
von den kantischen formalen Méglichkeitsbedingungen allen Erschei-
nens? Wenn es ein phdnomenologisches — einschlieBlich eines tran-
szendentalen — Schreiben gibt, muB es dann nicht in der einen oder
anderen Weise selbst erscheinen, wenn es sich nicht selbst verleugnen
will? Welches ist das eigentiimliche Erscheinen eines Schreibens,
dessen Transzendentalitdt deren nicht-erscheinenden Strukturen iiber-
antwortet wird?

Angesichts dieser methodologischen Schwierigkeit, die das
mogliche (und notwendige) Erscheinen des Schreibens in seine phé-
nomenologische Dimension hineinzieht, bietet es sich an, sich direkt
mit den Aussagemodi selbst auseinanderzusetzen. Dazu werden wir
mehr die Schreibordnung betrachten, die ihnen eigen ist, das heiB3t
weder den Stil, der ihr innewohnt (diese Kategorie ist zu verschwom-
men, da zu subjektiv), noch die Textualitit, die sie verkleidet (dies
liefe darauf hinaus, strukturell ein Ganzes als organisches ins Auge zu
fassen).

Wir kornen zu einer ersten Typologie der AuBerungsmodi iibergehen, und
zwar nach der Art, wie sie an spezifische Ausdrucksbereiche gebunden sind:
1. In den Schriften, die zur Veréffentlichung bestimmt sind, so selten sie auch
sein mogen, bleibt die Schreibweise durchgehend pradikativ (dies ist zum
Beispiel der Fall fiir die Philosophie der Arithmetik, die Logischen Untersu-

97

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chungen und fiir den ersten Band der Ideen. Es trigt einer formalen Logik
Rechnung, die sich in der sprachlichen Artikulation reflektiert. Es stellt sich
damit die Frage, welche die phidnomenologischen Kriterien dieses Schreibens
sind. 2. In den Vorlesungen lenkt die miindliche und an den Adressaten ge-
richtete Finalitit den Ausdruck in Richtung bestimmter formaler Indizien:
Verweis auf vorhergehende Vorlesungen, Anspielungen auf das Auditorium,
bis hin zum vollkommenen Verschwinden des Geschriebenen zugunsten einer
miindlichen Rede. Durch I. Kern weil man beispielsweise, daB3 die Grund-
probleme der Phinomenologie nur dem Anfang einer Vorlesung entsprechen,
die Husserl im Wintersemester 1910-11 hielt und miindlich weiterfiihrte; wir
besitzen heute davon keine Spur mehr. 3. In den Vortrdgen befreit sich das
Schreiben, ebenfalls durch die Gegenwart des Auditoriums zweckbestimmt,
von den Zwingen der formalen Technizitiat. Husserl richtet sich dann an ein
weiteres Publikum. Dies ist der Fall fiir die Philosophie als strenge Wissen-
schaft von 1911, wo die Polemik gegen Dilthey erscheint; fiir die unter dem
Namen Kaizo-Artikel bekannten Vortrige von 1917-18, die an mobilisierte
Offiziere gerichtet sind und deren thetischer Charakter auf Kosten der
kritischen Analytik wieder hevortritt. Ebenso fiir den Vortrag iiber Kant von
1924, der zu einer synthetischen Schreibform Anlaf gibt; und auch fiir die
Wiener oder Prager Vortridge von 1935 bis 1936, wo die Technizitét génzlich
zugunsten einer thematischen Offnung schwindet.

Doch diese erste Gliederung bleibt sehr unzureichend; sie erlaubt in
keiner Weise, die moglichen Kriterien einer differenzierten phdnome-
nologischen Schreibweise zu bestimmen. Eine formale Analyse
einiger so gut wie zufillig ausgewihlter Textausziige sollte einem sol-
chen Ungeniigen abhelfen. Eine erste fliichtige Lektiire des Para-
graphen 35 der Ideen I verrit, ebensowie viele andere Paragraphen
dieser Schrift, eine Sorge fiir das Aufzeigen, die sich mit einem Defi-
nitionswillen verbindet. Die hidufige Wiederkehr imperativer Formen,
die die Rede auf das Andere hin (das heifit unentwirrbar auf den
Anderen und auf das AuBertextliche der Erfahrung) 6ffnet, aber auch
die Rede in der ersten Person, wo die Subjektivitdt urspriingliche
Intersubjektivitit ist (wovon das "Wir" zeugt), die Vervielfiltigung
der Beispiele, die die Rede zu konkretisieren bestrebt sind, nicht
zuletzt die Fiille der Deiktika, die wortlich das Aufzeigen indizieren —
all diese sprachlichen Merkmale tragen inmitten pradikativer Perioden
zusammen dazu bei, das Schreiben in der erlebten Erfahrung zu ver-

98

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ankern. Dies geht im iibrigen so weit, daB das Schreiben hinter dem
Sehen der Anschauung zuriicktritt. Die Sorge um ein anschauliches
Aufzeigen gehorcht einer urspriinglich beschreibenden Aufmerksam-
keit. Der Ausdruck ist demnach nicht logisch aufgeladen, insofern die
logischen Instrumente (der Kausalitit, der Schlu8folgerung, der Impli-
kation), zumindest anfangs, fast abwesend sind. Sie treten nur in Er-
scheinung, wenn der Definitionswille die Sorge um das Aufzeigen
nach und nach soweit in den Schatten stellt, daB Kontraste ausge-
driickt werden ("aber"), auf einen inneren Einwand geantwortet wird,
der eine unbegriindete Abgrenzung betrifft ("Das, was wir sag-
ten . .."), oder der Beschreibungsrahmen erweitert wird ("Man ist sich
nicht nur bewufBt") — bis zur ausdriicklichen Markierung der Defi-
nition am Ende. Doch die Sorge um die Definition manifestiert sich
weiterhin und phénomenologischer darin, dal Anfiihrungszeichen
ausgiebig gebraucht werden (jeder neue Term oder Ausdruck ist da-
mit versehen), daB Hervorhebungen wichtig werden und daB der
Aussageakt ausdriicklich thematisiert wird ("Was wir gesagt
haben . . . wir sprechen iiberdies").

Was den Paragraphen 11 der Grundprobleme der Phdnomenologie
betrifft, das heifit unseren zweiten ausgewihlten Auszug, so bleibt zu
fragen: Bietet er bemerkenswerte formale Indizien, die der Kategorie
"Vorlesung" eigen wiren? Zunichst wire zu bemerken, daB der
Unterschied zwischen "Vorlesung" und "veroffentlichter Schrift" hier
nicht feststeht. Tatsdchlich zogerte Husserl zuweilen nicht, Ausziige
aus seinen Vorlesungen in ein zu verdffentlichendes Buch einzufii-
gen.”? Dies berechtigt zu der Annahme, daB es zwischen den Schreib-
arten, die in diesen beiden Textformen am Werk sind, keine absoluten
Unterschiede gibt. Tatsdchlich findet man dort zum Beispiel ein
durchgehendes Spiel zwischen dem "Wir" und dem "Ich". Dennoch
werden so gut wie nie Beispiele angefiihrt: Sie werden durch Appelle
an die "Evidenz" abgelst, die mehr den Wert von Aussagen haben,
die der Einfachheit halber das Sehen durch das Diskursive ersetzen,
als daB sie wirkliche Gesten des anschaulichen Aufzeigens wiren:

Es ist vom Gesichtspunkt der Sache, die, wenn man sie einmal gesehen hat,
absolut evident, nicht anders zu sagen.”> (Demzufolge ist die Re-konstruktion
nicht weit): Jedenfalls muf es doch irgendwelche Satzgruppen geben, welche
den in der Icherfahrung, in der Erfahrung von Seelischem liegenden Sinn aus-

99

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einanderlegen und ihre Evidenz aus der Hineinversetzung in die vollkommene
Gegebenheit der betreffenden Modi des Seelischen ziehen.**

Die konstruktive Dimension der Diskursivitdt wird klar durch den
Modus des "Miissens" angezeigt, der auf eine Form des Postulierens
verweist, oder durch den Modus des "Wollens", der auf eine Forde-
rung zuriickgeht, die nicht notwendig verwirklicht ist: "Desgleichen,
wenn wir ausweisen wollen, was zum Wesen von Erlebnissen gehort,
sofern sie Erlebnisse von erlebenden Personen sind . .."*> Die For-
derung der aufweisenden Beschreibung zeugt hier offenkundig von
dem konstruktiven Charakter des Satzes. Indem er sich als ein
Moment der Synthese und der Bilanz dessen prisentiert, was vorher
erreicht wurde (um das 2. Kapitel zu eréffnen),”® hat dieser Paragraph
11 tatsdchlich einen eher darstellenden als einen beschreibend-analy-
tischen Charakter. Er registriert eher Resultate, als dal er streng
genommen die Erfahrung erneut durchfiihrt. Dies ist offensichtlich
der Fall fiir den ersten Absatz, der explizit das vorher Erreichte zu-
sammenfaflt (weshalb die Form der Vergangenheit und der ersten
Person Plural verwendet wird), aber auch im Grunde fiir die folgen-
den Absitze: Die Fragen bleiben rhetorisch, der Appell an die erste
Person Singular rein abstrakt. Der zweite Absatz ist gdnzlich mit
Fragen durchzogen, die jedoch ihre Antwort schon in sich tragen —
was Husserl zu Beginn des folgenden Absatzes einrdumt.’’” Der artifi-
zielle Charakter des "Ich" zeigt sich am Ende des Paragraphen, wenn
Husserl neuerlich ohne ersichtlichen Grund zum "Wir" iibergeht:
"Desgleichen, wenn wir ausweisen wollen ..." Der phinomenolo-
gische Charakter des Schreibens erscheint somit extrem liickenhaft,
besonders gemessen an dem vorhergehenden Auszug aus den Ideen.
Es sei denn, man miifite aus der formalen Analyse dieses Auszugs
schlieBen, daB der deskriptive Gehalt immer schon konstruktive An-
teile aufweist, die je nach gewahltem Ausschnitt mehr oder weniger
expliziert werden.

Wenn man sich schlieBlich der Aussageform zuwendet, die in den
Vortrigen iiberwiegt, so entdeckt man dort unerwartet einen Ton, der
weder analytisch noch konstruktiv ist, sondern von einem Elan getra-
gen wird, den man als lyrisch oder sogar als prophetisch kennzeich-
nen konnte. Um seine Zuhorerschaft zu iiberzeugen, kann Husserl
nicht die Askese der Askese praktizieren, die ihm sonst gewohnt und

100

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigen ist. Es kommt zu weit ausgreifenden syntaktischen Konstruk-
tionen, die von ihrer Teleologie angetrieben werden.”® So vollzieht
sich die erste vorgreifende Definition Europas vollstindig in einer
Konstruktion, die an die Anschauung appelliert:

Im geistigen Sinn gehoren offenbar die englischen Dominions, die Vereinig-
ten Staaten usw. zu Europa . . . Es handelt sich hier offenbar unter dem Titel
Europa um eine Einheit eines geistigen Lebens, Wirkens, Schaffens . . . Den
Personen, Personenverbdnden und all ihren Kulturleistungen soll damit ein
allverbindender Charakter erteilt sein.”

Die beiden folgenden Paragraphen schreiten eher in einem ausgreifen-
den als in einem verdichtenden Modus voran, indem sie die geschicht-
lichen Wirklichkeiten, die in der Idee Europas aufgehoben sind, auf-
zéhlen und stetig erweitern. Der Lyrismus erreicht seinen Hohepunkt
in dem letzten Satz, der die stilistische Form eines ausgesponnenen
Vergleichs zwischen der Menschheit und dem Meer annimmt. Darin
spezifische Auspriagungen eines phanomenologischen Schreibens zu
sehen, kann kaum iiberzeugen. Man hat eher den Eindruck, daB in
diesen zuginglicheren Texten die Themen und die Methode es iiber-
nehmen, die Rede auf einer phdnomenologischen Ebene anzusiedeln.
Im iibrigen ist die Erweiterungsstruktur der Sitze dem Schreibmodus
der Entfaltung von Implikationen in jener Manuskriptstelle nicht
undhnlich, die wir weiter oben kommentiert haben — mit dem Unter-
schied, daB diese Manuskriptstelle Intensivierungsschwellen anstrebt,
die im Hinblick auf einen Ubergang zum Transzendentalen erforder-
lich sind. Im Europa-Vortrag jedoch kann man bezweifeln, ob die
transzendentale Ebene der Erfahrung je erreicht wird.

Die Untersuchung zur husserlschen Schreibpraxis, die wir hier
durchgefiihrt haben, 148t die extrem heterogenen Schreibmodi hervor-
treten, die im Spiel sind. Wenn man auch dadurch keine endgiiltigen
Kriterien dessen zu gewinnen vermag, was ein phinomenologisches
Schreiben sein kann oder sein konnte, so ldBt sich offensichtlich
dennoch behaupten, daB ein solches Schreiben, wenn es wirklich
existiert, durch eine natiirliche Vielfiltigkeit seiner Ausdrucksmodi
gekennzeichnet ist. Kurz gesagt gibt es nicht ein phinomenologisches
Schreiben, dessen Tugend Einheitlichkeit wire. Doch damit ist bis auf
weiteres nur ein negatives Kriterium fiir die Anndherung an ein sol-

101

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ches Schreiben gewonnen. Aus der vorliegenden Untersuchung des
Schreibens, wie es der Begriinder der Phanomenologie praktiziert hat,
lassen sich jedoch zwei weitere mogliche Kriterien entwickeln, die fiir
sich selbst genau zu priifen oder mittels zusitzlicher Analysen sogar
zu bestitigen wiren:

1. Es gibt einen besonderen Zeitrhythmus dieses Schreibens, der
durch das Umgehen der linearen Sukzessivitdt von Vorher-Nachher
gekennzeichnet ist, sowie als indirekte Folge davon: Es wird eine
Vorgiéngigkeit des Schreibaktes gegeniiber dem Sinn selbst gefordert,
so da} der Schreibakt sich als treibende Kraft des Aufkommens von
Sinn erweist.

2. In den Vordergrund tritt die Sorge um das anschauliche Auf-
zeigen, das die konkrete Beschreibung von Beispielen durchlaufen
muB. Diese beiden Charakteristika bedingen also oxymorische oder
bildhafte Kristallisationsformen, welche uns in die Nihe einer For-
derung bringen, die wir spontan als "poetisch" kennzeichnen méchten.

(Aus dem Franzoésischen von Daniel Oskui
und von der Autorin revidiert)

Anmerkungen

" In dieser Hinsicht bildet die Verwendung des Begriffs "Schreiben" (écriture) in
diesem Text zugleich unsere Schuld angesichts der kritischen Problematik J. DERRI-
DAS und unsere Distanzierungen in bezug auf sein Denken. Letztere erscheinen deut-
licher im Licht der deutschen Sprache: Das Werk "L'écriture et la différence" von
J. DERRIDA wurde unter dem Titel "Die Schrift und die Differenz" ins Deutsche
tibersetzt, wobei Schrift vor allem den graphischen Aspekt des Ausdrucks iibersetzt.
Im Gegensatz dazu lie der auf die Schreibweise Husserls gelegte Akzent unseres
Textes den Ubersetzer scharfsinnig den Ausdruck das Schreiben wihlen, der den
qzynamischen ProzeBcharakter einer écriture im Vollzug unterstreicht.

I. KERN, Vorwort, in: E. HUSSERL, Zur Phidnomenologie der Intersubjektivitit, 1.
Teil: 1905-1920 (Husserliana XIII), Den Haag: Nijhoff 1973, S. XVIII. Vgl. auch
H. L. vAN BREDA, Vorwort, in: E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen und Pariser
Vortrige (Husserliana I), Den Haag: Nijhoff 21963, S. IX f.

Im Gegensatz zu M. HEIDEGGERS Praxis der Tautologie, die im Gefolge NIETZSCHES
verbalisiert, um die prddikative Form zu ent-substantialisieren (vgl. M. HAAR,
Heidegger et l'essence de I'homme, Grenoble: Millon 1990, 148-154), zersetzt die
husserlsche Nominalisierung die Pradikativitit durch die Unterdriickung verbaler In-
strumente. Dieser Gebrauch wird von den "Logischen Untersuchungen” (LU) an the-

102

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

matisiert, wo HUSSERL zwischen den konkreten, individuellen Eigennamen und den
abstrakten Namen unterscheidet, die aus dem Bereich préadikativer Bedeutung stam-
men. Vgl. LU I (2. Band, 1. Teil), Niemeyer: Tiibingen °1968, 221-224 (§ 42); LU VI
(2. Band, 2. Teil), Niemeyer: Tiibingen *1968, 128-130 (§ 40) und 156-160 (§ 49).
Vgl. auch die IV. LU im Ganzen, die einer reinen logischen Grammatik gewidmet ist
und der Nominalisierung ein starkes Vorrecht einrdumt.

¢ Vgl. zum Beispiel E. HUSSERL, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét, 3. Teil:
1929-1935 (Husserliana XV), Den Haag: Nijhoff 1973, 666 f. (Text Nr. 38).

> Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, 2. Teil: 1921-1928, Den Haag: Nijhoff
1973, 36 (Hvh. N. D.).

6 Vgl. dazu auch M. HEIDEGGERS "Beitrige zur Philosophie" (Frankfurt/M: Kloster-
mann 1989) fir ein paralleles und extremes Beispiel einer ausschliefilich monolo-
gischen Meditation, oder auch das Eingestidndnis R. INGARDENS im Vorwort zu "Streit
um die Existenz der Welt" (Tiibingen: Niemeyer 1964, S. X f.): "An Leser hatte ich
damals nicht gedacht. — Ich schrieb fiir mich selbst, da die Gedanken beim Schreiben
manchmal reifen und jedenfalls in der sprachlichen Formulierung erst ihre prizise
Auspragung erlangen." Ich danke J.-F. PESTUREAU, die mich auf diese Stelle aufmerk-
sam machte.
7 In: E. HUSSERL, Zur Phinomenologie der Intersubjektivitat I, S. XIX. Ahnlich
schreibt H. L. VAN BREDA in dem bereits angefiilhrten Vorwort zu den "Cartesia-
nischen Meditationen" (S. X), daB HUSSERL "von 1900 an iibrigens nicht mehr denken
konnte, ohne zu schreiben. Er arbeitete zwischen sieben und zehn Stunden téglich an
seinem Schreibtisch. Die Tatsache, da die unzihligen personlichen Aufzeichnungen,
die meist datiert und sorgfiltig geordnet sind, relativ lesbare und korrekt redigierte
Texte bilden, erhoht in einzigartiger Weise ihre Bedeutung. Wir sind so im Besitz
eines philosophischen Tagebuchs von unvergleichbarer Treue, in dem der Verfasser
uns die konkrete Weise beschreibt, wie er die Probleme, die er behandelt, entdeckt
und gelost hat." Hier findet sich, was fiir alle von Interesse ist, die zu verstehen
suchen, wie Husserl konkret und praktisch vorging, um — zum Beispiel — die Reduk-
tion zu vollziehen.

In: E. HUSSERL, Zur Phdanomenologie der Intersubjektivitit I, S. XIX.
? Vgl. N. RUWET, Langage, poésie, musique, Paris: Seuil 1972, 135 ff.: "Quelques
remarques sur le réle de la syntaxe musicale".
10 Vgl. M. HEIDGGERS Vorbemerkung zu E. HUSSERL, Vorlesungen zur Phidnomeno-
logie des inneren ZeitbewuBtseins, Tiibingen: Niemeyer 1928, 367 f.: "Dem Text
wurde, von duBeren, den Stil nicht berithrenden Glittungen abgesehen, der bewegli-
che Charakter der Vorlesung gelassen. Die freilich immer wieder wechselnden Wie-
derholungen wichtiger Analysen blieben im Interesse einer konkreten Nachpriifung
des Verstandnisses erhalten."

" Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat 111, 666 (Text Nr. 38).
12 Ebenda 667.

103

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

" Unter Rekurrenz verstehen wir hier die einfache Wiederkehr derselben formalen
Periode und nicht einer Palindromstruktur, wie sie besonders in der seriellen Musik
vorkommt.

' Zur Phanomenologie der Intersubjektivitt 111, 667.

Von einem strikt derridaschen Standpunkt aus wire dieser Ausdruck in sich wider-
spriichlich.

E. HUSSERL, Zur Phinomenologie der Intersubjektivitat III, 667 (Text Nr. 38).

E. FINK begreift dieses Verhiltnis im Paragraphen 10 seiner "VI. Cartesianischen
Meditation" (Husserliana-Dokumente II/1), Dordrecht: Kluwer 1988 als Analogie.

Dies lduft eindeutig der hermeneutischen These von der Vorgéngigkeit des Sinnes
zuwider und trifft sich mit der Kritik DERRIDAS an der Hermeneutik.

Vgl. die Einleitung zur franzosischen Ubersetzung der "VI. Cartesianischen
Meditation" (Grenoble: Millon 1994), 45-47; LU II, 30 (§ 50); Cartesianische
Meditationen, 77 (§ 16).

Und zwar durch ein Werkzeug des Widerspruchs oder des Widerstreits, das jenem
urspriinglichen, doch nicht pradikativen Werkzeug der Negation entspricht — etwa;
"nicht rot, sondern griin", "nicht kugelig, sondern eingebeult". Vgl. Erfahrung und
Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Meiner: Hamburg, 6. verb. Aufl.
21‘985, § 21: a) Der Ursprung der Negation (S. 94-98).

Vgl. P.Fantanier, Les figures du discours, Paris: Flammarion 1977, Art.
"Paradoxisme" (S. 137): "L'artifice de langage par lequel des idées et des mots, ordi-
nairement opposés et contradictoires entre eux, se trouvent rapprochés et combinés
de maniére que, tout en semblant se combattre et s'exclure réciproquement, ils
Sfrappent l'intelligence par le plus étonnant accord, et produisent le sens le plus vrai
comme le plus profond et le plus énergique.” ("Kunstgriff der Sprache, durch den
Ideen und Worter, die gewohnlich entgegengesetzt sind und sich widersprechen, in
der Weise zusammengeriickt und kombiniert werden, daB sie, obwohl sie sich weiter-
hin zu bekdmpfen und gegenseitig auszuschlieBen scheinen, den Intellekt mit einer
verbliiffenden Ubereinstimmung frappieren und so den wahrsten, tiefsten und kraft-
}fé)llstcn Sinn hervorbringen." Ubers. von D. OskuI)

Isidor von Sevilla, Origines 2, 8.1.

Vgl. das Larousse-Worterbuch. Das etymologische Larousse- Worterbuch hingegen
gibt fir moron eine andere Etymologie an: Es bringt moron mit der Idee des Wahn-
sinns in Verbindung.

Zur Unterscheidung zwischen Ko-existenz und Ko-inzidenz der Gegensitze vgl.
G. Vallin, La perspective métaphysique, Paris: Dervy 1977, 127.

Die franzgsische Sprache erlaubt es, mit den Woértern fait, faire und défaire zu
ggielen, was im Deutschen schwer moglich ist.

- Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit III, 669 (Text Nr. 38).

Ebenda 670. DaB Husserl den Vollzug der Reduktion durch beigefiigte Anfiih-
rungszeichen materialisiert, ist bekannt. Vgl. Ideen zu einer reinen Phinomenologie
und phanomenologischen Philosophie, 1. Buch (Husserliana I1I/1), Den Haag: Nijhoff
1976, § 89 (S. 205 £.): "Es ist klar, daB alle diese beschreibenden Aussagen, trotzdem

104

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie mit Wirklichkeitsaussagen gleichlauten kénnen, eine radikale Sinnesmodifikation
erfahren haben; ebenso wie das Beschriebene selbst, obschon es sich als 'genau
dasselbe’ gibt, doch ein radikal anderes ist, sozusagen vermdge einer umkehrenden
Vorzeicheninderung 'in' der reduzierten Wahrnehmung (im phidnomenologisch reinen
Erlebnis) finden wir, als zu ihrem Wesen unaufhebbar gehorig, das Wahrgenommene
als solches, auszudriicken als 'materielles Ding', 'Pflanze’, 'Baum!, 'blithend' usw. Die
Anfihrungszeichen sind offenbar bedeutsam, sie driicken jene Vorzeicheninderung,
die entsprechende radikale Bedeutungsmodifikation der Worte aus... Der Baum
schlechthin kann abbrennen . . . Der Sinn aber — Sinn dieser Wahrmehmung . . . kann
nicht abbrennen, er hat keine chemischen Elemente, keine Krifte, keine realen Eigen-
schaften.”

8 E. HUSSERL, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat II1, 670.

Vgl. Radikale Lebensphianomenologie. Ausgewihlte Studien zur Phinomenologie,
Freiburg/Miinchen: Alber 1992, 61-136: Die phdanomenologische Methode.
3 Ideen zu einer reinen Phidnomenologie I, 193.

5 Ebenda 192 (§ 85).

Vgl. Grundprobleme der Phanomenologie, in: E. HUSSERL, Zur Phinomenologie
der Intersubjektivitdt I, 141 (Text Nr. 6), Anm. 1 des Herausgebers.
33
o Ebenda 140.

35 Ebenda (Hvh. N. D.).

Ebenda (HvA. N. D.).

Die Gliederung in Kapitel und Paragraphen, die sich dem Herausgeber verdankt,
%bt gut den Rhythmus und die Entwicklung der Vorlesung wieder.

Zur Phanomenologie der Intersubjektivitét I, 139: "Nun habe ich soeben, sofern ich
von Erkenntnis im subjektiven Sinn sprach, scheinbar die Antwort gegeben." "LaBt es
nicht auch eine apriorische Erwégung zu? GewiB."

Vgl. Die Krisis des europdischen Menschentums und die Philosophie, in: E.
HusserL, Die Krisis des europdischen Menschentums und die transzendentale Phéno-
menologie (Husserliana VI), Den Haag: Nijhoff 21976, 318 £, von "Wir stellen die
Frage: Wie charakterisiert sich die geistige Gestalt Europas . . ." bis "Es ist wie ein
Meer, in welchem die Menschen, die Vélker... Wellen sind, die einen darin rei-
cher, . . . die anderen primitiver."

Ebenda 318 f.

105

https://dol.org/10.5771/8783495993637-83 - am 25.01.2026, 11:45:10. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

