Anne Reichold /
Pascal Delhom (Hg.)

Normativitat
des Korpers

ALBER PHILOSOPHIE A

https://dol.org/10.5771/8783485093687 - am 22.01.2026, 21:08:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ X


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold / Pascal Delhom (Hg.)

Normativitat des Korpers

ALBER PHILOSOPHIE &

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt in der Philosophie eine starke Tendenz, den Bereich der Norma-
tivitdt, sei sie moralisch, sozial oder politisch, von demjenigen des Kér-
pers zu trennen oder zumindest ihr Verhiltnis so zu gestalten, dass
Normen und Regeln auf den Korper angewendet werden und nicht
vom Korper selbst ausgehen. Ausgangspunkt der vorliegenden Auf-
sdtze ist die Beobachtung, dass sowohl der eigene Korper als auch der
Kérper anderer Menschen nicht primar als physikalischer Korper be-
schrieben und erlebt wird, sondern handlungsorientierenden oder so-
gar auffordernden Charakter haben kann. Die Grundfrage nach dem
Verhiltnis von beschreibbaren Fakten und normativen Bewertungen
wird hier zugespitzt auf die Frage danach, inwieweit der menschliche
Kérper in sich selbst Maf3stabe zum menschlichen Handeln und zu
einem Umgang mit Menschen enthilt.

Die Herausgeber:

Prof. Dr. Anne Reichold lehrt Philosophie mit dem Schwerpunkt Prak-
tische Philosophie an der Universitdt Flensburg. Arbeitsschwerpunkte:
Philosophie der Person, Handlungstheorie, Philosophie des Geistes, na-
turalistische Selbstverstandnisse, Bildungsphilosophie.

Dr. Pascal Delhom studierte Philosophie in Genf und Bochum. Er ist
akademischer Rat fiir Philosophie an der Universitit Flensburg. For-
schungsschwerpunkte: Emmanuel Levinas, Phanomenologie der Ver-
letzung bzw. der Gewalt aus der Perspektive des Erleidens, Philosophie
des Friedens.

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold / Pascal Delhom (Hg.)

Normativitat
des Korpers

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2011
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Fohren
Herstellung: Difo-Druck, Bamberg

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper
Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48460-9

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



http://www.verlag-alber.de
https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.verlag-alber.de

Inhaltsverzeichnis

Pascal Delhom, Anne Reichold
ENeitung o :v o5 m e p o maa o850 88555 s

1. Zwischen KorperundSeele . . . . . . ... ... ..

Michael Spang
Der Kérper und der Mensch.
Korperbegriffe in Platons Symposion . . . . . .. ... ...

Ralf Stoecker
Der menschliche Kérper ist das beste Bild
der menschlichenSeele . . . . . ... ... ... ... ...

2. Die leibliche Ordnung des Kérpers . . . ... ...

Elisabeth List
Die Ethik und das Lebendige. Die Frage nach der Normativitit
des Leibes aus der Sicht einer Theorie des Lebendigen

Christina Schiies
Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen —

Die Normativitit der leiblichen Ordnung . . . . . . . . . ..

Pascal Delhom
Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle
vonNormativitit s s 2 5 3525 S S HS U H 5 2 5 45 b

Normativitit des Korpers

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

15

16

37

55

56

73

96


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

3. Der Korperder Anderen . . .. ... ........ 117
Anne Reichold
Die Korper anderer als Quelle ethischer Normativitdit . . . 118

Natalie Depraz
Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur
Hyperiisthesie: : « v v o v 4 svvii v v v a0 W 5 5 5w i 140

Christoph Holzhey
Lacans Antigone. Zur Normativitit des Lustprinzips und
dessenjenseits . . . . . . ... ... 164

4. Der Korper im normativen Diskurs . . . . ... .. 187
Karl Mertens
Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik . . . . . . . 188

Anne Siegetsleitner
Wenn der Kérper nicht zihlt: Schwangerschaft als leiblicher
Prozess und die Abtreibungsdebatte . . . . . ... ... .. 199

Hauke Brunkhorst
Kramerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte.
Ist eine rechtsstaatlich gehegte Rettungsfolter moglich? . . . 236

Autorinnenund Autoren . . . . .. ... ... 254

6 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46. N


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Pascal Delhom, Anne Reichold

Der Begriff des Korpers ist mehrdeutig. Er umfasst so verschiedene
Dinge wie Himmelskérper, geometrische Figuren und den mensch-
lichen Leib. Am Anfang der modernen Philosophie definierte ihn Des-
cartes als res extensa und meinte, mit Hilfe dieser Definition auch den
menschlichen Korper denken zu kénnen. Allerdings unterscheidet sich
unser Kérper in vielerlei Hinsicht von den materiellen Objekten, die
wir in der Welt betrachten: Er lebt und ist als solcher die Quelle unserer
Bewegungen und der Ursprung unserer Erfahrungen. Er ist auch fiir
jeden von uns der eigene Korper und insofern von allen anderen Kor-
pern in der Welt verschieden. Deswegen wird er im Deutschen auch als
Leib bezeichnet. Die englische oder die franzésische Sprache haben al-
lerdings kein entsprechendes Wort und reden deswegen vom »eigenen
Korper« oder vom »lebendigen Kérper«. Sie markieren dadurch die
Spezifizitit des menschlichen Korpers, ohne zu leugnen, dass es sich
doch um einen Kérper handelt.

Im vorliegenden Sammelband wird sowohl vom Kérper als auch
vom Leib die Rede sein. Kérperkonzepte aus unterschiedlichen philoso-
phischen Traditionen werden unter der gemeinsamen Fragestellung
nach dem Verhdltnis von Kérper und Normativitit zusammen-
gebracht.! Sowohl in der Geschichte der Philosophie als auch in unse-
rem alltéglichen Leben haftet dem menschlichen Kérper eine gewisse
Normativitit an. Er ist fiir uns nie nur das, was er ist, sondern er wird
auch immer als etwas betrachtet, das so oder so sein soll, sei es im Sinne
einer angenommenen Normalitit oder einer moralischen, sozialen
oder politischen Normativitit. Ausgehend von dieser Feststellung fra-

! In Februar 2006 haben wir an der Universitit Flensburg eine Tagung zum Thema
»Korper und Normativitit« organisiert. Einige Beitrige des vorliegenden Bandes sind
in diesem Rahmen entstanden, andere dagegen gesondert fiir den Sammelband erarbei-
tet worden.

Normativitit des Kérpers A-

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom, Anne Reichold

gen die hier versammelten Texte, ob der menschliche Kérper iiber-
haupt Anldsse oder gar Mafistibe fiir diese normative Behandlung
und Bewertung bzw. fiir eine moralische oder soziale Normativitit bie-
tet. Kann eine Betrachtung des menschlichen Kérpers bei einer reinen
Deskription stehen bleiben oder enthilt sie bereits Ansitze zur norma-
tiven Bewertung? Die metaethische Grundfrage nach dem Verhaltnis
von deskriptiven Fakten und normativen Bewertungen wird hier zu-
gespitzt auf die Frage danach, inwieweit der menschliche Kérper in sich
selbst MafSstabe zum menschlichen Handeln und zu einem Umgang
mit Menschen enthilt.

Es gibt in der Geschichte der Philosophie eine starke Tendenz, den
Bereich der Normativitit, sei sie moralisch, sozial oder politisch, von
demjenigen des Korpers zu trennen oder zumindest ihr Verhiltnis so
zu gestalten, dass Normen und Regeln auf den Korper angewendet
werden und nicht vom Kérper selbst ausgehen.

Von Platon bis Descartes und Kant wird die Seele oder die Ver-
nunft als die Instanz verstanden, der es zusteht zu erkennen oder zu
entscheiden, was getan werden soll oder, noch allgemeiner, was sein
soll. Und diese Seele oder diese Vernunft wird als nicht korperlich ver-
standen, wenn auch mit einem Kérper verbunden. Dagegen wird der
Kérper, etwa von Sokrates im Phaidon, als das beschrieben, was die
Erkenntnis des Wahren, des Guten und des Schénen durch Krankhei-
ten, Leidenschaften, physische Notwendigkeiten verhindert.

In dhnlicher Weise versteht Descartes das Ich als ein denkendes
Ding, das als solches keinen Kérper hat, auch wenn denken unter an-
derem wollen, sich vorstellen und fiithlen bedeutet. Dagegen ist der
Kérper ein ausgedehntes Ding, das nicht denkt, sondern zur Welt ge-
hért und zumindest duferlich nicht von einem Automaten zu unter-
scheiden ist. In Bezug auf die Beziehung zwischen Kérper und Seele
geht es Descartes in den Leidenschaften der Seele darum auszuarbei-
ten, wie die Seele, die durch den Kérper in Leidenschaft gezogen wer-
den kann, sich selbst und dadurch auch den Kérper beherrschen kann.

Noch eindeutiger bedeutet fiir Kant die Unterscheidung zwischen
dem Bereich der Kausalitit und dem Reich der Zwecke und der mora-
lischen Pflicht eine Trennung zwischen zwei Welten. Die moralischen
Gesetze — und in dhnlicher Weise die politischen Gesetze — werden nur
als reine Form verstanden, befreit von allen materiellen, und das heif8t
inhaltlichen und kérperlichen Gegebenheiten und Bedingungen. Die
Neukantianerin Christine Korsgaard bezeichnet die Materialisierung

8  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der Welt und die Formalisierung der Vernunft als Revolution der te-
leologischen Ethikkonzeption etwa des Aristoteles. »The real is no lon-
ger the good. For us, reality is something hard, something which resists
reason and value, something which is recalcitrant to form.«? Irgendwie
miissen nun Wert, Pflicht, Verpflichtung mit der Welt in Verbindung
gebracht werden. Dies bringt Korsgaard zu Kant. »For it was Kant who
completed the revolution, when he said that reason — which is form -
isn’t in the world, but is something that we impose upon it. The ethics
of autonomy is the only one consistent with the metaphysics of the
modern world [...].«*

Die Frage stellt sich, wie die Normativitit einer korperlosen Seele
oder einer weltlosen Vernunft zu Handlungen und zu moralisch, sozial
oder politisch geregeltem und normiertem Verhalten in der Welt fiih-
ren kann und soll. Zumindest bei Kant wird der Abgrund zwischen
einer reinen Pflicht und der Moglichkeit von erfahrbar freien Hand-
lungen in der Welt als ein zentrales Problem der praktischen Philo-
sophie thematisiert.

Auch muss man sich fragen, wie sich unser Kérper, der dem Reich
der Kausalitit angehort, von reinen weltlichen Phinomenen oder gar
von Maschinen unterscheidet. Sowohl Beschreibungen des Kérpers
und seiner Funktionen etwa in der Enzyklopidie Diderots und
D’Alemberts wie auch Automaten-Erzihlungen etwa in der fantasti-
schen Literatur des spaten 18. und des 19. Jahrhunderts lassen die
Grenzen zwischen Korper und Maschine schwinden und doch gleich-
zeitig spiirbar werden.

Als Gegenpol zu dieser einen Grundtendenz des philosophischen
Denkens soll hier eine nicht weniger radikale Position erwihnt werden:
diejenige Friedrich Nietzsches. Im Kapitel »Von den Verachtern des
Korpers« lasst er Zarathustra sprechen: »lIch¢ sagst Du und bist stolz
auf dies Wort. Aber das Grofere ist — woran Du nicht glauben willst —
dein Leib und seine grofe Vernunft: die sagt nicht Ich, aber tut Ich.«*

Und einige Zeilen weiter heif8t es: »Hinter deinen Gedanken und
Gefiihlen, mein Bruder, steht ein machtiger Gebieter, ein unbekannter
Weiser — der heif3t Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er. Es

? Korsgaard, Christine: The Sources of Normativity, Cambridge 1996, 4.

3 a.a.0,5.

% Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen, Kriti-
sche Studienausgabe, Bd. 4, Miinchen 1999, 39.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom, Anne Reichold

ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit. Und
wer weifl denn, wozu dein Leib gerade deine beste Weisheit notig
hat?«®

Das Selbst, das in der rationalistischen Tradition dem Kérper hau-
fig entgegengesetzt wird und durch Vernunft und Selbstbewusstsein
bestimmt ist, wird hier kérperlich-leiblich gedacht. Die Leidenschaften
der Seele, die vom Korper ausgehen und die bei Descartes von einem
verniinftigen Willen gelenkt werden kénnen, sind hier selbst Gebieter
des Willens. »Das Selbst sagt zum Ich: >hier fithle Schmerz!« Und da
leidet es und denkt nach, wie es nicht mehr leide — und dazu eben soll es
denken.« »Das Selbst sagt zum Ich: >hier fiihle Lust!« Da freut es sich
und denkt nach, wie es noch oft sich freue — und dazu eben soll es
denken.«®

Nietzsche unterstreicht selbst das »Sollen« im Text seines Zara-
thustra. Er spricht hiermit ausdriicklich von einer Normativitdt des
Leibes, die erst die Notwendigkeit des Denkens entstehen lasst. Diese
Normativitit ist mit den Erfahrungen des Schmerzes und der Lust ver-
bunden, nicht als blole Empfindungen, sondern als Gebieter des Ich.

Aber welche Gebote sind hier diejenigen des Kérpers oder des Lei-
bes? Sind es moralische, soziale oder politische Normen oder sind es
Gebote jenseits von Gut und Bése, Gebote, die keine andere Normati-
vitdt haben als diejenige der Behauptung des Leibes selbst? Und sind es
Gebote des eigenen Leibes, ohne und wenn notig gegen die Leiber der
anderen? Nach Nietzsche kénnte man also fragen, ob sich tiberhaupt
eine moralische, soziale oder politische Normativitdt aus diesen Ge-
boten entnehmen lasst. Wird der Leib als Quelle von Normativitit in
die normative Dimension einer leiblichen Vernunft einbezogen oder
ersetzt er die Vernunft?

Eine besondere Bedeutung kommt dem Korper auch in der ana-
lytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts zu. Die analytische Onto-
logie argumentiert in weiten Teilen naturalistisch und anticartesianisch.
Insbesondere im Rahmen monistischer, materialistischer oder physika-
listischer Ontologien bildet der Korper als naturwissenschaftlich be-
schreibbare und erklarbare Entitit die Grundlage auch geistiger und
seelischer Phinomene. Betrachtet man allerdings die Rolle des Kérpers
in normativen Kontexten, so zeigt sich eine erstaunliche Diskrepanz: In

> a.a.0. 40.
6 a.a.0. 40.

10  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ethischen Kontexten verliert die fundierende Bedeutung des Kérpers
ganz ihre Funktion. Gerade die naturalistischen Konzeptionen des Kor-
pers bilden keine Grundlage fiir normative oder gar ethische Begriin-
dungen. Deutlich wird dies etwa in Analysen zum Begriff der Person.
In ontologischer Hinsicht wird die Person als verkorpert gedacht, die
ethisch relevanten Bestimmungen allerdings sind Selbstbewusstsein,
Rationalitit und Erinnerung. Diese ausschliellich mentalen Person-
bestimmungen sind insbesondere in einigen bio- und medizinethi-
schen Kontexten von groflem Einfluss.” Der ethische Begriff der Person
wird hier in Anschluss an John Locke explizit vom Begriff des Men-
schen als organisches Lebewesen unterschieden. Hier entsteht ein Dua-
lismus zwischen normativer Personalitit, die Grund fiir die Zuschrei-
bung bestimmter Rechte ist, und deskriptivem Korper, der als solcher
normativ irrelevant ist.®

Dass eine strikte Unterscheidung zwischen deskriptiv-korper-
lichen und normativ-verniinftigen Zuschreibungen zum Menschen
problematisch ist, zeigen allerdings schon allgemeine Uberlegungen
zu den Kontexten, in denen normative und insbesondere ethische Fra-
gen iiberhaupt erst auftreten und relevant werden. Sowohl die alle
ethischen Kontexte eréffnende Intersubjektivitit und Bezogenheit auf
andere als auch die Vorstellung von Personen als Handlungssubjekten
ruhen immer schon auf einem kérperlich gedachten Subjekt. Eine
Form der normativen Bedeutsamkeit des menschlichen Korpers zeigt
sich etwa in folgendem Beispiel: Habermas beschreibt in Zwischen Na-
turalismus und Religion lebensgeschichtliche Wurzeln seines Denkens
und insbesondere seiner Sensibilisierung auf das Thema der Intersub-
jektivitit und Offentlichkeit der Vernunft. Uber diese Wurzeln seiner
Interessen schreibt er: »Zunidchst also die frithe Kindheit mit einer
Operation unmittelbar nach der Geburt. Ich glaube nicht, dass dieser
Eingriff, was nahe lige, mein Vertrauen in die Umwelt nachhaltig er-
schiittert hat. Aber diese Intervention konnte das Gefiihl von Abhén-
gigkeit und den Sinn fiir die Relevanz des Umgangs mit Anderen ge-
weckt haben. [...] Als sich jene Gaumenoperation mit fiinf Jahren, also
bei inzwischen erwachtem Gedéchtnis wiederholte, hat sie das Be-
wusstsein einer tief reichenden Abhingigkeit des einen vom anderen
gewiss verschdrft. Jedenfalls hat mich diese Sensibilisierung beim

7 Singer, Peter: Practical Ethics, Cambridge 1993.
% Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding, Oxford 1975, 11, Kap. 27.

Normativitit des Kérpers A 11

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom, Anne Reichold

Nachdenken iiber die soziale Natur des Menschen zu jenen philosophi-
schen Ansitzen hingefiihrt, die die intersubjektive Verfassung des
menschlichen Geistes betonen [...].«°

Was diese Beschreibung in grofer Klarheit zum Ausdruck bringt,
ist die Ausgesetztheit des Leibes als Ansatzpunkt der Intersubjektivi-
tit. Diese Ausgesetztheit ist keine neutrale Raumzeitlichkeit im Sinne
des Physikalismus, sondern eine der existenziellen Abhingigkeit von
anderen durch die Notwendigkeit eines medizinischen Eingriffs. Diese
Erfahrung der Abhingigkeit und Ausgesetztheit in einen intersubjek-
tiven &ffentlichen Raum ist eine zutiefst leibliche. Das Kind, von dem
hier die Rede ist, hat keine Wahl, sich der Operation zu unterziehen
oder nicht, es ist nicht autonom, sondern fremdbestimmt, es ist gerade
aufgrund seiner Korperlichkeit ausgesetzt und auf andere angewiesen.

Das, was Habermas hier als eine priagende Erfahrung schildert, ist
nichts, was einem gesunden Kind oder einem Menschen ohne Erfah-
rungen mit Operationen verschlossen wire. Die extreme Erfahrung
bringt nur zum Bewusstsein und zum Ausdruck, wie Leiblichkeit im-
mer schon Intersubjektivitat begriindet. Jedes Kind wird geboren, ist
auf Nahrung und Schutz von auflen angewiesen, ist zundchst einmal
ausgesetzt und von anderen abhingig. Und in diesem Milieu, in dieser
unbewussten Grunderfahrung griinden dann die Sprache, das Denken
und die Handlungsfahigkeit.

Es ist aber nicht nur die Ausgesetztheit und Bediirftigkeit, die in
diesem Beispiel auf die fundierende Leistung des Leibes verweist. Diese
Ausgesetztheit ist zugleich die Quelle von Tatigkeit und Aktivitat. Ge-
rade die Erfahrung der Ausgesetztheit schligt um oder hat zu ihrer
anderen Seite die aktive Beziehung zur Welt und zu anderen. Haber-
mas beschreibt nicht eine traumatische, lihmende Erfahrung, sondern
eine duferst fruchtbare, produktive Quelle seines Titigseins und der
intersubjektiven Vernunft.

Die Verwobenheit von Aktivitit und Passivitit kommt in dem von
Habermas zur Schilderung seines Philosophierens verwendeten Begriff
der »Obsession« zum Ausdruck. Seine produktive philosophische Ar-
beit schildert er hier nicht als freie Entscheidung, zu der er sich selbst-
bestimmt entschlossen hat, sondern als eine Obsession, eine Gewalt,

9 Habermas, Jiirgen: »Offentlicher Raum und politische Offentlichkeit. Lebens-
geschichtliche Wurzeln von zwei Gedankenmotiven.« In: ders., Zwischen Naturalismus
und Religion. Philosophische Aufsiitze, Frankfurt a.M. 2005, 17, 18.

12 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der er unterworfen ist, ein Leiden eher als eine Tatigkeit. Denken, Phi-
losophieren, Sprechen sind aktiver Ausdruck dieser Verletzung.

In einem ganz anderen philosophischen Kontext sieht auch Em-
manuel Levinas die Quelle der Rede in der Verletzung eines unterwor-
fenen Subjekts!?, das dem Anderen ausgesetzt ist. Das Subjekt ist zwar
der Ursprung seiner Rede, aber jenseits dieses Ursprungs verweist es
auf das Wort des Anderen, von dem es besessen ist und worauf es zu
antworten hat. Und in seiner Rede setzt es sich dem Anderen aus, was
die SchlieSung der Rede in einen objektiven Diskurs unmdéglich macht.
»Das Sagen, in dem das sprechende Subjekt sich dem Anderen aussetzt,
beschrinkt sich nicht auf die Objektivierung des zur Sprache gebrach-
ten Themas: Was ist nur dem Subjekt zugestoflen, was hat es verletzt,
dass es seine Gedanken &uflert oder dass es sich in seinem Sagen aus-
setzt?«!! Diese Ausgesetztheit ist fiir Levinas die Quelle aller Norma-
tivitdt in der Welt.

Im Anschluss an solche Auffassungen scheint es nicht abwegig zu
fragen, ob die Tatsache, dass wir uns iiberhaupt von der normativen
Bedeutung von Situationen ansprechen lassen, dass wir uns durch sie
aufgefordert fiihlen kénnen (auch wenn damit noch nicht entschieden
ist, wie wir reagieren, ob wir beispielsweise helfen oder uns abwen-
den), nicht im Allgemeinen auf einen korperlich-leiblichen Charakter
ethischen Selbstverstindnisses verweist. Noch vor aller konkreten
Normbegriindung und der Kontroverse zwischen aristotelischer Ethik,
Utilitarismus oder Kantianismus u.a. konnten wir demnach den Sinn
normativer Situationen und moralischen Sollens nur verstehen, weil
wir, als verletzliche Wesen, nie in uns abgeschlossen sind, sondern von
vornherein in einem intersubjektiven, normativen Raum existieren.
Die Rede von Handlungssubjekt, Intersubjektivitit, Bezogenheit auf
andere, Schutzbediirftigkeit und Ausgesetztheit verweist hier auf eine
konstitutiv leibliche Dimension des Ich und der anderen.

Wie genau aber sehen diese Beziehungen zwischen Korper oder
Leib und Normativitat aus? Liefert die Kérperlichkeit nur den Anstof3,

10 Das Subjekt wird durch Unterwerfung (assujétissement) zum Subjekt (sujet). Levi-
nas spielt wiederholt mit einer Homonymie im Franzosischen zwischen »sujet« im Sin-
ne von »Subjekt« und von »Untertan«, die auf eine Verbindung beider Termini ver-
weist.

I Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, aus dem Fran-
zésischen von Thomas Wiemer, Freiburg/Miinchen 1992, 188 (leicht verinderte Uber-
setzung).

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

13


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom, Anne Reichold

den Anlass, den Rahmen fiir Normativitdt? Oder ist der Kérper darii-
ber hinaus auch Quelle von Normativitit? Und wenn der Korper Quel-
le von Normativitdt ist, dann fragt sich des Weiteren, wie wir diese
Normativitdt erfahren, welchen Zugang wir zu ihr als Normativitit
haben und wie sie fiir uns verbindlich sein kann.

Sie wird uns nicht in normativen Ausdriicken einer artikulierten
Sprache gegeben. Sie ist aber auch keine Normativitdt im Sinne der
Naturgesetze, die als solche deskriptiv und nicht priskriptiv sind. Ist
es moglich, eine Normativitit des Leibes zu erfahren? Merleau-Ponty
spricht von einer Prignanz des Fleisches, die uns vorgibt, wie wir uns
ihr gegeniiber zu verhalten haben, welche richtige Einstellung wir ihr
gegeniiber einnehmen sollen. Gibt es in diesem oder in einem &hn-
lichen Sinn eine Prignanz etwa des verletzlichen oder des gesunden
Leibes, der wir zu antworten hitten?

Es scheint hier sinnvoll, zwischen der Erfahrung des eigenen und
des fremden Leibes zu unterscheiden. Denn der eigene Leib ist uns in
einer Art und Weise préasent, in Schmerzen und Lustgefiihlen, im Hun-
ger, in den Erfahrungen der Anstrengung und der Miidigkeit, wie kein
anderer Korper uns prisent sein kann. Er fordert unwiderstehlich, dass
wir auf ihn eingehen, auch wenn er nicht immer eindeutig vorgibt, wie
das geschehen soll. Dagegen bleibt es eine offene Frage, unter welchen
Bedingungen der fremde Leib uns angeht. Ist aber nicht gerade die
Erfahrung des fremden Leibes diejenige, wenn iiberhaupt, die fiir die
Erfahrung einer moralischen, sozialen oder politischen Normativitat
relevant ist? Und ist die Normativitit des fremden Leibes eine kérper-
liche, wenn auch vielleicht nicht eine blof karperliche Normativitat?

14  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.
Zwischen Korper und Seele

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Der Korper und der Mensch.
Korperbegriffe in Platons Symposion

Michael Spang

1. Einleitung

Rezeptionsgeschichtlich ist die Lage bei der Frage, welche philosophi-
sche Bedeutung dem menschlichen Kérper! in Platons Denken zu-
kommt, relativ klar. Der Korper wird in den Dialogen Platons, werk-
chronologisch spitestens ab den Mitteldialogen, im scharfen Gegensatz
zur Seele konzipiert. Vor allem der Phaidon stellt diese fundamentale
Differenz zwischen Kérper und Seele in den Mittelpunkt — mit der
Konsequenz, dass Korper und Seele als voneinander unabhangige, selb-
standige Einheiten gedacht werden kénnen.? Insgesamt ldsst sich diese
Differenz im Einzelnen fiir drei Ebenen der philosophischen Systema-

' Ich verwende im Folgenden einheitlich den Begriff »Korper«, auch wenn Fragen be-
rithrt werden, die traditionell eher auf das Begriffsfeld »Leib/Leiblichkeit« referieren.
Die semantische Extension des bei Platon verwendeten Begriffs odpa ist weitgehend
kongruent mit der Semantik des deutschen Begriffs »Kérper«: Er deckt gleichermafRen
geometrische Kirper wie lebendige, beseelte Korper ab. (Die platonischen Korper im
Timaios etwa sind terminologisch ebenso odpata wie menschliche Korper.) Im Kontext
Platons erscheint mir daher der Begriff »Kérper« als passend.

? Die Vorstellung, dass der Korper und die Seele des Menschen jeweils eine in sich
geschlossene Einheit bilden und nicht in separate Einzelglieder oder Einzelkrifte zerfal-
len, ist im friihgriechischen Denken noch nicht prisent; sie bildet sich erst im 6./5. Jahr-
hundert v. Chr, etwa bei Heraklit, heraus, vgl. Snell, Bruno: »Die Auffassung des Men-
schen bei Homer«, in: Snell, B.: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des
europdischen Denkens bei den Griechen, 7. Aufl.,, Gottingen 1993, 13-29. Mit dem
Wort yuy1 hat Sokrates »ein neues Schlagwort seiner Zeit aufgegriffen, vielleicht sogar
wesentlich mitgeprigt« (Gérgemanns, Herwig: Platon, Heidelberg 1994, 133). Dass Pla-
ton neben einer strengen Kérper-Seele-Dichotomie durchaus auch Konzepte entwickel,
die in der Nihe der aristotelischen Vorstellung von der Seele als Organisationsform des
organischen Kérpers liegen, zeigt Gernot Béhme, Platons theoretische Philosophie,
Stuttgart 2000, 293f. In physiologischen Vergleichen und Kérpermetaphern ist der
menschliche Kérper im platonischen Werk durchgehend prisent, vgl. dazu die systema-
tische Zusammenstellung bei Joubaud, Catherine: Le corps humain dans la philosophie
platonicienne. Etude a partir du Timée, Paris 1991.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

tik erkennen. Zunichst unterscheidet sich der Kérper von der Seele in
ontologischer Hinsicht. Der Kérper ist sterblich, wihrend die Seele —
speziell in den vier Unsterblichkeitsbeweisen im Phaidon® - als iiber
den korperlichen Tod des Menschen hinaus bestindig beschrieben
wird. Der Tod des Korpers bedeutet demnach in paradoxer Verschrin-
kung den Beginn des eigentlichen Lebens der Seele, wie Platon in dem
bekannten Wortspiel vom Kérper als Grab der Seele (o@pa — ofjua)*
formuliert. Der Kérper wird so zum Gefangnis der Seele, zu einem
Kerker, in dem sie eingeschlossen ist,> sie ist an ihm festgebunden,
gleichsam »festgeleimt« (mpooxexorAnuévny), und kann als verkor
perte Seele das Sein nur »wie durch eine Gefangnistiir« (bomep dua
eloypov) betrachten.® Zweitens ist die Seele unter epistemologischer
Perspektive vom Kérper unterschieden. Sie ist die Erkenntnisinstanz
im Menschen, hat Teil an den Ideen.” Die sinnliche Wahrnehmung
des Korpers unterstiitzt die rationale Erkenntnis der Seele nicht, son-
dern irritiert sie.’ Als unsterblicher Teil des Menschen kann die Seele
nur losgelost vom sterblichen Korper die Grenzen des Korperlichen
transzendieren und an Unverginglichem, platonisch: an der Schau der
Ideen, teilhaben. Drittens schlieflich ist die Seele auch der Initiator
ethischen Handelns im Menschen. Sie ist zu intellektueller Erkenntnis
fahig, dadurch auch zur Erkenntnis des ethisch Guten, wihrend die
korperlichen Bediirfnisse den Philosophen von der Sorge um die Seele
abhalten. Die Seele soll iiber den Kérper gebieten, er hat ihr zu dienen.?
Zudem lésst sich die Seele verstehen als Sitz des personalen Selbst, des
»Ich«, und garantiert durch ihre Unsterblichkeit auch iiber den Tod des
Koérpers hinaus die Identitit des Selbst.1

* Platon, Phaidon, 70d7-84b7.

+ Platon, Gorgias, 493a, und Kratylos, 400c. Diese Formel ist allerdings schon vorplato-
nisch und findet sich etwa bei dem Pythagorier Philolaos (um 500 v.Chr.), vgl. Diels,
Hermann/Kranz, Walter (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 6. Aufl., Ziirich 1951
(Nachdruck 1996), 44 B 14. Das pythagoriische Denken, besonders die Seelenwan-
derungslehre, war ein wichtiger Einfluss auf Platons Philosophie.

5 Platon, Phaidon, 62b4.

¢ Platon, Phaidon, 82e2f.

7 Platon, Phaidon, 72e3-76d5.

& Platon, Phaidon, 63d3-69¢4.

* Platon, Phaidon, 79¢7-80a8. Im Kratylos, 399d1-400c10, leitet Platon die Etymologie
von oyt her von ¢pvowv [= odpa] dyel xai Eye (»die die korperliche Natur leitet und
hﬁ]i‘eﬂ].

10 Platon, Phaidon, 115¢2-116al.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

17


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

Das Symposion ist vermutlich wie auch der Phaidon um 380
v. Chr. verfasst worden.!! Wihrend das Argumentationsziel des Phai-
don, in dem die letzten Lebensstunden des Sokrates nacherzihlt wer-
den, darin besteht, das korperliche Sterben gerade wegen der Hoher-
wertigkeit der unsterblichen Seele als ein fiir den Philosophen letztlich
unbedeutendes Ereignis zu charakterisieren, behandelt das Symposion
mit dem Thema Liebe einen phdnomenalen Bereich, der wesentlich
korperliche und seelische Aspekte des Menschen integriert. Das Sym-
posion und der Phaidon wurden héufig als komplementire Werke Pla-
tons interpretiert: hier das Eros-, dort das Thanatos-Motiv, hier die
Zeugung, dort der Tod. Naheliegend scheint daher die Frage, ob die
umfinglichen Erdrterungen iiber die Seele im Phaidon eine Spiegelung
finden in einer Thematisierung des Kérpers im Symposion.

Die duf8ere erzihlerische Struktur des Symposion ist einfach: Ge-
schildert wird ein Trinkgelage, bei dem die Teilnehmer insgesamt sie-
ben Stegreifreden iiber die Liebe, zum Lob des Gottes Eros halten. Phi-
losophischer Héhepunkt ist die an sechster Stelle gehaltene Rede des
Sokrates, in der er seine Begegnung mit der Seherin Diotima wieder-
gibt; ihr voraus gehen fiinf andere Reden. Als siebter Redner schlief3t
sich der erst nach der Sokrates-Rede auf dem Fest eintreffende Alkibia-
des an, und er spricht nicht mehr iiber Eros, sondern iiber Sokrates, den
er als Verkorperung des Eros darstellt. In vier dieser sieben Reden,
namentlich bei den Rednern Pausanias (2), Eryximachos (3), Aristo-
phanes (4) und Sokrates (6), werden verschiedene Begriffe des mensch-
lichen Korpers teils grob umrissen, teils detaillierter erarbeitet.

Ich mochte in diesem Papier zeigen, dass es in diesen vier Reden
schrittweise zu einer Aufwertung des Kérpers kommt. Alle Kérper-
begriffe in diesen Reden referieren zentral auf einen Dualismus, der
sukzessive von Redner zu Redner komplexer wird und sich zugleich
inhaltlich verschiebt. In der Sokrates-Rede werden einzelne Elemente
aus den vorangegangenen Reden systematisch in ein Eros-Konzept in-
tegriert, so dass insgesamt in Perspektive auf den Korperbegriff eine
Verbindung zwischen den Reden besteht. Besonders aufschlussreich in

" Vgl. den zusammenfassenden Forschungsiiberblick bei Brandwood, Leonard: The
Chronology of Plato’s Dialogues, Cambridge 1990, und die dortige Schlussfolgerung,
252. Abweichend argumentiert Morrison, John S.: »Four Notes on Plato’s Symposiume,
in: The classical qimrferfy 1964, 14, 42-46.

18  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

diesem Zusammenhang erscheint mir: Die Korperbegriffe im Sym-
posion verengen sich hin auf ein Konzept, das nicht in Einklang ge-
bracht werden kann mit der radikalen Abwertung des Kérpers in der
Seelenlehre des Phaidon. Das Symposion setzt, unter dieser Perspekti-
ve betrachtet, einen Akzent, der gegenliufig ist zu der gingigen Vor-
stellung platonischer Korperfeindlichkeit.

2. Die Pausanias-Rede

Der erste Redner des abendlichen Gelages, Phaidros, hatte Eros in An-
lehnung an die Theogonie Hesiods und an Schriften anderer Autoren
als den iltesten und damit ehrwiirdigsten Gott gepriesen. Pausanias,
der als zweiter an der Reihe ist, greift auf eine andere mythologische
Uberlieferung zuriick, in der Aphrodite als Mutter des Eros gilt. Uber
die Geburt der Aphrodite gibt es zwei Mythen-Traditionen. In Anleh-
nung an diese unterscheidet Pausanias zwei Aphroditen: die »himm-
lische« Aphrodite nach der hesiodeischen Tradition, die mutterlos vom
Gott Uranos abstammt, und die »gemeine« Aphrodite nach der home-
rischen Tradition, eine Tochter von Zeus und Dione.?* Diese Unter-
scheidung in »gottlich« und »gemein« impliziert bereits eine Wertung.

Im Hinblick auf den Korperbegriff lasst sich die Pausanias-Rede
lesen als eine Applikation des eingangs skizzierten »klassischen« plato-
nischen Korper-Seele-Dualismus auf das Thema Liebe. Fiir Pausanias
gibt es einen guten und einen schlechten Eros, eine richtige und eine
falsche Art der Liebe, und der Kérper wird in diesem Dualismus klar
dem schlechten Eros zugeordnet. Der Eros der gemeinen Aphrodite ist
Pausanias zufolge

also auch in Wahrheit gemein und bewirkt, was sich eben trifft. Dieser ist es
dann auch, den die gewéhnlichen Menschen lieben. Es lieben aber solche ers-
tens nicht minder Frauen als Knaben, sodann, gleichviel wen sie lieben, bei
denen mehr den Kérper als die Seele und ferner, so sehr sie nur kénnen, die
Torichtsten [...]. Der andere [sc. Eros] dagegen stammt von der himmlischen
Gottin, die erstens nicht teilhat am Weiblichen, sondern allein am Ménn-
lichen [...], und die ferner die iltere ist und von jeder Ziigellosigkeit frei.

12 Pausanias greift mit den Bezeichnungen 'A¢poditn ovpaviog und ‘Adpoditn
navdnuog Epitheta auf, die im religiosen Kult der Griechen gelaufig waren, vgl. den
Kommentar von Dover, Kenneth |.: Plato, Symposium, Cambridge 1980, 96, ad loc.

Normativitat des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

19


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

Daher wenden sich dann die von diesem Eros Angehauchten dem Minn-
lichen zu, weil sie lieben, was von Natur aus stirker und verniinftiger ist.3

Pausanias, der im Symposion als homosexueller Partner des Gastgebers
Agathon charakterisiert wird, bringt die Zweiheit der Eroten in Ver-
bindung mit den Dualismen Kérper — Seele, weiblich — minnlich und
toricht — verniinftig. Der Korper erfahrt dadurch eine klare Devaluati-
on, da er mit Torheit und (der vom homosexuellen Pausanias als min-
derwertig angesehenen) Weiblichkeit assoziiert und dadurch als etwas
»gemeines« angesehen wird. Pausanias’ mythologisches Eroskonzept
steht — abgesehen von den Geschlechterbegriffen — in offensichtlicher
Nahe zu dem adversativen Korper-Seele-Dualismus des Phaidon, dem
zufolge gerade die intellektuelle Eignung der Seele, ihre Funktion als
Erkenntnisinstanz im Menschen, sie vor dem Korper auszeichnet.
Auch der ontologische Dualismus zwischen Sterblichkeit und Unsterb-
lichkeit, den Platon im Phaidon besonders in den Unsterblichkeits-
beweisen der Seele akzentuiert, wird von Pausanias aufgegriffen. Die
gemeine, sich auf den Korper richtende Liebe ist verginglich wie ihr

Objekt.

Und schlecht ist jener gemeine Liebhaber, der den Korper mehr liebt als die
Seele. Ist er doch nicht einmal bestindig, denn was er liebt, hat ja selbst
keinen Bestand; zugleich namlich mit der schwindenden Bliite des Kérpers,
den er liebte, verschwindet auch er und hebt sich von hinnen [Homer, Ilias
2,71], indem er viele Reden und Versprechungen zuschanden macht. Der
Liebhaber aber der Sinnesart, die eine gute ist, bleibt das ganze Leben, denn
er ist verschmolzen mit etwas, das Bestand hat.

Auch eine ethische Dimension gewinnt Pausanias seinem »himm-
lischen Eros« ab. Allerdings begriindet er diese nicht im platonischen
Sinne als ein »Tugendwissen«, als rationale Einsicht in die Tugend
(Goet), aus der sich auch konsequent tugendhaftes Handeln ergibt.
Fiir Pausanias ist Kennzeichen des schénen Eros, dass sich der Liebende
»um der Tugend willen« dem Geliebten hingibt, »weil er glaubt, durch
jenen besser zu werden, sei es in irgendeiner Einsicht oder in einem
anderen Teil der Tugend«." Folglich ist fiir Pausanias nur die auf den

1 Platon, Symposion, 181a7-c6. [Alle deutschen Ubersetzungen aus dem Symposion
sind entnommen aus: Plato: Symposion, griechisch-deutsch, iibersetzt und herausgege-
ben von Barbara Zehnpfennig, Hamburg 2000.]

4 Platon, Symposion, 183d8—e6.

5 Platon, Symposion, 184c3-6.

20  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

himmlischen Eros zuriickgehende Liebe auch ethisch akzeptabel. Sie ist

deshalb

von héchstem Wert fiir die Polis wie fiir den Biirger, weil sie den Liebenden
nétigt, viel Sorgfalt auf seine eigene Tugend [Goetiv] und auf den Geliebten
zu verwenden. Alle anderen Arten von Liebe aber gehéren der anderen Got-
tin an, der gemeinen.!¢

Die gesamte Rede des Pausanias ist von einem scharf gezeichneten,
kontraren Dualismus durchzogen. Der Begriff des Korpers ist darin
insgesamt nicht zentral, wird aber an mehreren Stellen aufgegriffen
und innerhalb dieses Dualismus klar der minderwertigen Liebe zuge-
ordnet. Als minderwertig kann der Kérper nach der Pausanias-Rede
deshalb betrachtet werden, (1) weil der Eros, der sich auf den Kérper
bezieht, eine Liebe zu den »Torichten« ist, (2) weil der Korper sterblich
ist und (3) weil mit diesem Eros nicht das Bemiihen um tugendhaftes
Handeln einhergeht. Die kontrire Gegeniiberstellung wird also von
Pausanias auf epistemologischer, ontologischer und ethischer Ebene
durchgearbeitet.

3. Die Eryximachos-Rede

Der dritte Redner des Symposion ist der Arzt Eryximachos. Es ist si-
cher kein zufélliger Umstand, dass Platon, indem er dramaturgisch nun
einen Arzt als Sprecher auftreten lisst, das Kérperthema auf subtile
Weise hervorkehrt. Eryximachos greift am Beginn seines Vortrags aus-
driicklich den von Pausanias eingefithrten Dualismus der zwei Eroten
auf, modifiziert ihn aber grundlegend auf zwei Ebenen: Inhaltlich wird
der Liebesdualismus nun auf den Bereich der Metaphysik und Natur-
philosophie iibertragen, in seiner logischen Form verindert er sich von
einem gegensitzlichen oder adversativen zu einem impliziten oder dia-
lektischen; dialektisch in dem Sinne, dass eine Sache immer zugleich in
sich auch ihren Widerspruch impliziert. Eros wird bei Eryximachos so
zu einer metaphysischen Entitét. Er versinnbildlicht die innere, dialek-
tische Widerspriichlichkeit, die die gesamte Ontologie durchzieht und
permanent in der Waage gehalten werden muss. Der harmonisierte
Eros garantiert die Einheit alles Seienden im Ausgleich des ihm imma-

16 Platon, Symposion, 185b6—c2.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

21


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

nenten Antagonismus. Nicht zufillig zitiert Eryximachos in seiner Re-
de Heraklit.”” Die Begriffe Streit, Krieg und Harmonie, die in der Phi-
losophie Heraklits zentral sind, stehen offensichtlich in grofer Nihe
zur Erostheorie des Eryximachos. Der dialektische Antagonismus wird
von Heraklit entworfen als ontische Struktur, die unhintergehbar zu-
allererst in den Dingen ist. Der Krieg als Aufeinandertreffen einander
widerstreitender Krafte ist fiir Heraklit die Grundverfasstheit des
Seins.

Der zweifache Eros wirkt fiir Eryximachos nicht nur bei den Lie-
besbeziehungen zwischen Menschen, sondern wohne dem gesamten
Sein inne. Eryximachos spricht zwar vom Standpunkt des Arztes aus,
extrapoliert aber seine Auffassung tiber den Eros aus der Kenntnis sei-
ner »Fachwissenschaft« und weitet so den Wirkungsbereich des Eros
auf die gesamte Ontologie aus.

Dass er [sc. Eros] aber nicht allein iiber die Seelen der Menschen Gewalt hat
in ihrem Verhiltnis zu den Schonen, sondern auch in ihrem Verhiltnis zu
vielem anderen und in vielen anderen Dingen wohnt, in den Kérpern aller
Lebewesen, wie auch in den Gewichsen der Erde, ja mit einem Wort in allem,
was ist [#v @01 Toig 000U - das glaube ich aus der Heilkunde, dieser unserer
Kunst, ersehen zu haben, wie grof und bewunderungswiirdig der Gott ist
und sich auf alles erstreckt, sowohl in menschlichen als auch in géttlichen
Dingen.®

Eros ist eine Kraft, die sich von den untersten ontologischen Ebenen,
den »Gewichsen der Erdec, bis hin zu den obersten, den »géttlichen
Dingenc, erstreckt.

Ziel der Medizin muss es sein, einen Ausgleich der Gegenkrifte zu
finden, die die Funktionen des Korpers aufrecht erhalten.

[...] Gesundheit und Krankheit des Kérpers sind zugestandenermafen ver-
schieden und einander unihnlich; das Undhnliche aber begehrt und liebt das
Unéhnliche.®

Gesundheit und Krankheit interpretiert Eryximachos also als Komple-
mentirkrifte, von denen wir die eine nicht ohne die andere denken

7 Platon, Symposion, 187a3-6 (= Diels/Kranz (Hg.) 1951, 22 B 51). Zum heraklitei-
schen Anteil in der Eryximachos-Rede vgl. Picht, Georg: Platons Dialoge » Nomoi« und
»Symposion«, hg. von Constanze Eisenbart in Zusammenarbeit mit Enno Rudolph,
Stuttgart 1990 (= Georg Picht — Vorlesungen und Schriften 6), 521-529.

1% Platon, Symposion, 186a3-b3.

1% Platon, Symposion, 186b6-9.

22 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Korper und der Mensch

kénnen. Er definiert demnach seine Fachdisziplin, die Medizin, als »die
Kenntnis der Liebesregungen des Kérpers in Bezug auf Anfiillung und
Entleerung«.2® Aufgabe des Arztes ist es, »das Feindseligste im Korper
einander befreundet [zu] machen« und zu »bewirken, daf es sich
liebt«.2! Der Arzt hat eine dialektische Einheit zu erzeugen. Ziel der
Heilung ist es nicht, eine der beiden Krifte zu Ungunsten der anderen
aufzuldsen, sondern den Gegensatz zu harmonisieren.

Diese Grundidee eines dialektischen Dualismus geht Eryximachos
exemplarisch neben dem Korper noch in drei weiteren ontologischen
Ebenen durch, so dass sie sich insgesamt auf folgendes Vierer-Schema
bringen lassen: der Bereich des Kérperlichen (Medizin, dhnlich Gym-
nastik oder Landbau), der Bereich des Menschlich-Unkorperlichen
(Musik), der Bereich des Kosmischen (Jahreslauf, Astronomie), der
Bereich des Gottlichen (Religion, Mantik).22 Damit ist der gesamte Be-
reich des Seins, vom menschlichen Kérper bis zu den Gottern ab-
gedeckt. Der Dualismus des zweifachen Eros ist all diesen Stufen in-
hérent. In allen Seins-Bereichen kommt es darauf an, einen Ausgleich
zwischen den beiden gegensitzlichen, einander widerstreitenden Ero-
ten zu erreichen. :

Ganz dhnlich wie die Medizin ist fiir Eryximachos demnach die
Musik »eine Wissenschaft von der Liebe in Bezug auf Harmonie und
Rhythmus«.?® Der Gang der Jahreszeiten ist dann fiir den Menschen
zutraglich, wenn die Qualititen Warm, Kalt, Feucht und Trocken »zu
Harmonie und maf8voller Mischung gelangen«,* und die religiose Se-
herkunst steht in einer gewissen Parallelitit zur Heilkunst, weil sie die
Aufgabe hat, »beide Arten der Liebe zu beaufsichtigen und zu heilen
[laToevewv]«.?>

Was lasst sich daraus fiir den Korperbegriff in der Eryximachos-
Rede folgern? Eryximachos nimmt zwar die dualistische Erosdeutung

2 Platon, Symposion, 186¢6f.

2 Platon, Symposion, 186d5f.

22 Die vier Textblocke umfassen die Bereiche 186b2-187al, 187a1-188al, 188a1-b6
und 188b6-d9, so die gingige Anordnung nach Hoffmann, Ernst: Uber Platons Sym-
posion, Heidelberg 1947, 12, und Vretska, Karl: »Zu Form und Aufbau von Platons
Symposion«, in: Serta Philologica Aenipontana, Innsbruck 1962, 143-156, hier: 145.
Eine ahnliche, aber dreigliedrige Strukturierung schligt Picht 1990, 533f., vor.

3 Platon, Symposion, 187c4f.

* Platon, Symposion, 188a4.

% Platon, Symposion, 188¢7.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

23


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

des Pausanias auf, formt sie aber grundlegend um. Hatte Pausanias
noch vor allem die ethische Komponente der Liebe betont und dadurch
Eros sozusagen auf das Gebiet der Anthropologie beschrinkt, erweitert
Eryximachos Eros zu einer im eigentlichen Sinne »kosmischens, also
das gesamte Sein ordnenden Kraft. Die Orientierung auf den Men-
schen hin bleibt dennoch erhalten. Eryximachos deutet alle ontologi-
schen Stufen immer im Hinblick auf den Menschen, genauer: auf den
menschlichen Korper, beschreibt also etwa fiir den Menschen schid-
liche Seuchen und Krankheiten, die aus einem unharmonisierten
Klima,? oder menschliche Frevelhandlungen, die aus einem unaus-
geglichenen Verhaltnis gegeniiber den Gottern hervorgehen.?” Ent-
scheidend aber in unserem Zusammenhang ist, dass der Korper nun
nicht mehr — wie bei Pausanias — ausschlieBlich dem schlechten Eros
zugeordnet wird. Bei Pausanias konnte Liebe gut oder schlecht sein,
aber die blof$ korperliche Liebe war wegen der Unbestandigkeit und
Minderwertigkeit des Korpers in jedem Fall schlecht. Bei Eryximachos
nun ist der Kérper als solcher weder gut noch schlecht, sondern trigt in
sich, wie alle anderen Dinge auch, einen erotischen Antagonismus.?
Dadurch wird der menschliche Kérper aufgewertet. Gerade durch den
Eros ist der Kérper analog zu allen anderen ontologischen Stufen. Eine
Bewertung des Korpers hiangt wie bei allen anderen Seinsbereichen
davon ab, ob der eintrichtige Ausgleich des erotischen Dualismus
gelingt.

4. Die Aristophanes-Rede

Mit einem ins Auge fallenden dramaturgischen Kunstgriff hebt Platon
beim Ubergang zum nichsten Redner, dem Komédiendichter Aristo-
phanes, den Korperaspekt im Gang des Dialogs abermals hervor. Aris-
tophanes hitte eigentlich vor Eryximachos seine Rede halten sollen,
hatte aber zu dem Zeitpunkt, als er an der Reihe war, mit einer korper-

% Platon, Symposion, 188al-bé.

7 Platon, Symposion, 188¢1-3.

% Vgl. Picht 1990, 520: »[...] die Ethik hat es mit dem Menschen als einem leiblich-see-
lischem Wesen zu tun, das durch seinen Leib mit der gesamten Natur, durch seine Seele
mit den Giittern verbunden ist. Der Mensch kann das Problem seines Daseins nur losen,
wenn es ihm gelingt, die beiden Sphiren, denen er durch seinen Leib und seine Seele
angehort, zum Einklang zu bringen.«

24 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

lichen Fehlfunktion, einem Schluckauf, zu kimpfen. Eryximachos, der
Arzt, empfahl Aristophanes als Therapie gegen den Schluckauf kiinst-
lich hervorgerufenes Niesen und zog auf Aristophanes Bitten hin sei-
nen Redebeitrag vor.2 Am Ende der Eryximachos-Rede ist Aristopha-
nes kuriert und kann sprechen. Seine Heilung vom Schluckauf nimmt
er jedoch als Argument gegen die Eros-Theorie seines Vorredners. Er
wundere sich, sagt er, »wie doch der geordnete Zustand des Kérpers
solches Gerausch und solchen Kitzel verlangen kann, wie es das Niesen
ist«. Dass der unausgewogene Zustand des Korpers beim Schluckauf
durch das ungeordnete Niesen in ein Gleichgewicht zuriickkehren
kann, passt seiner Meinung nach nicht zum Harmonieprinzip der Me-
dizin, wie es Eryximachos entworfen hatte. Der mit dem Schluckauf
assoziierte Korperbegriff ist damit Bindeglied zwischen den beiden
Rednern, die ja schon allein durch den Tausch in der Rednerliste auf-
einander bezogen werden.*! Das Kérperthema wird akzentuiert.
Tatsdchlich ist das zentrale Element der Aristophanes-Rede, der
berithmte Mythos von den Kugelmenschen, eine Atiologie des Eros
aus dem Wesen des menschlichen Korpers.> Denn urspriinglich, so

# Platon, Symposion, 185c¢4—e4.

' Platon, Symposion, 189a3-5.

3 Die Debatte um die Bedeutung und Gruppierung der fiinf vorsokratischen Reden ist
ein Hauptstreitpunkt bei zahlreichen Interpretationen des Symposion. Dabei wird zu-
meist die interpretatorische Polyvalenz, die jedem Kunstwerk eigen ist, ignoriert: Unter
verschiedenen Blickwinkeln ldsst der Text verschiedene Leseweisen zu. Die meines Er-
achtens naheliegende Verbindung zwischen der Eryximachos- und der Aristophanes-
rede wird von den meisten Interpreten nicht gezogen, vgl. die Forschungsiiberblicke
bei Zehnpfennig, Barbara, Einfiihrung, in: Plato 2000, XII-XXIX, sowie in den kontra-
ren Positionen von Scheier, Claus-Artur: »Schein und Erscheinung im platonischen
»Symposion«, in: Philosophisches Jahrbuch 1983, 90, 363-375, und Oeing-Hanhoff,
Ludger: »Replik. Systematisch erzeugter Schein in einer spekulativen Deutung von Pla-
tons »Symposion«. Zur Kritik eines verfehlten Interpretationsansatzes«, a.a. 0., 375~
381. Die Verbindungslinie zwischen den vorsokratischen Reden und der Sokrates-Dio-
tima-Passage hebt iiberzeugend hervor: Dorter, Kenneth: »The signinficance of the
speeches in Plato’s Symposiume, in: Philosophy and Rhetoric 1969, 2, 215-234.

22 Der Kugelmenschen-Mythos ist eine duBerst komplexe und vielschichtige Textpas-
sage. In ihm flieBt nicht nur Platons Auseinandersetzung mit mehreren anderen phi-
losophischen Vorgingern wie Empedokles (vgl. O’Brien, Denis: »Die Aristophanes-Re-
de im Symposion: Der empedokleische Hintergrund und seine philosophische
Bedeutunge, in: Janka, M./Schifer, C. (Hg.): Platon als Mythologe. Neue Interpretatio-
nen zu den Mythen in Platons Dialogen, Darmstadt 2002, 176-193) oder Hippokrates
(vgl. Gauss, Hermann: Philosophischer Handkommentar zu den Dialogen Platons,
Band 2/2, Bern 1958, 89) zusammen, sondern er zeigt auch eine enge Verankerung in

Normativitat des Korpers A 25

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

der vorgetragene Mythos, hatten die Menschen einen kugelférmigen
Korper, zwei Kopfe, vier Arme und vier Beine. Die Menschen stamm-
ten von den Himmelskérpern ab, deren Perfektion sich in der als per-
fekt angesehenen geometrischen Form der Kugel** abbildet. Die Men-
schen in dieser korperlichen Gestalt waren dadurch michtige Wesen,
die sich zur Rivalitit mit den Géttern hinreiflen lielen. Zeus und die
tibrigen Gotter bestraften diese Hybris der Menschen und beschrink-
ten ihre Macht, indem sie ihren perfekten kugelférmigen Korper zer-
trennten. Aus einem Kugelmenschen wurden zwei getrennte Men-
schen. »Jeder von uns«, sagt Aristophanes, »ist daher nur ein Teilstiick
eines Menschenc, er ist »aus einem zwei geworden« und »sucht dem-
nach bestindig sein Gegenstiick.«** Zunichst ldsst sich also konstatie-
ren, dass Aristophanes ganz dhnlich wie Eryximachos von einem dia-
lektischen Kérperdualismus ausgeht: Der Mensch besteht in einer
dialektischen, zweigeteilten Einheit, die nur ganz wird in der harmo-
nischen Vereinigung beider Teile.

Neu allerdings ist die Perspektive: Aristophanes richtet seinen
Blick nicht auf den Kosmos insgesamt wie der Arzt und Naturphilo-
soph Eryximachos, sondern er seziert — ganz Komédiendichter — an-
thropologisch das Wesen des Menschen, die Bedingungen des Mensch-
seins. Indem Aristophanes einen Mythos von der Korpertrennung
erzihlt, bleibt der medizinisch-kérperliche Kontext der Eryximachos-
Rede erhalten. Es sind die Folgen eines chirurgischen Eingriffs, die den
heutigen Menschen von den Kugelmenschen unterscheiden. Auch die
heilkundliche Perspektive seines Vorredners fiihrt der Dichter Aristo-
phanes fort. Allerdings mit einer pragnanten Wendung: Wahrend fiir
den Mediziner Eryximachos der Arzt noch als Heiler gedacht werden
konnte, ist es fiir Aristophanes eine unsinnige, ja hochmiitige Vorstel-
lung, der Mensch kénne sich selbst heilen. Die offensichtliche Zerris-
senheit und Defektivitit menschlicher Existenz ist eine prinzipielle, da

der mythologischen Tradition (vgl. Dover, Kenneth ].: » Aristophanes’ speech in Plato’s
Symposiume, in: Journal of hellenic studies 1966, 86, 41-50). Auch dass Platon dem
Komédiendichter Aristophanes eine burleske Ankniipfung an den Mythos vom »Ur-Ei«
der orphischen Theogonie in den Mund legt, ist nicht unwahrscheinlich, zumal der his-
torische Aristophanes diese Mythentradition in seinem Stiick Die Vigel, V. 695ff., pa-
rodiert hatte.

3 Vgl. z.B. Platon, Timaios, 33b5-7, wo die Kugelgestalt des gesamten Kosmos als die
vollendetste [tehewtatov] geometrische Form beschrieben wird.

M Platon, Symposion, 191d3-5.

26 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

sie von Zeus veranlasst wurde und somit ihre Ursachen im Bereich des
Transzendenten, dem Menschen nicht unmittelbar Zuginglichen hat.
Heilung kénnen nur die Gétter leisten, und so beschreibt Aristophanes
das Wirken des Liebesgottes Eros an mehreren Stellen als das eines
Arztes [lotp0g]*, der die Krankheit des Menschen zu heilen versucht.

Der Mensch kann die Urkrankheit des Menschen nicht kurieren,
weil er sich selbst letztlich nicht zuginglich ist. Aristophanes be-
schreibt dies — mit Gespiir fiir komddienhaftes Kolorit — am Beispiel
eines Liebespaares, das schon viele Jahre gemeinsam gelebt hat. Das
Paar liebt sich, kann aber das eigene Verhalten, das Verlangen nach
dem Partner, nicht zum Gegenstand der Reflexion machen und die Ur-
sache des eigenen Begehrens ergriinden.

Und diejenigen, die ihr ganzes Leben miteinander zubringen, diese sind es,
die nicht einmal zu sagen wiilten, was sie voneinander wollen. Denn das
blofle Zusammensein im Liebesgenuf kann es doch nicht sein, dessentwegen
jeder sich so freut und mit so groflem Eifer danach strebt, mit dem anderen
zusammen zu sein. Etwas ganz anderes ist es offenbar, das die Seele beider
will, aber nicht aussprechen kann, sondern nur ahnen ldsst und in Ratseln
andeutet.’

Liebe definiert Aristophanes gemaf3 seinem Mythos als »Streben nach
dem Ganzen«¥, doch dieses durch die Teilung des Kérpers vorgegebene
Begehren nach Ganzheit kann die Seele nicht reflektieren, weil diese
Ganzheit eine jenseitige ist. Der Mensch kann sich selbst nicht heilen,
weil mit der kérperlichen auch die seelische Ganzheit des Menschen
zerstort ist. Der Mensch als Seele-Kérper-Einheit ist defekt und zer-
schnitten. Die gewaltsame Veridnderung des Ur-Menschen durch Zeus
ist nicht blof korperlich-physiologisch, sondern sie trifft das Wesen des
Menschen. Unter diesem Blickwinkel kénnte man hier tatsichlich von
einer Normativitit des Korperlichen sprechen: Der Mensch agiert nach
Handlungsmafigaben, die ihm gerade durch seine (verletzte) Kérper-
lichkeit vorgegeben sind und die von der Seele als dem Reflexionsver-
magen rational nicht eingeholt werden konnen.

Pausanias und Eryximachos hatten, wie gezeigt, in ihren Reden
stets eine deutliche Trennung kérperlicher und seelischer Aspekte vor-

% Platon, Symposion, 189d1, nochmals 191d3 und am Ende der Rede 193d5.

% Platon, Symposion, 192¢2-d2.

77 Platon, Symposion, 193d10-193al: to¥ kov olv Tff Embupig xai dunEel Epwg
Svopa.

Normativitat des Korpers A=

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

27


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

genommen. Die Deutung des aristophanischen Kugelmenschenmythos
fithrt zwar nicht zu einer Auflosung dieser Trennung, aber die Einheit
und wechselseitige Zusammengehdérigkeit korperlicher und seelischer
Aspekte im Menschen wird hier stark betont. Es ist ein interessanter
Umstand, dass der Begriff »Kérper« (o®dua) in der gesamten Aristo-
phanes-Rede an keiner Stelle verwendet wird, obwohl der vorgetrage-
ne Mythos, zumindest auf der Ebene der erzihlten Handlung, in erster
Linie Kérperaspekte beschreibt. Die Verstimmelung der »Gestalt der
Menschen« (tot &vBommov tO €1d0c*) als Strafe des Zeus ist nicht
lediglich ein chirurgischer Vorgang, sondern sie betrifft — wie auch das
Wirken des Eros, des Arztes, der diese Verstimmelung zu heilen ver-
sucht — in gleichem MafSe kérperliche und seelische Aspekte. Zeus
schadigte nicht den Kérper, sondern er zerschnitt den »Menschen«
(Eteuve tolvg avBpmmoug dixa)¥, seine »Natur« (1) ¢pvowg diya
ETuN01)* in zwei Teile. Kérper und Seele bilden zusammen den Men-
schen und wurden beide gleichermaflen durch die gottliche Strafe
geschidigt. Eros als Folge dieser Strafe ist daher ein Begehren, das kor-
perliche und seelische Aspekte zugleich betrifft. Auch diese Vorstel-
lung, die hier in Form eines Mythos vorgebracht wird, greift Diotima
spiter auf. Gerhard Kriiger hat in seiner Interpretation der Aristopha-
nes-Rede hervorgehoben, dass Eros bei Aristophanes gerade im Ver-
gleich mit dem Standpunkt des aufgeklarten Arztes Eryximachos nicht
mehr ein blof kérperlich-medizinisches Phanomen ist, sondern den
Menschen als Ganzes, seine »Natur« betrifft. »Der Standpunkt des
Arztes«, schreibt Kriiger, »wird dem Ernst der Seele in der erotischen
Leidenschaft nicht gerecht: in ihm verrit sich mehr als nur ein gesun-
der oder kranker Trieb des Leibes. [...] Die Aufklarung verkennt, dass
die menschliche Liebesregung nicht nur auf diejenige Vereinigung aus-
geht, die der Befriedigung des leiblichen Triebes dient. Dann brauchte
die Vereinigung nur voriibergehend zu sein. Das Pathos der Lust, wel-
che >Ewigkeit will,, indem sie eine Wesenseinigung womoglich iiber
den Tod hinaus sucht, ldsst sich nicht medizinisch, sondern nur my-
thisch fassen. Aristophanes sucht den Grund des erotischen Lebens
nicht in dem gesunden oder kranken Zustand des Leibes, sondern da-

% Platon, Symposion, 189e5f.
» Platon, Symposion, 190d7.
# Platon, Symposion, 191a5, dhnlich d2.

28  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

rin, dass die Natur des leiblich-seelischen Menschen selbst >krank«
ist.«?!

Nicht nur die unhintergehbare Zerrissenheit ist damit Wesensele-
ment des Menschen, sondern auch die Liebe. Auch sie ist Vorgabe und
Bedingung menschlichen Seins. Sich-Verlieben ist dadurch keine
Selbstbemichtigung des Menschen, kein »autonomer« Selbstvollzug,
sondern etwas dem Menschen — gewissermaf8en zwanghaft — Wesen-
haftes. Manche Interpreten haben den Kugelmenschenmythos durch-
aus passend als eine dichterische Atiologie der romantischen Liebe be-
schrieben:# Verliebte glauben, die fehlende andere Halfte ihrer Person
gefunden zu haben, fiir die sie urspriinglich geschaffen waren; ihr Lie-
besverhalten ist irrational und unreflektiert, und sobald sie mit ihrem
Partner vereint sind, kiimmern sie sich oft wenig um ihre soziale Um-
gebung, scheinen bediirfnislos in sich zu ruhen wie die in sich geschlos-
senen, perfekten Kugelmenschen.

Hinzu kommt ein weiteres Element, das der romantischen Liebe
eigen ist: das Gefiihl der Unendlichkeit oder »Unsterblichkeit« der Lie-
be, die Lust, die »Ewigkeit will«.# Auch diese Thematik fiihrt der
Theatermann Aristophanes dramaturgisch originell und literarisch an-
spielungsreich* ein: Er lasst den Schmiedegott Hephaistos auftreten.
»Was ist es denn nun, was ihr voneinander wollt, ihr Menschen?¢,
fragt dieser die »Ratlosen«, denen ihre lebenslange Liebe unergriind-
lich erscheint.

Begehrt ihr etwa, euch so nahe zu sein wie moglich, euch also Tag und Nacht
nicht voneinander zu trennen? Denn wenn ihr dies begehrt, so will ich euch
verschmelzen und in eins zusammenschweiflen, so dass ihr, die ihr jetzt zwei

41 Kriiger, Gerhard: Einsicht und Leidenschaft. Das Wesen des platonischen Denkens,
3. Aufl,, Frankfurt/Main 1963, 122f.

# Diesen Aspekt betonen beispielsweise Allen, Reginald E.: The Dialogues of Plato,
Band 2, The Symposium, Ubersetzung und Kommentar, New Haven/London 1991,
33-35, und Gould, Thomas: Platonic Love, London 1963, 33.

# Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra 111, Das andere Tanzlied 3, Kritische
Studienausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Moentinari, Band 4,
3. Aufl,, Miinchen u.a. 1993, 285f. Zu den engen Beziigen zwischen Nietzsche und der
platonischen Liebeslehre vgl. Bremer, Dieter: »Nietzsches Dionysos und Platons Eros«,
in: Patzer, A. (Hg.): Apophoreta. Fiir Uve Hélscher zum 60. Geburtstag, Bonn 1975, 21-
72.

# Im Hintergrund steht hier die burleske Episode aus Homers Odyssee (8, 272-329), in
der Hephaistos seine untreue Gattin Aphrodite beim Liebesakt mit ihrem Liebhaber
Ares durch eiserne Fesseln zusammenkettet und sie so den iibrigen Gottern vorfiihrt.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

29


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

seid, eins werdet, und solange ihr lebt, als ein einziger beide zusammenlebt,
und wenn ihr gestorben seid, auch dort im Hades im Tode vereint nicht zwei,
sondern einer seid.#

Ist es also die iiber den Tod hinausgehende Einheit mit dem Geliebten,
die die Verliebten begehren, ohne dies artikulieren zu kénnen? Nach
Aristophanes wiirde den Menschen ihr wahres Begehren erst durch
den Vorschlag des Hephaistos bewusst:

Dies horend, des sind wir gewifs, wiirde kein einziger sich weigern oder zu
erkennen geben, daf er etwas anderes wolle, sondern jeder wiirde meinen,
eben das gehort zu haben, was er lingst schon begehrte [...].#

Hephaistos bietet nicht weniger an, als die von Zeus als Strafe verhiing-
te Zerrissenheit des Menschen in einer wieder hergestellten Einheit
aufzuheben. Liebe im Sinne des Aristophanes geht iiber den Tod hi-
naus, hat ihr eigentliches Ziel im Jenseitigen. »Die Umarmunge, so
beschreibt dies Seth Benardete, »ist ein vergeblicher Versuch, seine
andere Hilfte zu ergreifen, die nicht der andere ist, der jeweils umarmt
wird.«¥ Damit klingt ein gedankliches Motiv an, das in der spiteren
Diotima-Passage zu einem zentralen Element der Liebestheorie aus-
gearbeitet wird: Liebe als eine Kraft, die die Grenzen des Sterblichen
zu iiberschreiten versucht, als Streben nach der »Verunendlichung«
und Selbsttranszendenz des Menschen.

Bei Aristophanes nun hat sich der Dualismus des guten und des
schlechten Eros transformiert in einen Dualismus des Menschen: Liebe
ist nicht mehr wie bei Eryximachos die duale Kraft, die es zu harmoni-
sieren gilt, sondern Liebe ist die transzendente, iiber das Menschliche
hinausgreifende Kraft, die den seelisch wie kérperlich dualen Men-
schen harmonisiert. Eros unterliegt nicht einem Dualismus, sondern
er iberwindet einen Dualismus. Mit dieser Modifikation der Denkfigur
des erotischen Dualismus hat Aristophanes den entscheidenden Schritt
hin zur Diotima-Passage vollzogen.

# Platon, Symposion, 192d3-e4.

# Platon, Symposion, 192e5-8.

47 Benardete, Seth: On Plato’s Symposium / Uber Platons Symposion. Vortrag gehalten
in der Carl Friedrich von Siemens Stiftung am 15. Juni 1993, Miinchen 1994, 50.

30 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

5. Die Diotima-Passage

Die Diotima-Passage vereinigt viele Motive aus den vorangegangenen
Reden und ist insgesamt auch erheblich komplexer. Ich will daher im
Folgenden versuchen, in groben Strichen die entscheidenden Modifika-
tionen des Eros-Konzepts gegeniiber dem vorangegangenen Konzept
bei Aristophanes aufzuzeigen.

Eros ist fiir Diotima kein Gott mehr, sondern ein Damon. Zentral
wird dadurch der Begriff des »zwischen« [perakv]. Alles Damonische,
sagt Diotima, »ist zwischen Gott und Sterblichem« und »da es in der
Mitte zwischen beiden steht, erginzt es sie, so dass das Ganze in sich
selbst verbunden ist«.# Ahnlich wie bei Aristophanes fiithrt Eros auch
hier zwei dualistische Elemente zu einer dialektischen Einheit in eins
zusammen. Nun aber besteht der Dualismus nicht zwischen den zwei
Teilen des zerschnittenen Menschen, sondern zwischen Gottlichem
und Menschlichem. Eros ist nicht mehr der Arzt, der den zweigeteilten
Menschen heilt, sondern Eros ist das »Zwischen, das die Bereiche des
Menschlichen und Géttlichen verbindet. Eros wird zum Definiens des
nach Weisheit strebenden Philosophen.

[Diotima:] Von den Gottern philosophiert keiner oder begehrt, weise zu wer-
den; er ist es namlich schon [...]. Ebensowenig philosophieren die Unwissen-
den, noch begehren sie, weise zu werden. Denn eben dies ist ja das Schlimme
an der Unwissenheit, daf sie, ohne schén und gut und verniinftig zu sein, sich
selbst doch zu geniigen meint.

[Sokrates:] Wer sind also die Philosophen [...]?

[Diotima:] Das ist doch nun schon jedem Kinde klar, dafl es die zwischen
beiden sind, zu denen auch Eros gehoren diirfte.#

Eros steht demnach fiir den Drang des Menschen, philosophierend die
Grenze zwischen Menschlichem und Géttlichem zu transzendieren.*
Welche Implikationen bringt dieser Erosbegriff fiir den menschlichen
Kérper mit sich? Nach dem klassischen Bild des platonischen Kérper-

i Platon, Symposion, 202e1-7.

#9 Platon, Symposion, 204a1-b2.

50 Nicht nur fiir das Symposion, sondern auch fiir den Lysis und den Phaidros resiimiert
Robin, Léon: La théorie platonicienne de I'amour, Paris 1964 (Original 1933), 167, diese
»synthetische Natur, die er der platonischen Theorie der Liebe zuschreibt: »Mais toute
la suite de notre étude n'a fait encore que développer la méme idée: |’Amour est un
démon, il établit une relation entre des mondes opposés [...], il unit la nature sensible
a la nature intelligible [...].«

Normativitat des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

31


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

Seele-Dualismus miisste man erwarten, dass diese Transzendenz vom
Sterblichen zum Unsterblichen der Seele vorbehalten bleibt, wiahrend
der Korper auf diesem Weg ein Hindernis darstellt. Stattdessen gibt
Diotima eine Definition der Liebe, die explizit Kérper und Seele um-
greift: Liebe

ist [...] ndmlich ein Erzeugen im Schénen [térog év xah@], sowohl dem
Kérper als auch der Seele nach. [...] Es ist dies aber eine géttliche Sache, und
dem sterblichen Lebewesen wohnt dies als etwas Unsterbliches inne, die
Schwangerschaft und die Zeugung.*!

Eros steht nun nicht mehr fiir das Streben nach Ganzheit mit dem
fehlenden menschlichen Teilkérper, sondern fiir das Streben nach
Ganzheit mit dem Gottlichen, Transzendenten, das sich nur im Scho-
nen vollziehen kann. Der Begriff des Schénen bekommt hier eine emi-
nent ontologische und damit metaphysische Konnotation, und »weil
das Driangen nach dem Schéonen Driangen nach dem Sein ist, so ist die
einzige Moglichkeit, im Werden am Sein teilzuhaben, das Erzeugen«.

Unter der Fragestellung nach dem Koérperbegriff, der ich in dieser
Untersuchung nachgehe, tritt hier der Kern der Anthropologie des
Symposion zutage. Erst durch diese, von Eros vermittelte Teilhabe am
Gottlichen werden wir zu Menschen. Diese seelische und korperliche
Selbsttranszendenz macht den Menschen zum Menschen. Durch
»Zeugung« [tOx0g), so der zentrale Begriff, den Platon hier einfiihrt®,
transzendiert der Mensch seine Sterblichkeit, nicht indem er Unsterb-
lichkeit erlangt, sondern indem er durch die erotische Erzeugung Kon-
tinuitdt erreicht — Kontinuitit, das heiflt in diesem Kontext Identitit.
Platon rekurriert an dieser Stelle auf das klassische philosophische Pro-
blem »personaler Identitdt«34, ein Problem, das schon der Mythos von

5t Platon, Symposion, 206b6—c8.

52 Grassi, Ernesto: Die Theorie des Schénen in der Antike, Kéln 1980 (Original 1962),
116.

53 Die Bedeutung dieses Begriffs fiir die Diotima-Passage zeigt plausibel und die voran-
gegangene Forschung zusammenfithrend Pender, Elizabeth E.: »Spiritual pregnancy in
Plato’s Symposiums, in: The classical quarterly 1992, 42. 72-86.

54 Der Terminus »Person« im Hinblick auf die platonische Philosophie ist freilich ein
Anachronismus. Die Problematik des Begriffs der Identitdt wird allerdings schon in der
Vorsokratik diskutiert (Parmenides, Heraklit), und auch die ethisch und anthropologisch
relevante Frage der Lokalisierung des »Ich« oder »Selbst« klingt — wie eingangs erwihnt
~im Phaidon an. Vgl. die differenzierte Analyse des Begriffs der »Selbigkeit« bei Platon
von Bshme 2000, 251-261.

32  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

den Kugelmenschen, die ein zerrissenes Selbst, eine zerschnittene
Identitit besitzen, spiegelt. Korper und Seele werden dabei auffallig
stark betont.

Denn auch von jedem einzelnen Lebewesen sagt man, es lebe und sei dasselbe
[t0 a¥t0], wie man von frithester Kindheit an bis ins Greisenalter jemanden
als denselben [6 adtdc] bezeichnet. Dieser nun, der niemals dasselbe [ta
adtd] an sich hat, wird dennoch der selbe [6 a0t6g] genannt. Tatsdchlich wird
er fortwihrend ein Neuer, und das Alte verliert er — Haare, Fleisch, Knochen,
Blut, kurz den ganzen Kérper. Und das gilt nicht nur in Bezug auf den Korper,
sondern auch in Bezug auf die Seele: die Gewohnheiten, der Charakter, Mei-
nungen, Begierden, Liiste, Sorgen, Angste — von diesem bleibt nie etwas in
jedem sich gleich [t& avtd], sondern das eine entsteht, das andere vergeht. >

Weder unsere kérperliche noch unsere seelische Existenz kénnen folg-
lich unsere Identitidt ausmachen. Erst durch einen Zeugungsakt trans-
zendiert der Mensch die Grenze zur Sphire des Gottlichen — und dies
gilt sowohl im Hinblick auf die Seele als auch auf den Korper:

Denn auf diese Weise wird alles Sterbliche erhalten, nicht etwa dadurch, dass
es schlechterdings immer dasselbe bleibt wie das Géttliche, sondern dadurch,
dass das Fortgehende und Veraltende stets ein anderes Neues, von gleicher
Art wie es selbst, zuriickldsst. Durch diese Einrichtung, Sokrates, hat das
Sterbliche an der Unsterblichkeit teil, der Kérper und auch alles iibrige. ¢

Die auffillig starke Betonung des Korpers in diesem Zusammenhang
belegt, dass es eben gerade nicht ausschliefSlich die Seele ist, der die
Teilhabe am Gattlichen vorbehalten bleibt. Diese Feststellung fiihrt
allerdings nicht zwingend zu der Folgerung, dass die Seele im Sym-
posion als sterblich gedacht wird. (Thre Unsterblichkeit wird allerdings
an keiner Stelle des Textes ausdriicklich benannt, auch nicht in der
Diotima-Passage.?’) Hinsichtlich der hier umrissenen anthropologi-
schen Fragestellung lisst sich aber festhalten, dass die Seele gerade
nicht die Kontinuitdt und Identitit eines Selbst garantieren kann.
Dadurch vollzieht Diotima gegeniiber der Anthropologie des Ku-
gelmenschenmythos der Aristophanes-Rede eine signifikante Wende.
Bei Aristophanes waren die Menschen ihrem Selbst nicht zuginglich
und konnten sich selbst nicht reflektieren, weil die Spaltung des Men-

5 Platon, Symposion, 207d4—e5.

5 Platon, Symposion, 208a7-b 4.

57 Eine Kontextualisierung dieses Befundes leistet Steiner, Peter M.: Psyche bei Platon,
Géttingen 1992 (= Neue Studien zur Philosophie 3), 78-83.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

33


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Spang

schen iibermenschlich verursacht war. Diotima geht einen Schritt wei-
ter: Nicht durch die Reflexion auf uns selbst, sondern durch die erotisch
geleitete Reflexion auf das Gottliche werden wir erst zu uns selbst.
Weder Kérper noch Seele als solche kénnen unsere Identitit aus-
machen, da sie beide einem stetigen Wandlungsprozess unterliegen.
Identitdt erfordert eine Verbindung mit dem Unveréinderlichen, die
weder Korper noch Seele allein leisten kénnen.

6. Schlussfolgerungen

Betrachtet man die Diotima-Passage unter der Perspektive des Kérper-
und des Seelenbegriffs, so erweist sich, dass das von Diotima formu-
lierte Liebeskonzept durchaus anschlussfihig ist an die platonische Ide-
enlehre, allerdings — und das sollte in diesem Papier herausgestellt wer-
den - in Hinsicht auf die im Liebesbegriff des Symposion betonte
Komponente der philosophischen Anthropologie, gewissermafSen als
Kontrapunkt, einen stark aufgewerteten Korperbegriff einfiihrt. Diese
Aufwertung des Korpers wird im Text schrittweise expliziert. Pausani-
as vertritt eine klare dualistische Position. Er unterscheidet einen guten
und einen schlechten Eros, und der Kérper mit allen seinen negativen
Konnotationen (Sterblichkeit, fehlender Beitrag zur Erkenntnisleis-
tung, sittliche Minderwertigkeit) wird der Seite des schlechten Eros
zugeschlagen. Eryximachos, der Arzt, iibernimmt die Dualitit der Ero-
ten, verlagert sie aber als duales Prinzip in den Kérper, so dass der
Kérper selbst nicht mehr ausschlieflich der guten oder schlechten Seite
zugeordnet werden kann. Entscheidend fiir die Bewertung ist nun die
richtige Balance zwischen den beiden polaren Kriften. In der Rede des
Aristophanes wird Eros selbst zur harmonisierenden Kraft, die den
Menschen zur Einheit macht. Kérper und Seele bestimmen den Men-
schen hier gleichermaflen. Eros ist nicht mehr dem Menschen imma-
nent, er steht auBerhalb der Sphire des Menschlichen und ist Signum
der gottlich verursachten Verletztheit des Menschen. Auch bei Diotima
ist Eros ein harmonisierendes Moment, das den Menschen sowohl see-
lisch als auch korperlich am Unsterblichen teilhaben ldsst und dadurch
Identitdt ermoglicht. Das Liebeskonzept der Diotima ist unter der Per-
spektive, welche Rolle der Kérper in der philosophischen Anthropolo-
gie des Symposion einnimmt, Ziel- und Hohepunkt einer begrifflichen
Verschiebung vom rein adversativen Korper-Seele-Dualismus (Pau-

34  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Kérper und der Mensch

sanias) hin zu einem Begriff des Menschen, der ein Selbst erst in der
korperlichen und seelischen Transzendenz zu konstituieren vermag.

Was leistet dieser Liebesbegriff der Diotima? Zunachst ist unter
philosophiehistorischem Aspekt eine Differenz zur - rezeptions-
geschichtlich gesehen — »klassischen« Position des platonischen Korper-
begriffs zu konstatieren. Die Reden im Symposion zeigen eine deutlich
verlagerte Gewichtung des Korper-Seele-Dualismus zugunsten des
Kérperbegriffs.®® In dieser Tendenz ldsst sich der Kérper nicht mehr
als Geféngnis der Seele denken. Der Kérper wird gerade nicht bloB als
Teil der Welt des Sinnlichen aufgefasst, wahrend die Seele als Teilhabe-
rin an der Welt des Geistigen, am Bereich der Ideen davon prinzipiell
unterschieden ist. Im Liebesbegriff der Diotima hebt sich diese prinzi-
pielle Differenz zwischen Kérper und Seele auf. Thema des Symposion
ist, Barbara Zehnpfennig zufolge, gerade die » Verséhnung von Sinn-
lichkeit und Geistigkeit durch eine Liebe, die im Sinnlichen schon das
Geistige wahrnimmt und die Sinnlichkeit achtet, ohne sich in ihr zu
verlieren«.%

In systematischer Fragerichtung zeigt sich im Korperbegriff des
Symposion ein vielschichtiger anthropologischer Entwurf. Liebe wird
charakterisiert als Vorbedingung menschlicher Existenz. Der Mensch
ist wesentlich liebend, Liebe ist conditio humana. Wir werden erst zu
Menschen, wir werden erst ein Selbst, wenn wir diese Liebe leben. Die
Ganzheit des Menschen ist nur im Vollzug dieser erotischen Transzen-
denzbewegung einholbar. Die Liebe zwischen zwei Menschen ist nicht
das Wesen der Liebe, sondern nur oberflichlicher Ausdruck des eigent-
lichen Urgrunds menschlicher Existenz. Wie Wissen fiir Platon kein
Haben, sondern immer nur iterierter Vollzug des Erkennens ist®, so

5% Die Kérperlichkeit des Eros arbeitet Platon im iibrigen in der dramaturgisch wie
inhaltlich vom Rest des Symposion abgesetzten Alkibiades-Rede heraus: Alkibiades be-
schreibt Sokrates gerade unter duBerlichen Aspekten als »Verkérperung« des Eros und
schildert seine vergeblichen Bemiihungen um homosexuellen Verkehr mit Sokrates.
Vgl. Gould 1963, 45f. Schon Marsilio Ficino behandelt in seinem Symposion-Kommen-
tar De amore (oratio 7, cap. 2) diese Parallelitit detailliert. Das Thema schlagt sich auch
im wohl ps.-platonischen Dialog Alkibiades I nieder, wo das Leib-Seele-Problem einen
zentralen Gegenstand bildet. Vgl. dazu Ruprecht, Louis A.: Symposia. Plato, the erotic,
and moral value, Albany 1999, 78-83.

3 Vgl. Zehnpfennig, Barbara, Einfiihrung, in: Plato 2000, VII.

# Die Parallele zwischen Erkenntnis- und Liebestheorie im Symposion dringt sich auf,
wobei die erkenntnistheoretische Perspektive des Textes sicher vorrangig ist. Es ist
geradezu die eigentliche Pointe der Rede der Diotima und damit systematischer Haupt-

MNormativitit des Kérpers A 35

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Michael Spang

ist die korperliche Existenz des Menschen kein blofles materielles Sein,
sondern Neu- oder Weitergabe: Zeugung. Menschliches Dasein ldsst
sich nur lesen als perpetuiertes Streben {iber die Grenzen des Mensch-
lichen hinaus. Dadurch erst werden wir zu Personen, gewinnen wir
personale Identitdt. Liebe ist tatsachlich der einzig magliche Selbstvoll-
zug des Menschen: Ich bin ein Ich weder durch meinen Kérper noch
allein durch meine Seele, sondern ich bin ein Ich durch die Méglichkeit .
der seelischen und korperlichen Selbsttranszendenz. Eros als kérper-
lich-seelisches Phianomen stiftet allererst Identitat. Unter dieser an-
thropologischen Perspektive bilden Seele und Kérper gleichrangige
Elemente menschlichen Seins.

punkt des Symposion, dass hier Liebes- und Erkenntnisstreben als letztlich koinzident
beschrieben werden, vgl. Detel, Wolfgang: »Eros und Wissen in Platons Symposion,
in: Schiemann, G./ Mersch, D./ Béhme, G. (Hg.): Platon im nachmetaphysischen Zeit-
alter, Darmstadt 2006, 137-153. Freilich muss darauf hingewiesen werden, dass nach
der Lehre Diotimas, ausgefiihrt in der berithmten Aufstiegsschilderung (Platon, Sym-
posion, 210a5-211c9), der Kérper als Erkenntnis- bzw. Liebesgegenstand in der Rang-
stufung unterhalb der Seele steht.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Korper ist das beste Bild
der menschlichen Seele

Ralf Stoecker

Der Titel dieses Beitrags, »Der menschliche Korper ist das beste Bild
der menschlichen Seele«, stammt nicht von mir. Er findet sich im so-
genannten Teil Il der Philosophischen Untersuchungen Ludwig Witt-
gensteins, der eine Reihe von Anmerkungen umfasst, die von den
Nachlassverwaltern Wittgensteins an den Text der Philosophischen
Untersuchungen angehidngt wurden, weil sie zur selben Zeit wie der
eigentliche Text entstanden sind und deshalb zu dessen Verstandnis
beitragen konnen.! Das gilt nicht zuletzt auch fir die Aussage, der
menschliche Kérper sei das beste Bild der menschlichen Seele, denn
damit fasst Wittgenstein meines Erachtens sehr pointiert seine Hal-
tung zum Leib-Seele-Verhaltnis zusammen.

Ich méchte hier nun keine Wittgenstein-Exegese betreiben, mir
geht es darum zu zeigen, dass man auch heute noch in der Philosophie
des Geistes eine Menge von Wittgenstein lernen kann. Deshalb begin-
ne ich im ersten Teil meines Beitrags damit, in enger Anlehnung an
Wittgenstein ein paar ganz generelle Uberlegungen zum Kérper und
der Seele anzustellen. Im zweiten Teil ergdnze ich sie durch Uberlegun-
gen von Gilbert Ryle, einem Zeitgenossen Wittgensteins. Im dritten
Teil méchte ich das, was ich vorher allgemein erliutert habe, an einem
konkreten Beispiel vorfithren, der Beziehung zwischen Intentionen
und Handlungen, und dies schlieflich im sehr knappen vierten Teil
durch eine Reflexion tiber den Zusammenhang zwischen Leib, Seele
und Normativitat erganzen.

Wie soll man also Wittgensteins Behauptung verstehen: »Der
menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele«? — Die
Rede von einem besten Bild der Seele suggeriert offenkundig, dass es
auch andere, weniger gute Bilder gibt. Das Bild, das Wittgenstein dabei

' Wittgenstein, Ludwig: » Philosophische Untersuchungen«, in: Wittgenstein, L.: Schrif-
ten 1, 4. Aufl,, Frankfurta. M. 1980, 489.

MNormativitit des Kérpers A=

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

37


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

im Auge hatte, kann man vielleicht als das platonische Bild der Seele
bezeichnen, obwohl er selbst es nicht Platon zuordnet. Es ist das Bild,
dem zufolge die Seele etwas ist, das sich im Karper des Menschen be-
findet. Allerdings war Wittgenstein, anders als Platon, nicht besonders
an der Seele als einer eigenen Entitdt interessiert, die womdglich nach
seinem Tod noch weiter existiert.? Was ihn interessierte, war vielmehr
das, was auch die meisten von uns an der Seele interessiert, das See-
lenleben, das psychische Geschehen.

Gleichwohl aber ist unser Verstindnis des Seelenlebens immer
noch stark vom platonischen Bild geprigt, oder vielleicht besser: durch-
trankt. Denn so wie wir iiber das Seelenleben reden, in unserem all-
tagspsychologischen Vokabular, ist es fiir uns nach wie vor ein Gesche-
hen in uns, in unserem Kérper. Ich lasse mir Dinge durch den Kopf
gehen, es brodelt in mir, wenn ich beleidigt werde, und habe ich dann
genug, dann lasse ich den ganzen Frust aus mir heraus. So wie wir
reden, findet unser Seelenleben zweifellos in uns, in unserem Kérper
statt.

Auf den ersten Blick ist dieser Umstand allerdings ganz harmlos.
Schlieflich, kénnte man sagen, sind dies blof8 bildliche Redeweisen,
wie wir sie haufig in der Sprache finden, ohne dass daran etwas aus-
zusetzen wire. So wie im Sommer die Sonne lacht, so brodelt es eben in
einem, wenn man sich beleidigt fiihlt - letzteres zeugt so wenig von
einem platonischen Seelenverstindnis wie ersteres von einer veralte-
ten Kosmologie. Doch Wittgenstein ist skeptischer, auch wenn wir na-
tiirlich keine brodelnden Blasen im Kérper annehmen, so lauert den-
noch in den Bildern unserer Sprache eine reale Gefahr intellektueller
Verwirrung, denn sie drohen, unser ernsthaftes, nicht-metaphorisches
Nachdenken in die falsche Richtung zu fiihren.

Ein Gleichnis, das in die Formen unserer Sprache aufgenommen ist, bewirkt
einen falschen Schein; der beunruhigt uns.?

Die Philosophie ist ein Kampf gegen die Verhexung unseres Verstandes durch
die Mittel unserer Sprache.*

Wittgenstein war also der Meinung, dass wir uns gerade in unserem
tiefsten, philosophischen Nachdenken durch die Bilder und Gleichnisse

* Der klassische Platon-Text ist hier natiirlich der Phaidon. Vgl. auch die Beschreibung
des Verhiltnisses zwischen Seele und Kérper im Timaios.

* Wittgenstein 1980, §12.

+ a.a.0, §109.

38 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele

irrefithren lassen, die in unsere Sprache eingedrungen sind, z. B. durch
das platonische Bild vom Seelenleben, das im Kérper stattfindet.

Hierfiir lassen sich auch leicht Belege finden, die zumindest auf
den ersten Blick Wittgensteins Diagnose zu bestitigen scheinen, so
zum Beispiel in der erkenntnistheoretischen Vermutung, man kénne
im Grunde genommen gar nicht wissen, was andere Menschen denken,
glauben, fihlen oder beabsichtigen, weil dies doch alles hinter ihrer
Stirn, also irgendwo im Menschen stattfinde. Nur er konne das alles
wissen, wir konnten es blof raten oder erschliefen. Ausgehend von der
Idee, dass sich das Seelenleben im Inneren des Menschen abspielt, ge-
langt man also prompt zum Problem des Fremdpsychischen und sei-
nem Gegenstiick, dem Problem der Autoritit der Ersten Person. Im
Alltag findet sich zwar weder das eine noch das andere, weder haben
wir immer Schwierigkeiten zu erkennen, was ein anderer fiihlt oder
will, noch gehen wir davon aus, dass er selbst dies immer weifl — denn
im Alltag konnen wir mit dem metaphorischen Charakter dieser Re-
deweisen umgehen. Aber, so Wittgenstein, wenn wir den Alltag hinter
uns lassen und uns intellektuell, philosophisch mit der Psyche beschif-
tigen, dann gewinnt pldtzlich das in der Sprache verwurzelte plato-
nische Bild die Oberhand.

Wittgenstein beschreibt diese Haltung des Philosophierens so:

Ein Bild wird heraufbeschworen, das eindeutig den Sinn [alltagspsychologi-
scher Ausdriicke, R. S.] zu bestimmen scheint. Die wirkliche Verwendung
scheint etwas Verunreinigtes der gegeniiber, die das Bild uns vorzeichnet.
[...] Die Ausdrucksweise scheint fiir einen Gott zugeschnitten zu sein, der
weif, was wir nicht wissen kénnen; er [...] sieht in das BewuBtsein hinein.
[...] In der wirklichen Verwendung der Ausdriicke machen wir gleichsam
Umwege, gehen durch Nebengassen; wihrend wir wohl die breite Strafle
vor uns sehen, sie aber freilich nicht beniitzen kénnen, weil sie permanent
gesperrt ist.’

Wir kennen das aus dem Religionsunterricht. Allein Gott kann in un-
sere Seele oder in unsere Herzen schauen. Als Menschen miissen wir
hingegen auf krummen Wegen, durch Riickschliisse aus dem, was un-
ser Gegeniiber uns in seinem Benehmen preisgibt, zu erfahren suchen,
wie es um ihn steht. Wenn man sich reflektierend iiber die Seele Ge-
danken macht, wenn, wie Wittgenstein es an einer Stelle pointiert aus-

5 a.a.0, §426.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

39


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

driickt, »die Sprache feiert«®, dann gewinnen plétzlich die Bilder, die in
unsere Formulierungen eingewoben sind, ein Eigenleben und dringen
uns in die vielfdltigen Paradoxien und Antinomen, an denen die Phi-
losophie, und nicht nur die Philosophie des Geistes, seit Jahrtausenden
herumritselt.

Spatestens hier kénnte man Wittgenstein entgegenhalten, dass er
es sich allzu einfach macht. Erstens ist es zweifelhaft, ob sich ernst zu
nehmende philosophische Probleme wirklich so leicht in Luft auflésen
lassen, und zweitens méchte man jetzt natiirlich gerne wissen, worin
Wittgensteins alternatives Modell der menschlichen Seele besteht, das
nicht im platonischen Innen und Auflen gefangen ist.

Der erste Einwand ist berechtigt. Bisher hat die Philosophie noch
jeden Versuch, sie fiir grundsatzlich verwirrt zu erklaren, iiberlebt, und
daran hat sich auch nach Wittgensteins Tod nichts gedndert. Ich méch-
te aber zumindest zwei aktuelle Beispiele nennen, auf die seine Diag-
nose ziemlich gut zu passen scheint, obwohl er von ihnen noch gar
nichts hatte wissen konnte.

Das erste Beispiel stammt aus der angewandten Ethik. Es ist die
Hirntod-Debatte, mit der ich mich vor einigen Jahren etwas intensiver
auseinander gesetzt habe.” Bekanntlich war die Frage, ob ein Mensch,
dessen Gehirn abgestorben ist, tot ist, in Deutschland in den 90er Jah-
ren bis zur Verabschiedung des Transplantationsgesetzes heftig um-
stritten. Worauf es mir hier aber ankommyt, ist die Tatsache, dass die
Hirntod-Konzeption zunichst, Ende der 60er Jahre, schnell und pro-
blemlos etabliert wurde, akzeptiert nicht nur von technologiefixierten
Arzten, sondern auch beispielsweise von vielen Theologen und der
breiten Bevélkerung. Nach meiner Uberzeugung war dafiir die impli-
zite Annahme maf3geblich, dass die Seele des Menschen, dasjenige, was
den Kérper im Tod verlasst, tatsdchlich im Menschen lokalisiert ist,
und zwar nicht einfach irgendwo, auch nicht im Herz, wie naturwis-
senschaftlich ungebildete Menschen denken kénnten, sondern im Ge-
hirn. Das alte platonische Bild der Seele im Korper, das auch schon
Platon spiter dadurch prizisiert hat, dass er die eigentliche Geistseele
im Kopf verortete, vereinigte sich mit den zunehmenden neurophysio-
logischen Kenntnissen zu der Uberzeugung, dass die Psyche natiirlich
im Gehirn zu lokalisieren sei.

¢ a.a.0, §38.
7 Vgl. Stoecker, Ralf: Der Hirntod, Freiburg/Miinchen, 2. Aufl. 2010.

40  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Korper ist das beste Bild der menschlichen Seele

Denselben Weg ging auch die moderne Philosophie des Geistes,
mein zweites Beispiel, die nur wenige Jahrzehnte nach Wittgensteins
Tod das Leib-Seele-Problem in ein Geist-Gehirn-Problem verwandelt
hat und jetzt beispielsweise Fragen stellt wie die, ob Schmerzen iden-
tisch mit bestimmten zerebralen Ereignissen seien, oder wie wohl die
Inhalte unserer Uberzeugungen im Gehirn reprisentiert seien. Aber-
mals passt das platonische Bild perfekt zur modernen Naturwissen-
schaft, nur dass die Seele nicht dem Korper als ganzem gegeniiber
steht, sondern selbst einen Teil bildet, den hiochsten, in dem wir eigent-
lich stecken, unser Gehirn. Entsprechend eingiingig sind dann auch alle
moglichen philosophischen Fiktionen explantierter Gehirne, die ent-
weder »in the vat« in Nahrfliissigkeit aufgehoben oder in andere Kor-
per (genauer miisste man sagen: Restkorper) verpflanzt werden.

Die blofe Tatsache, dass sich die moderne Naturwissenschaft gut
mit einer antiken Anthropologie verbinden ldsst, ist natiirlich noch
kein Einwand gegen dieses Modell. Auch der Atomismus stammt aus
der Antike, trotzdem bestreitet niemand der heutigen Physik das
Recht, die Welt als aus Atomen zusammengesetzt zu sehen. Warum
sollte man also den Menschen nicht ebenfalls als aufgebaut aus be-
seeltem Gehirn plus Restkorper auffassen?

Oder, um es mit Wittgenstein zu sagen, inwiefern bietet der Kor-
per tatsichlich ein besseres Bild der Seele? Damit komme ich zum
zweiten Einwand, der eigentlich blof die Retourkutsche ist: Machs
doch besser! Ein erster Hinweis, inwieweit aus Wittgensteins Sicht
der Korper das bessere Bild der Seele bietet, findet sich in dem fol-
genden Zitat:

Wenn man das Benehmen eines Lebewesens sieht, siecht man seine Seele.?

Wittgenstein dreht also den Spiefl geradezu um. Eben weil wir hiufig
sehen konnen, wie es einem Menschen geht, was er will oder denkt,
kann dieses Seelenleben nichts Verborgenes im Inneren sein. Wir se-
hen doch, was mit ihm ist. Das Seelenleben eines Menschen zu sehen
heifit, so Wittgenstein, diesen Menschen unter einem bestimmten
Aspekt zu sehen. Was er damit meint, dass wir etwas unter einem
Aspekt sehen, hat Wittgenstein mit Hilfe eines Vexierbilds erlautert,
dem berithmten Hasen-Enten-Kopf, dessen Original vermutlich in den
Fliegenden Bléttern von 1892 erschienen ist, bevor er in der Psycho-

8 Wittgenstein 1980, §356.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

41


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

logie und seit Wittgenstein auch in der Philosophie Karriere machte. So
wie wir den abgebildeten Kopf mal als Hasenkopf, mal als Entenkopf
sehen, so sehen wir Wittgenstein zufolge einen Menschen mal als ver-
bliifft, mal als belustigt, mal als verstimmt, aber auch mal als jeman-
den, der gerade essen gehen will oder sich philosophische Gedanken
macht. Das psychische Geschehen ist nicht die Ursache des Benehmens,
es ist ein Aspekt des Benehmens, deshalb sehen wir die Seele eines
Menschen, wenn wir sein Benehmen sehen.

Der Begriff des Benehmens darf allerdings nicht zu eng verstan-
den werden. Es geht nicht nur um Verhalten, geschweige denn nur um
Handlungen, sondern auch um die Situation, die raumzeitliche Um-
gebung des Menschen.

Ich sehe ein Bild, das einen lichelnden Kopf darstellt. Was tue ich, wenn ich
das Lacheln einmal als freundliches, einmal als ein béses auffasse? Stelle ich
es mir nicht oft in einer rdumlichen und zeitlichen Umgebung vor, die
freundlich oder bose ist??

Wie bei der Kippfigur der Effekt verschwindet, wenn man sie in eine
entsprechende Umgebung stellt, so ist auch die Wahrnehmung des
Seelenlebens darauf angewiesen, dass man den Kontext sieht und rich-
tig versteht. Und natiirlich kann man sich irren. Das vermeintliche
Wohlwollen des Gegeniibers entpuppt sich als Rachedurst, das versun-
kene Denken als bloe Schlifrigkeit. Es gibt Tauschung, Selbstbeherr-
schung, Heuchelei, Hysterie und so weiter. Nur — das ist zumindest die
Botschaft Wittgensteins — der Irrtum liegt niemals darin, dass wir fal-
sche Riickschliisse auf etwas im Inneren eines Menschen gezogen ha-
ben, sondern nur darin, dass ein umfassenderer Blick das Bild zum
Kippen gebracht hitte.

Die Feststellung, dass wir die Seele eines Lebewesens sehen, wenn
wir sein Benehmen sehen, konnte allerdings einen in den Augen vieler
heutiger Theoretiker schrecklichen Verdacht wecken. Wittgenstein
selbst antizipiert diesen Verdacht, wenn er seinen imagindren Ge-
sprachspartner in den Philosophischen Untersuchungen fragen lasst:

»Bist du nicht doch ein verkappter Behaviourist? Sagst du nicht doch, im
Grunde, daf alles Fiktion ist auler dem menschlichen Benehmen?«©

% a.a.0, §539.
0 a.a.0, §307.

42 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele

Wenn das Aspektsehen eine Erklarung fiir unsere Erkenntnis des See-
lenlebens anderer Menschen liefert, dann — so der Vorwurf — ist die
Annahme, es gibe etwas Seelisches jenseits des bloSen Benehmens
des Menschen ein Irrtum, eine Fiktion — sprich: Wittgenstein muss
ein Behaviorist sein.

Wittgenstein aber bestreitet dies, und zwar aufgrund einer, wie ich
finde, eminent wichtigen philosophischen Uberlegung, die ich deshalb
etwas ausfiihrlicher zitieren méchte.

Wenn ich von einer Fiktion rede, dann von einer grammatischen Fiktion.
Wie kommt es nur zum philosophischen Problem der seelischen Vorginge
und Zustinde und des Behaviourism? Der erste Schritt ist der ganz unauffél-
lige. Wir reden von Vorgingen und Zustinden, und lassen ihre Natur unent-
schieden! Wir werden vielleicht einmal mehr iiber sie wissen meinen wir.
Aber eben dadurch haben wir uns auf eine bestimmte Betrachtungsweise
festgelegt. Denn wir haben einen bestimmten Begriff davon, was es heift:
einen Vorgang niher kennen zu lernen. (Der entscheidende Schritt im Ta-
schenspielerkunststiick ist getan, und gerade er schien uns unschuldig.) Und
nun zerféllt der Vergleich, der uns unsere Gedanken hitte begreiflich machen
sollen. Wir miissen also den noch unverstandenen Prozef im noch uner-
forschten Medium leugnen. Und so scheinen wir also die geistigen Vorginge
geleugnet zu haben. Und wollen sie doch natiirlich nicht leugnen!"!

Die grammatische Fiktion liegt darin anzunehmen, dass sich die Wér-
ter (zumindest die Substantive) auf Sachen, Ereignisse, Vorginge in
der Welt beziehen, so dass es immer sinnvoll ist zu fragen, welchen Teil
des globalen Inventars dieses oder jenes Wort herauspickt und wie sich
dieses Teil zu anderen Teilen verhalt. Dabei gibt es dann bestimmte
Sachen oder Vorginge, die sozusagen mustergiiltig sind, beispielsweise
makroskopische materielle Gegenstinde und deren Verinderungen.
Wenn psychische Vorginge aber »so etwas< wie diese paradigmatischen
Vorgénge sein sollen, dann scheinen sie entweder damit identisch sein
zu miissen (was einem nur die Wahl zwischen Behaviorismus und
Geist-Gehirn-Identititstheorie ldsst), oder sie sind etwas Befremd-
liches, Obskures und vermutlich Epiphinomenales. Wir stecken in der
Falle des Leib-Seele-Problems.

Aber wie gesagt, der Taschenspielertrick, der uns da hineingelotst
hat, liegt in der viel zu einfachen sprachphilosophischen Annahme von
der Beziehung zwischen dem psychischen Vokabular und der Welt. Es

" a.a.0., §§307, 308.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

43


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

ist erst die falsche Vorstellung davon, was unser Seelenleben tiberhaupt
sein konnte, die die behavioristische These provoziert, es sei nichts
anderes als Verhalten.

Das ist der erste Schritt auf dem Weg zu einem antiplatonischen
Verstindnis des menschlichen Seelenlebens, doch er ist abermals nega-
tiv: Man braucht kein Behaviorist zu sein. Was aber ldsst sich positiv
iiber das Verhiltnis zwischen Leib und Seele sagen? An dieser Stelle ist
es schwieriger, sich auf Wittgenstein zu stiitzen, unter anderem des-
halb, weil Wittgenstein allgemein gegeniiber affirmativen Aussagen in
der Philosophie misstrauisch war. Ich méchte deshalb, wie schon ange-
kiindigt, sozusagen in voller Fahrt die Pferde wechseln und mich bei
einem anderen Autoren aufschwingen, der zur selben Zeit wie Witt-
genstein an einer dhnlich radikalen Kritik der ontologischen Basis der
Philosophie des Geistes gearbeitet hat, Gilbert Ryle. Ryle, dessen
Hauptwerk, The Concept of Mind, allgemein zu den wichtigsten Wer-
ken in der Philosophie des Geistes des 20. Jahrhunderts gezahlt wird,
stand bei seinen Kritikern noch starker als Wittgenstein unter dem
Verdacht, eine behavioristische Philosophie des Geistes vertreten zu
haben. Und aus denselben Griinden wie bei Wittgenstein war dieser
Verdacht falsch.

Worum es Ryle in dem Buch The Concept of Mind geht, macht er
gleich im ersten Kapitel deutlich. Ryle kritisiert darin eine Position, die
er als die »offizielle Lehre« bezeichnet und die einer Art cartesischem
Dualismus entspricht. Fiir diese Kritik am ontologischen Leib-Seele-
Dualismus wird er heute allgemein auch hoch geschitzt, dabei wird
aber hiufig iibersehen, dass Ryles Anliegen wesentlich tiefer geht. Wo-
rauf es ihm eigentlich ankommt, zeigen die folgenden Passagen, die
alle aus dem ersten Kapitel stammen:

Die offizielle Lehre [...] lautet ungefahr so: »Jedes menschliche Wesen [...]
hat sowohl einen Kérper als auch einen Geist. [...] die Dinge und Ereignisse,
die zur physikalischen Welt gehoren, einschlieflich seines eigenen Kérpers,
sind dem Menschen duferlich, die Vorginge in seinem Geiste dagegen inner-
lich. Der Gegensatz zwischen duferlich und innerlich soll natiirlich metapho-
risch verstanden werden [...] Aber diesen guten Vorsitzen wird man nur
allzu oft untreu. [...]«

So lautet kurz die offizielle Lehre. Ich werde oft mit absichtlicher Gering-
schitzung von ihr als dem »Dogma vom Gespenst in der Maschine« sprechen.
Ich hoffe zu zeigen, daB sie ganz und gar falsch ist, nicht nur in Einzelheiten,
sondern grundsitzlich. [...] Sie besteht aus einem einzigen groBen Irrtum,

44  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele

einem Irrtum von ganz besonderer Art, namlich einer Kategorienverwechs-
lung. [...] Das Dogma ist daher ein philosophischer Mythos. Wenn ich also
im weiteren versuchen werde, diesen Mythos zu vernichten, wird man mich
wahrscheinlich dahin missverstehen, daf8 ich wohlbekannte Tatsachen des
menschlichen Geisteslebens abstreiten wolle, und meine Verteidigung, ich
wolle nur die Logik der Geistestatigkeitsbegriffe richtig stellen, wird wahr-
scheinlich als eine blofe Ausflucht abgetan werden.

Ich hoffe, die Ahnlichkeiten mit Wittgenstein sind deutlich geworden:
die Warnung, sich nicht von der Innen-Auflen-Metaphorik einfangen
zu lassen, sowie die Ansicht, der grundlegende Fehler der herkdmm-
lichen Philosophie des Geistes liege in einem Missverstindnis der
Grammatik, oder, wie Ryle es nennt, Logik der alltagspsychologischen
Sprache. Aber Ryle ist, wenn man so will, philosophisch konservativer
als Wittgenstein. Er beschrinkt sich nicht darauf, die Fehler zu konsta-
tieren — also auf die therapeutische Philosophie in Wittgensteins
Sinn —, er versucht auch, eine alternative Konzeption des menschlichen
Seelenlebens zu entwickeln, eine Konzeption, die wiederum sehr gut
zu Wittgensteins These passt, dass der menschliche Kérper das beste
Bild der menschlichen Seele ist.

Um diese Konzeption zu verstehen, ist es wichtig, Ryles Diagnose
des Kategorienfehlers genauer zu betrachten:

Da die Worter fiir geistiges Verhalten nicht als die Bezeichnungen von me-
chanischen Prozessen zu deuten sind, so sind sie also als Bezeichnungen von
nichtmechanischen Prozessen zu deuten. [...] Die Unterschiede zwischen
dem Kérperlichen und Geistigen wurden so als Unterschiede innerhalb des
gemeinsamen Rahmens der Kategorien »Dings, »Material¢, >Eigenschaftc, »Zu-
stand¢, »Vorgangs, »Veranderung, >Ursache« und »Wirkung« dargestellt. Geis-
ter sind Dinge, aber Dinge von anderer Art als Kérper; geistige Vorginge sind
Ursachen und Wirkungen, aber Ursachen und Wirkungen anderer Art als
Kérperbewegungen. Und so weiter. [...]

Beschreibungen geistiger Tatigkeiten mussten mit Hilfe barer Verneinungen
der besonderen Kérperbeschreibungen vorgenommen werden [...] Ein Geist
ist nicht ein Stiickchen Uhrwerk, es ist nur ein Stiickchen Nichtuhrwerk. So
betrachtet ist der menschliche Geist nicht bloB ein an eine Maschine gespann-
ter Geist, er ist selbst nur eine Geistermaschine.”

Auch hier ist die Parallele zu Wittgenstein offenkundig: Die Irrtiimer
entstehen, weil wir an die Frage, was das Seelenleben eigentlich ist, mit

12 Ryle, Gilbert: Der Begriff des Geistes, Stuttgart 1997, 7, 8, 13, 14.
¥ a.a.0, 18, 19.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

45


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Ralf Stoecker

einer zu engen Vorstellung der moglichen Antworten gehen. Ryle legt
hier besonderes Gewicht auf die Feststellung, dass wir uns unbestreit-
bar aufgrund unseres psychischen Geschehens so benehmen, wie wir
uns benehmen. Wir stéhnen, weil wir Zahnschmerzen haben, lachen
aus guter Laune, gehen in den Keller, weil wir Wein holen wollen,
runzeln erbost die Stirn, zittern vor Aufregung usw.

Was aber ist damit gemeint, dass wir etwas tun, weil wir dieses
oder jenes fiihlen, denken, wollen? Frither, zu Descartes Zeiten, in den
Kindertagen der Newtonschen Mechanik, lag es Ryle zufolge sehr na-
he, das Seelenleben als eine mechanische Ursache des Benehmens auf-
zufassen. Unser Benehmen wird von unserem Seelenleben verursacht.
Das klang einerseits einleuchtend, andererseits aber war es fiir Descar-
tes aus verschiedenen (nicht zuletzt religiésen) Griinden inakzeptabel,
die Seele einfach als Teil einer gewdhnlichen physiologischen Mecha-
nik zu erachten, als einen kérperlichen Mechanismus im Inneren des
Menschen. Also machte er sie, so Ryle, zu einer irgendwie ganz ande-
ren, einer Geistermechanik. Wiinsche und Absichten, Stimmungen
und Emotionen wurden zu geisterhaften Pseudoradchen im Uhrwerk
eines Pseudomechanismus.

Das war eine unhaltbare Position — aber, so Ryle, sie war nicht erst
unhaltbar wegen des »Pseudo¢, d.h. wegen der Verlegenheitslosung,
etwas >in der Art< von echten Mechanismen zu postulieren. Der Fehler
lag nicht in dem Gespenstergeist in der Maschine, sondern vielmehr in
dem »in der Maschine«. Er lag in dem >unschuldigen Taschenspieler-
schritt, anzunehmen, dass sich das »weil« beispielsweise in »Ich gehe
in den Keller, weil ich Wein holen will« genauso auf die Welt bezieht
wie das »weil« in »Der Keller steht unter Wasser, weil das Abflussrohr
gebrochen ist«. Dass diese Annahme aber unhaltbar ist, zeigt sich nicht
zuletzt daran, dass sie einen dazu notigt, die Menschen mit Gespen-
stern zu bevolkern.

Ryles Diagnose lautet also: Die Seele ist kein Mechanismus im
Kopf, weder ein realer, materialer, noch ein schattenhaft geistiger. Des-
halb sind beide Konzeptionen letztlich falsch, sowohl die materialisti-
sche, wie die dualistische. Ja, im Grunde war die dualistische Konzepti-
on gegeniiber der materialistischen sogar ein Fortschritt, weil, wie Ryle
ganz am Ende des Buches sagt, der verzweifelte Riickgriff auf eine
Geisterwelt zumindest von einem Problembewusstsein zeugt, das See-
lenleben jedenfalls nicht einfach mechanisch konzipieren zu kénnen.

Was aber ist die Alternative Ryles? Sein Vorschlag, der ihm den

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Korper ist das beste Bild der menschlichen Seele

Ruf eines Behavioristen eingebracht hat und der zudem in der Diskus-
sion haufig als langst widerlegt gilt, lautet: Seelische Phanomene haben
einen dispositionalen Charakter. Von einem Menschen zu sagen, wie
dieser sich fiihlt, was er glaubt, mochte, in welcher Stimmung er ist,
usw., bedeutet nicht unbedingt, iiber sein tatsiachliches Benehmen zu
sprechen, wohl aber iiber seine Neigung, seine Disposition zu be-
stimmtem Benehmen. Zugegeben, man kann in den Keller gehen wol-
len, ohne wirklich in den Keller zu gehen, man kann gute Laune haben
und doch ein ernstes Gesicht machen, man kann die Zahnschmerzen
tapfer verbeilen und nicht jammern, aber es wire, gegeben diese see-
lischen Voraussetzungen, jedenfalls nicht verwunderlich, wenn man
tatsdchlich in den Keller gehen, laut lachen oder jammernd das Gesicht
verziehen wiirde. Guter Laune zu sein ist aus dieser Sicht eine Eigen-
schaft, die nicht wesentlich anders funktioniert als die Eigenschaft
eines Stuhles, zerbrechlich zu sein: Gegeben die passenden Umstinde
ist es nicht verwunderlich, wenn der Gutgelaunte lacht, so wie es nicht
verwunderlich ist, dass der zerbrechliche Stuhl zusammenbricht.

Wie gesagt, diese Konzeption gilt heute als iiberholt. Dafiir sind
vor allem zwei Typen von Einwinden verantwortlich: Das Zombie-
und das Spezifititsproblem.

Zombies sind in der Philosophie (anders beispielsweise als in der
Ethnologie) Wesen, die dufSerlich ununterscheidbar von normalen, le-
bendigen Menschen, aber nicht bei Bewusstsein sind, die sich also nur
so benehmen, als dachten und fiihlten sie etwas, wihrend sie in Wirk-
lichkeit innerlich leer und tot sind. Der Vorwurf gegen Ryle lautet, dass
er so tut, als wiren wir alle blo Zombies, dass er ignoriert, dass Zahn-
schmerzen nicht nur zum Jammern disponieren, sondern dass sie vor
allem eines tun, namlich wehtun.

Eigentlich ist dieser Einwand eine simple Petitio principii: Die An-
nahme von Zombies, also Wesen, die genau dieselben Verhaltensdis-
positionen haben wie wir, wenn uns etwas weh tut, denen aber nichts
weh tut, ist schlichtweg dquivalent zu der Annahme, dass Schmerzen
keine Verhaltensdispositionen sind. Seine Suggestivitit erhalt er aber
von der scheinbaren Vorstellbarkeit dieser Wesen — ihrer inneren Leere
(die wir dann prompt wieder an ein dufleres Merkmal kniipfen, z.B.
einen leeren, starren Blick). Es ist wieder das platonische Bild der Seele,
das diesen Einwand scheinbar plausibel macht.

Der zweite Einwand ist der der mangelnden Spezifitit. Dispositio-
nen sind dadurch gekennzeichnet, dass sie unter bestimmten Bedin-

Normativitit des Korpers A 47

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Ralf Stoecker

gungen, eine bestimmte Reaktion oder auch eine bestimmte Bandbrei-
te von Reaktionen hervorrufen. Dass der Stuhl zerbrechlich ist, heifst
zwar nicht, dass er stets zerbricht, es bedeutet aber, dass er zerbricht,
wenn er mit etwas Schwerem belastet wird. Solche Konditionale lassen
sich fiir viele alltigliche Dispositionen aufstellen, diesem Einwand zu-
folge aber nicht fiir psychische Phanomene. Es gibt keine Bedingung,
unter der jemand mit Zahnschmerzen stets jammert, jemand mit guter
Laune notwendigerweise lacht. Deshalb, so der Einwand, sei die These,
das Seelenleben sei dispositional, allenfalls leer, weil sich anders als bei
gewohnlichen Dispositionen keine Korrelationen zwischen Umstidnden
und darauf folgenden Verhaltensweisen finden.

Dieser Einwand ist nicht nur stark, sondern schlagend, wenn man
Ryle so liest, als wiirde er irgendeine Form des Reduktionismus an-
streben, also eine Position, die manchmal als »semantischer Behavio-
rismus« bezeichnet wird. Es wire absurd auch nur prinzipiell anzu-
nehmen, dass sich unser alltagspsychologisches Vokabular in ein
nicht-psychologisches Vokabular iibersetzen liefe, in dem ausschlief-
lich von Verhaltensdispositionen die Rede ist.

Aber auch ein irreduzibles psychologisches Vokabular kann man
versuchen, verstiandlich zu machen. Man kann fragen, wovon hier ei-
gentlich die Rede ist. Und vor allem kann man fragen, warum dieses
Vokabular eigentlich so gut funktioniert, wie es funktioniert. Auch in
dieser Hinsicht ist der Hinweis auf die mangelnde Spezifitit allerdings
ein starker Einwand. Das gilt vor allem mit Bezug auf einen speziellen
Teil unseres Seelenlebens, die intentionalen Einstellungen, also Wiin-
sche, Meinungen, Hoffnungen usw. Die Rede von intentionalen Ein-
stellungen hat fiir uns eine existenziell wichtige Funktion. Sie nehmen
eine zentrale Stellung in unserem Verstandnis anderer und auch von
uns selbst ein. Das liegt daran, dass vieles in unserem Leben geschieht,
weil wir dieses oder jenes glauben, wollen, hoffen etc. Menschen sind
wesentlich intentional handelnde Akteure, Akteure, deren Tun sich aus
ihren intentionalen Einstellungen erklaren lasst. Jede Konzeption des
Seelenlebens muss irgendwie verstandlich machen, dass unsere Ein-
stellungen diese explanatorische Rolle spielen.

Das Verstandnis der intentionalen Einstellungen als Dispositionen
verspricht dies zwar. Wir wissen, dass Dispositionen ein Geschehen
erkliren kénnen, z. B. das Zusammenbrechen eines Stuhls. Dispositio-
nen haben eine genuin explanatorische Funktion. Aber um diese nut-
zen zu kénnen, muss man zumindest ungefihr etwas dariiber wissen,

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele

unter welchen Umstinden die Disposition zu welchem Geschehen
fiihrt, und das — so der Spezifititseinwand — wissen wir im Falle der
intentionalen Einstellungen nicht. Betrachten wir beispielsweise die
Uberzeugung, dass Deutschland 2012 Europameister wird. Zu wel-
chem Verhalten unter welchen Umstinden disponiert diese Uberzeu-
gung? Allgemein scheint man dazu gar nichts sagen zu kénnen. Man-
che Menschen, die diese Uberzeugung haben, setzen Himmel und
Holle in Bewegung, um Karten fiirs Endspiel zu bekommen, andere
tragen ihr Vermdgen in ein Wettbiiro, wieder andere machen sarkas-
tische Bemerkungen iiber den zu erwartenden Freudentaumel. Und
sollte es dann doch nicht so kommen und Deutschland gewinnt nicht,
dann werden sich die einen die Haare raufen, die anderen ins Faustchen
lachen. Kurz, es scheint ausgeschlossen zu sein, etwas Allgemeinver-
bindliches dariiber zu sagen, wie sich jemand unter welchen Umstin-
den verhalt, der glaubt, dass Deutschland Europameister wird. Trotz-
dem erklaren wir uns aber das Verhalten der Leute, ihr Wetten und
Haareraufen, im Riickgriff auf diese Uberzeugung. Es muss deshalb
mehr an der Uberzeugung sein als bloB3, dass sie eine véllig unspezi-
fische Disposition ist. Die Uberzeugung muss die Handlungen der Leu-
te erkldren, weil sie die bestimmte Uberzeugung ist, die sie ist, eben die
Uberzeugung, dass Deutschland Europameister wird.

Kurz, es ist der Inhalt der Uberzeugung, dass Deutschland gewin-
nen wird, der es uns erlaubt, mit ihrer Hilfe zu erkliren, dass jemand,
eine Person, viel Geld zum Wettbiiro trigt. Eine befriedigende Erkla-
rung der intentionalen Einstellungen muss dieser explanatorischen
Rolle des intentionalen Gehalts Rechnung tragen. Das aber, so der Spe-
zifititseinwand gegen Ryle, kann seine Konzeption nicht leisten.

Stattdessen lockt abermals verfiihrerisch das platonische Bild. Die
Person, die ihr Geld verwettet, hat doch, kénnte man sagen, die Vor-
stellung, dass Deutschland Europameister wird, sie stellt es sich vor,
sie hat es sich in ihren Kopf gesetzt, es muss also irgendwie da drin
sein, sie muss eine mentale Reprisentation des Inhalts ihrer Uberzeu-
gung haben. Diese Reprisentation wiederum sorgt dafiir, im Konzert
mit anderen Reprasentationen und nach Gesetzen, die im Grof8en und
Ganzen der Rationalitit und Logik folgen, dass sich die Person auf
bestimmte Weise verhalt. Das ist das platonische Bild des mensch-
lichen Handelns, das heute zumindest die analytische Philosophie des
Geistes prigt und nach meinem Eindruck auch von Psychologen und
Neurowissenschaftlern favorisiert wird, die wiederum danach fahn-

Normativitit des Kérpers A 49

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

den, diese inneren Abliufe im Gehirn zu lokalisieren und genauer zu
beschreiben.

Wer wie ich dieses Bild nicht iiberzeugend findet, steht also vor
dem Problem, einen anderen Ausweg aus dem Spezifititsvorwurf zu
finden. Der Ausweg, der mir am plausibelsten scheint, setzt paradoxer-
weise bei einem Philosophen an, der als einer der prominentesten Ver-
treter der modernen Orthodoxie gilt, Donald Davidson. Davidson hat
in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der Konzeption mentaler
Reprisentationen darauf hingewiesen, dass dasjenige, was hiufig als
der Inhalt oder Gehalt einer propositionalen Einstellung bezeichnet
wird, zunédchst nur ein Mittel sprachlicher Bezugnahme ist.’* Pro-
positionale Einstellungen sind Einstellungen, auf die man sich durch
Verweis auf eine Proposition, einen dass-Satz, bezieht. Damit ist aber
nicht gesagt, dass sich so etwas wie dieser Satz in oder an dem Men-
schen finden muss, der diese Einstellung hat. In Davidsons instruk-
tivem Vergleich: Diese dass-Sdtze fungieren analog den Zahlen, mit
denen man das Gewicht eines Korpers angibt. Ein Stein aber kann 7 Ki-
logramm wiegen, ohne dass sich irgendwo in oder an dem Stein eine
Sieben findet. Wir verwenden sprachliche AuSerungen, Sitze, als Maf3
fiir die Einstellungen (Wiinsche, Meinungen, Uberzeugungen) eines
Akteurs. Es sind unsere Sitze, die wir verwenden, um ihn zu beschrei-
ben, nicht irgendetwas an oder in ihm.

Es bleibt aber immer noch das Spezifitatsproblem: Wozu disponie-
ren diese Einstellungen, die wir im Riickgriff auf dass-Satze beschrei-
ben, einen Menschen? Und inwiefern erklart sich daraus sein Beneh-
men? Die Antwort, die bei Davidson allenfalls angedeutet ist, findet
sich in der kommunikativen Praxis der Handlungsbewertung.'> Wir
sind aufgewachsen und leben in einer Gemeinschaft, in der es iiblich
ist, Handlungen sprachlich vor- und nachzubereiten, also dariiber zu
sprechen, was zu tun sei, und dariiber, was von bereits Getanem zu
halten sei. Das beginnt bei den lobenden und tadelnden, ermunternden
und verbietenden Worten der Eltern und zieht sich hin bis zu erregten

# Vgl. Davidson, Donald: »What Is Present to the Mind?«, in: Davidson, D.: Subjective,
Intersubjective, Objective, Oxford 2001, 53-67.

15 Ich habe dies an anderer Stelle ausfiihrlicher dargelegt, z. B. in »Acting for Reasons —
A Grass Root Approache, in: Sandis, C. (Hg.): New Essays on the Explanation of Action,
Basingstoke 2009, 276-292; »In den Zeiten, wo das Wiinschen noch geholfen hatc, in:
Analyse und Kritik 2002, 24, 209-230.

50 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Korper ist das beste Bild der menschlichen Seele

Debatten in der Politik oder im Ehestreit. Wir haben es ausgiebig ge-
lernt, uns an solchen kommunikativen praktischen Uberlegungen zu
beteiligen, wir haben es auch gelernt, sie fiir uns allein durchzufiihren,
und wir haben gelernt, uns entsprechend den Resultaten dieser Uber-
legungen zu verhalten. Vor allem aber haben wir gelernt, uns weit-
gehend so zu verhalten, dass es erst gar nicht nétig ist, diese Uber-
legungen anzustellen. Als erwachsene Akteure benehmen wir uns
iiber weite Strecken ohnehin so, als wiirden wir standig dariiber nach-
denken, was wir tun sollen — zum Gliick verhalten wir uns so, denn das
entsprechende Uberlegen wire viel zu langsam und miihsam.

Akzeptiert man aber, dass wir sowohl die Eigenschaft haben, uns
in unserem Verhalten am praktischen Uberlegen (allein oder mit ande-
ren) zu orientieren, als auch die Eigenschaft, uns hiufig so zu verhal-
ten, als ob wir dauernd iiberlegen wiirden, dann findet sich darin die
gesuchte Erklarung der Funktionsweise von Zuschreibungen intentio-
naler oder propositionaler Einstellungen. Indem wir Menschen in Be-
ziehung zu dass-Sitzen stellen, beschreiben wir sie als Akteure, die sich
so verhalten, als wiirden sie sich an Uberlegungen orientieren, fiir die
sie die betreffenden Sitze in eine gemeinsame Uberlegung einbringen
wiirden. Wer beispielsweise glaubt, dass Deutschland Europameister
wird, verhilt sich so, als hitte er sich zuvor Gedanken dariiber ge-
macht, was zu tun sei, und dabei ins Feld gefiihrt: »Deutschland wird
Europameister«. Bezweifelt er dagegen, dass Deutschland Europameis-
ter wird, verhilt er sich so, als hitte er sich gesagt: »Niemals wird
Deutschland Europameister«, usw. Unser Vokabular intentionaler Ein-
stellungen versieht den betrachteten Menschen also mit Bruchstiicken
eines fiktiven praktischen Diskurses, basierend auf der begriindeten
Annahme, dass er jemand ist, der sich so benimmt, als wiirde er diesen
Diskurs tatsdchlich laufend fithren. Wir betrachten ihn, wie ich dies
gelegentlich genannt habe, als Denker-Simulater.

Die Antwort auf die Frage, wozu eine intentionale Einstellung
einen Akteur disponiert, muss also, streng genommen, lauten: Eine
intentionale Einstellung zu haben, heifit nicht blof3, zu einem Verhal-
ten disponiert zu sein, sondern es heifit, sich tatsiachlich stindig auf
eine bestimmte Weise zu verhalten, auf eine Weise, die einer prakti-
schen Uberlegung entspricht, die der Akteur anstellen kénnte (und
teilweise vielleicht auch angestellt hat) und in die der intentionale Ge-
halt der intentionalen Einstellung als Argument eingeflossen wire.
Auch der Akteur, der gerne Wein aus dem Keller holen méchte, aber

Normativitit des Kérpers A 51

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Stoecker

sitzen bleibt, beispielsweise weil er keine Szene eines FuBballspiels im
Fernsehen verpassen machte, benimmt sich so, als hitte er sich gesagt:
»Es wire doch jetzt gut, Wein hoch zu holen«, nur dass er sich so ver-
hilt, als hitte er zugleich auch hinzugefiigt: »Aber dann verpasse ich
vielleicht das entscheidende Tor«.

Wir versehen den Akteur also sozusagen mit einem running com-
mentary seines Tuns und setzen voraus, dass er so beschaffen ist, dazu
disponiert ist, sein Tun an diesem laufenden Kommentar auszurichten.
Darin liegt die explanatorische Kraft dieses Teils unseres psychologi-
schen Vokabulars.

Diese letzten Bemerkungen waren zweifellos sehr kurz und skiz-
zenhaft, aber sie sollen zweierlei zeigen. Erstens, zumindest mit Bezug
auf einen Teil unseres Seelenlebens, die intentionalen Einstellungen,
kommen wir tatsdchlich mit dem sich in einer Umgebung benehmen-
den, korperlichen Menschen aus, ohne die Voraussetzung machen zu
miissen, {iber ein Innenleben zu reden. Und zweitens gelingt dies gera-
de deshalb, weil wir Menschen Teilnehmer einer ganz bestimmten so-
zialen Praxis, der sprachlichen Handlungsbewertung, der kommunika-
tiven praktischen Vernunft, sind. Erst diese Praxis macht uns zu
Akteuren mit Absichten, Wiinschen und Uberzeugungen.

Eine soziale Praxis der Handlungsbewertung ist aber eine norma-
tive Praxis. Damit meine ich nicht nur, dass es in ihr darum geht, was
man tun und lassen sollte und was nicht, sondern dass in ihr Menschen
fiir ihr Tun verantwortlich gemacht werden. Akteure simulieren keine
gepflegten ethischen Gesprichskreise, sondern praktische Erwigun-
gen, in denen es darum geht, was ein bestimmter Mensch tut und lasst,
und hier setzen wir nicht bloff voraus, dass dieser Mensch sich so be-
nimmt, als wiirde er sich durch Uberlegungen leiten lassen, hier ver-
langen wir es von ihm. Die kommunikative praktische Vernunft basiert
also darauf, dass wir uns gegenseitig zur Verantwortung ziehen, dass
uns bestimmte Bereiche der Welt zugerechnet werden, fiir die wir im
Prinzip bereit sein miissen, Rechenschaft abzulegen. Das intentionale
Vokabular, die Zuschreibung von Meinungen, Wiinschen etc., basiert
deshalb nicht einfach auf einer Annahme dariiber, wie andere Men-
schen sozusagen gebaut sind, ob sie also als Denker-Simulatoren fun-
gieren, es basiert darauf, dass wir es den anderen Akteuren abverlan-
gen. Unsere Intentionalitdt ist eine Konsequenz der sozialen Praxis,
Menschen fiir etwas verantwortlich zu machen, und in diesem Sinn
wesentlich normativ.

52  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Kérper ist das beste Bild der menschlichen Seele

Lassen Sie mich nach diesem Parforce-Ritt durch verschiedene Urwal-
der der modernen Philosophie des Geistes versuchen, kurz zusammen-
zufassen, was ich hoffe, gewonnen zu haben. Die urspriingliche plato-
nische Zweiteilung des Menschen in psyche und soma, die die Biologie
in Bezug auf die lebensspendende Rolle der Seele schon seit mindestens
hundert Jahren ad acta gelegt hat, sollte auch in Bezug auf das Seelen-
leben iiberwunden werden, allerdings nicht so, wie es hidufig in der
modernen Philosophie des Geistes geschieht, durch die Inkorporation
des Seelenlebens in das Innere des Menschen, insbesondere in sein Ge-
hirn, sondern dadurch, dass man akzeptiert, dass wir mit dem psycho-
logischen Vokabular iiber dasselbe reden wie mit dem physiologischen
— oder besser: iiber denselben, namlich den Menschen —, nur dass wir
etwas anderes iiber ihn sagen. Was auf den ersten Blick dagegen
spricht, sind die Vorurteile, erstens, das Seelenleben sei etwas Verbor-
genes, uns nicht direkt Zugéngliches, und zweitens, es sei sozusagen
der Motor unseres Verhaltens. Beide Vorurteile hoffe ich, in meinem
Beitrag ein wenig untergraben zu haben.

6 Ich méchte mich bei den Herausgebern dieses Bandes, Anne Reichold und Pascal
Delhom, fiir die Einladung bedanken mitzuwirken, sowie bei Jens Kulenkampff, Eike
von Savigny, Hans-Julius Schneider und Thomas Spitzley fiir ihre kritische Durchsicht
des Manuskripts.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

53


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.
Die leibliche Ordnung
des Korpers

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Die Frage nach der Normativitdt des Leibes aus der Sicht
einer Theorie des Lebendigen

Elisabeth List

Im klassischen Kanon der Ethik hatten die Gegebenheiten und die For-
men leiblichen Lebens keinen besonderen Stellenwert. Menschliches
Leben erschien, wie alles kreatiirliche Leben, als etwas von Natur
Vorgegebenes und jenseits dessen, was in den Bereich menschlichen
Handelns und Entscheidens fallt. Erst als sich zeigte, dass die Lebens-
verhiltnisse der industriellen Zivilisation in vielem uniibersehbare
Auswirkungen auf leibliches Befinden und Gesundheits- bzw. Krank-
heitsbefunde haben, riickten die bisher unbedachten Bedingtheiten
korperlicher Existenz des alltiglichen Lebens in den Vordergrund, ohne
jedoch ins Zentrum ethischer Reflexion zu riicken.

1. Die Abwesenheit des Leibes/Korpers im Raum des
ethischen Denkens

Fragen einer Ethik des Lebendigen stellten sich erst unabweislich, seit
die Entwicklungen in den Biowissenschaften und insbesondere in den
Biotechnologien lange gehegte Uberzeugungen von der Naturwiichsig-
keit und Unverinderbarkeit der kérperlichen Verfassung des Menschen
grundsitzlich in Frage stellten und neuen Uberzeugungen von der Her-
stellbarkeit, der Transformier- und Reparierbarkeit von Leben Nahrung
gaben. Auch wenn bestimmte Erwartungen in die Machbarkeit von Le-
bensprozessen durch Technologien vorerst iibertrieben erscheinen, hat
sich der Spielraum technischer Interventionen so erweitert, dass die
Frage nach einer ethischen Normierung solcher Eingriffe unabweisbar
wurde. In kiirzester Zeit formierte sich ein neuer Zweig angewandter
Ethik, die Bioethik, als direkte Antwort auf die durch die neuen Bio-
technologien, vor allem im Bereich der Reproduktion, der Molekular-
genetik und der Neurobiologie entstandenen Probleme.

Die neue Bioethik geht aus von den theoretischen Priamissen des

56  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

zeitgendssischen biowissenschaftlichen Denkens und von den mora-
lischen Pramissen des Utilitarismus oder einer deontologischen Ethik
im Sinne Kants. Welche Folgen ergeben sich aus diesen Pramissen fiir
den Umgang mit dem Korper? Wie stellt sich die Frage nach dem Um-
gang mit dem Lebendigen, dem gelebten Kérper, mit dem Leib? Die
Frage nach der Rolle des Lebendigen und des Leiblichen fiir die Ethik
bleibt im Rahmen dieser philosophischen Traditionen und damit auch
fiir die Bioethik unbedacht und damit auch die Frage, wie und ob dem
Korper bzw. dem Leib so etwas wie eine ihm eigene Normativitat zu-
gesprochen werden kann.

Hier ist bei der Verwendung der Begriffe Achtsamkeit geboten:
Die Frage nach dem Verhaltnis von Kérper und Normativitdt unter-
schldgt durch die Form, wie sie gestellt ist, die entscheidende Differenz
von Kérper und Leib. Dass dem cartesischen Kérper, also dem Korper,
wie er im Sinne des Korper-Geist-Dualismus verstanden wird, namlich
als materiales Substrat des Lebens, keine Normativitit zukommt, ist
zunichst evident. Kann man, ausgehend vom Kérper-Geist-Dualismus,
von einer Normativitit des Leibes sprechen? Normativitit bedeutet die
Fahigkeit, Normen zu setzen. Der Korper ist in vielfacher Weise nor-
mativ »besetzt«. Aber ist er es selbst, der Normen setzt? Sind es nicht
eher Akteure und Akteurinnen, die den Kérper von aulen wahrneh-
men, den fremden Kérper und den eigenen, und ihn zum Objekt der
Bewertung, der Normierung, der Kontrolle machen? Ein solches An-
sinnen, den Kérper zum Gegenstand der Bewertung und der Normie-
rung zu machen, wiirde eine bestimmte Weise, den Korper zu sehen,
voraussetzen — eben jene, die sich aus den dualistischen Grundannah-
men des Denkens der Moderne ergeben.

Eben dieses Denkmodell findet sich auch im Hauptstrom der tra-
ditionellen Ethik, und insbesondere in der modernen Bioethik. Die
These, die ich vertrete, ist, dass die Theorien der Bioethik die Perspek-
tive gelebter Korperlichkeit ausgeblendet haben. Sie sind am Thema
des Lebendigen vorbeigegangen. Offenbar hat der Begriff des Lebendi-
gen, ebenso der Begriff des Leibes, in ihnen keinen Ort. Das ist die
Folge davon, dass sie unbefragt die ontologischen und epistemologi-
schen Pramissen der Tradition neuzeitlichen Denkens iibernehmen.

Hinsichtlich dessen, was mit dem Wortteil »Bio« im Konzept
»Bioethik« zu verstehen ist, verldsst sich der bioethische Diskurs auf
die Auskiinfte der dafiir zustandigen wissenschaftlichen Disziplinen.
Diese liefern die Objekte bioethischer Debatten: Féten, Embryonen,

Normativitit des Kérpers A 57

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

Stammzellen. Als Folge der dualistischen Sicht von Phinomenen des
Lebendigen erscheinen sie als Objekte, als Objekte der Verfiigung, der
technischen Verfiigung, fiir die die Bioethik ethische Rechtfertigungen
oder Begriindungen zu finden sucht. Dass Formen oder Bestandteile
des lebendigen Kérpers auf die eine oder andere Weise durch Techniken
hergestellt, manipuliert und verindert werden konnen, wird als Fak-
tum, als fraglos gegeben vorausgesetzt. Die Konjunktur dieses neuen
Bioethik-Diskurses hat mit dazu beigetragen, dass die Grundfrage hin-
sichtlich des Status des Lebendigen vollig aus dem Blick geraten ist. Die
Folge davon: Bislang hat die Bioethik im Wesentlichen keinen anderen
Effekt als den Biotechnologien, ungeachtet ihrer kontroversiellen Be-
urteilung, schrittweise jene Akzeptanz in der Offentlichkeit zu ver-
schaffen, die sie fiir ihre Unternehmungen brauchen. Wenn diese Be-
obachtung zutrifft, dann hat die Bioethik als ein Unternehmen der
philosophischen Kritik offenbar versagt.

2. Die Ethik und das Lebendige — Leben und Ethik neu denken

Ein Grund dieses Versagens konnte darin liegen, dass die wirklich ent-
scheidenden Fragen nicht gestellt wurden, weil die gedanklichen Pra-
missen, von denen der Hauptstrom der Bioethik ausgeht und die ihr
Denken zu Fragen des Lebens und des Lebendigen bestimmt, nicht ex-
plizit geworden und auch nicht hinterfragt worden sind. Es sind diese
Pramissen, die die Relevanz und Tragweite dessen, was die Bioethik an
Optionen vorgibt, nicht nur einschrinken, sondern in eine von ihr
moglicherweise bewusst intendierte Richtung lenken, die eine grund-
legende Kritik der Biotechnologie blockiert. Wenn dem so ist, ist es an
der Zeit, diesem Mangel abzuhelfen. Es geht also darum, die Konzepte
von Leben, von Leib und Kérper, vom handelnden Subjekt, wie sie im
bioethischen Diskurs verstanden werden, griindlich zu iiberdenken,
und ebenso die Grundlagen ethischer Theorie. Das ist das Thema der
folgenden Thesen.

3. Lebendigkeit und Leiblichkeit

Zum ersten gilt es zu hinterfragen, was in den Diskursen der Bioethik
unter Leben verstanden wird, das heifit, in den Wissenschaften vom

58  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Leben, wie sie in den aktuellen ethischen Diskurs einflieen. Der aka-
demische Diskurs, aber auch eine informierte Offentlichkeit haben an-
gesichts der spektakuliren Entwicklungen der Biotechnologie die neu-
en Biowissenschaften, die sich nunmehr »Lebenswissenschaften«
nennen, und ihre Sicht von Leben als ultimative Antwort auf die Fragen
nach dem, was Leben ist, weitgehend akzeptiert. Man akzeptiert die
materialistischen Deutungen des Lebens als wissenschaftlich erwiesen,
auch in weiten Kreisen der Philosophie. In der Philosophie hat die mitt-
lerweile wegen ihres Irrationalismus in Misskredit geratene Lebensphi-
losophie zur Diskreditierung des Lebensbegriffs nicht unerheblich bei-
getragen. Die wissenschaftshistorische Aufarbeitung der Entwicklung
des Lebensbegriffs in der Biologie ist bislang sehr liickenhaft.? Vor al-
lem jene Traditionen biologischen Denkens, die sich den Paradigmen
des physikalistischen und darwinistischen Denkens nicht untergeord-
net haben, warten noch auf ihre Rehabilitierung. Eben in diesen Tradi-
tionen finden sich Denkansitze, die den lebendigen Kérper, den Leib
zum Gegenstand der Forschung gemacht und wesentlich zu einer Theo-
rie des Lebendigen beigetragen haben, wie sie in den phanomenologi-
schen Theorien der Leiblichkeit ihre philosophische Fundierung erfah-
ren. Es sind die nichtdualistischen Konzepte des organischen Lebens
und des Lebendigen, die im Hauptstrom der traditionellen Erkenntnis-
theorie und Ethik unberiicksichtigt geblieben sind, ebenso wie das Kon-
zept des Leibes und des Leiblichen, das den Kérper nicht als Objekt,
sondern als Erfahrung eines lebendigen Kérpers denkt.

Zunachst gilt es zu unterscheiden zwischen dem Lebendigen all-
gemein und dem Leiblichen im Besonderen. Erscheinungsformen des
Lebendigen sind das, was alle Formen organismischen Lebens teilen,
und wodurch sie sich von (organischer und) nichtorganischer Materie
unterscheiden. Fiir seine philosophische Deutung hat Aristoteles
Grundlegendes gesagt, wenn er Lebendiges als das bestimmt, was ent-
steht, wichst und vergeht, als das definiert, was nach seinen Worten
den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat. Dieser Gedanke der
Selbstbewegung findet eine zeitgemifle Formulierung in Viktor v.
Weizsickers Definition von Leben durch seine Fihigkeit zu spontaner
Selbstbewegung. In den jiingeren Konzepten der »Autopoiesis« und
der Selbstorganisation ist etwas von diesem Gedanken enthalten. Fiir

! Vgl. dazu Palm, Kerstin: »Wer organisiert Leben? Lebensentwiirfe der frithen Bio-
logie«, in: Die Philosophin 2004, 30, 43-55.

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

59


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

das organisch Lebendige hat Helmuth Plessner als konstitutives Mo-
ment seine Positionalitit hervorgehoben.? Positionalitit ist nach Pless-
ner die Fihigkeit lebender Organismen, vom Zentrum ihrer kérper-
lichen Situiertheit aus durch bestindigen Austausch mit der Umwelt
die eigenen Formen und Grenzen zu erhalten. Positionalitit ist auch
die Voraussetzung fiir die Entwicklung héherer Formen der Organisa-
tion von Lebendigem wie zum Beispiel kognitive Fihigkeiten wie Ge-
ddchtnis und Intelligenz als Voraussetzungen fiir Bewusstsein und
Subjektivitit. Hohere Manifestationen des Lebendigen wie Sensitivitat
und Umweltfahigkeit konnen verstanden werden als Formen von
»Subjektivitit vor dem Cogito« — als Formen vorsprachlicher, pridis-
kursiver Subjektivitit.

Alle Potenziale von Subjektivitit, Antriebe, Emotionen, kognitive
Fihigkeiten, oder anders gesagt, alle Leistungen von Positionalitit ha-
ben eine unverzichtbare Basis organischer Materialitit. Darin sind sich
die Phinomenologie des Lebendigen und der Leiblichkeit mit den Ver-
tretern der Neurobiologie durchaus einig. Was jedoch den Standpunkt
der Phidnomenologie des Leiblichen von einer Theorie des Lebendigen
unterscheidet, ist ihr Ausgang vom Standpunkt der Erfahrung.

Von diesem Standpunkt der Erfahrung her erschlief3t sich das Le-
bendige als die Erfahrung von Leiblichkeit. Von ihm aus erschlieflen
sich alle Potenziale, die den Menschen zu einem Vernunft- und hand-
lungsfihigen Wesen machen, und damit auch die Fihigkeit zu ethi-
schem Handeln und Entscheiden. Leiblichkeit ist die die menschliche
Lebensform ausmachende Weise, ein Kérper zu sein. Sie ist damit zu-
gleich die Existenzweise von Subjekten. Das Subjekt der Reflexion, das
stillschweigend als Protagonist traditioneller ethischer Diskurse fun-
giert, ist eine abstrakte Fiktion, die den Blick darauf verstellt, dass Sub-
jekte, die existieren, wesentlich »embodied subjects«, wesentlich leib-
lich sind. Sowohl das Lebendige als auch das leibliche, lebendige
Subjekt entziehen sich der dualistischen kategorialen Trennung von
Kérper und Geist, die die entscheidende ontologische Primisse der tra-
ditionellen Konzepte der Biowissenschaften wie auch der neuzeitlichen

Ethik bilden.

? Plessner, Helmuth: Die Stufen den Organischen und der Mensch, Frankfurt a. M.
1981.

60  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

4. Die Fiktion des reinen Vernunftsubjekts und ihr
Komplement — der Kérper als Objekt

Das Vernunftsubjekt ist eine Denkfigur, die nirgendwo aufer im Ima-
gindren einer Kultur der Leibverdriangung einen Ort hat. Es definiert
sich als Artikulation der Vernunft, und Vernunft erscheint als das
einzige Subjektivitdt konstituierende Vermdgen des Menschen. Ein
bestimmtes Ideal des Erkennens und der Vernunft definiert vorweg
die Idee des Subjekts. Diese Gleichsetzung von Vernunft und Subjek-
tivitét ist leitend fiir die Tradition der Erkenntnistheorie wie auch der
Ethik.

So wie aus dem Bild des Subjekts die Spuren seiner Verkorpertheit
geloscht sind, ist das Bild des Kérpers, das die Biologie in der Linie von
Descartes zeichnet, das Bild eines materialen Kérpers ohne Spur von
Subjektivitat. Die alltagliche Wahrnehmung des lebendigen Korpers,
seiner Spontaneitit und seines Eigensinns hat sich dem Materialismus
und Reduktionismus des cartesischen Korperbilds lange hartnickig wi-
dersetzt. Mit der »molekularen Revolution« der Biowissenschaften,
mit der Verlagerung der Prozesse des Lebendigen auf die Ebene mole-
kularer Prozesse erhielt der ontologische Dualismus eine neue Bestati-
gung. Die eigentiimliche Spontaneitit der Manifestationen des Leben-
digen erscheint nun in der quasi-intentionalen Sprache des Codes und
der genetischen Information, in denen die molekularen Prozesse be-
schrieben werden, mit den Mitteln der digitalen Analyse dingfest ge-
macht und endgiiltig »entzaubert«, aufgelost in die mikroskopische
Materialitat organisch-physiologischer Prozesse. Das Resultat dieses
Vorgangs wird sichtbar in den allgegenwirtigen Prisentationen von
Erfolgsmeldungen der Biowissenschaften. Da heifit es: Alles Leben ist
Chemie, »lesbar« gemacht in den Texten der Bioinformatik, messbar,
steuerbar, und schlie8lich: herstellbar.

5. Die epistemologischen und ontologischen Pramissen des
Reduktionismus und ihre Alternative: eine Epistemologie
des Lebendigen

Die Kritik an den Denkvoraussetzungen von Wissenschaft und Phi-
losophie war ein zentrales Motiv von Husserls Phainomenologie, aber

auch neuere Entwicklungen in den Kognitionswissenschaften haben

Normativitit des Kérpers A 61

https://dol.org/10.5771/6783485993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

dazu beigetragen.? Wesentliche Schritte einer Problematisierung der
begrifflichen Voraussetzungen traditioneller Ontologie und Erkennt-
nistheorie sind in letzter Zeit auch im Zuge der Wende zur Postmoder-
ne gesetzt worden. Derridas Konzept der différance war ein entschei-
dender Anstof8 dazu. Es ist eine Absage an ein dichotomisches Denken
von Differenzen, wie es die Wahrnehmung von Natur und Kultur,
Korper und Subjekt, Mann und Frau traditionell bestimmte. Derridas
Konzept bzw. die Bewegung der différance ist eine radikale Problema-
tisierung der theoretischen Pramissen des traditionellen modernen
Denkens. Ausgehend von de Saussures Entdeckung von Differenz —
der Differenz von Phonemen oder Morphemen — als bedeutungsstif-
tendem Mechanismus sprachlicher Zeichensysteme stellte er alle onto-
logischen Setzungen von stabiler Referenz in Frage. Es gibt demnach
keine stabile Ordnung des Realen, alle Benennung von Objekten und
Phédnomenen ist ein flieBender Vorgang von Bedeutungsverschiebun-
gen. Klassifikationen, sagt Derrida, fallen nicht vom Himmel, sondern
sind der Effekt von Differenzen, deren Ursache sich im Spiel der Diffe-
renzen der Erfassung entzieht.* Derrida hat sich nicht zufillig in seinen
letzten Schriften mehr und mehr in den Raum des Politischen verscho-
ben, sein Denken ist zutiefst politisch, auch die Denkbewegung der
différance. Wie sie Derrida versteht, ist sie eine Form der Erkenntnis-
politik.? Die Revision der Bio-Ethik hin zu einer Ethik des Lebendigen,
die einer dhnlichen Denkbewegung folgt, betrifft also sowohl ihre er-
kenntnistheoretischen und ontologischen Grundannahmen wie auch
ihre ethischen und politischen Implikationen.

Sie problematisiert zunéchst die erkenntnistheoretischen Setzun-
gen und Auslassungen des traditionellen Modells von Erkenntnis, des-
sen Merkmale kurz gefasst folgende sind: Es ist geleitet vom Prinzip
des Universalismus als »Metanorm« der epistemischen Schlieffung des
Denkraums. Als Erkenntnis gilt nur, was dieser Norm entspricht. Die
wichtigsten Merkmale der Episteme im klassischen Sinn sind 1. Domi-
nanz der Abstraktion, 2. dichotomische Ordnung, 3. Kategorialitit als

» Vgl. etwa Johnson, Mark: Moral Imagination. Implications of Cognitive Science for
Ethics, Chicago/London 1973.

* Derrida, Jaques: Randginge der Philosophie, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1976, 17.

5 Seitter, Walter: Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft,
Miinchen 1985.

62  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Begrenzung des Sagbaren auf den Raum einer begrifflich-logischen
Ordnung und 4. Anspruch auf Vollstindigkeit und AusschliefSlichkeit.

Hier ist nicht der Ort einer ausfiihrlichen Diskussion dieser er-
kenntnistheoretischen Postulate. Die entscheidenden Beitrige zur Kri-
tik an der traditionellen Epistemologie und Erkenntnistheorie hat die
Phanomenologie geleistet. Merleau-Pontys Epistemologie der Leib-
lichkeit, wie er sie in seinem Hauptwerk, der Phinomenologie der
Wahrnehmung vorlegte, hat die empirische Analyse von Prozessen
des Denkens und der Begriffsbildung in den Kognitionswissenschaften
inspiriert.* Merleau-Ponty und Hermann Schmitz haben auf je ihre
Weise gezeigt, dass das Programm der Abstraktion und des Univer-
salismus auf der Leugnung der essenziellen Situiertheit des Subjekts
der Episteme beruht.” Damit erweist sich der Anspruch auf Universali-
tat und Vollstandigkeit als Illusion, und zugleich als Ideologie. Denn
wie die feministische Kritik zeigt, sind diese epistemologischen Postu-
late nichts anderes als Projektionen eines mannlichen Subjekts, eine
Projektion von Anspriichen auf Hegemonie und Herrschaft, wie sie
den miénnlichen Habitus und das ménnliche Unbewusste kennzeich-
nen.® Derrida bezeichnet deshalb die Denkbewegung der poststruk-
turalistischen différance als eine Bewegung des devenir femme, des
Frau-Werdens.

Das bedeutet keine Absage an das Unternehmen der Erkenntnis-
theorie iiberhaupt. Stattdessen richtet sich das Augenmerk auf die ei-
gentiimlichen Auslassungen, die dieses Unternehmen bisher bestimm-
ten. Diese Auslassungen verweisen auf die geleugnete Situiertheit des
verkorperten erkennenden Subjekts und damit auf seine Eigentiimlich-
keiten als lebendiges Selbst. Diese Eigentiimlichkeiten sind keine zeit-
losen und abstrakten Bestimmungen, sondern Markierungen seiner
konkreten Existenz. Es sind, wie man es im Kontrast zum Universalis-
mus der Abstraktion, die das traditionelle epistemologische Modell
definiert, nennen kénnte, seine »Signaturen der Kontingenz«: Kon-
kretheit, Situiertheit, Offenheit, Endlichkeit. Diese Signaturen der

¢ Vgl. Lakoff, George/Johnson, Marck: Metaphors We Live By, Chicago 1980.

7 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1965;
Schmitz, Hermann: System der Philosophie, Bd. 2, Teil 2, Bonn 1965.

% Fox Keller, Evelyn: Liebe, Macht und Erkenntnis. Mannliche oder weibliche Wissen-
schaft? Miinchen 1986.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

63


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

Kontingenz als epistemische Charakteristika des Lebendigen sind das
Gegenstiick zu den Postulaten der Episteme des androzentrischen Uni-
versalismus. Thre Entdeckung fiihrt hin zu den Eigentlimlichkeiten des
Lebendigen. Sie sind die Kernpunkte einer Epistemologie des Lebendi-
gen, einer Epistemologie des Offenen und Situierten, und eine Ethik
des Lebendigen miisste von ihr ausgehen.

Eine Epistemologie des Lebendigen und damit auch der leiblichen
Erfahrung ist eine Form der Spurensuche, die sich der Konkretheit und
Situiertheit gelebter Erfahrung aussetzt und sich durch die Spontanei-
tit und die Kreativitdt des Unvorhersehbaren iiberraschen lasst.

6. Die Suche nach dem Lebendigen in Grenzerfahrungen

Wie gelangen wir iiberhaupt zur »Entdeckung des Lebendigen« in der
lebensweltlichen Erfahrung? Das Neugeborene ist fiir uns Inbegriff
von Leben, die Kinder sind quicklebendig und die Jugend strotzt (hof-
fentlich) vor Ubermut und Lebenslust. Aber sie wissen nichts davon.
Das Lebendigsein hat die Eigenart, dass es auferhalb der Aufmerksam-
keit bleibt, solange es unproblematisch und selbstverstindlich verfiig-
bar ist. Die bewusste Auseinandersetzung mit der Korperlichkeit als
der notwendigen Bedingung des Lebendigseins setzt also meist erst
dann ein, wenn sie als Grenze oder Schranke spiirbar wird. Das Erleben
dieser Grenze kann schmerzhaft, ja sogar tédlich sein, aber es ist eben
auch Anlass zur bewussten Wahrnehmung dessen, was es heift, leben-
dig zu sein. Deshalb sind bewusste Erfahrungen des Lebendigseins sehr
oft Grenzerfahrungen: Erfahrungen von Schmerz, von Behinderung,
von Krankheit, die Erfahrung von kérperlicher Alteritat, Erfahrungen
von Alter und Sterben. Die Bewiltigung von solchen Erfahrungen von
Grenzen, die durch die leibliche Verfassung gesetzt sind, ist ganz we-
sentlich davon abhingig, ob und wie es gelingt, sie als das Unerwartete,
meist oft Schmerzhafte in seiner Offenheit und Situiertheit wahr-
zunehmen und in die je eigene Existenz zu integrieren. Und es sind
genau diese Erfahrungen, in denen sich das normative Potenzial des
Leiblichen zeigt.

Die leibhaftige Erfahrung des Lebendigseins findet ihren Aus-
druck in der Sphire des Sprechens, schliefSlich des Diskurses. Die Spra-
che des lebendigen Selbst buchstabiert aus, was sich zuerst im Medium
des gelebten Koérpers manifestiert. Es ist aber nicht die Sprache der

64  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Theorie, sondern die Sprache des Alltags, der Poesie und die der erzihl-
ten Geschichten.

7. Eine Ethik des Lebendigen und die Frage nach der
Normativitit des lebendigen Korpers, des Leibes

Ist dieses lebendige Selbst als normsetzender Akteur vorstellbar? Zu-
nichst: Die dem leibhaften Selbst eigentiimliche Spontaneitit kann ein
ethisches Potenzial entwickeln, indem sie das Tun und Handeln im
Modus der Leiblichkeit in bestimmte Richtungen drangt. Dieses Poten-
zial manifestiert sich als eine Kraft, die sich auf verschiedene Weisen
dem Diktat der Norm entzieht oder widersetzt, einem Diktat, das ihm
von auflen, aus dem Raum der Gesellschaft und Politik entgegen-
kommt. Die Sprache des Lebendigen ist nicht die des Verbots oder des
Gebots, des »Du sollst« oder »Du musst«. Seine performative Kraft ist
anderer Art. Sie ist ein Potenzial der Subversivitdt, des Widerstands
gegen Michte, die leibhaftes Existieren den Zwingen und Normen
von auflen zu unterwerfen suchen. Es manifestiert sich auch ein Poten-
zial der spontanen Reaktionen auf die Grenzen, die die physischen
Gegebenheiten der koérperlichen Existenz im Fall von Krankheit oder
Behinderungen setzen. Die sich auf diese Weise manifestierende Spon-
taneitidt des Lebendigen hat verschiedene Erscheinungs- und Aus-
drucksformen: Spontaneitat, Kreativitit, Eigensinn, Monstrositit.

Die Frage ist nun, ob der lebendige Organismus neben der ihm
eigenen Spontaneitdt auch ein positiv normsetzendes Potenzial hat.
Eine erste Antwort darauf wurde durch verschiedene Theorien und
Metaphysiken des Lebens zu geben versucht — ohne Erfolg. In der Ge-
schichte der Biologie hat man eine im Organismus wirkende vitale
Energie vermutet, die ihn in die Lage versetzt, vitale Bediirfnisse zu
befriedigen — Hunger, Flucht und Angriff, sexuellen Drang. Wire diese
Instanz einer universalen Lebenskraft die moglicherweise gesuchte
normative Instanz des Leiblichen, des Korpers? Von den alten Theorien
der Lebenskraft bis hin zum Darwinismus und zu Freuds Theorie des
Unbewussten werden auf die eine oder andere Art teleologische Mo-
mente geltend gemacht, und man konnte fragen, ob dieses teleologi-
sche Moment einen Ankniipfungspunkt fiir die Suche nach einer mog-
lichen Normativitit des Leibes bieten kinnte. In diesem Punkt hat der
dem Logischen Empirismus nahe stehende Philosoph Phillip Frank ein

Normativitit des Korpers A 65

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

schlagendes Argument geliefert: Vom Vorliegen einer Zielgerichtet-
heit im Sinne einer Intentionalitdt konne man nur dort reden, wo
man irgendein Subjekt voraussetzen kann.? Intentionalitit und damit
Normativitat kann man nur annehmen, wo von Subjekten die Rede ist.
Das muss man auch fiir die Frage nach der Normativitdt des Kérpers
annehmen. Normativitit ist gebunden an die Vorstellung, dass es ein
Subjekt gibt, oder ein lebendes Wesen, das subjektartige Eigenschaften
und Fahigkeiten hat und deshalb Normen setzen kann.

Eine hypothetisch, spekulativ gesetzte Lebenskraft kann als norm-
setzende Instanz nicht in Anspruch genommen werden. Sie entzieht
sich einer begrifflichen oder empirischen Fassung, und historische Ver-
suche, sie zu bestimmen, etwa bei den Vitalisten oder in Bergsons élan
vital haben der Kritik nicht standgehalten. Die Griinde dafiir sind in
den Eigentiimlichkeiten des Lebendigen zu sehen, die oben erlautert
worden sind. Die Prozesse des Lebendigen sind offen, kontingent, nicht
berechenbar. Diese Prozesse kénnen deshalb auch nicht die Basis einer
Normsetzung sein. Alle Normsetzungen im Umgang mit dem Leben-
digen und insbesondere mit dem menschlich Lebendigen sind Setzun-
gen bewusster, intentionaler, planender Normierung von Akteuren
und gehoren der Sphire des Diskursiven, der Sprache an, vielleicht
der Ausiibung von Macht, und vor allem dem Bereich der ethischen
Entscheidungen, die dem Handeln von Menschen eine Richtung geben.

8. Die anthropologischen Voraussetzungen der Ethik

Aus den Befunden einer Epistemologie des Lebendigen, so die Schluss-
folgerung, ldsst sich eine Normativitdt des Leiblichen nicht ableiten.
Also keine Normativitit des Leiblichen? Im Blick auf die ontologischen
und erkenntnistheoretischen Pramissen der neuen Bioethik hat sich
gezeigt, dass sie Fragen der Leiblichkeit, der gelebten und erfahrenen
Korperlichkeit ausblendet. Was ihr, ebenso wie der traditionellen Ethik,
fehlt, ist ein theoretischer Rahmen, in dem sich diese Fragen stellen
lassen, namlich nicht nur eine Epistemologie des Lebendigen, sondern
der theoretische Rahmen einer Anthropologie, einer philosophischen
Anthropologie, in der sich diese Fragen beantworten lassen.

Keine Ethik kann ohne eine anthropologische Basis auskommen.

% Frank, Phillip: Das Kausalgesetz und seine Grenzen, Frankfurt a. M. 1988,

66  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Das Ziel der klassischen Ethik ist die Begriindung von Regeln des Ver-
haltens mit den Mitteln der Vernunft. Sie meint, so stellt Ludwig Siep
fest, sich dazu auf endgiiltige Aussagen iiber das Wesen des Menschen
stiitzen zu konnen, die freilich von den empirischen Wissenschaften
vom Menschen, wie sie sich seit dem 18. Jahrhundert entwickelt haben,
nicht mehr bereitgestellt werden. Die Ethik ziehe sich deshalb zurtick
auf vorgeblich apriorische Erkenntnisse von menschlichen Eigenschaf-
ten — von Selbstbewusstsein, Sprache und Vernunft —, auf eine »an-
thropologiefreie« Minimalethik in Form von formalen Aussagen iiber
Verhaltensregeln (Universalisierbarkeit, Verfahrensregeln des Diskur-
ses etc.).’ In neuerer Zeit gibt es Versuche, die formale bzw. formal-
pragmatisch begriindete Pflichtenethik durch Formen einer Ethik des
guten Lebens im Sinne einer Tugendethik zu erginzen, in der be-
stimmte inhaltliche Aussagen iiber das Gute und das gute Leben eine
Rolle spielen. Aber auch noch die tugendethischen Erweiterungen der
formalen Pflichtenethik beschrinken sich Siep zufolge auf den Schutz
und die Wahrung von individuellen Rechten.

Die Fragen des Erlaubten und Gebotenen, die sich fiir eine Ethik
des Lebendigen stellen, sind anderer Art. Sie sind solche, die nicht das
Verhiltnis zwischen autonomen Individuen betreffen, sondern Fragen
nach dem Umgang mit dem leibhaftigen Leben, nach dem Verhaltnis
zu noch nicht existierenden Individuen zukiinftiger Generationen, zu
Formen nichtpersonalen menschlichen Lebens (Embryonen, Menschen
im Koma), schlieflich zu Formen nichtmenschlichen Lebens, zu Tieren,
Pflanzen und Landschaft. Mit anderen Worten: Sie miissen die elemen-
taren Gegebenheiten der Eingebundenheit menschlichen Lebens in das
zur Kenntnis nehmen, was bisher als Natur, als das Andere der Ver-
nunft aus der ethischen Reflexion ausgeschlossen wurde. Zu diesem
Ausgeschlossenen gehort vor allem auch der fiihlende Leib, der je ei-
gene Kérper, das heif8t, in den Worten von Gernot Bshme: der Leib als
Natur, die wir selbst sind!!, aber auch die nichtmenschlichen Lebens-
formen, Tiere, der 6kologische Lebenszusammenhang.

Um diese Lebensformen, die allesamt Formen des Lebendigen
sind, in ihr Denken einzubeziehen, bedarf die Ethik zweierlei. Erstens

0 Siep, Ludwig: »Ethik und Anthropologie«, in: Barkhaus, A./Meier, M. u.a. (Hg):
Identitit, Leiblichkeit, Normativitit. Neue Horizonte anthropologischen Denkens,
Frankfurt a. M. 1996, 274-298.

1 Bohme, Gernot: Leibsein als Aufgabe, Baden-Baden 2003, 63.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

67


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Elisabeth List

einer anderen Epistemologie, die Leiblichkeit als Manifestation des Le-
bendigseins und als Ausdruck von Erfahrung des Subjektseins reflek-
tiert und damit zweitens einer grundlegenden Revision des Bildes vom
Menschen, das die traditionelle Ethik prigte.

Zunichst zum Zweiten: Die Frage nach der Verfassung des
Menschlichen muss neu gestellt werden, und das ist eine Frage, die
nur im Rahmen einer philosophischen Anthropologie beantwortet
werden kann. Worin besteht nun die Verfassung des Menschlichen?
Entscheidende Aussagen dazu finden sich in der philosophischen An-
thropologie Helmuth Plessners. Der Grundzug menschlicher Existenz
ist fiir Plessner ihr »Doppelaspekt«: Sie bestimmt sich von innen und
von auflen, von auflen insofern, als der Mensch immer einen Kérper
hat, den er als Gegenstand, als ein »Auflen« wahrnimmt, und von in-
nen, insofern er zugleich dieser Korper »ist« und sich so erfahrt.?? So
bestimmt Plessner ontologisch die grundlegende anthropologische Tat-
sache der Leibgebundenheit menschlicher Existenz. Der Grundbegriff
von Plessners Anthropologie ist der Begriff der »exzentrischen Positio-
nalitit«: In seiner Existenz essenziell leibgebunden, hat der Mensch
aufgrund seiner kognitiven und symbolischen Fihigkeiten die Fahig-
keit der Selbstdistanz, die Fahigkeit, sich gewissermaflen »von auflen«
zu betrachten. Mehr noch: Das ist nicht nur eine menschliche Fahig-
keit, sondern die einzig mégliche Existenzweise des Menschen.” Auf-
grund seiner Fihigkeit zur Selbstdistanz ist er ein Wesen, das sich
selbst und sein Handeln als eine Wahl zwischen Alternativen wahr-
nimmt, damit ist er fihig, und wie Sartre zu Recht sagt, nachgerade
dazu verdammt, sich zu entscheiden, er kann nicht nur, er muss die
Freiheit wihlen. Mit anderen Worten: Der Mensch ist seiner Verfas-
sung nach ein wesentlich ethikfihiges und ethikbediirftiges Wesen.

9. Normativitit des Leiblichen in exzentrischer Positionalitdt

Die Fahigkeit zu Selbstdistanz, zur »Exzentrizitit« im Sinne Plessners,
und die Sozialitit der menschlichen Lebensform transformieren die
Kontingenz und Offenheit des organisch Lebendigen, ohne aber die
essenzielle Leibgebundenheit der menschlichen Existenz aufzuheben.

12 Plessner 1981, 138.
" a.a.0, 360.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

Erfahrungen des Lebendig- und Leibseins nehmen Gestalt an in Ge-
schichten und Erzihlungen im Medium der Rede und der Sprache, in
der Sprache der Lebens-Erfahrung. Aus ihrer Prozessualitat, ihrer
raumlichen und zeitlichen und sozialen Situiertheit in exzentrischer
Positionalitdt ergibt sich die spezifische Geschichtlichkeit der mensch-
lichen Lebenssituation. Aufgrund seiner Potenziale ist der Mensch ein
»Lebensfiihrungswesen«, er muss sein Leben fiihren, selbst in die
Hand nehmen, und erst durch sein Tun wird er zu dem, was er ist,
was er sein kann oder soll. Im Zuge dieses Tatigseins durchlebt er Pro-
zesse der Erfahrung und des Lernens, durchlauft er Prozesse der Ent-
wicklung, im Zuge deren er sich ein Bild von sich selbst und der Welt
erwirbt, von sich selbst als denkendem und leibhaftig existierendem
Dasein. Darin manifestiert sich nicht nur seine Lernfahigkeit, sondern
auch seine Kulturfihigkeit, seine Fihigkeit zur Selbstveranderung. In
diesem Prozess der Formung des Selbst spielen die Manifestationen des
Lebendigen, Lust und Schmerz, Angst und Freude eine wichtige Rolle.
Sie sind die Impulsgeber fiir menschliches Tun und Lassen, fir Aktivi-
tat und Riickzug. Aber eine Ethik des Lebendigen ergibt sich aus ihnen
allein nicht. Sie setzt eine Form des Wissens voraus, iiber das der
Mensch kraft seiner Kulturfihigkeit verfiigt.

Die Entwicklung des Einzelnen ist eingebunden in die seiner
Gruppe und ihres Wissens. Wissen iiber sich selbst in Form von Theo-
rien iiber sich selbst und die Welt und eine Ethik des Umgangs mit
ihnen sind ein spites Produkt der Evolution. Thm, dem kulturell in
Geschichten, Mythen und schliellich durch die Wissenschaft vermit-
telten Wissen, verdankt sich die Méglichkeit einer Ethik, auch einer
Ethik des Lebendigen. Die Ethik als Ergebnis der Fihigkeit zu Selbst-
distanz in exzentrischer Positionalitit ist mehr als ein formaler Kalkiil
der Priferenzen. Sie umfasst ein Wissen um die Lebenssituation in
exzentrischer Positionalitét, ein Wissen um die wechselseitige Bedingt-
heit und Wechselwirkung zwischen dem Kérper, dem Selbst und der
Welt, einschlieBlich der Welt der Anderen. Aber nicht dieses Wissen
fir sich genommen ist das, worauf eine Ethik des Lebendigen zielt,
sondern etwas anderes. Es ist, wie Ludwig Siep sagt, die Weise, »wie
man in den wichtigsten Tatigkeiten bzw. in den Grundziigen der Le-
bensfithrung nicht versagt bzw. wie man sie srichtigc macht«, es ist
»ethisches Kénnen«. Konkret: Wie geht man mit sich selbst und ande-

1 Siep 1996, 291.

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

69


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

ren um in Situationen der Krankheit, der Behinderung, der Sucht?
Insofern ist das Thema der Ethik nichts anderes als »das Leben ler-
nen«' und ihr Ziel ist die Kultivierung der dem Menschen eigenen
Tendenzen und Motive der Selbstentfaltung.

10. Konsequenzen fiir eine Ethik des Lebendigen
und der Leiblichkeit

Erst eine um die anthropologischen Dimensionen erweiterte Ethik, die
die Kulturfihigkeit des Menschen in exzentrischer Positionalitit, das
heiflt die seine Lebenssituation ausmachende Verbindung von leib-
licher Situiertheit und Reflektiertheit, zur Kenntnis nimmt, kann die
Frage nach der Normativitit des Leibes stellen. Sie orientiert sich nicht,
wie die traditionelle Ethik, am Ziel der Vervollkommnung des auto-
nomen Willens, sondern an der Fihigkeit des Umgangs mit sich selbst,
als Wesen, das Korper ist. In einem solchen Zusammenhang stellt sich
nun die Frage nach einem angemessenen, und das heifit: normativ aus-
gezeichneten Umgang mit dem eigenen Koérper, aber auch nach dem
Umgang mit dem Leib der Anderen sowie mit nichtmenschlichen Le-
bewesen. An die Stelle einer Rechtskultur, in deren Zentrum das Ideal
individueller Autonomie steht, tritt eine andere, eine, die sich an jenen
Gegebenheiten orientiert, die wesentlich zur conditio humana geho-
ren, und die mit ihrer Kategorisierung als »Natur« aus dem Bereich
ethischer Reflexion lange ausgeschlossen blieben — vor allem das eige-
ne Leib- und Lebendigsein. Natiirlich gibt es hier eine Reihe von un-
geklarten Problemen. Denn das gesuchte Telos eines angemessenen
Umgangs mit der Natur als dem Inbegriff des Lebendigen ldsst sich
aus den Aussagen der modernen Biologie oder Medizin nicht ableiten.
Alles, was man bisher »Natur« nannte, ist nicht einfach gegeben, son-
dern in sich historisch wandelnden und von Kultur zu Kultur variie-
renden Formen vermittelt.

Dennoch gibt es ein Wissen um die Méglichkeiten und Formen
eines »kultivierenden Umgangs« mit den Dingen der Natur, ein-
schlieRlich des eigenen Korpers.!® Dieses Wissen explizit zu machen

5 a.a.0.
% a.a.0., 294.

70  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ethik und das Lebendige

wiire Aufgabe einer Ethik des Lebendigen. Eine Ethik, die das versucht,
bedeutet dreierlei: Erstens, sie wird nicht die Form einer strikt begriin-
denden Prinzipienethik haben kénnen, sondern eher die Form einer
beratenden Orientierung auf der Basis des Wissens, das die philosophi-
sche Anthropologie, die Medizinwissenschaften, aber auch die Sozial-
wissenschaften und die Kulturanthropologie zum Verstindnis der
menschlichen Lebenssituation zur Verfiigung stellen. Zweitens, und
das ist fiir die Fragen nach den eingangs erdrterten ontologischen und
epistemologischen Pramissen der traditionellen Ethik entscheidend, sie
wird die Tatsache der Offenheit und Situiertheit aller Prozesse des Le-
bendigen, die Signaturen seiner Kontingenz, respektieren und die on-
tologischen und epistemologischen Pramissen der Vergangenheit ver-
abschieden. Und schlief3lich drittens, und das ergibt sich aus dem eben
erwihnten Punkt, ihr erster und letzter Bezugspunkt ist die gelebte
Erfahrung, die allein einen Zugang schafft zum lebendigen Kérper der
Erfahrung, zum lebendigen Subjekt.

11. Normativitit ohne Normen?

Eine anthropologische Fundierung der Ethik liefert den Schliissel zur
Frage nach der Normativitit des Leiblichen — des lebendigen Kérpers,
jedenfalls, wenn man diese Aufgabe einer philosophischen Anthro-
pologie vom Zuschnitt Helmuth Plessners zutraut. Plessner bietet das
Modell einer Anthropologie, die der Tatsache der Leiblichkeit, der
Leibgebundenheit der menschlichen Existenz eine zentrale Rolle zu-
weist. Auf ihrer Basis kann man der Frage nach der Normativitit des
Leibes einen klaren Sinn geben und sie auch beantworten. Die Norma-
tivitat des Leibes ldsst sich im Sinne Plessners aus dem »Doppelaspekt«
menschlicher Existenz auf zwei Weisen in den Blick nehmen: Erstens
aus der Perspektive unmittelbarer Positionalitit und Situiertheit leib-
lichen Seins, im Erleben von Lust und Leid, manifestiert der Leib ein
normatives Potenzial in der Form seiner Subversivitit, seiner Reni-
tenz, seiner Widerstdndigkeit, die im Prddiskursiven angesiedelt ist.
Und zweitens aus der Perspektive exzentrischer Positionalitit, das
heifft: im Medium der Sprache, des kulturellen Wissens entfaltet sich
das normative Potenzial des Leibes in Gestalt einer ethischen Theorie,
die die Lebensbedingungen, vor allem die Leibgebundenheit der
menschlichen Existenz reflektiert und die Form einer Ethik des Leben-

Normativitit des Kérpers A 71

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elisabeth List

digen annimmt, die dem traditionellen ethischen Denken eine wesent-
liche Dimension hinzufiigt.

Aufgabe einer Ethik des Lebendigen wire es, diese beiden Perspek-
tiven zu verbinden. Sie miisste die Welt des Diskursiven offen halten
fir die unbemerkten und unerwarteten Botschaften aus dem diffusen
Feld des Lebendigen. Diese Botschaften liegen zwischen den Polen von
Lust und Schmerz, von Attraktion und Aversion. Eine Ethik des Leben-
digen miisste anders als die so genannte Bio-Ethik die Sprache des le-
bendigen Korpers entziffern und ihren Botschaften Gewicht geben in
Entscheidungen, wo es um Normen, um Normativitit geht: In der Fra-
ge nach dem, was Lust und Schmerz, was normal und anormal, was
angemessen und was nicht angemessen ist, was Gesundsein und
Kranksein bedeutet. Sie miisste zuhdren kénnen, sie miisste die Offen-
heit des Narrativen besitzen, Raum lassen fiir Bilder und Metaphern,
fiir die Sprache des Imaginiren.

Eine postmoderne Ethik? In ihren Folgen vielleicht, aber nicht in
ihren Griinden und Anladssen. Thre Anldsse sind Anldsse konkreter
leiblicher Befindlichkeiten, die den Ausschlag geben in Fragen, bei de-
nen es um ganz konkrete Lebens- und Uberlebensfragen geht, und es
geht darum, diese Fragen sich aus der Perspektive derer zu stellen, die
in ihrem korperlichen, leibhaftigen Dasein unmittelbar betroffen sind,
in kritischen Situationen, wo dieses Dasein auf dem Spiel steht. Im
Leben derer, die durch Krankheit oder Behinderung beeintrichtigt, de-
ren Chancen auf leibhaftiges Wohlbefinden, auf Heilsein, auf Uber-
leben iiberhaupt in Frage gestellt sind.

Eine solche Ethik kann nicht eine Ethik der Gebote und der strik-
ten Regeln sein, die sich auf Prinzipien der Universalitit oder Univer-
salisierbarkeit, der strikten Abgrenzungen und Ausschlieflichkeiten
beruft. Sie kinnte im guten Sinn eine Form der Lebensberatung sein,
die Optionen erdffnet, ohne Lebenschancen zu beschranken. Eine Ethik
des Leiblich-Lebendigen wire offen fiir die Kontingenzen der konkre-
ten Lebenssituationen, eine vielleicht paradoxe Form der Normativitat
ohne Normen.

72 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren,
Dackelwelpen geworfen —
Die Normativitat der leiblichen Ordnung

Christina Schiies

Es ist, als haben die Menschen seit Plato das Faktum des Geboren-
seins nicht ernst nehmen kénnen, sondern nur das des Sterbens.
Im Geborensein etabliert sich das Menschliche als ein irdisches
Reich, auf das hin sich ein Jeder bezieht, in dem er seinen Platz
sucht und findet, ohne jeden Gedanken daran, dass er selbst eines
Tages wieder weggeht. Hier ist seine Verantwortung, Chance etc.
(Hannah Arendt: Denktagebiicher)

Ethik ist eine menschliche Angelegenheit. Ihre Aufgabe ist es, die Ver-
hiltnisse und Beziehungen zwischen den Menschen sowie zwischen
Menschen und Tieren und zwischen den Menschen und der Umwelt
zu bestimmen und zu bewerten. Sie bedarf der Zwischenmenschlich-
keit, denn sie ist zwischen den Menschen verortet, sie wird von Men-
schen konstituiert und in Handlungen verwirklicht. Ethik regelt neben
dem Recht und der Religion die Verhiltnisse und Beziehungen zwi-
schen den Menschen.

Bis in das Zeitalter der Aufklarung wurde eine anthropozentrische
Ethik vertreten; Tiere wurden bestenfalls um der Menschlichkeit wil-
len geschiitzt. Doch spitestens mit dem 19. Jahrhundert wird Ethik iib-
licherweise breiter aufgefasst, auch die Natur, Tiere oder Pflanzen, We-
sen, die nicht selber handeln, werden in ethische Uberlegungen um
ihrer selbst willen einbezogen. So werden alle Lebewesen spitestens
mit der Etablierung der Tierethik, Medizinethik, &kologischen Ethik
mehr oder weniger in den ethischen Bereich aufgenommen und ge-
nieflen gewisse Schutzrechte. Allerdings wird nicht-menschlichen Le-
bewesen, also Tieren oder Pflanzen, nur ethisches Handeln zuteil, ohne
dass von ihnen selbstverantwortliches, ethisches Handeln erwartet
wiirde. Ein Subjektstatus wird Tieren, Pflanzen, der Natur insgesamt
verwehrt, denn sie gelten als der Natur zugehorig und die Natur han-
delt nicht ethisch. Wenn ein Erdbeben ausbricht, dann ist dies tragisch,
vielleicht sterben sogar Menschen, aber Vorwiirfe wird man der Natur

Normativitit des Kérpers A 73

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schiies

nicht machen kénnen. Dem bissigen Hund wird man nicht mit ethi-
schen Vorhaltungen begegnen, eher wird der Besitzer zur Verantwor-
tung gezogen. Das heif3t, in diesen Bereichen, die zwar die menschliche
Umwelt betreffen, aber in denen es nicht um Menschen als Handelnde
geht, besteht eine Asymmetrie, namlich die zwischen einem handeln-
den Subjekt auf der einen Seite und dem Objekt, dem eine ethische
Handlung zuteil werden kann oder demgegeniiber sich Menschen
ethisch oder unethisch (oder auch a-ethisch) verhalten kénnen, auf
der anderen Seite.

Eine anthropozentrische Ethik geht von einer (mindestens poten-
ziellen) mitmenschlichen Subjekt-Subjekt-Beziehung aus und zielt
darauf ab, die Beziehungen zwischen den Menschen zu gestalten.
Wenngleich die Beziehung zwischen Menschen, z. B. in einem Fiirsor-
geverhiltnis, asymmetrisch sein kann, geht es letztendlich um die Er-
moglichung einer ethischen Subjektivitit, um ein ethisches Verhaltnis
und eine ethische Beziehung zwischen Subjekten, das mindestens po-
tenziell ein Wechselverhiltnis sein kann. So wird zwar vom Neugebo-
renen noch kein ethisches Verhalten erwartet, dennoch soll er oder sie
prinzipiell als Mitglied einer mitmenschlichen Gemeinschaft behandelt
werden, und zwar so, als ob schon sehr bald ethische Forderungen an
ihn oder sie herangetragen werden konnen.! Schon sehr bald - bereits
vom Kind — werden bestimmte ethische Normenbefolgungen, wie z.B.
die Anerkennung des Totungsverbots, Diebstahlverbots bzw. allgemei-
ne Bereitschaft zur Hilfe, erwartet. Nur Menschen, die nicht bei vollem
Bewusstsein sind, erkennt man entweder rechtlich >mildernde Umstin-
de< zu oder spricht sie ethisch von der Verantwortung (teilweise) frei.
Diese Situationen werden aber vor dem Hintergrund verhandelt, dass
Menschen prinzipiell ethische Subjekte sind. Da Ethik auf der Grund-
lage der mitmenschlichen Gemeinschaft gebildet und nur den Men-
schen verantwortliches Handeln zugeschrieben wird, sind die Men-
schen diejenigen, die in Bezug auf die Wahrung und Gewihrung der
Grundrechte ein Privileg gegeniiber den Tieren geniefen. Folglich be-
zieht sich eine anthropozentrische Ethik auf den intersubjektiven Be-
reich zwischen Menschen und die nicht-anthropozentrische Ethik auf
das Verhiltnis zwischen Subjekt und Objekt, namlich einem Objekt,

! Die Anerkennung eines Neugeborenen als Mitglied der sittlichen mitmenschlichen
Gemeinschaft gilt prinzipiell; das fithrt allerdings faktisch nicht dazu, dass notwendig
Kinder wirklich vor Gewalt geschiitzt sind.

74 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

dem man - aus welchen Griinden auch immer — bestimmte Schutz-
rechte zuerkennt und dem bestimmte Forderungen unterstellt werden,
etwa beim Betteln eines Hundes um Zuwendung. Von wem verant-
wortliches Handeln erwartet wird oder wem bestimmte Grundrechte
verliechen werden, hdngt davon ab, ob wir ein »Wesen« als Mitglied der
ethischen Gemeinschaft betrachten oder nicht. Gewisse Grundrechte
konnen prinzipiell allen Lebewesen zuerkannt werden, verantwort-
liches Handeln ist nicht an die Verleihung von Grundrechten, z.B.
dem Recht auf Leben, gekniipft. Allerdings werden Grundrechte in
Konflikt miteinander geraten, wenn sie gleichermafen allen Lebewe-
sen zugesprochen wiirden.

Die Frage, wen wir als Mitglied der mitmenschlichen Gemein-
schaft betrachten, wird auf der Grundlage der Vorstellung beantwortet,
wie iiberhaupt jemand Mitglied der ethischen Gemeinschaft werden
kann. Mitglied der ethischen Gemeinschaft wird man nicht durch die
schlichte rationale Entscheidung zu einem Eintritt wie zu einem Fuf3-
ballclub, aus dem man auch wieder austreten kann.? Vielmehr méchte
ich die These vertreten, dass die Normativitit der leiblichen Ordnung
Grundlage dafiir ist, wer als Mitglied der ethischen Gemeinschaft der
Menschen anerkannt ist und welchem Wesen diese Mitgliedschaft ver-
wehrt wird. Die Kldrung der Normativitit der leiblichen Ordnung be-
ruht auf folgender Grundannahme: Die Art und Weise, wie ein Lebe-
wesen auf die Welt kommt und wie eine ethische Gemeinschaft dieses
»Auf-die-Welt-Kommen« betrachtet, bedingt, ob jemand als Mitglied
der mitmenschlichen ethischen Gemeinschaft bezeichnet und auf-
genommen wird und welche Praxis als »normal< angesehen wird.

Prinzipiell werden Grundwerte — etwa das Recht auf Leben und
auf den Schutz der Wiirde - im zwischenmenschlichen Zusam-
menhang anerkannt. Die Anerkennung bestimmter Grundwerte und
-rechte korreliert mit der Anerkennung einer bestimmten leiblichen
Ordnung. Das heif3t, die anerkannte leibliche Ordnung ist eine Voraus-
setzung fiir die Mitgliedschaft in der mitmenschlichen Gemeinschaft
und fiir die Forderung, dass jedes Mitglied prinzipiell bestimmte Werte
und Normen durch sein Handeln befolgen, verwirklichen und konsti-
tuieren sollte.

2 Zur Frage der Verkniipfung von Anerkennung und der Aufnahme in die Gemein-
schaft mit Gerechtigkeit siehe z. B. die Diskussion von Walzer, Michael: Sphdren der
Gerechtigkeit. Ein Pladoyer fiir Pluralitit und Gleichheit, Frankfurt a. M. 1998, 65-107.

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

75


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schies

Die Anerkennung des zwischenmenschlichen Bereichs als norma-
tive Dimension bedarf der fortwiahrenden Erneuerung. Normen auf-
grund von anthropologischen Eigenschaften oder Grundbediirfnissen
zu begriinden, ist entweder dem Vorwurf eines unfundierten Essenzia-
lismus ausgesetzt oder der Unhaltbarkeit einer unvollstindigen Liste
aus der Sicht eines Monozentrismus. Im meinem Beitrag mochte ich
eine anthropologische Grundstruktur diskutieren, die m.E. bereits
anerkannt sein muss, um die Geltung von Normen und Grundwerten
im zwischenmenschlichen Bereich zu begriinden. Diese anthropologi-
sche Grundstruktur méchte ich im Hinblick auf die in der Tatsache des
Geborenwerdens griindende mitmenschliche Bezogenheit und Plurali-
tat entfalten. Ein Vergleich mit der leiblichen Grundordnung der Nutz-
tiere dient dazu, die These des Zusammenhangs zwischen der jeweili-
gen Beschreibung der leiblichen Ordnung und der korrespondierenden
Normativitit zu verdeutlichen. Menschenkinder werden geboren, Da-
ckelwelpen geworfen, Saue ferkeln und Kiihe kalben — je nachdem, wie
die reproduktiven und generativen Zusammenhinge beschrieben wer-
den, werden die moralischen Konstellationen gedacht. Anders formu-
liert: Die Art der Deskription der korperlichen und leiblichen Zusam-
menhange offenbart eine bestimmte ethische Haltung.

Diese Uberlegungen treffen den Kern der Unterscheidungen zwi-
schen einer anthropozentrischen und einer nicht-anthropozentrischen
Ethik sowie zwischen den Gattungen der Tiere und der menschlichen
Gattung. Letztere Unterscheidung wird von vielen Tierethikern mit
dem Speziesismusvorwurf unterlaufen. Dieser Vorwurf geht von der
Annahme eines unfundierten Gattungsprivilegs des Menschen aus,
das sich in der Auffassung dufert, der Mensch geniefle bestimmte
Rechte lediglich aufgrund seiner Zugehorigkeit zur menschlichen Gat-
tung.

1. Anthropozentrische und nicht-anthropozentrische Ethik

In der Gesellschaft wird von jedem Menschen die Fahigkeit zu einer
ethischen Haltung erwartet. Unabhingig davon, ob von reziproken
oder asymmetrischen Beziehungen zwischen Menschen ausgegangen
wird, stimmen die unterschiedlichen ethischen Ansdtze — wie etwa die
Tugendethik, die Pflichtenethik oder der Utilitarismus (mit Einschrin-
kungen) — darin iiberein, dass die Verhiltnisse zwischen den Menschen

76 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

innerhalb einer Gemeinschaft von ethischen Werten, die als Leitfaden
fiir das richtige, gute Handeln genommen werden, bestimmt werden.
Pragend fiir unser mitmenschliches Verhiltnis ist im Allgemeinen die
Formulierung des Kant’schen Kategorischen Imperatives, die besagt,
dass man den Menschen nicht instrumentalisieren diirfe. »Handle so,
daf du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines
jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel
brauchest.«* Dahinter steht die Einsicht, dass in den Handlungen je-
weils der Zweck des Menschen, also die Tatsache, dass Menschen Mit-
glieder der sittlichen Gemeinschaft sind, realisiert werden soll.

Fiir die meisten Menschen ist die Beziehung zwischen Mensch
und Tier von einem Nutzenverhiltnis gepragt. Manchmal werden Tie-
re von Menschen auch als Schidlinge betrachtet oder sie sind ihnen
einfach gleichgiiltig. Vom Tier wird kein ethisches Verhalten erwartet,
bestenfalls wird ihm Gutwilligkeit oder Bravheit, bisweilen Starke oder
Mut unterstellt. Unser — und hierin liegt schon eine verschworerische
Andeutung — Verhaltnis zum Tier ist parasitar.* Der Parasit nistet sich
bei einem Tier ein und sichert seine Existenz durch die Ausnutzung des
Wirts. Tiere werden geschlachtet und gegessen, ihre Milch, Eier, Haute
usw. werden genutzt, sie dienen der Beschiftigung, der Forschung oder
der Therapie. Je nach kulturellen, historischen oder nationalen Geflo-
genheiten kommen den Tieren aber auch gewisse Schutzrechte zu. Das
Tierschutzgesetz selbst ist vergleichsweise jung; erst 1933 wurde nach
verschiedenen Anldufen in den zwanziger und Anfang der dreiffiger
Jahre ein eigenes deutsches Tierschutzgesetz verabschiedet, in dem
erstmalig der Gedanke mit amtlicher Begriindung deutlich wurde, dass
»das Tier des Tieres wegen geschiitzt werden muss«.’ Dieser Grund-
gedanke kennzeichnet eigentlich erst einen nicht-anthropozentrischen
ethischen Tierschutz. Ethischer Tierschutz ist die Bezeichnung einer
Tierschutzrichtung, die auf der Auffassung beruht, dass Tiere um ihrer

3 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant, L: Kritik der
praktischen Vernunft. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Bd. VII, hg. von
W. Weischedel, Frankfurt a. M. 1977, 61, BA 67. Anhénger des Utilitarismus wiirden
allerdings das allgemeine Instrumentalisierungsverbot nicht teilen.

+ Siehe Thurnherr, Urs: »Tierethike, in: Pieper, A./Thurnherr, U. (Hg.): Angewandte
Ethik. Eine Einfiihrung, Miinchen 1998, 56-77.

5 Deutscher Reichsanzeiger 1933, Nr. 281, zitiert in Teutsch, Gotthard M.: Mensch und
Tier. Lexikon der Tierschutzethik, Géttingen 1987, 59 (Stichwort »ethischer Tier-
schutz«).

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

77


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Christina Schiies

selbst willen geschiitzt werden sollen. Dieser eher jungen Tierschutz-
richtung geht eine lingere Kritik an dem anthropozentrischen Tier-
schutz voraus, der eigentlich nur den bestrafte, der »6ffentlich oder in
Argernif8 erregender Weise Thiere boshaft quélt oder roh mihan-
delt«.® Die Konsequenz dieser im Reichsstrafgesetzbuch von 1871 ver-
zeichneten Ordnung basiert auf dem Gedanken, dass Tiere zu schiitzen
seien, weil deren Quilereien womdéglich die 6ffentliche Ruhe storen
konnten oder das menschliche Gemiit verletzen wiirden. D.h. die
Griinde fiir den Tierschutz basieren nicht auf der Perspektive des Tieres
und dessen Empfindsamkeit oder Verletzlichkeit selbst, sondern in der
moglichen seelischen oder gefithlsmaBigen Empfindsamkeit der Men-
schen bzw. im Kant'schen Gedanken, dass Menschen nicht verrohen
oder die Moralitat nicht verdorben werden sollten.”

Die Annahme, dass Tiere um ihrer selbst willen zu schiitzen seien,
obwohl sie nicht ethik-konstituierende Mitglieder einer sittlichen Ge-
meinschaft sein konnen, griindet auf der Ansicht, dass sie verletzbar
sind, Schmerzen fiihlen kénnen und somit Bewusstsein haben.* Dieser
Beobachtung liegt die Uberlegung zugrunde, dass Menschen und Tiere
gleichermaflen Lebewesen sind, dass Lebewesen mehr oder weniger
starke Schmerzen empfinden kénnen, mehr oder weniger Bewusstsein
haben oder fiir die Zukunft vorsorgen konnen. Mit dem so genannten
Contra-Speziesargument vertreten einige Tierschiitzer, wie z. B. Peter
Singer, die Auffassung, dass es gleichermaflen einem Rassismus gleich-
kime, wenn Menschen nur aufgrund der Zugehorigkeit zur bio-
logischen Gattung Mensch mehr geschiitzt wiirden als Tiere.® Diese

& Reichsstrafgesetzbuch, §360, Nr. 13. Erwihnt in Klueting, Edeltraut: »Die gesetz-
lichen Regelungen der nationalsozialistischen Reichsregierung fiir den Tierschutz, den
Naturschutz und den Umweltschutz«, in: Radkau, ]./ Uekétter, . (Hg.): Naturschutz
und Nationalsozialismus, Frankfurt a. M./New York 2003, 77-104, 82.

7 Vgl. Kant 1977, §17.

* Die Gegenposition dazu, nimlich die Auffassung, dass Tiere keine Seelen haben und
auch keine Schmerzen fiihlen kinnen, vertrat z. B. noch René Descartes. Helmut F. Ka-
plan (Tierrechte. Die Philosophie einer Befreiungsbewegung, Gottingen 2000, 15-19)
beschreibt sehr anschaulich die Schmerz- und Leidensfihigkeit der Tiere und gibt zahl-
reiche Literaturhinweise.

9 Merkel, Reinhard: »Contra Speziesargument: Zum normativen Status des Embryos
und zum Schutz der Ethik gegen ihre biologistische Degradierungs, in: Damschen, G./
Schénecker, D. (Hg.): Der moralische Status menschlicher Embryonen. Pro und contra
Spezies-, Kontinuum-, Identitits- und Potentialititsargument, Berlin/New York 2002,
35-58; Singer, Peter: Befreiung der Tiere, Miinchen 1982.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

Auffassung beruht auf der Beobachtung, dass z.B. menschliche Em-
bryonen sowohl kérperlich als auch verstandesmafig weniger aus-
gebildet sind als ein Huhn oder ein Rind. »Warum also sollte das eine
weniger entwickelte Lebewesen mehr Lebensrecht haben als das weiter
entwickelte?« lautet die rhetorische Frage, die 1789 bereits Jeremy
Bentham gestellt hatte.’ Auch das Potenzialititsargument, das dem
menschlichen Embryo gewisse Grundrechte zuspricht, weil er noch
ein ausgewachsener Mensch werden kann und das Huhn schlicht Huhn
bleibt, wird von den Verfechtern des Contra-Speziesargument abge-
lehnt. Die Ablehnung, die ich hier nur kurz andeuten will, bedient sich
meistens Argumenten der Analogie, wie z.B. dem, dass Prinz Charles
ja auch noch nicht alle Rechte eines Konigs habe.!! M.E. ist diese Ar-
gumentation nicht stichhaltig: Grundsatzlich ist es problematisch,
Grundrechte auf der Basis von Beobachtungen von Verhalten, Korper-
entwicklung oder Bewusstseinszustdnden zu verleihen. Das Argument
der Analogie unterliegt dem schlichten Kategorienfehler zwischen ge-
sellschaftlichen Regeln, die der Differenzierung der Gesellschaft die-
nen, und Grundrechten, die existenziell Menschen vor etwas schiitzen
oder zu etwas befahigen sollen.’? Somit halte ich das Niederreiflen der
Gattungsgrenzen fiir uniiberzeugend und nicht hilfreich fiir die Kon-
stitution und Anerkennung von Werten und Normen im zwischen-
menschlichen Bereich oder im Mensch/Tier-Verhiltnis.

Eine rein biologische Artzugehorigkeit muss fiir die Frage der Le-
gitimation von Grundwerten und -rechten nicht bemiiht werden. Glei-
chermaflen ist nichts gewonnen, wenn die Artgrenzen eingerissen wer-
den und eine von Wissenschaftlern zugeschriebene Hierarchisierung
von korperlichen Empfindsamkeiten, Bewusstseinszustanden etc. als
Kriterium fiir die Anerkennung von Grundwerten angenommen wird.
Diese Kriterien werden anhand von Annahmen iiber das vereinzelte
Lebewesen zugeschrieben; das Verhalten, die Hirnstréme oder Verhal-
tensversuche dienen der Feststellung der Kriterien, die die Grundlage

0 Vgl. die Schrift von Jeremy Bentham (Introduction to the Principles of Morals and
Legislation, London 1970), in der er sinngemiB schrieb, dass ein Pferd oder ein Hund
ungleich viel rationaler und kommunikativer seien als ein Kleinkind und dass es auf die
Leidensfahigkeit ankdme (283). Singer beruft sich gerne auf die historische Kategorien-
verschiebung von Bentham (vgl. a.a. 0., 26).

U Singer, Peter: Praktische Ethik, aus dem Engl. von [.-C. Wolf, Stuttgart1984, 165.

12 Schockenhoff, Eberhard: »Pro Speziesargument: Zum moralischen und ontologi-
schen Status des Embryos«, in: Damschen/Schonecker 2002, 11-33, 17.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

79


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schiies

fiir die Beurteilung der leiblichen Befindlichkeit und Fahigkeit und der
ihnen entsprechenden Normen sind. Grundlage des gegenwirtigen
Tierschutzes sind Kriterien, die die kérperliche Unversehrtheit und
korperliche Schmerzen betreffen. Die »freie Natur« ist nur sehr einge-
schriankt Vorbild fiir diese Kriterien, denn Zuchttiere sind nicht fiir die
(heute auch kaum vorhandene) >Natur< gemacht, sondern dafiir, dass
sie uns, sei es als Nahrung oder als Begleitung, »dienenc«. Wildtiere,
deren Lebensraume oft sehr eingeschrinkt werden, unterliegen zwar
nicht der menschlichen Zuchtauswahl und direkten Raumzuteilung,
aber auch sie werden individuell, je nach korperlicher Beschaffenheit
und Verhalten anhand duferlicher Kriterien als mehr oder weniger
schiitzenswert eingeschatzt.!?

Die Beziehungen zwischen den Tieren der gleichen Art spielen eine
Rolle hinsichtlich der Fortpflanzung, inklusive des Brunftverhaltens
oder der Aufzucht des Nachwuchses. Das Sozialverhalten, etwa ob die
Tiere in einer Herde oder als Einzelginger leben, sowie die Verhiltnisse
zwischen den Arten, etwa ob sie in der Nahrungskette als Fleischliefe-
ranten dienen oder Konkurrenten sind, werden untersucht. Aber diese
Betrachtungen haben nicht den Anspruch, eine Ethik innerhalb der Be-
ziehungen und Verhiltnisse zwischen den Tieren zu etablieren. Diese
Beobachtung soll keine Kritik sein, sondern vielmehr die These unter-
stiitzen, dass das Einreilen der Tier/Mensch-Grenze inkonsequent ist,
da von den Menschen fiir den Umgang der Menschen mit den Tieren
eine Tierethik entworfen wird; ebenso werden von den Menschen fiir
die zwischenmenschlichen Beziehungen Werte und Normen konstitu-
iert, die einen ethischen Umgang miteinander erméglichen sollen.

Die Unterschiede zwischen Menschen und Tieren werden durch
die Beschreibung der jeweiligen leiblichen Ordnungen und Bezie-
hungsstrukturen, die in der Geburt begriindet sind, besonders deutlich
ausgedriickt. Meine These ist, dass die Geburt im Sinne des Geboren-
werdens und die Geburt im Sinne des Geworfenwerdens fundamentale
Unterschiede freilegen in Bezug auf unser Verstandnis der normativen
Grundstrukturen. Die jeweilige leibliche Ordnung der generativen Zu-
sammenhinge ist die Grundlage dafiir, welche Werte und Normen
anerkannt werden. Annahmen und Kriterien des Leibes, wie etwa Ver-
letzbarkeit, Empfindlichkeit oder dgl., basieren eigentlich auf einer
Ethik, die bereits konstituiert ist und genau diese Kriterien als Grund-

3 In diesem Beitrag habe ich eher die Nutztiere im Blick.

80  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

lage fiir einen Schutz des jeweiligen Individuums anerkennt. Im Fol-
genden mochte ich nach einem Vergleich des Geworfenseins und Ge-
borenseins die ethischen Konsequenzen dieser unterschiedenen Wei-
sen des Auf-die-Welt-Kommens herausstellen. Hierbei wird nicht nur
das Geworfensein vom Geborensein zu unterscheiden sein, sondern
auch ein Begriff von Welt differenziert werden.

2. Leibliche Ordnungen
2.1 Tiere werden geworfen

Der Begriff der Geworfenheit ist in der Philosophiegeschichte durch
Martin Heidegger prominent geworden. Martin Heidegger bestimmt
die Geworfenheit als Seinscharakter des Daseins, dessen Da ihm immer
schon vorausgesetzt ist. Wohin das Sein geht und woher es kommt,
bleibt dem Dasein allerdings verborgen. Dass es ist, ist ihm bekannt,
indem es sich vorfindet."* Heidegger denkt im Zusammenhang der
Selbstbeziiglichkeit an das Dasein des Menschen. Die Geworfenheit
ist wesentlich »nichtig«, sie weist »Nichtigkeit« auf, denn »seiend ist
das Dasein geworfenes, nicht von ihm selbst in sein Da gebracht«.’s
Hinter die Geworfenheit kommt es nie zuriick, da es stindig sein
»Dass« ist. Somit besitzt das Selbst ein Seinkdnnen, dessen Grund es
aber nicht selbst gelegt hat. Wie ist dieser geworfene Grund? Heideg-
gers Antwort ist: »Einzig so, da8 es (das Seiende) sich auf Moglichkei-
ten entwirft, in die es geworfen ist«!® und hinter denen es stindig, da
als geworfenes existierend, zurtickbleibt. Somit beschwert die Gewor-
fenheit das Dasein und bindet es an Gegebenheiten und iiberantworte-
te Faktizititen, denen es zu entkommen gilt. Mit dieser Formulierung
riickt Heidegger das geworfene Dasein in den Bereich der Natur und
entriickt es von der Weltbezogenheit, die der Geburt wesentlich ist.
Dieser Akosmismus kennzeichnet die Sicht auf Tiere, deren Beziehun-
gen naturhaft, aber nicht als weltbezogen gedeutet werden. Die Welt-

" Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 15. Aufl., Tibingen 1979, 135. Geworfenheit
sollte nicht verstanden werden im Sinne eines ontisch-existenzialistischen Verlassen-
seins oder — etwa im Sinne Sartres — als Ausgesetztsein in eine Welt des Absurden.

5 a.a.0,, 284.

® a.a.0.

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

81


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Christina Schiies

bezogenheit ist eine Charakteristik, die nur den Wesen, also Menschen
zukommt, die welt-schaffend sind, d.h. sich von der Natur absetzen
kénnen.

Heideggers Uberlegung, dass die Geworfenheit die iiberantworte-
te Faktizitdt des Daseins beschwert, deutet auf die grundsatzliche Ge-
bundenheit an naturhafte Gegebenheiten. Heideggers Begriff der
Nichtigkeit deutet hier eine Antwort auf die Frage nach dem Verhiltnis
zur Faktizitit an: »Nichtigkeit« bezeichnet einen »Fluch« des Da-
seins.”” So hat Heidegger die Geworfenheit auf Menschen bezogen,
und ihr Dasein unterscheidet sich von einem (z.B. tierhaften) Seienden
dadurch, dass es zur Selbstaufklirung fihig ist und dass es »je-meini-
ges« ist. Aber ich bin nur zuféllig ich und gleichzeitig nicht-ich, denn
mein Dasein ist nicht sofort ein Selbst, sondern immer erst einmal
»verfallen« an die Welt, d.h. das (menschliche) Dasein findet sich als
verfallen vor. Tiere bleiben somit verfallen, aber nicht an die Welt-
zusammenhénge, sondern an die naturhaften Faktizitdten der Natur
und als Erzeugte fiir die » Abzweckung« in der Welt.18

Woher kommt aber das Dasein, woher wird es geworfen? Diese
Frage zeigt sehr eindringlich die Unangemessenheit und die Rander
der Heidegger'schen Architektonik, denn das geworfene Dasein kommt
aus dem Nichts und geht in das Nichts: Ein Mensch hat Eltern, aber ein
geworfenes Dasein, und hier kann wirklich an einen Hund oder ein
Kalb gedacht werden, ist ein Da ohne Eltern und es hinterldsst auch
seinerseits keine Nachfahren.! Giinter Anders kritisiert an Heideggers
Daseinsanalytik, dass dem Dasein wesentliche Bediirfnisse, seine Leib-
lichkeit und seine Herkunft abgesprochen werden und dass das onti-
sche Woher und Wie der Geworfenheit verschlossen bleibt. Auch die
Seinsweisen des Leibes, seine Bediirfnisse, Freuden und Leiden sind
ihm unbekannt, sie gehoren nicht dazu, wenigstens nicht in der eigent-
lichen Existenzweise. Der Wurf geschah in Anonymitat, Eltern gibt es
keine, also wurde »das Dasein« auch nicht geboren.?

17" Anders, Giinther: Uber Heidegger, Miinchen 2001, 46.

1% Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, 6. Auflage, Tiibingen 1990, 17. Gadamer benutzt diesen treffenden Be-
griffim Zusammenhang mit seiner Kritik an einer an dulere Ziele (etwa die Wirtschaft)
gebundenen Bildung.

19 Anders 2001, 50f. Der Begriff der Nachfahren wiirde in diesem Zusammenhang nur
als zoologischer Begriff der Zucht sinnvoll sein.

2 Dem Dasein ist seine Faktizitdt iiberantwortet aus dem Nichts und es darf sich der

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

Wenn die Geworfenheit als ein Ausgesetzt-werden-in-die-Welt
verstanden wird und dieses Ausgesetzt-werden die Konsequenz eines
Ausgesetzt-seins in der Welt hat, dann hat in diesem Kontext die Ge-
burt die Bedeutung des Ausgesetzt-seins in der Welt. Wird die Geburt
als ein Aussetzen verstanden, dann wird auf die gebirende Mutter, die
zeugenden Eltern und die Herkunft zwar formal oder zoologisch hin-
gewiesen, aber das wiirde fiir ein Nachdenken iiber den Sinn, iiber das,
was Bindung und Zuwendung heiflen wiirde, nicht ausreichen. Die
Gleichsetzung der Geburt mit Aussetzung bedeutet, dass die Entbin-
dung des Kindes zur Freiheit gleichgesetzt wird mit der Freiheit des
Kindes. Doch ein Kind, das nach der Entbindung ausgesetzt wird, ist
nicht frei, sondern tot. Dem Nutztier geht es einerseits dhnlich, ande-
rerseits ganz anders: Es wird abgesetzt, geworfen, ausgesetzt, aber
nicht in die Freiheit oder in den Tod, sondern in ein Kontrollsystem,
das sein Uberleben und Wachstum bis zur Schlachtung und fiir die
Nutzung sichert.

Diese Beschreibungen des Geworfenseins gleichen dem Vokabular
und letztlich der korperlichen Ordnung, die der Reproduktion der
Nutztiere zugrunde liegt. Werfen oder Absetzen des Jungtieres ent-
spricht einer allgemeinen zoologischen Begrifflichkeit. Aber nicht nur
werden Tiere im Heidegger'schen Sinne der Daseinsanalytik aus-
gesetzt, der Wurf, also die Geburt der Jungtiere, findet seine Bezeich-
nung vom Produkt her: Die Kuh kalbt, die Sau ferkelt, das Schaf

Aufgabe stellen, ohne Vorgaben sich frei zu wihlen. Keine adlige Herkunft begleitet es,
sondern als vorgefundenes Man soll das Heidegger'sche Dasein sich aus diesem anony-
men Man, aus der Verlorenheit an die Welt und an die Anderen befreien. Diese Befrei-
ung gelingt, wenn es »vorlduft« in die eigene Existenz und es schafft, alles zu vergessen,
was es binden kinnte. Beziehungen werden als Unfreiheit, als Selbstverlorenheit diag-
nostiziert; erst frei, ein Selbst wiire ein Mensch in der Vereinzelung im Sein zum Tode.
Eigentlich ist Heideggers Motiv fiir seine Daseinsanalytik ein gesellschaftskritisches:
Eine der alltiglichen Erfahrungen der Menschen ist die Geworfenheit der Existenz,
niamlich die Lebenserfahrung, dass man in die Situationen des Lebens hineingerit wie
in den Alltag, in die Beziehungsstrukturen der Lebenswelt oder in eine bestimmte ge-
schichtliche Epoche. Diese Lebenserfahrung des Geworfenwerdens fiihrt dazu, dass der
Einzelne sich nicht mehr als entscheidungsmichtig in der jeweiligen Situation erfahrt,
deshalb sein Selbst in der Uneigentlichkeit der Alltdglichkeit verliert und seinem Leben
jeglichen Sinn abspricht. Heideggers Werk ist eine Antwort auf die Heimatlosigkeit des
rationalen und autonomen Subjekts der cartesianisch-neuzeitlichen Metaphysik. Als
Gegenmodell zur allgemeinen Vernunft der Aufklirung und als Weiterfithrung zu
Nietzsches Umwertung aller Werte sowie im Riickgriff auf Aristoteles’ Begriffsmuster
sucht Heidegger nach der existenziellen Grundsituation und dem Sein des Daseins.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

83


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Christina Schiies

lammt. Ublicherweise wird — zumindest in konventionellen Mast-
betrieben — das Kalb, das Ferkel oder das Lamm sofort von seiner Tier-
mutter getrennt und in den Aufzuchtstall gebracht, wo es dem Mast-
vorgang zutrdgliche Flaschennahrung und kleinste Raumlichkeiten
erwarten. Bewertungskriterien fiir Tierschutz sind meist Schmerzemp-
finden und Leidensfahigkeit, die aufgrund des beobachtbaren Reifegra-
des des Bewusstseins und des Verhaltens bemessen werden. Die korper-
liche Ordnung der Geburt spielt fiir den Diskurs der Tierethik eine
vollig untergeordnete bzw. meist keine Rolle. Wenige Autoren wie et-
wa Helmut Kaplan schreiben, dass Jungtiere leiden und ihnen Schaden
zugefiigt wird, wenn sie zu frith von der Tiermutter getrennt werden.?!
Normalerweise werden zum Beispiel Kilber direkt nach der Geburt
von ihren Miittern getrennt, in dunkle Stille gesperrt und mit Ersatz-
milch versorgt, der jegliches Eisen entzogen ist. Das Ergebnis ist weifSes
Kalbfleisch von kiinstlich anamisch gehaltenen Tieren.? Welpen — und
in diesem Zusammenhang differiert das Vokabular — werden iiblicher-
weise nach der Geburt ca. 10 Wochen bei der Hiindin gelassen. Mit
stierethischenc Normen wird sensibel darauf reagiert, dass das Produkt
»Hund¢ nicht einfach ein Fleischkérper ist, sondern neben dem ge-
wiinschten Aussehen auch bestimmte charakterliche Merkmale auf-
weisen muss, um dem Menschen ein angemessener Begleiter zu sein.
Interessanterweise, und hier wire ein ausfiihrlicher Bericht aus
der kulturhistorischen Geschichte der Sklaverei angemessen, wurden
die verwandtschaftlichen Beziehungen und Bindungen der Sklaven
ignoriert: Mann und Frau, Mutter und Kind, Geschwister wurden
riicksichtslos auseinandergerissen, wenn es um ihren Weiterverkauf
oder Arbeitseinsatz ging. Dieses ist ein Zeichen dafiir, dass die biologi-
schen Artgrenzen nicht absolut sind, sondern die Mitgliedschaft zur

2 Zum Sozialleben siehe Kaplans (Kaplan 2000, 27-38) Ausfiihrungen. Die Differen-
zierung von Leidens- und Schadenszufiigung macht Kaplan (Kaplan 2000, 76-78) mit
Unterstiitzung von Tom Regan (The Case for Animal Rights, Berkeley 1984) und dem
Begriff des Wohlergehens deutlich.

22 Ab dem 1. Juli 2008 darf in Deutschland das Fleisch von Rindern nur noch als Kalb-
fleisch bezeichnet werden, wenn die Tiere bei ihrer Schlachtung maximal acht Monate
alt waren. So steht es in einer EU-Verordnung, mit der die Bezeichnung von Fleisch von
Rindern bis zu einem Alter von 12 Monaten geregelt wird. Damit gibt es zumindest bei
der amtlichen Bezeichnung keine Unterschiede mehr zwischen weiflem Kalbfleisch und
Roséfleisch, und die Kilber haben, wenigstens von Amts wegen, eine Chance auf gesiin-
dere Nahrung (http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:32007
RO700:DE:NOT).

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:32007
https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:32007

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

sittlichen Gemeinschaft diejenigen, die nur als wirtschaftliches, ver-
wertbares Gut gesehen werden, ausschlieft.2* Das konnen oder konn-
ten eben auch Menschen sein, die dann nicht geboren, sondern gewor-
fen werden.

2.2 Menschen werden geboren

Die leibliche Ordnung der Menschen besteht wesentlich darin, dass
jeder Mensch von einer Frau geboren wurde. Diese Tatsache steht da-
fiir, dass mindestens eine Person, namlich die Mutter, am Ort der Ge-
burt anwesend war. Wenn sie das Kind sofort nach der Geburt verlésst,
so hat sie diese erste Beziehung abgebrochen. Wird die Geburt nicht als
ein Ereignis in einem generativen Zusammenhang und als ein Anfang
eines konkreten Beziehungszusammenhanges verstanden, dann wird
das Geborenwerden zum Geworfenwerden, das Gebiren zum Werfen,
die Frau zur Kuh im Stall.

Die Geburt bedeutet strukturell, dass jeder in einem generativen
Zusammenhang geboren wurde. Eine Beziehung bestimmt den Anfang
auf der Welt. Adriana Cavarero fasst das Verhaltnis von Anfangen und
Geburt als fundamentale Beziehung. »Am Anfang steht fiir die Exis-
tierenden die Beziehung. Oder besser, die Beziehung ist der Anfang:
eine konkrete, endliche Beziehung zu einer anderen Existierenden.
Eine zufillige, aber doch zugleich unersetzbare Beziehung. Eine Bezie-
hung, die im Erscheinen selbst geschieht und die Einheit von Existenz
und Erscheinung bestitigt. «2*

Das konstitutive Erscheinen eines leiblichen Selbst bleibt stets ab-
hingig und kontextbezogen in einem Beziehungsraum mit Anderen.
Mindestens die Mutter garantiert auf dem Schauplatz der Geburt jenen
konstitutionellen Aspekt des Erscheinens einer Existierenden in ihrer
unhintergehbaren leiblichen und damit geschlechtlichen Existenz. Die
Beziehung der Geborenen bzw. des Geborenen mit einer anderen Exis-
tierenden ist eine konkrete und endliche, fiir sie oder ihn die Erschei-
nung garantierende Beziehung. Ein Embryo ist in einer kérperlichen
und intensiven Bezogenheit mit der werdenden Mutter verbunden;

3 Vgl. Kaplan 2000, 117.
3 Cavarero, Adriana: »Schauplitze der Einzigartigkeit«, in: Stoller, S./Vetter, H. (Hg.):
Phinomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien 1997, 207-226, 212.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

85


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Christina Schiies

einer Verbundenheit, die auch fiir die schwangere Frau pragend ist.
Durch die Entbindung des Kindes auf die Welt ist diese Bezogenheit
verwandelt: Von nun an bestimmen Nihe und Distanz die mitmensch-
liche Beziehung, das neugeborene Kind wird wahrgenommen als je-
mand, es kann zuriickschauen und >zuriick«-tasten. Wenn aber nur das
Geschlecht und die Neugeborenenwerte bestimmt werden, dann wird
es betrachtet wie ein Objekt. Die Tatsache, dass ein Neugeborenes
schaut und tastet, auch Kontakt sucht, wiirde dann, wenn es wie ein
Gegenstand gepriift wiirde, schlicht iibersehen. Der Anfang ist eine
Beziehung am Ort der Geburt; aber es ist eine Beziehung, die offen ist
fir viele Moglichkeiten von Einstellungen. Diese erste Beziehung — im
besten Falle nicht-objektivierende und mitmenschliche Beziehung — ist
eine unerinnerbare Erfahrung und bleibt im Sinne der anonymen Na-
talitat als Spur erhalten.

Diese leibliche Ordnung der Natalitdt bedeutet im Sinne einer
anthropologischen Grundannahme einerseits, dass der oder die Gebo-
rene angefangen wurde und, so sagt es Hannah Arendt, deshalb die
Fahigkeit zum Anfangen, also zum Handeln und Sprechen, auf der
Welt bekommen hat.2> Andererseits benennt der Begriff der Natalitat
einen fundamentalen generativen Zusammenhang, der sich in einer
kreuzweisen Grundstruktur auffichert.¢ Die vertikale Achse verlduft
zwischen Vergangenheit und Zukunft und bezeichnet die historische
Dimension, von wem jemand geboren ist. Hier liegt die Tiefe der Ver-
gangenheit, die ich nicht bewusst erlebt habe, weil ich noch nicht ge-
boren war, die aber mein Dasein in Form von Geschichten, Traditionen
und Befindlichkeiten beerbt. Die Tatsache, dass jemand von jemandem
geboren ist, deutet auf den Begriff der Mutterschaft.

Mit Emmanuel Lévinas argumentiert, bildet die Mutterschaft die
materielle Basis fiir die ethische Einzigartigkeit des Menschen;? die

3 Arendt, Hannah: Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, 5. Aufl, Miinchen/Ziirich

1987, 166.

% Den Gedanken der kreuzweise angeordneten generativen Struktur habe ich bereits in
Philosophie des Geborenseins, Freiburg i. B./Miinchen 2008, 357 ff., entwickelt.

¥ Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, tbers. von
T. Wiemer, Freiburg/Miinchen 1992, 174. Pascal Delhom hat in seiner Lektiire von Lévi-
nas’ Werk auf die Einzigartigkeit der ethischen Beziehung zum Kind in der Triade von
Zeitlichkeit, Verantwortung und Mutterschaft hingewiesen (Der Dritte. Lévinas” Phi-
losophie zwischen Verantwortung und Gerechtigkeit, Miinchen 2000, 55 ). Den Begriff
der Mutterschaft selbst, der nicht auf ein Geschlecht zu begrenzen ist, in seiner Ver-
kniipfung mit Schwangerschaft, Gebaren und Kérper in ihrer ethischen Bedeutung hat

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

Schwangerschaft ist nicht, wie man unter Berufung auf eine lange
(philosophische) Tradition behaupten kénnte, »ein Unterworfensein
unter die anonymen Anforderungen der Spezies, der weibliche Korper
nicht eine Art Umschlagplatz fiir die Zwecke der Natur. Mit der
Schwangerschaft hat ein originires und héchst persénliches Einstehen
fir einen Anderen seinen leiblichen Anfang.«?® Im generativen Zu-
sammenhang, dessen materielle Basis die Schwangerschaft und (min-
destens) die Mutterschaft ist, liegt die nicht substituierbare Basis fiir
die Hervorbringung einer ethischen Subjektivitit. »Ohne die meiner
eigenen bewussten Existenz vorgingige Bereitschaft einer Anderen,
mich zu tragen, wire diese meine Existenz nicht.«? Fiir die Hervor-
bringung einer ethischen Subjektivitit muss sich jemand (tragend)
und sehr bewusst eingesetzt haben. Diese mitmenschliche, elementare
ethische Beziehung des »Nihrens, Kleidens und Beherbergens«
beginnt nach Lévinas bereits in der Schwangerschaft und mit der miit-
terlichen Fiirsorge fiir den Anderen. Ohne diese Fiirsorge wiirde das
ungeborene Kind nur »Fleisch und Knochen« sein, ein »Stiick Wirk-
lichkeit ohne besondere Bedeutung oder Signifikanz«.*® Die Fiirsorge
der Anderen und das Geboren-worden-sein von jemandem bestitigen
somit die Mitgliedschaft des Geborenen in der mitmenschlichen ethi-
schen Gemeinschaft.

Die Fiirsorge fiir die Anderen ist auf der horizontalen Achse der
Mit-Gegenwart angesiedelt. Die Mit-Gegenwart ist eine Dimension
der kulturellen Werte und Normen, die zwischen den Menschen, mit
denen jemand geboren ist, verortet sind. Somit kann dieser generative
Zusammenhang als normative Beziehungsstruktur der kreuzweisen
Verschrankung von Geschichtlichkeit und Mit-Welt in der Gegenwart
beschrieben werden. Diese kreuzweise strukturelle Verschriankung ver-
kniipft die allgemeine und abstrakte Struktur mit der individuellen und

Sabine Giirtler kommentiert: »Der Begriff der Mutterschaft in »Jenseits des Seins<. Zur
phinomenologischen Begriindung der Sozialitit des Subjekts bei Emmanuel Lévinas«,
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 1994, 4, 653-670.

® Giirtler, Sabine: Elementare Ethik. Alteritit, Generativitdt und Geschlechterverhilt-
nis bei Emmanuel Lévinas, Miinchen 2001 (= Uberginge 41), 369.

3 Sandherr, Susanne: Die heimliche Geburt des Subjekts. Das Subjekt und sein Werden
im Denken Emmanuel Lévinas’, Stuttgart 1998, 162.

3 Thoné, Astrid: » A Radical Gift. Ethics and Motherhood in Emmanuel Lévinas’ Other-
wise than Beinge, in: Journal of the British Society for Phenomenology 1998, 29 (2),
116-131, 121; siehe auch Schiies 2008, 304 f.

Normativitat des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

87


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schiies

konkreten Ausgestaltung. Das Allgemeine umfasst die Tatsache, dass
allen Menschen diese Struktur eigen ist und sie abstrake fiir die Men-
schen und ihre strukturelle Verortungen gezeichnet werden kann; das
Konkrete bedeutet, dass jedem Menschen in seiner Einzigartigkeit eine
besondere Weise der Beziehungen, Beziige und Verhiltnisse eigen ist,
was heift, dass diese Struktur je nach den personlichen, kulturellen
und gesellschaftlichen Gegebenheiten konkret gestaltet und unter-
schiedlich mit Sinn gefiillt werden kann.

Die Struktur der kreuzweisen Dualitidt besitzt den Status einer
strukturellen anthropologischen Universalitdt; die Konkretheit hat
den philosophischen Status der Kontingenz und kennzeichnet die Un-
terschiedlichkeit, wie letztendlich diese Struktur gelebt werden kann/
konnte. Wenn auch jeder Mensch von einer Frau geboren wird, so ist
doch die Art und Weise, wo und wie diese Geburt stattfindet und wie
sich die Beziehung mit ihr und den Mitmenschen auf der Welt gestal-
tet, unterschiedlich, ndmlich je nach den individuellen, gesellschaft-
lichen und kulturellen Normen und Gegebenheiten. Somit verkniipft
die Struktur der kreuzweisen Dualitit, die von der leiblichen Ordnung
des Geborenseins in ihren unterschiedlichen Aspekten bestimmt ist,
die Dimensionen zwischen Allgemeinheit und Pluralitit, zwischen
Universalitit und konkreten Differenzen.

Einer Welt, die entsprechend der leiblichen Ordnung der Natalitit
gestaltet ist, liegt die Privilegierung von Beziehungen und Pluralitit
zugrunde. Der Fokus auf Beziehungen ruft dazu auf, dass Beziehungen
gestaltet werden miissen und dass so etwas wie »Welt« zwischen Men-
schen, also in Beziehungen, entstehen kann. Philosophisch kann nicht
die Hauptfrage sein, wie ein Subjekt zur Beziehung kommt oder wa-
rum es ethisch handelt, sondern umgekehrt miissten zwei Grundfragen
gestellt werden: Erstens wie es denn sein konnte, dass jahrhunderte-
lang der Mensch oder das Ego als isoliertes, beziehungsloses Wesen
den Ausgangspunkt des Philosophierens bildete, ohne die Zerstérung
der urspriinglichen Beziehung und die Griinde der Isolierung des Ichs
offenzulegen? Zweitens warum diese generative Struktur zwischen
den Menschen die Menschen normativ besonders macht, aber Tiere
nicht? Letztendlich ist jedem erfolgreichen Hunde- oder Pferdeziichter
an einem gelungen aufgebauten Stammbaum seiner Tiere gelegen.
Zwar gleicht die » Vaterschaft« eher der Vielweiberei, dennoch kénnte
man doch behaupten, strukturell gibe es Ahnlichkeiten zum mensch-
lichen Generationenzusammenhang. Eine erste Antwort liegt in der

88  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

Gattungsexklusivitat. Menschen werden von Menschen geboren, Tiere
von Tieren geworfen. Diese schlichte Differenz begriindet das Denk-
prinzip der Natalitét.

Der Anspruch eines Denkprinzips der Natalitit liegt darin, dass
von einer Normalitdt ausgegangen wird, die die Beziehungen an den
Anfang setzt und diese Beziehungen als grundlegend fiir die Co-Kon-
stitution von Selbst, Welt und Geschichte sieht. Diese Beziehung ba-
siert auf Pluralitdt. Pluralitiat bedeutet erst einmal ganz schlicht, dass
jeder Mensch einzigartig und anders ist als andere Menschen, die je
gelebt haben, leben oder leben werden. Aber sie bedeutet auch, dass
Menschen einander gleichen, ndmlich darin, dass alle von einer Frau
geboren wurden oder werden. Alle Versuche, die grundsitzliche Ver-
schiedenheit der Menschen zugunsten einer einheitlichen Doktrin ein-
zudampfen, wiirden in einem Kollaps der Beziehungszusammenhinge,
die die Welt gestalten, resultieren. Somit bezeichnet der Begriff der
Pluralitit die grundlegende Einsicht, dass mafigebliche Unterschiede
zwischen den Menschen, vor allem ihre Einzigartigkeit, aber auch ihre
Kulturalitit, Leiblichkeit, Geschlechtlichkeit, Herkiinftigkeit und End-
lichkeit, in den Mittelpunkt gertickt werden.

Somit ist die Gebiirtlichkeit, die schlichte Tatsache, dass Men-
schen geboren werden, eine Voraussetzung von Welt, eine conditio
mundana, denn sie kann sowohl fiir den Fortbestand als auch fiir die
Pluralitit, also die Vielfaltigkeit der Perspektiven sorgen, wenn sie die
ihr angemessene Anerkennung erfiahrt. Somit wire eine Welt ohne die
leibliche Ordnung der Geburt, den Garant von Briichen, Beziehungen
und generativen Zusammenhingen, undenkbar. Es sind die generati-
ven Zusammenhinge, die das Leben — sowohl das Uberleben als auch
die Moglichkeit des >guten< Lebens — des Einzelnen und den Fort-
bestand der Welt(en) sichern. Die Pluralitdt der Welt wird nicht einfach
durch die radikale Andersheit verschiedener Menschen aufrechterhal-
ten, sondern auch durch die wiederkehrende Struktur der generativen
Zusammenhinge (reprasentiert als kreuzweise Dualitdt), die eine
Grundlage fiir die prinzipielle Verstindigungsmaéglichkeit zwischen
unterschiedlichen Kulturen, gesellschaftlichen Gruppen und einzelnen
Generationen bietet. Die These der Pluralitdt folgt aus der Tatsache,
dass alle Menschen als einzigartig und individuell in eine konkrete
kulturelle, historische und generative Welt geboren sind und von ihr
in Anspruch genommen wurden (und werden). In ihrem Zusammen-
leben in der Welt oder, genauer, in den Welten verwirklichen und ge-

MNormativitit des Kérpers A 89

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schiies

stalten sie diese Welt je nachdem wie sie in ihr leben und handeln. Der
Verlust der Pluralitdt bedeutet zum einen den Verlust der wesentlich
menschlichen Fahigkeit, etwas zu beginnen, und zum anderen den Ver-
lust der Welt zwischen den Menschen. Somit wiirde jeder Angriff auf
die Pluralitit und die Beziehungszusammenhinge die Welt auf die
Ebene des einfachen biologischen Uberlebens oder zoologischen Kon-
trollierens reduzieren. Somit mochte ich die Auffassung vertreten, dass
eine Ethik der Verantwortung dem Grundprinzip der Natalitit folgt
und entsprechend in mitmenschlichen generativen Zusammenhangen
griindet.

3. Die Gestaltung der Welt hingt von der Verantwortungs-
tibernahme der Menschen fiir ihr Geborensein ab

»Philosophisch gesprochen ist Handeln die Antwort des Menschen auf
das Geborenwerden als eine der Grundbedingungen seiner Existenz: da
wir alle durch Geburt als Neuankémmlinge und als Neu-Anfinger auf
die Welt kommen, sind wir fihig, etwas Neues zu beginnen [...].«%
Die Freiheit des Anfangens ist die Moglichkeit von Neuankémmlin-
gen.’”2 Im Zusammenhang mit dem politischen 6ffentlichen Raum, in
den ein Individuum durch sein Handeln und Sprechen eintreten kann,
werden von Arendt jene Bestimmungen wiederholt, die im Zusam-
menhang der ersten Geburt als die primire Beziehung zwischen Exis-
tenz und Geburt erkannt wurden. Nicht umsonst nennt sie das Sich-
Einschalten in die Welt, gemeint ist hier der offentlich-politische
Raum, in dem Menschen miteinander sprechend und handelnd in Be-
ziehung treten, eine zweite Geburt. »Sprechend und handelnd schalten
wir uns in die Welt der Menschen ein, die existierte, bevor wir in sie
geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in
der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestitigen, gleichsam die
Verantwortung dafiir auf uns nehmen.«* Die Verantwortung bestitigt
die Geburt so wie eine Antwort eine Frage aufnimmt. Die Verantwor-
tung iibernehmen heif3t erstens, sich nicht fest gefiigten Gegebenhei-

3t Arendt, Hannah: Macht und Gewalt, Miinchen/Ziirich 1994, 81.

2 Vgl. Arendt-1987, 166; Arendt, Hannah: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I, Miinchen/Ziirich 1984, 256f.

»* Arendt 1987, 167.

90 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

ten oder iiberantworteten Faktizititen zu beugen, sondern auch inne-
zuhalten, nachzudenken, zu urteilen und sich dann erneut in Hand-
lungsverliufe einzuschalten. Dieser Moment des Sich-Einschaltens
gleicht einem Neu-Anfangen in der Welt und hat somit Ahnlichkeit
mit der Geburt. Da jeder Anfang auch eine Neuaufnahme und Bestiti-
gung mitmenschlicher Beziehungen ist, bedeutet Verantwortung auch
den Versuch, sich und Andere in der Mit-Menschlichkeit zu bestatigen.
Hierdurch wird eine ethische Komponente deutlich. Zweitens bezieht
sich der Verantwortungsbegriff auf die Tatsache des Geborenseins von
jemandem in einem sehr konkreten Sinn. Fiir diejenigen, die in mei-
nem Kontext der Bezogenheit leben, iibernehme ich in einem gewissen
Sinne die Verantwortung. Doch ist der Fokus in diesem Zusammenhang
nicht der Andere oder seine Handlung, sondern die Konstitution mit-
menschlicher (gelungener) Beziehungen und die Aufrechterhaltung
von Pluralitit. Somit ist, drittens, Verantwortung auf die Gestaltung
der Welt gerichtet. Fiir Arendt wire dies die politische Welt, aber ich
denke, der Begriff von Welt muss um die Dimension einer moralischen
Welt erweitert werden, d.h. um eine Welt, die auf der Grundlage von
Beziehungen und Pluralitit zwischen den Menschen verortet ist. Somit
bezeichnet Arendt die Einschaltung in die Welt als zweite Geburt, weil
wir mit ihr fiir unser Geborensein und fiir das »Wohlergehen«?* der
Welt die Verantwortung auf uns nehmen. Allerdings kann die Verant-
wortung einer Person unmoglich auf die ganze Welt gerichtet sein, dies
kdme einer volligen Uberforderung gleich. Meine Verantwortung >ant-
wortet< auf die Welt, so wie ich sie vorfinde und so wie ich sie — weil ich
zum Anfangen begabt bin — mitkonstituieren kann. Sehe ich, zum Bei-
spiel, einen rassistischen Angriff gegen einen Mitmenschen, dann ist es
auf jeden Fall nett zu helfen, aber diese Hilfe konnte ein doppeltes Mo-
tiv haben: Zum einen méchte ich schlicht dem angegriffenen Menschen

# In Diskussionen um Gleichheit und Gerechtigkeit wird der Begriff Wohlergehen als
die »Befriedigung von Neigungen« verstanden. »Je mehr die Neigungen eines Individu-
ums — nach ihrer Bedeutung fiir dieses Individuum gewichtet - befriedigt werden, desto
grﬁBer ist sein Wuhlergehen« (Arneson, Richard ].: »Gleichheit und gleiche Chancen
zur Erlangung von Wohlergehen«, in: Honneth, A. (Hg.): Pathologien des Sozialen.
Die Aufgaben der Sozialphilosophie, Frankfurt a.M. 1994, 331-350, 336). Statt den
Begriff des Wohlergehens nur auf ein Individuum im Verhiltnis zu seinen Interessen
und Neigungen zu beziehen, vertrete ich im Unterschied hierzu ein Konzept von Wohl-
ergehen, das dariiber hinaus auch die Welt besonders im Hinblick auf diese Bezogen-
heitsstrukturen mit einschliet.

Mormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

91


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Christina Schiies

zur Seite stehen, aber zum anderen sorge ich fiir die Gestaltung der
Welt, die nicht von Intoleranz und rassistischen Ubergriffen geprigt
sein soll. D.h. das in diesem Beispiel beschriebene Einstehen fiir Hilfe
und Toleranz, und gegen Rassismus und Intoleranz, richtet sich sowohl
auf eine einzelne Person als auch auf die Gestaltung der Welt.

Der Begriff der Verantwortung 6ffnet folglich eine ethische Di-
mension, die nicht-reziproke, asymmetrische Beziehungen umfasst
und die Beziehungen und die Welt zwischen den Menschen fundiert.
Hans Jonas” okologische Ethik konnte in diesem Zusammenhang als
moralisch paradigmatisch betrachtet werden. Allerdings mochte ich
nicht mit Jonas die natiirliche Eltern-Kind-Beziehung als »zeitloses Ur-
bild aller Verantwortunge, die »naturgegeben« und entsprechend der
traditionellen Geschlechterrollen der Frau obliegt, hochstilisieren.?
Meine Thematisierung der Sinndimension der nicht-reziproken,
asymmetrischen generativen Grundstruktur betont, dass es zwar wich-
tig ist, die gleichberechtigte Teilnahme an ethischen Diskursen zu
fordern, dass aber nicht von reziproken und symmetrischen Beziehun-
gen in der Gesellschaft ausgegangen werden kann, schon allein deshalb
nicht, weil Menschen ungleich geboren werden und nicht alle gleicher-
maflen als Akteure im ethischen Bereich auftreten kénnen.* Ver-
antwortung richtet sich auf das »Wohlergehen« der Menschen, aber
auch anderer Lebewesen; und sie dient der Gestaltung der (Bezie-
hungs-)Welt in Anbetracht einer grundsitzlichen Pluralitat, die es zu
erhalten gilt.

% Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurta. M. 1984, 234{. Gerade weil das
Kind, besonders das kleine Kind, keine Forderungen stellt, ist es eine Forderung an die
Mutter und den Vater (oder eventuell andere Menschen), die sich um es kiimmern, denn
sonst stiinde gleich neben der Geburt der Tod, wie Karin Ulrich-Eschemann (Vom Ge-
borenwerden des Menschen. Theologische und philosophische Erkundungen, Miinster
2000, 70f.) richtig bemerkt. Zentral wird hier nicht ein Gefiihl der Liebe oder des Mit-
leids abgeleitet, sondern ein Dasein von Verantwortung, das bei Jonas durch die Natur
bewirkt wird. Die Grundlage fiir ein Sollen in der Natur zu finden, scheint mir aller-
dings gewagt; und zu sagen, dass ein Siugling keine Forderungen habe, trifft die Sache
m. E. nicht, eher ist er als der Anvertraute aufgrund seiner Hilflosigkeit als Siugling und
Tragling maflos in seinen Forderungen und dadurch stets bedroht von Enttauschungen.
% Siehe dazu von Lisa Conradi die kritischen Ausfiihrungen zu einer auf Reziprozitit
und Symmetrie beruhenden Pflichtenethik und den alternativen Entwurf einer Ethik,
die die Fiirsorge und die Bezogenheit von Menschen aufeinander in Asymmetrie als
zentral erachtet (Take Care. Grundlagen einer Ethik der Achtsamkeit, Frankfurt a. M.
2001).

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

Verantwortung umschlieft somit eine personliche Einsicht in die
Welt und die Sorge fiir die Welt mit der Konsequenz einer Starkung
des ethischen Bereichs und der aktiven Mitgestaltung der Welt — im
Unterschied zum derzeitigen Trend der Okonomisierung und Funktio-
nalisierung —, einer Welt der mitmenschlichen Beziehungen, Verhalt-
nisse, Kompetenzen und Werte. Folglich richtet sich Verantwortung
auf die Gestaltung der Welt, die als Erscheinungsraum zwischen den
Menschen verstanden wird und fiir den die Pluralitdt konstitutiv ist.
Arendt deutet die Sorge fiir die Welt zwischen den Menschen mit
dem Diktum »amor mundi«:¥’ »Die Liebe der Welt« ist ein Genitiv
und beinhaltet somit eine doppelte Bedeutung. Zum einen kann amor
mundi akkusativisch als Liebe zur Welt, als Sorge um und Verantwor-
tung fiir die Welt gedeutet werden und zum anderen als die Sorge der
Welt, d.h. der Zwischenwelt, der Beziehungsnetze, in die Menschen
hineingeboren werden, in denen sie leben, handeln und sprechen, die
sie weiterspinnen — und in denen auch sie (vielleicht) Verantwortung,
Sorge oder Liebe fiir sich erfahren bzw. erfahren haben. Das
Arendt’sche Diktum zeigt, Verantwortung geht niemals nur von einem
Menschen alleine aus, sondern sie basiert auf der Anteilnahme und
Sorge, die einem Menschen bereits zuteil wurde. Wenn jemand auf
die Neugeborenen und auf die Kinder in der Welt >antwortet., sie mit
verantwortet und sie von der Welt her empfingt, dann wird es jeder
neuen Generation gelingen, eine neue »Zwischenwelt< zu kniipfen.

Wenn das Geborensein bedeutet, dass die Beziehung der Anfang
und der/die Geborene grundsitzlich einzigartig ist, dann geht es in der
Ubernahme des eigenen Geborenseins um diese prinzipielle Anerken-
nung: die Anerkennung der Beziehung als Anfang, die Anerkennung
der Einzigartigkeit eines jeden, der Beziehung und des Beziehungs-
raums zwischen den Menschen in Respekt fiir die Pluralitat der Welt.
Diese Anerkennung wird im Konzept einer Verantwortung, die fiir die
Gestaltung der Welt einzustehen versucht, bewahrt.

7 Amor heifit iibersetzt Liebe. Da hier der Begriff in Verbindung mit mundi verwendet
wird, ist er eher im Sinne des christlichen Begriffs caritas (als Nachstenliebe ohne Be-
gehren) zu verstehen. Da Arendt die philosophische Tradition des contemptus mundi
ablehnte, war »amor mundi« der urspriinglich geplante Titel fiir Vita Activa (im Eng-
lischen The Human Condition genannt): Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Le-
ben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M. 1991, 447.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

93


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christina Schiies

4. Die Aussetzung und die Gestaltung der Welt

Der skizzierte Verantwortungsbegriff beruht auf der Grundannahme
der Gebiirtlichkeit des Menschen und des generativen Zusammen-
hangs zwischen den Menschen. Tiere kamen in diesem Szenario nicht
vor. Tiere werden geworfen, wie bereits beschrieben. Sie werden aus-
gesetzt. In welche Welt werden sie ausgesetzt? Die leibliche Ordnung,
die Grundlage fiir eine Ethik und fiir Verantwortung ist, wird vollstan-
dig ausgeblendet. Die Aussetzung des Tieres erfolgt in eine Welt, in der
die Norm des Produktes, also des erzeugten Fleisches oder der Milch,
iiber die Gestaltung bestimmt.

Ein agrarindustrielles Vokabular beschreibt die leibliche Ordnung
und die Geworfenheit der Nutztiere. Tierschutz wird bestenfalls auf-
grund von beobachtbarem Schmerzverhalten und imaginierten Raum-
metern verhandelt. Folglich scheint es mir konsequent, eine anthro-
pozentrische Ethik zu vertreten, die sich auf die Gestaltung der
mitmenschlichen Welt richtet und das Leiden der Tiere allenfalls im
Hinblick auf die Sentimentalitdten der Menschen betrachtet.

Aber ich mochte auch noch eine alternative Schlussfolgerung zur
Sprache bringen: Sie griindet auf den Gedanken, dass wir erstens im
gewissen Sinne in nur einer Welt leben, d. h. die Gestaltung der >Tier-
weltc ist Teil >unserer Welt« und in diese zumindest sprachlich und
normativ eingewoben, wenngleich oft raumlich ausgegrenzt in Hallen
mit doppeltem Schleusentor. Diese Spannung zwischen Ausgrenzung
und Einverleibung ldsst uns Menschen nicht unberiihrt. Das agrar-
industrielle Nutzenvokabular schligt auf die sprachliche Verfasstheit
und gefiihlsmifige Befindlichkeit der Menschen zuriick. Deutlich wird
dies zum Beispiel im Zusammenhang der Organtransplantation und
»menschlichen Ersatzteil-Industrie«.

Zweitens, die angesprochenen Beschreibungen der leiblichen Ord-
nung der Tiere enthalten nicht die These, dass es grundsitzlich falsch
sei, Tiere zu toten oder zu nutzen. Fiir diese Position miissten weitere
Argumente angefiihrt werden. Mir ging es vor allem um die Frage,
inwiefern die Beschreibung der leiblichen Ordnung des Geworfenseins
auf eine bestimmte Praxis hindeutet. Entsprechend vertrete ich die
These, dass die Parameter, mit denen die leibliche Ordnung der Geburt

% Schneider, Ingrid: Féten. Der neue medizinische Rohstoff, Frankfurt a. M./New York
1998, 20.

94  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

als Geworfenheit bestimmt wird, ethische Fragestellungen von vorn-
herein ausklammern. Die Frage, die gestellt werden muss, lautet: Diir-
fen Lebewesen gezeugt und auf die Welt geworfen werden, um sie zu
quilen oder zu titen? Die Beschreibungsmodi der jeweiligen Normati-
vitat der leiblichen Ordnung geben unterschiedliche Antworten fiir die
Praxis — und das gilt fiir Menschen und fiir Tiere.

Normativitat des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

95


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als
leibliche Quelle von Normativitat

Pascal Delhom

Aus der Perspektive des Erleidens sind Verletzungen etwas, was nicht
sein soll.

Dies ist nicht so, weil jemand verboten hitte, Verletzungen zu
erleiden, oder weil ein Gesetz dies untersagen wiirde: Das Erleiden
entzieht sich namlich der spezifischen Normativitat eines Gebotes oder
eines Verbotes, eines Gesetzes oder eines Befehls. Denn diese Formen
der Normativitdt betreffen das Handeln und nicht das Erleiden. Sie
schreiben vor, dass etwas getan oder unterlassen werden soll. Sie kon-
nen nicht vorschreiben, dass etwas nicht erlitten wird.

Und doch besitzt das Erleiden eine eigene Art der Normativitit,
die nicht von Normen abhingt. Das, was wir oder andere erleiden, er-
fahren wir nicht mit der Neutralitdt eines unbeteiligten Beobachters,
sondern mit der wertenden Empfindsamkeit eines Beteiligten.

Dies hingt erstens damit zusammen, dass wir das Erlittene, wie
auch jedes Erlebnis, als schén und wiinschenswert oder als unange-
nehm und abstoflend empfinden kénnen. Unabhingig von Werturtei-
len und von bewussten Entscheidungen fiihrt diese Empfindung zu
einer gewissen Selektivitdt unseres Erlebens. Wir richten uns nach ihr
in der Bestimmung dessen, was wir erleben und was wir vermeiden
wollen. Wir streben nach bestimmten Erlebnissen und meiden andere.
Dies ist eine normative Prigung der Erfahrung, die der Kantschen
Pflichtethik entgegengesetzt ist, die jedoch den Grund jeder utilitaris-
tischen Ethik bildet. Sie rithrt nicht von einer reinen Vernunft her,
sondern wohnt jeder Erfahrung inne, insofern diese konstitutiv die Er-
fahrung eines Lebewesens ist, das die Welt nicht von auflen betrachtet
und entsprechend neutral sein kénnte, sondern selbst in der Welt lebt
und in ihr eingebunden ist.

Die negative Normativitdt der Verletzung geht allerdings noch
tiber diese normative Fiarbung jeder Erfahrung hinaus. Denn wir erfah-
ren nicht nur eine Verletzung, wir erleiden sie. Wir sind nicht das Sub-

96  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

jekt einer Verletzung im selben Sinn, in dem wir das Subjekt unserer
Erfahrungen sind: Wir sind ihr ausgesetzt und unterworfen (sub-jecti),
wir werden von ihr getroffen und affiziert,! noch bevor wir sie als Ob-
jekt unserer Erfahrung konstituieren kénnen. Eine Verletzung hiangt
nicht von unserem Willen und von der Selektivitit unserer Wahrneh-
mung ab, sondern wir sind in unserer Empfindung ihrer »blinden Roh-
heit« unterworfen.

Es stimmt zwar, dass wir uns als Subjekte unseres Wahrnehmens
und unseres Handelns von der rohen Welt der Dinge zuriickgezogen
haben. Wir konstituieren aus der Distanz eine Welt von Gegenstinden
und von Erfahrungen, die wir mit anderen teilen konnen. In dieser
subjektiven und intersubjektiven Welt werden wir selten an die Roh-
heit der elementaren Krifte der natiirlichen Welt erinnert.2 Doch als
korperliche Lebewesen gehéren wir doch zu dieser Welt der Dinge und
sind fortwihrend ihren Kriften ausgesetzt. Wir werden daran erinnert,
wenn wir von ihnen derart getroffen sind, dass wir sie weder ignorieren
noch in die Ordnung unserer subjektiven und intersubjektiven Welt
integrieren konnen. Ein solches Geschehen ist die Verletzung. Sie wird
nicht nur als etwas erfahren, das wir lieber vermeiden wiirden, sondern
sie stort die intentional konstituierte Ordnung unserer Subjektivitdt
und unserer Beziehung zur Welt. Sie stort unsere Stellung als Subjekte
von Erfahrungen und Handlungen. Sie beeintrichtigt unsere Empfind-
samkeit und unsere Beweglichkeit. Deswegen soll sie nicht sein. Die
negative Normativitit des Erleidens einer Verletzung driickt nicht eine
Priferenz aus, sondern eine Absage an diese Stérungen.

Wie soll aber diese Normativitit, wie soll dieses »sollen« verstan-
den werden? Woher riihrt die normative Absage, die ein Lebewesen an
das Erleiden einer Verletzung erteilt?

! Vgl. Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M. 2002, 58 f.

2 In seiner Analyse des Romans von Michel Tournier, Freitag oder im Schoft des Pazifik
(aus dem Franzésischen von Herta Osten, Frankfurt/M. 1982), beschreibt Gilles Deleuze
die Brutalitit der Dinge, wenn sie, wie dies fiir Robinson auf seiner Insel der Fall ist,
nicht in der durch den Blick des anderen erméglichten Struktur der Welt eingebunden
sind: Deleuze, Gilles: »Michel Tournier und die Welt ohne anderen, in: Logik des Sinns,
aus dem Franzosischen von Bernhard Dieckmann, Frankfurt/M. 1993, 368f. In der Ver-
letzung sind wir einer dhnlichen, erlittenen Brutalitit ausgesetzt.

Normativitit des Korpers A=

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

97


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom
Die Verletzung

In seiner Abhandlung iiber den Schmerz schreibt Christian Griiny, dass
dieser in unserer Erfahrung einen negativen Index hat. »Der Schmerz
ist falsch, er soll nicht sein.«* Der Schmerz stellt eine Absage des Lei-
denden an das dar, was dieser erleidet. Er ist nicht nur ein unangeneh-
mes Gefiihl, sondern er »kann als Zeichen des Widerstandes verstan-
den werden, den der Korper leistet, indem er zumindest gegen das
Zugettigte protestiert.«*

Der Schmerz wird hier nicht als bloes Phinomen verstanden,
sondern als Zeichen eines Widerstands des Koérpers. Der Kérper, der
eine Verletzung erleidet, wehrt sich gegen das Erlittene und wir erfah-
ren im Schmerz zugleich das Erlittene und diesen Widerstand. Der
Schmerz, konnte man sagen, ist die Erfahrung des Erlittenen in unse-
rem Widerstand. Doch der Schmerz ist nur ein mégliches Zeichen un-
ter anderen. Er ist das Zeichen eines Widerstandes, bei dem sich unser
Korper in sich selbst zuriickzieht. Der Widerstand kann sich aber auch
in einer nach auflen gerichteten Wut manifestieren, die betiubend sein
kann, oder in der Angst als Form des Weltverlustes. Er kann sich auch
in Formen der Unterbrechung unseres intentionalen Bewusstseins
zeigen, in Storungen von Empfindungs-, Wahrnehmungs- und Be-
wegungsablidufen, wie wir sehen werden. Auch eine Verletzung, die
schmerzlos ist, die vielleicht sogar mit der Unmaéglichkeit verbunden
ist, Schmerzen zu empfinden, wird, wenn und sobald sie erfahren wird,
als etwas erfahren, was nicht sein soll. Nicht also — oder zumindest
nicht nur — auf Grund des Schmerzes, eines Gefiihls der Wut, der Ohn-
macht oder der Angst wird jede Verletzung mit einem negativen Index
erfahren, sondern grundsitzlicher deswegen, weil sie erlitten wird und
weil wir diesem Erleiden widerstehen.

Allerdings muss dieser Widerstand erfahren werden, sei es im
Schmerz oder in anderen Formen der Erfahrung, wenn er die Quelle
einer Normativitdt in der Welt sein soll. Es ist zwar maglich, dass wir
eine Verletzung unseres Kérpers nie erfahren. Die Zerstorung von
Nervenzentren zum Beispiel, etwa durch eine psychopharmazeutische
Behandlung, kann dazu fiihren, dass der Betroffene nie von seiner Ver-

3 Griiny, Christian: Zerstérte Erfahrung. Eine Phinomenologie des Schmerzes, Wiirz-
burg 2004, 33.
* AaO

98  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

letzung erfahrt, dass er sie und vieles mehr nicht mehr wahrnehmen
kann. Das heif3t nicht, dass er nicht verletzt wurde, aber wohl, dass der
Widerstand seines Kérpers nie seine Erfahrung als negativer Index pra-
gen wird und entsprechend auch nie fiir ihn zur Quelle einer Norma-
tivitat werden kann. Einerseits verweist also die Erfahrung einer Ver-
letzung auf diese Verletzung selbst und auf den Widerstand des
Kérpers als Quelle einer sie prigenden Normativitit, anderseits kann
diese Verletzung nur dadurch, dass sie erfahren wird, in die Welt der
empfindenden und sich bewegenden, wahrnehmenden und handelnden
Subjekte eintreten und in ihr als Quelle von Normativitat fungieren.
Die Normativitat des Kérpers, die aus der Verletzung herriihrt, ist
nicht nur eine Normativitit der erlittenen, sondern immer auch der
erfahrenen Verletzung.

Das Verstiandnis dieser Normativitdt hingt im Wesentlichen vom
Verstandnis der erlittenen Verletzung und des Widerstandes des Kor-
pers ab, in denen sie ihre Quelle findet. Was allerdings Verletzungen
sind und wie sie erlitten werden, ist noch weitgehend ungekldrt, so-
wohl in unserem Alltagsverstindnis wie auch in der Philosophie.

Diese Unklarheit rithrt erstens von der haufigen Gleichsetzung von
Verletzung und Schmerz her, die zwar den Vorteil hat, dass sie sich auf
eine —mehr oder weniger — bekannte Erfahrung bezieht und so von allen
nachvollziehbar ist, die jedoch den Nachteil hat, dass sie uns davon ab-
hélt zu fragen, was die Verletzung selbst ist und warum sie auch dann
mit einer negativen Normativitat belegt wird, wenn sie schmerzlos ist.

Die Unklarheit iiber die Verletzung hat im deutschen Sprachraum
einen zweiten Grund: Das Wort »Verletzung« bedeutet einerseits die
Missachtung einer Norm oder eines Gesetzes und wird auf Englisch
oder auf Franzdsisch mit dem Wort »violation« wiedergegeben. Es be-
deutet aber auch die Verletzung eines Lebewesens und entspricht dann
dem englischen »injury« oder dem franzésischen »blessure«. Die Ver-
letzung im ersten Sinn wird durch die Normativitit eines Gesetzes
oder einer Norm ermaéglicht, die gelten muss, um missachtet werden
zu kénnen. Die Verletzung eines Lebewesens wird dagegen unabhin-
gig von bestehenden Normen erlitten. Sie kann also nicht durch sie
definiert werden, sondern muss als eine eigentiimliche Erfahrung be-
schrieben werden. Nur sie kann als eine besondere Quelle von Norma-
tivitdt gelten, insofern sie nicht von auflen als etwas bestimmt wird,
was verboten ist, sondern inhirent als etwas erfahren wird, was nicht
sein soll.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@

99


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

Ein dritter Grund der Unklarheit iiber das, was Verletzungen sind,
liegt in der Maglichkeit einer naturalistischen Beschreibung: Wenn die
Verletzung nicht mit dem Schmerz identifiziert wird, der nur unmit-
telbar und »von innen« gespiirt wird, dann wird sie meistens als dessen
Ursache verstanden, das heifit als ein weltliches Phanomen, das von
auflen betrachtet werden kann. Doch die Verletzung ist als solche nicht
nur ein weltliches Phdanomen. Denn es ist fiir sie konstitutiv, dass sie
erlitten wird. Sie ist also keine besondere Form der Beschadigung eines
Gegenstandes, die sich dadurch von anderen Formen unterscheidet,
dass sie etwas anderes, namlich ein Lebewesen, oder dasselbe auf ande-
re Weise beschadigt: nicht etwa wie eine Krankheit, sondern wie eine
Verletzung. Sie unterscheidet sich auch nicht nur dadurch von der Be-
schiadigung von Sachen, dass der verletzte »Gegenstand« bestimmte
Eigenschaften besitzt, die die Rede von einer Verletzung erlauben, etwa
die Empfindsamkeit und die eigenstindige Beweglichkeit. Denn es
stimmt zwar, dass nur Lebewesen verletzt werden konnen und dass
diese dadurch definiert werden konnen, dass sie empfinden und sich
selbst bewegen konnen. Doch gerade diese Eigenschaften machen aus,
dass das verletzbare Lebewesen nie nur ein Gegenstand der Betrach-
tung, sondern immer auch das Subjekt seiner eigenen Empfindsamkeit
und Beweglichkeit ist. Entsprechend ist es auch das Subjekt seines Er-
leidens. Seine Verletzung setzt seine Subjektivitit voraus und kann
nicht unabhéngig von ihr, als Objekt, verstanden werden. Wenn also
im Folgenden von Verletzungen die Rede ist, dann im Sinne einer be-
stimmten Art des Erleidens durch ein leibliches Subjekt, wobei sowohl
die Leiblichkeit des Subjekts wie auch die Verletzung als eine spezi-
fische Art des Erleidens noch niaher bestimmt werden miissen.

Diese nihere Bestimmung geht von der Tatsache aus, dass ein
Subjekt nur insofern Subjekt des Erleidens sein kann, als es mitten in
der Welt steht, zur Welt gehort und nicht nur die Gegenstande der
Welt aus der Distanz betrachtet und intentional als Objekte seiner
Wahrnehmung konstituiert. Es kann nur insofern von der Materialitat
der Welt affiziert werden, als es selber eine materielle Dimension in-
nehat.> Das Subjekt einer physischen Verletzung ist also notwendig

5 Auf dhnliche Weise kann man sagen, dass die Subjektivitit nur deswegen sprachlich
verletzt werden kann, weil sie in der Sprache steht oder, wie Judith Butler schreibt,
sprachlich konstituiert wird. (Vgl. Butler, Judith: Hass spricht. Zur Politik des Performa-
tiven, aus dem Englischen von Katharina Menke und Markus Krist, Berlin 1988, 44; vgl.

100  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

korperlich. Umgekehrt kann aber auch der Korper nur deswegen ver-
letzlich sein, weil er Subjekt von Empfindungen und Bewegungen ist
und weil er als Subjektivitit von der materiellen Welt affiziert wird.
Der Kérper als res extensa kénnte nur beschadigt werden. Nur ein Leib
also, als korperliche Subjektivitat oder als subjektiver Kérper, ist ver-
letzlich.

Hierbei miissen zwei Aspekte des Leibes hervorgehoben werden,
die fiir seine Verletzlichkeit relevant sind: Der Leib ist erstens der Kor-
per eines Lebewesen: Er ist insofern das korperliche Subjekt von Emp-
findungen und Bewegungen, als er lebendig ist. Zweitens ist der Leib
fiir die leibliche Subjektivitit immer der eigene Korper, im Unterschied
zu allen anderen Kérpern in der Welt.

Der lebendige Leib

Der Leib ist ein lebendiger Kérper. Als solcher kann er empfinden und
sich bewegen. Und er ist der einheitliche und vereinende Pol all seiner
Bewegungen und Empfindungen: Indem er sich bewegt, vereint er in
sich alle Bewegungen, die von ihm ausgehen. Indem er empfindet, ver-
eint er alle Empfindungen, die ihn affizieren. In diesem Sinne kann
man sagen, dass er ein Subjekt ist.

In einem dhnlichen Sinn ist der Leib das Subjekt seiner Verletzun-
gen: So wie die Bewegung eines einzelnen Gliedes eigentlich eine Be-
wegung des ganzen Lebewesens, seines ganzen Leibes ist, und so wie
eine Empfindung in einem Kérperteil vom ganzen Lebewesen in sei-
nem Leib empfunden wird, so wird nie nur ein Glied oder ein Kérper-
teil verletzt, sondern das Lebewesen selbst am besagten Glied oder Kér-
perteil.

Nicht »meine Fiile sind kalt«, sondern »mir ist kalt an den Fii-
Ben«, ist die richtige Beschreibung einer Empfindung; nicht »mein
Arm bewegt sich« und auch nicht »ich bewege meinen Arm« (wie
wenn er fiir mich ein Gegenstand wire), sondern »ich bewege mich in
oder an meinem Arme« wire die richtige Beschreibung einer Bewe-

auch Pascal Delhom: »Die geraubte Stimmes, in: Herrmann, S. K./Kriamer, 5./Kuch, H.
(Hg.): Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung, Bielefeld 2007,
229-247.) Im Folgenden konzentriere ich mich aber auf die leibliche Dimension der
Subjektivitit, die fiir die Frage nach der Normativitit des Korpers allein relevant ist.

Normativitit des Kérpers A 101

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

gung, auch wenn die Alltagssprache dies nicht so ausdriickt. Und ent-
sprechend ist auch nicht »mein Finger ist verletzt«, sondern »ich bin
am Finger verletzt« die richtige Beschreibung einer erlittenen Verlet-
zung.

Das, was wir mit diesem »Ich« ausdriicken, ist nichts Anderes als
die subjektive Einheit eines Leibes, der empfindet, sich bewegt oder
verletzt wird. Wenn wir fiihlen, konzentriert sich der ganze Leib auf
dieses Gefiihl und gestaltet sich um es herum. Wenn wir uns bewegen
und zum Beispiel etwas mit unserer Hand greifen wollen, bewegt sich
der ganze Korper zu diesem Etwas hin, verindert sein Gleichgewicht,
streckt sich hin, geht in der Handbewegung auf.

Auch wenn ich hier hauptsichlich iiber den menschlichen Leib
schreibe, gilt dies fiir die Tiere genauso wie fiir die Menschen. Wir
leben als Leib in der unmittelbaren Einheit unserer Empfindungen
und Bewegungen. Diese Unmittelbarkeit bedeutet, dass das Lebewesen
nicht nachtréglich als Einheit seiner Empfindungen und Bewegungen
konstituiert wird, sondern zugleich und ohne Distanz in jedem Teil des
Leibes lebt, empfindet und sich bewegt. Wenn jemand sich kratzen will,
braucht er nicht die Stelle zu suchen, die juckt, und er braucht nicht
seine Hand zu suchen und wie von auflen zu fiithren, um die richtige
Stelle zu erreichen. Er ist bei sich sowohl in der juckenden Stelle wie
auch in der kratzenden Hand. Deswegen finden sie sich, ohne sich su-
chen zu miissen.®

Der lebendige Leib hat ein nicht-intentionales, prireflexives Be-
wusstsein seiner selbst, wie Jean-Paul Sartre sagen wiirde,” in dem er
sich selbst unmittelbar gegeben ist. So weif3 jedes Lebewesen, wo sich
die Teile und die Glieder seines Korpers befinden, auch wenn es sie

¢ Henri Bergson bemerkt zwar, »dass die Lokalisation einer Empfindung an einer Stelle
des Korpers tatsichlich einer besonderen Erziehung bedarf. Es dauert eine Weile, bis ein
Kind dazu kommt, genau die Stelle der Haut zu finden, wo es einen Stich empfangen
hat.« (Bergson, Henri: Materie und Gedichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung
zwischen Kérper und Geist, aus dem Franzosischen von Julius Frankenberger, Hamburg
1991, 46.) Aber gerade diese Erziehung setzt voraus, so Bergson, dass jede Empfindung
eine Art »Lokalfarbe« hat, die es erméglicht, dass sie mit einer bestimmten Bewegung
oder Wahrnehmung assoziiert wird. Und diese Lokalfarbe kann wiederum nicht selber
durch Erziehung erworben werden. Sie ist die Art, wie der Leib sich selbst in seinen
Teilen gegeben ist.

7 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen
Ontologie, aus dem Franzésischen von Traugott Kénig und Hans Schéneberg, Reinbek
1993, 21f.

102  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

nicht sieht oder beriihrt. Allerdings ist dieses Selbstbewusstsein nicht
unabhingig von Empfindungen und Bewegungen gegeben. Wenn wir
uns eine Zeit lang nicht bewegen und keine neue Empfindung haben,
zum Beispiel wenn unser Bein eingeschlafen ist, wissen wir nicht »von
innen aus«, wo es ist. Eine minimale Empfindung reicht allerdings aus,
um uns dessen wieder bewusst zu werden.

Diese Verkniipfung zwischen leiblichem Selbstbewusstsein, Be-
wegung und Empfindung bedeutet, dass der Leib nicht isoliert, sondern
immer zugleich ein Bewusstsein seiner unmittelbaren Umgebung ist.?
Der Leib verhalt sich nicht zu ihr wie zu einem getrennten Gegenstand,
sondern sie bilden zusammen ein System, in dem der Leib empfinden
und sich bewegen kann. Hierbei prigt der Leib durch seine Verfasstheit
die Struktur seiner Umgebung, wie auch umgekehrt die Umgebung die
mannigfaltigen Gegebenheiten des leiblichen Bewusstseins bedingt.
Die Umwelt eines leiblichen Subjektes ist leiblich strukturiert und sie
bildet wiederum den subjektiven Raum, in dem der Leib empfindet und
sich bewegt.

Ein grundlegendes Element dieses Systems ist seine Orientierung.
Sie hiangt nicht von der natiirlichen Beschaffenheit dessen ab, was uns
umgibt, sondern sie geht vom Leib aus, der von Natur aus gerichtet ist.
Er offnet sich und bewegt sich nicht auf gleiche Weise in alle Richtun-
gen, sondern privilegiert diejenige, in die unsere Augen sich 6ffnen
und in die unsere Nase uns fiihrt, in die auch unsere Hinde und unsere
Fiile sich natiirlich hinbewegen. Unser Mund, der zur Einverleibung
von Essbarem und Trinkbarem aus der Welt und zur Kommunikation
mit anderen Menschen dient, befindet sich auch auf der Seite unseres
Leibes, mit der wir uns der Welt zuwenden. Und dies gilt auch fiir
unsere sexuellen Organe.

Diese von unserem Leib privilegierte Richtung hat nicht nur eine
raumliche, sondern auch eine zeitliche Bedeutung: Das, was fiir uns

® Die Unmittelbarkeit dieser Umgebung bedeutet hier keine Nihe innerhalb eines
messbaren Raumes, sondern die Distanzlosigkeit zwischen dem empfindenden Leib
und dem, was er empfindet, zwischen seinen Bewegungen und dem Umfeld, in dem er
sich bewegt. Die unmittelbare Umgebung unserer Augen oder unserer Ohren ist im
objektiven Raum wesentlich weiter als diejenige unseres Geruchsinns und vor allem
unseres Tastsinns, wobei dieses Verhiltnis bei verschiedenen Tieren sehr unterschied-
lich ist. Doch fiir die Empfindung ist diese Umgebung immer und auf gleiche Weise
distanzlos. Wir sind leiblich beim Gesehenen wie wir beim Beriihrten sind.

MNormativitit des Kérpers A= 103

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

vorne ist, was vor uns steht, ist sowohl das, dem wir leiblich zugewandt
sind, wie auch das, wozu wir uns in der unmittelbaren Zukunft hinbe-
wegen oder wovon wir uns abwenden kénnen. Diese zeitliche Offen-
heit des Leibes ergibt sich dadurch, dass die unterschiedlichen Felder
unserer Empfindung sich nur zum Teil decken, dass aber sie dennoch
durch die Einheit unserer leiblichen Subjektivitdt miteinander verbun-
den sind. Dadurch ist die unmittelbare Umwelt, die uns durch einen
Sinn gegeben wird, zugleich und auch unmittelbar eine offene Mog-
lichkeit der Empfindung fiir die anderen Sinne und der Bewegung fiir
unseren ganzen Leib. Zum Beispiel ist die Umwelt, die uns durch un-
sere Augen, unsere Nase oder unsere Ohren gegeben ist, fiir unsere
Hinde und FiilSe eine offene Moglichkeit des Greifens und des Gehens,
fiir unsere Haut eine offene Moglichkeit der Empfindung von Hirte
oder Wirme. Und umgekehrt kann die Umwelt des Greifens eine offe-
ne Maglichkeit des Sehens oder des Verzehrens sein, wenn wir das, was
wir mit unserer Hand erreicht haben, vor unsere Augen oder zu unse-
rem Mund fiihren. In diesem Sinne ist das, was vor uns steht, auch das,
was uns bevorsteht. Diese unmittelbare Zukunft, die uns durch die
Unterschiede zwischen den Feldern unserer Empfindung gegeben ist,
kann auch wiederum rdumlich als die Tiefe unserer Umwelt aufgefasst
werden.

Die Einzige Offnung, die sich eindeutig auf der anderen Seite un-
seres Leibes befindet, dient der Ausscheidung dessen, was wir nicht
assimilieren kénnen und was wir entsprechend »hinter uns« lassen.
Diese Offnung trigt somit auch zum Gerichtetsein unseres Leibes bei.

Eine Ausnahme bildet allerdings unser Horsinn, der nicht so ge-
richtet ist wie die iibrigen Sinne und wie die Organe unserer Bewegun-
gen. Er gibt uns dadurch Zugang zu einem Raum neben und hinter uns,
der fiir uns sonst kaum erreichbar oder nur sehr eng wire. Er wirkt aber
der Orientierung unseres Leibes und unserer Umwelt nicht entgegen,
sondern verleiht uns ein Gleichgewicht, das wir sonst nicht hatten.

Wir miissen uns also unsere Umwelt als das Zusammenspiel all
unserer Empfindungsfelder und Bewegungsméglichkeiten vorstellen.
Sie ist diinn hinter uns, sehr dicht im gemeinsamen Feld unserer Sicht,
unseres Gehor-, Geruchs- und Tastsinns, sehr weitlaufig als Sichtfeld,
eher seitlich gerichtet durch unseren Horsinn. Sie macht sich tiberwie-
gend vor uns breit, wobei die einzelnen Sinnesempfindungen und ihre
Zusammensetzung sich dndern, wenn auch nur ein Sinn nicht beteiligt
wird. Dariiber hinaus ist die leibliche Orientierung unserer Umwelt

104  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

nicht starr. Sie hingt von den Bewegungen unseres Leibes im Ganzen
und in seinen Teilen ab. Drehen wir den Kopf in eine Richtung, ver-
lagern sich unser visuelles und unser Geruchsfeld in dieselbe Richtung,
ohne dass sich dadurch notwendig unser Tastfeld bewegt. Lehnen wir
uns gegen eine Wand an, so wird uns unser hinteres Tastfeld mit er-
héhter Intensitit und Differenzierung bewusst, ohne dass sich dadurch
die anderen Empfindungsfelder wesentlich verlagern. Schlieen wir die
Augen, so dndert sich nicht notwendig die Richtung der anderen Emp-
findungsfelder, wohl aber ihre Intensitdt und zugleich verringert sich
die Reichweite unserer ganzen Umwelt. Auf dhnliche Weise verandert
jede Bewegung unseres Leibes mehr oder weniger die Richtung unse-
rer einzelnen Empfindungsfelder, ihr Verhiltnis zueinander, ihre In-
tensitdt und entsprechend die Disposition unserer ganzen Umwelt.

Dieses System, das unsere Bewegungen und Empfindungen mit
unserer unmittelbaren Umwelt verbindet, ist also in stindiger Bewe-
gung und Umbildung. Es ist ein lebendiges System, dank dem wir un-
sere Umwelt mit Leben fiillen, leiblich orientieren und besetzen. Der
lebendige Leib bildet den subjektiven Pol dieses Systems. Dies unter-
scheidet ihn wesentlich vom Korper als res extensa. Es tragt dazu bei,
dass der Leib nicht nur wie ein Ding beschidigt, sondern im eigent-
lichen Sinne verletzt werden kann.

Das heift erstens, dass eine Verletzung uns nicht nur in unserem
Korper, sondern immer auch in unserem Leib und in unserem leib-
lichen Verhiltnis zur Welt trifft, im lebendigen Zusammenhang unse-
rer Empfindungs- und Bewegungsfelder. Wir erleiden nicht nur einen
Knochenbruch am Bein, sondern eine Unfihigkeit zu gehen und eine
duflerste Empfindlichkeit an der getroffenen Stelle unseres Leibes. Wir
erleiden nicht nur einen Schnitt an der Hand, sondern eine Behin-
derung des Anfassens und des Greifens; nicht nur die Zerstorung eines
Nervenzentrums, sondern auch, vielleicht, die Lihmung (eines Teiles)
unseres Leibes und die Unempfindlichkeit desselben. Fiir einen Rechts-
handler, der an der rechten Hand verletzt ist, sind viele Objekte schwe-
rer, das Schreiben fast unméglich und die Erreichbarkeit vieler Gegen-
stinde verringert. Fiir jemanden, der am Bein verletzt ist, sind die
Distanzen, die er zu Fu8 zuriicklegen muss, linger. Es handelt sich
hierbei nicht um ein subjektives Gefiihl gegeniiber einer unverinder-
ten Welt, sondern um die tatsichlich verinderte Erreichbarkeit der
Umwelt und entsprechend um die gestorte Ordnung und Orientierung
unseres leiblichen Umfeldes. Eine Verletzung verandert nicht nur

Normativitit des Korpers A 105

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

unseren Leib, sondern immer auch die Weise, wie uns die Welt gegeben
ist, wie wir sie erreichen konnen und wie wir ihr ausgesetzt sind.

Diese weltliche Dimension spielt eine entscheidende Rolle in der
Bestimmung des Widerstandes unseres Leibes gegen seine Verletzung.
Denn das, was eine Verletzung beeintrichtigt, ist kein isolierter Kérper,
sondern das Verhaltnis zwischen einem Leib und seiner Umwelt. Eine
Verletzung, die nicht heilt, zwingt uns dazu, dieses Verhiltnis neu ein-
zurichten. Und es gibt kaum eine Verletzung, die vollstindig heilt.

Doch eine Verletzung ist nur unzulidnglich beschrieben, wenn wir
uns ausschlieflich auf die Beeintrichtigung von Empfindungen und
Bewegungen in der Welt und auf die Storung einer lebendigen Ord-
nung konzentrieren. Denn sie ist auch meistens ein wahrnehmbares
Phinomen. Sie ist als solches ein Objekt in der Welt und nicht nur eine
Beeintrachtigung des subjektiven Pols derselben. Sie ist eine Beschadi-
gung unseres Korpers und wir nehmen sie als solche wahr.

Wie kann aber das subjektive Erleiden einer Verletzung mit ihrer
objektiven Wahrnehmung derart verbunden sein, dass wir sie als die-
selbe Verletzung auffassen? Diese Frage stellt sich einerseits fiir den
Erleidenden selbst, der eine Verletzung am eigenen Kérper sieht, wie
er auch andere Gegenstinde sehen kénnte, und dennoch weif8: »Ich bin
verletzt«, noch bevor er etwa Schmerzen empfindet und bevor er seine
Verletzung als eine Einschrankung seines Zugangs zur Welt erlebt.
Wie bezieht er diese Verletzung auf sich selbst?

Dieselbe Frage stellt sich andererseits fiir die AuBerstehenden, die
eine Verletzung sehen, sie nur als ein weltliches Phanomen wahrneh-
men konnen und sie trotzdem als Verletzung auffassen, das heifit als
etwas, das von jemandem erlitten wird. Wie ist dies moglich?

Der eigene Leib (der Eigenleib)

Dass wir unseren wahrnehmbaren Kérper mit unserem Leib als sub-
P
jektivem Pol von Empfindungen und Bewegungen identifizieren, ist
das Ergebnis eines doppelten Prozesses, in dem wir einerseits unseren
8 pp
Leib und unsere Umwelt vergegenstiandlichen und zum Kérper bzw. zu
gegenstindlicher Welt werden lassen, in dem wir andererseits und zu-
gleich unseren Kérper uns aneignen und von allen anderen Kérpern in
der Welt abgrenzen. Dieser doppelte Prozess setzt den Leib als lebendi-
gen Korper voraus, denn dieser ist sowohl der Ausgangspunkt seiner

106  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

Vergegenstindlichung wie auch der subjektive Pol der Aneignung des
Korpers und seiner Abgrenzung von der Welt. Nur ein leibliches Lebe-
wesen kann sich einen Korper aneignen. Dieser doppelte Prozess be-
steht aber darin, die Unmittelbarkeit des Verhaltnisses des Leibes zu
sich selbst und zu seiner Umwelt zu verlassen und dadurch ein neues
Verhaltnis aus der Distanz zu erméglichen, wobei erst diese Distanz die
Identifikation zwischen dem Kérper und dem Leib erméglicht und er-
fordert.

Der Prozess der Vergegenstindlichung unseres Leibes und seiner
Umwelt beginnt, sobald wir auf der Welt sind. Auch wenn die Identifi-
zierung von Gegenstanden und besonders die Identifizierung unseres
Kérpers als Gegenstand nicht sofort méglich ist, fangen wir bereits mit
der Geburt an, nicht nur unsere Umwelt als das zu erleben, was uns
affiziert und worin wir uns zunehmend bewegen kénnen, sondern auch
zu lernen, Gegenstinde in ihrer Bestindigkeit wahrzunehmen und
wieder zu erkennen. Spiter lernen wir auch, die Welt als die Gesamt-
heit dieser Gegenstande und als den Hintergrund jedes einzelnen zu
erfahren. Dies tun wir, weil wir nicht nur als Lebewesen wie alle Tiere
geworfen wurden, sondern als menschliche Kinder in eine von Men-
schen konstruierte und konstituierte Welt hineingeboren wurden.®
Wir wurden in dieser Welt von Menschen empfangen,'® die sie uns
als unsere Welt vermitteln und uns in sie hineinfithren. Sie zeigen
uns Gegenstande und benennen sie, so dass wir sie zu erkennen lernen.
Sie erscheinen uns selber als wiederkehrende Individuen, die uns anse-
hen und ansprechen, die wir zu identifizieren lernen und deren Namen
wir uns auch merken kénnen. Sie sprechen uns als dieselben an und
geben auch uns einen Namen, an dem wir uns selber erkennen.

Die Welt, in die wir so hineinwachsen, besteht fiir uns aus in-
tentional erreichbaren Gegenstinden, die nicht nur fiir uns, sondern
auch fiir die anderen Menschen da sind, mit denen wir iiber sie spre-
chen konnen. Sie besteht aus Gegenstiinden, die auch da bleiben, wenn
sie unsere Sinne nicht unmittelbar affizieren und wenn sie nicht fiir
uns in einem unmittelbaren praktischen Kontext stehen. Das heifst,

9 Vgl. Schiies, Christina: Philosophie des Geborenseins, Freiburg/Miinchen 2008, be-
sonders Teil I, Kap. IV, Abschnitt 5.2: »Geburt als Bedingung von Intentionalitit —
Der Grund-Satz«, 289-301, sowie in diesem Band: »Menschenkinder werden geboren,
Dackelwelpen geworfen — Die Normativitit der leiblichen Ordnunge«, 73-95.

10 Vgl. Levinas, Emmanuel: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt,
aus dem Franzgsischen von Wolfgang N. Krewani, Freiburg/Miinchen 1987, 217 ff.

Normativitit des Kérpers A 107

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

dass unser Bezug zu diesen Gegenstinden auch Bewegungen ermog-
licht, die frei von jeder praktischen Bedeutung sind. Wir konnen etwas
zeigen, ohne es greifen zu wollen. Wir kénnen auch, unabhingig von
ihrem praktischen Kontext, eine Bewegung nachahmen oder sie iiben.

In dieser Welt von Gegenstinden! ist nun unser Leib fiir uns
nicht nur der subjektive Pol von Empfindungen und Bewegungen, son-
dern auch ein Kérper unter anderen Korpern, den wir wahrnehmen
konnen, wenn auch mit gewissen Einschrainkungen. Wir konnen be-
stimmte Stellen und Glieder unseres Korpers situieren, zeigen und be-
nennen. Wir kénnen auch diesem Korper und seinen Teilen objektive
Eigenschaften zuschreiben.

Die Korperwerdung unseres Leibes erfolgt nicht nur dadurch, dass
wir in der Welt einen Kérper als unseren wahrnehmen, sondern auch
indirekt durch unsere Wahrnehmung anderer Gegenstinde. Denn alle
Gegenstinde, die wir wahrnehmen, verweisen auf die Stellung unseres
Korpers als den Ort, von dem aus sie wahrgenommen und erreicht
werden. Dieser Ort ist nun keine leere Stelle im Raum oder der kérper-
lose Nullpunkt unserer Wahrnehmung. Er ist notwendig leiblich, denn
er konnte sonst keinen Gegenstand intentional erreichen. Maurice
Merleau-Ponty spricht von einer Zwischenleiblichkeit, die das Sicht-
bare und Beriihrbare mit dem Sehenden und Beriihrenden verbindet
und die ausmacht, dass das Sehende im Gesehenen indirekt sichtbar,
das Beriihrende im Beriihrten selbst berithrbar wird.

Die indirekte Selbstwahrnehmung des Wahrnehmenden in den
Gegenstanden seiner Wahrnehmung griindet auf dieser gemeinsamen
Leiblichkeit, ohne die sie unméglich wire. Sie entsteht aber durch die
Trennung zwischen dem, was vor uns steht, und uns selbst. In dieser
Trennung bleiben wir zwar leiblich verbunden mit unserem Gegen-
stand, aber wir setzten uns ihm auch entgegen, insofern er uns ent-
gegensteht. Und im Gegensatz zu den Feldern unserer Empfindung
und unserer leiblichen Bewegung nehmen wir diese Gegenstinde nicht
mit uns, wenn wir uns bewegen. Sie bleiben an ihrer Stelle stehen, so

" Auch wenn wir die Beziehung zu Personen in der Welt nicht auf einen Bezug zu
Gegenstinden reduzieren kénnen, gehéren doch fiir uns die anderen Menschen zur
Welt der Gegenstiinde, insofern sie wahrgenommen und wieder erkannt werden kén-
nen, insofern also das Wort der Beziehung, wie Martin Buber schreibt, sie fiir uns in die
Welt der Gegenstinde einbindet. Vgl. Buber, Martin: »Ich und Dus, in: Das dialogische
Prinzip, Heidelberg 1984, 37, 41f.

108  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

dass wir uns der Diskrepanz zwischen ihrer Stellung und unserer Be-
wegung bewusst werden. Sie rutschen zum Beispiel in unserem Wahr-
nehmungsfeld nach links, wenn wir uns nach rechts wenden, oder sie
kommen uns entgegen, wenn wir uns zu ihnen hinbewegen. Dadurch
erfahren wir indirekt unsere Bewegungen als korperliche Bewegungen,
die in der gegenstidndlichen Welt situiert werden konnen. Wir erfahren
entsprechend unseren Leib als Korper.

Anders auch als unsere Empfindungsfelder, die das Ganze unserer
Empfindungen und unserer méglichen leiblichen Bewegungen aus-
machen, haben die Gegenstinde unserer Wahrnehmung immer eine
Seite, die wir nicht wahrnehmen und die dennoch notwendig zu ihnen
gehort. Wir nehmen jeweils nur eine Seite von ihnen wahr und die
andere wird uns nur vor dem Horizont der Welt mitgegeben. Diese
Einseitigkeit der Wahrnehmung verweist nicht nur auf das Gerichtet-
sein unseres Leibes als ihre Quelle, sondern sie ldsst uns auch indirekt
die Orientierung unseres Korpers erfahren: Als Leib sind wir den Ge-
genstinden zugewandt, als Kérper sind wir ihnen entgegengesetzt.

Auf diese Weise tragt die Orientierung der gegenstindlichen Welt
zur indirekten Konstitution unseres Korpers als privilegierten Gegen-
standes in der Welt bei.? So verweist die Verteilung der Gegenstinde
unserer Wahrnehmung neben-, hinter- oder iibereinander bzw. links
oder rechts von einer intentionalen Achse in unserem Wahrneh-
mungsfeld auf das Gerichtetsein und auf die aufrechte Haltung unseres
Leibes und wir erfahren dadurch indirekt die Eigenschaften unseres
Kérpers in seinem Verhaltnis zur Welt. Nach Merleau-Ponty wird die-
se Beriihrbarkeit des Berithrenden und Sichtbarkeit des Sehenden noch
eindeutiger vor dem Blick der anderen: »Sobald wir andere Sehende
sehen, haben wir nicht mehr nur den Blick ohne Pupille vor uns, das
spiegelnde Glas der Dinge, diesen schwachen Abglanz, dies Phantom
unserer selbst, das sie hervorrufen, indem sie uns zwischen ihnen einen
Ort zuweisen, von wo aus wir sie sehen: fortan sind wir uns durch
fremde Augen voll sichtbar: diese Leerstelle, an der sich unsere Augen
und unser Riicken befinden, ist von nun an gefiillt, angefiillt mit eben-
falls Sichtbarem, aber mit einem solchen, iiber das wir nicht ver-

12 Zur Beschreibung des Verhiltnisses zwischen Leib und Raum vgl. u.a. Bollnow, Otto
Friedrich: Mensch und Raum, Stuttgart 1963, besonders Teil I, Kap. 3 (»Das natiirliche
Achsensystem«) und Kap. 4 (»Die Mitte des Raums«), auch wenn Bollnow die Unter-
scheidung zwischen Kérper und Leib anders setzt, als ich es hier tue.

MNormativitit des Kérpers A 109

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

fiigen«.”® Vor den anderen ist unser Leib zum Kérper geworden und er
ist als Korper sichtbar und beriihrbar.

Und doch ist es fiir uns in unserer alltdglichen Einstellung selbst-
verstindlich, dass dieser Korper kein beliebiger Gegenstand in der Welt,
sondern unser eigener Korper ist. Wir gehen sogar davon aus, dass wir
mit diesem Korper empfinden und uns bewegen. Wir unterscheiden
also nicht zwischen unserem wahrnehmbaren Kérper und unserem le-
bendigen Leib. Wir identifizieren den einen mit dem anderen. Wir set-
zen sie zwar nicht gleich wie zwei Gegenstinde, deren Identitit wir be-
haupten wiirden, denn unser Leib ist fiir uns nie ein Gegenstand,
sondern der Ausgangspunkt unseres intentionalen Zugangs zur Welt
der Gegenstiande. Wir setzten sie aber gleich, indem wir unserem Kor-
per eine von innen gelebte Empfindlichkeit und Beweglichkeit zuschrei-
ben, die im eigentlichen Sinne nur unserem Leib zukommen kann.

In der Welt lernen wir zwar, unseren Leib aus der Distanz als
Korper wahrzunehmen. Wir vergegenstindlichen ihn. Aber umge-
kehrt eignen wir uns diesen Kérper auch wieder an und »verleiblichen«
ihn. Wie konnen wir dies tun? Wie konnen wir uns diesen Gegenstand
derart aneignen, dass wir ihn als unseren Leib, als uns selbst erfassen?

Bereits René Descartes bemerkte, obwohl er von einer Trennung
zwischen Korper und Seele ausging, dass unser Kérper der einzige Ge-
genstand ist, der immer bei uns ist und von dem wir uns nicht trennen
konnen.' Unser Korper ist sogar derart bei uns, dass wir ihn nur be-
dingt und nie vollstandig aus der Distanz betrachten kénnen. Wir kén-
nen genauso wenig unsere Stirn wie unseren Riicken sehen, es sei denn
in einem Spiegel. Wir konnen Teile unseres Riickens auch kaum beriih-
ren, und dann nur mit den Fingerspitzen. Und viele Teile unseres Kor-
pers sind zum Beispiel fiir unseren Mund nicht erreichbar. Wir kénnen
weder unseren Kérper so wenden noch uns um ihn herum so bewegen,
dass wir ihn von allen Seiten wahrnehmen kénnen, obwohl er beweg-
lich und wir mobil sind. Diese Unméglichkeit liegt darin, dass wir uns
dazu wohl um uns selbst drehen miissten und nicht um einen Gegen-
stand, der uns fremd wire. Unser Leib und unser Kérper sind also nicht

13 Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare, aus dem Franzdsischen
von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels, Miinchen 1986, 188 (leicht veranderte
Ubersetzung).

1 Vel. Descartes, René: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie, aus dem
Lateinischen von Artur Buchenau, Hamburg 1994, 65.

110  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

zwei getrennte Gegenstinde, sondern die zwei Seiten eines lebendigen
Kérpers in der Welk.

In diesem Sinn beschreibt Maurice Merleau-Ponty, wie etwa die
Hand, mit der wir in der Welt Gegenstinde beriihren, zugleich fiir
unsere andere Hand und fiir unseren Blick ein méglicher Gegenstand
ist.’> Sie greift einerseits mit absoluter Treffsicherheit einen Stift auf
einem Tisch, weil sie mit unserem Blick eine leibliche Einheit bildet
und so bereits bei dem Stift ist, zu dem sie sich hinbewegt. Aber sie ist
auch ein Gegenstand fiir denselben Blick, der die Distanz zwischen
Hand und Stift sicht und messen konnte. Sie ist auch ein Gegenstand
fiir unsere andere Hand, die sie beriihren konnte. Umgekehrt ist die
gesehene und berithrte Hand nicht nur ein Objekt vor unseren Augen
und unter unserer anderen Hand, sondern ihre Bewegung ist leiblich
und sie wird als solche durch den ganzen Leib als Einheit vollzogen.
Unser Korper kann nie auf seine Gegenstiandlichkeit reduziert werden,
er ist zugleich unser Leib.

Und doch hebt diese mehrfache Angleichung von Korper und Leib
nicht die Diskrepanz zwischen den zwei Zugangsweisen, die sie fiir uns
bedeuten. Meistens merken wir diese Diskrepanz wegen der Ver-
schrankung zwischen Kérper und Leib nicht. Wir merken sie aber un-
ter anderem, wenn es eine desorientierende Verdnderung in der Weise
gibt, wie unser objektiver Kérper uns gegeben wird, etwa wenn wir uns
in einem Spiegel sehen und eine Stelle an unserem Kopf beriihren
wollen. Wir bewegen dann meistens unsere Hand in die falsche Rich-
tung, wenn sich unsere Bewegung nach unserem Spiegelbild richtet,
und in die richtige, wenn sie unserem leiblichen Gefiihl folgt. Eine
dhnliche Diskrepanz erfahren wir, wenn wir mit tiberkreuzten Armen
und umgedrehten Hinden unsere Finger verschranken und dann einen
Finger zu bewegen versuchen, den jemand uns zeigt, ohne ihn zu be-
rithren. Auch dann unterbricht sich die Assoziation zwischen unserem
(sich bewegenden) Leib und unserem (gesehenen) Korper. Wir bewe-
gen nicht selten den falschen Finger. Dies andert sich allerdings, sobald
jemand den zu bewegenden Finger beriihrt, denn dann wird die leib-
liche Verkniipfung zwischen Empfindung und Bewegung wieder her-
gestellt.

Dass wir also meistens im Alltag unseren Korper mit unserem
Leib identifizieren, kann weder bedeuten, dass wir in unserem Korper

15 Vgl. Merleau-Ponty 1986, 176.

Normativitit des Korpers A 111

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

empfinden und uns mit ihm bewegen, noch dass wir unseren Leib
wahrnehmen, sondern es riihrt erstens von daher, dass unser Kérper
unter allen Gegenstinden der Welt eine privilegierte Stellung hat,
von der wir uns nie trennen konnen und die derjenigen des Leibes
dhnelt: Er ist immer bei uns und er wird uns auch in unserer Wahr-
nehmung von Gegenstinden in der Welt als das gegeben, von wo aus
wir diese erreichen. Die [dentifizierung rithrt zweitens von daher, dass
unser Korper der einzige Gegenstand ist, in dem unser Leib fiir uns
indirekt sichtbar und beriihrbar ist. Auf die Quelle unserer Empfin-
dungen und Bewegungen, die fiir uns nie ein Gegenstand sein kann,
kénnen wir sonst unsere Aufmerksamkeit nur lenken, wenn wir uns
von der alltiglichen und wohl auch wissenschaftlichen Einstellung
einer intentionalen Beziehung zur Welt abwenden und uns fragen,
woher wir die Welt betrachten. Dies tun aber nur wenige Menschen
und wir tun es selten.

Die Identifizierung unseres Kérpers mit unserem Leib geht einher
mit einer Grenzziehung zwischen ihm und allen anderen Gegenstan-
den in der Welt. Auf unserer Seite dieser Grenze steht der eigene Kor-
per, der uns nie gegeniibersteht und der immer von Sichtbarem zu
Sehendem, von Beriihrtem zu Beriihrendem umschlagen kann. Alle
anderen Korper gehéren fir uns zur Welt der Gegenstinde, die uns
zwar mehr oder weniger nah und vertraut sein konnen, die uns auch
gehoren kénnen und die trotzdem nicht unser eigener Korper sind im
Sinne des Eigenkdrpers.

Diese Grenze ist nicht objektiv. Sie kann nicht von auflen fest-
gelegt und beschrieben werden, denn sie wiirde dann zur Welt der Ge-
genstinde gehoren. Sie ist eine Grenze zwischen Eigenem und Frem-
dem, die nur asymmetrisch vom Eigenen her bestimmt werden kann.
Sie hdngt vom Prozess der Aneignung des eigenen Korpers ab und
nicht von objektiven Kriterien wie die Fliche unserer Haut oder die
Mafen unseres Korpers. Sie hingt also von der Weise ab, wie unser
Kérper uns gegeben wird und wie wir ihn uns aneignen: als Objekt
unserer Wahrnehmung, im Spiegel der geordneten Welt oder vor dem
Blick der anderen Menschen.

Nun sind die Aneignung des eigenen Korpers und die Grenzzie-
hung zwischen ihm und allen anderen Gegenstinden in der Welt die
Bedingungen dafiir, dass wir nicht nur leiblich, sondern auch in Bezug
auf unseren Kérper die Erfahrung machen kénnen, dass wir verletzt
sind. Danach ist eine Verletzung fiir uns nicht nur etwas, das wir emp-

112  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

finden und das unser Verhaltnis zu unserer Umwelt stort oder zerstort,
sondern auch etwas, was wir wahrnehmen kénnen. Auf Grund der
Identifizierung meines Kérpers mit meinem Leib ist die Wunde, die
ich an meinem Bein sehe, dieselbe Verletzung wie diejenige, die ich
im Schmerz empfinde und die mich daran hindert zu gehen. Und sie
ist auch dann meine Verletzung, wenn ich sie nur von auflen wahrneh-
me aber keinen Schmerz empfinde und keine Verinderung meiner Be-
weglichkeit merke. Denn das Blut, das ich flieen sehe, ist mein Blut.
Dasselbe gilt fiir eine Verletzung, die ich nur iiber den Blick anderer
erfahre, etwa wenn diese bei der Ansicht meines verletzten Gesichts
zuriickschrecken, bleich werden oder erstarren. Denn ich weifs, dass
ich es bin, der diese Reaktion bei ihnen auslost, und nicht etwa ein
Kérper, mit dem ich nur duf8erlich verbunden wire.

Darin liegt — neben unserem leiblichen Widerstand gegen die Sto-
rung unseres Empfindungsfeldes und die Beeintrichtigung unserer Be-
weglichkeit — ein zweiter Grund des Widerstands unseres Leibes gegen
jede Verletzung, die uns affiziert. Denn das, was wir als Verletzung
erfahren, ist, insofern wir es wahrnehmen oder im Blick der anderen
erfahren, eine Beschadigung unseres Korpers. In der Welt unserer Er-
fahrung kénnen wir aber nicht umhin, uns mit diesem Kérper zu iden-
tifizieren. Und doch widerstrebt es uns, seine Beschidigung in unser
Leben zu integrieren. Die Verletzung bleibt uns fremd und mit ihr wird
fir uns etwas fremd im eigenen Korper.

Diese Fremdheit der Verletzung ist etwas, das in unser Leben ein-
bricht. Sie ist nicht die natiirliche Fremdheit bestimmter Teile oder
Aspekte unseres Kérpers, die damit zusammenhangen, dass wir uns
selbst nur beschrankt und immer aus einer bestimmten Perspektive
erfahren, dass uns zum Beispiel unser Profil weniger vertraut ist als
unser Gesicht, das wir immer von vorne im Spiegel sehen. Sie ist eine
Fremdheit, die die Grenzziehung zwischen dem, was zu uns gehort,
und dem, was fiir uns ein Gegenstand ist oder sein sollte, iibertreten
hat. Wir miissen sie als ein Teil von uns erkennen, obwohl wir sie nicht
assimilieren konnen.

In extremen Fillen kann dieser Widerstand unseres Leibes gegen
die Verletzung unseres Korpers zu einer Spaltung zwischen Leib und
Korper fithren, wie etwa im Phanomen des Phantomgliedes: ¢ Nach der
Amputation eines Gliedes »weigert sich« der Leib, die wahrnehmbare

1 Zum Phianomen des Phantomgliedes, vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie

Normativitit des Kérpers A 113

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pascal Delhom

und wahrgenommene Amputation in sein Leben zu integrieren, und
hat weiterhin Empfindungen im nicht mehr vorhandenen Glied, bzw.
er bewegt dieses, zieht es etwa zu sich, um durch eine Tiir zu gehen.

Meistens fiihrt allerdings der Widerstand des Leibes gegen die
Assimilierung der Verletzung nicht zu einer dermaflen radikalen
Wahrnehmungs- und Verhaltensstorung. Aber jede Verletzung bedeu-
tet fiir uns die Stérung unseres Verhiltnisses zum eigenen Korper und
zur gegenstiandlichen Welt. Sie bedeutet die Durchbrechung der Gren-
ze zwischen dem, was uns eigen und was uns fremd ist. Deswegen
markiert jede Verletzung nicht nur — im besten Fall — den Anfang eines
Heilungsprozesses, sondern auch den Anfang eines Prozesses der An-
passung, in dem wir uns unseren Kérper neu aneignen, in dem wir
unser Verhiltnis zur Welt neu erfinden und die Grenzziehung zwi-
schen Eigenem und Fremden neu bestimmen miissen. Diese neue Ord-
nung unserer Erfahrung wird immer die Spur der Verletzung behalten,
die sie ausgeldst hat.

Die Normativitit des verletzlichen Kérpers

Der leibliche Widerstand gegen eine erlittene Verletzung ist also ein
doppelter. Er ist erstens ein Widerstand des lebendigen Leibes gegen
die unmittelbare Beeintrichtigung seiner Empfindsamkeit und seiner
Beweglichkeit. Er ist zweitens ein Widerstand des Leibes gegen die Be-
schiddigung seiner selbst als Eigenkérper in der Wahrnehmung. Dieser
doppelte Widerstand macht aus, dass wir eine Verletzung immer als
etwas erfahren, was nicht sein soll. Er ist die Quelle einer Normativitit
des Leibes, die nicht von dufleren Normen oder von einer Ordnung der
Vernunft abhingt, sondern durch und durch leiblich ist.

Diese Normativitit des Leibes ist keine ethische und auch keine
soziale oder politische Normativitdt. Denn sie schreibt nicht vor, was
wir tun oder lassen sollen. Sie ist aber vielleicht eine Bedingung jeder
Normativitét, die unser Handeln betrifft.

Sobald namlich eine Verletzung nicht die eigene ist, die nur er-
litten werden kann, sondern diejenige anderer Menschen, dann wird
sie uns weder in der Unmittelbarkeit unserer Empfindlichkeit und un-

der Wahrnehmung, aus dem Franzésischen von Rudolf Boehm, Berlin 1966, Teil I,
Kap. [, §3 und 5.

114  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativitit

serer Beweglichkeit noch in der Selbstbeziiglichkeit unseres eigenen
Korpers gegeben. Sie ist uns nur als Verletzung zuginglich, weil sich
uns jemand als verletzlich prisentiert, weil jemand sich uns in seiner
Verletzlichkeit aussetzt und zugleich diese Verletzlichkeit als das pra-
sentiert, was nicht sein soll. Die Verletzlichkeit der anderen ist fiir uns
in dem Sinne zuginglich und zugleich ethisch normativ (ohne jedoch
bereits universale Normen zu formulieren), weil sie an uns in der Form
eines Verbots adressiert wird. Emmanuel Levinas hat auf unvergleich-
bare Weise auf diese Quelle des Ethischen im Wort des verletzlichen
und sterblichen Anderen hingewiesen.?’

Umgekehrt konnen wir unsere eigene Verletzlichkeit als Quelle
einer sozialen Normativitit einsetzen. Sie entsteht dadurch, dass wir
uns vertrauend den anderen aussetzen, als verletzlich in die Beziehung
eintreten und aufgrund dieser Verletzlichkeit eine Verpflichtung der
anderen uns gegeniiber entstehen lassen. Die Verletzlichkeit des Ver-
trauenden ist zwar nicht als solche schon normativ. Sie wird es aber
dadurch, dass sie zusammen mit dem Objekt des Vertrauens dem an-
deren anvertraut wird. »Fiir den Vertrauenden ist seine Verwundbar-
keit das Instrument, mit dem er eine Vertrauensbeziehung in Gang
bringt. Erst aus seinem eigenen Vertrauen ergibt sich die Méglichkeit,
als eine Norm zu formulieren, dass sein Vertrauen nicht enttiauscht
werde.«'®

Sowohl die ethische Normativitit des Wortes des anderen wie
auch die soziale Normativitit des Vertrauens haben eine andere Quelle
als die bloe Normativitit des verletzlichen Korpers. Sie verweisen
aber beide auf die Normativitit des Leibes, die besagt, dass eine Verlet-
zung nicht sein soll, und ohne die sie nicht gedacht werden kénnten.

17 Vgl. Levinas 1987, 103 und passim.
15 Luhmann, Niklas: Vertrauen, Stuttgart 1968, 55.

Normativitit des Korpers A 115

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3
Der Korper der Anderen

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Koérper anderer als Quelle
moralischer Normativitdt

Anne Reichold

Einleitung

Der Korper des Menschen ist Quelle unterschiedlicher Normativititen.
Korperliche Bediirfnisse wie etwa Hunger und Durst treiben uns an,
den gefiithlten Mangel zu stillen. Der Handlungsimpuls, der von diesen
Bediirfnissen ausgeht, lasst sich zwar in mannigfaltiger Weise gestal-
ten und transformieren, er lasst uns aber nicht die Wahl, ihn véllig
aufler Kraft zu setzen oder ihn unbeachtet zu lassen. Es steht zwar
weder fest, wann, wie und wodurch wir unsere kérperlichen Bediirf-
nisse stillen, aber dass wir auf diese Bediirfnisse in irgendeiner Form
reagieren und so auf den vom Kérper ausgehenden Impuls eingehen
miissen, stellt fiir Menschen eine Notwendigkeit dar. Der Korper ist
hier Quelle von Normativitit nicht in dem Sinne, dass er eine mora-
lisch legitime Grundlage fiir die Ausrichtung menschlichen Handelns
darstellt, sondern in dem Sinne, dass er eine antreibende, motivierende
und sogar gebietende Kraft aufweist.

Auch kérperliche Schmerzen sind insofern normativ, als sie meis-
tens durch einen starken Impuls geprigt sind, die Schmerzen zu lin-
dern oder ihrer Quelle zu entkommen. Das Zuriickzucken bei einer
Verbrennung oder die Veranderung der Kérperhaltung bei Riicken-
schmerzen sind Beispiele fiir den antreibenden Charakter dieser
Schmerzen. Die Frage, ob wir diese Schmerzen iiberhaupt lindern
mdchten oder ob sie vielleicht erstrebenswert sind, stellt sich nur un-
ter aulergewdhnlichen Umstinden, in denen etwa die Schmerzen in
Kauf zu nehmen Begleiterscheinung eines ansonsten erstrebenswer-
ten Zieles ist. Hier wird der korperliche Handlungsimpuls zuriick-
gehalten und eine Handlung z.B. trotz der Schmerzen durchgefiihrt.
Die Spannung des »trotzdem« zeigt, dass hier unterschiedliche Nor-

118 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

mativitdten aufeinandertreffen, etwa eine korperliche und eine mora-
lische.!

Die hier auftretenden Spannungen zwischen korperlichen und
moralischen Normativitiaten konnen als Ansatzpunkt fiir die Frage die-
nen, welche Rolle der menschliche Korper fiir spezifisch moralische
Normativitit spielt. In unterschiedlicher Weise finden sich in der Phi-
losophie gerade bei der Frage nach dem Verhiltnis von Korper und
moralischer Normativitit starke Abgrenzungen und dualistische Un-
terscheidungen. Der Kdrper und seine Bediirfnisse stehen etwa in der
Tradition Kants als Quelle von Neigungen der sittlichen Willens-
bestimmung durch die praktische Vernunft entgegen. Der Korper er-
scheint hier zwar durchaus als Quelle von Handlungsimpulsen, etwa in
Form von Bediirfnissen, Neigungen oder Leidenschaften, aber als ethi-
sche oder sittliche Willensbestimmungen werden diese korperlichen
Motivationsquellen ausgeschlossen. Bediirfnisse und Neigungen sind
in ethischer Hinsicht irrelevant, der gute Wille ist unabhingig von
ihnen bestimmt. Die Vernunft, nicht der Kérper ist die Grundlage und
Quelle moralischer Normativitit.

Im Folgenden machte ich zeigen, dass es neben den hiufig zu
Recht diagnostizierten Spannungen zwischen Korper und Moral auch
genuin moralische Normativitat gibt, die ihre Quelle im Korper hat.
Meine These lautet, dass die grundlegende Rolle des Kérpers als Quelle
auch moralischer Normativitdt deutlich wird, wenn der Blick auf den
Kérper anderer gerichtet wird.

In allen Abwertungen des Koérpers als moralischen Handlungs-
grunds steht der eigene Korper, also die Impulse, Gefiihle, Bediirfnisse
des Handelnden selbst im Mittelpunkt der Betrachtung. Die hiufig be-
tonten Spannungen zwischen kérperlichen Bediirfnissen oder Neigun-

! Esist das faktische Wollen, das hier einen Handlungsdruck entfaltet und Normativitit
in einem weiten Sinne konstituiert. Ob dieses Wollen verniinftig, unverniinftig, reflek-
tiert oder unreflektiert ist, spielt fiir die Konstitution dieser weiten Form von Normati-
vitit keine Rolle. Wichtig ist vielmehr, dass Bediirfnisse, Leidenschaften oder Néte als
antreibend, motivierend, irritierend oder stirend erlebt werden und uns so auf einer
praktischen Ebene angehen. Vgl. Stemmer, Peter: Normativitit. Eine ontologische Un-
tersuchung, Berlin 2008, 75. Stemmer bestimmt das faktische Wollen als einen der
beiden Bausteine der Normativitit, der andere Baustein ist das Wollen der notwendigen
Bedingung. Damit kritisiert er Autoren, die den Begriff der Normativitit im Sinne der
moralischen Normativitit als verniinftiges Wollen bestimmen (z.B. Kant und Kors-
gaard).

Normativitit des Kérpers A= 119

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

gen und ethischen Forderungen resultieren u.a. aus dieser Konzentra-
tion auf die Impulse, die vom eigenen Kérper ausgehen. Der eigene
Korper wird in eine enge Verbindung mit egoistischen Handlungs-
motivationen gebracht und so genuin ethischen Handlungsgriinden
entgegengestellt. Damit allerdings wird die Analyse menschlicher Kor-
perlichkeit als Quelle von Willensbestimmungen unzulissig verkiirzt:
Nicht nur der eigene Korper und seine Bediirfnisse, sondern auch die
Kérper der anderen und die von ihnen ausgehenden Impulse miissen
bei einer Analyse der Verhiltnisse zwischen Kérper und Normativitit
beriicksichtigt werden.

Im Folgenden gehe ich zunachst auf Formen der Abgrenzung von
Kérper und moralischer Normativitit ein: In einem ersten Teil weise
ich dabei Ausgrenzungen des Korpers aus dem ethischen Begriff der
Person nach. Der ethische Begriff der Person bietet sich fiir eine Ana-
lyse des Verhiltnisses von Korper und moralischer Normativitat des-
halb an, weil er den Anspruch erhebt, den moralischen Kern, die in
moralischer Hinsicht relevante Identitit des Menschen zu explizieren.
Der Personbegriff unterscheidet sich zum Teil erheblich von anthro-
pologischen oder substanziellen Bestimmungen des Menschen.

In einem zweiten Teil analysiere ich den Kérper als Quelle prakti-
scher, aber gerade nicht moralischer Normativitit. Im Unterschied zu
den Kérperausgrenzungen aus dem ersten Teil wird hier der Korper als
Leib durchaus im Rahmen praktischer Handlungsanalysen behandelt,
allerdings nicht als Quelle, sondern als Gegenkraft der moralischen
Normativitit.

In einem dritten Teil argumentiere ich fiir die These, dass der
menschliche Kérper Quelle genuin moralischer Normativitdt sein
kann. Der Korper als Quelle moralischer Normativitit kommt aller-
dings erst in den Blick, wenn nicht primér der eigene Leib, sondern
die Korper anderer in den Blick genommen werden.

Moralische Normativitit ohne Korper: Personen

Dem Kérper wird in philosophischen Konzeptionen der Person ins-
besondere in der Philosophie des 20. und 21. Jahrhunderts durchaus
eine besondere Bedeutung zugeschrieben. In sprachphilosophisch ar-
gumentierenden Theorien der analytischen Philosophie etwa wird der

Kérper als Individuationskriterium der Person hervorgehoben. Der

120  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

Personbegriff dient hier einer Kritik an einem cartesischen Begriff des
Ich, der rein geistig gedacht wird. Strawson argumentiert in Ankniip-
fung an Wittgenstein, dass nur eine korperlich gedachte Person Subjekt
auch geistiger Bestimmungen sein kann, da auch diese nur in einem
intersubjektiven, 6ffentlichen, raumzeitlichen Rahmen Bedeutung ha-
ben kénnen. Der Begriff der Person ist nach Strawson ein grundlegen-
der, einheitlicher Begriff, der nicht weiter in Einzelteile (etwa Kérper
und Geist) aufgeteilt werden kann.?

Auch oder vielleicht noch stirker wird die Korperlichkeit der Per-
son von Autoren der phdanomenologischen Tradition betont. In Kritik
an empiristischen und idealistischen Konzeptionen der Wahrnehmung
wird etwa bei Merleau-Ponty der Leib (corps propre) als unhintergeh-
barer Ausgangspunkt in allen Wahrnehmungen herausgearbeitet. Der
eigene Leib wird in der Phianomenologie der Wahrnehmung als »Zur-
Welt-Sein«* gedacht und bildet eine sich der Vergegenstandlichung
entziehende Hintergrundstruktur. Das reflektierende Ich 16st sich nie-
mals von dieser Leiblichkeit, sondern bleibt an sie riickgebunden und
kann sich so auch nicht selbst begriinden. Gegen Descartes konzipiert
Merleau-Ponty den Kérper nicht als res extensa, als ausgedehntes
Ding, sondern als urspriingliches »hier«, als Ursprung einer orientier-
ten Raumlichkeit. Argumentative Gegner sind auch hier dualistische
Konzeptionen des Verhaltnisses von Korper und Geist.

Die Frage danach, ob der Kérper eine Quelle genuin ethischer Be-
stimmungen ist, wird dagegen im Kontext der Kritiken an Formen des
Dualismus nicht explizit behandelt. Meistens schiebt sich die Frage
nach dem Verhiltnis von Korper und Geist vor die Frage nach dem
Verhiltnis von Kérper und Normativitat. Mich interessiert im Folgen-
den nicht so sehr die Frage, in welcher Form Geistiges mit Kérper-
lichem zusammenhangt, sondern die Frage, welche Rolle der Korper
in Situationen moralischer Normativitit spielt.

Den antidualistischen Versuchen, Korper und Geist als voneinan-
der abhingig zu konzipieren, stehen in der Ethik dualistische Konzep-
tionen des Verhiltnisses von Korper und moralischer Normativitit ge-
geniiber, Der Korper wird als Individuationsbasis des Geistes und der

? Strawson, Peter: Individuals, London 1977.

* Merleau-Ponty, Maurice: Phiinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 126.

+ Vgl. Reichold, Anne: Die vergessene Leiblichkeit. Zur Rolle des Kérpers in ontologi-
schen und ethischen Persontheorien, Paderborn 2004. 69-71, 73-124.

Normativitit des Korpers A 121

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

moralischen Person angenommen, aber bei der Frage, worin der mora-
lische Kern des Menschen liegt, worauf sich sein ethisches Person-Sein
griindet, wird ausschliefSlich auf geistige Bestimmungen der Vernunft
oder des Selbstbewusstseins Bezug genommen. Anthropologische und
ontologische Bestimmungen des Menschen beziehen die Kérperlich-
keit oder Leiblichkeit als zentralen Punkt in die Begriffsbestimmung
ein, ethische Bestimmungen der Person dagegen grenzen den Korper
sogar explizit aus.

Persontheorien etwa, die dezidiert auf die ethische Subjektivitat
reflektieren, geben fast ausschlielich Aspekte des Selbstbewusstseins,
der Reflexion und der Vernunft als Quellen und Begriindungen der
spezifisch personalen Normativitit an. Es wird hier nicht in einem on-
tologischen Sinn bestritten, dass Personen einen Korper haben - sie
sind ja keine reinen Geistwesen —, aber in der Begriindung dafiir, wa-
rum Personen etwa im Unterschied zu Tieren eine besondere ethische
Rolle zukommt, tauchen Verweise auf den Korper kaum je auf. Im
Gegenteil, die Korperlichkeit wird aus dem Bereich normativer Be-
griindungen explizit ausgeschlossen, da es ja gerade nicht die biologi-
sche Organisation ist, die als Begriindung fiir spezifische Rechte oder
fiir Verantwortungsrelationen dienen kann.

Besonders einflussreich ist in diesem Zusammenhang die Unter-
scheidung der Begriffe Mensch und Person geworden, die John Locke
im Essay concerning Human Understanding formuliert.> Die Identitat
des Menschen wird durch kérperliche Kriterien bestimmt: »This also
shews wherein the Identity of the same Man consists; viz. in nothing
but a participation of the same continued life, by constantly fleeting
Particles of Matter, in succession vitally united to the same organized
Body.«¢

Fiir die Erérterung der [dentitatsfrage bildet die geistige Verfasst-
heit des Menschen kein ausschlaggebendes Kriterium. Ebenso wie der
Wechsel materieller Teile nicht die Identitit des Menschen zerstort, ist
die Kontinuitit psychologischer Bestimmungen keine notwendige Be-
dingung fiir die Fortexistenz ein und desselben Menschen. Nach Locke
kann nur durch diese Theorie erkliart werden, warum ein Embryo, ein
Erwachsener, ein Wahnsinniger und ein Verniinftiger ein und derselbe
Mensch sein kénnen.

5 Locke, John: An Essay concerning Human Understanding, Oxford 1975, 11, 27.
¢ a.a. 0, 331f.

122 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitat

In Abgrenzung von diesem organischen Begriff des Menschen for-
muliert Locke seine Theorie der Identitit von Personen. Eine Person ist
»a thinking intelligent Being, that has reason and reflection, and can
consider it self as it self, the same thinking thing in different times and
places; which it does only by that consciousness, which is inseperable
from thinking, and as it seems to me essential to it.«”

Hier sind nun Selbstbewusstsein und Erinnerung die einzig rele-
vanten Bestimmungen fiir die Identitdt der Person. Weder die Kon-
tinuitdt des Korpers noch die Vorstellung einer Identitdt der Seele
garantieren die personale Identitdt, sondern allein die durch das Be-
wusstsein in der Erinnerung konstituierte Einheit. So cartesisch diese
Bestimmung klingt, so ist sie doch keine substanzielle Bestimmung,
sondern weist auf die Perspektive des Selbstbewusstseins, die Innenper-
spektive als Konstitutionsraum der personalen Identitdt hin. Wahrend
Menschen ihre Identitit nicht bewusst vollziehen oder hervorbringen
miissen und die Identitit des Menschen so auch beim Verlust des Be-
wusstseins fortbestehen kann, ist dies in der Identitit der Person nicht
denkbar. Eine Person, die sich selbst nicht als sich selbst denken kann,
ist keine Person.

Im Hinblick auf die Rolle, die der Kérper im ethischen Person-
begriff spielt, ergibt sich folgendes Bild: Fiir die spezifisch ethische
Subjektivitit des Personbegriffs spielt der Korper keine Rolle. Die In-
nenperspektive der Person, das Selbst, wird ausschlieSlich durch die
selbstreflexive Bewusstseinsstruktur und deren einheitsbildende Po-
tenz beschrieben. Der Kérper, so legen auch die Ausfiihrungen zum
Begriff des Menschen nahe, ist bestimmt als raumzeitliche Entitat, die
bei Lebewesen durch eine bestimmte Form der Selbstorganisation
strukturiert ist. Es ergibt sich hier ein Dualismus unterhalb der sub-
stanziellen Ebene, ein Dualismus zwischen Auflenperspektive auf ein
Individuum und Innenperspektive, ein Dualismus zwischen ontologi-
scher und ethischer Beschreibung und Begriindung. Kérperlichen Be-
stimmungen werden in dieser Argumentation ethische Funktionen ab-
gesprochen.?

Lockes mentale Bestimmung des Personbegriffs greift etwa Derek
Parfit in seinen ethischen Uberlegungen zum Personbegriff auf. Trotz
grundlegender Kritik an der Identitdtsdiskussion geht die Ablehnung

7 a.a.0, 335.
# Vgl. Reichold 2004, 44-57.

Normativitit des Kérpers A= 123

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

eines identischen Selbst bei ihm einher mit einer spezifischen Aus-
grenzung der Kérperlichkeit, die in folgendem Gedankenexperiment
deutlich wird: In Reasons and Persons beschreibt Parfit das Szenario
eines Teletransporters, der Personen auf den Mars beférdert, indem er
deren Korper und Gehirn zerstort und dabei die genaue Position der
Zellen aufzeichnet.” Diese Information wird dann mit Lichtgeschwin-
digkeit zum Mars gesendet, und dort werden der Kérper und das Ge-
hirn der Person aus anderer Materie nachgebildet. Erinnert sich die
Person in diesem neu geschaffenen Kérper an das gestrige Leben der
physisch zerstorten Person auf der Erde, so hat die Person auf der Erde
nach Parfit ihre physische Zerstorung iiberlebt und existiert nun auf
dem Mars.

Das Szenario des Uberlebens lisst sich nun aber auch als Teilungs-
szenario gestalten, in dem sich die Person verdoppelt: Dies ist der Fall,
wenn der Korper der Person auf der Erde beim Transport auf den Mars
nicht zerstort wird. Der neue Scanner nimmt die Daten auf, ohne den
Kérper zu zerstoren. Auf dem Mars wird die Person aufgebaut, ohne
auf der Erde zerstort zu werden. Die Person hat sogar die Moglichkeit,
mit ihrer Replikation auf dem Mars Kontakt aufzunehmen. Nach Parfit
tiberlebt in diesem Fall die gescannte Person in beiden Personen: in der
auf der Erde und in der auf dem Mars.

Ein Ausschluss des Korpers aus ethischen Personbestimmungen
zeigt sich hier gerade in der absoluten Unerheblichkeit der kérper-
lichen Realisierung der Person. Es ist fiir ihr Uberleben schlicht egal,
ob Personen fusionieren, sich verdoppeln oder verzehnfachen. Rele-
vant ist das Bestehen bestimmter psychologischer Verkniipfungen.
Der ethisch motivierte Uberstieg iiber die Sphire des beschrinkten
und begrenzten Selbst erfolgt bei Parfit durch den Versuch, sowohl
korperliche als auch psychologische Bindungen zu lockern. Nicht nur
die diachrone Bindung an einen Kérper, sondern schon die momentane
raumzeitliche Lokalisierung erscheint hier als ethisches Gefingnis.

Der im Mirz 2008 aktualisierte Artikel zu »Personal Identity and
Ethics« der Stanford Encyclopedia of Philosophy teilt die Einschdtzung
der ethischen Unbedeutsamkeit des Korpers vollig, wenn er im Hin-
blick auf das biologische Identititskriterium vom »poor explanatory
fit with our practical concerns« spricht und an anderer Stelle betont
»what makes it rational (to anticipate my future experiences) is the fact

9 Vgl. Parfit, Derek: Reasons and Persons, Oxford 1984, 1991,

124  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kotpe anderer als Quele moralicher Normativieis

that that future person will be the inheritor of my psychology. That
he’s also the inheritor of my biological organism seems irrelevant.«!°

Der Grund fiir die moralische Bedeutungslosigkeit des Korpers in
den genannten Konzepten liegt u.a. in einem hier zugrundeliegenden
cartesisch-physikalischen Kérperverstiandnis. Der Kérper wird als Or-
ganismus bei Locke und als physische Realisationsbasis geistiger Ei-
genschaften bei Parfit ausschlieBlich aus der deskriptiven AufSenper-
spektive dargestellt. Charles Taylor zeichnet die Entwicklung eines
mechanistischen Korperverstindnisses und die damit einhergehende
Ablésung der moralischen Personalitit vom Korper in der gesamten
Neuzeit nach. Die spezifisch moderne Form des Selbstbewusstseins,
wie sie in der Theorie des Bewusstseins bei Locke dargestellt wurde,
resultiert aus einer Entwicklung der begrifflichen Trennung der Berei-
che des >Innen< und >Auf8en<. Das wesentliche Element des neuzeitli-
chen Personbegriffs ist Taylor zufolge die Innerlichkeit (inwardness)."
Mit Innerlichkeit bezeichnet er das fiir den modernen Personbegriff
unverzichtbare Element der durch die Selbstreflexion entstehenden
Perspektive der ersten Person. Das Selbst konstituiert sich wesentlich
durch seinen Riickzug aus der korperlichen Welt in der Selbstreflexion.
Die Natur wird nach Taylor in diesem Prozess verobjektiviert und neu-
tralisiert. Die Verobjektivierung der Natur und die radikale Loslésung
des moralischen Kerns des Subjekts von dessen Korper fiihren auf ethi-
scher Seite zu Persontheorien, deren moralischer Kern allein im Selbst-
bewusstsein gesehen wird.

Eine cartesisch-naturwissenschaftliche Bestimmung des Korpers
liefert keinen Ubergang zu ethisch relevanten Personbestimmungen.
Wir als Personen erkennen uns im Gegenteil in einer rein naturwissen-
schaftlichen Beschreibung gar nicht wieder, wir finden keine Ankniip-
fungspunkete fiir lebenspraktische oder ethische Fragen. Auf diese Wei-
se treten der Mensch als biologisches Substrat und die Person als
ethisches Subjekt auseinander. Als ethische Konsequenz wird der blofse
Kérper als rechtlos und moralisch indifferent gesehen, solange thm
nicht die geistigen Bestimmungen des Selbstbewusstseins und der Ra-
tionalitét zugeschrieben werden kénnen.

10 Shoemaker, David: Personal Identity and Ethics, in: Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy, 2008.

1 Vgl. Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the modern Identity, Cam-
bridge 1989, 111-207.

MNormativitit des Kérpers A 125

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

Moralische Normativitit gegen den Leib:
Neigungen und Bediirfnisse

Es gibt nun eine andere Form der Ausgrenzung des Korpers aus mora-
lischen Kontexten, die nicht in einer Marginalisierung, sondern in
einer Abwertung des Korpers besteht. Hier wird der Kérper nicht als
praktisch irrelevante, rein deskriptive Individuationsstruktur gesehen,
sondern als Quelle von Handlungsimpulsen, denen allerdings ein spe-
zifisch moralischer Charakter fehlt. Platon beschreibt im Phaidon den
Korper als Quelle der Stérung, der Unruhe und der Ablenkung.

»[...] weil, solange wir noch den Leib haben und unsere Seele mit
diesem Ubel im Gemenge ist, wir nie befriedigend erreichen kinnen,
wonach uns verlangt; und dieses, sagen wir doch, sei das Wahre. Denn
der Leib macht uns tausenderlei zu schaffen wegen der notwendigen
Nahrung, dann auch, wenn uns Krankheiten zustofien, hindern uns
diese, das Wahre zu erjagen, und auch mit Geliisten und Begierden,
Furcht und mancherlei Schattenbildern und vielen Kindereien erfillt
eruns [...].«"?

Im Unterschied zu einer deskriptiven Bestimmung des Kérpers als
Organismus oder Raumzeitstelle erhilt der Kérper hier in Form von
Geliisten, Begierden und Furcht praktische Relevanz. Der Leib kommt
hier in den Blick, weil er uns »tausenderlei zu schaffen« macht und uns
somit davon ablenkt, »wonach uns verlangt«. Diese Bestimmungen
sind praktisch derart, dass sie Handlungs- und Strebensverhaltnisse
thematisieren. Sie bringen zum Ausdruck, dass wir den Korper nicht
nur haben, sondern dass er uns auch praktisch angeht, dass er unser
Handeln und Streben beeinflusst. Notwendige Nahrung und Krank-
heiten, die uns zustofen, sind zwar durchaus auch biologisch-medizi-
nische Bestimmungen des Kérpers, aber sie haben zugleich eine sub-
jektiv-lebensweltliche Komponente. Dass wir Nahrung nétig haben,
sagt uns nicht nur der Biologe oder Mediziner, sondern wir erfahren
es als korperliches Bediirfnis. Auch das Zustofen von Krankheiten hat
diesen doppelten Aspekt: Krankheiten kénnen aus der AufSenperspek-
tive, aber auch aus der erlebenden Innenperspektive erfahren werden.
Die weiteren Bestimmungen Platons weisen dann immer stirker auf
diese Dimension der subjektiven Erfahrung hin: »Begierden, Geliiste

12 Platon: Phaidon, Werke in acht Binden, Gunther, E. (Hg.), Bd. 3, Darmstadt 2001,
66b, c.

126  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

und Furcht« sind praktisch relevant, weil wir sie erleben und sie exis-
tieren nur in Abhéngigkeit von diesem subjektiven Erleben.

Der Korper kommt hier sowohl als Gegenstand, mit dem man sich
beschiftigen muss, als auch als Quelle von Handlungsimpulsen, Wiin-
schen und Begierden in den Blick. Gerade die platonische Abwertung
des Leibes als »Ubel« verweist auf eine bewegende Kraft des Korpers,
auf die Notwendigkeit, sich um ihn zu kiimmern und die Unmaglich-
keit, sich korperlichen Bediirfnissen und Impulsen géinzlich zu ent-
ziehen. Platon beschreibt hier einen Zwiespalt zwischen dem, was wir
als Philosophen eigentlich wollen, nimlich die Erkenntnis der Wahr-
heit, und dem, was uns als Menschen »zu schaffen machte, also wozu
wir auch entgegen unserem Willen gezwungen sind oder was uns in
unserem eigentlichen Streben ablenkt und stort. Gerade die starken
Abwertungen des Korpers (Schattenbilder, Kindereien) verweisen auf
eine Gegennormativitdt, eine motivierende, antreibende Struktur des
Korpers, die sich durch den Willen und die Seele nicht neutralisieren,
sondern nur verurteilen und in gewissem Mafle eindimmen lassen. Da
wir nicht umhin konnen, uns mit Hunger, Durst und anderen kor-
perlichen Bediirfnissen auseinander zu setzen, bilden diese so etwas
wie Handlungsanforderungen des Lebens. Platon grenzt diese aller-
dings klar von der Normativitit des Philosophen oder des Erkennenden
ab, die ausschlieflich auf die Erkenntnis der Wahrheit gerichtet ist. Die
Notwendigkeiten des Leibes werden dem eigentlichen Streben des
Selbst gegeniibergestellt und gegeniiber diesem eindeutig herab-
gesetzt.

Das Motiv des »Uneigentlichen«, einer Fremdbestimmung durch
den Korper, findet sich auch in der kantischen Ethik. Neigungen und
Antriebe sind heteronome Fremdbestimmungen des Menschen und al-
lein die Ausrichtung des Willens am Vernunftgesetz ist ein autonomer,
selbstbestimmter Antrieb des Willens. Der Korper ist die Quelle frem-
der, nicht selbstgenerierter Handlungsantriebe und er entbehrt einer
moralischen Legitimation, wihrend die Vernunft die Quelle des mora-
lischen Gesetzes und damit sittlicher Normativitdt ist. Die Bestim-
mung der » Achtung« als »durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes
Gefiihl«®® verweist auf die Abgrenzung, die Kant hier innerhalb des
Gefiihlsbegriffs vom Kérper vornimmt.

3 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV,
401.

Normativitit des Korpers A 127

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Anne Reichold

Die Kantianerin Christine Korsgaard spricht von Wiinschen als
Kriften in uns, die aber nicht wirklich unsere Wiinsche sind. »[...] if I
am to constitute myself as the cause of an end, then I must be able to
distinguish between my causing the end and some desire or impulse
that is »in me« causing my body to act.«** Ohne die Unterscheidung
zwischen meinem eigenen Willen und Wiinschen und Begierden in
mir gibe es kein Ich, keine handelnde Person. Stemmer weist darauf
hin, dass das faktische Wollen in dieser Konzeption als etwas uns Au-
Berliches interpretiert wird, »das in uns ist, aber dessen Triger wir
eigentlich nicht sind. Man kann hier von einer Enteignung (expropria-
tio) unseres Wollens sprechen. Eine bis in die Antike zuriickreichende
Tradition versteht unser Wollen als etwas uns Fremdes, als etwas, das
uns, indem es uns wie eine fremde Macht zu bestimmten Zielen zieht,
fremdbestimmt.«3

Dass erst »reflexive Selbstbewertung« faktische Wiinsche zu eige-
nen und Menschen zu Personen macht, argumentiert auch Harry
Frankfurt in »Willensfreiheit und der Begriff der Person«.!¢ Es zeich-
net Personen aus, dass ihr Wille sich nicht nur auf Handlungen, son-
dern in einer zweiten Stufe auch reflexiv auf den eigenen Willen rich-
ten kann. In Volitionen zweiter Stufe bewerten Menschen ihre eigenen
Handlungsmotivationen, ihren handlungsleitenden Willen. Hier kén-
nen dann Konflikte zwischen dem Willen der ersten und den Volitio-
nen zweiter Stufe entstehen. Frankfurt bringt das Beispiel eines Dro-
gensiichtigen, der gegen den Wunsch nach der Droge ankidmpft, den
Wunsch also von einer reflexiven Ebene her aufzugeben wiinscht. Der
Wounsch auf der zweiten Stufe wird aber nicht wirksam und die erste
Stufe erscheint als Drang, dem das Subjekt gegen seinen Willen (zwei-
ter Stufe) ausgeliefert ist. Hier entsteht das Gefiihl der Fremdbestim-
mung, der Handlungsleitung durch eine fremde Macht oder Kraft. Er
dufert dann etwa, »dafl die Kraft, die ihn dazu bringt, die Droge zu
nehmen, eine andere als seine eigene Kraft ist«!.

Obwohl Frankfurt im Unterschied zu Kant mit den reflexiven
Selbstbewertungen keine moralische Normativitit konstituiert, sieht

1+ Korsgaard, Christine: »The Normativity of Instrumental Reasone, in: Cullity, G./
Gaut, B. (Hg.): Ethics and Practical Reason, Oxford 2003, 247.

15 Stemmer 2008, 78.

16 Frankfurt, Harry: »Willensfreiheit und der Begriff der Person« in: Bieri, P. (Hg.):
Analytische Philosophie des Geistes, Frankfurt 1993, 287-301.

7 a.a.0., 294,

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

er den Kern der Person doch in einer Bewertung des eigenen Willens
durch die verniinftige Reflexion. Auf der ersten Stufe der Wiinsche,
Neigungen und Bediirfnisse, die auch Tiere auszeichnet, konstituiert
sich keine Personalitdt und auch keine Normativitit. Korperliche Be-
diirfnisse, Wiinsche und Neigungen motivieren uns zwar zum Han-
deln, indem sie einen Handlungsdruck aufbauen, aber sie helfen nicht
bei der moralischen Rechtfertigung oder Legitimation unserer Hand-
lungen. Normativitit und Bewertung haben ihren Platz erst auf der
reflexiven Ebene der Volitionen zweiter Stufe. Die Quelle der Norma-
tivitdt ist also die Reflexion auf den Willen, die Quelle der Wiinsche
und Neigungen dagegen ist der Kérper.

Diese Beschreibungen bringen Ausgrenzungen des Korpers aus
Begriindungsstrukturen moralischer Normativitat zum Ausdruck. Zu-
gleich aber lassen sie sich als Beleg fiir die praktische Relevanz des
menschlichen Kérpers lesen. Die spezifisch moralische Normativitit
wird hier nicht unabhéngig von korperlichen Handlungsimpulsen kon-
zipiert, sondern in Auseinandersetzung mit dem Kérper. Damit erhalt
der Korper durchaus einen konstitutiven Raum in praktischen Begriin-
dungen, allerdings eher als Gegenkraft zur moralischen Normativitit,
als korperlicher Antrieb, der handlungsleitend sein kann, aber im Wi-
derspruch zur reflexiven Bewertung steht. Ist in diesem Zusammen-
hang von einer Normativitit des Korpers die Rede, so wird diese zu-
néchst in einem minimalen Sinne als Form eines normativen Miissens
verstanden, das einen Handlungsdruck erzeugt.'® Stemmer unterschei-
det normatives Miissen von anderen Formen des Miissens, etwa einem
naturgesetzlichen oder einem logischen Miissen. Das normative Miis-
sen ist durch vier Merkmale gekennzeichnet: 1. Es ist ein praktisches
Miissen, sein Gegenstand sind Handlungen oder Zustinde, die durch
eigenes Handeln erreicht werden konnen. 2. Das normative Miissen ist
nicht determinierend, man kann auch anders als gemusst handeln. 3. Es
ist ontologisch subjektiv, d. h. abhingig von subjektivem Denken, Fiih-
len oder Wollen. 4. Es ist mit Handlungsdruck verbunden. Erst durch
den Druck wird es zu einem normativen Miissen.!” Dieses Sollen oder
Miissen ist kein moralisches oder rechtliches Miissen, aber es ist ein

18 Vgl. Stemmer 2008, 12. Stemmer weist darauf hin, dass die Rede von »Druck« tref-
fend, aber metaphorisch ist, so dass es gerade darauf ankommt zu kliren, was »Hand-
lungsdruck« bedeutet, wodurch er ausgelist wird und wovon er abhangt.

% Stemmer 2008, 15.

Normativitit des Korpers A 129

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

normativ-praktisches in einem weiten Sinne. Wir sind diesem Miissen
als korperliche oder leibliche Menschen ausgesetzt. Der eigene Korper
ist in diesem Sinne in praktische Zusammenhinge eingebettet und
wird primér aus diesen heraus wahrgenommen.

Im Unterschied zu den Kérperausgrenzungen bei Locke und Par-
fit, die auf einer cartesisch-objektivierenden Konzeption des Kérpers
beruhen und diesen aus praktischen Beschreibungen herausnehmen,
erweist sich der Korper hier durchaus als antreibend und die Praxis
beeinflussend, aber eben als irreleitend und ablenkend. Der hier ver-
wendete Begriff des Korpers unterscheidet sich nun in entscheidenden
Punkten von der individuierenden, ontologischen Struktur der res ex-
tensa. Es ist eher der Begriff des Leibes als der des Korpers, der den
praktischen, subjektiv-erlebten, storenden oder antreibenden Charak-
ter von Bediirfnissen, Schmerzen oder Leidenschaften zum Ausdruck
bringt. Wihrend der Begriff des Kérpers in der Tradition der res exten-
sa im Wesentlichen naturwissenschaftlich aus der Auflenperspektive
beschrieben wird, haben wir zum Leib auch einen subjektiv-empfin-
denden Zugang. Von Bediirfnissen, Gefiihlen, Angsten oder Leiden-
schaften zu sprechen bedeutet zugleich, iiber ein intentionales, bewuss-
tes, erlebendes Subjekt zu sprechen. Aus diesem Grund bezeichnet
Descartes die bewusst wahrgenommenen Einfliisse des Korpers auch
als Leidenschaften der Seele und nicht des Kérpers.

Der Begriff des Leibes bringt einen phidnomenal-erlebenden Zu-
gang zum menschlichen Kérper zum Ausdruck. Dieser lasst sich aus
der Struktur des Kérpers als res extensa nicht ableiten, sondern bildet
einen genuin erlebenden Zugang mit eigener Begrifflichkeit. Insbeson-
dere Merleau-Ponty arbeitet heraus, dass das leibliche »Hier, ein ori-
entiertes Selbst in einer Situationsraumlichkeit, dem cartesischen Kor-
per erkenntnistheoretisch und begrifflich zugrunde liegt.?°

Die praktische Struktur des Leibes ist in vielen Féllen nicht mora-
lisch normativ, sondern in einem weiteren Sinne praktisch normativ,
eigene Bediirfnisse und Gefiihle sind motivierend und impulsgebend,
ohne dabei einen genuin moralischen Charakter aufzuweisen. Dennoch
kénnen wir diese praktische Normativitat des eigenen Leibes nicht ein-
fach ignorieren, sondern sie bildet Orientierungspunkte und Grenzen
unserer Handlungen.

% Merleau-Ponty 1966, 125.

130  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit
Die Korper anderer als Quelle moralischer Normativitat

Von der hier aufgewiesenen praktischen Relevanz und einer in diesem
Sinne weiten Normativitit des Leibes in Bediirfnissen, Hunger,
Schmerz und Lust fiihren nun meines Erachtens durchaus Wege zu
genuin moralischen Normativitdten der menschlichen Kérperlichkeit.
Nicht nur mein eigener Leib ist namlich Quelle von Handlungsimpul-
sen und Anstéfen, sondern auch die Kérper der anderen. Die Auf-
forderung, die von der Not anderer ausgeht, ist eine in moralischer
Hinsicht bedeutsame Dimension menschlicher Kérperlichkeit, die sich
in entscheidenden Hinsichten von anderen kérperlichen Handlungs-
impulsen wie etwa dem eigenen Hunger oder auch dem eigenen
Schmerz unterscheidet. Damit wird nicht behauptet, dass jede mora-
lische Normativitit sich in dieser Struktur erschopft, sondern es wer-
den Hinsichten und Situationen thematisiert, in denen der Korper an-
derer Quelle genuin moralischer Normativitit ist.

Die bisherigen Ausgrenzungen des Korpers aus ethischen Begriin-
dungen bezogen sich auf den Zusammenhang von Personen und ihrem
je eigenen Leib. Es ist die Erfiillung eigener Bediirfnisse oder Neigun-
gen, die nach Kant ethischen Verpflichtungen entgegenstehen kann
oder diese zumindest nicht begriindet. Es sind die eigenen Volitionen
erster Stufe, die bei Frankfurt einer verniinftigen Selbstbewertung un-
terworfen werden. Die Not, der Hunger oder die Bediirftigkeit anderer
dagegen sind von dem Reflexionstest nicht betroffen. »Wohlthitig
sein, wo man kann« zdhlt vielmehr bei Kant explizit zu den mora-
lischen Pflichten.? Es sind nicht die subjektiv-individualistischen
Wahrnehmungen, Gefiihle oder Bediirfnisse des eigenen Leibes, die
im Hinblick auf die moralische Normativitat des Korpers wichtig sind,
sondern intersubjektive Dimensionen der Korperlichkeit anderer Per-
sonen.

In diesem Zusammenhang verwende ich den Begriff des Kérpers
und nicht den des Leibes, obwohl die begriffliche Entscheidung nicht
leicht fallt. Vom eigenen Leib oder vom Leib des Anderen ist meist im
Singular die Rede.?? Die Pluralform »Leiber« ist dagegen ungebriuch-
lich und lasst eher an tote Korper denken. Da im Folgenden aber nicht

2 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV,
398.
2 Vgl. Merleau-Ponty 1966, 400 ff.

Normativitat des Korpers A= 131

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

nur von dem Korper eines bestimmten anderen im Singular die Rede
sein soll, sondern auch von Kérpern anderer, lisst sich der Begriff des
Leibes hier nicht problemlos verwenden. Mit dem Kérper der anderen
als Quelle moralischer Normativitat ist allerdings kein primir physi-
kalisch-naturwissenschaftlicher Kérper gemeint, sondern der Kérper
als lebendiger, empfindender, expressiver Korper. Die Begriffe des Kor-
pers und des Leibes nihern sich hier an und die These von der mora-
lischen Normativitit des Korpers anderer versteht den Korper gerade
nicht in einer dualistischen Unterscheidung vom Seelischen oder Men-
talen.

Sowohl die intersubjektive Struktur korperlicher Bediirfnisse oder
Schmerzen als auch die Abweisung eines Dualismus von Kérper und
Geist lassen sich an Wittgensteins berithmten Paragraphen iiber das
Erlernen von Schmerzwértern in den Philosophischen Untersuchun-
gen verdeutlichen: »Ein Kind hat sich verletzt, es schreit; und nun spre-
chen ihm die Erwachsenen zu und bringen ihm Ausrufe und spiter
Sétze bei. Sie lehren das Kind ein neues Schmerzbenehmen.«2* Witt-
genstein schildert hier die Situation einer korperlichen Verletzung. Er
sieht im Weinen eines Kindes ein Schmerzbenehmen, das durch ver-
bale Schmerzausdriicke mit der Zeit ersetzt oder transformiert wird.
Wittgenstein betont in diesen Paragraphen den 6ffentlichen, intersub-
jektiven Charakter der Bedeutung von Schmerzbegriffen und setzt die
Intersubjektivitit und Korperlichkeit des Schmerzverhaltens einer
Vorstellung privater Bewusstseinsinhalte entgegen. Hier wird der Aus-
druckscharakter des Kérperlichen und die Korperlichkeit geistiger Be-
stimmungen deutlich.

Mir kommt es bei diesem Zitat allerdings auf etwas an, das Witt-
genstein selbst nicht thematisiert: An den Reaktionen der Erwachse-
nen, am Sprechen und Trosten, lasst sich auch eine Normativitat des
Schreiens erkennen, die sich von der Normativitét eigener Bediirfnisse
unterscheidet. Die Erwachsenen sehen sich vom Schreien des Kindes
aufgefordert, sie nehmen es nicht wahr als neutrales Faktum, sondern
sie gehen auf das Kind ein, sie fiihlen sich aufgefordert zu sprechen und
zu trosten. Das Zusprechen der Erwachsenen ist etwas ganz anderes als
eine Beschreibung; die Erwachsenen sprechen nicht, weil sie das Kind
Schmerzworte lehren wollen, sondern sie sprechen dem Kind zu, weil

31 Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt 1997, §244.

132  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

sie es trosten wollen, und sie rufen etwas aus, weil sie sich erschrecken
oder weil sie mitfiihlen. Zusprechen und Ausrufen verweisen auf eine
Normativitit des kindlichen Schreiens, die Erwachsenen fiihlen sich
vom Schreien aufgefordert zu handeln und zu sprechen. Zusprechen
und Ausrufen sind Handlungen als Antwort auf die Verletzung und
das Schreien des Kindes. Was das Kind dabei lernt, ist keine deskriptiv-
pridizierende Sprache iiber Schmerzen als private Bewusstseinsinhal-
te, sondern eine Art und Weise zu handeln, auf Schmerzen zu reagie-
ren. Schmerzen sprachlich &uflern zu konnen setzt hier voraus, dass auf
Verletzungen und Schmerzen in einer bestimmten intersubjektiv aner-
kannten und geteilten Weise reagiert wird.

Kérperliche Bediirfnisse wie Hunger oder die Beseitigung von
Schmerzen entfalten in diesem Beispiel im Hinblick auf andere eine
normative Kraft: Die Erwachsenen fiihlen sich aufgefordert zu handeln
und zu sprechen und sich um die Schmerzen des Kindes zu kiimmern.
Die Aufforderung geht gerade nicht von eigenen Bediirfnissen aus,
sondern vom Schmerzverhalten des Kindes.

Nicht nur die Bedeutung von Schmerzbegriffen ist nicht privat,
sondern auch die Handlungsimpulse, die von ihm ausgehen, sind es
nicht. Trost und Zuspruch findet das verletzte Kind deshalb, weil die
Schmerziuflerung auffordernd und fiir andere normativ relevant ist.
Ohne dass Wittgenstein seine sprachphilosophischen Uberlegungen
selbst auf das Verhiltnis von Kérper und Normativitit tibertragen wiir-
de, ldsst sich von hieraus zeigen, dass der moralische Aufforderung-
scharakter oder die moralische Verbindlichkeit unter anderem in Di-
mensionen der Korperlichkeit anderer begriindet ist.

Der auffordernde Charakter der Schmerziuferung des Kindes
unterscheidet sich hier in ethischer Hinsicht von dem auffordernden
Charakter des eigenen Schmerzes. Diesen kann ich méglicherweise
ignorieren, verschieben, unterdriicken, ohne einer moralischen Nor-
mativitat zu widersprechen, wihrend ich dies beim verletzten Kind
nicht tun darf. Der moralische Charakter der Normativitat des kind-
lichen Schreiens hat seine Wurzel u.a. darin, dass es sich um den
Schmerz eines anderen und hier zudem eines auf meine Hilfe angewie-
senen Kindes handelt.

Im Alltag begegnen wir nun allerdings vielen Menschen, von de-
nen wir uns in keiner Weise aufgefordert sehen. Die Korper der ande-
ren sind nicht per se moralisch auffordernd, sondern es sind bestimmte
Situationen der Not und des Leids anderer, in denen wir uns moralisch

Normativitit des Kérpers A 133

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Anne Reichold

aufgefordert sehen. Was also sind Spezifika von Situationen, in denen
wir uns von anderen in moralischer Weise aufgefordert sehen?

Um die moralische Dimension dieser Aufforderung aufzudecken,
reicht es nicht aus, Not losgelost von der Person zu beschreiben, die in
Not ist. Eine abstrakte Bestimmung einer korperlichen Situation als
Krankheit, Schmerz oder Leid geniigt nicht zur Bestimmung der kér-
perlichen Normativitit. Nicht jede Aufforderung, die vom Hunger
ausgeht, ist moralisch relevant, und auch nicht jede Aufforderung, die
von Schmerzen ausgeht. Die Quelle moralischer Normativitit des Kor-
pers liegt nicht im eigenen Leib, sondern im Korper anderer. In einem
moralischen Sinne aufgefordert bin ich, wenn mich die Not anderer
auffordert. Die eigene Not lindere ich primir aus anderen Motivatio-
nen heraus.

Nun ist aber auch nicht jedes Leiden anderer moralisch auffor-
dernd. Das Leiden anderer entfaltet nur dann auffordernden Charakter,
wenn sich die Person erkennbar nicht selbst helfen kann oder keine
anderen Bezugspersonen hat, die helfen konnten. Die Wahrnehmung
des Leidens ist darin zugleich die Wahrnehmung der eigenen Position
und Beziehung zum anderen. Wenn jemand einen Unfall hatte und es
stehen dort schon viele Menschen, die bereits einen Krankenwagen
gerufen haben, geht auch von dieser Situation kérperlicher Not kein
normativ auffordernder Impuls mehr aus. Bin ich allerdings die Erste
am Ort, so ist es eine moralische und rechtliche Pflicht, anzuhalten und
zu helfen. In Situationen der Not, in denen sich eine leidende Person
nicht selbst helfen kann und ich sie in dieser Hilflosigkeit wahrnehme,
entsteht ein moralisches Sollen. Not, aus der sich ein Mensch nicht aus
eigener Kraft befreien kann, und die Wahrnehmung, dass es auf mich
personlich ankommt, sind wichtige Quellen der moralischen Normati-
vitdt.

Das Schreien des Kindes geht uns unmittelbar an, weil das Kind
sich nicht selbst helfen kann, sondern grundlegend auf unsere Hilfe
angewiesen ist. Spater erlernt es ein sprachliches Schmerzverhalten
und es lernt zugleich, sich selbst zu helfen, etwa indem es sich etwas
zu essen besorgt oder selbst zum Arzt geht oder eben bestimmte Men-
schen um Hilfe bittet. Mit dieser Fahigkeit ausgestattet, werden die
Erwachsenen nach und nach aus bestimmten Verantwortlichkeiten
entlassen und diese gehen an das Kind iiber. Die Situationen unmittel-
barer Angewiesenheit auf andere nehmen ab. Dies verleitet dazu, die
korperlich-normative Struktur als normative, intersubjektive Basis

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

hinter der Selbststindigkeit zu vergessen. Es ist diese Basis, die in Si-
tuationen ethischen Aufgefordert-Seins wieder aufgedeckt wird, weil
die Strukturen der Selbsthilfe und der Unabhéngigkeit nicht mehr aus-
reichen, um die Not zu mindern.

Die Not des anderen wird dabei nicht zunichst als neutrales Fak-
tum wahrgenommen, das dann subjektiv als Not interpretiert und ge-
wertet wird, sondern die Wahrnehmung des anderen ist unmittelbar
praktisch. Im Beispiel des weinenden Kindes bei Wittgenstein zeigt
sich, dass die Erwachsenen das Kind und sein Schreien als Aufforde-
rung wahrnehmen, nicht als neutrales Faktum. Die ganze Wahrneh-
mungssituation ist bereits in einen praktisch-normativen Kontext ein-
gebunden. Wiirden die Erwachsenen das Schreien des Kindes nicht als
Aufforderung verstehen, gibe es keinen Weg von der Not des Kindes
zum Helfen oder Trosten der Erwachsenen. Wir begegnen anderen
nicht primér neutral-faktisch, sondern wir nehmen ihre Kérper als im-
pulsgebend und in diesem Sinne als normativ relevant wahr. Von an-
deren kénnen Impulse ausgehen, die uns moralisch auffordern und
binden. Betrachteten wir die anderen primir aus einer neutralen, er-
kennenden Perspektive, wire ganz unerklirlich, wie in manchen Situa-
tionen plétzlich von deren Leid eine Aufforderung ausgehen kann.

Ein Spezifikum der moralischen Normativitit ist nun, dass hier
nicht die personlichen Beziehungen zu der Person in Not im Vorder-
grund stehen, etwa die Pflichten als Mutter, sondern dass man allein
aufgrund der Tatsache, Mensch oder Person zu sein durch die Not des
anderen moralisch aufgefordert wird. Damit ist es durchaus eine be-
sondere Art der Intersubjektivitit, die der moralischen Normativitat
zugrunde liegt. Die moralische Normativitit bleibt gerade auch dann
erhalten, wenn kontextgebundene, familidre oder kulturelle Verpflich-
tungen nicht greifen.

Verschwindet aber in dieser generalisierten Form der Beziehung
auf die Not des anderen nicht die Kérperlichkeit als Quelle der Norma-
tivitdit? Handelt es sich vielleicht eher um eine idealisierte Form der
Intersubjektivitdt, wie Kant sie im Reich der Zwecke fiir Personen als
Glieder in diesem Reich annimmt? Darwall etwa betont, dass moralisch
Verpflichtete nicht als leibliche Wesen, sondern als freie und verniinf-
tige Personen Teil eines Beziehungsnetzes sind, in dem moralische
Griinde ihre Geltung und Bedeutung haben. »I argue that addressing
distinctively second-personal practical reasons does invariably pre-
suppose a common authority that addresser and addressee have alike

Normativitit des Kérpers A 135

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Anne Reichold

as free and rational agents.«** Die Person ist Teil eines Beziehungs-
netzes in dem Sinne, dass sie Glied im Reich der Zwecke ist. Quelle
moralischer Normativitat ist der »second-personal-stance«, der hier
nicht kontextgebunden und auch nicht leiblich, sondern durch Freiheit
und Rationalitat der Personen bestimmt wird. Es ist der Platz in diesem
Netz, der durch moralische Verletzungen in Frage gestellt wird. Jeman-
den wie ein Mittel zu behandeln, bedeutet, ihn auszubiirgern aus
dem interpersonalen Netz normativer Erwartungen, Forderungen, An-
erkennungen.

Die Begriffe der Intersubjektivitat und insbesondere der Verweis
auf die zweite Person erhalten hier einen unpersonlichen und unkor-
perlichen Sinn.? Die Grundlage der normativen Anerkennung und der
Intersubjektivitit liegt nicht in einer individuellen Beziehung, sondern
in einem allgemeinen Erwartungsnetz zwischen allen freien und ver-
niinftigen Personen. Es ist u.a. dieses kantische Paradigma der Begriin-
dung ethischer Normativitit, das die Bedeutung des Korpers fiir die
Ethik verdeckt.

Der Korper als Quelle moralischer Normativitdt zeigt sich da-
gegen deutlicher in asymmetrischen Beziehungen von Personen zu-
einander. Gerade im Beispiel des schreienden Kindes, von dem sich die
Erwachsenen moralisch aufgefordert fiihlen, wird eine solche asym-
metrische Form der Beziehung zwischen einem Menschen in Not und
einem moralisch geforderten Subjekt deutlich. In Situationen der An-
gewiesenheit auf die Hilfe anderer, in Situationen, in denen ein
Mensch sich nicht selbst helfen kann, also in Situationen der Not, zeigt
sich eine spezifische Normativitit des Korpers, die in einigen Fillen gar
nicht von Intentionen, Vernunft oder Freiheit begleitet sein muss. Dies
zeigt das Beispiel des schreienden Babys und die Reaktionen der Er-
wachsenen, aber auch die moralischen Aufforderungen, die von De-
menzpatienten oder von psychisch Kranken ausgehen konnen. Die
Quelle der moralischen Normativitit liegt hier zumindest zu einem
wesentlichen Teil in der korperlichen Not und Abhingigkeit des ande-
ren. Verniinftigkeit und Freiheit sind Bedingung dafiir, dass diese Not

¥ Darwall, Stephen: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect, and Accounta-
bility, Harvard 2006, 56.

% Darwall selbst scheint allerdings zu schwanken zwischen einer Betonung der Inter-
subjektivitit als Erwartungsnetz und Anerkennung zwischen freien und verniinftigen
Personen und einer konkreteren und individuelleren Form der Bezogenheit auf ein Ge-
geniiber.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

gesehen und damit als normativ relevant erkannt werden kann, sie sind
aber nicht selbst die Quellen der Normativitit. Abhangigkeit und kor-
perliche Ausgesetztheit sind hier wichtige Elemente in der Begriindung
von moralischer Normativitit.

Der auffordernde Charakter, der von Leiden oder Not anderer
Menschen ausgehen kann, griindet in einer Abhingigkeit von Men-
schen voneinander. Diese erleben wir alle in der Abhingigkeit als
Sauglinge und Kinder von Erwachsenen. Diese Abhingigkeit ist nicht
nur ein Stadium in unserer biologischen Entwicklung, sondern sie liegt
als Struktur auch der Bedeutung des Korpers als Quelle moralischer
Normativitdt zugrunde.

Es liegt nun in der kérperlichen Natur von Menschen, dass sich die
Angewiesenheit auf Hilfe und damit auch eine Asymmetrie zwischen
demjenigen, der Hilfe braucht, und demjenigen, der sich aufgefordert
sieht zu helfen, jederzeit einstellen kann, dass also die Unabhingigkeit
und moralische Neutralitdt des Kérpers nicht die Basis, sondern nur
eine Facette der menschlichen Kérperlichkeit ist. Eine historische Per-
spektive zeigt viel mehr, dass gerade am Anfang und am Ende des Le-
bens die asymmetrischen und normativen Elemente menschlicher Kér-
perlichkeit im Vordergrund stehen.

Die These, dass die Korper anderer Quelle moralischer Norma-
tivitdt sein konnen, besagt allerdings nicht, dass es anthropologisch
feststehende, »natiirliche« Werte gibt, die am Korper ablesbar sind.
Kulturelle, medizinische und technische Verinderungen menschlicher
Kérper und Kérperverstindnisse haben Einfluss auch auf die mora-
lischen Normativititen, die vom Korper anderer ausgehen. Der Um-
gang mit einem schreienden Kind ist nicht ahistorisch oder tiberkultu-
rell und dennoch ist er auch nicht rein subjektiv.

Wendet man die Blickrichtung vom eigenen Koérper im Sinne
eigener korperlicher Bediirfnisse und Gefiihle hin zum Kérper anderer,
so wirft dies die Frage auf, wie wir denn zum Kérper anderer Zugang
haben, wie dieser uns auffordern, motivieren kann? Erfolgt dies nicht
wieder iiber eigene Gefithle und somit vermittelt {iber den eigenen
Leib?

An dieser Stelle ist es notwendig, zwischen der Kérperlichkeit an-
derer und den eigenen Gefiihlen zu unterscheiden. Die Not anderer
kann unterschiedlichste Gefiihle auslgsen: Mitleid, Abwehr, Wut oder
Hilflosigkeit. Wenn hier auf die ethische Bedeutung der Not anderer
hingewiesen wird, so sind nicht die von dieser Not ausgelosten Gefiihle

Normativitit des Korpers A 137

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

die Quelle der Normativitit, sondern die Not anderer als Ursprung
oder Anstof fiir diese unterschiedlichen Gefiihle. Menschen oder auch
Tiere, denen es gut geht, die nicht leiden und die keine Hilfe brauchen,
haben nicht den gleichen auffordernden Charakter wie die wahrnehm-
bare Not anderer. Der normative Charakter der Not anderer beruht
also auf einer Beunruhigung, einer Irritation, einer Aufforderung, die
nicht auf die Stillung eigener korperlicher Bediirfnisse gerichtet ist,
sondern auf die Linderung von Leiden anderer.

Die moralische Normativitat des Korpers setzt hier also eine Form
des Altruismus voraus. Grundlegend ist, dass Note anderer Hand-
lungsgriinde fiir mein Handeln sein kénnen. Wihrend etwa Nagel
den Altruismus durch Bezug auf ein »objektives Selbst« oder eine
»azentrische Weltbeschreibung« begriindet?® und so die Positionen
der einzelnen Personen relativiert, scheint mir der moralische Charak-
ter der Aufforderung durch andere genuin an die Ausrichtung auf an-
dere gekennzeichnet zu sein. Als objektives Selbst bei Nagel ist es
schlicht egal, ob die Handlungsgriinde meine eigenen Interessen oder
die anderer sind, da die Relativierung und Perspektivierung auf Einzel-
ne aufgehoben wird.? Ich habe hier dagegen versucht, den moralischen
Charakter der Normativitit genuin an eine Perspektivierung zu bin-
den: Die Aufforderung durch die Not anderer ldsst sich nicht in analo-
ger Weise verschieben, relativieren, wie die Aufforderung durch meine
eigene Not. Ich bin in einem moralischen Sinne nicht berechtigt, die
Not anderer zu ignorieren, die Linderung aufzuschieben, wihrend ich
fir mich selbst durchaus entscheiden kann, die Schmerzen oder den
Hunger zu ertragen. Es besteht ein Unterschied zwischen einer als mo-
ralisch relevant gedachten Intersubjektivitit und einer im Nagelschen
Sinne gedachten Azentrizitit. Andere kann ich nicht nur in den Blick
nehmen, wenn ich meine eigene Position gianzlich auflgse hin zu einem
azentrischen, objektiven »view from nowhere«, sondern wenn ich mei-
ne Bezogenheit auf konkrete andere und deren Bezogenheit auf mich
analysiere.

An dieser Stelle zeigt sich nun eine weitere grundlegende Bedeu-
tung der Korperlichkeit fiir die Bestimmung moralischer Normativitit.
Wihrend bisher die Bedeutung des Kérpers im Sinne der Not anderer

% Nagel, Thomas: »Das objektive Selbst«, in: ders., Letzte Fragen, Darmstadt 2008,
297-329.
77 Vgl. hierzu auch Ricoeur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

138  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitat

betont wurde, lisst sich die herausgearbeitete Perspektivierung der
Menschen in Situationen moralischer Aufforderung nur denken, wenn
beide Seiten, sowohl der Mensch in Not als auch die davon aufgefor-
derte Person, leiblich gedacht werden. Die Not anderer wird nicht aus
einer azentrischen Position entdeckt, sondern aus einer konkreten Si-
tuation heraus, in der alle Beteiligten einen bestimmten Raum einneh-
men und eine bestimmte Perspektive auf die Situation haben. Die mo-
ralische Aufforderung ist nicht nur gebunden an die Korperlichkeit der
Not anderer, sondern auch an die leibliche Verortung und Gebunden-
heit moralischer Handlungssubjekte.

Normativitit des Korpers A 139

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung:
von der Inter- zur Hyperdsthesie

(iiber die transzendentale Asthesiologie
und dariiber hinaus)

Natalie Depraz

Die Mit-Generativitit der transzendentalen Asthesiologie
und der empirischen Hyperasthesie

Im Folgenden méchte ich iiber die Erfahrung der Einfiithlung sprechen,
vor allem iiber die Weise, wie sie Husserl urspriinglich als Paarung,
d.h. als priméren passiven zwischenleiblichen Untergrund bezeichnet,
um einige origindre Gestalten behandeln zu konnen, die sich als >hy-
per-dsthetisch¢ charakterisieren lassen. Unter Hyperisthesie! verstehe
ich eine Steigerung des Fiihlens, die von einem feinsinnigen, scharfen
leiblichen Bewusstsein zeugt. Zu diesem Bewusstsein kann man aber
erst einen Zugang gewinnen, wenn man eine genauere Priifung unter-
nimmt, d.h. auch eine anhaltende Ubung leistet. Um ein direktes
Schauen - ohne Konstruktion und ohne Vorstellung — zu erreichen,
muss die hier durchgefiihrte phdanomenologische Beschreibung dieser
hyperasthetischen Gestalten klar empirisch verankert werden.

Mit der Absicht, Beschreibungen zu gewinnen, die ein originires
Verhiltnis des Mitfiihlens offenbaren, stiitze ich mich auf Gebiete wie
die enaktive Neurobiologie, die Kinderpsychologie, die Psychoanalyse
(Freud/Lacan) oder auch die psychiatrisch inspirierte Familientherapie.
Hier finden sich Beschreibungen der Paarung (coupling), des »Mimis-

! Diesen Terminus habe ich in einem Artikel benutzt (»When Transcendental Genesis
Encounters the Naturalisation Project«, in: Petitot, J./Varela, F.]./Pachoud, B./Roy,
J.-M. (Hg.): Naturalizing Phenomenology, Stanford 1999, 464-483), um ein Vor-
bewusstsein der leiblichen Phinomene zu beschreiben, das dank einer Ubung zuging-
lich werden kann; ich habe es auch in meinem Buch: Depraz, Natalie: Lucidité du corps.
De I'empirisme transcendantal en phénoménologie, Dordrecht 2001, wiederaufgenom-
men, und dies in Bezug auf das Tier als Subjekt, das durch sein Triebbewusstsein cha-
rakterisiert wird.

140  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

mus« (mimisme)?, des Eros und der Resonanz. Wie gelingt es solchen
hyperisthetischen Erfahrungen, die husserlsche Analyse der transzen-
dentalen Asthetik zu unterfiittern und zu erneuern? Wie vermag
wiederum diese, ihnen einen relevanten strukturellen Rahmen zu ver-
leihen? Mein Ziel besteht darin, die husserlsche transzendentale As-
thetik von Neuem zu bedenken, indem ich deren Thematisierung im
Rahmen der Erfahrung der Mitrezeptivitit in der passiven Synthesis
mit der wissenschaftlichen Methodologie der (von Francisco Varela zu-
erst formulierten) »wechselseitigen generativen Zwinge« vergleiche.

Ich méchte dabei weder die Phanomenologie auf die Asthetik an-
wenden noch die Phinomenologie durch die Asthetik erneuern. In
einem Fall wire die erste die fundierende Methode der zweiten, die
dann als eine regionale Ontologie verstanden wire. Daraus folgt eine
phdnomenologische Asthetik in der Linie von Roman Ingarden und
Mikel Dufrenne. Im anderen Fall entwickelte man eine >dsthetische
Phanomenologie:, wie sie exemplarisch bei Merleau-Ponty vorliegt.
Jenseits dieser Alternative bietet sich meiner Ansicht nach eine dritte
Moglichkeit, die iibrigens eher diesseits des oben gebildeten Gegensat-
zes steht und die radikale Einheit (im Sinne der erfahrungsmifigen
Kontinuitdt) der Phinomenologie als transzendentaler intersubjektiver
Erfahrung des Fiihlens und der Hyperisthesie als empirischer imma-
nenter Logik der Sinnlichkeit erforscht.

In dieser Hinsicht scheint es mir angemessener, anstatt von >As-
thetik< im Sinne Husserls® oder im Sinne der fritheren transzendenta-
len Asthetik Kants zu sprechen, das Adjektiv »dsthesisch< und das Sub-
stantiv »Asthesiologie« zu verwenden, um dadurch meine (und auch
Husserls) Erforschung von jedem schwierigen Versuch einer Gleichset-
zung von Phinomenologie und Asthetik (im Sinne einer Kunsttheorie)
zu unterscheiden. Ubrigens benutzt Husserl selber das Wort »Asthesio-
logie« an einigen Stellen, in denen er das Projekt einer Empiriokratie

? Das Wort stammt vom franzosischen Psychologen Marcel Jousse in seinem Werk
Anthropologie du geste, 3 Bde., Paris 1978.

* Vgl. Husserl, Edmund, Ms. F 1 37, 68b, wo Husserl von einer »neuen transzendentalen
Asthetik« spricht. Dieses Manuskript ist nicht in der deutschen Ausgabe der Analysen
zur passiven Synthesis, in: Husserl, Edmund: Gesammelte Werke, Husserliana, Den
Haag bzw. Dordrecht/Boston/Lancaster 1950ff, (im Folgenden: Hua), Bd. XI auf-
genommen worden, befindet sich aber in der Einleitung der von Vincenzo Costa heraus-
gegebenen italienischen Ausgabe: Lezioni sulla sintesi passiva, Mailand 1993.

MNormativitit des Kérpers A 141

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

als empirischer Phinomenologie anspricht.* Francisco Varelas Konzept
der Mit-Generativitit ermdglicht es, die methodologische Sackgasse,
die durch die Erhaltung einer statischen Dualitdt zwischen verschiede-
nen Erfahrungsfeldern entsteht, zu vermeiden und ein einheitliches
Urerfahrungsfeld erscheinen zu lassen, welches aus beiden sich gegen-
seitig ergidnzenden empirischen und transzendentalen Beleuchtungen
mit zum Vorschein kommt bzw. miterzeugt, mitgeneriert wird.

Wir befinden uns hier also in einem urspriinglicheren und unmit-
telbareren (nicht so idealen und phantasiegepragten) Feld, in dem die
Phinomenologie ihre organische Verwurzelung wiederzuentdecken
vermag. Kurz, wir sind auf dem empirischen und direkten Urboden
eines origindren Fiihlens, das von vornherein bei Husserl als ein ge-
teiltes Fithlen, d. h. als ein Mitfiihlen aufgefasst wird. Allerdings fiihrt
die Erforschung einer solchen sinnlichen Verankerung den Phanome-
nologen dazu, auf eine Anzahl von rein theoretischen Anspriichen zu
verzichten, so dass er sich genauer mit der praktischen Generativitit
einer solchen transzendentalen Asthesiologie auseinandersetzen kann.

Die husserlsche Paarung als transzendentaler Leitfaden
einer inter-asthetischen Ontologie

Als Schliisselerfahrung der Intersubjektivitat bei Husserl ist die Ein-
fithlung folgendermaflen gegliedert: Sie enthalt vier Schichten, die sich
unterscheiden, aber auch ergiinzen’; diese Schichten sind nicht chrono-
logisch geordnet, sondern entsprechen einer »Logik des Erfahrens«
(Gene Gendlin spricht von »logic of experiencing«®). In unserer inter-
subjektiven Erfahrung, die jederzeit generisch als Analogisierung auf-
gefasst wird, finden sie zusammen statt. Worin besteht eine solche
Analogisierung? Genau in dem Moment, in dem der Andere mich
selbst erfahrt und mich als einen seinem Kérper dhnlichen Kérper kon-

+ Vgl. Hua XV, 235.

5 In Bezug auf diese Gliederung, vgl. Depraz, Natalie: »The Husserlian Theory of Inter-
subjectivity as Alterology: Emergent Theories and Wisdom Traditions in the Light of
Genetic Phenomenology«, in: Thompson, E. (Hg.): Between Ourselves. Second-person
Issues in the study of consciousness, Thorverton/Charlottesville 2001, 169-178, beson-
ders 172-173.

¢ Gendlin, Eugene: Experiencing and the Creation of Meaning: A philosophical and
psychological approach to the subjective, (Glencoe 1962) Evanston 1997, 3§,

142  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfihlung: von der Inter- zur Hyperasthesie

stituiert, erfahre ich den Anderen als einen meinem Korper dhnlichen
Kérper und konstituiere ihn als einen solchen (einer #uflerlichen
Gleichheit gemif); indem er mich als Kérper konstituiert, ldsst der
Andere in mir meinen Kérper als Objekt erscheinen, wihrend ich ihn
[meinen Korper] als einen habitusmafigen und unbewuften Leib auf-
fasste; indem ich wiederum den Kérper des Anderen als einen habitus-
mafigen und unbewussten Leib konstituiere, lasse ich den Leibkorper
des Anderen als Subjekt erscheinen, wihrend er die Tendenz hatte, ihn
zu objektivieren (einer innerlichen Gleichheit gemaR). Eine solche Er-
fahrung der Analogisierung entfaltet sich in vier Etappen:
1. eine passive Assoziation zwischen dem eigenen Leib und dem Leib
des Anderen;
2. ein Hineinphantasieren in die psychischen Erlebnisse des Anderen;
3. ein verdeutlichendes Verstindnis des Anderen als eines fiir mich
Fremden und
4. eine ethische Verantwortung fiir den Anderen als (sich freuende
und leidende) Person.

Da ich mich hier ausschlieflich fiir die sinnlich-hyletische Schicht der
Erfahrung der Einfithlung interessiere, werde ich mich auf die erste
Etappe, d.h. auf die passive Assoziation zwischen dem eigenen Leib
und dem Leib des Anderen konzentrieren, welche von Husserl tech-
nischerweise » Paarung« genannt wird, und ich werde die darauffolgen-
den (phantasierenden, deutenden und ethischen) Etappen beiseite las-
sen. Obwohl Husserl als Mathematiker diesen Namen auf Grund
seiner Leidenschaft fiir die Formalisierung gewihlt hat, beschreibt
»Paarung: auch auf bemerkenswerte Weise, was in unserer sinnlichsten
und materiellsten verleiblichten Erfahrung des Anderen passiert.
Zunichst wird die husserlsche Einfiithlung nicht in erster Linie
durch meine visuelle Wahrnehmung des Leibes des Anderen bedingt,
was bedeuten wiirde, dass wir es wesentlich mit dem Entgegentreten
zweier wahrnehmender und reflexiver Bilder des Leibes (body images)
zu tun hatten; die Einfithlung ist zunichst in einer viel passiveren und
urspriinglicheren Erfahrung verankert, die unsere beiden leiblichen
(Erlebnis-)Strome (flux charnels) — in physiologischen kognitiven
Worten: unsere Korperschemata (body schemes) — betrifft.” Das Wort

7 Vgl. de Priester, Helena/Knockaert, Veroniek (Hg.): Body Image and Body Schema,
Amsterdam 2004.

Normativitit des Kérpers A 143

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

Paarung, das sehr schén auf franzésisch mit »couplage« und auf englisch
mit scoupling« {ibersetzt wurde, bezeichnet diesen hyletischen Unter-
grund. Die Paarung entspricht einem Prozess der rezeptiven Assoziati-
on, durch welchen mein Leib und der Leib des Anderen ein dhnliches
Fungieren unseres sinnlichen (haptischen, akustischen, optischen und
propriozeptischen) Verhaltens, unseres weltlichen Benehmens, unserer
praktischen Akte und unserer affektiven Gewohnheiten erfahren.

Deshalb kann die Paarung als eine unmittelbare und gesamte Er-
fahrung von sinnlich erlebter Ahnlichkeit aufgefasst werden, obwohl
die Singularitdt jedes Leibes nicht deswegen vergessen wird (wie es
beim Holismus der Fall ist). Kurzum, die Paarung ist der originérste
Vorgang der Einfiihlung: Jede intersubjektive Erfahrung stammt da-
raus, sei es die Erfahrung einer Nicht-Symmetrie (sei diese patholo-
gisch oder nicht) oder eine Erfahrung, in der man sich auf einen Aspekt
des Leibes (Gesicht oder Hiande) konzentriert.

Die Erfahrung der >Paarung« im weiten Sinne scheint (zusammen
mit den Erfahrungen der Retention und der Protention im Verstindnis
der lebendigen Gegenwart, mit der Heraushebung der kategorialen
Anschauung oder mit der Methode der Reduktion) eine der wichtigs-
ten Entdeckungen Husserls zu sein, weil sie die Intersubjektivitdt mit
der leiblichen Erfahrung verbindet, was unser Verstiandnis der Verleib-
lichung vertieft. Erstens wird die Intersubjektivitdt in unserer origi-
nirsten Erfahrung, d.h. in der rezeptiven Assoziation zwischen unse-
ren Leibern, wieder verankert®; zweitens entspricht die Paarung als
solche einem innigen sinnlichen Bereich: Die Beschreibung des Urpro-
zesses der Verschmelzung und des Kontrastes zwischen den sinnlichen
(visuellen, akustischen, haptischen oder kinasthetischen) Feldern wird
allgemein von Husserl als ein Vorgang der passiven Synthesis bezeich-
net, aber diese bezieht sich eigentlich auf unsere radikal zweideutige
Erfahrung des Fiihlens, welche dem doppelten (heterogenen und ho-
mogenen) Rhythmus der sinnlichen Empfindungen des Leibes ent-
spricht.’

Ausgehend von der dsthesiologischen transzendentalen Erfahrung

8 Vgl. Hua 1 (Cartesianische Meditationen); Hua X111-XV (Zur Phanomenologie der
Intersubjektivitit); Yamaguchi, Ichiro: Passive Synthesis und Intersubjektivitat bei Ed-
mund Husserl, Den Haag 1982.

? Vgl. Hua XI; Montavont, Anne: »Le phénomene de |'affection dans les Analyses sur la
syntheése passive«, in: Alter. Revue de Phénoménologie, N 2: Temporalité et affection
1994, 119-139; Depraz 2001.

144  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

der Paarung bei Husserl mochte ich jetzt die Beschreibung der vier
urspriinglichen Erfahrungen behandeln, die alle mit dieser uréstheti-
schen einfithlenden Erfahrung zu tun haben. Ausgehend vom All-
gemeinen, d.h. von der Paarung zwischen dem Lebewesen und seiner
Umgebung, werde ich mich dann der Erfahrung der Nachahmung (des
»>Mimismus) beim Kind und auch der erotischen Erfahrung zuwenden,
bevor ich zuletzt zu einer sehr spezifischen Erfahrung komme: der Re-
sonanz mit den psychotischen Subjekten. Mit dieser empirischen Er-
forschung der verschiedenen Gestalten der Hyperisthesie machte ich
zeigen, wie die husserlsche Perspektive zugleich aufklarend wirkt und
aufgeklart wird, gemafR einer mit-generativen Pendelbewegung, die ein
erneuertes hyper- und interdsthetisches Erfahrungsfeld erscheinen
lasst.

Das »coupling« / »acoplamiento« in der enaktiven Autopoiesis

Im Rahmen der Selbstorganisationstheorien, die am Ende der 40er-Jah-
re mit der Kybernetik und dann erneut am Anfang der 70er-Jahre mit
der zweiten Kybernetik als kontextuelle leibhaftige Kognition ent-
wickelt wurden, ® wird das Lebewesen von der physiologischen Theorie
und ferner von der Biologie als ein selbstandiger Organismus betrach-
tet: Seine Identitdt besteht in einer inneren Selbstorganisation, die
doch seine Umgebung einbezieht. Die Selbstorganisationstheorie
stiitzt sich einerseits auf die kantsche Theorie des Organismus in der
Kritik der Urteilskraft: Dort wird dieser als eine Totalitdt betrachtet,
die nicht auf ihre Organe reduziert werden kann, wihrend jene Organe
doch funktionsmiBig durcheinander ersetzbar sind.!" Andererseits ver-

10 Vel. Gardner, Howard: The mind’s new science. A History of the cognitive revolution,
New York 1985; Dupuy, Jean-Pierre: Aux origines des sciences cognitives, Paris 1994;
Dumouchel, Paul/Dupuy, Jean-Pierre (Hg.): L'auto-organisation. De la physique au
politique, Paris 1983.

" Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Hamburg 1924 (1974), §65, 237:
»(...) daher ersetzt (die Uhr) auch nicht von selbst die ihr entwandten Teile, oder ver-
gutet ihren Mangel in der ersten Bildung durch den Beitritt der iibrigen, oder bessert
sich etwa selbst aus, wenn sie in Unordnung geraten ist: welches alles wir dagegen von
der organisierten Natur erwarten knnen« (meine Hervorhebungen); vgl. auch Weber,
Andreas/Varela, Francisco ].: »Life after Kant: Natural purposes and the autopoietic
foundations of biological individuality«, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences
2002, 1(2), 97-125.

Normativitit des Kérpers A 145

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

bindet sich diese Theorie auch mit dem 6kologischen Denken, welches
das innerliche Verhiltnis des Lebewesens mit der natiirlichen Um-
gebung beriicksichtigt.”? Das heifit, dass wir es mit einer doppelten,
zusammen vorkommenden Bewegung einer innerlichen Selbstbewegt-
heit und einer dufSeren, umgebungsbezogenen Zirkularitét zu tun ha-
ben.

Am Anfang der 70er-Jahre entwickelt die >Chilenische Schule« ein
héchst relevantes Modell von doppelter Inner- und Auflenzirkularitit:
Umberto Maturana und Francisco Varela nannten diese Zirkularitat
»>Auto-poiesis<.’ Nach den beiden Biologen ist das zusammenhéngende
Gebilde, d.h. die Selbstindigkeit, die vom System selbst hervor-
gebracht wird, allen Lebewesen gemeinsam.* Deshalb besitzen sie alle
die Fihigkeit, ihre Identitat trotz der Fluktuationen, die sie affizieren,
zu bewahren.’ Sie verhalten sich als dynamische Systeme, die kon-
tinuierliche strukturelle Veranderungen auf dem Grund einer organi-
satorischen Invarianz erscheinen lassen. Darum ist ihr Hauptzug ihre
geschlossene, selbstreferentielle Zirkelorganisation, welche eine inner-
liche, von den Autoren >organisatorische oder operative Geschlossen-
heit< (clausura operacional) genannte Plastizitit hervorbringt.’¢ Als
solche bezeichnet sie das Gebiet der Interaktion des Systems mit der
Umgebung, die verschiedene mégliche Modalititen von Paarung des
Systems mit der Umgebung bedingt.

»Acoplamiento« (Paarung) ist namlich der Name, der von Matura-
na und Varela gewihlt wurde, um eine solche strukturelle Interaktion
des Organismus mit der Umgebung zu bezeichnen, wie sie aus der

12 Vgl. sehr frith: Uexkiill, Jakob von: Streifziige durch die Umuwelten von Tieren und
Menschen - Bedeutungslehre, Hamburg 1956, sowie: Ducas, Reuven: Cognitive ecolo-
gy. The evolutionary ecology of information processing and decision making, Chicago
1998.

1 In Bezug auf diese Schule, vgl. Rudrauf, David/Lutz, Antoine/Cosmelli, Diego/La-
chaux, Jean-Philippe/Le van Quyen, Michel: »From autopoiesis to neurophenomenolo-
gy: Francisco Varela’s exploration of the biophysics of being«, in: Biological Research, A
Tribute to Francisco Varela (1946-2001) 2003, 36 (1), 27-67.

4 Vgl. Maturana, Humberto/Varela, Francisco |.: De Maquinas y seres vivos: una theo-
ria sobre la organizacion biologica, Santiago 1973; englische Fassung: Autopoiesis and
Cognition: The realization of the living, Boston 1980; vgl. auch: Varela, Francisco J./
Maturana, Humberto/Uribe, Ricardo: » Autopoiesis: The organization of living systems,
its characterisation and a model«, in: BioSystems 1974, 5, 187-196.

5 Varela, Francisco J.: Principles of Biological Autonomy, New York 1979, Kapitel II.
 a.a.0.

146  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfuhlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

operativen Geschlossenheit hervorgeht: »Der Organismus und die
Umgebung sind miteinander in gegenseitiger Spezifizierung und Se-
lektion verbunden [...]«."7 Oder auch: »Obwohl sie viel komplexer und
verstrickter sind, teilen diese Systeme trotzdem [...] die Eigenschaften,
autonom zu sein (eine operative Geschlossenheit zu haben) und struk-
turell gepaart zu sein. Solche autonomen Systeme stehen in einem
drastischen Kontrast zu Systemen, deren Paarung mit der Umgebung
durch Input-Output-Verhaltnisse spezifiziert sind.«1

Die autopoietische Paarung wird nicht auf leibliche Lebewesen be-
schriankt!®, welche allerdings »autopoietische Systeme im physischen
Raum«? sind; sie ist auch im kiinstlichen Leben, in der Linguistik und
in den sozialen Wissenschaften am Werk. In der Tat handelt es sich hier
nur um ein anderes Wort, um die zirkelhafte Interaktion zwischen dem
individuellen Subjekt und dem anderen Subjekt im weitesten Sinne zu
charakterisieren. In dieser Hinsicht kann wohl die Erfahrung der auto-
poietischen Paarung als Leitfaden und allgemeiner Rahmen fiir das
Studium von spezifischeren Einfithlungsverhiltnissen gelten. Deshalb
ist seine Tragweite in der Biologie so grof wie die husserlsche Paarung
in der Mathematik. Doch die Paarung erweist sich als ein zu allgemei-
nes Verhilinis zwischen dem Selbst und dem Anderen, um die inter-
asthesische Erfahrung der Einfiihlung als assoziative passive Synthesis
auf eigentliche Weise zu fassen. Wie Francisco Varela selbst sehr friih
in seiner Forschungsarbeit mit Maturana feststellt: »Unsere Heran-
gehensweise wird mechanistisch sein. [...] Wir iibernehmen eigentlich
die Grundprinzipien der Kybernetik und der Systemtheorie. Was nur
das Wesen des modernen Mechanismus ist. Lebende Systeme sind
»Maschinenc«.?! Es scheint, dass wir es bei dieser Bio-logik?? mit einer
Art potenzieller Neodialektik zu tun haben, bei der die sinnliche Ein-
maligkeit des Anderen kaum in Betracht gezogen wird. In dieser Hin-
sicht ist es fruchtbar, die von Henri Atlan vorgeschlagene Perspektive

7 Varela, Francisco ]./Thompson, Evan/Rosch, Eleanor: The Embodied Mind: Cognitive
science and human experience, Cambridge MA 1991, Kap. 8., 172. (Ubersetzung; Pascal
Delhom).

¥ a.a.0., 156 f. (Ubersetzung: P. D.).

19 Dies behaupten Rudrauf/Lutz/Cosmelli/Lachaux/Le van Quyen 2003, 31.

2 Varela, Francisco J.: »Not one, not twoe, in: CoEvolution Quart 12, 62-67, 62 (Uber-
setzung: P. D.).

21 Varela, 1979, 42 (Ubersetzung: P. D.).

2 Vgl. Varela/Thompson/Rosch 1991.

Normativitit des Korpers A 147

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

auf die Selbstorganisation des Lebewesens mit jener von Varela in Ver-
bindung zu setzen. Beide fithren sie am Anfang der 80er-Jahre folgen-
derweise ein: Wihrend der eine die Wichtigkeit der Indeterminiertheit
betont, die eine Plastizitit des Lebewesens eréffnet und deren innere
Alteritat iiberdies ein Schliissel des Aufbaus seiner Identitit ist, be-
zeichnet der andere das lebendige System als eine geschlossene und
selbstregulierte Struktur, deren selbstbezogene Identitit sein Verhalt-
nis zu seiner Umgebung erzeugt.?

Kurzum, bei der Paarung des Lebewesens mit der Umgebung ha-
ben wir es mit einem mit-organischen Verhiltnis zu tun, das tief in die
ursinnliche (auch vegetative, d.h. affektive) Dynamik eindringt und
folglich die Bewegung des lebendigen Fiithlens mit der urspriinglichen
Rezeptivitit seiner Umgebung originir einstimmt. Doch es ergibt sich
eine anonyme Hyperisthesie, d.h. ein nicht-singularisiertes Mitfiih-
len. Die radikale Ko-Immanenz dieses undifferenzierten Fiihlens er-
laubt es nicht, dass eine Inter-Asthesie entstehen kann, in der zwei
sipsec (singularisiertes Selbst) in ein nicht austauschbares Verhaltnis
eintreten.

»Intussuszeptiver« Mimismus

Daher ergibt sich die Notwendigkeit, spezifischere Erfahrungsrahmen
zu bemiihen, die auf den Anderen als verleiblichte Person auf eigentli-
che Weise achten. Denn obgleich Varelas Verstandnis der Selbstindig-
keit des Lebewesens als eines Organismus, der selbst seine Paarung mit
dem Anderen hervorbringen kann, durchaus originell ist, miissen wir
die sinnliche Einmaligkeit dieses gepaarten Anderen genauer ins Auge
fassen.

In dieser Hinsicht ist die Einfiihlung zwischen dem Erwachsenen
und dem Kind von besonderem Interesse. Sie bezieht sich auf ein be-
merkenswertes interpersonales Verhiltnis, das vollig spezifisch unter
unseren vielfaltigen sozialen Verhiltnissen und zugleich absolut gene-
risch ist: Wir alle hatten eine solche Erfahrung als Kind, sei es als un-

2 Vgl. Dupuy, Jean-Pierre: »Einleitunge, in: Dumouchel/Dupuy 1983, 20; Varela, Fran-
cisco J.: »Lauto-organisation: de I’apparence au mécanismev, in: a.a.O., 147-165; Atlan,
Henri: »L'émergence du nouveau et du sens«, in: a.a.0,, 115-131; Livet, Pierre: »La
fascination de I'auto-organisatione, in: a.a. 0., 165-172.

148  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

sere eigene (in der ersten Person) oder als Erfahrung der Kinder der
Anderen (in der zweiten Person).

Zunichst gilt es, eine vorbereitende Unterscheidung zwischen
Kindern und Neugeborenen einzufiihren. Dies ist keine formelle Un-
terscheidung: Sie erweist sich als die Quelle von Differenzierungen, die
mit der Art von inter-dsthetischen Erfahrungen zu tun haben, die wir
von diesen >kleinen< Personen erwarten. Wahrend die Neugeborenen
(der lateinischen Etymologie »in-fans< gemaf) nicht sprechen konnen,
besitzen die Kinder eine mehr oder weniger komplexe Sprache. Wenn
wir die husserlsche Schichtung der Einfiihlung im Kopf behalten,
scheint es, als entspriche hier die Paarung des Lebewesens mit seiner
Umgebung sowie die Einfithlung mit dem Neugeborenen einer Form
der passiven und affektiven Mitrezeptivitat (diejenige der husserlschen
Paarung), wihrend die Einfiihlung mit dem Kind (sowie unter Erwach-
senen) wenigstens das Hineinphantasieren und den Deutungsglauben
einschlieen wiirde, d.h. die Etappen zwei und drei der Einfithlung.
Doch das Neugeborene ist eine einmalige Person, was einen inter-as-
thetischen Rahmen voraussetzt, der fordernder als eine einfache Paa-
rung ist; obwohl wir es bei dem Neugeborenen mit einer passiven
strukturellen Assoziation zwischen zwei Leibern zu tun haben, wird
diese zu einem spezifischen Verhiltnis mit diesem einmaligen Ande-
ren, den ich sehe, hore, taste oder spiire.

Doch das, was aus dem Neugeborenen eine Person macht, bezieht
sich nicht auf auBerordentliche ethische Sorgen oder auf absolute geis-
tige Wiinsche. Im Gegenteil: Es hat mit dessen sehr einfacher und sehr
nackter Fihigkeit zu tun, blof >hier< zu sein, wie es buddhistische und
christliche Ménche betonen.?* Die ganze Beziehung, die das Neugebo-
rene allmahlich mit den Anderen herstellt sowie das Lernen, das sich
daraus ergibt, bestehen in einer griindlichen Nachahmung. Wihrend
die rationale Einstellung den Akzent auf die Reproduktion und auf die
Wiederholung legt, weil es fiir sehr eindeutig gehalten wird, dass das
gewickelte Neugeborene einfach vegetativ und jedes Verhiltnisses zur
Welt beraubt ist, dass also das Kind (nur) ein kleiner Erwachsener ist,
betonen moderne und postmoderne Auffassungen das schopferische
Verhalten des Neugeborenen. Sie unterstreichen also seine fortwiah-
rende Entdeckung der Umwelt und sein kontinuierliches Lernen im

% Vgl. Panikkar, Raimon: Elogio de la sencillez, Estella (Navarra) 1993; Clark, Andy:
Being there. Putting Brain, Body and World Together Again, Cambridge MA 1996.

Normativitit des Kérpers A 149

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

Lauf der verschiedenen Phasen seiner Entwicklung. In dieser Hinsicht
weist die zeitgendssische Psychologie auf das unmittelbare Verhaltnis
des Neugeborenen zu seiner Umwelt hin. Obwohl es weder spricht
noch lauft, sind seine visuellen, taktilen und kinésthetischen Fahigkei-
ten faszinierend und derart entwickelt, dass seine affektive Stimmung
(affective attunement), wie bewiesen wurde, schon bei der Geburt an-
fangt.? Seit den allerersten Minuten seines Lebens ist das Neugebore-
ne fahig, die Bewegungen der Zunge, die Ausdriicke des Gesichts nach-
zuahmen. Ganz im Gegensatz zu Merleau-Pontys Behauptung ist also
das Kind imstande, ganz am Anfang seines Lebens im hyper-dstheti-
schen Verhiltnis (also mit starker Intensitit in dem Augenblick) mit
anderen Personen zu sein.2

Ausgehend von dieser Veranderung in der Auffassung des Kindes,
auf die ich mich stiitze, mochte ich mich auf die anthropologische For-
schung Marcel Jousses beziehen, der als Jesuit am Anfang der 30er-Jah-
re des 20. Jahrhunderts an der Sorbonne Vorlesungen hielt: Miindliche
Zeugnisse erwidhnen Merleau-Ponty als Zuhérer der ersten Vorlesun-
gen Jousses. Besonders in seinem Hauptwerk Anthropologie du geste?
entwickelt er ein Verstdndnis der Einfithlung mit dem Neugeborenen,
das radikalerweise die Nachahmung als Leitfaden nimmt. Er bezeichnet
namlich die Tétigkeit des Neugeborenen als sMimismus«. Demnach
ahmt das Neugeborene nicht nach, was es sieht, es ist unmittelbar,
was es sieht: Wir haben es nicht mit einem abstrakten und duflerlichen
Verhiltnis der Reproduktion zu tun, sondern mit einer eigentlichen,
aktiven, archaischen und urspriinglichen Verkdrperung der gesamten
vielfaltigen sinnlichen Einstellung des Anderen. In dieser Hinsicht be-
steht Jousses Originalitét in der Neuentdeckung der Echtheit verinner-
lichter Dispositionen und urorganischer Einstellungen, die unsere
starkste und verleiblichtste menschliche Fahigkeit bilden.

Wie Merleau-Ponty bevorzugt Jousse die Beweglichkeit vor der
Wahrnehmung und den Ausdruck vor der Kategorisierung. In diesem
Zusammenhang benutzt er ein interessantes Wort, um unsere Tendenz

% Vgl. Stern, Daniel: The Interpersonal world of the infant, New York 1985.

% Vgl. Meltzoff, Andrew N./Moore, M. Keith: »Infant’s Understanding of People and
Things: From Body Imitation to Folk Psychology«, in: Bermudez, J. L./Marcel, A.]./
Eilan, N. (Hg.): The Body and the Self, Cambridge MA, 1995, 43-69; Gallagher Shaun/
Meltzhoff, Andrew N.: »The earliest sense of self and others: Merleau-Ponty and recent
developmental studies«, in: Philosophical Psychology 1996, 9 (2), 211-233.

7 Jousse 1978.

150  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperasthesie

zur kategorialen Abstraktion zu bezeichnen: Er spricht von einer >Al-
gebrose« (algebrdse)?; in Kontrast jedoch zu Merleau-Ponty und im
Einklang mit einigen zeitgenossischen kognitiv-pragmatischen Wer-
ken stellt er unsere Gesten in den Vordergrund, weil sie unsere Ur-
fahigkeit bilden, nicht einfach zu gestikulieren, sondern einen beweg-
lichen (immer verschiedenen, doch logischen) leiblichen innerlichen
und originéren Stil weiterzubilden. Indem der »Mimismus« erstens auf
der Beweglichkeit, zweitens auf dem Ausdruck und drittens auf der
Geste griindet, ist er die einzige Fahigkeit, die es dem Neugeborenen
ermoglicht, der Andere zu sein, ohne sich jemals in ihn (mittelbar)
hineinzuphantasieren oder mit ihm pathologisch zu verschmelzen.

In dieser Hinsicht ist der sMimismus«< weder eine mittelbare Tren-
nung noch eine pathologische Verschmelzung. Er griindet sich auf der
spontanen Tendenz des Kindes, immer wieder zu spielen, wie Jousse
schreibt, >nachzuspielenc« (rejouer): »[...] ce qui frappe, quand on ob-
serve I'étre humain aussi spontané que possible, n’est-ce pas une ten-
dance instinctive a rejouer gestuellement ou, plus exactement, a mimer
toutes les actions des étres vivants, toutes les attitudes des objets in-
animés qui l'entourent?« (»[...] ist nicht das, was aufféllt, wenn man
den moglichst spontanen Menschen beobachtet, eine instinktmifBige
Tendenz, mit Gesten nachzuspielen oder, genauer, alle Handlungen
der Lebewesen, alle Haltungen der unbelebten Objekte, die ihn umge-
ben, nachzuahmen?«?® Nach Jousse kommt eine solche Fihikeit auf die
Beobachtung von Aristoteles selbst zuriick: »Car mimer est congénital
au petit Anthropos qui différe des autres animaux en ce qu’il est le plus
mimeur et que par le mimisme il acquiert ses premiéres connaissan-
ces.« (»Denn das Nachahmen ist ein Teil des dem Menschen von seiner
Natur her eigentiimlichen Verhaltens, und zwar von der Kindheit an -
ja gerade dadurch unterscheidet sich der Mensch von den anderen
Lebewesen, dass er die groite Fahigkeit zur Nachahmung hat; auch
die ersten Lernschritte macht er durch Nachahmen ...«)* Jousse
schreibt auch: »Der Mimismus ist die instinktive Tendenz, die allein
der Anthropos besitzt, die Gesten der Wirklichkeit, die sich vor ihm
»abgespielt« haben, >nachzuspielen« (rejouer). Diese grofSe zwingende

%* a.a.0, Bd. 3, 43-49.

% a.a.0., 30 (Ubersetzung: P. D)

30 Aristoteles, Poetik, IV, 2, zuerst in der Ubersetzung von Jousse. Die deutsche Uberset-
zung aus dem Griechischen ist von Arbogast Schmitt, Berlin 2008, 6.

Normativitit des Kérpers A= 151

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

Kraft haben wir, sobald wir zum Leben erwachen.«?' Deshalb ist das
Spielen ein Treiben, das mit unserem Willen zur Macht nichts zu tun
hat, das heisst es steht ganz im Kontrast zu aller Beherrschung: »Das
Kind will nicht spielen, es wird gespielt.«32 Zum Beispiel ahmt das Kind
den Zug nicht nach, es ist der Zug.

Wenn die einfiihlungsmiflige Hyperasthesie, wie Jousse sie auf-
fasst, weder einen mittelbaren Vorgang der Analogisierung bildet (im
Sinne der husserlschen Einfiihlung) noch eine affektive verschmolzene
Einigung mit dem Anderen (im Sinne der schelerschen Einfithlung),
wie kann man sie dann bezeichnen? Noch einmal gebraucht Jousse ein
Wort, das den >Mimismus« des Neugeborenen exakt beschreibt: er
spricht von >Intussuszeption«. In erster Linie mag dieses Wort ganz
technisch und pathologisch klingen: Es stinde dem Verstindnis des
Psychologen Theodor Lipps nah, der in dieser Hinsicht von einer sinn-
lichen und affektiven Introjektion spricht. Nun iibt Husserl sehr friith
Kritik an dieser Auffassung, gegen die er seine eigene Theorie der ge-
lebten Analogisierung bildet. Doch ist die sIntussuszeption¢ ein umfas-
sender Prozess der kognitiven Aneignung, durch welchen das Neu-
geborene buchstiblich die Anderen und die Welt kennen lernt: »Die
Intussuszeption ist die nach innen (intus) getragene Erfassung der Au-
Benwelt (suscipere), das heift, [sie ist] die Ubereinstimmung mit allen
Gesten der Natur, um sie dann auszudriicken [...]; diese Handlungen
werden in dem Menschen zu »Gestens, der sie empfiangt und nach-
spielt.«?* Deshalb ist eine Analogie feststellbar zwischen dem >Mimis-
mus< und der Erfahrung, die wir manchmal machen, mit dem Anderen
eins zu sein, d. h. im selben Moment das gleiche Gefiihl zu haben oder
gleich zu handeln. Ein solches Mit-Geschehen des Fiihlens ist keines-
wegs eine Verschmelzung, denn jeder fithlt und handelt weiterhin
selbst, aber sie setzt eine bemerkenswerte (erlebte und ausgetibte) Fa-
higkeit voraus, die sinnlichen Intensititsphasen zusammen zu erleben
oder, um ein in den kognitiven Neurowissenschaften bekanntes Wort
zu gebrauchen, zu >synchronisierenc. Diese Fihigkeit zur dsthesiologi-
schen Synchronisierung entspricht allerdings weder der reflexartigen
animalischen Mimik noch dem willentlichen erwachsenen Mimetis-
mus: Sie schlieft Unterschiede ein, die sich auf die Bewegungen, die

31 Jousse 1978, 30 (Ubersetzung: P. D.).
2 a.a.0, 71 (Ubersetzung: P. D.).
W a.a.0, 42 (Ubersetzung: P. D.).

152  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

Tone oder auch auf die Arten von Blicken beziehen. Deshalb benutzt
Jousse verschiedene Worter, wie >Kinemimismus«< oder »Phonomimis-
mus¢, um genau die verschiedenen Fihigkeiten des Neugeborenen zu
charakterisieren.

Kurz, die Interisthesie, die im >Mimismusc am Werk ist, erlaubt
es, die Hyperasthesie als Intensitit des geteilten Fiihlens genauer zu
fassen, indem ihre Verankerung in der Zeitlichkeit der Koinzidenz oder
zumindest der Synchronisierung betont wird. Die Singularisierung des
Fiihlens, die als Mitfithlen aufgefasst wird, bleibt in der Paarung bei
Varela tendenziell anonym. Sie wird dann bei Jousse dank der dichten
Zeit eines geteilten Augenblickes grundlegend vollzogen.

Eros als Ethos

Nun ist eine solche Fihigkeit, das Fiithlen zu synchronisieren, genau
das, was eine andere Urerfahrung charakterisiert, die wir jetzt in Be-
tracht ziehen wollen: den Eros.

Husserl behauptet in den 20er-Jahren, dass das Wichtigste in der
erotischen Erfahrung darin besteht, die Lust des Anderen zu empfan-
gen, so dass damit eine Lustgemeinschaft erreicht wird.* Eine dhnliche
Meinung findet sich in der analytischen Auffassung, wie sie zur glei-
chen Zeit zuerst von Freud entwickelt wurde, spiter von Lacan und
auch von gewissen feministischen Denkerinnen: Die Psychoanalyse
als Therapie zielt darauf, das Individuum von seinen neurotischen Ver-
bindungen mit seinen Eltern zu befreien und ihm die Méglichkeit zu
bieten, eine solche Einstellung von Offenheit und von Freiheit gegen-
iiber dem Lebenspartner zu gewinnen. Dies ist die Rolle der >Ubertra-
gunge, die als praktische Methode der Befreiung unvermeidlich die

* Vgl. Hua XIV (Zur Phianomenologie der Intersubjektivitit, Bd. 2: 1921-1928), n 9
(1922), 177: »[...] wie im Geschlechtsgenuss, es kann nicht nur dieser statthaben, son-
dern beide Teile kénnen geniessend nicht nur jeder fiir sich des Genusses innesein,
sondern sie kénnen als miteinander und durcheinander Geniessende und geniessende
Betitigung Erstrebende fiireinander dasein, in eins den Genuf in diesem Durcheinander
erstrebend kinnen sie eine Einheit geniessender Gemeinschaft herstellen. Der Andere
und seine Einwilligung, mindestens Fiigsamkeit ist nicht nur Mittel des Genusses |...],
sondern dass der Andere an einer Betitigung beteiligt ist, dass eine Willenseinheit beide
umspannt und eine Einheit beiderseitigen Tuns herbeifiihrt und beide in eins Lust ge-
niessen, das ist selbst Gegenstand des Genusses, fiir jeden also, dass der andere ge-
niesst.«

Normativitit des Kérpers A 153

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

kiinstliche Neurose einer Gegeniibertragung hervorruft, welche dies-
mal auf den Analytiker gerichtet wird.%* So wie Freud uns gelehrt hat,
uns auf unsere Selbstdezentrierung zu stiitzen, so betont Lacan unsere
radikale Tendenz zum Nichtwissen: Unser Leben beherrschen wir
nicht, der Andere weiss es gewdhnlich besser als ich. Nach Lacan ist
der Analytiker ein wissen-sollendes Subjekt, was fiir ihn eine unerhor-
te Situation der Ubertragung darstellt, da seine radikale Ethik darin
besteht, eine »Epocheé iiber das Verriickte des Begehrens des Anderen«
(époché sur la folie du désir de I'autre) zu vollziehen, wie Rajchman
hellsichtig schreibt. Kurz: es handelt sich um ein »Umgehen-kénnen
mit unseren unbewussten Begierden« (savoir-faire avec nos désirs in-
conscients).* Indem wir uns immer wieder mit unseren eigenen Be-
gierden auseinandersetzen, ist es uns moglich, jederzeit ein echtes ero-
tisches Verhaltnis neu zu schaffen. In dieser Hinsicht beschrankt sich
der Eros allerdings nicht auf die sexuellen Beziehungen oder eben auf
das einzige Verhaltnis mit unserem Partner. Der Eros entspricht eher
der radikalen Verwandlung unserer Beziehung zum Anderen, d.h. un-
serer Fahigkeit, diesen Anderen jederzeit als einen Gast in unserem
Leben zu betrachten. Allerdings scheint ein solcher bestandiger Emp-
fang, eine solche unaufhérliche Bereitschaft, eine solche vollstindige
Offenheit viel leichter mit Freunden zu sein, weil diese eigentlich nur
gelegentlich nach Hause eingeladen werden; im Gegenteil (anschei-
nend vielleicht paradoxerweise) mag eine solche Einstellung viel hohe-
re Anforderungen in Bezug auf die Person zu stellen, mit der man sein
Leben lebt, weil die Routinen des alltdglichen Lebens tendenziell dazu
verleiten, unsere gewdhnlichen Mechanismen zu aktivieren und unse-
re Kreativitat, d.h. die inter- und hyperasthetische Spannung der au-
genblicklichen Gegenwart zu vermindern. Obwohl der Eros nicht auf
das erotische Verhiltnis eines Paares begrenzt wird, kann man deshalb
sagen, dass es sich um eine Art exemplarische experimentelle Situation
handelt, in der man quasi ausschlieflich mit dem vorausgesetzten und
gegebenen Charakter des Verhiltnisses arbeitet, so dass dessen Echt-
heit jederzeit wieder gepriift werden muss.

% Vgl. Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse (1916),
Frankfurt M. 1991; Lacan, Jacques: Das Seminar, Buch 7, Die Ethik der Psychoanalyse,
Berlin 1995; ders.: Das Seminar, Buch 11, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,
Berlin 1987; Rajchman, John: Le savoir-faire avec l'inconscient: Ethique et psychanaly-
se, Bordeaux 1978; Irigaray, Luce: Ethigue de la différence sexuelle, Paris 1984.

% Rajchman 1978, 8; 18f.

154  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperasthesie

Auf eine solche radikale Einfiihlung, die der Sorge fiir den Ande-
ren einen ethischen Vorrang verleiht, hatte schon Husserl generisch
aufgemerkt:

In der Welt iiben Menschen aufeinander >geistige Einwirkungeng, sie treten
in geistige Verbindungen, sie wirken aufeinander von Ich zu Ich, dass ich so
tue, davon weiss der Andere und das bestimmt ihn, seinerseits >sich danach zu
richten«. Sie wirken aber auch ineinander, ich nehme den Willen des Anderen
in meinen Willen auf, ich diene ihm. Was ich tue, tue ich nicht bloff von mir
aus, sondern in seinem Auftrage, in meinem Wirken wirkt sich sein Wollen
aus. Mitleidend, mitfreuend leide ich nicht blo als Ich, sondern in meinem
Leid lebt das fremde Leid, oder auch umgekehrt, ich bin in den Anderen ver-
sunken und lebe in seinem Leben, und speziell, leide sein Leiden. Wie ich sein
Urteil miturteile (nicht etwa in der Art, dass ich mit ihm siibereinstimmes,
sofern mein selbstgebildetes Urteil sich stimmend deckt mit seinem selbst-
gebildeten Urteil, sondern sein Urteil im Nachverstehen und ohne alle nach-
kommende Bejahung miturteile), so fiihle ich sein Leiden mit; sein Wollen
kann ich so nicht mitwollen, aber ich kann mich an seinem Handeln betei-
ligen oder ich kann dienend oder herrschend mit ihm eine Willenseinheit
bilden.

Ich kann sich mit Ich (Du) vereinigen, Ich beriihrt sich, deckt sich in
eigentiimlicher Weise mit Gegen-Ich, das Tun des einen und das Tun des an-
deren ist nicht blof ein getrenntes paralleles Tun, nur ein gleiches, harmo-
nisch zusammenklingend und sich einigend zu einem einheitlichen Akkord.
Diese Einheitlichkeit kann aber eine sehr verschiedene sein. Der eingefiihlte
Andere kann aufler mir bleiben und ohne Einheit mit mir, ich sehe ihm blof8
zu und verstehe ihn nach, ich kann mit ihm denken und fiihlen, mich mit ihm
berithrend und mit ihm Stellung nehmend, ich kann aber auch in ihm leben
in einem Stiick meines Willenslebens, in ihm wollen als meinem Unterwor-
fenen, und lebt dann in sich selbst und bewusst in den Strecken seiner Ver-
pflichtungen, in der Sphire seines »Dienstes« als in seinem Wollen mein Wol-
len in sich tragend, in seinem Handeln mein Handeln vollziehend. Ich kann
auch den Anderen in mich hineingebildet tragen als mein Vorbild, das ich
ganz in mein zentrales Ich aufgenommen habe; tuend tue ich, als ob er an
meiner Stelle wire.?”

Eine solche erotische Gemeinschaft im weiten Sinne ist radikal mit-as-
thetisch und wird doch mitnichten mystisch oder fusionell. Man miiss-
te sie hier von einer blof8 einfiihlungsmiéfigen, analogisierenden Er-
fahrung unterscheiden, in der ich mich in den inneren Zustand des
Anderen hineinphantasiere. Doch ich hore nicht auf, in meinem abso-

37 Hua XIV, Nr. 13, §9, 268f.

Normativitit des Korpers A 155

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Natalie Depraz

luten Hier zu bleiben, wihrend der Andere in seinem Dort bleibt.®
Aber sie muss auch von einem bloflen »Mit-Pathos«* unterschieden
werden, durch das ich unmittelbar mit dem Anderen verschmolzen
werde, in dem also beide Affektionen auf eine urspriingliche Einheit
zuriickgefiihrt werden. Weder eine Analogisierung, die zwar erfahren
wird, aber doch aufgebaut und also vermittelt wird, noch eine pathische
Verschmelzung, die als eine unmittelbare Titigkeit fungiert, kénnen
erkldren, wie die in der Reduktion gegebene Gemeinschaft aus einer
Inter-affektion entsteht, in der die einmalige und individuelle Begeg-
nung zwischen zwei Egos stattfindet (und von Generation zu Genera-
tion immer wieder stattfindet). Eine solche Inter-affektion entspricht
einer radikal leiblichen und mitrezeptiven Reduktion, die auf einer De-
zentrierung des selbstbezogenen Individuums beruht, so dass sie die
inter-asthetische Qualitat der Alteritit, die am Werk ist, und auch das
hier gegebene Fiihlen erfassen kann. Eine erlebte analogische Erfah-
rung, die auf der Austauschbarkeit der Ich- und Du-Rdume begriindet
wird, setzt die Dualitat beider Individuen, also ein noch dufSerliches
Verhiltnis voraus. Eine tiefere Einfiihlung, die unterdessen keine Ver-
schmelzung (kein reines Pathos) ist, bringt eine Mit-Individualitat
dank eines Vorgangs der Mit-Individualisierung hervor.

Wenn man nun eine solche Ethik des Eros im Kopf hat, dann fallt
der fragwiirdige Charakter der von Michel Henry und Jeau-Luc Ma-
rion vorgeschlagenen Beschreibungen auf: Der Erstere ist der Mei-
nung, die irreduzible Dualitdt jedes Triebflusses sei die einzige und
endgiiltige Realitdt unseres erotischen Verhiltnisses; der Erotismus,
so wird daraus geschlossen, unterscheidet sich vielleicht nicht allzu
sehr von zwei »Selbst-Erotismen«.* Kurz, »da wo das Begehren sich
selbst erreicht, vermag es nicht, die Lust des Anderen zu erreichen«. Es
ermoglicht hochstens die einfache Koexistenz »zweier Spasmen, die
nicht imstande sind, ihre eigene Trennung zu iiberwinden«.*' Wie
kann man hier die Anwesenheit des Anderen, das heifit die Mit-Inten-

® Vgl. Hua I (Cartesianische Meditationen), §53ff. Vgl. auch zum Beispiel Hua XIV,
Nr. 13 (1922).

¥ Henry, Michel: Phénoménologie matérielle, Paris 1990, dritter Teil. Wichtig zu be-
merken ist, dass Michel Henry als Urbild der pathischen Miterfithlung das Verhaltnis
zwischen der Mutter und dem Kind benutzt, weil sie eine urspriinglich nicht-intentio-
nale Einfiihlung ist.

4 Henry, Michel: Incarnation. Une philosophie de la chair, Paris 2000, 237; 303.

i a3.a.0, 302,

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

sitdt unserer beider Fiihlen verstehen? Wie steht es mit dem Inter-Ero-
tismus? Wie steht es mit der Fahigkeit, sich zu vergessen, die voraus-
setzt, dass ich radikal vom Anderen verwandelt werde und gleichzeitig
ihn selbst verwandle? Was Jean-Luc Marion betrifft, beschreibt er das
erotische Phanomen als ein »durchgestrichenes Phinomen« (phéno-
méne raturé). Nach ihm wird eine solche Erfahrung »durchgestri-
chen«, weil die »Erotisierung nie die Person als solche erreicht« oder
weil sie unsere Personhaftigkeit immer naturalisiert.#? In diesem Sinne
setzt er den menschlichen Eros, der immer als ein Scheitern unserer
Person betrachtet wird, dem gottlichen Eros entgegen, der als ein ge-
sittigtes Phinomen (phénoméne saturé), d.h. als eine helle und volle
Realitét beschrieben wird.

Auf der Suche nach einem echteren Verstiandnis der erotischen
Erfahrung sind wir dazu veranlasst, die praktischen Lehren, die tradi-
tionell von gewissen christlichen und buddhistischen Ménchen vermit-
telt werden, genauer zu betrachten. In dieser Hinsicht bemiiht sich der
tibetische buddhistische Lehrer Chogyam Trungpa in seinen Semina-
ren der siebziger Jahre, die Lehren des Ménches Shantideva iiber das
Mitleid zu erneuern®; auch in diesem Sinne gelingt es dem zeitgends-
sischen ostlich-christlichen griechischen Philosophen Christos Yan-
naras, die biblische Erzihlung des Hohenliedes wieder lebendig zu ma-
chen, indem er die alten Lehren von Evagre iiber die Leidenschaften
und ihre Gegenkrifte villig aktuell macht.# Im Grunde genommen
bringen beide, jeder auf seine Weise, bemerkenswerte Schliissel, um
eine erotische Aufmerksamkeit auf den Anderen zu entwickeln.® Im

42 Marion, Jean-Luc: Le phénomeéne érotique, Paris 2003, 238-40. In Bezug auf beide
Perspektiven, vgl. Depraz, Natalie: »Phénoménologie de la chair et théologie de I’eros«,
in: Henry, M. (Hg.): Pensée de la vie et culture contemporaine, Paris 2006, 167-181.
Oder weiter: Depraz, Natalie: Le corps glorieux. Phénoménologie pratique de la Philo-
calie des Péres du désert et des Péres de I'Eglise, Bruxelles 2008, Kap. V.

# Shantideva, The Way of the Bodhisattva, Boston/London 1997; Trungpa, Chogyam:
Training the Mind and Cultivating Loving-Kindness, London 1993; vgl. auch Depraz,
Natalie: »Empathy and Compassion as Experiential Praxis: Confronting Phenomenolo-
gical Analysis and Buddhist Teachings«, in: Carr, D./Embree L. (Hg.): Space, time, cul-
ture, Dordrecht 2004, 189-200.

# Evagre le Pontique: Traité pratique (Praktike), Paris 1989, (= Sources Chrétiennes
170); Yannaras, Christos: Variations sur le Cantique des Cantigues, Paris 1992.

% Vgl. Depraz, Natalie: »Eros et intersubjectivité«, in: Hatem, ]. (Hg.): Michel Henry,
la parole de vie, Paris 2003, 167-180, wo ich kritisch die Auffassung des Erotismus bei
Michel Henry einschitze, indem ich buddhistische Gegenerfahrungen erwihne.

Normativitit des Kérper.s A 157

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

Gegensatz zu der regressiven oder narzistischen Duplizitit, die von der
Sorglosigkeit fiir die Lust des Anderen erzeugt wird, setzt die einfiih-
lende Ethik, die im Mittelpunkt der Erfahrung des Eros liegt, eine Flui-
ditat und eine Beweglichkeit meiner eigenen leiblichen Einstellung ge-
geniiber den Anderen voraus. Eine solche Einstellung bringt also einen
bedingungslosen Vorrang der Lust des Anderen {iber meine eigene zum
Vorschein. Weit entfernt von der egoistischen Duplizitat des Selbst-
Erotismus schliesst der Inter-Erotismus eine Sorge um Transparenz ge-
geniiber den Wiinschen des Anderen und ein spontanes Empfangen
seiner Begierde ein. Daher riithrt auch die Synchronisierung beider Liis-
te, obwohl jede ihre eigene Qualitat behilt. Wenn man seinen eigenen
Willen oder seine selbststindige Begierde vergisst, heifit es, dass die
Begierde des Anderen in den Vordergrund tritt, so dass eine unerwar-
tete gegenseitige Rezeptivitit geschaffen wird. Aus der buddhistischen
Perspektive entwickelt Chégyam Trungpa durch die Meditation eine
solche Aufmerksambkeit (mindfulness) fiir die Erwartungen des Ande-
ren, dass dem geiibten Meditierenden eine héchst synchronisierte Tei-
lung des Genusses gelingen kann.# Deshalb lasst das Mitleid im Sinne
des Mahayana-Buddhismus ein echtes Fiihlen des Fiihlens des Anderen
genau in dem Moment entstehen, in dem dieser es fiihlt.¥ Aus der
christlichen Perspektive beschreibt Yannaras eine dhnliche Ethik des
Eros: Wie Trungpa betont er die wechselseitige Aufmerksamkeit, die
sie voraussetzt; im Gegensatz zu ihm fasst er aber die erotische Erfah-
rung allgemein als eine relationale Interpersonalitit auf; wiederum im
Gegensatz zu Michel Henry konzentriert er sich nicht auf die Triebhaf-
tigkeit, sondern ldsst uns auf die Ebene einer Ethik der Abgeschieden-
heit (détachement) iibergehen; und im Gegensatz zu Jean-Luc Marion
verbindet er die Triebhaftigkeit und die Ethik. Deshalb wird der Eros als
eine radikal relationale Erfahrung dargestellt, die sich (wie bei Marion
und Henry) seiner moglichen Schwierigkeiten wie seines méglichen
Scheiterns bewusst wird, die auch in Bezug auf unsere mogliche Erfah-
rung der Selbstverwandlung hellsichig ist. Daher kommt die Kontinui-
tdt zwischen der Natur und der Gnade, oder zwischen der Menschlich-
keit und dem Absoluten, die fiir die dstliche Kirche so typisch ist. So
schreibt Yannaras: »Nach dem Scheitern wissen wir, dass der Eros der
Modus des Lebens ist, aber ein Modus, der fiir unsere menschliche Na-

# Vgl. Trungpa, Chogyam: Meditation in action, Boston MA 1981.
# Shantideva 1997, 189 ff.

158 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

tur unerreichbar ist. Unsere Natur diirstet verzweifelt nach Beziehung,
ohne zu wissen, wie man im Modus der Beziehung existiert. Sie weif3
nicht, wie man teilt, sie weif8 nicht, wie man innig verbunden wird. Sie
weil nur, wie man sich das Leben aneignet, es besitzt und es geniefit.
Wir kosten nur die Fiille durch die innige Verbundenheit (communion)
des Lebens mit dem Anderen. Aber der Impuls unserer Natur verwan-
delt die innige Verbundenheit in eine Forderung nach Eigentum und
nach Besitz des Anderen.«* Doch ist der Eros als radikale relationale
Erfahrung keineswegs >verblasst:, wie Marion behauptet: »Wir diirsten
nach dem Leben. Und wir diirsten-nicht nach ihm mit Gedanken oder
mit Begriffen. Nicht einmal mit unserem Willen. Wir diirsten nach ihm
mit unserem Korper und unserer Seele. Der in unserer Natur diffuse
Impuls des Lebens durchblutet die geringsten Winkel unserer Existenz.
Er trigt uns unwiderstehlich zur Beziehung hin, zum >Mit-Sein< des
Paarlebens.«* Nach Yannaras, der in seinem Neuverstindnis des
christlichen Eros auch sehr von der Psychoanalyse Lacans beeinflusst
wird, sind wir als Subjekte ein »erotisches Ereignis«, das aus der »ero-
tischen Lust ein Vollzugsverhiltnis« macht.>

Zusammenfassend kann man die hyperisthetische Qualitit, die
charakteristisch fiir das erotische Verhiltnis ist, als Beweglichkeit, als
Fluiditit und als Offenheit des intensiven Fiihlens bezeichnen, was die
erotische Interésthesie als eine wechselseitige Intensivierung des Fiih-
lens darstellt.

Zusammenfiihrungen und Resonanz

Ich mochte jetzt die Tragweite des hyperisthetischen Verhiltnisses er-
weitern, indem ich es vertiefe. Wihrend der »Mimismus«< und der Eros
einfiihlungsmiBigen Verhiltnissen der Individualisierung von Ange-
sicht zu Angesicht entsprechen, die die Mit-Intensitit des geteilten ge-
genwirtigen Moments betonen, ist die Familientherapie ein bemer-
kenswerter Rahmen, um die interisthetische Erfahrung in einem

# Yannaras 1992, 8 (Ubersetzung: P. D.).

# Yannaras 1992, 9 (Ubersetzung: P. D.).

0 Yannaras, Christos: »Psychoanalysis and Orthodox Anthropology«, in: Chirban, J. T.
(Hg.): Personhood. Orthodox Christianity and the Connection Between Body, Mind,
and Soul, Westport CT, 1996, 83-89 (Ubersetzung: P. D.).

Normativitat des Kérpers A 159

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

weiteren und tieferen Sinne zu erforschen. Zuerst in einem weiteren
Sinne: In dem Zusammenhang der Familie ist die Einfiihlung keines-
wegs auf Verhiltnisse von Angesicht zu Angesicht begrenzt, sondern
sie setzt eine Vielheit von Verhiltnissen voraus, die doch ganz persén-
lich sind. Dies bedeutet, dass wir es mit einer nicht-anonymen Ge-
meinschaft zu tun haben. In einem tieferen Sinne wird im therapeuti-
schen Kontext die Interasthesie zu einem noch intensiveren Verhaltnis
mit Psychotikern, die allerdings hochst fordernd sind. Deshalb wird der
Psychiater gezwungen, seine gewohnliche einfiihlungsmifRige Einstel-
lung zu verandern und eine mitleidende Einstellung einzunehmen.
Die Familientherapie beruht zundchst auf der zweiten Kybernetik,
wie sie urbildlich von Heinz von Foerster ins Werk gesetzt wurde. Sie
wird dann mit der Forschung iiber die autopoietische Paarung, die von
Maturana und Varela begonnen wurde, vorangetrieben. Als allgemeine
Leithypothese gilt folgendes: Wenn es unmaglich ist, den Beobachter
von dem Beobachteten abzutrennen, wie kann dann der Therapeut das
Beschriebene von seiner eigenen Existenz unterscheiden?®' Spezi-
fischer scheint das holistische Urbild der Systemik eine relevante
Theorie darzubieten, um zu verstehen, was in einer kritischen Fami-
liensituation vorkommt.?2 Dies heifSt, genauer gesagt, dass es nicht das
Familiensystem ist, das das Problem hervorbringt, sondern ganz im
Gegenteil: Das Problem ldsst das System zum Vorschein kommen.
Indem sie sich auf Gesamtmodelle dieser Art stiitzt, die das thera-
peutische Bestreben fordern, einen vorgingigen, vorkritischen Zustand
(homeostasis) neu zu bilden, versucht die Familientherapie, wie sie
exemplarisch von Mony Elkaim beeinflusst wurde, weiter fortzu-
schreiten. Der Therapeut gebraucht das, was er fiihlt, als Anzeige einer
Briicke zwischen sich selbst, dem Psychotiker und der Familie, indem
er sich bemiiht, den Leuten zu helfen, ohne in ihr Leben hineinzutre-
ten, das heifit, ohne eine hineintretende Einstellung zu haben oder
ohne die Situation selbst als hineintretend zu erleben. Es scheint, als
hitten wir es mit einer affektiv-intensivierten interdsthetischen Erfah-
rung zu tun: Der Psychiater benutzt die kritische Situation und ihre
absolute Dringlichkeit, um die Einfiihlung zwischen den verschiedenen

1 Vgl. von Foerster, Heinz: Observing Systems (Systems Inquiry Series), Salinas CA
1981.

32 Hoffman, Lynn: »Constructing Realities: An Art of Lenses«, in: Family Process,
1990, 29 (1), 1-12.

160  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperasthesie

Gliedern der Familie zu verstirken. Wenn die Verkniipfungen zwi-
schen den Familienmitgliedern zerbrochen sind, wird er versuchen,
die Kommunikation zwischen ihnen neu zu schaffen, obwohl die Krise
zerbrochene Verkniipfungen anzeigt. In Kontrast zu dem eigentlich
husserlschen Verstindnis der einfilhlungsmifigen Interdsthesie ist
(1) die Einfiihlung, die in der Familientherapie am Werk ist, eine in-
tensiv gefiihlte Erfahrung und nicht in erster Linie ein kognitiver Vor-
gang. Uberdies ist (2) die affektiv erlebte Erfahrung des Therapeuten
nicht seine eigene. Mit anderen Worten handelt es sich nicht um seine
ausschlieflich individuelle Erfahrung, sondern um eine affektive In-
tensitit, die als ein Teilen mit allen Mitgliedern der Familie auftritt:
Deshalb ist eine solche Mit-adsthesie kein Hineinphantasieren eigener
psychischer Zustinde in die psychischen Zustinde des Anderen, son-
dern das gemeinsam gefiihlte Auftreten einer urspriinglich gemeinsam
erlebten Erfahrung. Zuletzt muss (3) die Einstellung des Therapeuten
flexibel genug in Bezug auf seine eigenen tiefen Uberzeugungen und
auf seine verwurzelten Vorurteile sein, um eine fiir die Auffassung der
Situation geeignete Flexibilitit zu schaffen, was eine Wiederholung des
gleichen kritischen Vorgangs zu vermeiden erlaubt. Wenn der Thera-
peut namlich nicht flexibel genug ist, wird er unvermeidlich die tiefen
Uberzeugungen der Familie bestitigen. Diese drei spezifischen Ziige
der interésthetischen Erfahrung im Rahmen der Familientherapie brin-
gen uns dazu, eine begriffliche Modifikation einzufiihren und statt von
Einfiihlung von Resonanz zu sprechen, so dass die hier im Spiel befind-
liche eigentiimliche Qualitét der Interdsthesie, d. h. ihre eigentlich rela-
tionale Intensivierung beriicksichtigt wird.

Im Rahmen seiner auf der eigenen Praxis griindenden Uberlegun-
gen entschlieBt sich der zeitgendssische Psychiater Mony Elkaim, das
Wort >Resonanz« zu benutzen, um die Vielfiltigkeit der Beziehungen
auf verschiedenen Ebenen in der gesamten Familiensituation zu be-
schreiben.’ In dieser Hinsicht bezeichnet der Begriff der »Zusammen-

5 Elkaim, Mony: »Co-constructions, systémes et fonctions« in: ders.: Etapes d'une évo-
lution, Toulouse 1993, 253-256, hier: 255: »The co-constructed bridge |...] is not only
built within the persons in the therapy-room, but it also involves the rules of other
systems at work at the same time, be it the institutional system in which the family is
taken care of or even the rules of broader social and cultural systems. I called »reso-
nances« these situations in which different systems seem to resonate around common
themes. [...] with resonance as a new tool, it is possible to think the transversal link that
creates a unity between the individual, the family and the social context.« Vgl. auch:

Normativitit des Korpers A 161

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Depraz

stellung« (assemblage), den Mony Elkaim auch im selben Sinne ein-
fiihrt, »ein Ganzes aus vielfdltigen Elementen, das die Verwandlung
eines therapeutischen Systems erméglicht, das aber auch imstande ist,
seine Evolution zu stoppen«.’* Indem die Resonanz auf dieser Erfah-
rung der »>Zusammenstellungs, die von dem Reichtum der Beziehungen
zeugt, griindet, ohne dass sie jedoch auf ihre Funktionalitdt oder auf
ihre Bedeutung begrenzt wird, erweist sie sich als eine Erfahrung, die
umfassendere Verbindungen zwischen verschiedenen menschlichen
anscheinend gegensitzlichen Systemen neu zu schaffen versucht.

Obwohl die Tradition der Daseinsanalyse, wie sie von Ludwig
Binswanger begriindet, von Wolfgang Blankenburg entwickelt und
von Jean Naudin radikalisiert wurde, ins Zentrum ihrer therapeuti-
schen Praxis die Einfiihlung des Psychiaters mit der Person stellt, hat
man es noch mit einem Verhiltnis von Individuum zu Individuum zu
tun. Was der Begriff der Resonanz zum Vorschein bringt, liegt an der
Beweglichkeit von vielféltigen und veranderlichen Beziehungen. Des-
halb ist die Einfithlung kein Verhaltnis zwischen einem Ego und einem
anderen Ego: Man wiirde sonst das Risiko einer engen Identifizierung
eingehen. Sie entspricht eher der Leichtigkeit eines Tanzes, wo das Paar
sich immer wieder bewegt und verdndert. Als Folge dieses Bildes wird
die Resonanz eine Erfahrung des vielfaltigen mitgegenwirtigen Fiih-
lens, in der aus dem relationalen Gebilde eine vielfache Intensivierung
des Fiihlens der Situation entsteht.

Die transzendentale Inter-Asthesiologie neufassen:
die Paarung im Licht des hyperasthetischen Mitfiihlens

Durch diese vier Erfahrungskontexte wird die Asthesiologie der hus-
serlschen Paarung ihrerseits radikal verandert: 1) das »coupling« bietet
uns eine doppelte Dynamik der Autonomie des Lebewesens und der
Empfinglichkeit fiir den Anderen, welche von der Selbstindigkeit des
Lebewesens generiert wird; 2) der sMimismus« ldsst die Bewegung

Depraz, Natalie/Mauriac, Fréderic: »La résonance comme époché éthique«, in: Alter.
Revue de Phénoménologie, N 13: Ethique et phénoménologie 2004, 263-279.

5i Elkaim, Mony: Si tu m’aimes, ne m’aime pas, Paris 1989, 21-22.

55 In dieser Hinsicht, vgl. auch Neuburger, Robert: »Ethique du changement, éthique du
choix. Introduction a une thérapie familiale constructiviste« in: Rey, Y./Prieur, B. (Hg.):
Systémes, éthiques, perspectives en thérapie familiale, Paris 1991, 105-117.

162  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuriick zum Ursprung der Einfiihlung: von der Inter- zur Hyperisthesie

einer Koinzidenz der Gebirde des Kindes und dessen, was es erfahrt,
auftauchen; 3) der Eros ist eine radikale relationale Erfahrung der ge-
genseitigen Rezeptivitit; 4) die Resonanz erlaubt es, dass sich die affek-
tive Beweglichkeit der einfithlenden Erfahrung durch ihre Vervielfalti-
gung verwirklicht.

In einem gewissen Sinne hatte Husserl eine solche Verwandlung
der Interisthesie in jene hyperisthetische Intensivierung in einigen
seiner Beispiele antizipiert: Sein Interesse fiir diese vier Gestalten (die
Tiere, die Neugeborenen, die Verriickten und die Fremden) einerseits,
seine Erwahnung der Musikerfahrung der Resonanz im Konzertsaal
andererseits zeigen, wie er eine solche Qualitit der Intensitit des Fiih-
lens in der Gegenwart fiir den Anderen und fiir die Anderen empfinden
kann, ohne dass er sie thematisch ausgearbeitet hitte.

Normativitit des Kérpers A 163

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

Zur Normativitit des Lustprinzips und dessen Jenseits

Christoph E. E. Holzhey

Jacques Lacans siebtes Seminar (1959-60) beschiftigt sich mit der
Ethik der Psychoanalyse." Es gewidhrt der klassischen Tragddie eine
derart zentrale Rolle, dass es sich selbst als Tragodie lesen lasst und
damit die Frage aufwirft, ob die darin verfochtene Ethik nicht lediglich
in einem psychoanalytischen Wissen, sondern letztlich in dsthetischer
Erfahrung begriindet ist. Wahrend »Die tragische Dimension der psy-
choanalytischen Erfahrung« den Schlussakt bildet, soll es im vierten
Akt um nichts weniger gehen als »Das Wesen der Tragédie«. Der
Untertitel »Ein Kommentar zur Antigone des Sophokles« schriankt
etwas ein und mag iiberraschen, denkt man doch bei den gewiss inni-
gen Beziigen zwischen Freuds Psychoanalyse und der griechischen
Tragddie zuvorderst weniger an Antigone als an ihren Vater und
Halbbruder Odipus. Doch Lacan rechtfertigt seine Wahl nicht nur da-
mit, dass die Tragédie mit ihrem von Aristoteles definierten Ziel der
Katharsis noch urspriinglicher als durch ihre Verbindung mit dem
Odipuskomplex an der Wurzel der psychoanalytischen Erfahrung
steht (294), sondern rdumt Antigone dabei auch eine Sonderstellung
ein. Er legt nahe, dass es bei der Katharsis in der Tragodie wie auch in
der Psychoanalyse weniger um Abfuhr und Abreaktion geht, etwa um
die Entledigung iibler Safte im Sinne der Humoralpathologie, sondern
um eine Reinigung (295). Dabei geht es sicherlich auch um eine Rei-
nigung von Leidenschaften, von Furcht und Mitleid, aber letztlich ha-
be Katharsis insbesondere den »Sinn einer Reinigung des Begehrens«
(385). Was Antigone am Ende von Lacans Analyse dann auszeichnet,

! Lacan, Jacques: Das Seminar von Jacques Lacan Buch VII (1959-1960). Die Ethik der
Psychoanalyse, Weinheim, Berlin 1996. Verweise auf diesen Band sind im FlieBtext in
Klammern angegeben.

164  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

ist, dass sie »die Erfiilllung dessen, was man das reine Begehren nen-
nen kann, bis an die Grenze [treibt] [...]. Dieses Begehren verkorpert
sie.« (339) Indem sie einem »reinen Begehren« einen Korper gibt,
illustriert und verkdrpert Antigone aber Lacans Ethik, welche sich
»in der folgenden Frage darstellt, die den Wert eines Jiingsten Ge-
richts hat — Habt Thr konform mit Eurem Begehren gehandelt, das
Euch innewohnt?« (374)

Diese Aussagen entfalten ihre Bedeutung erst im Kontext des ge-
samten Seminars, wo Illustration und Ethik, reines Begehren und Kor-
perlichkeit in einem derart spannungsreichen Verhiltnis zueinander
stehen, dass deren Kopplung geradezu der Realisierung des Unmdogli-
chen gleich zu kommen scheint. In der Tat zieht sich durch Lacans
Ethikseminar der Versuch, Grenzen zu einem Gebiet zu bestimmen
und zu iiberschreiten, dessen Zugang aus verschiedenen Griinden ver-
wehrt ist, nicht zuletzt deswegen, weil es jenseits von Bild und Sprache
anzusiedeln ist. Alles scheint sich um einen Bereich zu drehen, der
kognitiv nicht zuginglich und konzeptuell nicht fassbar ist, von dem
aber gerade deshalb behauptet wird, dass er im héchsten Grade real und
ethisch relevant ist. Was das Seminar miihsam umschreibt, ohne je
zum Punkt kommen kénnen zu scheinen, soll Sophokles” Tragodie of-
fenbar gelingen und es in der Figur von Antigone verkorpern. Umge-
kehrt ldsst sich aber dieses Gelingen und Verkorpern nicht begreifen,
ohne auf vorhergehende Episoden des Seminars zuriick zu greifen, wie
etwa diejenigen, die seinem Aufsatz »Kant avec Sade« zugrunde liegen.
Erst Lacans Seminar ldsst Antigone das reine Begehren verkorpern und
die Ethik der Psychoanalyse illustrieren. So gehért das gesamte Semi-
nar zur Antigone, wie Lacan sie verstanden haben will, und ist selbst als
Tragodie zu lesen. Lacans Antigonelektiire kann daher als Lektiire-
anweisung fiir sein eigenes Seminar als Tragédie genommen werden.
Meine Frage ist dabei, welche Konsequenzen eine derartige Selbstbezo-
genheit hat, und insbesondere, inwiefern Lacans Spiegelung in Antigo-
ne darauf hindeutet, dass seine Ethik der Psychoanalyse letztlich dsthe-
tisch begriindet ist.

Es spricht viel dafiir, dass der Korper in der Psychoanalyse inso-
fern normgebend ist, als er zwischen Lust und Unlust unterscheidet
und somit sein Handeln gemaf des Lustprinzips bestimmt. So er-
scheint die Lust-Unlust-Unterscheidung bei Freud als die einzig natiir-
lich vorgegebene Unterscheidung, aus der alle anderen Strukturen der
Psyche und ihrer Erkenntnis- und Urteilsfunktionen folgen, angefan-

Normativitit des Korpers A 165

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

gen von der Konstitution des Lust-Ichs, aber auch des Real-Ichs.2
Allerdings zielt Lacan gerade mit der Reinheit des Begehrens gegen
utilitaristische Ansitze auf einen Bereich jenseits des Lustprinzips ab,
so dass vielmehr der Unterscheidung zwischen dem Lustprinzip und
seinem Jenseits eine normgebende, oder zumindest normerméglichen-
de Funktion zukidme. Die Grundfrage, die ich aber stellen méchte, ist,
ob nicht durch diese Verdopplung von Unterscheidungen die urspriing-
liche Annahme einer elementaren, unhintergehbaren Lust-Unlust-
Unterscheidung infrage gestellt und letztlich in eine Unentschieden-
heit gefithrt wird, die Normen nicht vorgibt, sondern fordert, und
schon die Abgrenzung eines Bereichs jenseits des Lustprinzips als eine
unreflektiert normative Konstruktion erscheinen ldsst.

In Sophokles” Tragédie findet sich die abgrenzende Unterscheidung
zwischen dem Lustprinzip und seinem Jenseits im Gegensatz von Kre-
on und Antigone reprisentiert. Wihrend Hegel nahelegt, dass beide
gleichermafBen schuldig sind, stellt sich Lacan véllig auf die Seite von
Antigone.> Doch zunichst seien an einige Elemente von Sophokles’
um 441 v. Chr. entstandener Tragédie erinnert. Antigone ist die Toch-
ter von lokaste, der Mutter und Frau von Odipus, und somit auch
Tochter und Halbschwester von Odipus. Antigones Bruder Eteokles
war Konig der Stadt Theben, die kurz vor Handlungsbeginn von
einem Heer unter der Fiihrung ihres anderen Bruders Polyneikes an-
gegriffen wurde. Die beiden Briider titen sich gegenseitig, und Kreon,
der als Bruder von lokaste die Nachfolge antritt, bestimmt, dass Eteo-
kles ehrenhaft bestattet, Polyneikes aber vor den Toren der Stadt un-

? Vgl. Freud, Sigmund: »Formulierungen iiber die zwei Prinzipien des psychischen Ge-
schehens«, in: Freud, S.: Gesammelte Werke, Bd. 8, 9. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, 229-
38; Freud, Sigmund, »Die Verneinunge, in: Gesammelte Werke, Bd. 14, 7. Aufl,, Frank-
furt a.M. 1991, 9-15; Freud, Sigmund, »Triebe und Triebschicksale«, in: Gesammelte
Werke, Bd. 10, 8. Aufl,, Frankfurta. M. 1991, 209-32.

3 Vgl. Penney, James: »Beyond Até: Lacan, Ethics, and the Reals, in: JPCS: Journal for
the Psychoanalysis of Culture & Society 2002, 7.1, 24, 35 und Copjec, Joan: »The Tomb
of Perseverance: On Antigones, in: Copjec, J./Sorkin, M. (Hg.): Giving Ground: The
Politics of Propinquity, New York 1999, 235.

166  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

bestattet den Tieren zum Frafl iiberlassen werden soll. Dabei stellt
Kreon jeden Versuch, Polyneikes zu bestatten unter Todesstrafe. Die
Tragddie beginnt damit, dass Antigone ihre Schwester Ismene erfolg-
los davon zu iiberzeugen versucht, gemeinsam ihren Bruder Polynei-
kes zu begraben. Schliefllich unternimmt sie es alleine, bestreut
nachts den Leichnam mit Staub und wird dabei beim zweiten Mal
von den Wichtern, die die Umsetzung von Kreons Dekret sicherstel-
len sollen, erfasst. Sie leugnet ihre Tat nicht und beruft sich dabei in
einer zentralen Stelle auf den Vorrang ungeschriebener, gottlicher Ge-
setze. Auf Kreons Frage, wie sie es wagte, sein ihr bekanntes Gesetz
zu iibertreten, antwortet sie:

Der das verkiindete, war ja nicht Zeus,

Auch Dike in der Totengotter Rat

Gab solch Gesetz den Menschen nie. So grof3
Schien dein Befehl mir nicht, der sterbliche,
Dass er die ungeschriebnen Gottgebote,

Die wandellosen, konnte iibertreffen.

Sie stammen nicht von heute oder gestern,
Sie leben immer, keiner weifs, seit wann.*

Kreon beharrt dagegen auf sein zum Wohle des Volkes erlassenes
Gesetz und macht auch fiir seine Nichte keine Ausnahme. Er lasst sie
lebendig begraben, wovon ihn auch Haimon, sein Sohn und Brautigam
Antigones, nicht abhalten kann. Nur als der Seher Teiresias ihm
glaubhaft Unheil ankiindigt, beginnt Kreon zu zweifeln. Er bestattet
Polyneikes, kommt aber zu spdt zu Antigone, die sich erhingt hat.
Auch Haimon und Kreons Frau Eurydike téten sich selbst, wihrend
sich Kreon gebrochen wegfiihren lasst.

Hegels einflussreiche Anmerkungen legen nahe, dass in diesem
Stiick alle Beteiligten deshalb ein tragisches Ende finden, weil zu die-
sem historischen Zeitpunkt keine andere Verséhnung oder Vermitt-
lung zwischen den gegensitzlichen Gesetzen der Menschen und der
Gotter, zwischen dem allgemeinen Willen und dem »Blut der Familie,
moglich war. Antigone und Kreon stellen sich gleichermaflen einseitig
auf die Seite des gottlichen bzw. menschlichen Gesetzes, erblicken auf
der anderen Seite nur »menschliche zufillige Gewalttitigkeit« bzw.
»Eigensinn«, »Ungehorsam« und »Wille der Einzelheit«, und machen

* Sophokles: Antigone, iibers. v. W. Kuchenmiiller. Stuttgart 2000, Z. 450-57.

Normativitit des Korpers A 167

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Christoph F. E. Holzhey

sich aufgrund dieser Einseitigkeit notwendigerweise durch die Tat
schuldig.’

Lacan stimmt Hegel beziiglich Kreon grundsitzlich zu und sieht
Kreons Urteilsfehler darin bestehen, dass er nicht nur das Gute will,
sondern auch aus dem Wohl aller das hichste Gesetz macht. Kreons
Sprache sei »vollkommen dem konform [...], was bei Kant der Begriff
des Guten heifSt« (311). Aber, so erkldart Lacan wenig spiter katego-
risch: »Das Gute vermag nicht iiber alles zu herrschen, ohne daf ein
Exzef auftaucht, dessen fatale Konsequenzen die Tragddie uns kund-
tut.« (311) Dieser Exzess bestehe in der Ubertretung einer gewissen
Grenze, um deren Bestimmung es in Lacans Seminar immer wieder
geht, die aber mit dem ungeschriebenen gottlichen Gesetz, das Anti-
gone fiir sich in Anspruch nimmt, nur unzureichend bestimmt sei.

Mit Kreon endet so auch Lacans Ubereinstimmung mit Hegel, wie

er schon in seiner ersten Antigone-Sitzung folgendermaflen ankiin-
digte:
Es geht nicht um ein Recht, das gegen ein anderes Recht steht, es geht um ein
Unrecht, und es steht gegen — was? Gegen etwas Anderes, nimlich das, was
Antigone reprisentiert. Ich werde es lhnen sagen, es geht nicht einfach um
eine Verteidigung der heiligen Rechte des Toten und der Familie, es geht auch
nicht um alles das, was man uns hat vorstellen wollen von einer Heiligkeit
Antigones. Antigone wird getragen von einer Leidenschaft, und wir werden
versuchen herauszufinden, von welcher. (306)

Hegels Ansatz ist auch nach Lacan in unterschiedliche Richtungen wei-
tergefiithrt und problematisiert worden, gerade hinsichtlich des Status
und Ursprungs der ungeschriebenen Verwandtschafts- oder Blutgeset-
ze. Insbesondere aus feministischer Sicht wurde gefragt, inwiefern
Antigone als Modell des Widerstands gegen eine falsche, vorgeblich
geschlechtsneutrale Universalitat dienen kénne, welche auf dem Aus-
schluss von Kérperlichkeit beruhe.

Judith Butler merkt etwa an, dass auch Luce Irigaray in Antigone
Verwandtschafts- und Blutbeziehungen reprasentiert sieht, sie dies aber
nicht in einem prazisen wortlichen Sinne meine: »For Irigaray, blood
designates something of bodily specificity and graphicness that fully
abstract principles of political equality not only fail to grasp but must

5 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phanomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3,

Frankfurt a. M. 1970, 342 ff.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

rigorously exclude and even annihilate.«<®* Demgegeniiber problema-
tisiert Butler die Annahme, dass Antigone schlicht mit archaischen, an-
geblich unhintergehbaren Verwandtschaftsgesetzen identifiziert wer-
den kénne — eine Annahme, die sie auch bei Lacan, wenn auch auf
subtilerer Weise, nachwirken sieht. Sie hebt hervor, dass Antigone die
Ordnungen der Verwandtschaft und der Geschlechter verschiedentlich
durchquert —soist ihr Vater Odipus zugleich ihr Bruder und ihre Tat und
Haltung gegeniiber Kreon ist im Stiick wiederholt als mannlich mar-
kiert —, und behauptet gegen Lacan, dass derartige Uberschreitungen
nichtin jeder sozialen Ordnung notwendig zu einem so genannten sym-
bolischen Tod fiihren miissen. Meine Kritik an den Voraussetzungen
von Lacans Ethik ist ahnlich motiviert, setzt aber an einer etwas anderen
Stelle an, gewissermaflen naher am Kérper, namlich an Lacans Konzep-
tion des mit dem Todestrieb eng verkniipften Jenseits des Lustprinzips.
Mit Antigones ethischer Haltung ldsst sich Kérperlichkeit auf un-
terschiedlichen Ebenen verkniipfen. Am auffallendsten ist wohl die
Normativitat, die von Polyneikes’ Kérper auszugehen scheint, das
heifit von einem toten Kérper. Sicherlich ist es naheliegender, diese
weniger im Korper selbst begriindet zu sehen, als in den religiosen
Vorstellungen der Zeit, wie eben den ungeschriebenen gottlichen Ge-
setzen, auf die sich Antigone beruft. Dennoch wire die Frage nach der
Normativitat des toten Korpers aus zwei entgegen gesetzten Griinden
bedenkenswert. Einerseits liee sich namlich Ahnliches von der poten-
ziellen Normativitdt des lebendigen Korpers sagen, was eine Perspekti-
ve gegen eine allzu eilfertige Mystifikation des organischen Lebens als
solchen eréffnet. Andererseits zahlen Bestattungsrituale wohl nicht
ganz zu Unrecht zu den konstitutiven Merkmalen menschlicher Kul-
tur. Auch Antigones Aufsehen erregende Begriindung, dass sie Kreons
Gesetze nur fiir den aufgrund des Todes ihrer Eltern unersetzbaren
Kérper ihres Bruders verletzt und es nicht fiir ihren Mann oder ihre
Kinder tun wiirde, kann ich hier nur als weiteren Hinweis auf die Be-
deutung von Korperbeziehungen fiir ihr Normverstindnis erwihnen.
Neben dem Kérper eines anderen kommt damit auch Antigones eige-
ner Korper ins Spiel, wo sich wiederum zwei Ebenen unterscheiden
lassen. Zum Einen stellt sich die Frage nach Antigones Verhiltnis zu

¢ Butler, Judith: Antigone’s Claim: Kinship Between Life and Death, The Wellek Libra-
ry Lectures, New York 2000, 4.

Normativitit des Kérpers A 169

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

ihrem eigenen Kaorper als Bedingung fiir partikulare Beziehungen, wie
auch als Sitz ihres Begehrens und Handelns. Auf einer zweiten Ebene
steht die Wirkung von Antigones Korper auf andere, sei es innerhalb
der Handlung, sei es als Objekt fiir die Zuschauer der Tragddie, deren
Koérper wiederum bei der asthetischen, potenziell aber auch normie-
rend reinigenden Wirkung im Spiel ist. Diese verschiedenen Ebenen
der Korperlichkeit lassen sich nicht immer strikt trennen, wiederholen
sich aber auch nicht schlicht rekursiv. Wenn Lacan etwa von Antigones
Verkorperung eines reinen Begehrens spricht, so hat das Begehren ge-
rade kein korperliches Objekt zum Ziel und dessen kérperlich-psy-
chische Implementierung ist nicht das, was die Zuschauer wahrneh-
men, die sich auch nicht iiber die Gestalt von Antigones Korper mit
ihr identifizieren sollen.

Auf die dsthetische Wirkung von Antigones Verkérperung werde
ich zuriick kommen und zunachst ausgehend von Lacans Parteinahme
fiir Antigone und gegen Kreon die Normativitit oder zumindest
Normgebung des eigenen Kérpers als Sitz von Lust und Begehren ver-
tiefen. Lacan kann sich bei seiner Bewertung zwar auf die Tragodie
berufen, dessen Chor sich nach seiner anfanglichen Unentschiedenheit
fiir Antigone ausspricht. Auch ist es fiir Lacan von Bedeutung, dass
Antigone bis zum Ende standfest, ohne Zweifel, Furcht oder Mitleid
bleibt, wihrend dies fiir Kreon gerade nicht zutrifft. Doch beruht seine
Bewertung in erster Linie darauf, dass er in Kreon eine dem Lustprin-
zip geschuldete Logik des Wohles, des Guten und der Giiter reprisen-
tiert sieht, in Antigone dagegen eine genuin ethische Haltung, die in
ihrem reinen Begehren jenseits des Lustprinzips begriindet liegt. Dabei
ist Lacans Vorstellung eines reinen Begehrens durchaus mit Blick auf
Kant zu verstehen, und zwar sowohl auf seine Kritik der reinen Ver-
nunft als auch auf die Kritik der praktischen Vernunft, sofern letztere
fordert, dass die » Triebfeder der sittlichen Gesinnung« frei von »patho-
logischen«, kérperlich und sinnlich bedingten Faktoren sein muss.” In
Lacans Ethikseminar, das wiederholt einen grofSen Bogen von Aristo-
teles bis Freud schldgt, nimmt Kant in der Tat eine besondere Stellung
ein, die etwa Slavoj Zizek insbesondere darin begriindet sieht, dass
Kant fiir Lacan der erste war, der die Dimension jenseits des Lustprin-

7 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Wei-
schedel, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1998, 196.

170  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

zips aufgezeigt hat.? Diese bemerkenswerte These bezeichnet Zizek als
Kernaussage von Lacans Kant avec Sade, aber bevor ich zu dieser Ver-
kniipfung komme, méchte ich einen lingeren Exkurs einschieben, der
weniger spektakuldr, aber vielleicht dhnlich spekulativ mit »Kant avec
Fechner« iiberschrieben werden kénnte. Darin geht es mir darum, das
Lustprinzip und eine darin begriindete Moral niher zu bestimmen und
im Hinblick auf meinen eigenen Ansatz zur Normativitit der Lust-
Unlust-Unterscheidung zu problematisieren.

Die Prigung des Begriffs »Lustprinzip« stammt bekanntlich nicht von
Freud, sondern kann Gustav Fechners Aufsatz Ueber das Lustprincip
des Handelns von 1848 zugeschrieben werden.? Dabei beabsichtigte
Fechner weniger eine Innovation, als die Verteidigung seines zwei Jah-
re vorher erschienenen Biichleins Ueber das hichste Gut (1846) gegen
den Vorwurf, es 6ffne die Tiiren zum »gemeinsten Euddmonismus«.
Nun ist aber der Begriff des Eudimonismus in der Moderne erst wieder
mit Kant aufgetaucht, der ihn verwendete, um alle vorkritischen Mo-
raltheorien zu charakterisieren und aufgrund ihrer Annahme, die Aus-
sicht auf Gliick sei der einzige Bestimmungsgrund fiir den Willen, zu-
riickzuweisen.”! Man konnte daher sagen, dass das Lustprinzip lange
Zeit impliziert war und als solches erst explizit formuliert wurde, nach-
dem Kant dariiber hinaus ging.

Tatsichlich erinnert Fechners umfassende Definition von »Lust«
und »Unlust« etwa an John Lockes Einteilung der einfachen Vorstel-
lungen in seinem Versuch iiber den menschlichen Verstand (1690).
Fechner betont, dass sein Argument entscheidend davon abhingt, die

¢ Vgl. Zizek, Slavoj: »The Totalitarian Invitation to Enjoyments, in: Qui Parle: Litera-
ture, Philosophy, Visual Arts, History 1991, 5.1, 73.

* Dieser Abschnitt erschien teilweise schon auf Englisch in meinem Aufsatz Holzhey,
Christoph E E.: »On the Emergence of Sexual Difference in the 18th Century: Econo-
mies of Pleasure in Herder’s Liebe und Selbstheit«, in: German Quarterly 2006, 79.1, 1-
27.

10 Ulrici, Hermann: »Gust. Theod. Fechner: Ueber das hichste Gute, in: Zeitschrift fiir
Philosophie und Philosophische Kritik 1847, 17, 272.

11 Vgl. Reiner, Hans: »Euddmonismus«, in: Ritter, |./Griinder, K. (Hg.): Historisches
Warterbuch der Philosophie 2, Darmstadt 1972, 819-23.

MNormativitit des Kérpers A 171

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Christoph F. E. Holzhey

Begriffe von Lust und Unlust wahrlich weit zu fassen. Trotz der Ver-
schiedenheit der Empfindungen in jeder Klasse konne man

ohne Zaudern und Schwierigkeit [...] unzihlige [...] Empfindungen der
einen oder andern Classe zu[gesellen], der ersten namentlich Alles, was unter
die Ausdriicke Freude, Vergniigen, Genuf, Wohlgefiihl, innere Befriedigung,
Lust u.s.w. fallt; der letzten, was mit Traurigkeit, Gram, Triibsinn, Leid, Mif3-
vergniigen, Schmerz, Wehgefiihl, innere Unbefriedigtkeit, Unlust u.s. w. be-
zeichnet wird.”2

Fechner beobachtet, dass Euddmonismuskritiker dieser breiten Defini-
tion zwar problemlos zustimmen, dann aber doch auf eine engere Be-
deutung von Lust zuriickfallen und aufgrund ihres unedlen Bei-
geschmacks den ganzen Ansatz verwerfen. Diesen Kritikern erscheint
es — dhnlich wie Kritikern der Psychoanalyse und manchen Kritikern
des Utilitarismus —, dass hohe kulturelle und religiose Werte durch die
Annahme des Lustprinzips entwertet und erniedrigt wiirden, das heifSt
durch die Behauptung, »daf3 alle Motive und Zwecke des Handelns
schon von Natur, ihrem Wesen nach, sich auf Lust und Unlust be-
ziehen«, und die Forderung »die grofSte Lust, das groite Gliick in die
Welt tiberhaupt zu bringen suchen«. Gegen diesen Vorwurf versucht
Fechner den Nachweis, dass sich jede anerkannte moralische Regel ins
Lustprinzip Gbersetzen lasst und das Lustprinzip somit lediglich eine
gemeinsame Grundlage fiir andere, verschiedentlich formulierte mora-
lische Formeln darstellt — allerdings mit dem Vorteil, dass nur das Lust-
prinzip »unmittelbar klar und verstindlich« sei.?

Kant hitte in all diesen Punkten mit Fechner iibereinstimmen
konnen. Tatsichlich beginnt seine Kritik der praktischen Vernunft mit
einem Lehrsatz, der den Kern von Fechners Argument erfasst: »Alle
materiale praktischen Prinzipien sind, als solche, insgesamt von einer
und derselben Art, und gehéren unter das allgemeine Prinzip der
Selbstliebe, oder eigenen Gliickseligkeit.«'* Fechner besteht zwar auch
darauf, der Mensch solle nicht lediglich sein eigenes Gliick beférdern,
sondern das Gliick der Menschheit im Ganzen. Aber er scheint den
Punkt von Kants Kritik véllig zu verkennen, wenn er anmerkt, dass

12 Fechner, Gustav Theodor: »Ueber das Lustprincip des Handelns«, in: Zeitschrift fiir

Philosophie und Philosophische Kritik 1848, 19, 11.

1* Fechner, Gustav Theodor: Uber das hochste Gut, hg. v. Wilhelm Platz, Stuttgart
1923, 11.

14 Kant 1998, 128.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

sein Lustprinzip im Grunde dem kategorischen Imperativ entspricht,
aber den Vorteil hat, dass es mit »realem Inhalt«’5 gefiillt ist. Denn
der reale, materielle Inhalt, den Fechners Lustprinzip dem Kantschen
Imperativ hinzufiigt, ist gerade, was Kant ausschlieft. In diesem Sinne
kann man vielleicht Lacan und Zizek zustimmen, dass Kant der Erste
war, der die Dimension dessen aufzeigte, was Freud spiter als Jenseits
des Lustprinzips bezeichnete.¢

Wenn Fechner Kants entscheidenden Schritt jenseits des Lustprin-
zips zu verkennen scheint, so tut Kants Kritik doch mehr, als dem Lust-
prinzip lediglich durch Negation Form zu geben. Die Lustdimension
kehrt durch die Antinomie der praktischen Vernunft mit Nachdruck
zuriick: Obgleich Tugend weder durch Gliick motiviert noch eine Ga-
rantie dafiir ist, werden Tugend und Gliickseligkeit im héchsten Gut
dennoch als notwendig verbunden gedacht.”” Kant lost diese Anti-
nomie dhnlich wie die Antinomie der reinen Vernunft, die aus einem
Widerstreit zwischen Naturnotwendigkeit und Freiheit besteht: Er be-
trachtet dort das handelnde Wesen sowohl als Erscheinung, die eine
dem Naturmechanismus gemifle Kausalitit in der Sinnenwelt hat, als
auch als Noumenon, das einen von allem Naturgesetze freien Bestim-
mungsgrund jener Kausalitdt enthalten kénne.’® Wahrend in der Sin-
nenwelt keine notwendige Beziehung zwischen Tugend und Gliick-
seligkeit besteht, wird eine derartige Beziehung méglich, indem man
sich als Noumenon in einer Verstandeswelt denk, allerdings nur durch
Vermittlung und in einem unendlichen Progress, der letztendlich zu
den Postulaten der unsterblichen Seele und der Existenz Gottes fiihrt.1?

Die Antinomie der praktischen Vernunft und ihre Losung durch
eine radikale Phinomen-Noumenon-Unterscheidung schaffen so Platz
fiir Lust jenseits des Lustprinzips. Diese Lust ist sicherlich entlegen,
sofern sich als Noumenon in einer Verstandeswelt zu denken auch be-
deutet, aus Pflicht statt fiir Lust zu handeln und Gliickseligkeit in die
unendlich entfernte Zukunft aufzuschieben. Mit Lacan lie8e sich auch
sagen: Es erfordert symbolische Kastration. Aber Kants Kritik evoziert
auch eine Art von Lust im Moment des Handelns jenseits von Lust,

5 Fechner 1923, 27.

¢ Siehe Zizek 1991, 73.
7 Kant 1998, 242,

B 3.a.0, 243,

¥ a.a.0.,, 242-56.

Normativitat des Korpers A 173

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

selbst wenn dies gegen Lust zu handeln bedeutet. Er spricht nicht nur
von »Selbstzufriedenheit« als »ein Analogon der Gliickseligkeit, wel-
che das BewufStsein der Tugend notwendig begleiten muf8«, sondern
verweist auch voraus auf seine Kritik der Urteilskraft, wenn er be-
merkt, »die echte Triebfeder der reinen praktischen Vernunft [...] ist
keine andere, als das reine moralische Gesetz selber, so fern es uns die
Erhabenheit unserer eigenen iibersinnlichen Existenz spiiren laft.«%
Obwohl Kants Moralphilosophie ausschlief8t, dass moralische Hand-
lungen durch Lust motiviert sind, belohnt er sie doch auch mit Lust -
und zwar nicht in entfernter Zukunft, sondern nahezu unmittelbar
durch die dsthetische Lust des Erhabenen. Da das Erhabene Unlust er-
fordert, scheint allerdings bei diesem Perspektivenwechsel vom Mora-
lischen ins Asthetische die belohnende Lust nicht lediglich jenseits des
Lustprinzips zu liegen, sondern geradezu gegen das Lustprinzip gerich-
tet zu sein.

Dies soll weniger auf eine Kritik von Kant hinauslaufen, etwa auf-
grund seines strengen Rigorismus, sondern auf eine Problematisierung
und Erweiterung von Fechner. Denn mir erscheint zwar sein weit ge-
fasstes Lustprinzip als heuristisches psychologisches Modell und sein
Ansatz, moralische Normen in dieses zu {ibersetzen, durchaus produk-
tiv zu sein. Phdnomene wie die des Erhabenen problematisieren aber
seine Ausgangsannahme, alle Empfindungen kénnten »ohne Zaudern
und Schwierigkeit« zwei klar geschiedenen, mit Lust und Unlust iiber-
schriebenen Klassen zugeteilt werden. Gerade in Kants Analyse dieser
Phianomene tut sich jedoch auch ein Lésungsansatz auf, ndmlich die
Maglichkeit zweier widerstreitender Lustprinzipien zuzulassen. Dieser
Widerstreit konnte in Anlehnung an Kants Antinomien (aber wohl
nicht in seinem Sinne) konzipiert und geldst werden, namlich indem
man zwischen zwei Ebenen oder Perspektiven unterscheidet, zwischen
einer phidnomenalen und einer noumenalen, zwischen Lust aus der
sinnlichen Existenz und Lust aus einer iibersinnlichen Existenz.

Hier von einem doppelten Lustprinzip zu sprechen bedeutet auch,
das Lustprinzip selbst in einer doppelten Bedeutung zu nehmen. For-
mal gesehen verbindet das Lustprinzip Handlung mit dem Streben
nach Lust, wihrend auf einer materielleren Ebene das Lustprinzip auch
ein spezifisches Prinzip der Lust bezeichnet. Wihrend beispielsweise
das Freudsche Lustprinzip einen minimalen und/oder konstanten

0 a,a.0,211.

174  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

Spannungszustand anstrebt, konzipiert Kants Asthetik Lust vorwie-
gend tiber Zweckmifigkeit.2! Mit dem Vorschlag, zumindest voriiber-
gehend auf einer heuristischen Ebene von einem dualen Lustprinzip
auszugehen, das heifdt statt von einem Jenseits des Lustprinzips von
einem anderen, entgegengesetzten Lustprinzip auszugehen, geht es
mir nicht darum, beziiglich der Frage Stellung zu nehmen, ob Lust/
Unlust Handlungen motiviert oder nur begleitet. Diese Frage kann fiir
jeden konkreten Fall vielleicht prinzipiell gar nicht entschieden wer-
den, wie auch Kant bekriftigt.2? Eine Antwort darauf wiirde auch
nichts daran dndern, dass in moralischen Handlungen Lust und Unlust
(in Fechners weitem Sinne) eng miteinander verkniipft auftreten. Viel-
mehr interessiert mich, dass die Trennung der Lustprinzipien offenbar
weit reichende Folgen hat, welche aber von der Eindeutigkeit der Tren-
nung abhingen.

Ein Gegenansatz mag verdeutlichen, was auf dem Spiel steht,
wenn man nimlich die Trennung widerstreitender Lustprinzipien —
bzw. die Trennung des Lustprinzips von seinem Jenseits — als Ausdruck
einer elementaren Verflechtung von Lust und Unlust, bis hin zur Un-
entscheidbarkeit deutet. In diesem Fall wiirde ein Phianomen der ver-
schrankten Lust und Unlust erst durch die Annahme eines Lustprinzips
zu einem Paradox werden, das dann durch Verzeitlichung, Hierarchi-
sierung und Verrdumlichung verschiedentlich gelost werden kann, wie

2 Eine notwendige Beziehung zwischen Erkenntnis und Lust/Unlust schlieft Kant al-
lerdings grundsitzlich aus, was durch eine von Lacan hervorgehobene (100) Ausnahme
deutlich wird, bei der es bezeichnenderweise um eine Verbindung von Moral und
Schmerz geht. Kant schreibt, wir kinnen »a priori einsehen, dal das moralische Gesetz
als Bestimmungsgrund des Willens dadurch, daf3 es allen unseren Neigungen Eintrag
tut, ein Gefiihl bewirken miisse, welches Schmerz genannt werden kann, und hier haben
wir nun den ersten, vielleicht auch einzigen Fall, da wir aus Begriffen a priori das Ver-
hiltnis eines Erkenntnisses (hier ist es einer reinen praktischen Vernunft) zum Gefiihl
der Lust oder Unlust bestimmen konnten« (Ibid., 193).

2 Vgl.: »In der Tat ist es schlechterdings unmiglich, durch Erfahrung einen einzigen
Fall mit vélliger GewiBheit auszumachen, da die Maxime einer sonst pflichtmifBigen
Handlung lediglich auf moralischen Griinden und auf der Vorstellung seiner Pflicht
beruhet habe. Denn [...] es kann [...] gar nicht mit Sicherheit geschlossen werden, da8
wirklich gar kein geheimer Antrieb der Selbstliebe [...] die eigentliche bestimmende
Ursache des Willens gewesen sei, dafiir wir denn gerne uns mit einem uns filschlich
angemaften edlern Bewegungsgrunde schmeicheln, in der Tat aber selbst durch die
angestrengteste Priifung hinter die geheimen Triebfedern niemals véllig kommen kén-
nen [...].« (Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe,
hg. v. Wilhelm Weischedel, 14. Aufl, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1998, 34).

Normativitit des Kérpers A 175

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

etwa in Kants Analytik des Erhabenen durch Unterscheidung der Ver-
mogen der Einbildungskraft und der Vernunft. Diesem Gegenansatz
zufolge wire die Lust-Unlust-Unterscheidung keine elementare, un-
hintergehbare Unterscheidung, sondern es ginge ihr etwas voraus,
wodurch sie selbst in einem starken Sinne diskursiv konstruiert wire.
Damit liee sich der merkwiirdige Umstand angehen, dass eine eudi-
monistisch-utilitaristische Ethik tendenziell zugleich anthropologisch
deskriptiv und normativ ist (Menschen versuchen Gliick zu maximie-
ren und sollen es auch tun). Was mir an Fechners Ansatz jedenfalls
besonders problematisch erscheint, ist nicht, dass er hedonistisch wire
und hohe Werte und Anspriiche zu entwerten droht, sondern dass er
von einer elementaren Lust-Unlust-Unterscheidung ausgeht, welche
dann die Funktion einer natiirlichen, korperlich vorgegebenen Nor-
mativitdt erhdlt, die auf andere iibertragen wird und Grundlage des
utilitaristischen Kalkiils bilden kann. Geht man dagegen von einer ele-
mentaren Unentschiedenheit aus, stellt sich eine kognitiv unentscheid-
bare und somit genuin ethische Frage schon bei der Art und Weise, wie
Lust und Unlust durch Anwendung zweier Lustprinzipien unterschie-
den werden.

Man kann Freuds Jenseits des Lustprinzip genau in diesem eben
bezeichneten Sinne verstehen, dass der Lust-Unlust-Unterscheidung
etwas vorangehen muss, insbesondere dann, wenn er davon spricht,
dass Wahrnehmungen erst psychisch gebunden werden miissen, bevor
sie dem Lustprinzip unterstehen kénnen und sonst zwanghaft wieder-
holt werden. Doch mit dieser Formulierung ist auch schon eine Unter-
scheidung festgeschrieben zwischen seinem Lustprinzip der Span-
nungsminimierung bzw. -erhaltung und einem Jenseits, das hier mit
dem Wiederholungszwang und spiter mit dem Todestrieb identifiziert
zu sein scheint. Allerdings revidiert Freud mit dem Todestrieb ins-
besondere auch seine Auffassung, dass Masochismus nur sekundar
aus Riickwendung eines elementaren Sadismus entsteht, und erwigt
statt dessen einen primiren, erogenen Masochismus, der auf eine kor-
perlich-physiologisch gedachte Lust-Unlust-Unentschiedenheit hin-
deutet, aus der keine ethischen Forderungen ableitbar zu sein scheinen.
Lacan beharrt dagegen auf der Unterscheidung des Lustprinzips und
seines Jenseits, stellt letzteres in das Zentrum seiner Ethik der Psycho-
analyse und verkniipft es nicht nur mit Kant, sondern auch mit dem
Namenspatron des Sadismus.

Insofern Lacan sich gegen utilitaristische Ansitze stellt und das

176  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

Ethische mit dem Jenseits des Lustprinzips verkniipft, steht er ganz auf
der Seite von Kant. Zugleich bringt er diesen aber mit Sade in Verbin-
dung, und zwar zunéchst »um einen Schock, ein Augenoffnen zu be-
wirken« (97). Dabei scheint diese Engfiihrung durchaus ernst gemeint,
allerdings auch vielschichtig und mehrdeutig in ihrer Funktion. Er be-
ginnt damit nahezulegen, dass von Sade »genau die Kantschen Krite-
rien [...] vorgetragen werden zur Rechtfertigung von Positionen, in
denen man eine Art Antimoral erkennen kann« (98). Unsere Abnei-
gung dagegen entspringe nur einem Gefiihl, das heifit genau dem, was
Kant »aus den Kriterien des Moralgesetzes zu eliminieren behauptet.«
Wenn man aber aus der Moral jedes Gefiihlselement eliminiere, dann
sei »Sades Welt — selbst wenn sie das Gegenteil und die Karikatur da-
von ist — im Extrem begreifbar als eine der méglichen Verwirklichun-
gen einer von einer radikalen Ethik beherrschten Welt, von der Kant-
schen Ethik, wie sie 1788 niedergelegt wird« (99). Lacan behauptet hier
nicht, dass Kants Moral zu rigoros ist und etwa proto-sadistisch vom
Subjekt Opfer und Einschrinkungen verlangt, sondern dass er die
Maglichkeit iibersieht, dass auch die Sadesche Welt mit seinem kate-
gorischen Imperativ kompatibel ist. Lacan fiihrt dieses Ubersehen un-
ter anderem darauf zuriick, dass Kant nicht etwa zu idealistisch an-
nimmt, dass man auch entgegen oder unabhingig von seinen
Neigungen handeln kann, sondern dass es jenseits des Lustprinzips
noch weitaus mehr Moglichkeiten gibt, als es Kant lieb ist.

IV.

Jenseits des Lustprinzips gibt es bei Lacan insbesondere Begehren und
Genuss — letzteres im besonderen Sinne von jouissance, deren Proble-
matik er in seinem Ethikseminar iiber Sade unter Hervorhebung der
Rolle von Uberschreitung, Verbrechen, Schmerz und Zerstérung an-
geht. Lacan setzt dabei jouissance in enge Verbindung mit dem Todes-
trieb aus Freuds Jenseits des Lustprinzips und fiihrt iiber Sade auch die
Unterscheidung von zwei Toden ein, die fiir seine Interpretation von
Antigone zentral sein werden. Damit geht er in die entgegengesetzte
Richtung, als die vorhin von mir skizzierte. Statt das Lustprinzip zu
erweitern oder zu verdoppeln, rechnet er auch Begehren und Genuss
zum Jenseits des Lustprinzips. Mit seiner Wortwahl wird aber viel-
leicht auch mein Vorschlag verstiandlicher, von einem dualen Lustprin-

Normativitit des Korpers A 177

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

zip auszugehen. Die Frage nach der normativen Funktion der Unter-
scheidung zwischen dem Lustprinzip und seinem Jenseits liegt ins-
besondere darin begriindet, dass Lacan trotz seiner waghalsigen Aus-
dehnung von Kants Moralphilosophie bis zur Integration der
Sadeschen Welt mit Kant weiterhin genau das ethisch zu privilegieren
scheint, was jenseits des Lustprinzips liegt. Dabei erscheint es mir sig-
nifikant, dass Lacan Kant und Sade auch darin vergleicht, dass sie dem
Gefiihl des Schmerzes eine besondere Rolle zukommen lassen (100 und
314f.). Aber reichen Schmerz und das Operieren jenseits des Lustprin-
zips aus, um etwas als ethisch zu privilegieren? Kann man dezidiert fiir
Antigone und gegen Kreon Partei ergreifen, nur weil letzterer das Gute
und das Wohl aller will?

Der Grund fiir Lacans Privilegierung des Jenseits und fiir seine
einseitige Stellungnahme fiir Antigone ist schon deshalb schwer aus-
zumachen, weil er eine ganze Reihe heterogener Aspekte anfiihrt. Eine
Grundkonstante seiner Lehre ist sicherlich, dass er sich gegen psycho-
analytische Tendenzen richtet, die versuchen, das Subjekt zu integrie-
ren, indem sie das Ich starken, es damit fiir die Anforderungen der
Wirklichkeit wappnen, was auch heifdt, es an sie anzupassen. Damit
bestarke man nur imaginire Spiegelbild-Beziehungen, welche notwen-
dig zu Entfremdung, zu aggressiven Rivalitatsbeziehungen bis hin zu
psychotischer Fragmentierung fithren. In seiner vorletzten Sitzung
»Die moralischen Ziele der Psychoanalyse« weigert er sich, die Psycho-
analyse zum »Garanten des Biirgertraums« zu machen und die »Zer-
rissenheit des moralischen Seins beim Menschen [...] einfach [zu] ver-
gessen«. Dabei begriindet er die Zerrissenheit mit der bizarren
Okonomie des Uberichs, das Freuds Unbehagen in der Kultur zufolge
umso fordernder und grausamer auftritt, je mehr man ihm Opfer
bringt (361). Seine Erklarung, weshalb das utilitaristische Prinzip des
groBtméglichen Gliicks sich nicht an egoistische Forderungen stofSt —
weil sich namlich das imaginare Ich iiber Identifikationen mit der Ge-
stalt des anderen konstitutiert —, scheint auch einen Vorwurf zu enthal-
ten: »Was ich will, ist das Wohl der andern, vorausgesetzt, es bleibt im
Bild des meinen« (227). Ahnliches gilt fiir sein Argument, die Moral
der Giiter sei eine Herrenmoral und »[d]er Bereich des Guten [...] die
Entstehung von Macht« (276). Doch damit lassen sich allenfalls interne
Widerspriiche oder Unstimmigkeiten aufzeigen, da etwa das Vermei-
den von Aggressivitit und Leiden unter unbewussten Schuldgefiihlen,
oder die Realisierung von Gleichheit, Machtfreiheit oder universeller

178  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

Nichstenliebe keine Forderungen seiner Ethik zu sein scheinen. Seine
Argumente, dass die Logik des Guten und der Giiter den Zugang zum
Begehren verstellen und als Abwehrreaktionen gegen eine bedrohlich
erscheinende jouissance verstanden werden konnen, sind wiederum
nur aus seiner internen Perspektive stichhaltig.

Dennoch scheint er den Anspruch zu erheben, dass seine Ethik in
einer unverinderlichen, soziohistorisch unabhingigen menschlichen
Wirklichkeit begriindet liegt. So meint er etwa am Ende des Seminars
gezeigt zu haben, dass in dem von ihm abgesteckten Bereich »die Funk-
tion des Begehrens in einem grundlegenden Verhaltnis zum Tod blei-
ben [muss]«, was er mit der rhetorischen Frage begriindet: »muf8 das
Ende der Analyse, das wahrhafte Ende, [...] nicht den, der sich ihr un-
terzieht, mit der Realitdt der conditio humana konfrontieren?« (362)
Weiterhin erklirt Lacan in der Einfiihrung zu seinem Ethikseminar,
dass sich fiir ihn die ethische Frage nicht in Bezug auf Ideale stellt,
sondern dass sie sich »aus einer Orientierung der Auszeichnung des
Menschen im Verhiltnis zum Realen artikulieren« (19) lisst. Man
kann daher bei Lacan von einer »Ethik des Realen« sprechen, was zwar
nicht heilen muss, dass er seine Ethik im Realen griindet und etwa
vom Sein auf ein Sollen folgert, was aber dennoch auf eine enge Bezie-
hung zwischen diesen beiden Registern hindeutet.?’

Lacans Ethik ist dabei insbesondere dadurch jeglicher soziokultu-
reller Relativismus fremd, dass das Reale — im Gegensatz zur Realitdt
oder der Wirklichkeit — prinzipiell unzuganglich ist, definiert als das,
was sich nicht symbolisieren ldsst, als das, was sich nicht in die sym-
bolische Ordnung der Sprache im weitesten Sinne als die Ordnung von
Signifikanten integrieren ldsst. Wihrend man meinen sollte, dass sich
mit der absoluten Unzuginglichkeit des Realen auch seine ethische
Funktion eriibrigt, behauptet Lacan, dass das Reale gerade als Unzu-
gangliches wirksam ist. Das Reale ist der Bereich dessen, was Lacan
mit Bezug auf Freud, aber auch Kant, mit dem deutschen Ausdruck
»das Ding« benennt, und dieses Ding erklirt er als das Objekt des Be-
gehrens. Dabei ist das Ding nicht Ziel des Begehrens, sondern seine
Ursache.?* Genau um dieses Ding und das Begehren, das es verursacht,
dreht sich Lacans Ethikseminar.

2 Siehe hierzu auch Zupanti¢, Alenka: Ethics of the Real: Kant, Lacan, London, New
York 2000.
# Spiter wird Lacan das Ding als Ursache des Begehrens auch »objet a« nennen. Vgl.

Normativitit des Kérpers A 179

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Christoph F. E. Holzhey

Welche Rolle spielt in alledem der Korper? Einerseits scheint er
gar keine bzw. nur eine negative Rolle zu spielen: Das Ding ist gerade
nicht der empirisch zugangliche eigene oder fremde Kérper, sondern
das, was in beidem radikal fremd und unzuginglich bleibt. Das Begeh-
ren ist gerade nicht mit korperlichen Bediirfnissen zu verwechseln und
wird gerade nicht mittels anderer Korper befriedigt. Wiederum er-
scheint also das Ethische in Anlehnung an Kant gerade iiber die Abwe-
senheit pathologischer Faktoren konzipiert und somit jenseits von Kor-
perbildern und -konstruktionen, jenseits von Lust und Unlust.

Andererseits ist Lacans Argumentationsstil denkbar weit von
Kants entfernt; er beruft sich nicht auf die Vernunft, sondern auf seine
psychoanalytische Erfahrung und auf Freuds Texte. In seinem Ethikse-
minar beruft er sich dabei insbesondere — und zwar gerade bei der Ent-
wicklung des Dings — auf Freuds Entwurf einer Psychologie von 1895,
welche eine Psychologie auf der Grundlage der Neurobiologie seiner
Zeit entwirft. Freud versucht darin ausgehend vom Prinzip der Reiz-
entladung die ontogenetische Entwicklung des Gehirns zu modellieren,
was ihn zur Annahme verschiedener Neuronenarten fiir Bewusstsein
und Erinnerung veranlasst, sowie verschiedener Prozesse, den so ge-
nannten Primir- und Sekundarprozessen. Lacan bezieht sich insbeson-
dere auf den Abschnjtt zum Erinnern und Urteilen, wo Freud von
einem dem Subjekt dhnlichen Objekt, dem Nebenmenschen ausgeht,
an dem der Mensch erkennen lernt, weil es zugleich erstes Befriedi-
gungsobjekt, erstes feindliches Objekt und einzige helfende Macht ist.
Mithilfe seiner Erinnerungen — und insbesondere des Vergleichs mit
seinen eigenen Kérpererfahrungen — sondert sich fiir das Subjekt der
»Komplex des Nebenmenschen in zwei Bestandteilen, von denen der
eine durch konstantes Gefiige imponiert, als Ding beisammenbleibt,
withrend der andere durch Erinnerungsarbeit verstanden, d.h. auf eine
Nachricht vom eigenen Korper zuriickgefithrt werden kann.«* Wenig
spiater bemerkt Freud noch: »Was wir Dinge nennen, sind Reste, die
sich der Beurteilung entziehen.«2®

Fink, Bruce: The Lacanian Subject. Between Language and Jouissance, Princeton 1995,
91f.

% Freud, Sigmund: »Entwurf einer Psychologie«, in: Freud, S.: Aus den Anfingen der
Psychoanalyse: Briefe an Wilhelm Fliefl; Abhandlungen und Notizen aus den Jahren
1887-1902, Frankfurt a. M. 1975, 338.

* a.2.0, 339.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

Lacans Konzeption des im unzuginglichen Realen angesiedelten
Dings und seiner ethischen Dimension sind diesen Zitaten geschuldet,
und somit auch einem deutlich empiristisch-mechanistischen Entwick-
lungsmodell von Gehirn und Psyche, das véllig verkorpert ist, aber
auch die mégliche Wirkung von nicht-assimilierbaren Wahrnehmun-
gen einschlieBt. Ganz explizit rithmt Lacan Freud dafiir, dass seine
»Forschung die ganze Welt in uns hat zuriickkehren lassen, sie endgiil-
tig an ihren Platz gestellt hat, das heiflt in unseren Kérper und nirgend-
wo sonst hin« (115).7

Lacans scheinbar widerspriichliche Einstellung zur Rolle des Kor-
pers ldsst sich zumindest teilweise so verstehen, dass mit der Freud-
schen Psychoanalyse Dualismen oder Gegensitze in den Kérper ver-
legt, dabei aber keineswegs eingeebnet oder aufgelost werden,
sondern als Konflikte fortbestehen. Indem er im Kontext des letzten
Zitats auf den Gabelungspunkt von Freud und Jung um 1910 hinweist,
unterstreicht Lacan Freuds Intuition eines strikten inneren Konflikts,
der sich durch Freuds Werk zieht, wenngleich er verschiedentlich kon-
zeptualisiert wird: als Primiar- vs. Sekundarprozesse, Ich- vs. Sexual-
triebe, narzisstische vs. Objektlibido und zuletzt Eros vs. Thanatos oder
Todestrieb, bzw. das Lustprinzip und sein Jenseits. Lacan setzt diese
Reihe fort, indem er etwa das Imagindre dem Symbolischen gegen-
tiberstellt und diese spiter zunehmend dem Realen. Zugleich integriert
er vorhergehende Einsichten und bringt sie zu neuen Spannungsver-
héltnissen. So verbindet er etwa das Ding des Freudschen Entwurf als
ein sich der Beurteilung entziehender Rest mit den Wahrnehmungen,
die im Jenseits des Lustprinzips solange dem Wiederholungszwang un-
terliegen, bis sie gebunden werden kénnen. Mit seiner linguistischen
Erweiterung von Freud hebt er die sprachliche Konstruktion der Reali-
tat innerhalb der symbolischen Ordnung hervor und untermauert da-
mit auch die Unentrinnbarkeit unsymbolisierbarer Reste, so dass nun
der Zwang jenseits des Lustprinzips einerseits der Realitdt ihre bestdn-
dige Konsistenz geben und andererseits eine Allianz mit dem Moral-
gesetz eingehen kann.2®

77 Siehe dazu Copjec 1999, 237.
* Vgl. Lacans These, »dall das Moralgesetz sich in Absicht auf das Reale als solches
artikuliert, auf das Reale, insofern es die Garantie des Dings sein kann« (95).

Normativitit des Korpers A 181

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey
V.

Das Faszinierende an der freudschen/lacanschen Psychoanalyse, das
mir gerade fiir die Frage nach der Normativitat des Korpers relevant
erscheint, ist, dass sie gewissermaflen von einer vollig monistischen,
materialistischen, sogar mechanistischen Verortung des Menschen im
Kérper ausgeht, aber zugleich an der Intuition festhalt, dass ein grund-
legender Konflikt den Organismus durchzieht und einen Grofiteil des-
sen bedingt und plausibel zu machen vermag, was man zum Wesen des
Menschen zihlen kénnte oder méchte. Dabei scheint es, als konne ihr
die Konzeptualisierung dieses Konfliktes nicht definitiv gelingen und
sie miisse sich damit begniigen, sich ihm mit fortwihrenden Neufor-
mulierungen von Dualismen anzundhern und ihn letztlich durch ihr
Scheitern vorzufiihren — was ja nach dem eben Gesagten nur kon-
sequent wire. In dieser Richtung ist Freuds Jenseits des Lustprinzips
mit seiner kontroversen These des Todestriebes schon gelesen worden.
Insbesondere Leo Bersanis The Freudian Body vertritt die These, dass
sich in diesem Text Freuds »Wahrheit« nur dsthetisch durch eine be-
stindige Selbstsabotage des Denkprozesses einstellt.??

Ahnliches mochte ich fiir Lacans Ethikseminar behaupten, das be-
standig um einen zentralen Bereich kreist, diesen verschiedentlich mit
dem Ding, dem Realen, der jouissance, etc. benennt, und seine Leser
bestindig darauf hinweist, dass er sie an eine Grenze zu diesem grund-
sitzlich unzuginglichen Bereich fiihrt. Es ist vor allem die iiber das
Lustprinzip bestimmte Ordnung des Guten und der Giiter, die eine
Schranke bildet, aber es gibt noch eine zweite Schranke:

Es wird uns iiber diesen Ort der Mafigung hinaus, den Kette und Kreislauf
der Giiter bilden, immerhin ein Feld aufgetan, das es uns gestattet, uns dem
zentralen Feld wieder zu nihern [...]. Die wirkliche Schranke, die das Subjekt
vor dem unbenennbaren Feld des radikalen Begehrens einhalten 1a3t, das das
Feld absoluter Destruktion, der Destruktion iiber die Verwesung hinaus ist,
ist das dsthetische Phianomen im eigentlichen Sinn, insoweit es mit der Er-
fahrung des Schonen zusammenfillt — das Schéne in seiner strahlenden Er-
scheinung, in seinem Glanz, das Schone, von dem gesagt wurde, daf§ es der
Glanz des Wahren sei. (262)

Indem Lacan diese Erfahrung des Schonen anhand der Antigone vor-
fiihrt, wirkt ihr Glanz auch in seinem Seminar, und seine Beschreibung

¥ Bersani, Leo: The Freudian Body: Psychoanalysis and Art, New York 1986.

182  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

davon kann als selbstbeziigliche Reflexion iiber den dsthetischen Effekt
seines Seminar gelesen werden — von dieser Tragédie in fiinf Akten, das
im ersten Akt das Ding als Hauptprotagonist vorstellt und im letzten
die tragische Dimension der psychoanalytischen Erfahrung, das not-
wendige Verhiltnis des Begehrens zum Tod, bestatigt.

Angesichts dessen, dass Lacan allem, was im Imaginéren anzusie-
deln ist, mehr als skeptisch und kritisch gegeniiber steht — dabei immer
wieder das Moment der méconnaissance, der Verkennung betont —,
verwundert es, dass er gerade das faszinierende »Bild« der Antigone
als zentral fiir das Wesen der Tragodie hervorhebt. Genau dies tut er
aber im folgenden Zitat, das auch deshalb interessant ist, weil es sich
gut auf Lacans eigenes Seminar und sein zugleich faszinierendes und
fesselndes Subjektbild anwenden lasst:

Antigone zeigt uns [...] den Zielpunkt, der das Begehren definiert. / Dieses
Ziel geht auf ein Bild, das ich weif nicht was fiir ein bisher nicht artikulier-
bares Geheimnis birgt, das mit den Augen blinzeln lief§ in dem Moment, wo
man es betrachtete. Dieses Bild ist gleichwohl im Mittelpunkt der Tragddie,
denn es ist das faszinierende Bild der Antigone selbst. Wir wissen sehr wohl,
dafl sie es ist, was uns [...] fasziniert, und zwar in ihrem unertriglichen
Glanz, in dem, was an ihr uns fesselt und gleichzeitig ein Verbot ausspricht,
in dem Sinne, daf} es uns einschiichtert, in dem, was an ihr verwirrend ist
[...] / Auf der Seite dieser Anziehung haben wir den wahren Sinn, das wahre
Geheimnis, die wahre Bedeutung der Tragddie zu suchen. (298)

Lacan bringt die Spannung zwischen seiner Zelebration von Antigo-
nes Bild und seiner Problematisierung des Imaginiren gleich auf den
Punkt, wenn er bemerkt, wir wiirden von der »Serie des Imaginaren
[...] purgiert im Mittel eines Bildes unter anderen« (299). Ein beson-
deres Bild soll uns also von der Macht des Imaginiren, von der
Macht der Bilder reinigen. Was dieses Bild auszeichnet, ist ausge-
rechnet seine Schonheit, welcher er in seiner letzten Antigoneszene
den Effekt der Blendung zuschreibt: »Was an der Schonheit beriihrt,
bringt jedes kritische Urteil ins Wanken, stoppt die Analyse und
taucht die unterschiedlichen Formen, die im Spiel sind, in Konfusion
oder vielmehr in essentielle Blindheit. / Der Effekt der Schonheit ist
ein Blendungseffekt. Es geschieht etwas jenseits, das nicht zu sehen
ist« (337).

Dieser Blendungseffekt von Antigones Schonheit und die daraus
folgende Blindheit ist offenbar von dem fiir das Imaginire charakteris-
tischen Verkennen zu unterscheiden. Lacan spezifiziert in der Tat, dass

MNormativitit des Kérpers A 183

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph F. E. Holzhey

Antigones Schonheit von ihrem Ort herriihrt, der symbolisch definiert
ist, namlich als »Zwischenraum von zwei symbolisch unterschiedenen
Feldern« (299), und dass es in seinem Seminar gerade um die Definiti-
on dieses Ortes geht. Dennoch »illustriert« Antigone etwas, aber wih-
rend es im Imagindren um eine vorschnelle und daher verkennende
Identifikation geht, beruht der Effekt des schonen Bildes von Antigone
darauf, dass es durch sein Blenden Distanz erzeugt und zugleich ein
Etwas jenseits des Sichtbaren evoziert. »Es geht da sehr wohl um eine
Illustration«, betont Lacan, allerdings um eine »Illustration des Todes-
triebs«, den Freud in seinem Jenseits des Lustprinzips als etwas nie in
Reinform Fassbares postulierte.

Damit sind wir wieder beim Realen, wie auch bei der These, dass
Antigone ein reines Begehren verkérpert, ein reines Todesbegehren,
welches wiederum Grundlage von Lacans Ethik einer Ausrichtung auf
den Tod ist. So gesehen reflektiert Lacan den unzugénglichen und un-
darstellbaren Grund seiner Ethik und fangt diese Leerstelle durch seine
eigene Performanz, durch seine eigene Asthetik auf. Indem er das We-
sen der Tragodie mithilfe seiner vorher skizzierten psychoanalytischen
Modelle des Subjekts und des Begehrens erklirt, gewinnen diese Mo-
delle dadurch an Plausibilitit, dass er die Asthetik der Tragddie vor-
fiihrt und ihre Effekte spiiren lasst. Diese Dynamik ist zirkular, miindet
aber weniger in einen Teufelskreis als in eine wechselseitige Be-
stitigung nach dem Prinzip des positiven Feedbacks. Doch was auf der
Kippe steht, ist die Eindeutigkeit dieser Losung, beziehungsweise es
erscheint vielmehr wahrscheinlich, dass es andere, orthogonale Eigen-
lésungen gibt, andere Attraktoren fiir das Zusammenspiel dsthetischer,
ethischer und kognitiver Dimensionen.

In Lacans Darstellung verkérpert Antigone ein reines Begehren,
blendet uns dadurch mit ihrer Schénheit, die wir wiederum rein genie-
Ren, da es auf ein unfassbares Jenseitiges, auf den Todestrieb verweist.
Im Riickblick auf seine Antigone-Interpretation erklart und definiert er
dann auch: »[Die] Funktion des Schénen ist, uns den Ort anzuzeigen,
an dem der Mensch sich zu seinem eigenen Tod verhilt, dies freilich
nur in einer Blendung« (352). Dies ist wohl nicht die einzige Moglich-
keit, die Funktion des Schonen zu bestimmen, und vielleicht erscheint
uns Antigones Begehren und ihre Schonheit nur aufgrund einer Blen-
dung als rein, das heil3t jenseits von Lust? Tatsichlich begriindet Anti-
gone ihre Tat auch in durchaus utilitaristischer Manier: »Wes Leben
voller Unheil ist, wie meines, / Trigt der nicht, wenn er stirbt, Gewinn

184 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacans Antigone

davon?«* Und erscheint es nicht mindestens ebenso plausibel, dass wir
uns mit Antigone identifizieren und dass die Schonheit Antigones eher
darauf zu beziehen ist, dass wir durch Identifikation — im Gegensatz zu
der in realer Gefahr befindlichen Antigone — unsere eigene Erhaben-
heit genieflen konnen? Oder dass wir die eigentiimliche Lust des Mit-
leids empfinden, das unter anderem sowohl iiber einen Zustand der
intensiven Erregung, als auch iiber die darauf folgende l6sende Ent-
spannung erkldrt werden konnte? In diesem Falle wire dann weiter zu
fragen, ob die Entladung eine anhaltende Wirkung hat oder nach Wie-
derholung dringt und damit das Mitgefiihl einiibt, wie Vertreter einer
Mitleidsésthetik es sich versprechen, oder vielmehr einen Masochis-
mus befordert, iiber den besonders bequem der Sadist durch Identifika-
tion mit seinen Opfern zur Lust kommt, wie Freud es erwigt.”!

Schlieflich hat es vielleicht auch gute und andere Griinde, dass
Kommentatoren verstort sind von Antigones Wehklage, an der Lacan
ihre Schonheit festmacht, weil sie damit verdeutlicht, dass sie nur im
Bereich zwischen den Toden — allein von der Grenze des symbolischen
Todes her — ihr Leben erreichen, leben und reflektieren kann, und zwar
in »Form eines Verlorenen« (336). Zumindest kénnte man eine derarti-
ge riickblendende Vorschau auf eine nicht mehr mégliche Zukunft
auch als ein typisch melodramatisches, Trinen beférderndes Stilmittel
auffassen. Dies erklart zwar nichts und soll auch keine Abwertung im-
plizieren, aber diese und die anderen angedeuteten Alternativen mo-
gen dennoch einen anderen Kontext schaffen und andere Horizonte
eroffnen als die hohe Tragédie in Lacans psychoanalytischer Erfah-
rung.

Sicherlich verweisen all diese Interpretationsansatze auf etwas
jenseits von einem einfachen Lustprinzip der Ent-Spannung, aber sie
deuten auch auf je unterschiedliche Lustprinzipien und Kérpermodelle
hin und implizieren andere Formen der Ethik als die des Jenseits des
Lustprinzips, die Lacan als die Ethik der Psychoanalyse vertritt. Damit
wird aber schon die Wahl des Lustprinzips, der Art und Weise, wie man
tiber ein einfaches Lustprinzip hinausgeht, und letztlich die Wahl der
als elementar angenommenen Lust-Unlust-Unterscheidung normativ.
Die Bedingung der Méglichkeit hierfiir wire in einer grundlegenden
Undifferenziertheit von Lust und Unlust im Kérper zu suchen.

- Sophokles 2000, Z. 463 f.
' Vgl. Freud 1991 (Triebschicksale), 221.

Normativitit des Kérpers A 185

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.
Der Kérper

im normativen Diskurs

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes
in der Ethik

Karl Mertens

Dass unsere Korperlichkeit ein Maf fiir moralische Forderungen und
deren Verletzungen zu liefern vermag, ist eine Uberzeugung, die in der
Tradition der Ethik immer wieder aufgenommen und variationsreich
ausgestaltet worden ist. Sie wird in den diitetischen Vorschriften der
Epikureer ebenso beansprucht wie in den Versuchen einer Fundierung
des moralischen Sinns in einem Mitfiihlen bzw. Mitleiden mit anderen
oder in den pathozentrischen Ansatzen der gegenwirtigen Tierethik.
Im Rekurs auf eine mit den Adressaten moralischen Handelns geteilte
Natur sowie auf unsere Fihigkeit, uns an die Stelle anderer leiblicher
Wesen zu versetzen, geht es darum, Normen zu etablieren, die unser
Verhiltnis zu anderen, aber auch zu uns selbst auf eine ethisch verant-
wortbare Grundlage stellen. Offenbar verschafft uns die Erfahrung un-
serer Leiblichkeit ein vorreflexives Wissen von dem, was es zu wahren
und zu schiitzen gilt. — Der folgende Beitrag versucht, einige Voraus-
setzungen der ethisch-normativen Bedeutsamkeit von Leiblichkeit zu
skizzieren. Dafiir werde ich zundchst auf ein argumentationstheoreti-
sches Problem moralischer Diskurse eingehen (1. Abschnitt). Es ldsst
sich tiberwinden, wenn es uns gelingt, bestimmte Uberzeugungen aus-
zuzeichnen, die in der argumentativen Verstindigung nicht strittig
sind. Eine Besinnung auf unsere Leiberfahrung bietet vielleicht beson-
dere Moglichkeiten, dem argumentationstheoretischen Problem zu be-
gegnen. Erstens ist die Leiblichkeit, die wir mit anderen teilen, eine
geltungstheoretisch bedeutsame Bedingung unserer argumentativen
Verstindigung (2. Abschnitt). Zweitens verschafft uns die Erfahrung
unserer Korperlichkeit dariiber hinaus auch einen Ausgangspunkt fiir
ethische Argumente. Allerdings zeigen sich in diesem Zusammenhang
dann auch charakteristische Grenzen (3. Abschnitt).!

! Die folgenden Uberlegungen nehmen zum Teil Gedanken auf, die ich bereits an ande-
rer Stelle ausgefiihrt habe: »Grund/Begriindunge, in: Wildfeuer, A. G./Kolmer, P. (Hg.):

188  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik

1. Ein Problem ethischer Argumente

Wer — in der Philosophie wie im Alltag - fiir oder gegen etwas argu-
mentiert, der beruft sich auf Griinde, die seine Behauptung zu stiitzen
vermdgen. Die positive Emphase, mit der nicht nur professionelle Phi-
losophen von Argumenten sprechen, ldsst leicht iibersehen, dass auch
das Argumentieren unter Bedingungen steht, die selbst nicht mehr
argumentativ zu vermitteln sind. Zum einen erreichen wir mit unseren
Argumenten bestenfalls diejenigen, die tiberhaupt bereit sind, sich auf
das Geschift des Argumentierens einzulassen. Es gibt kein Argument
gegen denjenigen, der sich in einem Disput aufs Schimpfen verlegt
oder das Gesprich iiber Griinde verweigert. Zum anderen konnen Ar-
gumente nur dann ihr Ziel erreichen, wenn sie auf Uberzeugungen
rekurrieren, die von den Argumentierenden akzeptiert werden. Wer
argumentiert, der stiitzt seine Behauptungen auf Satze, die im Kontext
seines Arguments den Status von Griinden fiir das Behauptete haben.
Solche Griinde sind die Basis unserer Argumente. Weil das so ist, kon-
nen aber die Griinde, auf die wir uns beim Argumentieren in letzter
Instanz berufen, selbst nicht mehr im Rekurs auf weitere Griinde aus-
gewiesen werden. Es handelt sich vielmehr um grundlegende Uberzeu-
gungen, die in den Kontexten unseres theoretischen Wissens sowie
unserer Lebenspraxis gut bewahrt sind und die wir in Anspruch neh-
men, wenn wir fiir oder gegen etwas Stellung nehmen.

Dariiber hinaus setzt die gemeinsame Reflexion auf ethisch-nor-
mative Fragen voraus, dass diejenigen, die sich miteinander zu verstin-
digen versuchen, fiir die Dimension moralischer Uberlegungen iiber-
haupt empfanglich sind. Wiren wir moralisch stumpf, kénnten wir
z.B. das Feld des Moralischen nur mit Kategorien des Nutzens und
der Annehmlichkeit vermessen, dann bliebe uns die Dimension ethi-
scher Fragen verschlossen, dann wiren wir nicht einmal in der Lage zu
verstehen, wovon hier die Rede ist. Kein Argument, auch kein philoso-
phisches, wire in der Lage, dieses Unverstindnis zu iiberwinden. So
konnen wir im Rahmen des moralischen Denkens zwar danach fragen,

Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Freiburg/ Miinchen (im Erscheinen);
»Der Kairos der Rede als Ausdruck menschlicher Situiertheit«, in: Kopperschmidt, J.
(Hg.): Rhetorische Anthropologie. Studien zum Homo rhetoricus, Miinchen 2000,
295-313; » Verletzlichkeit des Leibes und Anspriiche der Natur«, in: Waldenfels, B./Dir-
mann, I. (Hg.): Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phanomenologischer Ethik,
Miinchen 1998, 239-257.

Normativitit des Kérpers A= 189

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Mertens

warum wir dieses tun sollen und jenes nicht tun diirfen. Die Frage
»Warum sollen wir moralisch sein?« zielt jedoch auf eine Antwort, die
jenseits solcher Uberlegungen liegt. Eine ebenso unverzichtbare wie
gravierende Voraussetzung der philosophischen Ethik ist daher mora-
lische Sensibilitdt.2 Auch sie griindet in unseren lebensweltlich fun-
damentalen Uberzeugungen. So gesehen ist also die uns alltiglich ver-
traute Moral philosophisch keineswegs gleichgiiltig.

Wenn wir nun nach der ethisch-moralischen Relevanz leiblicher
Erfahrung fragen, dann verstehen wir, dass es hier um Fragen geht, die
sich beispielsweise nicht mit rein zweckrationalen Uberlegungen be-
antworten lassen. Vielmehr ist unser Kérper wesentlich auch Gegen-
stand eines moralischen Sollens, das sich nicht bloB8 an Hinsichten der
strategischen Effizienz und eines technischen oder politischen Kalkiils
ausrichtet. Wir erfiillen so einerseits die elementare Bedingung, ohne
die eine philosophische Ethik nicht moglich ist. Andererseits aber re-
kurrieren wir damit bereits auf die spezifischere Voraussetzung einer
Uberzeugung, die nicht nur meine oder deine, sondern unsere ist: dass
niamlich der lebendige Korper in ethisch-normativer Hinsicht nicht
gleichgiiltig ist.

2. Die Bedeutung der Leiblichkeit als geltungstheoretische
Voraussetzung unserer Argumente

Der Begriff des Arguments geht zuriick auf die rhetorische Tradition.
Ein Paradigma der rhetorischen Rede ist die Gerichtsrede: Anldsslich
bestimmter Geschehnisse und Taten stellt sich die Frage, ob und vor
allem in welcher Weise jemand fiir etwas — ein Geschehen, Verhalten
oder Handeln — zur Verantwortung zu ziehen ist. In dieser Situation
sieht das gerichtliche Prozedere vor, die zur Beurteilung anstehenden
Angelegenheiten in Rede und Gegenrede auszuhandeln. Auf der
Grundlage der Reden, die Ankliger und Verteidiger vor der Offentlich-
keit des Gerichtes vortragen, wird schliefllich das Urteil gesprochen.
Um die jeweils vorgetragenen Thesen zu stiitzen, werden u.a. Begriin-
dungen (argumentationes) vorgebracht. — Die Rede vor Gericht ver-
weist demnach auf mindestens drei elementare Bedingungen der Ar-

? Aristoteles hat diese basale Voraussetzung der philosophischen Ethik deutlich heraus-
gestellt (vgl. z.B. EN 12, 1095 b 4ff; EE1 6, 1216 b 26 ff.).

190 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik

gumentation:® Erstens bedarf es eines konkreten Anlasses, einer kriti-
schen, d. h. zur Entscheidung anstehenden Situation, in der argumen-
tiert wird. Zweitens argumentieren wir nie fiir uns allein, sondern im-
mer vor und mit anderen. Denn zu entscheiden ist etwas, das fiir
mehrere bedeutsam ist. Argumentieren ist daher ein genuin soziales
Geschift. Argumentiert wird schlieBlich drittens nur, weil die zur Ent-
scheidung anstehende Angelegenheit unklar* und darum auch sozial
strittig ist. Die argumentative Verstindigung impliziert daher einen
offenen oder zumindest latenten Dissens unter denen, die an ihr teil-
nehmen. Wo wir von vornherein einig sind, da brauchen wir keine
Argumente. Wer argumentiert, der will iiberzeugen, der zielt ange-
sichts einer durch Unklarheit und divergierende Standpunkte aus-
gezeichneten Ausgangslage auf Zustimmung.

Notwendige Bedingung unserer Verstindigung miteinander —
und das besagt zugleich: unserer argumentativen Verstindigung — ist
unsere leibliche Existenz. In ihr griindet ebenso die soziale Ausgangs-
und Entscheidungssituation des Argumentierens wie dessen Zielset-
zung, das Aushandeln zustimmungsfihiger Uberzeugungen. Die Be-
deutung unserer leiblichen Verankerung in der Welt zeigt sich dabei
in jeder der drei skizzierten Voraussetzungen des Argumentierens.

(1) Die Bindung an eine bestimmte Argumentationssituation griindet
in der Situiertheit unserer leiblichen Existenz. Aufgrund unserer Kor-
perlichkeit befinden wir uns stets irgendwo und irgendwann. Als leib-
lich verfasste Wesen sind wir jedoch nicht ein neutraler Gegenstand
neben anderen im Raum und in der Zeit. Vielmehr hat unser Leib je
seinen Raum und seine Zeit; seine Situiertheit ist bestimmt durch eine
qualitative Raumzeitlichkeit, durch die er im Lebensvollzug mitwirkt.3
In charakteristischer Zweideutigkeit bindet die Situation das Leib-
wesen einerseits an Widerfahrnisse, die ihm selbst nicht verfiigbar
sind, eroffnet jedoch andererseits zugleich Moglichkeiten des Handelns
und Verhaltens, durch die das leibliche Wesen seine Welt gestaltet. Erst
in dieser doppelten Hinsicht ldsst sich der Sinn einer Situation in seiner
konkreten Bestimmtheit erfassen. Das Argumentieren erscheint in die-

3 Ahnliches lieBe sich auch fiir die politische Rede ausfiihren.

+ Vgl. Aristoteles, Rhet. I1 18, 1391 b 9.

> Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phénoménologie de la perception, Paris 1945, 164; dt.:
Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 170.

Normativitat des Kérpers A 191

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Mertens

sem Zusammenhang als eine Form der Situationsbewiltigung und -ge-
staltung.

(2) Die Strittigkeit der Ausgangssituation in der argumentativen Ver-
standigung zeigt dariiber hinaus, dass wir als leibliche Wesen auf ande-
re verwiesen sind.® Leibwesen existieren zusammen mit anderen und
fiir andere. Durch die Koexistenz mit anderen werden leibliche Wesen
einerseits in ihren Méglichkeiten der Situationsgestaltung begrenzt,
erweitern dadurch aber andererseits auch die Spielriume ihres leib-
lichen Verhaltens - etwa in den vielfiltigen Formen leiblicher Kom-
munikation, wie sie in Ausdrucksverhalten, Geste und Rede entfaltet
werden. Nicht zuletzt nimmt die argumentative Verstindigung mit
anderen auf eine wesentlich sozial verstandene, leiblich verankerte
Existenz Bezug, wenn sie die Ausgangssituation des Argumentierens
als strittig und das Ziel der Argumentation als ein Herstellen von Ub-
erzeugungen versteht, die von einer Gemeinschaft akzeptiert werden.

(3) Eben deswegen ist das Argumentieren eine bestimmte, an der Er-
reichung von Zielen interessierte Praxis. Notwendige Bedingung unse-
rer praktischen Maoglichkeiten ist unsere Leiblichkeit. Denn zum einen
schliefSt das Handelnkoénnen immer auch eine Seite kirperlichen Ver-
haltens ein. Zum anderen verfolgen wir praktische Interessen, weil wir
leiblich verfasste Wesen sind und als solche Neigungen, Wiinsche, Ab-
sichten, Affekte usw. haben, aufgrund derer wir gegeniiber unserer
Um- und Mitwelt nicht gleichgiiltig sind. Kérperliche Wesen haben
demnach an ihrer Situation ein wesentlich praktisches Interesse.

Situiertheit, Sozialitat und praktische Interessiertheit sind miteinander
verwobene Hinsichten unserer leiblichen Existenz und lassen sich al-
lenfalls abstraktiv voneinander isolieren. Die leibliche Situierung ist
daher stets eine Situierung in der sozialen Welt, die den Spielraum
eines an seinem Zur-Welt-Sein interessierten Verhaltens und Han-
delns wesentlich bestimmt.” Diese triadische Struktur unserer leib-
lichen Verfasstheit ist eine notwendige Bedingung unserer argumenta-
tiven Verstandigung.

¢ Vgl.a.a.0, bes. 398 {f.; dt. 397 {f.
7 Den durch praktische Interessen bestimmten Begriff »Zur-Welt-Sein« (»étre au mon-
de«) entwickelt Merleau-Ponty in seiner Phénoménologie de la perception.

192  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik

3. Die Bedeutung unserer Leiblichkeit
fir die ethische Reflexion

In der sozialen Erfahrung unserer Korperlichkeit griindet nun nicht
nur die Moglichkeit ethischer Argumente; die Reflexion auf unsere
leibliche Existenz bietet vielmehr auch einen Ansatz fiir die Suche nach
moralisch verbindlichen Uberzeugungen. Die damit angedeutete Aus-
zeichnung unserer leiblichen Bedingtheit kann allerdings nur dann ge-
lingen, wenn eine Reflexion auf die von uns erfahrene Leiblichkeit
nicht nur deren theoretische Bedeutung fiir die argumentative Ver-
stindigung, sondern auch deren ethisch-normative Relevanz expli-
ziert. Ich mochte dies fiir die drei genannten Charakteristika unserer
leiblichen Existenz — Situierung, Sozialitdt und praktische Interessiert-
heit - versuchen.

(1) Korperliche Wesen sind als endliche situiert. Sie haben leibliche
Bediirfnisse, sind angewiesen auf andere, in ihrer korperlichen Exis-
tenz Gefahren ausgesetzt usw. In unserem Tun nehmen wir darauf
Riicksicht, wenn wir uns ernahren, kleiden, jemandem helfen, eine
schwere Last zu tragen, einer Gefahr ausweichen usw. Ein solches Tun
hat gewdhnlich keine ethisch-moralische Bedeutung. Ein grofer Teil
der auf unsere endliche Leiblichkeit Bezug nehmenden Titigkeiten
hat vielmehr den Charakter eines bloflen Verhaltens und kommt schon
deswegen nicht als Gegenstand einer moralischen Beurteilung in Frage.
Doch auch das auf die Leiblichkeit Riicksicht nehmende Handeln hat
keineswegs notwendig ethisch-moralische Relevanz. Wer sich einen
bequemeren Sitzplatz sucht, sich schminkt, einem anderen zur Begrii-
Bung die Hand reicht, ihm in den Mantel hilft oder ein schweres Paket
abnimmt, handelt nicht in einem spezifischen Sinne moralisch. Ist je-
doch ein Handeln mit einer Gefahrdung der leiblichen Unversehrtheit
und Gesundheit oder gar des Lebens verbunden, sei es der eigenen
Existenz oder der eines anderen, dann wird ein solches Handeln auch
zum Thema méglicher ethisch-moralischer Befragung.

Allerdings ist dabei von vornherein keineswegs ausgemacht, wie
angesichts leiblicher Gefahrdung und Verletzlichkeit ein moralisch zu-
lassiges Handeln konkret zu bestimmen ist. So kann moralisches Han-
deln durchaus mit einer Gefdhrdung der kérperlichen Gesundheit ver-
einbar sein. Sogar die Gefahrdung des eigenen und des anderen Lebens
ist nicht in jedem Falle schon moralisch verwerflich. Ansonsten wire

Normativitit des Kérpers A 193

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Mertens

beispielsweise bereits die motorisierte Teilnahme am Strafenverkehr
grundsatzlich moralisch verwerflich. Das aber widerspricht den Intui-
tionen unseres common sense. Dieser belehrt uns vielmehr dariiber,
dass bei der Entscheidung moralischer Fragen eine situative Gewich-
tung vorzunehmen ist. So wire zwar nicht das Autofahren ﬁberhaupt,
wohl aber z. B. die riicksichtslose Fahrweise, durch die ein Verkehrsteil-
nehmer sich und andere in besonderer Weise gefihrdet, in moralischer
—und nicht nur in juristischer — Hinsicht relevant. Allgemein wird man
in diesem Zusammenhang der Aufgabe einer Sicherung unseres Le-
bens und unserer fundamentalen Lebensbedingungen einen ethisch be-
deutsamen Stellenwert zuschreiben.

(2) Strukturell Ahnliches lasst sich auch herausstellen, wenn man die
soziale Dimension unserer Leiberfahrung betont. Hier geht es um die
Grundlagen unseres Lebens mit anderen, insbesondere um die Még-
lichkeit unseres sozialen und kooperativen Handelns. Auf der einen
Seite ist nicht alles Handeln, das auf den sozialen Aspekt unserer kor-
perlichen Existenz bezogen ist, schon moralisch bedeutsam. So ist bei-
spielsweise nicht jedes Gesprach, auch nicht etwa jede Gesprichsver-
weigerung mit ethisch-moralischen Maf@stiben zu bewerten. Doch
ebenso unstrittig diirfte ein Handeln, das die Moglichkeit menschlicher
Interaktion und Kommunikation grundlegend gefihrdet oder gar dau-
erhaft vernichtet, ethisch nicht mehr gleichgiiltig sein. Auch hier lasst
sich die Bestimmtheit eines moralisch verantwortlichen Handelns nur
explizieren, wenn man die Besonderheiten des jeweiligen Falles in
Rechnung stellt. In diesem Sinne ist unsere leibliche Existenz als Be-
dingung der Maglichkeit unserer Interaktion und Verstindigung ein
Gegenstand ethischer Fragen.

(3) Auch mit Bezug auf den Leib als Grundlage unseres Handelnkén-
nens und damit unserer Lebensgestaltung im weitesten Sinne lassen
sich befriedigende Antworten auf die in diesem Zusammenhang zu
stellenden ethischen Fragen wohl kaum im Rekurs auf einen pauscha-
len Apriorismus finden. Ein rigoroses Verbot jeder Einschrinkung der
Grundlagen unserer korperlichen Handlungsfreiheit wiirde beispiels-
weise schon die schlichte Einnahme eines Betdaubungsmittels morali-
sieren. Dies scheint jedoch ebenso wenig unsere moralischen Intuitio-
nen zu treffen wie eine vollkommene Gleichgiiltigkeit gegeniiber der
Erhaltung der korperlichen Grundlagen unserer moglichen Praxis. So

194  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik

diirfte ein pharmakologisch induzierter, subjektiv empfundener
Gliickszustand ohne die Méglichkeit einer aktiven Lebensgestaltung
fiir die meisten von uns moralisch kaum vertretbar sein. Wo aber ge-
nau die Grenze verlduft, die es in Hinblick auf die leiblichen Grund-
lagen einer aktiven Lebensgestaltung zu schiitzen gilt, das ist nicht
leicht zu bestimmen.

Das Wissen um die moralische Bedeutsamkeit leiblicher Existenz ist
nicht durch Reflexion vermittelt, sondern beruht auf unserer Wahr-
nehmung, genauer auf unserer leibbezogenen Erfahrung. Mitunter ist
es sogar ein Zeichen mangelnder moralischer Sensibilitit, wenn die
moralische Fragwiirdigkeit eines die leibliche Integritdt verletzenden
Handelns jemandem eigens reflexiv vermittelt werden muss. Dass eine
zurechenbare Verletzung leiblicher Gesundheit und Existenz den Han-
delnden unter moralische Verantwortlichkeit stellt, ist demnach kein
Wissen, das aus einem theoretischen Rasonnement folgt, sondern wird
unmittelbar erfasst, ja bisweilen geradezu gespiirt. Damit aber versto-
Ben die skizzierten Uberlegungen gegen eine moralphilosophische
Selbstverstindlichkeit — die Auffassung von der kategorialen Verschie-
denheit zwischen Sein und Sollen.

Die Kluft zwischen Sein und Sollen hat David Hume im dritten
Buch seines Treatise thematisiert und den Ubergang von deskriptiven
Aussagen tiber das, was der Fall ist, zu préskriptiven Sitzen iiber das,
was sein soll, als unzuldssig herausgestellt.®* Humes sog. Gesetz ist
spater in nicht ganz zutreffender Anlehnung an George Edward Moore
unter dem Titel des snaturalistischen Fehlschlusses” zu einem Ge-
meinplatz der philosophischen Ethik geworden. Diese bewihrten In-
strumente der Analyse ethischer Probleme greifen jedoch zu kurz,
wenn es um eine Aufklarung der Urspriinge unserer moralischen In-
tuitionen geht. Dies mochte ich mit Uberlegungen verdeutlichen, die
sich auf die frithen Arbeiten von Maurice Merleau-Ponty berufen kon-
nen.'® Merleau-Ponty hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Wahr-

% Humes is/ought-gap findet sich in Hume, David: A Treatise of Human Nature, hg.
von Selby-Bigge, L. A./Nidditch, P. H., 2. Aufl., Oxford 1978, 111, 1, 1, 469f,; dt.: Ein
Traktat iiber die menschliche Natur, Bd. 1, Hamburg 1978, 211f.

¥ Bei Moore geht es um die unzulissige Identifizierung des evaluativen Pradikats »gut«
mit einer (deskriptiven) natiirlichen Eigenschaft. Vgl. Moore, George E., Principia Ethi-
ca, London 1903; dt. Stuttgart 1970, §§5ff.

10 Vgl. Merleau-Ponty 1945.

Normativitit des Kérpers A 195

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Karl Mertens

nehmung leiblicher Wesen eine Struktur aufweist, die sich im Rekurs
auf ihre praktischen Interessen aufkliren lisst. Wie wir eine konkrete
Situation erfassen, ist danach schon auf der Ebene der Wahrnehmung
nicht neutral. Der Priifungskandidat, der das Zimmer des Priifers be-
tritt, wird sich z. B. nicht gleichermaBen allem zuwenden, was er dort
vorfindet. Er wird vielmehr — ohne dass er sich dies eigens vornimmt —
die Situation aus der Perspektive seiner Interessen erfassen. Fiir ihn
sind etwa die anwesenden Personen oder die Anordnung der Sitzgele-
genheiten relevant, nicht hingegen der mit Zigaretten iiberfiillte
Aschenbecher, die Biicherregale, die Bilder usw. In der Gestaltpsycho-
logie hat Kurt Lewin mit Blick auf diesen praktischen Sinn von Wahr-
nehmungssituationen — vielleicht nicht ganz gliicklich - von Aufforde-
rungscharakteren gesprochen. Ein Sitzmdbel fordert demnach in
bestimmten Situationen zum Sitzen auf.!! Die Begrifflichkeit ist nicht
unproblematisch, scheint sie doch die Umwelt zu einem obskuren Ak-
teur, einem Mitspieler, zu machen. Doch sehen wir einmal von der
iiberzogenen Terminologie ab, dann geht es hier um einen phanome-
nalen Aspekt, der in der Philosophie der Wahrnehmung leicht iiber-
sehen wird: Unser Wahrnehmungsfeld zeigt sich nicht nur vom raum-
zeitlichen Standpunkt des Betrachters aus. Die Perspektivitat der
Wahrnehmung geht wesentlich weiter. Denn das, was wir wahrneh-
men, ist von den praktischen Interessen und Kompetenzen des Wahr-
nehmenden und dessen Grenzen abhingig.

Verweist in diesem Sinne schon jede schlichte Wahrnehmungs-
situation auf das, was zu tun ist, was praktisch ansteht, dann ist die
strikte Unterscheidung zwischen Sein und Sollen nicht tiberzeugend.
Eine rein konstativ-deskriptive Analyse des Seienden ist hier nicht
moglich. Vielmehr verfahrt jede Deskription einer Wahrnehmungs-
situation bereits selektiv und deutend; darin manifestiert sich ein der
Situationserfassung zu Grunde liegendes Interesse. Wir unterscheiden
zwischen dem, was relevant ist, was die Wahrnehmungssituation
strukturiert, und dem, was nicht mitzahlt.

Dieser Gedanke ist auch fiir eine Thematisierung unserer mora-
lischen Erfahrungen von Bedeutung. Denn das Erfassen eines mora-
lischen Sollens ist in der Wahrnehmung einer Situation — vornehmlich
einer sozialen Situation — bereits verankert, wenn auch nicht darin de-

11 Vgl. Lewin, Kurt, »Untersuchungen zur Handlungs- und Affekt-Psychologie«, in:
Psychologische Forschung 1926, 7, 294-385, 350.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik

terminiert. So sehen wir etwa, dass jemandem Unrecht geschieht und
ein Einschreiten geboten ist, dass ein anderer Hilfe braucht, die wir ihm
nicht verweigern diirfen usw. Die ausdriickliche Reflexion darauf, was
zu tun ist, setzt schon voraus, dass die konkrete Situation als fiir unsere
moralische Praxis bedeutsam wahrgenommen wird. In diesem Sinne
ist die Wahrnehmung einer moralisch bedeutsamen Situation — exem-
plarisch die Wahrnehmung des guten Samariters — die Voraussetzung
jeder weitergehenden moralischen Uberlegung. Der moralische Sinn
einer Situation wird demnach nicht erst durch Reflexion erschlossen,
sondern ist in einer eigentiimlichen Situationserfassung bereits von
Anfang an mitverstanden. In dieser Wahrnehmung spielt die Erfah-
rung der Verletzlichkeit unserer leiblichen Existenz in den genannten
drei Hinsichten eine zentrale Rolle.

Auch wenn aufgrund unserer Wahrnehmung und Erfahrung der
Leib zum Ansatz moralischer Entscheidungen wird, so ist jedoch fiir
die moralische Beurteilung der hier einschlidgigen Situationen in der
Regel eine dariiber hinausgehende reflexive Verstindigung unver-
zichtbar. Nicht selten wird erst durch sie eine Klarung dessen méglich,
was moralische Angemessenheit im jeweiligen Fall konkret besagt. Da-
her bleibt die Explikation der leiblichen Erfahrung als Ansatz einer
philosophischen Ethik notwendig vage und offen. Selbst die fiir leib-
liche Wesen unverzichtbare Grundlage des Lebens kann dabei zum
Gegenstand durchaus kontroverser ethischer Entscheidungen werden.
Dies zeigt sich besonders deutlich in den jiingeren Diskussionen um das
Flugsicherungsgesetz oder das staatliche Verbot der Folter. Das Recht
auf Leben und kérperliche Unversehrtheit jeder menschlichen Person
ist ein Grundrecht, das offenbar in bestimmten Fallen mit der Verpflich-
tung kollidiert, anderes, durch einen Gewaltakt bedrohtes menschliches
Leben zu schiitzen. Die in diesem Zusammenhang gefiihrten Diskussio-
nen fiithren in eine dilemmatische Alternative zwischen deontologisch
und sozialethisch begriindeten Entscheidungen und verdeutlichen, dass
die Erfahrung der moralischen Bedeutsamkeit leiblicher Unversehrt-
heit zwar einen Ansatz fiir unsere moralischen Deliberationen bietet,
dass sie deren Resultat jedoch nicht schon praformiert. Vielmehr kann
die Beriicksichtigung der ethischen Relevanz leiblicher Existenz zu
miteinander konfligierenden Uberzeugungen fithren. So gehért das
unbedingte Verbot der Tétung Unschuldiger, aber auch das strikte Ver-
bot der Folter menschlicher Personen, auf die sich in den erwihnten
Beispielen der Argumentationstypus einer Verpflichtungsethik beruft,

Normativitit des Kérpers A 197

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Mertens

zu unseren moralischen Grundiiberzeugungen. Auf der anderen Seite
ist die Forderung sozialer Solidaritit eine nicht minder elementare mo-
ralische Position, fiir die der Schutz der leiblichen Existenz Unschuldi-
ger von entscheidender Bedeutung ist und auf die in beiden genannten
Fallen die zu einem anderen Resultat fiihrenden sozialethischen Argu-
mente zuriickgreifen.

Auch dann also, wenn die Erfahrung unserer Leiblichkeit einen
ausgezeichneten Gegenstand ethischer Reflexionen bietet, kénnen wir
auf Argumente nicht verzichten, die Gesichtspunkte erwigen, die iiber
die moralische Bedeutsamkeit leiblicher Erfahrung hinausfiihren. Die
leibliche Erfahrung ist somit allenfalls ein Anfang in unserer ethischen
Verstiandigung. Das aber impliziert mitnichten, dass wir in der Ethik
jenseits der Besinnung auf unsere korperliche Existenz so etwas wie
zwingende Argumente vorbringen kénnten. Denn in der ethischen Re-
flexion miissen wir immer an irgendeiner Stelle das Begriindungs-
geschift abbrechen. Uber bestimmte Uberzeugungen ldsst sich nicht
mehr diskutieren. Aber welche dies sind, dariiber kann man streiten."?

12 Danken méchte ich Markus Heuft, dem ersten kritischen Leser eines Entwurfs zu
diesem Artikel.

198  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihlt:
Schwangerschaft als leiblicher Prozess und
die Abtreibungsdebatte

Anne Siegetsleitner

1. Fragestellung und Forschungsinteresse

In den Standardbeitrigen zur 6ffentlichen Abtreibungsdebatte in frei-
heitlich-pluralistischen Gesellschaften Europas und Nordamerikas — sei
es auf religioser, philosophischer, politischer oder rechtlicher Grundlage
—spielen der Korper und insbesondere die Schwangerschaftals leiblicher
Prozess eine marginale bis keinerlei Rolle. Offen verhandelt wird pri-
mir der moralische Status des Fotus, und dies ohne Bezug auf den Kor-
per und das spezifisch Leibliche des Schwangerseins. Sekundar kommen
in manchen Positionen der moralische Status von Frauen und das Ver-
hiltnis der moralischen Anspriiche und Freiheiten zwischen Fétus und
schwangerer Frau in die Diskussion. Von Vertreterinnen und Vertretern
einer Sorgeethik werden zwar Fragen von Fiirsorge und Verantwortlich-
keit hinzugefiigt und einige feministische Beitrige konzentrieren sich
aufinvolvierte geschlechtsspezifische Machtstrukturen, doch selbst hier
wird, wo neben dem Fétus die Schwangere beriicksichtigt wird, das spe-
zifisch Leibliche des Schwangerseins zumeist inaddquat erfasst. In die-
sem Beitrag werde ich der Frage nachgehen, welche Auswirkungen es
auf die offentliche Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen
Gesellschaften haben kénnte, das spezifisch Leibliche des Schwanger-
seins als zentrales Merkmal adaquat zu beriicksichtigen.

Zunichst scheinen einige Vorbemerkungen zu Terminologie und
Forschungsinteresse angebracht: (1) Trotz aller Problematik, derer ich
mir bewusst bin, werde ich den Ausdruck »Abtreibung« verwenden.
Spreche ich von Abtreibung, meine ich die Beendigung einer Schwan-
gerschaft, die den Tod des Fotus in Kauf nimmt. (2) Ich werde den
Ausdruck »Fétus«, wo nicht anders vermerkt, zur Bezeichnung der
Leibesfrucht in allen vorgeburtlichen Stadien verwenden. Dies steht
zwar nicht im Einklang mit dem medizinischen Sprachgebrauch, hat
sich jedoch in der moralphilosophischen Debatte eingebiirgert und er-

Normativitit des Kérpers A- 199

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

laubt eine knappe Ausdrucksweise. (3) Zudem interessiert mich die
Fragestellung hier im Rahmen von freiheitlich-pluralistischen Gesell-
schaftskonzepten. Es wird in diesem Beitrag jedoch um keine Rechtfer-
tigung freiheitlich-pluralistischer Gesellschaften gehen. Vielmehr
wihle ich diese Gesellschaftskonzepte als Rahmen fiir meine Unter-
suchung, da ich annehme, bestehende Gesellschaften seien ihrer Art
nach diesen Konzepten ausreichend dhnlich, um meinen Uberlegungen
praktische Relevanz zu verleihen. Diese Konzepte sind nicht nur durch
moralische Werte, sondern auch durch ontologische Uberzeugungen,
womit ich Uberzeugungen iiber die Beschaffenheit der Welt meine,
charakterisiert. Insofern Gesellschaften meine hier gemachten Voraus-
setzungen teilen, handelt es sich mit dieser Untersuchung um einen
Beitrag zur gesellschaftlichen Selbstaufklarung dieser Gesellschaften.
(4) Ebenso wenig wie eine Rechtfertigung freiheitlich-pluralistischer
Gesellschaften, dies sei bereits einleitend festgehalten, um magliche
Missverstdndnisse zu vermeiden, ist meine personliche Haltung ge-
geniiber Abtreibungen Gegenstand dieser Untersuchung.

Nach einer einleitenden Betrachtung von Ansitzen, die ich als
unzureichend zuriickweise, weil sie Korper und Leib vergessen, werde
ich das spezifisch Leibliche des Schwangerseins erldutern, um im An-
schluss zu untersuchen, welche Auswirkungen es auf die 6ffentliche
Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften ha-
ben kénnte, das spezifisch Leibliche des Schwangerseins als zentrales
Merkmal adaquat zu beriicksichtigen.

2. Korper- und leibvergessene Beitriage
zur Abtreibungsdebatte

Die religiosen und philosophischen Beitriige, die die 6ffentliche Abtrei-
bungsdebatte (meist einschlieRlich der politischen und rechtlichen) in
europdischen und anderen westlichen Gesellschaften prigen, vergessen
trotz ihrer Vielgestaltigkeit Korper und Leib. Insbesondere wird das
spezifisch Leibliche des Schwangerseins, wie ich es im nichsten Haupt-
abschnitt erldutern werde, inadidquat erfasst und marginalisiert.
Positionen in der Abtreibungsdebatte, die primir die Beseelung
des Fotus als den entscheidenden Punkt fiir ein (Prima-facie!-)Abtrei-

! Prima facie gilt eine Norm, wenn sie dem ersten Anschein nach in einer Situation

200  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

bungsverbot sehen, beriicksichtigen den Korper des Fotus héchstens
insofern, als es darum geht, ab welchem Zeitpunkt der Kérper des Fo-
tus mit einer Seele ausgestattet wird. Wie seine gesamte korperliche
bzw. leibliche Situation aussieht, steht wie allgemein das spezifisch
Leibliche des Schwangerseins unzureichend zur Debatte. Dies trifft
auf beinahe alle groflen Religionen zu, die die 6ffentlichen Debatten
in europiischen und anderen westlichen Gesellschaften prigen. Sie
sind in ihrer Kérper- und Leibvergessenheit nicht nur direkt pragend,
sondern bilden zudem den Hintergrund vieler philosophischer, politi-
scher und rechtlicher Positionen und Beitrige.

Den wohl stirksten Einfluss auf die 6ffentlichen Debatten auf Sei-
ten der Abtreibungsgegnerinnen und -gegner iibt in besagten Gesell-
schaften die Position der romisch-katholischen Kirche aus, die ein
strenges Abtreibungsverbot vertritt. In der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts wurde die Lehre von der Beseelung zum Zeitpunkt der Emp-
fangnis? (Lehre von der Simultanbeseelung) zur offiziellen Lehre er-
hoben. Im Katechismus der katholischen Kirche findet sich ein
entsprechend strenges Abtreibungsverbot von der Empfingnis an.?
Dies gilt sogar fiir den Fall, dass das Leben der Schwangeren durch die
Té6tung des Fotus gerettet werden kénnte. In der Zeit davor dominierte
eine Position, die auf Thomas von Aquin in Adaption von Aristoteles
zuriickging, der gemaf mannliche Féten am 40. Tag nach der Empfing-
nis und weibliche Foten am 80. Tag (mit der entscheidenden Geistseele)
beseelt wurden.* Bis zu besagter Ubernahme der Lehre von der Simul-

anzuwenden ist, jedoch weitere Umstinde der Situation dazu fiihren kénnen, dass eine
andere Norm die Prima-facie-Norm aufhebt oder verdringt (z. B. bei Notwehr, Einwil-
ligung, Vorrang der Lebensrettung der Schwangeren etc.).

? Gemeint ist damit seit der Entdeckung des Befruchtungsvorganges im 19. Jahrhun-
dert der Zeitpunkt der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, die vor der Einnistung
des befruchteten Eies in die Gebarmutterwand (Nidation) stattfindet. Eine Abtreibung
ist nach romisch-katholischer Lehre schon vor der Einnistung moglich, in vielen Rechts-
ordnungen (u.a. in Osterreich, Deutschland und der Schweiz) erst ab der Nidation, die
sieben bis vierzehn Tage nach der Befruchtung abgeschlossen ist.

* »Das menschliche Leben ist vom Augenblick der Empfingnis an absolut zu achten und
zu schiitzen. Schon im ersten Augenblick seines Daseins sind dem menschlichen Wesen
die Rechte der Person zuzuerkennen, darunter das unverletzliche Recht jedes unschul-
digen Wesens auf das Leben« (Katechismus der Katholischen Kirche. Dt. Linz 1993,
2270).

+ U.a. Gudorf, Christine E.: »Contraception and Abortion in Roman Catholicisme, in:
Maguire, D. C. (Hg.): Sacred Rights. The Case for Contraception and Abortion in World
Religions, Oxford 2003, 55-78, 68f. Gudorf unterscheidet von dieser theologischen Po-

Normativitit des Kérpers A- 201

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

tanbeseelung im Jahre 1869 hatte das romisch-katholische Recht des-
halb an der Unterscheidung von unbeseelter und beseelter Leibesfrucht
festgehalten. Bis zur Beseelung lag keine T6tung eines Menschen vor.?

Was den Protestantismus betrifft, vertraten Luther und Calvin be-
reits vor der katholischen Kirche die Position, die Beseelung finde bei der
Empfangnis statt.® Im deutschen Protestantismus wurde die Abtreibung
seit den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts jedoch nicht mehr grund-
legend abgelehnt, sondern rechtfertigende Umstidnde anerkannt. Bei
schwerer Gefahr fiir Leben oder korperliche Gesundheit der Schwange-
ren und spater bei Fillen von Vergewaltigung wurde eine Abtreibung als
zulissig erachtet. Zunehmend setzte sich im Ubrigen eine Unterschei-
dung von moralischer und strafrechtlicher Regelung durch. Auch wenn
nach Gottes Willen eine Abtreibung nicht sein solle, so sollte doch das
Strafrecht in schweren Konfliktlagen nicht mit Strafe drohen.” In fun-
damentalistischen protestantischen Gemeinschaften wird der Fotus je-
doch wieder zunehmend von den ersten Stadien der Entwicklung an mit
allen Rechten eines geborenen Menschen gesehen, den zu téten — und
die Abtreibung wird als Tétung betrachtet — verboten ist.®

Zunehmend an Einfluss gewinnen islamische Positionen. Im Is-
lam wird eine stufenweise Entwicklung des Fétus angenommen. Zur
themenspezifischen 23. Sure gehort folgende Uberlieferung aus der
Hadith-Sammlung® des Gelehrten Yahya ibn Sharaf al-Nawawi (1233-
1277): »Die Schopfung eines jeden von euch wird im Bauch seiner
Mutter fiir vierzig Tage als Tropfen gesammelt. Dann wird er zu einem
[Blut]klumpen fiir ebenso lange und dann zu einer gestalthaften Masse
fiir ebenso lange. Dann wird zu ihm der Engel gesandt, der ihm die

sition die dominierende pastorale Position, der gemiR die Beseelung bei der ersten
Kindsregung stattfand, die die Schwangere in den meisten Fillen zu Beginn des fiinften
Schwangerschaftsmonats spiirt (Gudorf 2003, 69).

5 Abtreibung zu einem fritheren Zeitpunkt, Empfingnisverhiitung und Sterilisation
wurden jedoch aufgrund anderer Uberlegungen als schwere Siinde verstanden. Bei Au-
gustinus galt Abtreibung als Siinde gegen die Ehe (vgl. Schockenhoff, Eberhard: Ethik
des Lebens, Ein theologischer Grundrif, Mainz 1993, 296).

¢ Knoepffler, Nikolaus: Forschung an menschlichen Embryonen. Was ist verantwort-
bar?, Stuttgart/Leipzig 1999, 70.

7 Schleissing, Stephan: »Protestantismus«, in: Klocker, M./ Tworuschka, U. (Hg.): Ethik
der Weltreligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 29-31, 29-30.

& Albrecht, Gloria H.: »Contraception and Abortion Within Protestant Christianity«,
in: Maguire 2003, 79-103, 98.

% Hadithe gelten als Worte und Taten des Propheten Muhammad und seiner Gefihrten.

202  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihit

Seele einhaucht«.1 Je nach Auslegungstradition dauert es vierzig bzw.
120 Tage bis zur Einhauchung der Seele. Ab dann gilt der Fétus als
vollstandig gebildet, und die Abtreibung eines vollstindig gebildeten
Fotus wird — mit einigen Ausnahmen fiir Notlagen wie eine Gefahr
fiir das Leben der Schwangeren — als ein Verbrechen betrachtet. Ob
eine Abtreibung in den vorhergehenden Entwicklungsstadien ebenfalls
bereits verboten ist, wird von den islamischen Rechtsschulen unter-
schiedlich gesehen. Die Bandbreite reicht von keinerlei Bedenken bis
zum 120. Tag der Schwangerschaft bis hin zu einem strengen Verbot in
allen Stadien.”

Auch wo Hinduismus und Buddhismus prigend sind, dndert sich
das Bild nicht grundlegend. Wie die vorherrschenden christlichen Leh-
ren geht der Hinduismus von der Beseelung zum Zeitpunkt der Emp-
fangnis aus.? Eine Abtreibung missachtet ahimsha (Nichtverletzten
von Lebewesen) und karma (Auswirkung von Handlungen, die in
einem anderen Leben begangen werden). Der Hinduismus verbietet
eine Verletzung von menschlichen Lebewesen, die sich aufgrund ihres
karmas genau in dieser Frau (und in dieser Familie) verkorpern miis-
sen.” Schon im alten Indien galt Abtreibung als Verbrechen. Nach der
Vishnusmriti (ca. 300 n. Chr.) entspricht eine Abtreibung sogar der To-
tung eines Brahmanen, die das schwerste aller Verbrechen darstellt.*
Ebenso gilt nach buddhistischer Auffassung ein Mensch vom Augen-
blick der Empfangnis an als beseelt und tritt nicht rein zufallig, sondern
aufgrund karmischer Verursachung ins Dasein. Das durch Abtreibung
aus seiner Existenz verstofene Wesen muss sich demnach eine neue
Basis suchen, um wieder geboren werden zu kénnen. Abtreibung wird

10 al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf: Das Buch der Vierzig Hadithe. Mit dem Kommentar
von Ibn Dagiq al-1d (1228-1302), Texte und Kommentar, aus d. Arab. iibers. und hrsg.
von Marco Schéller, Frankfurt a. M. 2007, Hadith 4, 53.

It Shaikh, Sa’diyya: »Family Planning, Contraception, and Abortion in Islam: Undertak-
ing Khilafah«, in: Maguire 2003, 105-128, 119-122.

12 Jain, Sandhya: »The Right to Family Planning, Contraception, and Abortion: The
Hindu Views, in: Maguire 2003, 129-143, 135.

3 Als weiterer Verbotsgrund wurde traditionell auch genannt, man kinne einen Jungen
toten, der zur Weiterfiihrung der Familie notwendig sei. Durch die moderne vorgeburt-
liche Geschlechtsbestimmung fallt dieser traditionelle Grund im Falle weiblicher Féten
weg (Eichner, Katja: »Hinduismus«, in: Klécker, M./Tworuschka, U. (Hg.): Ethik der
Weltreligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 22-23, 23).

Y a.a.0. Abtreibungen sind in Indien jedoch seit 1971 durch den Medical Termination
of Pregnancy Act rechtlich erlaubt.

Normativitat des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

203


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

deshalb zu jedem Zeitpunkt als Tétung und siindhafte Handlung ange-
sehen. Eine Abtreibung mit guten Intentionen kann jedoch vergeben
werden. Dies wird traditionellerweise auf Fille angewandt, in denen
das Leben der Schwangeren durch eine Abtreibung gerettet werden
kann, und im Falle von Vergewaltigung.'>

Fiir alle diese Positionen gilt, dass die schwangere Frau iiberhaupt
nur nachtriglich und als Komplikation ins Bild kommt. Zundchst wird
nach Kriterien fiir den moralischen Status des Fotus gefragt, in denen
sein korperlicher Umstand, Teil des Leibes einer Schwangeren zu sein,
keine Rolle spielt. Es wird davon ausgegangen, der mit der Beseelung
verbundene moralische Status begriinde ein Prima-facie-Totungsver-
bot und somit ein Prima-facie-Abtreibungsverbot. Der Umstand, dass
der Fotus Teil eines weiblichen Kérpers ist, riickt erst sekundir ins Bild,
namlich insofern als der Fitus das Leben oder die Gesundheit der
schwangeren Frau gefihrden kann und sich die Frage stellt, welche Ge-
fahr fiir die Schwangere eine Abtreibung rechtfertigen oder zumindest
entschuldigen konnte. Hierauf antworten die verschiedenen Religions-
gemeinschaften, wie ich kurz ausgefiihrt habe, unterschiedlich und
weisen auch innerhalb einer Gemeinschaft zum Teil eine grofle Band-
breite auf.’® Die primire Herangehensweise ergibt jedoch dasselbe
Bild, obwohl damit nicht tiber Abtreibungserlaubnis oder -verbot ent-
schieden ist. Mir geht es hier auch nicht darum, diese religiosen Posi-
tionen in ihrer Komplexitit darzustellen, sondern aufzuzeigen, wie
marginalisiert in allen diesen Positionen das spezifisch Leibliche des
Schwangerseins wird, in dem, wie ich unten naher erldutern werde,
der Fotus einen Teil des Leibes der Schwangeren bildet.”” Wenn tiber-
haupt, dann kommen die Schwangere und die Situierung des Fotus erst
sekundir bei der Rechtfertigungs- oder Entschuldigungsfrage in den
Blick.'

15 Suwanbubbha, Parichart: »The Right to Family Planning, Contraception, and Abor-
tion in Thai Buddhisme, in: Maguire 2003, 145-165, 152-155.

16 Selbst in der rémisch-katholischen Kirche teilen nicht alle Theologinnen und Theo-
logen die pipstliche Position. Insbesondere in der feministischen Theologie werden dif-
ferenziertere Interpretationen der Glaubenslehre vertreten.

7 In Ansitzen beriicksichtigt diesen Umstand die evangelische Theologin Hanna Strack
(Strack, Hanna: Die Frau ist Mit-Schipferin. Eine Theologie der Geburt, Riisselsheim
2006).

' Ein Rechtfertigungsgrund (z.B. Notwehr, Einwilligung) lasst in vielen Rechts- und
Moralsystemen ein Prima-facie-Unrecht als Unrecht entfallen. Handelnde haben in
solchen Fillen nicht rechtswidrig gehandelt. Ein Entschuldigungsgrund hingegen liegt

204  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

Diesen Mangel weisen jedoch nicht nur (religiose) Beseelungs-
theorien auf. Ahnliches gilt in dieser Hinsicht fiir philosophische und
sikulare!’® Theorien, die nach anderen Merkmalen des Fétus als der
Beseelung als Kriterien fiir einen moralischen Status des Fotus fragen,
der eine Abtreibung prima facie verbieten soll. Meistens wird nach
Kriterien fiir den moralischen Personstatus gesucht, aus dem ein (Pri-
ma-facie-)Abtreibungsverbot folgen soll. Seien es (1) Potenzialitits-
theorien? wie bei Robert Spaemann?! fiir die deutschsprachige Diskus-
sion, die das moralische Personsein eines Fétus ab der Empfingnis
bejahen, oder (2) eine Position von Peter Singer?? aus der englischspra-
chigen Diskussion, der aufgrund seiner Definition von ontologischem
Personsein Foten und auch Neugeborenen moralisches Personsein ab-
spricht. Gleiches gilt (3) fiir Positionen, die eine Abtreibung zumindest
bis zum 14. Tag wegen mangelnder Individualitit (und damit nicht
hinreichender Bedingungen fiir einen moralischen Personstatus) des
fotalen Lebens erlauben wollen,?* (4) diese bis zu einer Feststellung
einer Gehirntitigkeit beim Fotus erlauben, weil dies als eine notwen-
dige Bedingung fiir ontologische und damit verbundene moralische
Personalitit angesehen wird,?* oder (5) welche die ontologische und

vor, wenn die Tat zwar rechtswidrig ist, der/dem Handelnden jedoch ein rechtmifiges
Handeln nicht zumutbar ist (z. B. entschuldigender Notstand). Das rechtswidrige Han-
deln ist in solchen Fillen den Handelnden nicht vorzuwerfen. In beiden Fallen entfallt in
solchen Systemen eine Sanktion.

19 Nicht selten handelt es sich um sikularisierte Versionen religigser Positionen.

2 Die Grundthese der Potenzialitatstheorie lautet, dass der Fétus ab der Verschmelzung
der Vorkerne von Ei- und Samenzelle aufgrund seiner Potenzialitit, spiter Personsein
zu zeigen, eine Person ist (Knoepffler 1999, 78). Es handelt sich um die Potenzialitit fiir
ontologisches Personsein, die als hinreichendes Kriterium fiir moralisches Personsein
genommen wird.

31 Spaemann, Robert: Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen »etwasc und
sjemands, Stuttgart 1996.

22 Singer, Peter: Praktische Ethik, Stuttgart 1993.

3 Z.B. Steinvorth, Ulrich: »Uber den Anfang des menschlichen Individuumse, in: Jahr-
buch fiir Wissenschaft und Ethik 2002, 7, 165-178.

% Diese Gehirnaktivitdt ist um die 10. Schwangerschaftswoche herum zu beobachten.
Eine solche Position vertrat jiingst Kenneth-Einar Himma (u.a. Himma, Kenneth-Ein-
ar: »A Dualist Analysis of Abortion: Personhood and the Concept of Self Qua Experien-
tial Subject«, in: Journal of Medical Ethics 2005, 31 (1), 48-55). Mensch und Freeman
(Mensch, Elizabeth/Freeman, Alan: The Politics of Virtue: Is Abortion Debatable?, Dur-
ham, NC 1993) nehmen den Beginn von Gehirntitigkeit sogar als Zeitpunkt des Uber-
gangs von einer Nicht-Person zur Person. Shrage vermutet dahinter nur (quasi-)religio-
se Griinde: »Clearly the dominant religion in American society is neurobiology«

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

205


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

moralische Personwerdung in Geburtsnihe riicken, wenn sich eine ru-
dimentére Erste-Person-Perspektive entwickelt.? Nicht anders stellt
sich (6) die Lage fiir Don Marquis Ansatz dar, der dem Fétus von An-
fang an moralisches Personsein zuspricht, weil er eine wertvolle Zu-
kunft, eine »Zukunft wie unsere, vor sich hitte, deren ein Fotus durch
die Abtreibung beraubt werde.?

Mogen sich solche Theorien in vielerlei Hinsichten eklatant unter-
einander und von Beseelungstheorien unterscheiden, so haben sie mit
diesen gemein, dass das spezifisch Leibliche des Schwangerseins wie-
derum nur eine inaddquate und marginale Rolle spielt. Der leibliche
Umstand des Schwangerseins kommt erst als sekundire Uberlegung,
als Komplikation ins Bild, der zwar urspriinglich zum Problem Abtrei-
bung fiihrt, aber in der primaren Bewertung der Situation keine Rolle
spielt. Diejenigen, die dem Fotus moralisches Personsein absprechen,
brauchen ohnehin keine weiteren Erdrterungen und jene, welche mo-
ralisches Personsein zugestehen, haben je nach Theorie noch die Mog-
lichkeit, Rechte oder Interessen anderer moralischer Personen (z. B. der
Schwangeren) als Rechtfertigungs- oder Entschuldigungsgriinde vor-
gehen zu lassen.

Wie im Falle von Beseelungstheorien wiirde sich in der priméren
Herangehensweise an die Frage, ob der Fotus getétet werden darf oder
nicht, nichts dndern, wenn die schwangere Frau nur als schépferische
Maschine und nicht als menschliches Subjekt gesehen werden wiirde,
das schwanger ist. Die Frage wire dann lediglich eine modifizierte:
Diirfen wir die Maschine abstellen oder nicht??” Ebenso gleicht die pri-

(Shrage, Laurie: Moral Dilemmas of Feminism. Prostitution, Adultery, and Abortion,
New York 1994, 71).

% Sou.a. vertreten von Baker, Lynne-Rudder: »When Does a Person Begin?«, in: Social
Philosophy and Policy 2005, 22 (2), 25-48.

% Der klassische Aufsatz hierzu ist Marquis, Don: »Why Abortion is Immorale, in:
Journal of Philosophy 1989, 86 (4), 183-202.

7 Die Diskussion im Erlanger Schwangerschaftsfall kam dem schon sehr nahe. Eine
junge Frau erlitt 1992 bei einem Verkehrsunfall so schwere Verletzungen, dass wenige
Tage spiter im Universitatsklinikum Erlangen der Gehirntod festgestellt werden muss-
te. Da die Frau in der 15. Woche schwanger war, wurden die lebenserhaltenden Maf3-
nahmen fortgesetzt, um eine Weiterentwicklung des Fétus zu erméglichen. Als rund
einen Monat spiter ein Spontanabort erfolgte, wurden auch diese Mafnahmen einge-
stellt (vgl. dazu z. B. Hilgendorf, Eric: »Scheinargumente in der Abtreibungsdiskussion -
am Beispiel des »Erlanger Schwangerschaftsfallsc, in: Neue Juristische Wochenschrift
1996, 49 (12), 758-762).

206  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

mire Herangehensweise der in der sogenannten Embryonenforschung,
wo es um die Forschung an frithen Foten geht, die nicht mit dem Leib
einer Schwangeren verbunden sind. Der Fotus wird zunachst als eigen-
stindiges Wesen in den Blick genommen, wobei in der Abtreibungs-
debatte seine Befindlichkeit im Leib einer Schwangeren als Komplika-
tion und Rahmen hinzutritt.

Geschichtlich ist die Sichtweise des Fotus als eines eigenstandigen
Individuums nicht nur auf religiose Anschauungen zuriickzufiihren,
wie ich sie oben schilderte, sondern auch ein Erbe der Aufklarung. Na-
dia Maria Filippini hat dies fiir den italienischen Raum (der sich zu
jener Zeit teilweise mit der Habsburger Monarchie iiberschnitt) er-
forscht. Die traditionelle Vorstellung der engen Verbindung zwischen
Fétus und schwangerer Frau, die im Bild der Schwangeren als Baum
und der Frucht als prekirem Anhingsel seinen Ausdruck fand, wurde
durch die Vorstellung einer grofleren Eigenstindigkeit des Fotus er-
setzt. Nachdem ein Buch, in dem die These von der Beseelung zum
Zeitpunkt der Empfangnis vertreten wurde, im 17. Jahrhundert noch
auf den Index gesetzt worden war, hielt der Jesuit Cangiamila in der
zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts eben diese These fiir biologisch
erwiesen. Jeder Fotus wurde nun von Anfang an als ein vollstindiges
Wesen, das es zu verteidigen und zu lieben galt, betrachtet.® Es wurde
zum »ungeborenen Biirger«. Die schwangere Frau war zum passiven
fruchtbaren Acker, in dem die »zarten Keime«, die Hoffnung des Staa-
tes, heranreifen, verkommen.? Die Argumentationslinien weltlich
aufgeklirter Denkerinnen und Denker verschmolzen mit denen der
strengen Katholikinnen und Katholiken.

Selbst in bekannten feministischen Positionen wird das spezifisch
Leibliche des Schwangerseins nur inaddquat beriicksichtigt. So wird im
berithmten Aufsatz von Judith Jarvis Thomson? als Analogie fiir die
Schwangerschaftssituation angefiihrt, die Frau sei ein Haus fiir den
Fotus. Thomson behauptet zudem, die Situation des Fotus sei der eines

% Filippini, Nadia M.: »Die »erste Geburt<: Eine neue Vorstellung vom Fétus und vom
Mutterleib (Italien, 18. Jahrhundert)«, in: Duden, B./Schlumbohm, J./Veit, P. (Hg.): Ge-
schichte des Ungeborenen. Zur Erfahrung und Wissenschaftsgeschichte der Schwanger-
schaft, 17.-20. Jahrhundert, Géttingen 2002, 99-127, 107 ff.

¥ a.a.0,119.

W a,a.0,127.

% Thomson, Judith ].: »A Defense of Abortions, in: Philosophy and Public Affairs 1971,
1(1), 47-66.

MNormativitit des Korpers A= 207

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Anne Siegetsleitner

Geigers analog, der mit dem Korper einer Frau verbunden wurde und
der ohne ihren Kérper sterben miisste. Das sieht den Fotus klar als
einen von der schwangeren Frau unterschiedenen Anderen, und sogar
als einen feindlichen Anderen. Dass dieser Andere im Korper einer
Frau lokalisiert ist, kommt erst in der sekundéren Uberlegung ins Spiel,
die Frau trage auch fiir dieses Wesen in ihrem Kérper nicht uneinge-
schrankt Verantwortung. Aber sogar die Lokalisierung im Korper der
Frau ist fiir das Argument nicht wesentlich. Wie die Geigeranalogie
zeigt, braucht es nur ein lebensnotwendiges Abhangigkeitsverhiltnis.
Thomsons Artikel zeigt eine Tendenz auf, die Abtreibungsdebatte
von der Debatte um den moralischen Personenstatus weg und zu einer
Debatte von zugeschriebener Verantwortung gegeniiber Anderen hin
zu fithren, die, wie manche anmerken, in vielen Gesellschaften Min-
nern und Frauen in unterschiedlichem Ausmafl zugeschrieben wird.
Auch in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften legt die geschlechts-
spezifische Arbeitsteilung einer Mutter mehr Zustindigkeit und Auf-
wand fiir die Betreuung eines Kindes auf als dem Vater.?? Die Erwar-
tung an schwangere Frauen mag dabei sogar iiber die einer Mutter bis
hin zur Selbstopferung hinausgehen.® Von Vertreterinnen und Ver-
tretern einer Sorgeethik werden ebenfalls ohne primiren Bezug auf
die Schwangerschaft als leiblichen Prozess Fragen von Fiirsorge und
Verantwortlichkeit hinzugefiigt. Sie fragen nach der Sorge um Andere,
thematisieren jedoch nicht ausdriicklich die leibliche Verbundenheit
von Schwangerer und Fotus. Einige feministische Beitriage konzentrie-
ren sich auf involvierte geschlechtsspezifische Machtstrukturen® und
decken auf, welche weiteren geschlechtsspezifischen Themen (zumeist
unterschwellig?) verhandelt werden: Liegt die primire Aufgabe einer
Frau in der Mutterschaft? Was verlangt die Mutterrolle? Diirfen Frau-

2 Weshalb in solchen Gesellschaften eine Frau, die ein krankes oder behindertes Kind
bekommt, anders davon betroffen ist als der Vater.

3 Nicht nur theoretisch, sondern in konkreten Rechtsfillen wird z. B. in den USA ver-
handelt, welcher Zwang auf Schwangere zum Wohle des Fotus (bis hin zum Zwangs-
kaiserschnitt) ausgeiibt werden kann (vgl. dazu z.B. Callahan, Joan C./Knight,
James W.: »Women, Fetuses, Medicine, and the Law«, in: Holmes, H. B./Purdy, L. M.
(Hg.): Feminist Perspectives in Medical Ethics, Bloomington/Indianapolis 1992, 224-
239).

3 Auf Fille, in denen Personen mit einem weiblichen Korper, aber mannlicher Ge-
schlechtsidentitiit schwanger sind, kann ich in diesem Beitrag nicht niher eingehen.

% In der sogenannten »Eisberg-Hypothese« wird die Meinung vertreten, es werde in
der Abtreibungsdebatte unter der Oberfliche viel mehr verhandelt als das Personsein

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zdhlt

en eine lustvolle Sexualitat leben, ohne die Konsequenz von Schwan-
ger- und Mutterschaft tragen zu wollen? Was wird den Frauen in der
Mutterschaft abverlangt? Welche Auswirkungen werden Schwanger-
schaft und die zukiinftige Mutterschaft auf das Leben der Frau zeiti-
gen? Werden Abhingigkeiten verschirft? Ist dies einer Frau zumutbar
oder nicht?%

Es soll hier nicht behauptet werden, solche Uberlegungen seien
fir die Abtreibungsdebatte irrelevant. Moglicherweise stehen sie de
facto als treibende Kraft im Hintergrund, doch, ob unterschwellig oder
offen angesprochen, kommt das spezifisch Leibliche des Schwanger-
seins dabei nicht ausreichend ins Blickfeld. Die Argumentation gilt
auch fiir andere Andere, namlich solche, die nicht Teil des Leibes der
Schwangeren sind.

Viele Frauen, die eine Schwangerschaft erfahren haben, fithlen
ihre leiblichen Erfahrungen in diesen Positionen deshalb, und wenig
verwunderlich, nicht ernst genommen. In ihnen allen spielt das spezi-
fisch Leibliche des Schwangerseins entweder keine oder lediglich eine
inaddquate und sekundire Rolle.

3. Deas spezifisch Leibliche des Schwangerseins

Worin liegt nun das spezifisch Leibliche des Schwangerseins, dessen
Verkennung ich zur Diskussion stelle? Es wire duBSerst hilfreich, wenn
hierzu nur auf detaillierte, ausfithrliche philosophische Arbeiten zu-
riickgegriffen werden miisste. Dem ist leider nicht so. Es fallt schwer,
mit den Sicht- und Redeweisen, die die Philosophie zur Verfiigung
stellt, Schwangersein zu charakterisieren und dessen Erfahrung in
Worte zu fassen. Vom Standpunkt des als Norm genommenen Laufs
der Welt handelt es sich beim Schwangersein um eine Abweichung.
Frauen, die schwanger sind, befinden sich in »anderen Umstinden« —

des Fétus (vgl. dazu Davis, Nancy: »The Abortion Debate: The Search for Common
Ground, Part 1«, in: Ethics 1993, 103 (3), 516539, 527-528).

% Nicht von ungefihr entzweit die Abtreibungsdebatte nicht so sehr Méanner und Frau-
en als Frauen untereinander. Ihre Antworten auf diese Fragen fallen durchaus unter-
schiedlich aus. Da diese Ansichten zudem oft identititsstiftend wirken, zeigt sich die
Debatte ob ihrer persinlichen Bedeutungsschwere emotional aufgeladen. Damit und
mit der Moglichkeit eines begriindeten gegenseitigen Verstindnisses zwischen Abtrei-
bungsgegnerinnen und -befiirworterinnen setzt sich Shrage 1994 auseinander.

Normativitit des Korpers A= 209

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Anne Siegetsleitner

nicht den »iiblichen«, »gewohnten«, als Norm postulierten. Die we-
nigsten Traditionen und ihre Methoden der westlichen Philosophie
bieten hier ihre Dienste an. Auch ich werde dieses Versaumnis hier ob
der Komplexitit, die damit verbunden ist, nicht zur Gédnze gutmachen
kénnen. Dennoch werde ich in Ansitzen eine Grundvorstellung davon
geben, was in der 6ffentlichen Debatte zu unrecht vernachlissigt wird,
und Fragestellungen erarbeiten, an denen von verschiedenen philoso-
phischen Disziplinen und Richtungen weitergearbeitet werden kann.
Aufschlussreiche Ansitze zur Thematik liefern Phdnomenologie und
Geschichte des Schwangerseins. Als Ausgangspunkt wihle ich phino-
menologische Beschreibungen der Erfahrung des Schwangerseins, da
sie Beschreibungen und Strukturierungen zulassen, die beim Erfah-
rungssubjekt ansetzen und auf den entscheidenden Umstand verwei-
sen, auch wenn sie letztlich an einer genaueren Klarung scheitern.

Phianomenologische Beschreibungen des Schwangerseins, die an
der Erfahrung schwangerer Frauen ansetzen, verweisen auf das leib-
liche Verbundensein von Schwangerer und Fotus, die weit iiber eine
passive Behausung des Fotus hinausgeht. So schreibt Iris Marion
Young® in einem der wenigen Beitrige, die sich ausschlieflich mit
einer Phanomenologie des Schwangerseins befassen: »The dominant
culture projects pregnancy as a time of quiet waiting. We refer to the
woman as »expectings, as though this new life were flying in from
another planet and she sat in her rocking chair by the window, occasio-
nally moving the curtain aside to see whether the ship is coming«.
Aus der Perspektive der Schwangeren stellt sich die Situation anders
dar: »The pregnant woman experiences herself as a source and partici-
pant in a creative process. Though she does not plan and direct it,
neither does it merely wash over her; rather she is this process, this
change«.1

Jene, die eine genauere Beschreibung dieser Situation versucht
haben, stoflen dabei jedoch bald auf Probleme, wenn es um die Verbin-

7 Young, Distinguished Woman Philosopher des Jahres 1994, verstarb Mitte 2006.

% Besonders in der analytischen Philosophie fehlt es an Beitragen iiber die Erfahrung
des Schwangerseins.

* Young, Iris M.: »Pregnant Embodiment: Subjectivity and Alienation«, in: Journal of
Medicine and Philosophy 1984, 9 (1), 45-62. Hier zitiert nach: »Pregnant Embodi-
mente, in: Young, 1. M.: On Female Body Experience. »Throwing Like A Girl« and
Other Essays, Oxford 2005, 54-61, 54.

® a.a.0.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

dung von Schwangerer und Fétus geht. Der Phianomenologie stehen
hierzu traditionell die Begrifflichkeit von Selbst und Anderer und der
Ausdruck »Leib« — wie ich ihn bereits bisher verwendete — im Unter-
schied zum »Korper« zur Verfiigung. Ohne auf die einzelnen Facetten
und Unterschiede der phanomenologischen Auffassungen vom Leib
eingehen zu kdnnen,*' iibernehme ich eine fiir diesen Beitrag ausrei-
chende allgemeine Charakterisierung von Anne Reichold: »Kérper be-
zeichnet den physikalisch-chemischen Organkomplex des Menschen,
der in einer anatomischen Sichtweise analysiert werden kann. Leib ist
die lebendige Einheit, die sich als Subjektivitit erlebt und von anderen
als Subjektivitit erlebt wird«.#

Mag die Rede vom Leib in traditionellen kdrperlosen Personvor-
stellungen den Kérper ins Bild holen, so erfiillt sie im Zusammenhang
mit Frauen, und hier insbesondere mit schwangeren Frauen, die Funk-
tion aufzuzeigen, dass auch sie geistige Lebewesen und nicht nur Kor-
per sind. Was ihrem und in ihrem Leib geschieht, hat in vielen Fallen
direkte Auswirkung darauf, wer und wie sie sind.# Schwangersein und
Geburt sind leibliche Prozesse, die einer Person so nahe gehen kénnen
wie ihre leiblichen Erfahrungen des eigenen Leidens und Sterbens.

Ich bezeichne den Prozess des Schwangerseins als leiblichen Pro-
zess, weil es nicht nur ein korperlicher Prozess ist, sondern ein Prozess
eines als Leib lebenden Subjekts. Wenn man schon in der vertrauten
dualen Sprechweise bleiben will, so ist es eben nicht nur eine Frage der
korperlichen Verbindung, sondern der Grenzen eines geistigen We-
sens, das einen Kérper hat. Wenn ich die leibliche Situation betone, so
sollen damit Frauen nicht auf ihren Kérper reduziert werden, sondern
als leibliche Wesen in ihrer Einheit von Korper und Geist verstanden
werden. Schwangersein ist eine Art des Frauseins, ein Prozess des
weiblichen Korpers, aus dem schliefSlich ein Kind hervorgeht.

4 Als problematisch sehe ich bei den meisten phinomenologischen Lehren, die sich
dem Leib zuwenden, an, wie die Frageperspektive immer nach auflen gerichtet ist. Der
Leib interessiert vor allem als Maglichkeit der Erfahrung duBerer Anderer oder der
Aufenwelt insgesamt fiir das Bewusstsein.

2 Reichold, Anne: Die vergessene Leiblichkeit. Zur Rolle des Kérpers in ontologischen
und ethischen Persontheorien, Paderborn 2004, 195.

#* Wobei uns nicht alle Korperteile gleich nahe gehen (z. B. Haare). Es gibt das Selbst
konstituierende Korperteile und solche, die nicht dazugehéren (McLeod, Carolyn/Bay-
lis, Francoise: »Feminists on the Inalienability of Human Embryose, in: Hypatia 2006,
21 (1), 1-14, 6).

MNormativitit des Kérpers A 211

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

Wenn Young die spezifische leibliche Erfahrung der Verbunden-
heit von Schwangerer und Fotus aus der Perspektive der schwangeren
Frau beschreibt, ist dieses Verhiltnis in mehrfacher Hinsicht durch eine
Dezentrierung, Spaltung und Verdoppelung der Schwangeren in ihrer
Leiblichkeit gepragt: »She experiences her body as herself and not her-
self. Its inner movements belong to another being, yet they are not
other, because her body boundaries shift and because her bodily self-
location is focused on her trunk in addition to her head«.* Mehrmals
kommt sie (auch unter Beriicksichtigung von Ausfiihrungen bei Julia
Kristeva und Adrienne Rich) auf diese erfahrenen verschwommenen
Korper- und Ich-Grenzen zuriick: »Pregnancy challenges the integra-
tion of my body experience by rendering fluid the boundary between
what is within, myself, and what is outside, separate. I experience my
insides as the space of another, yet my own body«.%

Im selben Sinne schildert Catriona Mackenzie, wie die scharfen
Gegeniiberstellungen von Ich und Anderer, von innerhalb und aufSer-
halb des Korpers in der Schwangerschaft in Frage gestellt werden. Pha-
nomenologisch betrachtet sei die Erfahrung von Schwangerschaft, be-
sonders in den frithen Stadien, insofern einzigartig, als die scharfe
Grenze zwischen Ich und Anderer, zwischen dem Inneren und dem
AuBeren des Kérpers herausgefordert werde: »From the perspective of
the woman, there is no clear-cut boundary between herself and the
foetus, between her body boundaries and the body boundaries of the
foetus. The foetus, to the extent that it is experienced as part of the
woman’s body, is also experienced as part of her self, but as a part that
is also other than herself. On the one hand it is another being, but it is
another being growing inside her body [...]«.%

Solche Beschreibungen wirken unbeholfen, zum Teil wider-
spriichlich, bestenfalls ambivalent, und dennoch nicht unpassend. Der
Grund liegt meines Erachtens darin, dass die klassische Begrifflichkeit
der Phdanomenologie und der Ontologie zur Beschreibung dieser Erfah-
rung wenig bereithilt und mehr Verwirrung als Klarheit stiftet. Ich
und Andere sind in diesem Denkmuster immer klar getrennt. Zu
einem individuellen Geist, Subjekt — oder wie immer die Bezeichnung

*# Young 1984 [2005], 46.

# a.a.0., 49.

# Mackenzie, Catriona: »Abortion and Embodiment«, in: Australian Journal of Phi-
losophy 1992, 70 (2), 136-155, 148.

212  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

lauten moge — gehort im Standardmodell ein individueller Leib, der
sich klar gegeniiber dem Leib anderer Personen und anderen Korpern
abgrenzt. Ein singulires Selbst in einem singuldren Leib. Auch in Hus-
serls Phanomenologie bleibt der Leib Individuationskriterium einer
anderen Person. Aufgrund der raumlichen Unterscheidung der Auf-
enthaltsorte seines und meines Kérpers, nehme ich jemanden als ande-
res Ich war.¥ Korperliche Bestimmungen gelten als 6ffentlich zuging-
lich und erméglichen es, andere aus der Perspektive der dritten Person
zu identifizieren.*

Abweichungen werden traditionell auch »Monster« genannt. Eine
schwangere Frau hat in diesem Verstindnis etwas Monstroses und Be-
drohliches an sich, weil sie dieses Standardmodell aus den kérperlichen
Fugen hebt: »The embodied pregnant woman, like the monster, thus
destabilizes the concept of the singular self, threatening to spill over
the boundaries of the unified subject«.* Die Angst vor leiblichen Exis-
tenzweisen, die das gut eingelebte und einverleibte Ich-Verstandnis in
Frage stellen, pragt bewusst oder unbewusst noch die gegenwirtigen
moralischen Auseinandersetzungen um Cyborgs, hybride Geschopfe,
Siamesische Zwillinge, ums Klonen etc.>

In der Reflexion hin- und hergerissen zwischen leiblicher Erfah-
rung, aufgedringter Interpretation als Zweisein und der Unangemes-
senheit philosophischer und alltagsweltlicher Ansichten iiber die Gren-
zen von Individuen resultiert diese in Verwirrung und Ambivalenzen.
Unklar ist jedoch die Interpretation der Situation und nicht die Situa-
tion selbst. Wenn Frauen ihre Wahrnehmung von Schwangersein mit
Hilfe scheinbar logisch widerspriichlicher Aussagen beschreiben, so
zeigt dies keinen Mangel der Frauen, sondern der zur Verfiigung ste-
henden Begrifflichkeit. Inaddquate Theorien fiihren zu scheinbaren Pa-

47 Vgl. Reichold 2004, 201.

# Vgl. dazu Williams, Bernard: »Personal Identity and Individuation, in: Williams, B.:
Problems of the Self, London/New York 1975, 1-18.

¥ Betterton, Rosemary: »Promising Monsters: Pregnant Bodies, Artistic Subjectivity,
and Maternal Imaginations, in: Hypatia 2006 21 (1), 80-100, 85.

0 Vgl. u.a. Shildrick, Margit: »Monstrous Reflection on the Mirror of the Self-Samex,
in: Orr, D. et al. (Hg.): Beliefs, Bodies, and Being. Feminist Reflections on Embodiment,
Lanham 2006, 37-48, und Siegetsleitner, Anne: Is it a boy? Frauen und die Chancen und
Risiken von Humangenetik und Gentechnik. Beitrag zur Tagung »An den Grenzen des
Lebens«, Salzburg 2003, http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik
siegetsleitner.pdt.

Normativitit des Kérpers A 213

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik
https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik

Anne Siegetsleitner

radoxien und Bedrohungen. Selbst wenn der Fotus gleichzeitig eine
Andere ist, muss das Gefiihl der Entfremdung nicht angemessen sein.

Das spezifisch Leibliche des Schwangerseins, zu dem zentral die
Verbundenheit von Schwangerer und Fétus zihlt, bildet eine Leerstelle
im nach wie vor stark von maskulinen Sichtweisen geprigten wissen-
schaftlichen Diskurs. Es wird von den traditionellen Theorien entweder
zur Ginze ignoriert oder nur als Monstroses zum Thema gemacht.
Dieses Versagen aufgrund maskuliner Voreingenommenheit muss je-
doch nicht bleiben. Wenn schwangere Frauen ihre Erfahrungen in
Worte fassen kénnen sollten, ohne Angste von Ich-Auflésung und Be-
drohung heraufbeschwéren zu miissen, braucht es eine neue Termino-
logie und ein damit verbundenes neues Verstindnis. Die Philosophie
sollte sich deshalb auf dem Gebiet der Ontologie der Art der Verbun-
denheit zwischen Schwangerer und Fétus zuwenden.>! Nicht zuletzt —
und fiir diesen Beitrag am wichtigsten —, weil erst im Anschluss daran
auf solider Grundlage und viel differenzierter, als mir dies hier moglich
ist, untersucht werden kann, welche normativen Konsequenzen aus
dem spezifisch Leiblichen des Schwangerseins zu ziehen sind und wel-
che nicht.

Welche Fragen stellen sich fiir eine Ontologie der Schwanger-
schaft? Die Beziehung zwischen schwangerer Frau und Fétus hinsicht-
lich der Frage, ob sie eins oder zwei seien bzw. ab wann sie eins oder
zwei seien, ist unklar. Haben wir jemand Anderen trotz der spezi-
fischen Verbindung? Diese Frage ist, falls sie dort jemals war, aus dem
Blick geraten. Da ein Fotus in der Schwangerschaft kein kérperlich
Auferes ist, gilt es zu klaren, ob und wie es eine Abgrenzung im Inne-
ren geben kann. Das betrifft die sehr grundsatzliche Frage, wann zwei
korperlich verbundene Organismen als zwei Lebewesen gelten, wobei
nicht beide zugleich Personen sein miissen. Haben wir beim Schwan-
gersein tberhaupt zur Schwangeren hinzukommend ein Anderes?
Wenn ja, ab wann, warum? Sollten wir besser von einer Weiteren als
von einer Anderen sprechen? Ausfithrungen dazu, die die leibliche
Verbundenheit zentral beriicksichtigen, fehlen bislang.?> Kénnten wir

1 Wie Kithe Trettin (»Ontology and Feminism«, in: Orr 2006, 49-57) halte ich die
Ontologie fiir ein wichtiges Gebiet der Philosophie, das auch eine feministische Philoso-
phie nicht vernachlassigen sollte.

32 Auch mein eigenes Erleben der frithen Schwangerschaft war von dieser fehlenden
Verstindnis- und Ausdrucksmaglichkeit gepragt. Fiir die Beziehung zwischen mir und
dem Fotus standen keine passenden Kategorien zur Verfiigung, denn ich fand es unpas-

214  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihlt

aus der Reflexion iiber die ontologische Situation Siamesischer Zwil-
linge etwas lernen, die ebenfalls die normale Ansicht {iber individuelle
Korpergrenzen verletzen? Margit Shildrick spricht hier von Concorpo-
ration.”® Im Unterschied zu einer schwangeren Frau gibt es bei Siame-
sischen Zwillingen eine gegenseitige Teilhabe. Bei einer Schwanger-
schaft ist zwar der Fotus Teil der Schwangeren, jedoch nicht umge-
kehrt. Nur ein Teil von ihr ist der Fotus. Die Beziehung ist nicht
symmetrisch wie bei Siamesischen Zwillingen. Sie inkludieren einan-
der nicht, sondern nur die schwangere Frau den Fotus. Die ontologische
Situation in ihrer Komplexitat ist also noch zu kldren und nur bedingt
mit derjenigen von Siamesischen Zwillingen vergleichbar. Entschei-
dend fiir die Sichtweise ist zudem, worin das integrierende Element
eines Leibes gesehen wird. Wenn die Teile eines Leibes durch eine ge-
meinsame Funktion des Uberlebens und der Selbsterhaltung zusam-
mengehalten werden, dann ist der Fétus als ein »Parasit« anzusehen,
da er in dieser Hinsicht nichts fiir die Schwangere beitragt. Aus Sicht
des Fotus erschopft sich die Funktion der schwangeren Frau darin, als
Nihrboden zur Verfiigung zu stehen.

Was bleibt trotz aller Unzulanglichkeiten und offenen Fragen als
das spezifisch Leibliche des Schwangerseins festzuhalten? Das spezi-
fisch Leibliche des Schwangerseins ist zentral dadurch gepragt, dass
der Fotus bis zur Geburt immer auch ein Teil des Leibes der Schwan-
geren ist. Schwangere und Fétus sind immer (teilweise) ein Leib. Der
Fotus ist Fleisch der Schwangeren.> Die schwangere Frau ist zutiefst
involviert in das, was in der Schwangerschaft passiert, da es mit ihrem
Leib passiert und nicht nur »in« ihrem Kérper. Es handelt sich nicht um
eine externe Verbindung, die nur zufillig und unwesentlich innerhalb
des Kérpers einer der beiden Beziehungspole liegt. Schwangersein ist

send »ich und es« zu sagen. In einer E-Mail gab ich zu verstehen: »Genauso gut, wie es
nicht ich ist, ist es auch ich. Wenn es strampelt, strample auch ich. (Und deshalb bin ich
wohl so miide. )«

53 Shildrick 2006, 43-45.

5% U.a. Purdy, Laura M.: Reproducing Persons, Issues in Feminist Bioethics, Ithaka, NY
1996, 91. Damit will ich nicht behaupten, dass nur eine Frau Mutter ist, aus deren Leib
ein Kind entstanden ist. Es gibt viele Formen des Mutterseins wie die biologische, gene-
tische und soziale (Brakman, Sarah-Vaughan/Scholz ]. Sally: »Adoption, ART, and a
Re-Conception of the Maternal Body: Toward EmbodienD Maternity«, in: Hypatia
2006, 21 (1), 54-73).

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

215


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

ein Schopfungsprozess. In einer Schwangerschaft wird ein neuer
Mensch geschaffen, und zwar nicht nur im Leib einer Frau, sondern
aus ihrem Leib. Eine schwangere Frau trigt nicht einen geschaffenen
Menschen in sich, sondern schafft und erzeugt ihn.’ Dabei wird der
eigene Korper als schopferisch erlebt und nicht wie so oft nur bewusst
wahrgenommen, wenn es um seine Grenzen geht, wenn er wie bei
einer Krankheit Hindernis und Last ist.’® In dieser Hinsicht ist
Schwangersein einzigartig, auch wenn es in anderen Hinsichten ande-
ren Weisen des Tatigseins, Schaffens, Sorgens und Verbundenseins
gleicht.”

Eine Gesellschaft, die Abtreibung verbietet, entscheidet niemals
nur iiber die schwangere Frau hinweg, sondern immer auch iber sie.
Es handelt sich um ihren Leib und damit um sie, iiber die in dieser
Debatte verhandelt wird. Wird der Korper nicht als zufillige Be-
hausung einer Person oder ihre biologische Uberlebens- und Wir-
kungsmaschine genommen, sondern als Leib verstanden, der die Per-
son mitkonstituiert, so erscheint auch ein Recht auf kérperliche bzw.
leibliche Integritit nicht mehr als nachrangig und nebensichlich, son-
dern als zentrales Recht in einem Personen respektierenden Umgang
miteinander.

5 Viter sind an der Initiierung dieses Prozesses beteiligt, doch nicht an seiner weiteren
Verleiblichung. Ebenso wenig schaffen Reproduktionsmedizinerinnen und -mediziner
ein Kind. Sie helfen nur, die Voraussetzungen zu schaffen, dass eine Frau (unter anfing-
lichem Beitrag eines Mannes) dies kann. Eine Frau, die unter Verwendung reprodukti-
onsmedizinischer Hilfsmittel schwanger wurde, trigt auch nichts Monstroses oder
Mysteridises in sich, wie Redeweisen vom Retorten-Baby oder einem Klon suggerieren
(vgl. Siegetsleitner 2003).

% (Biologischen) Minnern bleibt diese schipferische Dimension aus dem eigenen Erle-
ben fremd. Sie kénnen hichsten »zeugen«, aber erleben kein Schépfen als zeitlich iiber
Monate hinweg ausgedehnte leibliche Erfahrung. Sie sind biologisch mit dem Fotus nur
genetisch verbunden.

57 So betont Amy Mullin (Reconceiving Pregnancy and Childcare: Ethics, Experience,
and Reproductive Labor, Cambridge 2005) die Ahnlichkeiten mit und nicht die Unter-
schiede zu anderen schopferischen Aktivitaten.

216  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.

Wenn der Kérper nicht zihlt

Schwangerschaft als leiblicher Prozess und die
offentliche Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen
Gesellschaften

4.1 Charakteristika einer offentlichen Moral in

freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften

Ich werde die Frage nach einem allgemeinen Verbot der Abtreibung
unter der Berticksichtigung des Schwangerseins als leiblichen Prozess
im Hinblick auf eine 6ffentliche Moral freiheitlich-pluralistischer Ge-
sellschaften stellen, in der folgende Voraussetzungen anerkannt sind:

1L,

Um ein allgemeines Abtreibungsverbot rechtfertigen zu konnen,
muss fiir alle Gesellschaftsmitglieder dieses Verbot begriindbar
sein. Eine offentliche Moral kann zwar nicht nur aufgrund ge-
meinsamer ontologischer und moralischer Uberzeugungen eine
Norm allgemein verbindlich machen, aber das Verbot als Schluss-
folgerung in einer Begriindung muss von allen geteilt werden
konnen. Liegt ein solcher Konsens fiir ein Verbot nicht vor, bleibt
eine Handlung bzw. ein Handlungstyp freigestellt. Die Begriin-
dungslast liegt bei jenen, die eine Handlung bzw. einen Hand-
lungstyp verbieten wollen.

Die Beurteilung offentlich freigestellter Handlungen kann in mo-
ralischen Subsystemen — d.h. moralischen Gemeinschaften, die
weitere moralische und ontologische Uberzeugungen teilen — fiir
diese moralisch niher bestimmt werden. Diese Subsysteme kon-
nen eine Handlung, die 6ffentlich freigestellt ist, innerhalb der
Gemeinschaft verbieten und mit gemeinschaftsspezifischen Sank-
tionen belegen, solange diese innerhalb des Grundkonsenses der
Gesellschaft bleiben.

Ideale der Schwangeren, denen sie sich verpflichtet fiihlt, konnen
auch bei einer 6ffentlichen Erlaubnis der Abtreibung gegen eine
solche sprechen. Eine schwangere Frau kann mit anerkanntem
Grund sagen: »Ich darf abtreiben, aber als der Mensch, der ich
bin und sein will, kann ich das fiir mich nicht zulassen.«

Es ist fiir alle prima facie verboten, Neugeborene zu toten.

Fiir Menschen mit speziellen Verpflichtungen, zu denen die Eltern
zihlen, ist es prima facie verboten, Neugeborene sterben zu lassen.
Es ist fiir alle prima facie geboten, die leibliche Integritit einer
Person zu wahren.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

217


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

7. Esist fiir alle prima facie verboten, empfindungsfihigen mensch-
lichen Lebewesen Schmerzen und Leid zuzufiigen.

8. Bewihrte Erkenntnisse der modernen Wissenschaften werden
anerkannt.

Diese Uberzeugungen setze ich fiir die weitere Diskussion als Rahmen
voraus. Somit gelten meine Uberlegungen fiir alle Gesellschaften, die
diese Voraussetzungen teilen. Die Korrektheit meiner Ausfithrungen
setzt zwar keineswegs voraus, dass europdische und andere westliche
Gesellschaften zu diesen zdhlen. Dass dem so ist, ist jedoch eine An-
nahme, die die Auswahl der Merkmale motiviert, denn dieser Artikel
soll zur Selbstaufklirung eben dieser Gesellschaften beitragen. Ob dem
so ist, ist hingegen keine philosophische Frage, sondern eine em-
pirische.

4.2 Die primire moralische Fragestellung bei einer Abtreibung

Dass Foten Teil des Leibes der Schwangeren sind, wird von den meisten
feministischen Denkerinnen und Denkern anerkannt. In der mora-
lischen Beurteilung wird dies jedoch selbst von diesen selten addquat
beriicksichtigt. Mackenzies Konsequenz aus der Teilhabe des Fétus am
Leib der schwangeren Frau liegt beispielsweise darin, den Fokus vom
Fotus weg auf die Frau hin zu lenken: »Feminist perspectives on abor-
tion focus on a fact the moral implications of which are either over-
looked or considered unimportant by most other disputants in the de-
bate. This is the fact that a foetus is not a free-floating entity about
whom questions of potentiality and personhood arise as though in a
vacuum. Rather a foetus is a being whose existence and welfare are
biologically and morally inseparable from the woman in whose body
it develops. From a feminist perspective the central moral subjects of
the abortion question are thus not only, or not primarily, foetuses but
womenc.*® Fiir sie ist die eigentliche moralische Frage eine Frage der
Autonomie der Schwangeren: »I shall argue that a strong feminist case
for abortion needs to construe a woman'’s right to obtain an abortion as
the right of an autonomous moral agent to be able to make a decision

38 Mackenzie 1992, 136.

218  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihlt

about whether she wishes to take responsibility for the future well-
being of a being dependent upon her«.>®

Dies umgeht jedoch zu schnell die Frage, ob bei einer Abtreibung
eine Totung vorliegt, ob diese gerechtfertigt und, sofern eine Be-
strafung vorgesehen ist, diese zumindest entschuldigt werden kann.
In einer Gesellschaft, zu deren Grundiiberzeugungen ein Tétungsver-
bot zihlt, ist es unumginglich, dieser Frage nachzugehen, und sei es
»nur« zu dem Zweck, das Tétungsverbot als nicht anwendbar aus-
zuweisen. Selbst wenn das Totungsverbot zunachst ausdriicklich nur
fiir Geborene gelten sollte, kann die Frage, ob es nicht auf Féten aus-
gedehnt werden miisste, nicht vorschnell abgetan werden. Der Ver-
such, auf andere Fragen auszuweichen, wie es beispielsweise Macken-
zie unternimmt, wird immer als Ausflucht erscheinen, die sich
aufdringende Fragestellung zu umgehen. Die Aufgabe besteht auf alle
Fille darin, und das ist der springende Punkt, von vornherein das spezi-
fisch Leibliche des Schwangerseins und mit ihm den Umstand, dass der
Fotus Teil des Leibes der Schwangeren ist, in der Behandlung mit-
zudenken.

Ist aber, so konnte ein Einwand gegen eine weitere Erérterung der
Totungsproblematik lauten, mit der Feststellung, der Fotus sei Teil des
Leibes der schwangeren Frau, nicht bereits notwendigerweise verbun-
den, eine schwangere Frau diirfe frei iiber den Fétus entscheiden und
habe zumindest keine weitere moralische Person mit gleichen Rechten
zu beriicksichtigen, und somit einem Tétungsverbot jeglicher Boden
entzogen? Es sei schlieflich ihr Leib, innerhalb dessen Grenzen sie
tun und lassen konne, was ihr beliebt. Zumindest von gleichen Ansprii-
chen kénne keine Rede sein. So ist sich Marry Warren sicher:
»[...] there is room for only one person with full and equal rights in-
side a single human skin«.®% Mit dem Verweis auf Siamesische Zwillin-
ge wird dies jedoch von Laura M. Purdy bezweifelt: »[...] the fact of
being one flesh now does not preclude two different fates«6! und damit
verbundene gleiche Anspriiche. Aber ebenso wie die Situation Siame-
sischer Zwillinge Shildrick zur Uberzeugung fiihrt, dass ontologische
und moralische Paradigmen umgestaltet werden miissen, 2 so gilt dies

¥ a.a.0,137.

% Warren, Mary Ann: »The Moral Significance of Birth«, in: Hypatia 1989, 4 (3), 46—
65. Hier zitiert nach: Holmes/Purdy 1992, 198-215, 213.

é Purdy 1996, 92.

82 Shildrick 2006, 44.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

219


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

fiir die viel hdufigeren und »gewdhnlicheren« Fille von Schwanger-
sein. Fiir die Frage, ob eine Tétung vorliegt, miissen wir nicht nur be-
riicksichtigen, wo der Fétus ist, sondern, wie er dort ist, namlich als Teil
des Leibes der Schwangeren. Was bedeutet das fiir die Tétungsfrage im
Zusammenhang mit Abtreibung?

Bevor ich mich dieser Frage zuwende, sei jedoch festgehalten, wel-
che Rolle das Gebot, die leibliche Integritat einer Person zu wahren, fiir
die Abtreibungsdebatte spielt: Dieses Gebot ist ein Grund gegen eine
Abtreibung fiir alle, die hierzu nicht die (tatsichliche oder mutmafi-
liche) Einwilligung der Schwangeren haben. Es ist ihr Leib, auf den
ohne ihre Einwilligung zugegriffen wiirde. Die zentrale Abtreibungs-
frage bezieht sich auf die schwangere Frau und nicht auf 4rztliches Per-
sonal etc.: [st es moralisch verboten, dass eine Schwangere abtreibt? Da
ich diese Frage fiir eine offentliche Moral freiheitlich-pluralistischer
Gesellschaften stelle, lautet die Frage spezifischer: Ist es gemif8 der
offentlichen Moral einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft ver-
boten, dass eine Schwangere abtreibt? Wenn wir diese Frage als eine
Frage nach einer Totung stellen, lautet diese: Ist es gemaf3 der 6ffent-
lichen Moral einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft verboten,
dass eine Schwangere einen Fotus, der Teil ihres Leibes ist, totet?

Zunichst muss sich die Moral in der Abtreibungsdebatte damit
der Frage von unklaren Korpergrenzen stellen.®® Bislang wird zwar zu-
gestanden, dass es nicht immer klar ersichtlich sei, wie mit Anderen
umzugehen ist, doch die Frage, wo das Ich endet und die/der Andere
bzw. Weitere beginnt, wurde als unproblematisch hingenommen. Ganz
anders sieht es im Falle einer Schwangerschaft aus. Es muss erst geklart
werden, (1) ob es sich beim Fétus um einen Anderen bzw. Weiteren
handelt und (2) ob das Tétungsverbot auch fiir Andere gilt, die Teil
des Leibes einer Person sind wie der Fotus bei einer Schwangerschaft.
Dies versteht sich nicht von selbst, sondern bedarf einer Begriindung.
Schwangerschaft fillt aus dem Rahmen, und die Moral ignoriert es.
Bislang wird versucht, eine Moral anzuwenden, die fiir Situationen

 Dies trifft auf Embryonen, frithe Féten, in vitro nicht zu. Den Unterschied von in
vivo und in vitro in einer blofen Ortsverinderung zu sehen, trifft die Situation nicht.
Der Embryo in vitro ist ein anderes Wesen mit klaren korperlichen Grenzen zu anderen
menschlichen Individuen, wenn auch nicht unbedingt eine Person. Es ist also kein logi-
scher Widerspruch, fiir einen Embryo in vivo und in utero eine unterschiedliche mora-
lische Behandlung zu fordern. Vgl. zur Problematik von Personsein und (verbrauchen-
der) Embryonenforschung McLeod/Baylis 2006.

220  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihit

geschaffen wurde, die sich hinsichtlich der Art und Weise, als Indivi-
duum kérperlich in der Welt zu sein, von der der Schwangerschaft
unterscheiden.

Kénnte sich die Frage nach einem Totungsverbot von Foten durch
die schwangere Frau nicht einfach dadurch kurz und biindig erledigen,
indem wir feststellen, es handle sich bei einer Abtreibung gar nicht um
ein Toten, sondern lediglich um ein Sterben-Lassen? Was diese Frage
betrifft, wies Thomson in ihrem berithmten Aufsatz, % auf den ich oben
bereits einmal zu sprechen kam, darauf hin, dass das Recht, nicht ge-
totet zu werden, nicht den Anspruch, alles Lebensnotwendige zu er-
halten, einschlieft. Wir diirfen in manchen Fillen jemanden sterben
lassen, obwohl wir ihn nicht téten diirfen. Zum Unterschied zwischen
Toten und Sterben-Lassen — auch fiir Fille von Abtreibung — steht
mittlerweile umfangreiche Literatur zu Verfiigung.®> So wird beispiels-
weise argumentiert, bei den iiblichen Formen des Tétens werde in
einen Lebensverlauf eingegriffen, den jemand unabhingig vom Titer
bzw. von der Taterin gehabt hétte. Die Tat nimmt etwas weg, was das
Opfer ohne diese Handlung gehabt hitte. Eine Schwangere, die ihre
Schwangerschaft beendet, nehme jedoch dem Fétus nichts weg, was er
unabhingig von ihr gehabt hatte. Er wird nicht schlechter gestellt, als
er ohne sie urspriinglich gewesen wire. Sie nimmt ihm kein zukiinfti-
ges Leben — auch kein gutes — weg, das er ohne sie gefiihrt hitte. Die
schwangere Frau lasst den Fotus in dieser Unterscheidungsweise ledig-
lich sterben.t Auf das Tétungsverbot konnte sich ein Abtreibungsver-
bot damit nicht stiitzen. So einfach stellt sich die Problemlage jedoch
nicht dar. Erstens liegt die Unterscheidung zwischen Toten und Ster-
ben-Lassen nicht allgemein so deutlich auf der Hand, wie es paradig-
matische Fille suggerieren mégen,® und zweitens kann sich damit der
grofle Unterschied zwischen Téten und Sterben-Lassen, der in der mo-
ralischen Beurteilung auf den ersten Blick vorzuliegen scheint, auf-

# Thomson 1971.

¢ Z.B. Foot, Philippa: Virtues and Vices and Other Essays in Moral Philosophy, Oxford
1978; Kamm, Frances M.: Creation and Abortion: A Study in Moral and Legal Philoso-
phy, New York 1992; Little, Margaret O.: »The Moral Permissibility of Abortion«, in:
Cohen, A. L./Wellman, C. H. (Hg.): Contemporary Debates in Applied Ethics, Oxford
2005, 27-39.

% Vgl. auch Little 2005.

& Vgl. dazu ausfiihrlich McMahan, Jeff: »Killing, Letting Die, and Withdrawing Aidx,
in: Ethics 1993, 103 (2), 250-279.

Normativitit des Korpers A 221

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

lgsen. Selbst wenn wir feststellen mégen, dass ein Fotus bei einer Ab-
treibung nicht getétet wird (und zwar nicht, weil er nicht stirbt, son-
dern obwohl er stirbt!), so kann eine Abtreibung verboten sein, weil es
verboten ist, dass die Schwangere den Fotus sterben lasst. Die Frage
nach einem Abtreibungsverbot erledigt sich durch eine Abgrenzung
von Toten und Sterben-Lassen also keineswegs.

Die Moglichkeit, dass es sich bei einer Abtreibung aufgrund der
leiblichen Verbundenheit zwischen Fétus und schwangerer Frau um
ein Sterben-Lassen handelt, wenn auch moglicherweise ein verbotenes,
lenkt jedoch den Blick auf andere Begriindungen, als tiblicherweise fiir
Totungsfragen diskutiert werden. Warum soll eine Schwangere den
Fotus nicht sterben lassen diirfen? Eltern haben in Gesellschaften, die
ich hier als Rahmen voraussetze, spezielle Verpflichtungen, die ihnen
neben einem Tétungsverbot auch auferlegen, die fiir ein Uberleben
ihrer Kinder notwendige Fiirsorge in einem zumutbaren Ausmafl zu
erbringen. Es wird also zu fragen sein, ob sich eine Fiirsorgepflicht auf
einen Fotus, der Teil des Leibes der Schwangeren ist, ausdehnt, und des
Weiteren, welches Ausmafl zumutbar ist, um daraus ein (Prima-fa-
cie-)Verbot fiir die schwangere Frau, den Fotus sterben zu lassen, zu
folgern. Wonach es bei einer Abtreibung zu fragen gilt, sind, zumin-
dest neben Begriindungen fiir ein Tétungsverbot, Pflichten der Fiirsor-
ge und der Unterstiitzung: »It is to argue, instead, that the crucial mo-
ral issue needs to be relocated to the question of what, if any, positive
obligations pregnant women have to continue gestational assistance.
The question abortion really asks us to address is a question about the
ethics of gestation. But this is a question that takes us into far richer,
and far more interesting, territory than that occupied by discussions of
murder. In particular, it requires us to discuss and assess claimed
grounds of obligation, and to assess the very specific kinds of burdens
and sacrifice involved in rendering this type of assistance«.®

Die Frage nach einem Toten oder Sterben-Lassen erledigt sich
nicht mit dem Hinweis darauf, dass der Fotus Teil des Leibes der
schwangeren Frau ist. Dieser Umstand kann jedoch durchaus rechtfer-
tigen, diese Frage ganz spezifisch fiir diese leibliche Situation zu stel-
len. Beurteilungen aus dem Bereich kérperlich bzw. leiblich getrennter
Wesen auf diese Situation zu iibertragen — und sei die Abhangigkeit
noch so grofd — kann nicht als selbstverstindlich hingenommen werden.

¢ Little 2005, 31.

222 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihit
4.3 Abtreibungen vor und nach dem Erreichen der Lebensfihigkeit

Wenn wir den Fokus auf das Schwangersein als leiblichen Prozess le-
gen, so dringt sich eine relevante Zweiteilung der Schwangerschaft
auf: in die Schwangerschaftsphase vor dem Erreichen der Lebensfihig-
keit des Fotus und in die nach dem Erreichen der Lebensfihigkeit des
Fotus. Ich spreche hier von Schwangerschaftsphasen und nicht von
Entwicklungsphasen des Fotus, da die Entwicklung des Fétus in dieser
Betrachtung mit eingeschlossen ist, doch diese Entwicklung in Bezug
auf die Schwangere gesehen wird.

4.3.1 Abtreibungen vor dem Erreichen der Lebensfahigkeit

Um Abtreibungen bis zum Erreichen der Lebensfihigkeit des Fotus,
d.h. bis zu jenem Zeitpunkt, ab dem der Fotus auBerhalb des Leibes
der schwangeren Frau iiberleben kann, wenn auch mit der Unterstiit-
zung anderer Menschen und technischer Einrichtungen, offentlich fir
alle Schwangeren einer Gesellschaft zu verbieten, muss es fiir alle Mit-
glieder hinreichende Griinde geben, dass die Schwangere einen Fétus,
der Teil ihres Leibes ist, vor dem Erreichen der Lebensfihigkeit nicht
toten/sterben lassen darf.

Bis vor wenigen Jahrhunderten hatte auch in westlichen Gesell-
schaften die erste Kindsregung, die in dieses Schwangerschaftsstadium
fallt, eine entscheidende Bedeutung fiir die moralische Beurteilung.
Die Bewegungen wurden als Anzeichen dafiir genommen, dass sich
nun ein anderes, »eigenstandiges«, sich selbst steuerndes Wesen im
Korper der Frau befand.® Frauen wurden »wirklich schwanger«, wenn
sich der Fotus im Leibe rithrte: »Ohne ihr eigenes Zeugnis war keine
Frau >schwanger«.” Bis ins 19. Jahrhundert wurde weder im eng-

 Da es bis dahin kein untriigliches Zeichen der Empfingnis gab, wurden die ersten
Schwangerschaftsmonate auch nicht immer als friihe Schwangerschaft wahrgenommen,
sondern beispielsweise als »Blutstockung«, was der weiblichen Wahrnehmung des eige-
nen Kirpers entsprach (Usborne, Cornelie: »Gestocktes Blut« oder >verfallen<? Wider-
spriichliche Redeweisen iiber unerwiinschte Schwangerschaften und deren Abbruch zur
Zeit der Weimarer Repbulik«, in: Duden, B./Schlumbohm, ]./Veit, P. (Hg.): Geschichte
des Ungeborenen. Zur Erfahrung und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft,
17.-20. Jahrhundert. Géttingen 2002, 293-326, 296).

® Duden, Barbara: Der Frauenleib als dffentlicher Ort. Vom Miflbrauch des Begriffs
Leben, Frankfurt a. M. 2007 (Original Miinchen 1991), 109.

Normativitit des Korpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

223


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Anne Siegetsleitner

lischen noch im amerikanischen Recht die Existenz eines Fétus vor der
ersten Kindsregung anerkannt.”? Auch im deutschen Strafrecht wurde
bis Mitte des 19. Jahrhunderts nur die Totung einer lebendigen Frucht
geahndet, als deren Beleg die erste Kindsregung galt.”? In Zeiten vor
dem Ultraschall, d. h. bis vor wenigen Jahrzehnten, war es diese Kinds-
regung, die der schwangeren Frau — und durch ihr glaubwiirdiges
Zeugnis Auflenstehenden — die Schwangerschaft bestitigte, bis dahin
lagen hochstens Mutmafungen vor. So urteilt auch Young, dass erst
die ersten Bewegungen die Empfindung des sich teilenden Subjekts
erzeugten.” Diese sinnliche Erfahrung der schwangeren Frau, die nur
ihr zugénglich ist (und biologischen Mannern grundsitzlich verwehrt),
mag in unserer Gesellschaft und Philosophie als Kriterium des Zwei-
seins als zu subjektiv gelten.” Sollten nicht zumindest nur die Bewe-
gungen, die Dritte spiiren oder sehen kénnen, zihlen? Wir vertrauen
Ultraschallaufnahmen und Theorien mehr als den Aussagen einer
Schwangeren tiber ihre Empfindungen. Barbara Duden ortet eine Ver-
schiebung von der haptischen zur visuellen kérperlichen Wahrneh-
mung. In unserer Welt gelte nur als wirklich, was gezeigt werde.”
Diese kritischen Bemerkungen sind angebracht, doch ungeachtet des-
sen, welche Vorstellungen Schwangere friiher von den ersten Schwan-
gerschaftsstadien gehabt haben mogen, kénnen diese nicht mehr als
Kriterium fiir das Vorhandensein eines Lebewesens gelten. Dass ein
Lebewesen Teil ihres Leibes ist, wissen die meisten schwangeren Frau-
en in europiischen und anderen westlichen Gesellschaften schon vor
der ersten Kindsregung. Diese hat nur noch personliche Bedeutung
fiir die Schwangere und - sobald von auflen spiir- oder sogar sichtbar
— fiir weitere Personen, die sich dem Fotus verbunden fiithlen. Erst
wenn viele offene Fragen beantwortet sind, kann beantwortet werden,

1 a2.a.0. 96f.

2 a.2.0.71.

7 Young 1984 [2005], 49.

™ Schon 1788 wollte ein Arzt nur die Bewegung gelten lassen, die ein anderer fiihlt
oder sehen kann (Duden 1991 [2007], 111).

75 Duden 1991 [2007], 106. Der offentliche Fotus, der ohne weiblichen Kontext gezeigt
wird, sei, so interpretiert Duden den jlingsten Tanz um diese Abbildungen, zZu einem
sacrum geworden, einem Idol, vor dem Ehrfurcht gefordert wird. In ihm werde »ein
Wunder« verehrt und offenbare sich »das Leben«, dem alles geopfert werden solle (Du-
den 1991 [2007], 132). Dass Frauen diesem Idol geopfert werden, muss in diesem Kon-
text nicht als schlimm gelten, sondern kann als Teil der Verehrung und des Kultes gese-
hen werden. Je grofer das Idol, umso gréBer die Opfer, und umgekehrt.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

ob es fiir alle Mitglieder einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft
hinreichende Griinde — die auch die leibliche Situation adaquat beriick-
sichtigen — gibt, dass die Schwangere einen Fétus, der Teil ihres Leibes
ist, nicht toten/sterben lassen darf. Entschieden miisste zum Beispiel
sein, ob und ab wann hier tiberhaupt bereits zwei Lebewesen vorhan-
den sind. Die erste Kindsregung taugt als Kriterium nicht mehr.

Bis zum Erreichen der Lebensfihigkeit des Fotus ist ein Abtrei-
bungsverbot mit der Verpflichtung verbunden, die Schwangerschaft
fortzufiihren. Viele wiirden diese Verpflichtung mit der Begriindung
abweisen, es konne niemand verpflichtet werden, jemanden Teil des
eigenen Leibes sein zu lassen und seinen Leib zum Uberleben eines
Anderen iiber eine lingere Zeitspanne hinweg zur Verfiigung zu stel-
len. Selbst Eltern obliege keine uneingeschrinkte Sorgepflicht fiir das
Uberleben ihrer geborenen Kinder. Sie miissen nicht ihren Tod auf sich
nehmen oder Teile ihres Leibes (wie z. B. Nieren) zur Verfiigung stel-
len. Sie miissen lediglich in einem zumutbaren Rahmen fiir ein Uber-
leben und Wohlergehen des Kindes sorgen. Und hierzu kann weder vor
noch nach der Geburt das Zur-Verfiigung-Stellen des eigenen Leibes
zahlen, so das Argument.

Es bleiben als offene Fragen: Gilt das Tétungsverbot auch fiir We-
sen, die Teil des Leibes einer Schwangeren sind? Ab welchem Schwan-
gerschaftsstadium wiirde es gelten? Geht es gar nicht um Eigenschaf-
ten des Fotus und Verpflichtungen ihm gegeniiber, sondern um eine
Gebirpflicht von Frauen? Miissen Frauen, einmal schwanger, eine
Schwangerschaft und ihre Folgen wie so vieles andere auch hinneh-
men? Lésst der Grundsatz der korperlichen bzw. leiblichen Integritat
es zu, dass eine schwangere Frau zum Fortsetzen der Schwangerschaft
gezwungen wird? Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass hinreichende
Griinde fiir ein allgemeines Abtreibungsverbot noch entdeckt werden,
doch solange diese nicht vorliegen, ist kein allgemein verbindliches
Verbot begriindet.

Betont werden muss an dieser Stelle auch noch einmal, dass in
Bezug auf eine offentliche Moral und ein allgemeines Abtreibungsver-
bot, ein solches Verbot von allen Mitgliedern geteilt werden muss, da
in einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft die Begriindungslast
bei denjenigen liegt, die ein Verbot wollen. Nur auf religigse Theorien
wird sich ein solches Verbot in pluralistischen Gesellschaften, selbst
wenn sie die leibliche Situation addquat beriicksichtigen wiirden, nicht
stiitzen konnen. Religiose Theorien sind nicht per se schlechter als an-

Normativitit des Kérpers A 225

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

dere Theorien, sondern fiir die 6ffentliche Abtreibungsfrage in plura-
listischen Gesellschaften nicht ausreichend, da sie fiir eine Begriindung
Griinde anfiihren, die nicht von allen geteilt werden.

Aber selbst fiir eine 6ffentliche Moral, in der Abtreibung frei-
gestellt ist, muss damit die moralische Betrachtung der Abtreibungs-
frage besonders unter der Beriicksichtigung der Schwangerschaft als
leiblichen Prozesses nicht zu Ende sein. Vielleicht gibt es auch in dieser
offentlichen Moral Gesichtspunkte, die gegen eine Abtreibung spre-
chen konnen und bei welchen die Mitglieder sagen wiirden, diese
Griinde wiirden fiir einen besseren Menschen als einen, der sich fir
eine Abtreibung entscheidet, dagegen sprechen. Auch eine 6ffentliche
Moral kann iiber das allgemein Verbindliche hinausgehen. Selbst wenn
die Entscheidung der schwangeren Frau anheim gestellt ist, kann ihre
Entscheidung unter diesen Blickwinkeln beurteilt werden, wie u.a.
Little vorschlagt: »[...] one who decides to end a pregnancy because
she wants to fit into a party dress, say, is getting wrong the value of
burgeoning human life. To abort for such reasons is to act indecently.
But that doesn’t mean that such a woman now has an obligation to
continue the pregnancy. What it means, in the first instance, is that
she should not regard such a reason as adequate for the conclusion;
not that the conclusion is not available to her«.”s Eine Gesellschaft
kann, wenn sie das spezifisch Leibliche des Schwangerseins berticksich-
tigt, auch einzelnen Zellen, die durch und aus dem Leib einer Schwan-
geren sich zu einem geborenen Menschen entwickeln kénnen, einen
moralischen Wert beimessen. Ebenso ist es moglich, einem Wesen in
den unterschiedlichen Schwangerschaftsstadien allgemein einen be-
stimmten Wert zuzuerkennen. Eine Gesellschaft kann diese Wertun-
gen vornehmen, ohne dadurch ein Abtreibungsverbot zu begriinden.””
Ab dem Zeitpunkt, ab dem Foten empfindungsfahige Wesen sind — der
Zeitpunkt ist wissenschaftlich umstritten, wahrscheinlich jedoch nicht

76 Little 2005, 24.

77 Eine Gesellschaft, die im Falle bestimmter Behinderungen fiir Abtreibungen beson-
deres Verstindnis zeigt, legt damit aber auch offen, dass sie ein Leben mit dieser Behin-
derung als besonders beschwerlich oder gar als ein Leben mit unertriglichen Schmerzen
und Leiden sicht. In dieser Hinsicht liegen Behindertenvertreterinnen und -vertreter,
die immer wieder darauf hinweisen und dabei oft nicht ernst genommen werden, in
vielen Gesellschaften wahrscheinlich mit ihrer Diagnose hinsichtlich ihrer allgemeinen
Werthaltungen richtig. Dies gilt umso mehr fiir Gesellschaften, die Abtreibungen ver-
bieten und bestimmte Behinderungen als Rechtfertigungsgrund gelten lassen.

226  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihit

vor der 18. Schwangerschaftswoche — gibt es unter dem von mir vo-
rausgesetzten Diskussionsrahmen auch einen allgemeinen Grund, Ab-
treibungen moglichst schmerzfrei durchzufiihren.

Dariiber hinaus macht die Beriicksichtigung des Schwangerseins
als leiblichen Prozesses klar, dass die Entscheidung, die einer schwan-
geren Frau bei einer erlaubten Abtreibung eingeriumt wurde, im Rah-
men weiterer personlicher moralischer und ontologischer Uberzeu-
gungen zu erfolgen hat. Von Beginn an ist der Fotus ein Teil der
schwangeren Frau, der sich im Unterschied zu anderem Korpergewebe
zu einem neuen Menschen entwickeln kann. Das kann fiir die Schwan-
gere sehr Unterschiedliches bedeuten. Fiir viele ist dies eminent bedeu-
tungsvoll. Sie verbinden viele Hoffnungen damit: fiir sich, fiir den Fo-
tus und fiir den spateren Menschen, zu dem sich der Fotus entwickeln
wird.”® Eine Schwangere will vielleicht diesen gliicklichen Menschen
ermoglichen oder freut sich an der Vorstellung, dass es weitergeht oder
ihr dieser Mensch maoglicherweise ahnlich sein wird (eine fiir viele trii-
gerische Hoffnung). Sie mag sich sogar auf das zukiinftige Sorgen
freuen, darauf, ein Gegeniiber fiir ihren sorgenden Charakter zu fin-
den. Aufgrund solcher Uberlegungen mag eine Frau iiber geniigend
Griinde verfiigen, die Entwicklung abzubrechen, wenn mehr dagegen
als dafiir spricht, wenn (1) mehr Leid als Gliick zu erwarten ist,” wenn
(2) das wahrscheinliche Leid ihre anderen Griinde aufwiegt, wenn
(3) sie sich auflerstande sieht, ein Kind aus einer Vergewaltigung zu
lieben, und sie ohne diese Liebe kein gutes Leben fiir es sieht. In einer
Gesellschaft, die sich zumindest ebenso sehr fiir die Sorgen der Frauen
nach als vor der Geburt zustindig fiihlte, wiirde diese Uberlegung ver-
mutlich fir viele schwangere Frauen, die sich unter den Umstanden
existierender Gesellschaften fiir eine Abtreibung entscheiden, zuguns-
ten einer Fortfiihrung der Schwangerschaft ausfallen. Aber eine
schwangere Frau mag sich auch im Falle schwerster Behinderung des
Fotus gegen eine Abtreibung entscheiden, weil sie moglichst viel ange-
nehme Zeit fiir den Fotus wiinscht, auch wenn dieser bei oder bald nach
der Geburt sterben sollte. Sie mag der tiefsten Uberzeugung sein, dass,
solange es dem Fotus gut gehen kann, es ihm auch gut gehen solle. Eine

8 Dieser spiatere Mensch wird bei der Geburt ein Baby sein, doch kein solches bleiben.
Eine Schwangere gebiert Nachkommen, nicht nur ein Baby.
7 Wobei Leid und Gliick in einem modernen Verstindnis als kultur- und subjektabhin-

gig gelten.

MNormativitit des Kérpers A 227

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

solche Einstellung ist nicht dumm oder zu beldcheln. Fiir einen fiir-
sorglichen Menschen ist dies ganz selbstverstandlich. Es ist unter die-
ser Sichtweise deshalb falsch, eine Schwangere zur Abtreibung zu
dringen, wie dies vielfach aus der Praxis prianataler Diagnostik berich-
tet wird.

Wie auch immer eine Entscheidung ausfillt, sie muss aufgrund
personlicher moralischer und ontologischer Uberzeugungen fallen.
Auch moralische oder ontologische Subgruppen einer Gesellschaft
konnen fiir die persénliche Entscheidung relevant sein. Sie mégen auf-
grund ihrer moralischen und ontologischen Uberzeugungen eine
Rechtfertigung und Entschuldigung der Abtreibenden fordern. Dies
sei ihnen, solange sie sich innerhalb der Grenzen des éffentlich Zulas-
sigen bewegen, unbenommen. Zu diesen relevanten Subgruppen zih-
len in europiischen und anderen westlichen Gesellschaften zweifels-
ohne die christlichen Kirchen.

Diese Uberlegungen gelten, solange kein allgemein verbindliches
Abtreibungsverbot gerechtfertigt werden kann, was bisher nicht der
Fall ist. Eine Frau, die abtreibt, braucht in einer von mir hier voraus-
gesetzten Gesellschaft keinen Rechtfertigungsgrund fiir ihr Tun lie-
fern. Gerechtfertigt muss nur werden, was prima facie verboten ist.
Ebenso wenig sind moralisches Bedauern oder Entschuldigen ange-
bracht, insofern beides moralisches Unrecht oder Ubel voraussetzt.
Dennoch mag eine schwangere Frau gute Griinde fiir Trauer haben, da
das Positive, das eine Fortfithrung der Schwangerschaft mit sich ge-
bracht hitte, nun auch nicht realisiert werden kann.#!

Solange keine offentlich verbindlichen Griinde fiir ein Abtrei-
bungsverbot gefunden werden, sprechen Anspriiche oder zumindest
die Freiheit zu méoglichst geringer gesundheitlicher Gefahr fiir eine

% Dadurch legt eine Entscheidung in ihrer Begriindung jedoch auch die Werthaltungen
einer Person und damit entscheidende Ziige ihres Charakters offen. Solche Werthaltun-
gen einer Person miissen anderen Mitgliedern der Gesellschaft nicht gleichgiiltig sein.
Viele mdgen an der moralischen Qualitit einer Schwangeren zweifeln, wenn ein sonst
verpatzter Urlaub schon alles andere aufwiegt, und aufgrund ihrer anders gelagerten
persénlichen Ideale sogar entsetzt sein. Es sei diesen freigestellt, sich von einer Person
mit einem solchen Charakter zu trennen und keinen personlichen Kontakt zu ihr zu
unterhalten. Wobei ich auf (finanzielle) Trennungsprobleme, die in diesem Zusammen-
hang in Ehen und Partnerschaften entstehen kénnen, hier nicht weiter eingehen kann.
Dennoch lsst sich mit einer solchen persénlichen Distanzierung nicht rechtfertigen, der
Schwangeren die Abtreibung zu verbieten.

51 Dieser Verlust des Positiven ist auch bei frithen Abgingen ein hiufiger Trauergrund.

228  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihlt

moglichst frithe und sichere Abtreibung, wenn die Entscheidung klar
ist. Dies ist der Fall, wenn allgemeine Griinde vorliegen wie »Jetzt auf
keinen Fall« oder »Auf keinen Fall noch einmal«. Erfahrene Miitter
sind im Allgemeinen auch gut dariiber informiert, was ein weiteres
Kind fiir ihr Leben und das ihrer Familie bedeuten wiirde. Gleichzeitig
ist es in unklaren Féllen besser, wenn der Schwangeren mehr Zeit zum
Bedenken zur Verfiigung steht. Deshalb sind Beratungsangebote fiir
die, die es wiinschen, gut. Es kann schlieB8lich, und das sollte aus mei-
nen Ausfithrungen klar geworden sein, gerade wenn der leibliche Be-
zug von Fotus und Schwangerer beriicksichtigt wird, eine Menge zu
bedenken geben.®

4.3.2 Abtreibungen nach dem Erreichen der Lebensfahigkeit

Gibt es aber nicht zumindest nach dem Erreichen der Lebensfihigkeit
auch in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften allgemein verpflich-
tende Griinde, Abtreibungen fiir schwangere Frauen zu verbieten? Ein
Fotus ab der Lebensfihigkeit ist noch Teil der Schwangeren, ist darauf
aber nicht mehr zum Uberleben angewiesen. Insofern ist er (potenziell)
von der Schwangeren unabhingig. Aufgrund des medizinischen Fort-
schritts sind Féten nun schon sehr friih lebensfahig, obwohl es schwie-
rig ist, einen genauen Zeitpunkt festzulegen, da es neben individuellen
Unterschieden auch eine Frage bleibt, ab welcher Uberlebens- und
Schidigungswahrscheinlichkeit von Lebensfihigkeit gesprochen wer-
den kann. Im englischen Recht, das sich an der Lebensfihigkeit orien-
tiert, galt bis 1990 als Zeitpunkt die 28. Schwangerschaftswoche, dann
die 24. Woche.® ;

Warum sollte die Lebensfihigkeit fiir eine 6ffentliche Moral in
einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft relevant sein? Dies hingt

8 Der Slogan »Mein Bauch gehort mir« kann in diesem Sinne interpretiert werden: Es
ist meine personliche Entscheidung. Im Rahmen von Gesellschaften, die die von mir
hier vorgegebenen Charakteristika teilen, muss eine schwangere Frau eine Abtreibung
nicht vor der Gesellschaft, sondern nur vor ihrem Gewissen rechtfertigen und vor Ge-
meinschaften, die ihre weiteren moralischen und ontologischen Uberzeugungen teilen.
8 Darin, dass dieser Zeitpunkt vom medizinischen Fortschritt abhingt, sehe ich kein
Problem. Sollte die mogliche Trennung von der Schwangeren moralisch ausschlag-
gebend sein, so tritt diese Bedingung eben zu einem anderen Zeitpunkt ein. Schwierig-
keiten damit haben nur jene, die darauf bestehen, moralisch relevant kénnte nur ein
bestimmtes Entwicklungsstadium des Fitus sein, das nicht durch seine Verbundenheit
zur schwangeren Frau definiert ist.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

229


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

damit zusammen, dass die Geburt als relevante Grenze gesehen wird.
Ich habe fiir die Gesellschaft, innerhalb derer ich die Abtreibungsdebat-
te hier betrachte, angenommen, dass es zu ihren moralischen Uberzeu-
gungen gehort, es sei prima facie verboten, Neugeborene zu téten.
Diese Annahme wollte ich nicht reformieren. In seiner (potenziellen)
Unabhingigkeit von der Schwangeren dhnelt der iiberlebensfihige Fo-
tus einem tiberlebensfahigen Neugeborenen, der, so von mir voraus-
gesetzt, von niemandem getotet werden darf und den Personen mit
speziellen Verpflichtungen auch nicht sterben lassen diirfen.

Zwischen Foten und Neugeborenen einen moralisch relevanten
Unterschied zu sehen, ist nicht von vornherein von der Hand zu wei-
sen. Wir haben nach einer Geburt ein Wesen, das nicht mehr Teil der
Schwangeren ist, was Warren moralisch fiir duflerst relevant halt:
»Birth is morally significant because it marks the end of one relation-
ship and the beginning of others. It marks the end of pregnancy, a
relationship so intimate that it is impossible to extend the equal pro-
tection of the law to fetuses without severely infringing women’s most
basic rights. [...] Although the infant is not instantly transformed into
a person at the moment of birth, it does become a biologically separate
human being. As such, it can be known and cared for as a particular
individual«.®* Wir haben nach der Geburt ein menschliches Lebewesen,
das wir auch nach einer Standardsicht von Téten prima facie nicht t6-
ten diirfen. Es hat (prinzipiell) auch ohne die Mutter eine Zukunft, die
diese durch ihr Handeln nicht wegnehmen darf. Sich nach der Geburt
um das Kind zu kiimmern, kann von jedem {ibernommen werden.
Nach der Loslésung ist es nicht mehr ein Teil ihres Leibes.

Was heif3t dies jedoch fiir eine Abtreibung nach dem Erreichen der
Lebensfahigkeit? Die Lebensfihigkeit fiir sich genommen liefert kei-
nen Grund, eine schwangere Frau zum Fortfiihren der Schwanger-
schaft verpflichten zu konnen. Wenn es bis dahin keine hinreichenden
Griinde fiir eine solche Verpflichtung gibt — die es geben kann, von
denen wir aber bisher nicht wissen — kann nur mit zusitzlichen An-
nahmen der Zeitpunkt der Lebensfahigkeit fiir eine Pflicht zur Fort-
fithrung der Schwangerschaft sprechen. Im Falle von Roe v. Wade®
wurde ein solcher in der Begriindung angenommen, der zumindest

* Warren 1989 [1993], 213.
% Hierbei handelt es sich um einen Gerichtsprozess, bei dem 1973 die Entscheidung des
Obersten Gerichtshofes der Vereinigten Staaten von Amerika viele Abtreibungsverbote

230  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihlt

bei einer Ablehnung einer vorgezogenen Geburt, schlagend wird: Die
Gesellschaft habe nun ein so schwerwiegendes Interesse am Uberleben
des Fotus, dass eine Abtreibung keine erlaubte Alternative mehr sei.
Der Tod des Fétus diirfe bei einer Beendigung der Schwangerschaft
nicht mehr in Kauf genommen werden. Dieses Interesse der Gesell-
schaft wiirde also die Frau verpflichten, die Schwangerschaft fort-
zufiihren. Selbst dieses — obgleich seiner allgemeinen Fragwiirdigkeit
— Interesse kann jedoch die Fortfithrung der Schwangerschaft nicht zur
Pflicht erkliren, wenn es eine Alternative gibt, mit der dem Interesse
ebenso gedient werden kénnte. Ab dem Zeitpunkt der Lebensfahigkeit
muss nicht jede Trennung von der Schwangeren den Tod des Fétus
bedeuten. Wenn es um das Uberleben des Fétus geht, ist die Alternati-
ve zum Fortsetzen der Schwangerschaft eine Trennung von schwange-
rer Frau und Fétus, bei der der Fotus tiberleben kann.

Kann eine freiheitlich-pluralistische Gesellschaft eine Schwange-
re, wenn schon nicht zur Fortfithrung der Schwangerschaft, so doch zu
einer vorgezogenen Geburt zwingen? Ohne Zusatzannahmen gibt es
hierfiir keine ausreichende Begriindung. Zusatzannahmen wie jene,
die Gesellschaft habe nun ein so schlagendes Interesse am Uberleben
des Fotus, dass der schwangeren Frau das eine oder andere auf alle Falle
zugemutet werden konne, miissen fiir alle Mitglieder der Gesellschaft
zustimmungsfihig sein.8 Nur wenn es ein allgemein zustimmungs-
fahiges Prima-facie-Totungsverbot gibt, werden Argumente relevant
wie: Wenn einer schwangeren Frau schon keine Fortfithrung der
Schwangerschaft zugemutet werden kann, so kann ihr doch eine vor-
gezogene Geburt zugemutet werden. Wo im Hintergrund kein Verbot
steht, laufen solche Argumentationen ins Leere.

Damit ist natiirlich wiederum nicht gesagt, wie eine Schwangere
im Lichte ihrer Uberzeugungen entscheidet und wie andere Mitglieder
der Gesellschaft im Lichte ihrer Uberzeugungen zu dieser Entschei-
dung stehen. Eine schwangere Frau, die trotz der Alternative einer vor-
gezogenen Geburt eine Abtreibung vorzieht, bringt damit eine Wertig-
keit zum Ausdruck, die fiir viele als ablehnenswert gelten mag. Ein
allgemeines Verbot kann dies jedoch wiederum nicht begriinden.

in den Bundesstaaten als rechtswidrig erklirte. Abtreibung sollte nur noch nach der
Lebensfahigkeit verboten werden kénnen.

% War es bislang das Interesse an Soldaten, an einem méglichst grofen Volk oder einer
Nation, so dringt sich heute das Interesse an zukiinftigen Pensionszahlenden in diese
Diskussion.

Normativitit des Korpers A 231

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

Von praktischer Relevanz diirften diese Uberlegungen jedoch nur
bedingt sein. Warum sollte eine schwangere Frau bis zum Erreichen
der Lebensfahigkeit zuwarten, wenn es ihr um den Tod des Fotus geht
und sie schon zu einem friiheren Zeitpunkt abtreiben kann? Selbst eine
umstrittene Erkennung von Behinderungen findet meist friiher statt.
Diese Art der medizinischen bzw. eugenischen Begriindung einer Ab-
treibung, die selbst in Gesellschaften wie beispielsweise Osterreich bis
zur Geburt zuléssig ist, die bis auf wenige Ausnahmen eine Abtreibung
bis zu einem viel friiheren Zeitpunkt (z. B. Ende des ersten Schwanger-
schafts-Trimesters) beschranken, zeigt jedoch sehr deutlich, dass es
nicht darum geht, einen Fétus wie ein Neugeborenes zu behandeln,
sondern darum, fiir wie wertvoll eine Gesellschaft das sich zu einem
Geborenen entwickelnde Wesen hilt.

Solange keine guten Griinde fiir ein Verbot vorgelegt werden kén-
nen, darf eine Schwangere auch nach dem Erreichen der Lebensfihig-
keit abtreiben. Ob Befiirchtungen vor massenhaften Abtreibungen zu
diesem spidten Zeitpunkt mehr von einer abwertenden Einschiatzung
von Frauen als von realistisch zu erwartenden Entwicklungen zeugen,
miissten entsprechende Untersuchungen offenlegen.” Die Lebens-
fahigkeit dndert (solange keine guten Griinde vorgelegt werden) jeden-
falls nichts an der offentlichen Abtreibungserlaubnis. Was sich andert,
sind die Moglichkeiten bedringter und gefahrdeter schwangerer Frau-
en, die dem Fotus ein Uberleben ermoglichen wollen, ohne sich selbst
aufopfern zu miissen.®

5. Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

In den Standardbeitrigen zur 6ffentlichen Abtreibungsdebatte in frei-
heitlich-pluralistischen Gesellschaften Europas und Nordamerikas
spielen der Kérper und insbesondere die Schwangerschaft als leiblicher
Prozess eine marginale bis keinerlei Rolle. Untersuchungen zum spezi-
fisch Leiblichen des Schwangerseins legen jedoch nahe, dass dies so-

% U.a. kénnte schon jetzt auf Erfahrungen aus Kanada zuriickgegriffen werden, wo es
keine rechtliche Beschrinkung von Abtreibungen gibt. Verlissliche Daten sind jedoch
auch dort wie allgemein iiber die Abtreibungspraxis schwer zu erheben.

# Eine Frau, die sich auch nur minimal bereits als Mutter des potenziell Neugeborenen
versteht, hat hinreichende Griinde, die Geburt einer Abtreibung vorzuziehen. Viele
Schwangere sehen sich iiberdies schon sehr frith in einer Mutter-Kind-Beziehung.

232 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Kérper nicht zihlt

wohl in der Frage nach dem moralischen Status des Fétus als auch in
anderen Aspekten der Debatte ein entscheidender Gesichtspunkt ist.
Insofern liegt die Beweislast fiir die Ansicht, dieser leibliche Umstand
sei nicht von moralischer Relevanz, bei jenen, die diesen Gesichtspunkt
bislang ignorieren. Fiir eine differenzierte Betrachtung dieser Frage
fehlen bislang jedoch brauchbare Begriffe.

Bislang wurden in den von mir betrachteten freiheitlich-pluralis-
tischen Gesellschaften keine fiir alle Mitglieder hinreichenden Griinde
fiir ein Abtreibungsverbot vorgelegt, insbesondere auch keine Griinde,
die das spezifisch Leibliche des Schwangerseins beriicksichtigen. Die
Suche nach Rechtfertigungs- und Entschuldigungsgriinden lauft man-
gels eines Prima-facie-Verbotes ins Leere. In einer freiheitlich-pluralis-
tischen Gesellschaft liegt die Beweislast nicht auf Seiten der Abtrei-
bungsbefiirworterinnen und -befiirworter. Es ist nachvollziehbar, dass
unter der Annahme, bei einer Abtreibung wiirde etwas ganz Schwer-
wiegendes wie ein Mord geschehen, der Hinweis auf den Schutz der
leiblichen Integritdt der schwangeren Frau wie Hohn wirkt. Wer zu-
dem Schwangersein als »natiirlichen«, Frauen zumutbaren Prozess be-
trachtet, sieht die Grundfesten einer Gesellschaft erschiittert. Doch:
Die Annahmen, auf denen diese Wertung basiert, wurden bislang nicht
begriindet.

Selbst wenn sich niemals und auf keine Weise ein Prima-Facie-
Abtreibungsverbot fiir die 6ffentliche Moral freiheitlich-pluralisti-
scher Gesellschaften begriinden lassen sollte, so kann gerade das spezi-
fisch Leibliche des Schwangerseins einen entscheidenden Faktor im
Lichte personlicher Moralvorstellungen und Entscheidungen darstel-
len. Gerade dieser Gesichtspunkt verdeutlicht die Schwere der bei einer
Abtreibung anstehenden personlichen Entscheidung. Die &ffentliche
Moral beantwortet nicht alle moralischen Fragen, selbst wenn sie tiber
das, was als Mindestmaf gefordert werden kann, hinausgeht und 6f-
fentliche Ideale von guten Menschen umfasst. Wer annimmt, durch
eine 6ffentliche Abtreibungserlaubnis erfolge die personliche Entschei-
dung, welche eine Erlaubnis niemals abnehmen kann, sondern ledig-
lich einrdumt, oberflachlich, geht davon aus, die meisten Schwangeren
wiirden diesem Schopfungsprozess eines neuen Menschen und Nach-
kommen wenig Wert zumessen.

Aus einem Mangel an hinreichenden Griinden fiir ein Abtrei-
bungsverbot folgt zudem keineswegs, der Fotus sei in allen seinen Ent-
wicklungsstadien ein bloles Korpergewebe der schwangeren Frau, so

Normativitit des Kérpers A 233

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Siegetsleitner

wie er im Romischen Recht als blofer Teil der Eingeweide der Schwan-
geren (pars viscerum) galt.?? Der Fotus ist von seinen ersten Stadien an
etwas, das sich durch und aus dem Leib der schwangeren Frau zu einem
geborenen Menschen entwickeln kann. Dies ist eine bewihrte wissen-
schaftliche Erkenntnis, die in den von mir betrachteten Gesellschaften
anerkannt wird. Zu kliren gilt es zudem den ontologischen Status die-
ses Wesens, der sich im Laufe der Schwangerschaft und mit der Geburt
indern mag. Und letztlich steht zur Diskussion, von welcher Relevanz
dies fiir eine 6ffentliche Moral sein kann, die stets mit bedenkt, dass der
Fotus Teil des Leibes der Schwangeren ist.

Im Rahmen der Entscheidungsfreiheit bestimmen die moralischen
und ontologischen Uberzeugungen der schwangeren Frau die Entschei-
dung, nicht die 6ffentliche Moral. Eine schwangere Frau, die eine Ab-
treibung tiberlegt, will deshalb auch mehr héren, als dass diese erlaubt
sei. Dies bildet den Hintergrund der Frage, keinen Teil der Antwort.
Eine Schwangere, die Mitglied moralischer Subgruppierungen ist, wird
sich gegebenenfalls dort iiber die Konsequenzen aus den Uberzeugun-
gen, die sie mit dieser teilt, Rat suchen. Eine Subgruppe, die meint, ihre
Uberzeugungen, die nicht alle teilen — seien es moralische oder onto-
logische — zum Maf! der 6ffentlichen Moral machen zu kénnen, macht
damit jedoch deutlich, dass sie die Grundordnung freiheitlich-pluralis-
tischer Gesellschaften nicht verstanden hat oder nicht akzeptieren will.

Jedes Mitglied einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft darf
jedoch sehr wohl bei so manchen Abtreibungen Bedenken haben, ob-
wohl die 6ffentliche Moral eine Abtreibung freistellt. Im Lichte offent-
lich geteilter oder einer persénlichen Moral kann eine Abtreibung be-
denklich sein, ohne ein Verbot derselben begriinden zu kénnen. So
seien Katholikinnen und Katholiken, die die Meinung des Katechismus
ihrer Kirche teilen, ihre Bedenken bei allen Abtreibungen zugestanden,
ebenso Feministinnen und Feministen ihre Bedenken bei Abtreibun-
gen, bei denen es darum geht, die Geburt eines Madchens zu verhin-
dern.

Auf zwei Themenbereiche, die ich in diesem Beitrag nicht behan-
delt habe, will ich abschlieBend noch kurz eingehen, da eine fehlende
Klarstellung zu Missinterpretationen meiner Ausfithrungen fithren
kénnte. Der eine betrifft die Frage, welche rechtlichen Regelungen fiir
Abtreibungen in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften nun be-

8 Schockenhoff 1993, 293.

234  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Korper nicht zihle

grindet sein konnen. Kann dies — solange keine fiir die offentliche
Moral hinreichenden Griinde fiir ein Abtreibungsverbot vorgelegt
werden konnen — nur eine Freistellung von Abtreibung bis zur Geburt
sein? Diese Frage ist zu verneinen. Der Rechtsgestaltungsprozess einer
Gesellschaft folgt eigenen Regeln. Hier kénnen aus zusitzlichen prag-
matischen Uberlegungen Kompromisse angebracht sein, wie Zuge-
stindnisse an moderate Abtreibungsgegnerinnen und -gegner, Abtrei-
bung ohne Beratung nur bis zu einem bestimmten Zeitpunkt, bis zu
dem wenige Bedenken bestehen, rechtlich freizustellen. Wie aus dem
tatsichlichen Verhalten vieler Katholikinnen zu ersehen ist, teilen
selbst diese nicht die offizielle Lehrmeinung ihrer Kirche in einem
Ausmaf, dass diese ihr Handeln leiten wiirde. Zugestindnisse einer
Gruppe sind auch im Lichte einer 6ffentlichen Moral erlaubt. Nicht
zuldssig sind hingegen erzwungene Zugestindnisse.

Der zweite Themenbereich, der hier fast zur Génze ausgespart
blieb, betrifft die Frage nach einer Abtreibungshandlung Dritter. Hier
erstreckt sich wiederum ein breites Diskussionsgebiet, zu dem ich mich
an dieser Stelle nur so weit duflern kann, dass es im Verhaltnis zur hier
behandelten Thematik aus der Begriindungsperspektive nachrangig ist,
mag es auch aus praktischer Sicht im Vordergrund stehen. Die Abtrei-
bungsfrage aus Sicht einer 6ffentlichen Moral in einer freiheitlich-plu-
ralistischen: Gesellschaft ist primir eine Frage des Verhiltnisses der
schwangeren Frau zum Fotus. Sie befindet sich in diesem leiblichen
Umstand, der Fotus ist Teil ihres Leibes, mit der Entscheidung wird
Gber sie entschieden.®

% Dieser Beitrag entstand im Rahmen des Elise-Richter-Projektes Nr. V48-G14 des
ésterreichischen Fonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung (FWF). Mein
besonderer Dank gilt Silvia Arzt, Martina Berthold, Nadja Maria Lobner und Anne
Reichold, die wertvolle Kommentare zu einer friitheren Version dieses Beitrages liefer-
ten.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

235


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kramerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte.

Ist eine rechtsstaatlich gehegte Rettungsfolter moglich!?

Hauke Brunkhorst

Im 13. Jahrhundert wurde im Zuge der Inquisitionsprozesse die Folter
verrechtlicht. Diese Verrechtlichungsleistung ist Teil der grofien
Rechtsreformen des 12. und 13. Jahrhunderts, in denen die Kirche,
folgt man den bahnbrechenden Untersuchungen Harold Bermans zur
Pédpstlichen Revolution, zum ersten modernen Rechtsstaat wurde.! Da-
mals wurde auch die Folter rechtsstaatlich normiert und ihre Anwen-
dung durch Recht streng begrenzt. Innere Handlungen, Gesinnungen
und Handlungspline, Wiinsche und Absichten waren bis auf zwei
scharf umgrenzte, aber spektakuldre Ausnahmen nicht mehr strafbar,
und diese Ausnahmen waren Verrat und Ketzerei.

Gottesurteile, magische Eidesformeln und grausame Torturen der
Beweiserhebung und Urteilsfindung wurden im kanonischen Recht
verboten und durch so hohe formale Beweisanforderungen ersetzt,
dass eine Verurteilung in Strafsachen oft schwierig war. Es gab zwar
noch keine formelle Unschuldsvermutung, aber die Beweislast lag fort-
an bei der Anklage. Ein professioneller Rechtsbeistand wurde zugelas-
sen. Tatbestandsfeststellung und Urteil wurden getrennt, und fiir voll-
stindige Beweise waren mindestens zwei unabhingige Augenzeugen
erforderlich. Zum Konigsweg des Strafprozesses wurde das Gestindnis.
Um — wie es hiefl —verstocktec Zeugen zur Aussage und vor allem, um
den oder die >verstockte« Angeklagte zu einem Gestidndnis zu bewegen,
war die Folter in bestimmten Fillen erlaubt, besonders in solchen, in
denen es — wie im Fall von Ketzerei und Verrat — um kriminelle Be-
wusstseinszustinde ging.?

! Berman, Harold: Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition,
Frankfurt 1991.
? a.a.0, 311, 409; Berman, Harold: Law and Revolution II: The Impact of the Protes-

236  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krimerseelen, Birgerseelen, Folterknechte

Der Einsatz der Folter war streng normiert. Angewandt werden
durfte sie nur, wenn mindestens ein Augenzeuge und starke Indizien
fiir die Schuld des oder der Beklagten sprachen. Auflerdem war das
unter Folter erpresste Gestindnis nur giiltig, wenn es spiter vor Ge-
richt freiwillig wiederholt wurde.’ Widerrief der Angeklagte, wurde er
erneut der Tortur unterzogen, und wenn er oder sie erneut gestand,
war auch im zweiten Durchgang das »freiwillige« Gestindnis zur Ve-
rifikation erforderlich. Darin kam nicht nur zum Ausdruck, dass man
schon damals der Folter als Mittel der Wahrheitsfindung misstraute,
sondern auch ein anderer, mindestens so wichtiger Zweck der Torturen.
Sie sollten dem Schuldigen erméglichen, durch subjektives Einge-
stindnis, Widerruf und Umkehr zur objektiven Wahrheit (des Chris-
tentums) und Annahme der irdischen Leibesstrafe die unsterbliche
Seele vor ewiger Verdammnis zu retten.* Die Folter war in den Inqui-
sitionsprozessen des 13. und 14. Jahrhunderts rechtsstaatlich normier-
te Rettungsfolter — und das war trotz der verschirften Verfolgung und
gleichzeitig eingefiihrten Todesstrafe fiir Ketzerei ein bedeutender
Rechtsfortschritt.

Das erinnert an die heutige Debatte, in der es auch um Verrechtlichung
der Folter bei gleichzeitiger Verfolgungs- und Strafverschirfung fiir
Terroristen, Schwerstkriminelle, organisiertes Verbrechen, Hangtéter
geht. Wahrend der konservative Heidelberger Staatsrechtler Winfried
Brugger schon lange vor dem 11. September 2001 (und als erster deut-
scher Jurist unter dem Grundgesetz) die Einfithrung der Rettungsfolter
in Fallen von Kindesentfiihrung und terroristischer Erpressung vor-
schlug, reagierte sein liberaler amerikanischer Kollege Alan Dersho-
witz erst auf die unmittelbar nach dem 11. September einsetzende Fol-
terpraxis amerikanischer Behorden, um einerseits ihre rechtsstaatliche

tant Reformation on the Western Legal Tradition, Cambridge MA 2006, 11, 133; vgl. a.
Ullmann, Walter: »Reflections on Medieval Torture«, in: Judicial Review 1944, 56, 123—
137; Langbein, John H.: Torture and the Law of Proof: Europe and England in the An-
cien Regime, Chicago 1977.

* Berman 2006, 133.

4 Berman 2006, 135.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

237


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Hauke Brunkhorst

Einhegung zu verlangen, sie andererseits als solche dann auch zu recht-
fertigen.® Winfried Brugger ist langst nicht mehr der einsame Rufer in
der Wiiste. Der Bonner Verfassungsrechtler Matthias Herdegen hat im
einflussreichen Grundgesetzkommentar Maunz-Diirig die abwigungs-
resistente Grenze zur Barbarei des Dritten Reiches von der dann offen-
bar zivilisierten und abwégbaren Rettungsfolter zumindest implizit ge-
zogen, nachdem er in einer fritheren Fassung des Kommentars sogar
schon versucht hatte, die Folter »in eng begrenzten Ausnahmefillen«
fiir grundgesetztauglich zu erklaren.® Etwas verklausulierter, aber in
der Sache entschiedener, hat der ebenfalls Bonner Verfassungsrichter
Udo Di Fabio zwar das absolute Folterverbot des Grundgesetzes bekrif-
tigt, aber gleichzeitig gefordert, den Wiirdeschutz des Art. 1 GG bei
Taten, die mit dem »christlichen« »Menschenbild« »schlechterdings
nicht vereinbar« seien, zu relativieren.” Im Festhalten am absoluten
Folterverbot bei gleichzeitiger Derogation fiir bestimmte Tatergruppen
spiegelt sich Carl Schmitts Kontamination des Verfassungsrechts durch
die politische (und politisch auch sehr brauchbare) Unterscheidung von
Freund und Feind.?

Wie einst den kanonischen Juristen, so geht es auch heutigen Fol-
terbefiirwortern immer noch um rechtsstaatlich gehegte Rettungsfol-
ter. Sie wollen freilich nicht mehr das ewige Leben und die unsterbliche
Seele, sondern das sterbliche Dasein und die verwundbare Psyche der

5 Brugger, Winfried: »Wiirde gegen Wiirde«, in: Verwaltungsblitter Baden- Wiirttem-
berg 1995, 414ff.; Brugger, Winfried: »Darf der Staat ausnahmsweise foltern?«, in: Der
Staat 1996, 67 ff.; Brugger, Winfried: » Vom unbedingten Verbot der Folter zum beding-
ten Recht auf Folter?«, in: Juristenzeitung 2000, 55, 165-173; Brugger, Winfried: »Das
andere Auge. Folter als zweitschlechteste Losunge, in: FAZ vom 10.03.2003; Dersho-
witz, Alan: »Should the Ticking Bomb Terrorist be tortured? A case Study in how a
Democracy should make tragic Choices«, in: Dershowitz, A.: Why Terrorism works,
Yale 2002, 131, 164; kritisch jiingst: Hong, Matthias: »Das grundgesetzliche Folterver-
bot und der Menschenwiirdegehalt der Grundrechte — eine verfassungsjuristische Be-
trachtunge, in: Beesterméller, G./ Brunkhorst, H. (Hg.): Riickkehr der Folter — Der
Rechtsstaat im Zwielicht, Miinchen, 2006, 24-35; vgl. a.: Denninger, Erhard: »Rechts-
staat oder rule of law?«, in: Festschrift fiir Klaus Liiderssen, Baden-Baden 2002, 41 ff.

¢ Herdegen, Matthias: »Art. 1 Abs. 1 GGe, in: Maunz, T./Diirig, G.: Grundgesetz-Kom-
mentar, 44. Lfg., Miinchen 2005, RN 43; Herdegen in der Erstfassung des Kommentars
2003; kritisch: Hanschmann, Felix: »Kalkulation des Unverfiigbaren. Das Folterverbot
in der Neu-Kommentierung von Art. 1. Abs. 1 GG im Maunz-Diirig«, in: Beester-
maoller/Brunkhorst 2006, 130-141.

7 Di Fabio, Udo: »Grundrechte als Werteordnungs, in: Juristenzeitung 2004, 1ff,, 5f.

# Dazu sogleich.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kramerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

méglichen Opfer von Terror und Gewalt retten. Sie wollen nicht mehr
im Namen objektiver (Glaubens-)Wahrheit foltern, sondern um die
profane Menschenwiirde der Opfer zu schiitzen. Das sind im Horizont
des demokratischen Rechtsstaats ebenso gut legitimierte Ziele wie es
die Seelenrettung im Horizont des kanonischen Rechts einst war. Aber
damals war die Folter ohnehin erlaubt, und es ging um ihre rechtliche
Einschrankung, heute hingegen geht es um ihre Re-Legalisierung, bes-
tenfalls (und so wird in den USA bisweilen pragmatisch argumentiert)
um die Legalisierung (und damit 6ffentliche und demokratische Kon-
trolle) &éffentlichkeitsscheuer illegaler Praktiken von Geheimdiensten
und Behérden, die sich anders vielleicht gar nicht mehr eindimmen
lassen.

Aber auch in diesem Fall stellt sich die Frage, ob das damalige
Mittel, die rechtsstaatlich normierte Folter, noch mit einer Verfassung
vereinbart werden kann, die demokratische Selbstbestimmung mit in-
dividuellen Menschen- und Biirgerrechten integriert? Kann die Wiirde
(Art. 1 GG) des Gefolterten noch gewahrt werden, wenn das Gesetz
dem Gefolterten keine objektive Aussicht auf ewiges Leben, keinen
Trost und kein Telos mehr versprechen kann? Nur dann némlich bliebe
zumindest dessen innerste Wiirde durch kérperliche Misshandlung
»unangetastet« (Art. 1 Abs. 1, Satz 1 GG). Und hilt das Demokratie-
prinzip des Art. 20 GG, an das weder der pipstliche Gesetzgeber noch
die Juristen des 13. Jahrhunderts gebunden waren, der Folter stand?
Zusammen mit der Wiirdegarantie wird das Demokratieprinzip vom
Grundgesetz im Art. 79 Abs. 3 fiir inderungsfest und damit notstands-
resistent erklart. Das heif8t nicht, dass die in Art. 1 und 20 GG normier-
ten, obersten Rechtsprinzipien nicht — wie jedes positive Recht — unter
bestimmten Voraussetzungen derogierbar sind. Aber ihre Derogation
wire »ein Grundrechtseingriff von einzigartiger Intensitit«, der die
Verfassung im Ganzen verandern wiirde.” Weder durch einfache Ge-
setzes- noch durch Verfassungsinderung diirfen deshalb Wiirdegaran-
tie und Demokratieprinzip angetastet werden. »Eine neue Verfassung
braucht, wer sie antasten will.«1 Der einzige Weg zur Anderung von
Wiirdegarantie und Demokratieprinzip, den die Verfassung selbst noch
weist, ist die Anwendung der Schlussbestimmung des Grundgesetzes.
Ein Fall fiir Artikel 146. Aber auch dann stellt sich noch die Frage, ob

¥ Hong 2006.
10 Hong 2006, 26.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

239


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

der verfassungsgebende Gesetzgeber des Art. 146 Wiirdegarantie und
Demokratieprinzip noch in Ubereinstimmung mit geltendem Vélker-
recht antasten kann. Zumindest, was die Wiirdegarantie und den Men-
schenrechtskern betritft, ist das hichst zweifelhaft.!!

Zu den ersten modernen Menschenrechten, die den Weg zum demo-
kratischen Rechtsstaat gedffnet haben, gehorte die Abschaffung von
Folter und Sklaverei. Das ist kein Zufall, denn Folter und Sklaverei
vernichten weder das sterbliche Leben des Menschen noch stiirzen sie
das unsterbliche derer, die dran glauben, in ewige Héllenqual, ist der
Erlosergott im Zeichen des Kreuzes doch gerade fiir die (aus welchen
Griinden auch immer) Gemarterten zustindig. Was Folter und Sklave-
rei vernichten, ist ein in demokratischen Verfassungen héheres Rechts-
gut als irdisches oder ewiges Leben. Schon als die rechtsstaatlich ge-
hegte Rettungsfolter vor rund 800 Jahren eingefiihrt wurde, galt als
Ideologie und als psychische Wirklichkeit, dass das irdische Leben nicht
der Giiter hochstes ist, und das wussten die Folterknechte aller Zeiten
nur zu genau. An die Stelle des damals fraglos akzeptierten hichsten
Gutes ewigen Lebens ist im Horizont des westlichen Verfassungsstaats
(der heute kein westlicher mehr ist) aber nicht das irdische Leben, son-
dern die egalitire Freiheitsidee getreten, die eine (privat und offent-
lich) selbstbestimmte Biirgerschaft konstituiert.'> Das Grundgesetz
normiert die egalitire Freiheit doppelseitig, einmal individuell als »un-
antastbare« »Wiirde« (Art. 1) »quélbarer Kérper« (Brecht)??, das ande-
re mal biirgerschaftlich als Volkssouveranitat (Art. 20). Ein Gesetz, das
die selbstbestimmte Rechtssubjektivitit eines beliebigen Rechtsadres-
saten verletzt, darf das an die Verfassung gebundene Parlament nicht

U Peters, Anne: »Compensatory Constitutionalism: The Function and Potential of
Fundamental International Norms and Structures«, in: Leiden Journal of International
Law 2006, 19, 519-610; Oeter, Stefan: »Jus cogens und der Schutz der Menschen-
rechte«, in: Breitenmoser, S./Ehrenzeller, B./Sassoli, M./Stoffel, W./Wagner-Pfeiffer, B.
(Hg.): Menschenrechte, Demokratie und Rechtsstaat, Baden-Baden 2007, 499-521; Em-
merich-Fritsche, Angelika: Vom Weltrecht zum Vilkerrecht, Berlin 2007, 493 ff., 706 f.
12 Lepsius, Oliver: »Freiheit, Sicherheit und Terror: Die Rechtslage in Deutschlands, in:
Leviathan 2004, 1, 64-88, 84.

13 Vgl. a. Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 279.

240  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kramerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

beschlielen, und deshalb gibt es in Deutschland auch kein Gesetz, das
Folter und Sklaverei als Grundrechtseingriff legalisiert, und der
Art. 79 (3) schiitzt Wiirdegarantie und Demokratieprinzip auch nach
jedem Eingriff des verfassungsindernden Gesetzgebers.

Die Wiirdegarantie ist freilich — wie das Demokratieprinzip — eine
sehr allgemeine, in hohem Mafle konkretisierungs- und auslegungs-
bediirftige Norm, die fiir sich genommen nicht viel verbietet und des-
halb heute so und morgen ganz anders ausgestaltet werden konnte.
Betrachtet man den Art. 1 GG isoliert, hitte Brugger moglicherweise
Recht, wenn er behauptet, Art.1 liefe sich vorrangig als staatliche
Schutzpflicht verstehen, und zu deren Ausgestaltung sei dann auch
die gesetzlich hoch konditionierte Rettungsfolter eine verfassungskon-
forme Maglichkeit einfacher Gesetzgebung. Das Grundgesetz hat der
allgemeinen Wiirdegarantie jedoch, um genau diese Moglichkeit aus-
zuschlieBen, das absolute, also abwigungs- und notstandsfeste Verbot
aller staatlich angeordneten Formen »kérperlicher« und »seelischer«
Misshandlung im Art. 104 Abs. 1 Satz 2 GG als spezielle Norm zur
Seite gestellt. Sie spezifiziert den Wiirdeschutz und verbietet auch
einen Wiirdeschutz, der gegen sie verstofit. [hr gegeniiber muss die
allgemeine Schutzpflicht, die der Staat fiir das Leben nicht nur seiner
Biirger, sondern aller Menschen in seinem Hoheitsbereich hat, zuriick-
treten.'* Der Art 104 legt eine vorrangig abwehrrechtliche Deutung
des Wiirdeschutzes ebenso nahe wie schon dessen nihere Bestimmung
durch die Bindung aller Staatsgewalt an die dem Art. 1 »nachfolgenden
Grundrechte« (Art. 1, Abs. 3). Der Schutz vor dem Staat bricht, wenn
es um die Wiirde geht, den entgegenstehenden Schutz durch den Staat.

Im geltenden Vélkerrecht, das auch den Verfassungsgeber ein-
schrankt und dem das Grundgesetz sich ohnehin durch seine Off-
nungsklauseln unterworfen hat, ist aus dem einfachen Verbot von Fol-
ter und Sklaverei an der Schwelle des 21. Jahrhunderts absolutes,
abwagungsresistentes und notstandsfestes positives Recht geworden,
das als volkerrechtliches jus cogens eine iiberstaatlich zwingende Norm
darstellt, die alle Staaten unabhdingig von ihrer Einwilligung bindet
und sie verpflichtet, es zu achten, zu implementieren und durchzuset-
zen."? Die jus cogens-Normen binden als Staatengemeinschaftsnormen
nicht nur die jeweiligen Unterzeichnerstaaten bilateral, sondern die

4 Hong 2006.
15 Zuletze: Oeter 2007.

Mormativitit des Kérpers A 241

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

»gesamte Staatengemeinschaft«.’® Ein Staat, der diese Normen ver-
letzt, zu denen neben den ganz zentralen und absolut geichteten Ver-
stofen gegen das Folter- und Sklavereiverbot auch das Verbot willkiir-
lichen Freiheitsentzugs, willkiirlicher Tétung und unmenschlicher
Behandlung zihlen, verletzt eine Verpflichtung erga omnes, und die
gesamte Staatengemeinschaft ist damit befugt, die Einhaltung dieser
Normen einzufordern.” Das Folterverbot ist also fiir alle Organe des
globalen Systems staatlicher Gewalten unverfiigbar. Wer es (wie in
Guantamano) massiv und systematisch verletzt, begibt sich in den auch
volkerstrafrechtlich verfolgungspflichtigen Bereich der »Verbrechen
gegen die Menschlichkeit«.'® Jus cogens-Normen des Volkerrechts dul-
den keine Ausnahmen. Sie sind notstands- und derogationsfest, also
»in jeder Situation zwingend«.! Sie begriinden dariiber hinaus mitt-
lerweile sogar einen universellen Verfolgungsanspruch, der auch durch
die Staatenpraxis im Fall Pinochet bestitigt bekriftigt worden ist.20
Vertrage, die jus cogens Normen widersprechen, sind seit der Wiener
Vertragskonvention von 1969 (sogar riickwirkend) nichtig (Art. 53,
Satz 2, Art. 64 WVK).

v

Nicht nur mit Menschenwiirde und Menschenrechten ist Folter und
Sklaverei auf allen Stufen der globalen Rechtsordnung absolut inkom-
patibel, sie ist es auch mit dem Demokratieprinzip. Das ergibt sich nicht
nur aus der wechselseitigen Bedingtheit von Demokratie und Men-
schrechten, die wie zwei Seiten derselben Medaille eine unauflésliche
Einheit bilden,?! sondern auch schon aus dem Demokratieprinzip selbst.

Menschenrechte sollen die gleiche individuelle Freiheit aller

6 Qeter 2007, 501.

17 Qeter 2007, 502; Frowein, Jochen: »Die Verpflichtung erga omnes im Vilkerrecht
und ihre Durchsetzung«, in: Bernhardt, R. u.a. (Hg.): Vélkerrechtliche Rechtsordnung,
internationale Gerichtsbarkeit, Menschenrechte, Berlin 1983, 241 ff.

18 Becker, Astrid: Der Tatbestand des Verbrechens gegen die Menschlichkeit, Berlin
1996.

% Qeter 2007, 509, mit weiterer Literatur.

W QOeter 2007, 518.

21 Habermas, Jiirgen: Faktizitdt und Geltung, Frankfurt 1992; dhnlich: Maus, Ingeborg:
Zur Aufkliirung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992.

242  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krimerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

menschlichen Rechtsadressaten? in einer wechselnden und offenen
Reihe von Hinsichten (Erst-, Zweit-, Dritt- ... Dimensionsrechte) ge-
wihrleisten, und zwar nicht nur um ihrer selbst willen, sondern auch
um das Verfahren offentlicher Selbstgesetzgebung, also demokratische
Politik zu erméglichen.?? Umgekehrt haben Menschenrechte ohne de-
mokratische Verfahren ihrer normativen Interpretation, Ausgestal-
tung und Umsetzung kaum einen Wert, weil sie des einzigen Mittels
ihrer egalitdren Ausgestaltung, namlich der gleichen Autorschaft aller
Rechtsadressaten, entbehren wiirden. Die Menschenrechte verlangen
also schon von sich aus, als streng egalitire Rechte, demokratische Ver-
fahren ihrer gesetzlichen Ausgestaltung.

Die demokratische Verfassung verbietet Folter aber nicht nur, weil
sie unmittelbar geltenden Menschenrechten entgegenstehen, sondern
auch, weil Folter demokratische Gesetzgebung prinzipiell unmoglich
macht. Ihre gesetzliche Anwendung wiirde das Demokratieprinzip aus-
hebeln. Denn alles, was ein demokratischer Gesetzgeber beschlief3t, um
durch Freiheitseingriffe Sicherheit zu garantieren, darf niemals den
Status der betroffenen Rechtsadressaten als Koautoren des Gesetzes-
textes, von denen »alle Staatsgewalt« gemifl Art. 20 Abs. 2 GG aus-
gehen und direkt oder durch Vertretungskérperschaften »ausgeiibt«
werden soll, aufheben oder auch nur einschrinken.?

Die demokratische Verfassung schreibt aus diesem Grund die Re-

2 Da es in allen Dimensionen der Freiheitsrechte immer um Dimensionen gleicher
Freiheit geht, hat Kant Recht, wenn er behauptet, es gibe urspriinglich »nur ein ein-
ziges« Menschenrecht (fiir Kant noch: »angeborenes Recht«), aus dem alle andern abge-
leitet seien: »Freiheit (Unabhingigkeit von eines anderen nétigender Willkiir), sofern
sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen
kann, ist dieses einzige, urspriingliche, jedem Menschen, kraft seiner Menschheit, zu-
stehende Recht. — Die angeborene Gleichheit, d.i. die Unabhingigkeit, nicht zu mehre-
rem von anderen verbunden zu werden, als wozu man sie wechselseitig auch verbinden
kann; mithin die Qualitat eines Menschen, sein eigener Herr (sui iuris) zu sein.« (Kant,
Immanuel: Metaphysik der Sitten, Werke VIII, Frankfurt 1977, 345 (AB 45). Alle Rech-
te im Einzelnen, von denen Kant einige aufzihlt (Eigentum, Handlungsfreiheit, Mei-
nungsfreiheit) »liegen«, sagt er, »schon im Prinzip der angeborenen Freiheit und sind
wirklich von ihr nicht (als Glieder der Einteilung unter einem héheren Rechtsbegriff)
unterschieden.« (a.a. 0., 345f.).

3 Habermas 1992.

2 Vgl. a. Brunkhorst, Hauke: »Folter, Wiirde und repressiver Liberalismus«, in: Bees-
terméller/Brunkhorst 2006, 88-100; Beesterméller, Gerhard: »Kehrt der Leviathan zu-
riick? Der Terrorismus fordert die freiheitliche Demokratie heraus«; in: Herder Korres-
pondenz 2007, 61, 7, 335-339.

MNormativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

243


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

lativierung der Sicherheit an der Freiheit vor, und sie verbietet umge-
kehrt die Relativierung der Freiheit an der Sicherheit. Sicherheit ist
fundamental fiir die Ausiibung der Freiheitsrechte, aber sie findet ihre
Grenze an dem zu schiitzenden Grundrecht. Eine demokratische
Rechtsordnung, die auch der >Rettungsfolter« kein rechtliches Schlupf-
loch lasst, »verschlift nicht die Méglichkeit eines Ausnahmezustands,
sie weigert sich nur«, so die Verfassungsrichterin Gertrude Liibbe-
Wolff, »furr diesen Fall die Aufhebung ihrer selbst anzubieten.«?

\'

Die Debatte um die Folter trifft das politische, juristische und philoso-
phische Selbstverstandnis der »westlichen Rechtstradition« (Berman)
in Herz. Auf der einen Seite dieser Debatte stehen — wie vor kurzem in
der Kontroverse um den Irak-Krieg — die Anhidnger Immanuel Kants
und Hans Kelsens, auf der andern diejenigen von Thomas Hobbes und
Carl Schmitt. Die einen machen einen emanzipatorischen, die andern
einen repressiven Rechtsbegriff stark. In ersten Fall ist das Recht mit
Hegel das Dasein der Freiheit, im andern ein Instrument ordnungsstif-
tender Herrschaft: das Dasein der Staatssicherheit.

Wihrend in der Lehre von Hobbes und seinen Nachfolgern das
Recht teleologisch dem Friedenszweck politischer Herrschaft unterge-
ordnet und nur negativ, duflerlich und instrumentell auf die individu-
elle und politische Freiheit der Rechtsgenossenschaft bezogen, Recht
also wesentlich Freiheitsschranke und Freiheitsbegrenzung ist, wird
Recht bei Kant und in den demokratischen Verfassungen, die aus der
Franzosischen und Amerikanischen Revolution hervorgegangen sind,
intern als Ermdglichungsbedingung individueller und politischer
Selbstbestimmung verstanden. Die in der Hobbesschen Traditionslinie
favorisierte, repressive Rechtsidee begriindet in Verbindung mit der
(héherstufigen) konstitutionellen Begrenzung von Herrschaft durch
Recht zwar einen liberalen Rechtsstaat, aber noch keine menschen-
rechtliche Demokratie. Konsequent durchgefiihrt, schlielen repressive

% Liibbe-Wolff, Gertrud: »Rechtsstaat und Ausnahmerecht. Zur Diskussion iiber die
Reichweite des § 34 StGB und iiber die Notwendigkeit einer verfassungsrechtlichen Re-
gelung des Ausnahmezustandes«, in: Zeitschrift fiir Parlamentsfragen, 1980, 110-125,
125.

244  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krimerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

und emanzipatorische Rechtsidee einander aus. Zwar schrinkt mich
auch das Recht, an dessen Erzeugung ich partizipiert habe, ein, aber
diese Einschrinkung muss so beschaffen sein, dass sie als Einschrén-
kung individuelle und politische Autonomie erméglicht, stiftet oder
begriindet (und insofern gerade nicht beschriankt). Nur dann ist sie
mit einer herrschaftsbegriindenden, also demokratischen Verfassung
kompatibel. Die Einschrinkungen sind hier nur dazu da, den gleichen
Zugang aller Rechtsunterworfenen zu privater oder 6ffentlicher Norm-
erzeugung und Umsetzung zu gewihrleisten. Umgekehrt schlieSt auch
der friedenssichernde liberale Rechtsstaat Demokratie und Menschen-
rechte als Form politischer Herrschaft nicht aus, ordnet ihren Bestand
aber konsequent dem Friedens- und Selbsterhaltungszweck des Staates
unter und verlangt im Zweifelsfall (» Ausnahmezustand«) — auch nor-
mativ — ihre Substitution durch autoritire Herrschaft.

Im Kantischen Modell ist Recht nicht mehr wie bei den Hobbesia-
nern Mittel in der Hand einer vorrechtlichen Ordnungsmacht (Leviat-
han, Herrscher, Staat), sondern gleichzeitig Produkt und Bedingung
politischer und individueller Autonomie.?® Produkt — denn es geht
(normativ) ausschliefBlich aus egalitiren Prozeduren offentlicher Ge-
setzgebung und konsensuellen Vereinbarungen (Vertriage) hervor.
Bedingung — denn die (jeweils selbst gesetzte) Verfassung muss den
Beratungs- und Entscheidungsprozess so normieren, dass die gleiche
Beriicksichtigung und Beteiligung einer und eines jeden Rechtadressa-
ten auf allen Stufen der Normerzeugung und Konkretisierung gewihr-
leistet ist. Beides hiangt eng zusammen. Egalitire Entscheidungs-
verfahren setzen nicht nur voraus, dass alle intersubjektiv mehr oder
minder zwingenden Griinde, die fiir oder gegen eine Entscheidung
sprechen, zu Wort kommen kénnen, sondern auch, dass am Ende nicht
die Griinde, sondern die grundlosen Stimmen vereinzelter Willenssub-
jekte, die durch Griinde zwar motiviert, aber nicht gebunden werden,
zihlen. Umgekehrt kann jeder, der vor Gericht zieht, das Gericht will-
kiirlich notigen, seinen wie immer idiosynkratischen Fall im Lichte des
Gesetzestextes zu interpretieren. Aber vor Gericht muss er oder sie
sich dann fragen lassen, welche Griinde er/sie hat, und muss sich, ob
er/sie will oder nicht, gefallen lassen, mit der kooperativen Priifung
strittiger Griinde in den permanenten Kreisprozess demokratischer
Selbstgesetzgebung, in dem Politik und Recht ebenso wie Deliberation

% Mollers, Christoph: Gewaltengliederung, Tiibingen 2005.

Normativitit des Kérpers A 245

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Hauke Brunkhorst

und Dezision sich vielstufig verschrinken, hineingezogen zu werden.
Denn am Ende des Prozesses soll eine Norm stehen, die auf ihren je-
weiligen Einzelfall passt und gleichzeitig als konkrete Vollzugsnorm
demokratisch legitimiert ist.”” Nur dann verwirklicht sich im konkre-
ten Rechtsvollzug die abstrakte Verfassungsnorm, die verlangt, alles
Recht der egalitiren Selbstbestimmung zu unterwerfen.

Im Staat der repressiven Rechtsidee, der auch schon bei Hobbes in
nuce ein liberaler Rechtsstaat ist,® kann und darf der Staat aber nicht
in allen seinen Auferungen (Rechthandlungen) der selbstbestimmten
Wiirde des Einzelnen und der politischen Autonomie der Rechtsgenos-
senschaft unterworfen? werden, sondern hat im Leben und Uberleben
des Einzelnen und des im Staat organisierten Kollektivs sein Telos. Ist
das Leben bedroht, darf (und muss) die Wiirde verletzt und die Demo-
kratie beiseite geschoben werden. Das ist der Punkt, in dem repressive
und emanzipatorische Rechtsidee einander kontradiktorisch entgegen-
gesetzt sind. In letzter Instanz ist dem Staat in seinem Streben nach
Selbsterhaltung und Sicherheit alles erlaubt, was diesen Zwecken dien-
lich ist.* Das aber wiirde eine Verfassung voraussetzen, die nicht mehr
die des Grundgesetzes ist.

\

Einiges spricht dafiir, dass sich nicht nur in Amerika, sondern auch
mitten im alten Europa gegenwirtig ein Verfassungswandel vollzieht,
an dessen Ende eine neue Verfassung stehen kénnte, in der Norm- und
Mafinahmestaat, Friedens- und Kriegsrecht sich nach Hobbesschem
und Carl Schmittschem Muster wechselseitig voraussetzen. An die

¥ Zur (lickenhaften) Verschrankung von demokratischer Legitimation und juristischer
Methode im Europarecht und der Rechtsprechung des Europiischen Gerichtshofs: Miil-
ler, Friedrich/Christensen, Ralph: Juristische Methodik 11: Europarecht, Berlin 2003.

% Brunkhorst, Hauke: Einfiihrung in die Geschichte politischer Ideen, Miinchen 2000,
179ff.

» Der Gesichtspunkt der Unterwerfung und die Differenz von Demokratie und Kon-
stitutionalismus scharf herausgearbeitet bei: Jesch, Dietrich: Gesetz und Verwaltung,
Tiibingen 1961.

¥ Dariiber kommt auch der hochreflektierte und sprachanalytisch geschulte Regeluti-
litarismus nicht hinaus, siche nur in der leider kaum gefiihrten Debatte um das Luft-
sicherungsgesetz: Merkel, Reinhard: »Wenn der Staat Unschuldige opfert«, in: DIE
ZEIT 8. Juli 2004, 33-34.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krimerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

Stelle der Demokratie als Verfassungsvoraussetzung wire der Krieg
getreten.

Wihrend hierzulande noch diskutiert und gelegentlich Amtshilfe
im Namen transatlantischer Briiderlichkeit geleistet wird, sind in
Amerika die Exekutiv- und Legislativorgane langst praktisch titig ge-
worden. Dort werden Gerichtsurteile, die das Folterverbot bekriftigen,
inzwischen durch eine Gesetzgebung aufgehoben, die zwar noch nicht
so weit geht, die Folter ausdriicklich zu legalisieren, ihrer illegalen
Anwendung durch Amtstriger aber kaum noch rechtlich wirksame
Schranken setzt. Aber auch in Europa und in der deutschen Sicher-
heits- und Antiterrorgesetzgebung und -rechtssprechung wird Sicher-
heit langst nicht mehr gegen individuelle Grundrechte (nach dem
Muster Verkehrssicherheit vs. Bewegungsfreiheit im Autoverkehr) ab-
gewogen, sondern hat sich, wie zuletzt Oliver Lepsius gezeigt hat, zu
einem objektiv-rechtlichen Gut letzter Instanz verselbstindigt, in des-
sen Ausgestaltung der Gesetzgeber kaum noch verfassungsmifSigen
Beschrinkungen unterliegt. In der Folge bricht die Begrenzung der
grundrechtlichen Eingriffserméachtigung durch den Zweck der gesetz-
lichen Freiheitsverwirklichung weg, und an dessen Stelle tritt die
Staatssicherheit, um sich zum Maf aller Freiheitsrechte aufzuschwin-
gen.’' Hobbes triumphiert tiber Kant.

Mit der Relativierung der Freiheitsrechte an der Sicherheit gerit
auch die freiheitskonstitutive Gleichheit ins Rutschen. Mit dem
schlichten Argument, gegen Feinde der Grund- und Menschenrechte
seien die Menschenrechte nicht anwendbar, hat ausgerechnet Sir Tony
Giddens, der von Tony Blair geadelte, linksliberale Soziologe der zwei-
ten Moderne, das Antiterrorpaket der Blair-Regierung nach dem
11. September 2001 vor dem englischen Oberhaus verteidigt. Wider-
sprochen hat ihm damals nur eine als Menschenrechtsaktivistin be-
kannte, altadlige Herzogin.’? So verkehrt sich im Bann von Terror
und Antiterror die Welt.

Deutsche Juristen haben die zur englisch-amerikanischen Praxis
passende Theorie des Feindstrafrechts gleich nachgeliefert. So schligt
ein weiterer Bonner Jurist, der Strafrechtler und bedeutende Rechts-

3 Lepsius 2004; dhnlich: Frankenberg, Giinther: »Folter, Feindstrafrecht und Sonder-
polizeirecht. Anmerkungen zu Phinomenen des Bekimpfungsrechts«, in: Beesterm-
éller/Brunkhorst 2006, 55-68.

2 International Harold Tribune 2003.

Normativitit des Kérpers A

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.

247


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

philosoph Giinther Jakobs, vor, Geltung und Genuss der Biirger- und
Menschenrechte an eine »kognitive Mindestgarantie« fiir die »Be-
handlung« eines »Individuums« als »Person« binden. Nicht erfallt
werde diese Mindestgarantie von Hangtitern, Berufsverbrechern und
Terroristen. Sie haben das biirgerschaftliche Binnenverhiltnis verlas-
sen, und im Aufenverhiltnis gegen prinzipielle Feinde der Rechtsord-
nung verbiete sich die Anwendung des »Biirgerstrafrechts«.” Der Ter-
rorist habe seinen Anspruch, als Person behandelt zu werden, verwirke
und existiere rechtlich nur noch als rechtloses Individuum im Natur-
zustand, wie Jakobs mit Berufung auf Hobbes schreibt.** Deshalb diir-
fe, so Jakobs ausdriicklich, der Staat den Hangtéter oder Terroristen
auch »nicht mehr als Person behandeln«. An die Stelle des »Biirger-
strafrechts¢, das die gleichen Rechte eines Jeden und gerade auch des
Titers schiitzt, solle ein rein instrumentelles »Feindstrafrecht« treten.
Das »justizférmige« miisse sich zu diesem Zweck in ein »kriegsformi-
ges Strafverfahrensrecht« verwandeln.’ Aus der Rechtsnorm wird bei
Jakobs eine instrumentelle Mafnahme, um den »Feind« zu »bekrie-
gen« und zu besiegen, aus gleichen Rechten wird ein schneidig formu-
liertes Privileg des Siegers, das seine Herkunft aus Carl Schmitts not-
standsnaher Souverinititstheorie gar nicht erst verbirgt und schneidig
formuliert: »Wer den Krieg gewinnt, bestimmt, was die Norm ist.«’
Es ist schwer zu sehen, wie Jakobs Konstruktion eines Feindstraf-
rechts, das die universelle Menschenwiirde und das inklusive Demo-
kratieprinzip an der staatlichen Selbsterhaltung relativiert, noch mit
dem Grundgesetz vereinbar sein soll. Einen Staat vor der Verfassung,
der seine Biirger auch dann noch auf dessen Selbsterhaltung verpflich-
ten konnte, wenn die Verfassungsordnung nicht mehr existiert, kennt
das Grundgesetz, kennen auch die strikt auf deren Rahmen verpflich-
teten Notstandsgesetze nicht. Normativ gibt es keinen »von der Ver-
fassungsordnung distinkten Staat.«?” Das Verfassungsmodell des de-

¥ Jakobs, G.: »Biirgerstrafrecht und Feindstrafrecht«, in: HRRS 2004, 3, 88-95, 89ff. u.
93.

* a.2.0. Zur polemischen Abgrenzung personaler Biirgerschaft von individuellem
Menschsein grundsitzlich: Jakobs, G.: Norm, Person, Gesellschaft. Voriiberlegungen
zu ciner Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin 1999, 5, 43 £, 56 ff., 109ff.

% Jakobs 2004, 93.

* Jakobs 2004, 95. Das ist eine fiir das positive Vislkerrecht spitestens seit 1648 ziem-
lich gewagte These.

© Mollers, C.: Staat als Argument, Miinchen 2001, 263.

248  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kriamerseelen, Burgerseelen, Folterknechte

mokratischen Staats kennt, so Adolf Arndt, nur soviel Staat, »als seine
Verfassung zum Entstehen bringt.«® Das Argument des Feindstraf-
rechts kehrt diesen normativen Vorrang der Verfassung um und greift,
ganz in der Tradition des deutschen Staatswillenspositivismus des
19. Jahrhunderts, auf einen vorgeblich »rechtsfreien Staat«* zuriick,
der als »argumentative Notstandsreserve« hinter dem Recht bereit-
steht,* um »von ihm gewihrte Rechtspositionen wieder zuriickzuru-
fen«.*2 Der autoritire Leviathan als Bedingung der Moglichkeit des
demokratischen Staats. Dieser Staat hinter dem Recht ist, wie Ernst
Forsthof in seinem letzten Buch Anfang der 1970er Jahre der laschen
Bundesrepublik zum (jetzt offenbar angenommenen) Erbe hinterlie,
nur dort ganz Staat, wo er ohne das leichte »Gewand« eines »rechts-
staatlichen Normativsystems« erscheint.® Nur »dort«, so Forsthof,
»wo Regierung und Verwaltung ohne den Vollzugsbefehl des Gesetzes
auftreten, sind sie »der Staatc und nichts weiter.«* Wer den Krieg ge-
winnt, bestimmt, was die Norm ist. Souverin ist, wer iiber den Aus-
nahmezustand entscheidet.

In einer Linie, die von Hobbes iiber Hegel, den Staatswillenpositi-
vismus, Carl Schmitt und Forsthof bis Jakobs reicht, wird das Verhalt-
nis von Staat und Biirger von vornherein asymmetrisch konstruiert.
Jakobs geht sogar noch mit Hegel tiber Hobbes hinaus, wenn er nicht
nur die, aus dem selbstinteressierten symmetrischen Begiinstigungs-
vertrag der — wie er sagt — »Kramerseelen« allererst hervorgehende,
also von den Kramerseelen immerhin selbst erzeugte Asymmetrie
von Staat und Biirger in die einsichtige Unterwerfung der subjektiv

* Arndt, Adolf: »Umwelt und Rechte, in: Neue Juristische Wochenschrift 1963, 25.

* Brunkhorst, Hauke: »Der lange Schatten des Staatswillenspositivismuse, in: Levia-
than 2003, 3, 362-381.

" Mallers, C.: »Skizzen zur Aktualitit Georg Jellineks«, in: Paulsen, S. L./Schulte, M.
(Hg.): Georg Jellinek — Beitrage zu Leben und Werk, Tiibingen 2000, 155-171, 165. Paul
Laband definiert den exekutiven Innenraum des Staates, in dem der Staat nicht in recht-
lich normierbare Verhiltnisse zu Biirgern oder andern Staaten tritt, sondern mit sich
und seinen Beamten, Bediensteten, Budgets und Kolonien allein ist, deshalb ausdriick-
lich als Sphire des »Nicht-Rechts«, dazu: Jesch, Dietrich: Gesetz und Verwaltung, Tii-
bingen 1961, 90.

- Mallers 2001, S. 261.

2 Mollers 2000, 165.

# Forsthoff, Ernst: Der Staat der Industriegesellschaft — dargestellt am Beispiel der
Bundesrepublik Deutschland, Miinchen 1971, 44.

# a.a.0, 105.

Normativitit des Korpers A 249

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

verniinftigen Individuen des Naturzustands unter den vorgingigen
und objektiv verniinftigen Staat (als dem sterblichen Gott) zuriickver-
legt. Erst dadurch werden aus natiirlichen Individuen soziale Personen,
und aus »Kramerseelen« werden »Biirgerseelen«.# Der Staat wird
nicht mehr, wie noch bei Hobbes und Kant, von seinen Biirgern durch
Vertrag oder Verfassung (fiktiv oder real) selbst erzeugt, sondern ist als
Verkorperung hoherer Wahrheit immer schon da. Bei Hobbes kann der
Einzelne zwar rechtlich genétigt werden, zu sagen, »Es lebe der Konig«
oder »Wein ist Blut«, aber denken darf er — das erlaubt ihm schon die
Gesetzesform ~ »Krieg den Paldsten« oder »Transsubstantiation ist
Ideologie«. Bei Jakobs erfiillt ein Individuum nur dann die Mindest-
garantie einer Biirgerseele, wenn es endlich eingesehen hat, dass es
das nicht mehr denken darf. Die Krimerseelen des Thomas Hobbes
sind in Jakobs rechtshegelianischen Vernunftstaat bereits terror sus-
pects.#

In der kognitiven Einsicht in die Notwendigkeit des Staats zeigt
die Biirgerseele, dass sich in ihrem subjektiven Geist der objektive des
hoheren Staatssubjekts spiegelt. Eine solche, einsichtig einseitige
Selbstunterwerfung als kognitive Mindestgarantie der Biirgerseele ist
der demokratischen Verfassung freilich fremd. Weder Art.1 noch
Art. 20 GG binden den Status der Rechtsperson an irgendwelche ko-
gnitiven Voraussetzungen. Sie gelten, weil sie auch fiir die inneren und
duBeren Feinde der Rechts- und Verfassungsordnung gelten. Art. 1
und die nachfolgenden Grundrechte legen die Menschenrechte auf die
schlichte Tatsache des nackten Menschseins fest und verpflichten we-
der zur Achtung von Staatlichkeit, Recht und Demokratie noch zu
Charakterfestigkeit, westlicher Zivilisation oder andern substanziellen
Werten. Man hat — qua positivrechtlicher Zuschreibung - grundlegen-
de Rechte, auch wenn man es nicht weif}, auch wenn man sie nicht
haben will, auch wenn man bereit ist, sie mit allen Mitteln zu bekdmp-
fen. Sie werden jedem Menschen aufgrund seiner Geburt und nicht
aufgrund irgendwelcher Leistungen juristisch zugeschrieben, und sie
sind unverauflerliches positives Recht.

Auch in der amerikanischen Verfassung ist der kognitiv und
ethisch neutrale Status der Rechtsperson klar und unmissverstindlich
festgelegt und unmittelbar mit dem Demokratieprinzip des »We the

# Jakobs 1999, 41f,, 74.
# Schmitt, Carl: Der Leviathan, Kéln 1982.

250  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krimerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

People« (Praambel) verbunden. Wihrend es in der Unabhingigkeits-
erklarung von 1776 noch die »good People of these Colonies« sind (und
das sind in der Tat nur die prinzipiell tugendhaften und gemeinschafts-
tauglichen >Personenc des Jakobsschen »Biirgerstrafrechts¢), die im re-
volutiondren Zustand dem englischen Kénig den Krieg erkldren, sind
es in der Verfassung von 1791 — ohne jede kognitive oder ethische
Qualifikation — »the People of the United States« (also die blofen, na-
tiirlichen >Individuen< des Jakobsschen >Feindstrafrechts<), die ihre
Staatsgewalt demokratisch erzeugen, indem sie sich eine Verfassung
geben.?

Vi

Die Menschenrechte gewihrleisten individuelle und erméglichen de-
mokratische Selbstbestimmung, und sie sind als positives Recht scharf
von der Moral zu unterscheiden. Sie haben zwar, das zu bestreiten wire
vollig kontraintuitiv, einen moralischen Gehalt, wirken aber nicht wie
motivbildende, moralische Normen, sondern wie positivrechtliche Ge-
setze und Verordnungen, die (in der Regel) bestimmte dulSere Hand-
lungen erlauben oder verbieten. Damit dienen sie der Individualisie-
rung der Moral. Die Rechtsgenossen werden von der offentlichen
Pflicht, die Totalitit ihrer Lebensfiihrung der politischen Gemeinschaft
zu integrieren, entlastet.

Rechte erzeugen nur sekundir Pflichten und auch das pflichtver-
gessene Individuum verliert sie nicht. Gleichzeitig aber biirdet die
Trennung von Moral und Recht dem Einzelnen die volle Verantwor-
tung fiir seine Gewissensentscheidung auf. Eine 6ffentliche Entlastung
des individuellen Gewissens gibt es jetzt nicht mehr. Wer aus mora-
lischen Griinden glaubt, foltern und als Hoheitstriger die Verfassung
brechen zu miissen, um Tausenden oder auch nur einem entfiihrten
Kind das Leben zu retten, muss das mit seinem Gewissen bzw. dem

7 Diese feine, aber grundlegende Differenz zwischen einem revolutioniren Volk, das
sich fiir gut erklirt und die Bisen ausschlieBt, und dem pouvoir constituant, der alle
Rechtsgenossen, egal ob gut oder bise, einschlieft, hat Derrida in seiner beriihmten
Dekonstruktion des Reprisentationsbegriffs der Unabhingigkeitserklarung leider ver-
nachlassigt: Derrida, Jaques: »OTOBIOGRAPHIEN - Die Lehre Nietzsches und die Po-
litik des Eigennamens«, in: Derrida, J./Kittler, F: Nietzsche - Politik des Eigennamens,
Berlin 2000, 7-63, 12f.

Normativitit des Kérpers A 251

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauke Brunkhorst

moralischen Diskurs allein abmachen. Diesen tragischen Konflikt kann
das Recht — um der rechtlichen Freiheit willen — nicht lésen. Es mag
Falle geben, in denen moralisch ebenso einleuchtend fiir wie gegen die
Folter argumentiert werden kann. Wenn die Bombe tickt, mag es den
jeweiligen Amtstragern (und nicht nur ihnen) moralisch geboten er-
scheinen, die Verfassung zu brechen.

Die Moral kennt — anders als das Recht — keine Grenzen und lasst
keine Dogmatik zu. Schon deshalb kann es keine vollstandige De-
ckung moralischer und juristischer Diskurse geben. Widerspriiche
zwischen Moral und Recht lassen sich, anders als Kant geglaubt hat,
nicht ausschliefen. Deshalb gilt, dass es — auch wenn das positive
Recht im Ganzen moralisch akzeptabel bleiben muss — in jedem ein-
zelnen Fall eine im (aktuellen) Recht nicht mehr heilbare Kollision
zwischen Moral und Recht geben kann. Das ist der Preis des Differen-
zierungsgewinns. Aus der Perspektive des Rechts gibt es kein Auflen
des Rechtscodes. »Folter ist entweder Recht oder Unrecht — tertium
non datur. Rechtliche Folterverbote verbieten nicht die politische und
moralische Diskussion. Sie weisen aber Entscheidungskompetenzen
zu.«* Das Recht wire — mit Kants in diesem Fall richtigen Rigoris-
mus —am Bundeskanzler oder der Kanzlerin, die foltern liele, um Ber-
lin vor der Bombe zu retten, zu vollstrecken. Kant hitte sie wegen
Hochverrats hinrichten lassen. In der Erinnerung des Volkes aber wiir-
de ihr Andenken womdéglich umso mehr im Glanze supererogatorisch
moralischen Heldentums erstrahlen — auch wenn bei weniger strahlen-
dem Licht der nicht nur rechtliche, sondern auch moralische Preis fiir
solche Rettung (wie in der klassischen Tragodie) erkennbar bliebe. Die
parteiische Geschichte kann zwar die blutige Tragédie zum platten Hel-
den- und Gaunerstiick mit gliicklichem Ausgang verkldren. Aber die
Weste der Folterknechte und ihrer Auftraggeber bliebe trotzdem nicht
rein, weil die berechtigte Rettung mit der unberechtigten Folter erkauft
wurde.* Tragic choice heift, dass beide Seiten der Handlungsalterna-
tive superergoratorisches, also rechtlich (und moralisch) unzumutbares
Handeln verlangen. Unzumutbar ist der Bundeskanzlerin ein unheil-
barer Verfassungsbruch — denn um einen solchen geht es, wie wir ge-
sehen haben, im Fall der Folter. Gleichermafen unzumutbar ist ihr aber

# Hong 2006, 25.
¥ Zur (iiber die positivrechtliche hinaus) rechtsethisch-deontologischen Begriindung
des absoluten Folterverbots: Hong 2006.

252 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kramerseelen, Biirgerseelen, Folterknechte

auch, Berlins Bevélkerung dem Strahlentod, den sie durch eine hoch-
verriterische Untat méglicher Weise verhindern konnte, auszuliefern.

il

Wenn aber das Recht durch Legalisierung der Folter den politischen
Akteur von der unaufhebbaren Gewissensentscheidung, notfalls Recht
und Verfassung zu brechen, entlastet, wiirde es nicht nur die individu-
elle Selbstbestimmung des Gefolterten, die Wahrheit zu sagen oder
nicht, vernichten, sondern am Terroristen auch die Moglichkeit demo-
kratischer Selbstbestimmung iiberhaupt zerstéren. Ein Gesetz, das es
Amtstrigern erlaubt, sich zum Herrn der Ja-/Nein-Stellungnahmen
des dem Gesetz unterworfenen Subjekts zu machen, konnte von die-
sem nicht mehr akzeptiert oder bestritten werden. Damit aber wiirde
die Méglichkeit, die Bestimmung des Gesetzes an den demokratischen
Streit aller Gesetzesadressaten zu binden, vernichtet. Die elementarste
Maglichkeit des Gesetzesadressaten zur demokratischen Partizipation,
in den Streit um die Geltung des Gesetzes — wie es eine sozial, sachlich
und zeitlich ununterbrochene demokratische Legitimationskette ver-
langt®® — jederzeit eingreifen zu konnen, wire nicht mehr gegeben.
Anders als die gesetzliche Folter vernichtet selbst die barbarische To-
desstrafe diese Méglichkeit nicht. Zu ihr kann der Verurteilte bis zum
letzten Atemzug ja oder nein sagen, um den egalitiren Streit um ihre
Geltung tiber seinen Tod hinaus fortzusetzen.

50 Zur »ununterbrochenen demokratischen Legitimationskette«: Béckenférde, Ernst-
Wolfgang: »Demokratie als Verfassungsprinzip«, in: Bockenférde, E.-W.: Staat, Verfas-
sung, Demokratie, Frankfurt 1991, 298-378, hier: 299, 302. Hier wird Legitimation
freilich noch an einen substanzialistisch verdinglichten Volksbegriff zuriickgebunden.
Kritisch: Bryde, Brun-Otto: »Die bundesrepublikanische Volksdemokratie als Irrweg
der Demokratietheorie«, in: Staatswissenschaft und Staatspraxis, 1994, 3, 305-330.

MNormativitit des Kérpers A 253

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

Hauke Brunkhorst ist Professor fiir Soziologie mit Schwerpunkt Glo-
balisierung und European Studies, Soziologie des Rechts und der Ver-
fassung, Demokratietheorie und normative Grundlagen der Soziologie,
Gesellschaftstheorie und soziale Evolution.

Pascal Delhom ist akademischer Rat am Institut fiir Philosophie der
Universitit Flensburg. Er arbeitet im Bereich der praktischen, der so-
zial- und der politischen Philosophie. Die Schwerpunkte seiner For-
schung sind die Frage der Gewalt aus der Perspektive des Erleidens,
die Philosophie des Friedens und das Werk Emmanuel Levinas’.

Natalie Depraz ist Professorin fiir Philosophie an der Université de
Rouen. Thre Schwerpunkte liegen in der Phianomenologie sowie im
Dialog zwischen Phianomenologie und Theologie sowie Kognitionswis-
senschaften. Hauptthemen ihrer Forschung sind Korper bzw. Leib, In-
tersubjektivitdt, Bewusstsein und Aufmerksamkeit.

Christoph F. E. Holzhey, ist Griindungsdirektor des ICI Berlin Insti-
tute for Cultural Inquiry. Arbeitsschwerpunkte: Produktivitat interdis-
ziplindrer und interkultureller Spannungen, Selbstorganisations- und
Emergenztheorien, paradoxe Lust im Asthetischen, Konstruktionen
von Identitdt, Geschlecht und Sexualitit.

Elisabeth List ist Professorin fiir Philosophie an der Universitit Graz.
Lehrtatigkeit international: Norwegen, Schweiz, Deutschland. Arbeits-
schwerpunkte: Wissenschaftstheorie, Theorie der Sozial- und Kultur-
wissenschaften, Gesellschaftstheorie, Feministische Theorie, Theorien
des Lebendigen, Biotechnologie und Philosophische Anthropologie.

Karl Mertens ist Professor fiir Philosophie mit dem Schwerpunkt
Praktische Philosophie an der Universitait Wiirzbug. Arbeitsschwer-

254  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.


https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

punkte: Handlungstheorie, Sozialphilosophie, Erkenntnistheorie, Phi-
losophie des Geistes; Phanomenologie und analytische Philosophie.

Anne Reichold ist Professorin fiir Philosophie mit dem Schwerpunkt
Praktische Philosophie an der Universitdt Flensburg. Arbeitsschwer-
punkte: Philosophie der Person, Handlungstheorie, Philosophie des
Geistes, naturalistische Selbstverstiandnisse, Bildungsphilosophie.

Christina Schiies ist apl. Professorin fiir Philosophie an der Univer-
sitdt Vechta. Arbeitsbereiche: Philosophiegeschichte, Phanomenologie,
theoretische und angewandte Ethik, philosophische Anthropologie, fe-
ministische und politische Philosophie.

Anne Siegetsleitner, Dr. phil, ist Elise-Richter-Stelleninhaberin an
der Universitdt Salzburg. Arbeitsschwerpunkte: Angewandte Ethik,
Feministische Ethik, Metaethik, Sozial- und Politische Philosophie,
Rechtsphilosophie sowie Philosophie des 20. Jahrhunderts.

Michael Spang, Dr. phil., war von 2005 bis 2008 wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Religionsphilosophie und vergleichende
Religionswissenschaft der TU Dresden, Prof. Dr. Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der Antike und der Frii-
hen Neuzeit.

Ralf Stoecker ist Professor fiir Philosophie mit Schwerpunkt Ange-
wandte Ethik an der Universitdt Potsdam. Er hat in Bielefeld pro-
moviert und sich dort auch mit einer Arbeit iiber den Hirntod habili-
tiert. Stoeckers Arbeitsschwerpunkte liegen im Bereich der angewand-
ten Ethik (Leben und Tod, psychiatrische Ethik), allgemeinen Ethik
(Menschenwiirde) und philosophischen Handlungstheorie.

Mormativitit des Kérpers A= 255

https://dol.org/10.5771/8783495993867 - am 22.01.2026, 21:08:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993897 - am 22.01.2026, 21:08:46.



https://doi.org/10.5771/9783495993897
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	1. Zwischen Körper und Seele
	Der Körper und der Mensch. Körperbegriffe in Platons Symposion
	Der menschliche Körper ist das beste Bild der menschlichen Seele

	2. Die leibliche Ordnung des Körpers
	Die Ethik und das Lebendige. Die Frage nach der Normativität des Leibes aus der Sicht einer Theorie des Lebendigen
	Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen - Die Normativität der leiblichen Ordnung
	Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Normativität

	3. Der Körper der Anderen
	Die Körper anderer als Quelle ethischer Normativität
	Zurück zum Ursprung der Einfühlung: von der Inter- zur Hyperästhesie
	Lacans Antigone. Zur Normativität des Lustprinzips und dessen Jenseits

	4. Der Körper im normativen Diskurs
	Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik
	Wenn der Körper nicht zählt: Schwangerschaft als leiblicher Prozess und die Abtreibungsdebatte
	Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte. Ist eine rechtsstaatlich gehegte Rettungsfolter möglich?

	Autorinnen und Autoren

