2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

2.1 There is no such thing as society? - Hegemonietheorie
und die Un_Bestimmtheit des Sozialen

»There is no such thing as society.« Hinter diesem Zitat Margaret Thatchers, der ehemaligen
Premierministerin des Vereinigten Kénigreichs, verbirgt sich eine radikale sozialpoli-
tische Geschichte. Immerhin steht der Ausspruch sinnbildlich fiir eine ganze »Epoche
neoliberaler Deregulierung — samt katastrophischer Folgen, die inzwischen zu besichti-
gen sind« (Marchart, 2013, S. 7; siehe auch Butterwegge et al., 2017). In dem an und fir
sich harmlos wirkenden Satz verdichtet sich eine Ideologie, die von dem Bestreben an-
geleitet wird, die gesellschaftlichen Verhiltnisse vollstindig den Gesetzen des Markts zu
unterwerfen. »Wenn Thatcher nimlich bestreitet, dass so etwas wie Gesellschaft exis-
tiert, dann soll dies umgekehrt bedeuten, dass sich die soziale Welt ausschlieRlich aus
Individuen (und biirgerlichen Familien) zusammensetzt, die sich am Markt zu bewih-
ren haben« (Marchart, 2013, S. 7). Wettbewerb und ein betriebswirtschaftliches Nutzen-
kalkil leiten dann die Gestaltung der sozialen Verhiltnisse an. Scheitern wird als indi-
viduelles Versagen externalisiert, wodurch auch sozialpolitische Sicherungssysteme die
Unterordnung unter die Prinzipien des freien Markts nur verhindern. Letztlich verbirgt
sich hinter dem Ausspruch ein raffinierter ideologischer Trick, der »Gesellschaft« nur
scheinbar aus der neoliberalen Sozial- und Wirtschaftspolitik tilgt, um diese von den
»Fesseln« des Sozialstaates zu befreien und dem eisernen Gesetz des Markts als letzten
und einzigen Entscheidungs- und Legitimierungsgrund zu unterwerfen (Butterwegge,
2017).

Vor diesem Hintergrund muss sich der Behauptung, die Gesellschaft gibe es nicht,
sicherlich mit einem guten Mafd an Vorsicht angenihert werden. Und doch wire
ein vorschnelles Dariiber-Hinweggehen nicht minder riskant. Denn die Behauptung
einer wesenhaften Gesellschaft steht, zumeist gleichgesetzt mit einem Volk oder ei-
ner Nation, nicht in einer weniger gewaltvollen Tradition. Zudem wird ein Grofteil
der vorherrschenden sozialtheoretischen Gesellschaftsbegriffe und -theorien von ei-
nem »methodologischen Nationalismus« (Wimmer & Glick Schiller, 2003) getragen
(vgl. auch Amelina et al., 2012; Glick Schiller, 2010), der den Nationalstaat subtil und
grofteils implizit als natiirliches Fundament von Gesellschaft setzt (Wimmer & Glick

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Schiller, 2003, S. 576). Wimmer und Glick Schiller (ebd., S. 577f.) heben mit Bezug auf
den vorherrschenden methodologischen Nationalismus drei Varianten der Einsetzung
des Nationalstaates als natiirliche Grundlage von Gesellschaft hervor: (1) das syste-
matische Ausblenden der Ideologie des Nationalismus als Fundament fir moderne
Vergesellschaftung, (2) die Essenzialisierung von Gesellschaft mittels der Setzung des
Nationalstaates als fraglose Einheit der Gesellschaftsanalyse sowie (3) die territoriale
Eingrenzung der Analyse sozialer Phinomene auf die politischen und geografischen
Grenzen eines Nationalstaates. Gesellschaft wird schlussendlich als Containermodell
begriffen, das eine relativ einheitliche Kultur, Politik, Wirtschaft und soziale Gruppe
umfasst (ebd., S.579). Gesellschaft zeichnet sich dabei letztlich als ethnische Gruppe
aus, die durch eine gemeinsame Kultur und ein gemeinsames Schicksal vereint ist (ebd.,
S. 582). Insbesondere im Rahmen der Beschiftigung mit migrationsgesellschaftlichen
Phinomenen wird dieses Fundament der vorherrschenden Gesellschaftsanalyse jedoch
mehr als fraglich, erscheinen Migrant®*innen darin doch als Bedrohung fir die ver-
meintlich natiirliche gesellschaftliche Einheit, ihre Solidarititsbeziehungen und eine
als wesenhaft gedachte nationalstaatliche Ordnung, wihrend globale und transnatio-
nale Verwobenheiten und Phinomene tendenziell ausgeblendet werden (von der von
Rassekonstruktionen vermittelten Vorstellung der nationalstaatlichen Einheit eines
Volkes ganz zu schweigen; siehe Kap. 3).

Eine vorschnelle Zuriickweisung Thatchers Behauptung scheint also nicht minder
riskant. Sie ginge mindestens mit der Gefahr einher, vorherrschende methodologische
Nationalismen zu affirmieren. Fiir eine postfundamentalistische Betrachtung sind da-
her beide Optionen ausgeschlossen: So wenig es einen wesenhaften Grund fiir die Fun-
dierung des Sozialen in den Gesetzen des Markts geben kann, so sehr kann auch der
Nationalstaat nicht als wesenhaftes Fundament von Gesellschaft gelten. Beide Richtun-
gen entsprechen letztendlich einem Fundamentalismus, der einen letzten wesenhaften
Grund in die Sozial- und Gesellschaftstheorie einschreibt. Ziel des vorliegenden Kapitels
2 ist es deshalb, einen kontingenztheoretisch angemessenen Begriff von Gesellschaft zu
konzipieren, der Gesellschaft weder auf einem wesenhaften Fundament griindet noch in
antifundamentalistischer Manier jede Art von Fundamenten aus der Sozialtheorie ent-
fernt (zu Fundamentalismus und Antifundamentalismus siehe Kap. 1.2).

Die Hegemonietheorie in der Tradition von Antonio Gramsci stellt fiir diese post-
fundamentalistische Untersuchung von Gesellschaft unter Bedingungen radikaler Kon-
tingenz einen vielversprechenden theoretischen Rahmen dar. Immerhin setzen Gram-
scis Uberlegungen insbesondere an der kritischen Beschiftigung mit den dkonomie-
deterministischen Fundierungen der marxistischen Gesellschaftstheorie und -analyse
an. Der »historische Okonomismus« (Gramsci, 2012, S. 501), wie Gramsci diese Theorie-
richtung des Marxismus bezeichnet, zeichnet sich fiir ihn durch eine doppelte Redukti-
on aus: Zum einen wird die historische und gesellschaftliche Entwicklung als durch die
Entwicklung der Okonomie determiniert gedacht. Zum anderen wird die Entwicklung
der Okonomie wiederum als durch den Wandel ihrer »technischen Werkzeuge« (ebd.)
oder »irgendeines wichtigen Produktionsfaktors«(ebd.), wie etwa »der Einfithrung eines
neuen Brennstoffs« (ebd.), zwangsldufig bedingt beschrieben. Okonomismus meint des-
halb, so Stuart Hall (2012b, S. 63f.), »einen bestimmten theoretischen Ansatz, der dazu
neigt, in den 6konomischen Grundlagen der Gesellschaft den einzigen determinierenden

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

Faktor zu sehen.« Er stellt einen Reduktionismus dar, da »[a]lle anderen Dimensionen
der Gesellschaftsformation [..] als reine Spiegelbilder des >Okonomischen<auf einer an-
deren Artikulationsebene gesehen [werden], die selbst keine strukturierende Kraft hat«
(ebd.). Die Hegemonietheorie versucht indessen soziale Verhiltnisse als nicht-notwen-
dige Herrschaftsverhiltnisse zu analysieren, zu begreifen und zu theoretisieren. Dies
schliefRt die Privilegierung einer Ebene des Sozialen gegeniiber anderen aus.

Mit der Bezeichnung »Horizont der Hegemonietheorie« wird nun allerdings ein
vielfiltiges und nicht klar abgrenzbares Feld aufgerufen (Comtesse et al., 2019b; Mar-
chart, 2010; Opratko, 2018). Aus forschungspragmatischen Griinden ist deshalb eine
»Zihmung« dieses uniibersichtlichen und komplexen Horizonts notwendig, um die Un-
tersuchung handhabbar zu machen. Aus noch auszufithrenden Griinden (siehe Kap. 2.2)
habe ich mich dabei fiir eine Fokussierung auf die Arbeiten von Antonio Gramsci, Louis
Althusser sowie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe entschieden. Diese reprisentieren
allgemeine gesellschaftstheoretische Anhaltspunkte fiir die vorliegende Untersuchung,
von denen aus weitere, dem hegemonietheoretischen Horizont zuzurechnende und ver-
wandte Ansitze (etwa von Judith Butler, Stuart Hall oder auch von Gayatri Chakravorty
Spivak) herangezogen werden.

Im vorliegenden Kapitel 2 untersuche ich diesen - von mir konstruierten und
zugeschnittenen — Horizont der Hegemonietheorie im Hinblick auf einen postfun-
damentalistischen bzw. kontingenztheoretischen Gesellschaftsbegriff, der mir an-
schliefiend beim weiteren Nachdenken iiber Bildung in der Migrationsgesellschaft als
zentrale Grundlage zur Verfiigung steht. Wenn ich von Gesellschaftstheorie spreche,
beschiftige ich mich jedoch nicht mit einer spezifischen Theorie einer kontingenten
Gesellschaftsformation (etwa im Sinne einer Diagnose wie die der modernen Ge-
sellschaft als funktional differenzierte Gesellschaft), sondern — man kénnte dieses
Vorgehen sozialontologisch nennen (siehe hierzu Kap. 2.4) - mit den grundlegenden
Moglichkeitsbedingungen von Gesellschaft im Allgemeinen. Dafiir konstruiere ich in
einem ersten Schritt (Kap. 2.2) anhand eines konzeptgeschichtlichen und gesellschafts-
theoretisch-modellierten Uberblicks den - der vorliegenden Untersuchung zugrunde
liegenden — hegemonietheoretischen Horizont. Darauf aufbauend diskutiere ich in
Kapitel 2.3 ausgewihlte Elemente der drei von mir ausgewihlten theoretischen Spek-
tren' in ihrer Verbindung zueinander. Schlussendlich fithre ich in Kapitel 2.4 diesen
Diskurs in einer allgemeinen Diskussion des gesellschaftstheoretischen Gehalts der
Hegemonietheorie zusammen.

Das Kapitel fokussiert hierbei auf ein kontingenztheoretisches Denken von Gesell-
schaft, das im darauffolgenden Kapitel 3 anhand der Fokussierung auf »Migration« noch
weiter prizisiert wird. Deshalb stelle ich die systematische Explikation der bei diesem
Vorgehen gewonnenen Erkenntnisse hinsichtlich eines un_bestimmtheitstheoretisch
gedachten Kontingenzbegriffs vorerst noch hinten an und nehme diese explizierende

1 Zur Kennzeichnung unterschiedlicher theoretischer Perspektiven im Horizont der Hegemonie-
theorie nutze ich in der vorliegenden Arbeit (vorwiegend) den Ausdruck theoretische Spektren,
weil der Begriff im Sinne der unterschiedlichen Farben eines Regenbogens die vielfiltigen Facet-
ten der jeweiligen Perspektiven am Horizont der Hegemonietheorie angemessener versinnbild-
licht als die Rede von theoretischen Perspektiven, Positionen etc.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

41


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Schlussfolgerung erst in Verbindung mit den gesellschaftstheoretischen Konsequenzen
der Beschiftigung mit den Fragen um Migration und soziale Wirklichkeit in Kapitel
3.4.3vor.

2.2 Hegemonie - ein konzeptgeschichtlich und
gesellschaftstheoretisch modellierter Uberblick

In den folgenden Unterkapiteln verfolge ich das Ziel, den Horizont der Hegemonietheo-
rie in dem von mir vorgenommenen Zuschnitt anhand einer konzeptgeschichtlichen
und gesellschaftstheoretischen Modellierung zu (re-)konstruieren. Die Kennzeich-
nung der vorgenommenen Modellierung als konzeptgeschichtlich meint hierbei einen
kontextualisierenden Nachvollzug der jeweiligen Wandlungen des Konzepts der He-
gemonie in den von mir herangezogenen Spektren. Gesellschaftstheoretisch sind die
Modellierungen der jeweiligen Spektren, da diese mit dem primiren Fokus auf ihre
Implikationen beziiglich des Verstindnisses von Gesellschaft in den Blick genommen
und dargestellt werden.

Wie bereits erwihnt, habe ich mich im Zuge der Konstruktion des zu untersu-
chenden Horizonts fiir die theoretischen Spektren von Antonio Gramsci (Kap. 2.2.1),
Louis Althusser (Kap. 2.2.2) sowie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (Kap. 2.2.3)
entschieden. Die drei Spektren habe ich ausgewihlt, da sich in ihrer konzeptgeschicht-
lichen Entwicklung® das Erkenntnisinteresse der Suche nach einem angemessenen
Denken der Un_Bestimmtheit von Gesellschaft wiederfindet. Zudem stellen alle drei
Spektren zentrale grundlagentheoretische Referenzpunkte der hegemonietheoreti-
schen Erkenntnisproduktion dar. Alle drei kénnen in unterschiedlicher Auspragung als
(spit- oder post-)marxistisch bezeichnet werden. Trotzdem beschiftige ich mich im
Folgenden nicht mit Marx’ Grundlegungen oder den jeweils relevanten marxistischen
Debatten selbst, sondern, wenn notwendig, nur mit den Modellierungen Marx’ Arbeiten
oder des relevanten marxistischen Bezugsrahmens durch die betreffenden Autor*in-
nen selbst. Denn fiir das vorliegende Erkenntnisinteresse ist der Nachvollzug deren
Interpretationen von Marx bedeutsamer als meine eigene Beschiftigung mit Fragen
der angemessenen Auslegung Marx’ theoretischer Perspektiven oder des Marxismus.
Dariiber hinaus erheben die Auseinandersetzungen mit Gramsci, Althusser, Laclau und
Mouffe keinerlei Anspruch auf Vollstindigkeit. Immerhin handelt es sich um Modellie-
rungen, und deren Angemessenheit ldsst sich nur mit Bezug auf das Interesse und den
allgemeinen Kontext der hier vorliegenden Untersuchung ausweisen (siehe hierzu auch
Kap. 1.5).

2 Diese ist nicht im Sinne einer evolutiondren Linearitit zu denken. Es liegt ihr aber zumindest eine
aufeinander aufbauende Bezugnahme und Ubersetzung zugrunde, welche die drei Spektren in ei-
nen Zusammenhang einer gemeinsamen konzeptgeschichtlichen Entwicklung stellen ldsst, nicht
linear und ohne Briiche, aber doch mit Kontinuitidten und Gemeinsamkeiten.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz
2.2.1 Antonio Gramsci: Hegemonie als biirgerliches Herrschaftsverhaltnis

Ist in der Sozial- und Gesellschaftstheorie von Hegemonie die Rede, dann ist der Na-
me Antonio Gramsci unausweichlich. Die Arbeiten Gramscis (1881-1937) markieren ei-
nen fundamentalen Wandel der aktuelleren marxistischen und postmarxistischen Ge-
sellschafts- und Kulturtheorie (Althusser, 2017; Hall, 2012b; Laclau & Mouffe, 2012). Da-
bei stellt das Anliegen, sich mit dem theoretischen Werk Antonio Gramscis zu beschif-
tigen, keine einfache Herausforderung sowie in Anbetracht seiner Biografie sicherlich
auch eine gewisse Anmafiung dar. Denn Gramsci »passt nicht ins Schema eines traditio-
nellen akademischen Intellektuellen« (Langemeyer, 2009, S. 72). Im Jahr 1881 in Sardini-
en geboren, avancierte er in der zweiten Hilfte der 1910er-Jahre zu einer der aulerge-
wohnlichsten politischen Personlichkeiten Italiens (Candeias, 2007, S. 15). Als »Publizist
in den unterschiedlichsten Organen der aufstrebenden Arbeiterbewegung [...], aufler-
dem Mitbegriinder und [..] Vorsitzender der Kommunistischen Partei Italiens« (ebd.),
wurde Gramsci dem faschistischen Regime Mussolinis bald zu gefihrlich. Um zu ver-
hindern, so die Begriindung des anklagenden Staatsanwalts, dass Gramscis »Gehirn« fiir
die bevorstehenden 20 Jahre weiter funktioniere (vgl. Fiori, 1979, S. 212; zit.n. Candeias,
2007, S.15), wurde er im Jahr 1926 verhaftet. 1934 wurde er aufgrund seines schlechten
Gesundheitszustands wieder entlassen und verstarb nur wenige Jahre spiter (ebd.). In
der Zeit der faschistischen Kerkerhaft entstand trotz schwerer Krankheiten sein Haupt-
werk, die Gefingnishefte (Gramsci, 2012), eine umfassende Sammlung theoretisch-poli-
tischer Notizen, die — aufgrund der widrigen Bedingungen — nur fragmentarisch und
vor der Gefingniszensur »getarnt« zusammengetragen werden konnten (Bieling, 2015;
Candeias, 2007; Demirovié¢, 2007). Diese Notizen liegen, um den schwer itberschauba-
ren Umfang zu verdeutlichen, im Deutschen in Form von neun Binden mit insgesamt
29 Gefiingnisheften vor (Gramsci, 2012). Erschwerend kommt hinzu, dass es Gramsci beim
Nachdenken tiber die soziale Wirklichkeit seiner Zeit weniger darum ging, umfangrei-
che theoretische Konzepte zu entwickeln, als vielmehr darum, die bereits vorliegenden
Konzepte politisch fiir konkrete historische Situationen nutzbar zu machen. Sein Werk
erscheint infolgedessen »manchmal zu konkret, zu historisch-spezifisch, zu sbeschrei-
bend« analytisch, zu zeit- und kontextgebunden, sein Bezugsrahmen zu eng begrenzt«
(Hall, 2012b, S. 58; Herv. i. Orig.), um es fiir eine allgemeine (gesellschafts-)theoretische
Betrachtung heranzuziehen.

Angeleitet werden seine auf die spezifische Situation Italiens des 20. Jahrhunderts
bezogenen Analysen sowie Weiterentwicklungen und Revisionen des marxistischen
Theoriegebiudes von der zentralen Frage, »warum es nach der Oktoberrevolution 1917
[im zaristischen Russland] nicht auch in anderen Teilen Europas zur revolutioniren
Ubernahme der Macht gekommen war« (Candeias, 2007, S. 18). Den fundamentalen
Grund macht Gramsci in der unterschiedlichen Verfasstheit der jeweiligen Gesell-
schaftsformationen aus und bringt diese Differenz mit dem Ausdruck Hegemonie auf
den Begriff. Seine diesbeziigliche These lautet, dass im Gegensatz zum damaligen za-
ristischen und eher landwirtschaftlich geprigten Russland, in dem Gramsci zufolge der
Staat alles war, die gesellschaftlichen Krifteverhiltnisse in >westlichen« Gesellschaften

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

43


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wesentlich stirker auf einer Einheit zwischen Staat und Zivilgesellschaft® fulten, welche
die Aufrechterhaltung der Vorherrschaft einer bestimmten Klasse absicherte (Gramsci,
2012, S. 873f.): »Der Staat war [im >Westen<] nur ein vorgeschobener Schiitzengraben,
hinter welchem sich eine robuste Kette von [zivilgesellschaftlichen] Festungen und
Kasematten befand« (ebd., S. 874). Und genau darin sieht Gramsci, »zumindest was
die fortgeschrittensten Staaten angeht« (ebd., S.589), die Notwendigkeit einer Ver-
schiebung politischer Strategien vom Bewegungskrieg zum Stellungskrieg. Wihrend
es beim Bewegungskrieg moglich ist, mit einem einzigen strategischen Durchbruch
die Gegner*innen zu verdringen und das Zentrum der Macht einzunehmen, ist der
Stellungskrieg »ein langwieriger Krieg, der entlang vieler verschiedener und sich ver-
indernder Kampffronten gefithrt werden muss; bei dem es selten einen einzelnen
Durchbruch gibt, durch den der Krieg ein fiir allemal - blitzartig, wie Gramsci sagt —
gewonnen werden kann« (Hall, 2012b, S. 75).

Dieses kriegsmetaphorische Denken ist in Gramscis Arbeiten von hoher Bedeutung,
denn es verweist auf sein politisches Verstindnis des Sozialen: Gesellschaft(-lichkeit)
konstituiert sich ihm zufolge nicht iiber Zwangsliufigkeit, sondern im Kampf um die
vorherrschende soziale Ordnung — einem Kampf, der je nach Verfasstheit einer Gesell-
schaftsformation, je nach Vorherrschen eines bestimmten Herrschaftsverhiltnisses, un-
terschiedlich gefithrt werden muss. Diesbeziiglich betont Gramsci jedoch eindringlich
seine demilitarisierte Verwendungsweise des kriegsmetaphorischen Denkens. So sind
fiirihn Vergleiche »zwischen militirischer Kunst und der Politik [...] nur als Denkanstofie
und ad absurdum vereinfachende Begriffe« (Gramsci, 2012, S. 176) zu verstehen. »[D]enn
im politischen Kampf fehlt die unerbittliche Sanktion durch Strafen fiir jene, die Fehler
begehen oder nicht exakt gehorchen, es fehlt das Kriegsgericht, abgesehen davon, dafy
die politische Schlachtordnung nicht einmal entfernt mit der militirischen Schlachtord-
nung vergleichbarist« (ebd., S. 176f.). »Bewegungskrieg« und »Stellungskrieg« stehen al-
solediglich metaphorisch fir zwei unterschiedliche Arten von Herrschaftsverhiltnissen,
die fiir Gramsci auf einem differenten gesellschaftlichen »Entwicklungsstand« beruhen.
Konzentriert sich in dem einen Zustand die Macht im Staat und wird Herrschaft von
eben diesem Zentrum her ausgeiibt, so findet sich in dem anderen eine wesentlich stir-
ker ausgeprigte Verwobenheit zwischen Staat und Zivilgesellschaft, die Gramsci (ebd.,
S. 1502) mit dem Konzept des »integralen Staates« fasst. Dieses Konzept reserviert er
in seinen Analysen fiir biirgerlich-kapitalistische Gesellschaftsformationen. Ihm zufolge
sind im integralen Staat die zivilgesellschaftlichen Institutionen und Verhiltnisse der-
mafien ausgebildet und ausgeprigt, dass Herrschaft nicht allein auf der Verfiigung iiber

3 Der Begriff der Zivilgesellschaft bezieht sich bei Gramsci insbesondere auf den Ort der gesell-
schaftlichen Konsensproduktion. Fiir ihn umfasst dies beispielsweise die Presse sowie »die Biblio-
theken, die Schulen, die Zirkel und Clubs unterschiedlicher Art, bis hin zur Architektur, zur Anlage
der Strafen und zu den Namen derselben« (Gramsci, 2012, S. 374). Der Staat steht demgegeniiber
fiireinen Zwangsapparat, der mitden politischen Parteien, dem Parlament, den Gerichten etc. ein-
hergeht (Opratko, 2018, S. 42f.). Die Unterscheidung von Zivilgesellschaft und Staat (auch: politi-
sche Gesellschaft) bezeichnet nach Benjamin Opratko allerdings lediglich eine analytische (oder
vielleicht zutreffender: eine idealtypische) Differenz, »die notwendigerweise mit den Mitteln der
Abstraktion arbeite[t], um die Momente einer Dynamik erfassen zu kénnen, die selbst immer ein
komplex strukturiertes —in Gramscis Worten ein >dialektisches<— Werden ist« (ebd., S. 43).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

den Staatsapparat, sondern mafigeblich auch auf der Notwendigkeit basiert, die Zivilge-
sellschaft, ihre Akteur*innen und Institutionen zu itberzeugen (ebd.). Diese ausgeprigte
Verwobenbheit von Staat und Zivilgesellschaft schreibt er feudalen Gesellschaftsordnun-
gen nicht zu.

Hegemonie versteht Gramsci in der Folge auch als eine spezifische Herrschaftsform
biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaften, die aufgrund der hohen Relevanz zivilge-
sellschaftlicher Institutionen weniger iiber Zwang und Unterdriickung denn durch
Uberzeugung und Selbstunterwerfung wirksam werden muss. Hegemonie ist laut
dieser Analysen letztlich ein historisch- und kontextspezifisches Krifteverhiltnis der
Klassenherrschaft bzw. der »Suprematie einer gesellschaftlichen Gruppe« (ebd., S. 1947).
Und dieses Krafteverhiltnis konstituiert sich tiber Allianzen (ein Klassenbiindnis, siehe
hierzu auch Kap. 2.3.3) und die Produktion von (aktivem wie passivem) Konsens durch
Einsicht und Uberzeugung von der vermeintlichen »Alternativlosigkeit« respektive
»Hoherwertigkeit« einer kontingenten Ordnung (Gramsci, 2012, S.1947 & 101-113).
Eine Klasse herrscht fiir Gramsci deshalb immer »auf zweierlei Weise« (ebd., S. 1947):
»Sie ist fithrend gegeniiber den verbiindeten Klassen und herrschend gegeniiber den
gegnerischen Klassen« (ebd.). Herrschaft als Fithrung verbiindeter Klassen und Herr-
schaft gegeniiber den konkurrierenden, gegnerischen Klassen sind fiir das Verhiltnis
der Hegemonie grundlegend. Das Herrschaftsverhiltnis der Hegemonie beruht also
auf einem ausgewogenen Verhiltnis von Zwang und Konsens, »ohne daf der Zwang
den Konsens zu sehr itberwiegt, sondern im Gegenteil vom Konsens der Mehrheit [...]
getragen wird« (ebd., S. 120).

Hegemonie stellt in dieser Perspektive kein monolithisches Herrschaftsverhiltnis
dar. Es wird vielmehr von einem asymmetrischen Konsens bzw. der Uberzeugung ei-
ner Mehrheit getragen, die mit dem Effekt der Selbstunterwerfung unter die Herrschaft
einhergeht. Um diesen Konsens herzustellen benétigt es nicht nur politisch-ethische
und ckonomische Zugestindnisse (ebd., S. 1567), sondern insbesondere die intellektu-
elle, ideologische Fithrung und Uberzeugung der Mehrheit der Menschen (ebd., S. 1947).
Hegemonie ist in dieser Perspektive, so Hall (2008d, S. 121),

»ein Zustand s>volliger sozialer Autoritit, die ein bestimmtes Klassenbiindnis in einer
bestimmten Konstellation durch eine Verbindung von>Zwang<«und>Zustimmung«iiber
die gesamte Gesellschaftsformation und die beherrschten Klassen erringt: nicht nur
durch 6konomische, sondern auch politische und ideologische Fiihrung, nicht nur im
materiellen, sondern auch im zivilen, geistigen und moralischen Leben; nicht nur in
und durch die verdichteten Verhiltnisse des Staates, sondern auch auf dem Terrain
der Zivilgesellschaft.«

Dieses Verhaltnis der Fithrung und Herrschaft »ist fiir Gramscix, so Hall (ebd.) weiter,
»nicht a priori gegeben, sondern ein spezifischer historischer >Moment< aufRergew6hnli-
cher sozialer Autoritit.«

Um dieses aulergewohnliche Autorititsverhiltnis herzustellen, kommt dem Ideolo-
gischen bei Gramsci eine besondere Rolle zu. Dabei grenzt er sein Ideologieverstindnis
idealtypisch von zwei einflussreichen marxistischen Ideologieverstindnissen seiner Zeit
ab: zum einen Ideologie als eine Art Verblendung, also ein falsches Bewusstsein, dem

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

45


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ein richtiges Bewusstsein gegeniibergestellt wird; zum anderen Ideologie als eine klas-
sendeterminierte Weltauffassung, also ein Bewusstsein, das notwendigerweise mit der
jeweiligen Klassenposition verkniipft ist. Im Gegensatz dazu versteht Gramsci das Ideo-
logische als eine grundlegende Dimension sozialer Wirklichkeit unter anderen (Becker
etal., 2013, S. 110). Mit Bezug auf Marx und Engels betont er in seinen Gefingnisnotizen
mehrfach, dass »die Menschen sich der Konflikte, die in der 6konomischen Welt auftre-
ten, auf dem Terrain der Ideologien bewufit werden« (Gramsci, 2012, S. 501). Das Ideolo-
gische stellt damit nicht nur eine Dimension blofRer Ideen, sondern eine fundamentale
Dimension des Sozialen dar, in der die Menschen »Bewuf3tsein von ihrer Stellung erwer-
ben, kimpfen usw.« (ebd., S. 876). Anstatt eines zwangsliufigen Bewusstseins (klassen-
determinierte Weltauffassung) oder einer falschen Weltauffassung (Verblendung) sind
Ideologien fiir Gramsci also vielmehr die »Bilder, Konzepte und Primissen [..], durch die
wir bestimmte Aspekte des gesellschaftlichen Lebens darstellen, interpretieren, verste-
hen und ihnen einen Sinn geben« (Hall, 20124, S. 151). Jedes Bewusstsein ist in dieser Per-
spektive ideologisch und damit sowohl kontingent als auch prominenter Schauplatz des
gesellschaftlichen Kampfs um Hegemonie (ebd., S. 152). Und Ideologien sind bedeutsa-
mer Bestandteil der Konstituierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, sie bilden »den
innersten Zement« der Zivilgesellschaft (Gramsci, 2012, S. 1313).

Gramsci vollzieht damit einen bedeutsamen kulturellen Wandel im Rahmen der
bestehenden marxistischen Denkbewegungen seiner Zeit. Er hebt dabei zwar das topo-
grafische Marx’sche Modell von (6konomischer) Basis und (politischen, rechtlichen und
ideologischen) Uberbauten nicht auf. Mit Bezug auf die begriffliche Unterscheidung
zwischen Struktur (Basis) und Superstrukturen (Uberbau)* ist es ihm aber wichtig,
diese nicht in einem reduktionistischen Determinationsverhiltnis zueinander zu kon-
zipieren, etwa mittels »objektiver Entwicklungsgesetze« (Hall, 2012b, S. 65f.). Er setzt
die Struktur und die Superstrukturen vielmehr in ein Verhiltnis des »Ubergangs« (ebd.,
S. 65) bzw. einer »Wechselwirkung« (Gramsci, 2012, S.1045) zueinander. Und in die-
ser Wechselwirkung bilden sie laut ihm einen »geschichtlichen Block« (ebd.), in dem
auch die Superstrukturen (Wissenschaft, Politik, Medien, Religion etc.) ihre Kraft auf
die 8konomisch-gesellschaftliche Struktur ausiiben. Hierbei geht es ihm jedoch nicht
um eine Privilegierung des Ideologischen, vielmehr vertritt Gramsci eine theoretische
Position, in der allgemein geteilte, unhinterfragte Ideologien »notwendig sind fiir eine
bestimmte Struktur« (ebd., S. 876) — Gramsci nennt diese »organische Ideologien«, weil
sie konstitutiv eingelassen sind in das Funktionieren der gesellschaftlichen Strukturen.
Die Unterscheidung zwischen Struktur und Superstrukturen stellt in diesem Sinne fir
Gramsci auch keine einfache Differenz zwischen Materialitit auf der Seite der Struktur
und Ideologischem auf der Seite der Superstrukturen dar. Im Gegenteil hebt er die
Existenz von Superstrukturen hervor, »die eine >materielle Struktur< haben« (ebd.,
S. 472) bzw. ausbilden, etwa wenn die Wissenschaft wissenschaftliche Instrumente oder
die Musik Musikinstrumente hervorbringt (ebd.). Schlussendlich bringt ihm zufolge die

4 Die terminologische Differenz in den Arbeiten von Marx (Basis, Uberbau) und Gramsci (Struktur,
Superstrukturen) wird vorwiegend auf die Ubersetzung der italienischen Begriffe fiir Basis und
Uberbauten bei Gramsci (struttura und sovrastruttura) ins Deutsche zuriickgefiihrt und weniger
auf eine konzeptionelle Differenz (Langemeyer, 2009, S. 72f.).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

dkonomisch-gesellschaftliche Struktur eine Klasse hervor, wihrend »die Entwicklung
und der Kampf um die Macht und um die Erhaltung der Macht [...] die Superstrukturen
hervor[bringen], welche die Bildung einer sspeziellen materiellen Struktur< fir ihre
Verbreitung determinieren usw.« (Ebd.). Das Verhiltnis von Struktur und Superstruk-
turen kann mit Gramsci schliefllich als ein zirkuldres und wechselseitiges verstanden
werden, in dem die materiellen Strukturen zwar die Superstrukturen tiberdeterminie-
ren, die Superstrukturen aber in ihrer eigenen materiellen Autonomie auf die Struktur
zuriickwirken.

Hegemonie stellt in Gramscis Verstindnis letztlich »eine widerspriichliche Kon-
junktur« dar (Hall, 2008d, S. 121), die andauernden Prozessen der Auflosung, der Krise,
des Kampfes und der Wiederverfestigung unterliegt. Denn das Herrschaftsverhiltnis
der Hegemonie ist stets instabil und muss permanent durch dkonomische, politische und
ideologische Eingestindnisse sowie organisierende Fiihrung (siehe hierzu auch die Funktion
von Intellektuellen in Kap. 2.3.5) hergestellt und aufrechterhalten werden. Hinsichtlich
der Erarbeitung eines hegemonietheoretischen Gesellschaftsbegriffs kann mit Bezug
auf Gramscis Uberlegungen und Analysen letztlich also eine Perspektive herausgestellt
werden, die (a) das Soziale als grundlegend offen begreift — wodurch das Soziale zum
anhaltenden Schauplatz politischer Kimpfe um die Instituierung einer spezifischen
Ordnung wird. Indem Gramsci den Fokus auf die Herstellung und Aufrechterhaltung
eines sozialen Gleichgewichts durch spezifische Formen der politischen Uberzeugung
(Zugestindnisse, Fithrung etc.) legt, ermoglicht er einen politischen Gesellschaftsbe-
griff, der Kontingenz als nicht-notwendige Notwendigkeit respektive als unbestimmte
Bestimmtheit zum radikalen Fundament des Sozialen erhebt. Auch »Gesellschaft«
hat damit (b) keine Wesenhaftigkeit und erweist sich als vorliufiges Resultat, als »ge-
schichtlicher Block« politischer Kimpfe. Allerdings behilt, darauf komme ich noch
zuriick (siehe hierzu etwa Kap. 2.2.3), Gramsci trotz dieser Uberwindungen ékono-
miedeterministischer Annahmen (c) gesellschaftliche Klassen und Klassenverhiltnisse
als fundamentale Kategorien des hegemonialen Kampfes bzw. als festes Fundament
sozialer Wirklichkeit bei.

2.2.2 Louis Althusser: Gesellschaft als komplexes, strukturiertes Ganzes

Wie Gramsci ist auch Louis Althusser (1918-1990) bekennender Marxist und Mitglied
der Kommunistischen Partei — allerdings in Frankreich. Seinen Beitrag zum Marxismus
sieht er nicht unbedingt in der politischen, sondern vielmehr in der theoretischen Praxis
(Althusser, 2017 [1965]). Trotz politischer wie theoretischer Enttiuschung vom Dogma-
tismus der marxistischen Politik und Theorie seiner Zeit® wendet sich Althusser nicht
von Marx und dem Kommunismus ab, sondern widmet sich vielmehr zeitlebens der
Rehabilitierung des theoretischen und politischen Projekts Karl Marx’, auch und gerade
entgegen der Desillusionierungen einer »kommunistische[n] Weltbewegung, fiir deren
Erneuerung er in den sechziger und siebziger Jahren gestritten hat« (Wolf, 2017, S. 7).
Auch wenn ihm diese Erneuerung zu Lebzeiten nicht gelungen ist und auch wenn sein
Privatleben »nach stetem Ringen mit psychischen Erkrankungen in die Katastrophe

5 Die Enttauschung kulminiert insbesondere in den Verbrechen Stalins.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

47


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

der Tétung seiner Frau und Gefihrtin Héléne Legotien/Rytman« (ebd.) miindete®, stellt
sein theoretisches wie intellektuelles Schaffen eine zentrale Grundlage der sozial- und
gesellschaftstheoretischen (Wieder-)Entdeckung und Weiterentwicklung der Hegemo-
nietheorie Gramscis in »westlichen«, marxistischen Theoriezusammenhingen dar. Sein
Schaffen war bedeutsam fiir eine ganze Generation kritischer Intellektueller in Frank-
reich (etwa fir Badiou, Balibar, Foucault, Mouffe, Negri, Ranciére etc., deren Lehrer
er war) und iibte itber die nationalen Grenzen Frankreichs hinaus grofien Einfluss auf
bedeutsame Denker*innen der Gegenwart aus (etwa Butler, Hall, Laclau etc.).

Theoretisch verfolgte Althusser das Anliegen, die dogmatisch-6konomistischen
Reduktionismen im vorherrschenden Marxismus seiner Zeit zu iiberwinden. Gramscis
Werke, dessen Gefingnisnotizen lange Zeit unverdffentlicht und damit auch im dama-
ligen marxistischen Diskurs unberiicksichtigt blieben, stellen eine der grundlegenden
Bezugs- und Interpretationsquellen fiir Althussers Reartikulation des Marx’schen Theo-
riegebiudes dar, ohne dass er in seinen Texten ausfithrlich und allzu explizit auf Gramsci
und seine begrifflichen Konzepte Bezug nimmt. Um den seinerzeit im marxistischen
Diskurs (noch immer) vorherrschenden Okonomiedeterminismus zu itberwinden, in
dem der gesellschaftliche Uberbau (Politik, Ideologie/Theorie, Recht..)) nur die zwangs-
ldufige Erscheinung der 6konomischen Basis darstellte, wendete sich Althusser verstirkt
der Bedeutung der Uberbauten fiir die Reproduktion der Produktionsbedingungen ei-
ner Gesellschaft zu (Althusser, 2016 [1977], S. 37f.).” Eine entsprechende Theoretisierung
»der spezifischen Wirksamkeit der Uberbauten und der anderen >Umstinde«, so Althusser
(2017, S.140; Herv. i. Orig.), sowie »des eigentiimlichen Wesens der spezifischen Elemente
des Uberbaus« (ebd.) sei »grifitenteils erst noch zu erarbeiten« (ebd.). Antonio Gramsci ist
aus Althussers Sicht der Einzige, der sich seit Marx und Engels diesem Unterfangen
angenommen hat (ebd.). Aus diesem Grund bedient er sich daher der Einsichten und
Uberlegungen Gramscis, hebt diese aber auf eine etwas abstraktere Theorieebene. Dies
hat vermutlich vor allem damit zu tun, dass Althusser nicht so sehr an historisch-kon-
kreten Analysen, sondern an einer allgemeinen Theoretisierung (Althusser spricht von
THEORIE in Groflbuchstaben) der materialistischen Dialektik von Marx interessiert
war (ebd., S. 202-214).

6 Die Ermordung seiner Frau stellt eine sehr irritierende Schrecklichkeit dar, die Althussers theore-
tisches und intellektuelles Werk begleitet und die auch eine jahrelange Verdrangung Althussers
aus der biirgerlichen wie akademischen Offentlichkeit bewirkte.

7 Bei Marx und Engels, so Hosler (2012, S. 56), »besteht die erste Voraussetzung menschlicher Exis-
tenz darin, dass die Menschen ihre primdren Lebensbedirfnisse befriedigen. [..] Dabei gehen
die Menschen zwangslaufig Beziehungen untereinander (Produktionsverhiltnisse) und zur Na-
tur (Produktivkrafte) ein.« Die bedeutsamste Produktivkraft sind dabei die »Menschen mit ihren
Kenntnissen und Fihigkeiten« (ebd.) selbst. Da die Existenzbedingungen den jeweiligen Men-
schen vorausgehen, bedingen sie »die von den Menschen téglich praktizierte Produktionsweise
des materiellen Lebens« (ebd., S. 57) sowie — iber den Produktionsprozess — schlussendlich das
gesellschaftliche und individuelle Bewusstsein der Menschen (ebd.). Ausschlaggebend dafiir, wie
sich ein Produktionsprozess konstituiert (etwa als Herrschaftsverhiltnis oder nicht), ist die Verfi-
gung ber die Produktionsmittel (etwa Werkzeuge, Maschinen, Rohstoffe, Geld...), also das Ver-
haltnis zwischen Arbeit (Produzent®innen) und Kapital (Produktionsmittel). Herrschaftsverhalt-
nisse existieren in dieser Perspektive »immer dann, wenn es sich bei Produzenten und Produkti-
onsmittelbesitzern um verschiedene Bevolkerungsgruppen handelt« (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

In seiner Abgrenzung von 6konomiedeterministischen Verstindnissen im Marxis-
mus hebt Althusser (2016, S. 37) unter Berufung auf Marx hervor, dass »jedes Kind [weif3],
dass eine Gesellschaftsformation, die nicht zur gleichen Zeit, wie sie produziert, auch ih-
re Produktionsbedingungen reproduziert, kein Jahr iiberleben wiirde.« Mit diesem Her-
vorheben der seines Erachtens verkannten Bedeutung der notwendigen Reproduktion
der Produktionsbedingungen und -krifte nimmt Althusser in zweifacher Weise einen
gramscianischen Perspektivwechsel vor: zum einen hin zu den politischen und ideologi-
schen Bedingungen der Reproduktion eines Herrschaftsverhiltnisses, ohne die grund-
legende Bedeutung des Okonomischen fiir diese Ansitze zu negieren. Zum anderen voll-
zieht er eine Art praxistheoretische Wende, die die Bedeutung von Praxis innerhalb des
Produktions- und Reproduktionsgeschehens einer Gesellschaftsformation hervorhebt
(Althusser, 2017, S. 205f.): Nicht der Rohstoff oder das Produkt, sondern die Praxis wird
zum »bestimmenden Moment« (ebd., S. 205; Herv. i. Orig.) der Reproduktion und Trans-
formation sozialer Wirklichkeit.

Analog zu Gramsci fasst auch Althusser »Gesellschaft« in der Marx’schen, topografi-
schen Metapher eines Gebiudes auf, das sich aus Basis (6konomische Produktionsbedin-
gungen) und Uberbau (Gesetze, Politik, Ideologie) zusammensetzt. Wie Gramsci ordnet
er Basis und Uberbau allerdings nicht in einem einseitig-deterministischen Verhaltnis
zueinander an (Althusser, 2016, S. 44—47; Balibar, 2018 [1965], S. 445—451): »Die >Produk-
tionsverhiltnisse« sind dort nicht die reine Erscheinungsform der Produktivkrifte: Sie
sind auch deren Existenzbedingungen; der Uberbau ist nicht die reine Erscheinungs-
form der Basisstruktur; er ist auch deren Existenzbedingung« (Althusser, 2017, S. 260).
Insbesondere iiber die Verwendung des Praxisbegriffs® denkt Althusser dieses Verhilt-
nis als ein Verhiltnis der Wechselseitigkeit. Stellt die Basis die Existenzbedingung fir
die iiberbaulichen Praxen dar, so stellt die Praxis das »Moment der Arbeit der Transfor-
mation selbst [dar], das in einer spezifischen Struktur Menschen, Mittel und eine tech-
nische Methode des Einsatzes der Mittel zusammen ans Werk setzt« (ebd., S. 205). Da-
durch werden die Existenzbedingungen (der Praxis) durch die Praxis transformiert, und
die Praxis wird somit zur Existenzbedingung ihrer eigenen Existenzbedingungen. Aus
diesem Grund stellt eine gesellschaftliche Struktur laut Althusser auch nie einen reinen
»Rohstoff« fiir die Umarbeitung in der Praxis, sondern immer schon ein durch Praxis
transformiertes (Zwischen-)Produkt dar, das dann wiederum zur Grundlage neuer Prak-
tiken wird. Die iiberbaulichen Instanzen des Rechts, der Politik und des Ideologischen
stehen in diesem Sinne in einem Verhiltnis der relativen Autonomie zur 6konomischen
Basis (Althusser, 2016, S. 46 & 2017, S. 137; Balibar, 2018, S. 451).

Trotz der Hervorhebung der Rekursivitit des Produktionsprozesses gesellschaftli-
cher Wirklichkeit hilt Althusser (2017) neben dem topografischen Basis-Uberbaumodell
auch an der klassisch marxistischen Vorstellung fest, dass sich gesellschaftliche Wirk-
lichkeit auf Basis eines Hauptwiderspruchs von Kapital auf der einen und Arbeit auf der
anderen Seite konstituiert.” Dabei versteht er den Hauptwiderspruch allerdings nicht

8 In seinem Werk Fiir Marx unterscheidet Althusser die 6konomische Praxis der Produktion von den
politischen, ideologischen und theoretischen Praxen (ebd., S. 206).

9 Die Annahme eines Hauptwiderspruchs geht davon aus, dass sich eine Gesellschaftsformation
stets auf der Basis eines Grundwiderspruchs, der Spaltung der Gesellschaft in zwei Klassen, kon-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

49


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

als determinierend fir alle anderen gesellschaftlichen Erscheinungen (ebd., S. 244).
Vielmehr steht der Hauptwiderspruch, entsprechend der Logik der Rekursivitit, die die
relative Autonomie des Uberbaus produziert, in einem wechselseitig determinierenden
Verhiltnis zu seiner eigenen, internen Haupt- und Nebenseite sowie zum anderen zu
weiteren gesellschaftlichen Nebenwiderspriichen (ebd., S. 244f.). Sowohl der Hauptwi-
derspruch als auch die Nebenwiderspriiche sowie das Verhiltnis von Basis und Uberbau
verlieren dabei ihre Eindeutigkeit, werden aber nicht mehrdeutig und beliebig (ebd.,
S. 266). Sie miissen vielmehr »als komplex-strukturell-ungleichmiig-determiniert«
(ebd.) verstanden werden, wobei Althusser (ebd.) hinzufiigt: »Ich gebe zu, dass ich ein
verkiirztes Wort vorgezogen habe: nimlich itberdeterminiert.«

Diese Uberdeterminierung stellt fiir ihn nicht die Ausnahme, sondern den Normal-
fall sozialer Wirklichkeit dar (ebd., S. 126—130), und geht mit zwei bedeutsamen Aspek-
ten einher: Erstens verweist Uberdeterminierung auf die wechselseitig-rekursive Struk-
turierung und Machtausiibung zwischen den vorherrschenden 6konomischen Existenz-
bedingungen und den sozialen (iiberbaulichen) Praxen, die einen permanenten Uber-
schuss und damit Komplexitit produzieren. Soziale Wirklichkeit kann somit laut Al-
thusser nicht auf einfache Urspriinge zuriickgefithrt werden, und Komplexitit stellt die
Grundbedingung sozialer Wirklichkeit dar. An die Stelle einer urspriinglichen Wesen-
haftigkeit setzt der Marxismus nach Althusser damit die komplexe Strukturiertheit je-
des konkreten Gegenstandes, »die sowohl die Entwicklung des Gegenstandes als solche
steuert als auch die Entwicklung der theoretischen Praxis, die seine Erkenntnis produ-
ziert« (ebd., S. 251).

»Wir haben damit kein urspriingliches Wesen mehr, sondern, soweit auch die Erkennt-
nis in seine Vergangenheit zuriickgeht, nur noch ein s>immer-schon-Gegebenes<. Wir
haben damit keine einfache Einheit mehr, sondern eine strukturierte, komplexe Ein-
heit. Wir haben damitalso keine urspriingliche einfache Einheit mehr (in welcher Form
auch immer), sondern nur das>Immer-schon-Gegebene<einer strukturierten, komplexen Ein-
heit.« (ebd.; Herv. i. Orig.)

Zweitens verweist der Begriff Uberdeterminierung neben der Nicht-Notwendigkeit und
Komplexitit des Sozialen auf die Bedeutung einer strukturellen Dominante in der Pro-
duktion einer Gesellschaftsformation als »komplexe[s], strukturierte[s] Ganze[s]« (ebd.,
S. 260). Damit sich ein solches komplexes, strukturiertes Ganzes als Einheit herausbil-
den kann, benotigt es jedoch zunichst einer strukturellen Dominante, die diese Ein-

stituiert (Khella, 2020, S. 41), zu denen »alle anderen Klassen und Schichten eine untergeordne-
te Stellung einnehmen« (ebd.). Im Feudalismus »bildeten Bauern und Feudalherren die beiden
Grundklassen der Gesellschaft« (ebd.), im Kapitalismus bilden sie hingegen die Bourgeoisie, die
liber das Kapital und damit die Produktionsmittel verfiigt, und die Arbeiter*innenklasse, die die
Produktivkrafte reprasentiert (ebd.). Der zentrale kapitalistische Widerspruch besteht dabei ins-
besondere in dem Verhiltnis der gesellschaftlichen Produktion (Arbeiter*innen) und der indivi-
duellen Aneignung des Produkts (durch die Kapitalist*innen/Bourgeoisie). Nebenwiderspriche
(etwa Geschlechterverhiltnisse etc.) konnen als Folgeerscheinungen des Hauptwiderspruchs an-
gesehen werden (ebd., S. 46) oder aber, wie bei Althusser (2017, S. 244f.), als untergeordnete, aber
relativ autonome Widerspriiche, die in einer komplexen Beziehung zum Hauptwiderspruch ste-
hen.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

heit hervorbringt (ebd., S. 259), sodass jede Struktur eine Struktur mit Dominante ist
(ebd., S. 254—279). Die Rekursivitit bzw. »Bedingtheit« (ebd., S. 261) zwischen Produk-
tivkriften und Produktionsverhiltnissen, zwischen Basis und Uberbau, Produktion und
Produktionsverhiltnissen, »lauft dabei trotz ihrer scheinbaren Zirkularitit nicht auf ei-
ne Zerstorung der Herrschaftsstruktur hinaus, die die Komplexitit dieses Ganzen [der
Gesellschaft] und damit auch seine Einheit bildet« (ebd.). Vielmehr wird die rekursi-
ve und iiberdeterminierte Einheit der Widerspriiche durch die strukturelle Dominante
bzw. durch die dominierende Produktionsweise in spezifischer Weise artikuliert (Bali-
bar, 2018, S. 474). In dieser Perspektive gibt es zu unterschiedlichen historischen Zeiten
zwar unterschiedliche Produktionsweisen, die eine Gesellschaftsformation letztendlich
konstituieren und determinieren und die eher von der Instanz der Politik (etwa im an-
tiken Griechenland) oder auch des Ideologischen (etwa in Form des Katholizismus im
Mittelalter) dominiert sein kénnen (ebd., S. 467). Der Okonomie kommt hierin allerdings
insofern wieder ein determinierender Charakter zu, als sie »[iJn unterschiedlichen (Ge-
sellschafts-)Strukturen [...] dariiber entscheidet, welche Instanz der gesellschaftlichen Struktur
die (in letzter Instanz) determinierende Position einnimmt« (ebd., S. 475; Herv. i. Orig.). Die
Okonomie wird schlief3lich also als Fundament beibehalten, da es von den 6konomischen
Strukturen abhingig ist, welcher gesellschaftlichen Instanz eine dominierende Rolle in
der Hervorbringung sozialer Wirklichkeit zukommt.

Trotz dieser letztlich determinierenden Funktion der Okonomie stellt Althusser —im
Anschluss an die relativ autonome Konzeption von politischer Gesellschaft (Staat) und
Zivilgesellschaft im integralen Staat bei Gramsci — insbesondere in seinem Werk Ideo-
logie und Ideologische Staatsapparate (2016 [1995]) die Bedeutung und Notwendigkeit der
ideologischen Reproduktion einer Gesellschaftsformation heraus. Dies gilt auch fiir eine
kapitalistische Produktionsweise, in der sowohl Produktion als auch Produktionsweise
einen 6komischen Charakter aufweisen (Balibar, 2018, S. 472—476): »Die Ideologie repri-
sentiert das imagindre Verhiltnis der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungenc
(Althusser, 2016, S. 75; eigene Herv.). Das Imaginire der Ideologie besitzt fiir ihn des-
halb »eine materielle Existenz« (ebd., S. 79), weil jede Praxis von Ideologien vermittelt
ist und Praxis — wie oben eingefiihrt — das bestimmende Moment der Herstellung, Auf-
rechterhaltung und Verinderung sozialer Wirklichkeit ist. Ideologien, so Althusser wei-
ter, bringen Individuen erst als soziale und damit sozial handlungsfihige Subjekte her-
vor, indem sie sie in eine imaginire Position der Intelligibilitit hineinrufen.’® Aus dieser
Position heraus konnen die Subjekte erst als spezifische Subjekte in Erscheinung treten
und mittels ihrer Praktiken die Ideologien in ihrer materiellen Existenz (re-)produzieren
(ebd., S. 84—91).

10  Fur Althusser (2016, S. 84—91) besteht die Funktion der Ideologie in der Operation der Anrufung
(Interpellation). Dies meint, dass die Ideologie die Individuen in einer ganz bestimmten Weise
bzw. Subjektposition anruft und in diesem Anrufen in Subjekte transformiert (ebd., S. 88). Diesen
Vorgang beschreibt er exemplarisch anhand des Beispiels einer »der banalsten alltidglichen Anru-
funglen] [...], wie sie etwa von Polizei wegen oder auch ohne diese Zuspitzung erfolgt:>He, Sie dal«
(ebd.): »Einmal unterstellt, dass die vorgestellte theoretische Szene sich auf der Strafle abspielt,
danndrehtsich das angerufene Individuum um. Durch diese einfache physische Wendung um 180
Crad wird es zum Subjekt. Warum? Weil es damit anerkennt, dass der Anruf>genauc<ihm galt und
dass es>gerade es war, das angerufen wurde« (und niemand anderes)« (ebd., S. 88f.; Herv. i. Orig.).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

51


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Aufgrund dieser Bedeutung des Ideologischen weist Althusser den ideologischen
Staatsapparaten (Schule, Medien, Wissenschaft, Kirchen..) eine entscheidende Rolle
bei der Reproduktion der hegemonialen Produktionsverhiltnisse zu. Fir ihn »kann
keine Klasse dauerhaft die Staatsmacht in Besitz halten, ohne zugleich ihre Hegemonie iiber und
in den Ideologischen Staatsapparaten auszuiiben« (ebd., S. 58; Herv. i. Orig.). Hegemonie,
die mafRgeblich auf der Reproduktion der gesamten Gesellschaftsformation durch das
Ideologische beruht, wird dementsprechend laut Althusser durch die ideologischen
Staatsapparate gewahrleistet. Im Gegensatz zu Gramsci, der »Ideologien auf wider-
spriichlichere Weise - als Schauplitze und Einsitze des Klassenkampfes« (Hall, 2008d,
S.125) — denkt, neigt Althusser hierbei jedoch »zu der Vorstellung [...], daR Ideologie
nur die Herrschaft der herrschenden Klasse sichert« (ebd.). Und wihrend Gramsci
sowohl das Terrain des Ideologischen als auch gesellschaftliche Hegemonieapparate als
umkimpft erachtet, tendiert Althusser dazu, die ideologischen Staatsapparate und das
ideologische Geschehen in ihnen relativ einheitlich und von der herrschenden Klasse
dominiert zu konzipieren.

Insgesamt wendet sich aber auch Althusser in seinen gesellschaftstheoretischen
Uberlegungen von der Annahme eines wesenhaften Ursprungs sozialer Wirklichkeit
ab. Demgegeniiber versteht er Uberdeterminierung als (a) Nicht-Notwendigkeit und
Komplexitit und gleichzeitig als (b) strukturelle Dominante und somit Grundlage des
Sozialen und von Gesellschaftlichkeit. Zudem hebt er (c) die relative Bedeutung der
itberbaulichen Instanzen, insbesondere des Ideologischen im Verhiltnis zum Okonomi-
schen, fir die Reproduktion einer Gesellschaftsformation hervor. Ganz im Zeichen der
Theorie des integralen Staates bei Gramsci arbeitet Althusser mit einer hegemonietheo-
retischen Gesellschaftskonzeption, in der der Staat eine zentrale Rolle einnimmt. Der
Staat ist zwar nicht die Gesellschaft, aber die Staatsmacht stellt eine besondere, macht-
verdichtende Kraft fiir die Produktion und Reproduktion einer Gesellschaftsformation
dar, insofern sie es vermag, die Zivilgesellschaft von einer bestimmten Ordnung zu
iberzeugen. Dafiir bildet, Althusser (2016, S. 59f.) zufolge, die Staatsmacht repressive
und ideologische Staatsapparate aus. In seiner Beibehaltung des topografischen Mo-
dells von Basis und Uberbau sowie seiner staatszentrierten Konzeption von Gesellschaft
(insbesondere in Althusser, 2016) hilt er letztendlich jedoch eine iibergeordnete Funk-
tion der Okonomie und des Staates fiir die Hervorbringung von Gesellschaftlichkeit
aufrecht, die es fiir ein postfundamentalistisches Denken von Gesellschaft weiterhin zu
iiberwinden gilt.

2.2.3 Ernesto Laclau und Chantal Mouffe: Gesellschaft als unmégliches Objekt

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (2012 [1985]) schliefden in ihrer diskurs- und bedeu-
tungstheoretischen Wendung der Hegemonietheorie, die sie selbst als postmarxistisch
bezeichnen (Laclau & Mouffe, 1990), zu einem groflen Teil an die Vorarbeiten von Gram-
sci und Althusser an. Ich wiirde sogar so weit gehen, zu behaupten, dass sie neben der
Einfithrung und Stirkung des ein oder anderen theoretischen Elements vor allem ei-
ne Ubersetzung der skizzierten Vorarbeiten in ein diskurstheoretisches Theoriegebiude
vornehmen. Wie bei Gramsci und Althusser kénnen auch bei Laclau und Mouffe spezi-
fische historisch-politische Kontextbedingungen und damit in Zusammenhang stehen-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

de erkenntnistheoretische Anliegen herausgestellt werden, die ihre Modellierungen des
Hegemoniekonzepts leiten.

Der in Argentinien geborene Ernesto Laclau (1935-2014) war vor seiner Migration
nach England Ende der 1960er-Jahre bereits in marxistischen Bewegungen und Kimpfen
aktiv. Die Erfahrungen mit dem Weiterbestehen des Perénismus nach dem Sturz Per6ns
und der »Erfolg eines linken, populiren Nationalismus« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 66)
stellten bereits vor seinen explizit hegemonietheoretischen Auseinandersetzungen die
ersten praktischen Erfahrungen mit Hegemonie und Postmarxismus dar (Laclau, 1990d,
S. 200). »Denn deutlich wurde auf der Ebene politischer Kimpfe, dass eine im marxisti-
schen Sinne klassenfundierte Politik sich blind gegeniiber der Funktionsweise des per6-
nistischen Populismus erweist« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 66). Die in Belgien geborene
Chantal Mouffe (1943—aktuell) erlebte hingegen die Konjunktur des Marxismus als Stu-
dentin Louis Althussers in Paris. Mit ihrem Text Hegemony and ideology in Gramsci (Mouf-
fe, 1979) »formulierte [sie] eine der ersten diskurstheoretischen Lektiiren Gramscis He-
gemonietheorie« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 67). Schlussendlich ist es aber die Akku-
mulation unterschiedlicher historisch-politischer und theoretischer Erfahrungen, die
den grundlegenden Entstehungskontext der diskursiven Modellierungen Gramscis He-
gemonietheorie durch Laclau und Mouffe bereitete: Zum einen waren dies Erfahrungen
der Desillusionierung, sowohlim Zusammenhang mit real existierenden Formen des So-
zialismus — insbesondere »des Sozialismus sowjetischen Typs« (Laclau & Mouffe, 2012,
S. 23) — als auch mit dem linken Denken der damaligen Zeit. Letzteres bot ihres Erach-
tens keine angemessenen Antworten auf die sozialen Herausforderungen zu dieser Zeit
(ebd., S.31). Zum anderen und entscheidender fiir ihre Revision linker Theoriebildung
war aber, wie sie selbst schreiben, eine »ganze Reihe von positiven neuen Phinomenenc

(ebd.):

»das Auftauchen des neuen Feminismus, die Protestbewegungen der ethnischen, na-
tionalen und sexuellen Minderheiten, die anti-institutionellen, von marginalisierten
Schichten der Bevolkerung gefithrten Kimpfe, die Anti-Atomkraft-Bewegung, die aty-
pischen Formen des sozialen Kampfes an der kapitalistischen Peripherie« (ebd.).

Es ist dieser Mix aus Enttiuschungen und Verinderungen, die den Ausgangspunkt ih-
res Versuchs einer dekonstruktiven Rekonstruktion des Marxismus zu einer postmar-
xistisch radikal demokratischen Hegemonietheorie darstellt. Und diese Rekonstrukti-
on entsprach den Maximen, (1) »das Auftreten neuer Konfliktlinien in modernen Gesell-
schaften« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 66) nicht auf Klassenkonflikte respektive den Klas-
sengegensatz von Kapital und Arbeit zu reduzieren (ebd.) sowie (2) den Sozialismus nicht
»ohne Demokratie und ohne Respekt vor den Menschenrechten« (Laclau & Mouffe, 2012,
S. 23) zu denken.

Da es Laclau und Mouffe bei diesem Theorieprojekt nicht darum ging, einfach ein
neues Fundament »in letzter Instanz« an die Stelle von Klassenakteur*innen zu setzen,
reichte es nicht aus, »die alten Klassenakteure mit zeitgemifRen Akteuren (wie den Neu-
en Sozialen Bewegungen) zu ersetzen« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 64). Erforderlich wa-
ren vielmehr neue Begriffe, die das Denken und die Entwicklung einer neuen Theorie
jenseits wesenhafter Griinde ermoglichten. Es mussten also »all jene Konzepte [aufgege-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

53


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ben werden], welche die Gesellschaft mit einem letzten Fundament versehen und so den
Bereich moglicher Politisierbarkeit einschrinken« (ebd.). Fiir Laclau und Moufte (2012)
erwuchs daraus die Notwendigkeit eines differenztheoretischen Denkens des Sozialen,
das die Positivitat sozialer Objekte rigoros aus deren radikalen Negativitit und Relatio-
nalitit ableitet.

Wie auch in Gramscis metaphorischer Konzeption von Hegemonie als Stellungs-
krieg, bezeichnet Hegemonie fiir Laclau und Mouffe einen spezifischen »Typus politischer
Beziehung« (ebd., S. 184; Herv. i. Orig.). Sie ist ein bewegliches, kontingentes und gleich-
zeitig asymmetrisches Herrschaftsverhiltnis, das die Abgriindigkeit des Sozialen iiber
die Etablierung von Antagonismen (siehe Kap. 2.3.4) voriibergehend zu stabilisieren
vermag. Dabei wird in der Metapher des Stellungskriegs ein Verstindnis des Sozia-
len deutlich, das zum einen »die Unmoglichkeit jedweder Schlieffung des Sozialen«
(ebd., S.178) sowie zum anderen die Relationalitit der sozialen Akteur*innen und
ihrer »Identititen« anzeigt (ebd.). Allerdings setzt nach Ansicht Laclaus und Mouffes
Gramscis Konzeption des Stellungskriegs »die Spaltung des sozialen Raums in zwei
Lager« (ebd.) voraus. Eine solche Zweiteilung kann ihres Erachtens jedoch maximal »in
bestimmten Fillen ein Effekt der hegemonialen Artikulation sein, nicht aber ihre aprio-
rische Bedingung« (ebd.). Denn gerade »die Vermehrung dieser politischen Riume und
die Komplexitit und Schwierigkeit ihrer Artikulation [bildet] ein Hauptmerkmal der
fortgeschrittenen kapitalistischen Gesellschaftsformationen« (ebd., S. 179). Hegemonie
stellt in dieser Perspektive folglich keinen bestimmbaren Ort (das Zentrum) innerhalb
des Sozialen dar (ebd., S. 181f.), sondern vielmehr »eine Logik des Sozialen« (ebd., S. 33),
die die vorliufige Herausbildung und Stabilisierung von »hegemoniale[n] Knotenpunk-
te[n]« (ebd., S. 181) als »Verdichtungspunkte einer Anzahl sozialer Beziehungen« (ebd.)
erfordert.

Die Bildung von Knotenpunkten ist insbesondere aufgrund der Uberdeterminiert-
heit des Sozialen notwendig. Uberdeterminierung beschreiben sie dabei im Anschluss
an Althusser als einen »sehr prizise[n] Typus von Verschmelzung, der eine symbolische
Dimension erfordert und eine Pluralitit von Bedeutungen mit sich bringt« (ebd., S. 133).
Uberdeterminierung ist fiir sie das Moment der komplexen Relationalitit und Durch-
kreuztheit des Sozialen sowie der daraus resultierende Effekt eines Bedeutungsiiber-
schusses, der jeder sozialen Praxis und Formation inhirent ist und die Notwendigkeit
der nicht-notwendigen Symbolisierung erfordert. Nichts im Sozialen ist ihrer Ansicht
nach auf eine einzige und immanente Bedeutung reduzierbar, weshalb sich das Sozia-
le in der macht- und gewaltvollen Produktion von Bedeutung konstituiert. »Infolgedes-
sen«, schlussfolgern Laclau und Mouffe (ebd.) daraus, »liegt die weitreichendste Bedeu-
tung von Althussers Aussage, daf} alles, was im Sozialen existiert, iiberdeterminiert ist,
in der Behauptung, da das Soziale sich als symbolische Ordnung konstituiert.« Alles
im Sozialen ist laut ihnen also stets artikuliert in symbolischen Zeichen- bzw. Bedeu-
tungssystemen. Die Unterscheidung zwischen einer Ebene der materiellen Wesenhaf-
tigkeit und einer der ideologischen Erscheinungen macht dann keinen Sinn (siehe Kap.
2.4.1), da »alles, was im Sozialen existiert« (ebd.), keine ihm eigene Wesenhaftigkeit und
Bedeutung aufweist, sondern immer schon symbolisch in einem Feld der Bedeutungs-
produktion vermittelt ist. Deshalb gibt es fiir Laclau und Mouffe (1990, S. 103-105) zwar
eine Realitit auflerhalb des Sozialen, aber diese ist niemals eine bedeutungsvolle Welt,

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

genauso wie es innerhalb des Sozialen nur eine mit kontingenter Bedeutung versehene
Wirklichkeit gibt. Aus diesen diskurstheoretischen Vorannahmen folgern sie die wider-
spriichliche Grundannahme ihres post-essenzialistischen Ansatzes von der Gesellschaft
als »unméglichem Objekt« (Marchart, 2013), womit sie zum einen davon ausgehen, dass
»[d]ie Gesellschaft und die sozialen Agenten« keine Wesenhaftigkeit haben, und dass
zum anderen »ihre Regelmifligkeiten lediglich aus den relativen und prekiren Formen
der Fixierung [bestehen], die die Errichtung einer bestimmten Ordnung mit sich bringt«
(Laclau & Mouffe, 2012, S. 133).

Gesellschaft hat also kein notwendiges Fundament — kein Territorium, kein Volk,
kein nichts — auflerhalb eines historisch gewachsenen Feldes machtvoller Entscheidun-
gen (Laclau, 1999, S. 114-125; Laclau & Mouffe, 2012, S. 185-187)." Diese Entscheidun-
gen griinden zwar auf bestehenden Machtverhiltnissen (Laclau, 1999, S. 121f.), kénnen
aber aufkein fest zugrundeliegendes Fundament zuriickgefithrt werden. Trotz der kon-
tingenztheoretischen Stirke, die sie Gramsci und auch Althusser zuweisen, kritisieren
Laclau und Mouffe (2012, S. 105) bei beiden vor allem die direkte oder indirekte Auf-
rechterhaltung der Determination durch die Okonomie als letzte, verbleibende ontologi-
sche Grundlage: Wihrend laut ihnen (ebd.) bei Gramsci trotz Relationalitit letztlich eine
fundamentale Klasse und damit die 6konomische Basis als vereinheitlichendes Prinzip
beibehalten wird, ist es ihnen zufolge bei Althusser die Okonomie, die letztlich deter-
miniert, welche Produktionsweise die Artikulation der unterschiedlichen Ebenen des
Uberbaus entscheidet (Laclau, 1981, S. 70f.; Laclau & Mouffe, 2012, S. 134f.). Wenn die
Determination durch die Okonomie aber in letzter Instanz aufrechterhalten wird, ist
(Klassen-)Hegemonie kein »ginzlich praktisches Resultat des Kampfes, sondern hat ei-
ne letzte ontologische Grundlage« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 105). Bei ihrem Versuch,
diese letzte ontologische Grundlage zu iiberwinden und das Soziale in Begriffen jenseits
essenzialistischer Fundamente zu fassen (ebd., S. 31-35), entwickeln Laclau und Mouffe
deshalb ein Verstindnis des Sozialen und seiner »Objekte« (wie Gesellschaft, Subjekte,
Institutionen etc.), das deren Erméglichungsbedingung in deren eigentlicher Unmég-
lichkeit denkt. Sowohl das Soziale als auch Gesellschaft erscheinen darin als immer nur
vorliufig moégliche und zugleich notwendig instituierte, spannungsvolle Formationen.

Diese Wendung der Hegemonietheorie zu einer negativen Sozialontologie geht
schlussendlich mit einer Reihe neuerer Begrifflichkeiten sowie dem oben bereits an-
gedeuteten paradigmatischen Wechsel einer »Theorie des >Seins« [..] zu einer Theorie
der Produktion von Bedeutung« (Marchart, 2010, S. 218; Herv. i. Orig.) einher. Da das
Soziale auf keinem wesenhaften Fundament basiert, ist es permanent darauf ange-
wiesen, Bedeutungen zu produzieren und zu fixieren, die Sozialitit in spezifischer
Weise ermdglichen und herstellen. Gesellschaft existiert hierin nur als Versuch des
Sozialen, seine Grundlosigkeit und Offenheit zu tiberwinden, »indem es sich zu Gesell-
schaft schlieft, was ihm immer nur graduell gelingen wird, da ein Zustand endgiiltiger
SchlieRung unmoglich erreicht werden kann« (ebd., S. 202f.). Gesellschaft stellt dann

11 Die Aufschichtung und Ablagerung von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen, die das unent-
scheidbare Feld notwendiger Entscheidungen reglementieren und begrenzen, fassen sie in dem
Begriff der Sedimentierung (siehe Kap. 2.3.6).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

55


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

eine imaginire Bestrebung mit zugleich objektivierenden Effekten der Fixierung des
Sozialen dar, die immer nur partiell und vorliufig ist (Laclau & Mouffe, 2012, S. 140).

Trotz der radikalen Negativitit bzw. Unbestimmtheit des Sozialen ist soziale Be-
stimmtheit nach Laclau und Mouffe immer notwendig, da soziale Praxis ansonsten in
einem Abgrund der Bedeutungslosigkeit unmoglich wire. Kontingenz tritt bei ihnen
deshalb als ein sich selbst subvertierendes, komplex aufeinander bezogenes und inein-
ander verschrinktes Verhiltnis von Nicht-Notwendigkeit (oder: Unbestimmtheit) und
Notwendigkeit (oder: Bestimmtheit) auf (siehe Kap. 1.2). Um diese Selbst-Subversivitit
des Sozialen begrifflich zu denken, arbeiten die beiden mit einer grundlegenden Dif-
ferenz zwischen dem Sozialen und dem Politischen: Das Politische — zu unterscheiden
von der Politik — wird nicht als eine eigens zu bestimmende Dimension des Sozialen ge-
dacht, sondern als dessen Kehrseite. Wihrend sich das Politische auf den ontologischen
Moment der Instituierung und Deinstituierung einer kontingenten sozialen Ordnung
bezieht, stellt das Soziale das Feld der sedimentierten Formen nicht-notwendiger, kon-
tingenter Objektivitit dar (Laclau, 1990c, S. 35). Ferner wird das Politische in diesem
Ansatz mit einem der grundlegendsten Begrifflichkeiten von Laclau und Mouffe, dem
Antagonismus (siehe Kap. 2.3.4), gleichgesetzt (Laclau, 1990c, S. 35). Damit bezeichnet
das Politische den Moment von unentscheidbaren Alternativen sozialer Ordnung und
deren machtvoller Entscheidung (Laclau, 1999). Wobei der Moment der Ent-Scheidung
immer auch eine Form des Ausschlusses darstellt, bei der das Ausgeschlossene als
Grundvoraussetzung der Konstitution und Fixierung von Bedeutung in seiner Abwe-
senheit stets anwesend bleibt. Denn nur iiber den negativen Ausschluss wird das Soziale
als ein intelligibles Feld kontingenter »Objekte« hergestellt (siehe Kap. 2.3.4). Wihrend
diese Objekte ihre singulire Identitit, um es vereinfacht auszudriicken, der Differenz
zu den anderen Objekten innerhalb desselben Bedeutungssystems verdanken, erhalten
sie ihre gemeinsame Identitit lediglich durch den Ausschluss von etwas mit allgemei-
ner Bedeutung. Dementsprechend kann das Soziale »als eine Form des Politischen im
»Schlafzustand« (Marchart, 2010, S. 216) verstanden werden, dessen politisch institu-
ierter Charakter, also dessen Griindung auf einem Abgrund durch Ausschluss vermittels
der Prozessualitit der Sedimentierung (siehe Kap. 2.3.6) zuweilen in Vergessenheit
gerit (Marchart, 2010, S. 215; zu Niherem iiber das Politische siehe Kap. 4.2.3).

Im Rahmen dieser bedeutungstheoretischen Ubersetzung der Hegemonietheorie
setzen Laclau und Mouffe (2012, S. 149) das Soziale mit dem Feld des Diskursiven — nicht
zu verwechseln mit Diskurs(en) — gleich. Da das Soziale auf keiner unverinderlichen
Essenz griindet, kann sich das Feld des Sozialen stets nur als kontingentes Verhiltnis
von Differenz und Aquivalenz instituieren (siche Kap. 2.3.3). Zum einen, weil sich Be-
deutung nicht aus sich selbst heraus, sondern nur iiber die Differenz zu etwas anderem
herstellt. Und zum anderen, weil es trotzdem notwendig ist, diese Differenzen zu einem
gemeinsamen Verhiltnis zusammenzufassen und somit eine Aquivalenzbeziehung
herzustellen, die ihre Gemeinsamkeit zum Ausdruck bringt. In dieser Weise tibertragen
Laclau und Mouffe Gramscis Logik der Konstruktion eines Klassenbiindnisses iiber die
Universalisierung von Interessen, ohne dabei auf Klasse als fundamentale Dimension
des Sozialen zuriickgreifen zu miissen. Da aber kein Differenzverhiltnis jemals kom-
plett in Aquivalenz aufgehen kann (denn dann gibe es keine Differenzen mehr) und
da kein Aquivalenzverhiltnis ident mit seinen Differenzen sein kann, bleibt die end-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

giiltige Fixierung jedes sozialen Verhiltnisses letztlich unméglich. Dies hat auch damit
zu tun, dass auch Aquivalenz nicht auf einem pridiskursiv existierenden Fundament
griindet, sondern nur durch den Ausschluss von etwas erzeugt werden kann, das alle
Differenzen in gleichem Mafle negiert (einem Antagonismus) und damit als eigentliche
Un_Maoglichkeitsbedingung stets abwesend anwesend bleibt. Das Soziale konstituiert
sich lediglich in dem Versuch, die letztlich unmégliche Fixierung zu bewerkstelligen:
»The social is not only the infinite play of differences. It is also the attempt to limit that
play, to domesticate infinitude, to embrace it within the finitude of an order« (Laclau,
1990Db, S. 91).

Auch in dieser Betrachtung stellt »Gesellschaft« keine »fundierende Totalitit« dar
(Laclau & Moulffe, 2012, S. 130), die das Soziale endgiiltig fixiert. Die Gesellschaft gibt es
nicht (Laclau & Mouffe, 1990), und sie kann auch in dem Versuch der unméglichen Fi-
xierung des Sozialen nicht endgiiltig produziert werden. Trotzdem bleibt »Gesellschaft«
in der Anstrengung des Sozialen, dieses unmaogliche Objekt zu konstruieren, anwesend
(ebd., S. 150). Sie existiert als vergeblicher Versuch, der Abgriindigkeit des Sozialen ei-
nen Grund zu geben (Laclau, 1990b, S. 92). Allerdings werden in diesen politischen, weil
radikal kontingenten Akten des unmoglichen Versuchens der Fixierung des Sozialen als
»Gesellschaft« Gesellschaftseffekte (society effects) produziert, die das Soziale voriiberge-
hend fixieren (Laclau & Zac, 1994, S. 18f.). In der begrifflichen Konstruktion des Verhilt-
nisses zwischen dem Sozialen und der Gesellschaft wird also das grundlegende Denken
von Laclau und Mouffe deutlich, das ihre negative Sozialontologie als Theorie der Bedeu-
tungsproduktion unterlegt: Gesellschaft bleibt als unmégliches Objekt abwesend anwe-
send und ermoglicht und verunmoglicht in dieser abwesenden Anwesenheit zugleich die
voriibergehende Fixierung des Feldes des Sozialen.

2.3 Elemente des hegemonietheoretischen Horizonts -
vertiefende Erkundungen

Im Anschluss an diese komprimierten gesellschaftstheoretischen Modellierungen der
drei zentralen Spektren im Horizont der Hegemonietheorie stelle ich im Folgenden ei-
nige der zentralen theoretischen Konzepte niher heraus, die bedeutsam fiir ein post-
fundamentalistisches Denken von Gesellschaft sind. Ich riicke folglich diejenigen Kon-
zepte von Gramsci, Althusser sowie Laclau und Mouffe in den Vordergrund, die fiir ein
Denken von Bildung in der Migrationsgesellschaft relevant sind, und diskutiere sie in ei-
nem Zusammenhang zueinander, sodass die Kontinuititen, Diskontinuititen und Wei-
terentwicklungen, aber auch die Vernachlissigungen und Briiche zwischen den theore-
tischen Spektren sichtbar werden. Wie bereits erwahnt, geht es mir dabei nicht darum,
eine Art Evolution des Hegemoniekonzepts von Gramsci iiber Althusser bis hin zu Laclau
und Mouffe zu suggerieren, auch wenn ich in der Darstellung zumeist einer chronologi-
schen Linearitit folge. Diese Linearitat hat allerdings vor allem damit zu tun, dass ich in
meinen weiteren Beschiftigungen im Grof3en und Ganzen die diskurstheoretischen Be-
grifflichkeiten und Konzepte bevorzuge. Zudem geht es mir bei der gemeinsamen Dar-
stellung nicht so sehr um eine Herausstellung von Unterschieden, sondern darum, die
drei Theoriespektren in einem Zusammenhang zu diskutieren, der es erlaubt, diese so-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

57


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wohl miteinander zu stirken als auch gegeneinander zu wenden, um sie fiir die weitere
Untersuchung nutzbar zu machen sowie auch um mit ihnen @iber sie selbst hinausgehen
zu konnen.

Die einzelnen Kapitel sind der Ubersicht wegen (ein wenig wie ein Glossar) an aus-
gewihlten Elementen (Konzepten) orientiert. Sie bauen aber aufeinander auf und diffe-
renzieren sich so wechselseitig zueinander aus. Ich beginne in Kapitel 2.3.1 mit dem Ele-
ment der Artikulation als grundlegende Logik einer Sozialtheorie im Zeichen der Denk-
figur der Un_Bestimmtheit (Kontingenz). Daran anschliefend gehe ich in Kapitel 2.3.2
niher auf die Konzepte der Ideologie, der Materialitit und der Diskursivitit ein. In die-
sem Abschnitt findet sich auch ein Exkurs zum Diskursverstindnis bei Laclau und Mouf-
fe, der dieses allgemein in den diskurstheoretischen Rahmen von Michel Foucault ein-
reiht, aber auch die Wendungen deutlich macht. In Kapitel 2.3.3 folgt eine Auseinan-
dersetzung mit den Konzepten Klassenbiindnis, Differenz und Aquivalenz. Darauffol-
gend erortere ich in Kapitel 2.3.4 die Konzepte Antagonismus, leere und gleitende Signi-
fikanten sowie Heterogenitit. Zudem wird dieses Unterkapitel durch einen Exkurs zur
Unterscheidung des Realen, des Imaginiren und des Symbolischen erginzt. Denn diese
Unterscheidung hilft, das Konzept des Antagonismus sowie die erkenntnistheoretische
Perspektive der Hegemonietheorie im Allgemeinen auszudifferenzieren. Im Anschluss
daran setze ich mich in Kapitel 2.3.5 mit den grundlegenden Konzepten des Alltagsver-
stands, der Intellektualitit und des Subjekts auseinander, um abschlieflend in Kapitel
2.3.6 die Logiken der Macht, der Sedimentierung und der Herrschaft herauszustellen.

2.3.1 Artikulation als grundlegende Logik des Sozialen

In allen drei behandelten hegemonietheoretischen Spektren kommt eine grundlegende
Logik des Sozialen zum Ausdruck, die auf der »sinngebendenc« (signifizierenden) Ver-
kniipfung unterschiedlicher Elemente beruht. Diese Verkniipfung schopft ihre Notwen-
digkeit aus ihrer grundlegenden Nicht-Notwendigkeit, da erst die Relationierung der ver-
kniipften Elemente ihre spezifische »Identitit« respektive Bedeutung hervorbringt. Die-
se Logik der signifizierenden Verkniipfung wird bei Gramsci bspw. ersichtlich, wenn er
von der Notwendigkeit der Herstellung eines Klassenbiindnisses durch die Uberzeugung
anderer gesellschaftlicher Gruppen spricht, die nur itber Zugestindnisse durch die fith-
rende Gruppe erreicht werden kann. Das Klassenbiindnis modifiziert damit mehr oder
weniger die urspriinglichen Interessen aller an dem Konsens beteiligten Klassen (siehe
Kap. 2.2.1 sowie Kap. 2.3.3). Die Logik zeigt sich aber auch bei Althusser, bei dem die
unterschiedlichen gesellschaftlichen Instanzen des Uberbaus mit der Basis in ein Ent-
sprechungsverhiltnis gesetzt werden miissen oder die ideologische Reproduktion der
Produktionsbedingungen notwendig ist. Bei Laclau und Mouffe meint die grundlegende
Logik der Verkniipfung unter anderem die Notwendigkeit der Herstellung eines vorlau-
figen Verhiltnisses von Differenzen mittels der Produktion partieller Aquivalenz durch
Ausschluss (Antagonismus). Das heif3t, soziale Wirklichkeit wird in allen drei Spektren
relational und differenziell hervorgebracht. Diese Relationalitit und Differenzialitit ist
der zentrale Bestandteil der Kimpfe um soziale Ordnung und Artikulation ist das grund-
legende theoretische Konzept, das diese Logik der Verkniipfung und Differenzierung zu-
sammenfasst. Artikulation stellt damit das zentrale Element der drei Spektren dar und

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

alle drei konnen als artikulationstheoretische Sozial- und Gesellschaftsverstindnisse be-
trachtet werden (siehe Kap. 2.4.2).

Dem Artikulationsbegriff kommt hierbei entgegen seiner gewohnten Bedeutungs-
weise im Deutschen eine doppelte Bedeutung zu. Stuart Hall (2004b, S. 65) veranschau-
licht diese, indem er auf die zweifache Verwendungsweise des englischen Begrifts to ar-
ticulate verweist. Einerseits bedeutet Artikulation hier wie im Deutschen auch, etwas zur
Sprache bzw. zum Ausdruck zu bringen. Andererseits referiert der Ausdruck auf das Ver-
koppeln von zwei eigenstindigen Elementen, wie etwa das Verkoppeln eines Lastwagens
mit einem Anhinger. Die Relation der beiden stellt eine nicht notwendige, voriiberge-
hende Verbindung (Artikulation als Komplex) von zwei eigenstindigen, nicht per se zu-
sammengehorenden Elementen dar, die iiber die Praxis des Verkniipfens (Artikulieren
als Konstruktionsform) zusammengefiigt werden: »Eine Artikulation ist demzufolge ei-
ne Verkniipfungsform, die unter bestimmten Umstinden aus zwei verschiedenen Ele-
menten eine Einheit herstellen kann. Es ist eine Verbindung, die nicht fiir alle Zeiten not-
wendig, determiniert, absolut oder wesentlich ist« (ebd.; Herv. i. Orig.). Artikulation eig-
net sich damit als grundlegendes Konzept der Hegemonietheorie, das die radikale Kon-
tingenz sozialer Phinomene begrifflich und theoretisch verbiirgt. Dabei wird Artikulati-
on einerseits als kontingenztheoretischer »Name eines gegebenen relationalen Komple-
xes« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 127), wie etwa einer Gesellschaftsformation, verwendet.
In dieser Verwendung bezeichnet der Begriff die »spezifische Form, die ein System von
Beziehungen zwischen heterogenen Elementen einnimmt« (Laclau, 1981, S. 207). Ande-
rerseits und vorrangig stellt Artikulation jedoch die Praktik »eine[r] politische[n] Konstruk-
tion von ungleichen Elementen« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 123; Herv. i. Orig.)"* zu einem
wechselseitigen Entsprechungsverhiltnis dar. In letzterem Sinne ist Artikulation eine
Praxis der Relationierung und Verkniipfung »verschiedener, unterschiedlicher Elemen-
te, die in sehr unterschiedlicher Weise reartikuliert werden konnen, weil sie keine not-
wendige >Zugehorigkeit< haben« (Hall, 2004b, S. 65). In dieser Einstellung stellen Artiku-
lationen nicht-notwendige Formen der Verkniipfung komplex und differenziell aufein-
ander bezogener, ideologischer Elemente mit den spezifischen materiellen Bedingun-
gen dar, deren Funktion und Notwendigkeit darin besteht, »der Welt einen Sinn [zu] ge-
ben«(Hall, 2008d, S. 124). Jede soziale Praxis (vom Zihneputzen bis zum Grenzschutz) ist
damit eine artikulatorische Praxis, da sie auf keinen festen Fundamenten beruht.” Ihre

12 »Politisch« bedeutet in diesem Zusammenhang nicht, dass die Konstruktion durch die Politik her-
vorgebracht wird, sondern vielmehr, dass keine Notwendigkeit fiir die eine oder andere Konstruk-
tion besteht. Die Praxis der Konstruktion ist in diesem Sinne politisch, weil sie eine Entscheidung
zwischen unterschiedlichen Alternativen der Konstruktion darstellt und damit nicht-notwendig
und machtvoll ist (Laclau, 1999, S. 114-125).

13 Die Aneinanderreihung von Zahneputzen und Grenzschutz dient freilich nur als stilistisches Mit-
tel, das durch den eindeutigen Kontrast die Banalitat und Alltaglichkeit von Artikulation hervor-
heben, in keiner Weise aber die Macht- und Gewaltférmigkeit von Praktiken des Grenzschutzes
bagatellisieren soll. Bezlglich des banalen Beispiels der Praxis des Zahneputzens ist mir zwar lei-
der keine kulturhistorische Untersuchung bekannt. Aber man denke blof$ an die historische Trans-
formation der birgerlichen Konzepte vom dreimaligen zum zwei- oder einmaligen Zahneputzen
pro Tag, von der Art und Weise der angemessenen Fithrung der Zahnbiirste, von den Vorziigen
der elektrischen oder Handzahnbiirste sowie vom notwendigen Nutzen von Zahnseide, Interden-
tal Sticks etc. All diese Anderungen und Auseinandersetzungen mit der Praxis des Zahneputzens

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

59


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vermeintliche Notwendigkeit muss sie vielmehr immer wieder von Neuem konstruieren.
Daher beruht jede soziale Praxis laut Laclau und Mouffe (2012, S. 151; Herv. i. Orig.) auf
der Notwendigkeit, Knotenpunkte auf dem Feld der Uberdeterminierung herzustellen,
»die Bedeutung teilweise fixieren. «

Diese Notwendigkeit permanenter (Re-)Artikulationen verweist — wie oben darge-
stellt — auf die radikale Kontingenz des Sozialen, darf aber nicht als Beliebigkeit im Sin-
ne eines anything goes missverstanden werden. Denn wie Stuart Hall mit Nachdruck be-
tont, ist in einem hegemonietheoretischen Artikulationsverstindnis »nicht alles poten-
ziell mit allem artikulierbar« (Hall, 2004b, S. 71). Und es ist hochst bedeutsam, »die Fra-
ge der historischen Krifte, die die Gegenwart produziert haben und die nach wie vor als
Schranken und Determinanten einer diskursiven Artikulation fungieren« (ebd., S. 73),
beim Nachdenken iiber Artikulation rigoros zu beriicksichtigen (siehe hierzu auch das
Element der Sedimentierung in Kap. 2.3.6). Hall hebt damit die Bedeutung einer histo-
risierenden und kontextualisierenden Perspektive auf Artikulation hervor, die die Nicht-
Notwendigkeit von Artikulationen ausschlieflich im Rahmen der sozial ungleichen Be-
grenzungen und Ermoglichungen durch die spezifischen, historisch verfestigten For-
men des Sozialen konzeptualisiert. Artikulation ist folglich keine beliebige Verkniipfung
nicht-notwendig zusammengehorender Elemente. Die Moglichkeit spezifischer Artiku-
lationen ist vielmehr stets kontextspezifisch durch die jeweils gegebenen und historisch
gewachsenen begrenzten Moglichkeiten eines sozialen Feldes und der Positionen in die-
sem Feld vorstrukturiert (Laclau, 1999, S. 117).

Der Artikulationsbegriff — in seiner doppelten Verwendung fiir einen relationalen
Komplex und fir soziale Praxis — bringt damit in gewisser Weise, wie Hall (20104, S. 39f.)
insbesondere mit Bezug auf Althusser ausfiihrt, eine »doppelte Artikulation zwischen
>Struktur< und >Praxis« (ebd., S. 39) zum Ausdruck. Der Begriff der doppelten Artikula-
tion verweist dabei auf die rekursive Hervorbringung von sozialen Ordnungen (als relatio-
nale Komplexe) durch Praxen sowie von Praxen durch soziale Ordnungen. Dies bedeutet,
wie Hall (ebd., S. 40) herausstellt,

»dass die Struktur— die gegebenen Existenzbedingungen, die Struktur der Deter-
minierung in jeder Situation—, von einem anderen Cesichtspunkt aus, ebenfalls
schlichtweg als das Resultat fritherer Praxen verstanden werden kann. Wir kénnen
sagen, dass eine Struktur das ist, was frithere strukturierte Praxen als Resultat produ-
ziert haben. Diese stellen dann die >gegebenen Bedingungen«<dar, den notwendigen
Ausgangspunkt fiir neue Praxen. Keinesfalls sollte sPraxis<als offenkundig intentional
behandelt werden: Wir machen die Geschichte, aber auf der Grundlage vorgegebener
Bedingungen, die nicht von uns gemacht sind. Praxis ist die Art und Weise wie eine
Struktur aktiv reproduziert wird.«

Der Artikulationsbegriff bringt folglich eine rekursive Logik zwischen den vorherrschen-
den Bedingungen und den sozialen Praxen respektive noch der kleinsten und unbedeu-

wurden vermutlich nicht nur mir ilber die Medien, den Besuch der»Zahnprophylaxe«in der Schule
und vor allem beim Besuch von Zahnarzt*innen vermittelt und kennzeichnen auch die vermeint-
lich private Praxis des Zdhneputzens als eine soziale Praxis, die in ihrer Spezifik auf keinerlei Not-
wendigkeit beruht.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

tendsten sozialen Praktik (etwa Ziahneputzen) zum Ausdruck. Wobei Rekursivitit hier-
bei weder ein lineares Entsprechungs- bzw. Determinierungsverhiltnis noch Beliebig-
keitund Willkiir bedeutet, sondern sich auf ein wechselseitiges Entsprechungsverhiltnis
der relativen Autonomie und Uberdeterminierung bezieht (siehe Kap. 2.2.2). Auch aus
diesem Grund werden Hall zufolge sowohl der Begriff der Struktur'* als auch der Begriff
der Praxis als explanative Konstrukte benotigt — zumindest »falls wir die Falle vermeiden
wollen, Geschichte als nichts anderes zu verstehen, als das Ergebnis einer selbstgeniig-
samen strukturalistischen Maschine« (ebd.). Die Einfithrung des Artikulationsbegriffs
kann als Versuch gelesen werden, soziale Wirklichkeit weder strukturdeterministisch
zu beschreiben noch den beliebigen Intentionen der Individuen zuzurechnen. Im Ge-
gensatz ermdglicht der Artikulationsbegriff ein komplexes Denken der rekursiven Re-
produktion der gesellschaftlichen Verhiltnisse, in dem sowohl Autonomie als auch He-
teronomie (komplex aufeinander bezogen) stets prisent sind.

2.3.2 ldeologie, Materialitat und Diskursivitat

Fir eine sozialtheoretische Beschiftigung mit Gesellschaft ist allgemein die Frage nach
dem Verhiltnis von Ideologischem und Materiellem grundlegend. Dies ist auch fiir he-
gemonie- respektive artikulationstheoretische Zuginge bedeutsam, die — wie oben dar-
gestellt — das Verhiltnis zwischen beiden nicht einseitig auflésen, sondern nach theore-
tisch-begrifflichen Moglichkeiten einer rekursiven Artikulation der beiden suchen. Bei
Laclau und Mouffe fithrt das schliellich zu einer diskurstheoretischen Ubersetzung der
Hegemonietheorie, in der Diskursivitit zum grundlegenden Terrain der symbolischen
Artikulation von Ideellem und Materiellem wird. Im Folgenden gehe ich den artikulati-
onstheoretischen Bedeutungsgebungen der drei Elemente bei Gramsci, Althusser sowie
Laclau und Mouffe nach, sodass ein Arbeitsverstindnis von Ideologie, Materialitit und
Diskursivitit fir die vorliegende Arbeit deutlich wird.

Gramsci unternimmt bspw. den Versuch, eine Abgrenzung von den 6konomiede-
terministischen Ansitzen innerhalb des marxistischen Horizonts seiner Zeit dariiber
vorzunehmen, dass er in die — fiir diese Positionen klassische — Unterscheidung zwi-
schen Basis und Uberbau (bei ihm: Struktur und Superstrukturen) eine Wechselhaftig-
keit zwischen ékonomischer (materieller) Struktur und politischer (ideologischer) Su-
perstruktur einschreibt (siehe Kap. 2.2.1). Gramsci (2012, S. 1568) betont dabei mit Be-
zug auf Engels nachdriicklich, »daf} die Okonomie erst »in letzter Instanz« die Triebfe-
der der Geschichte ist« und »dafd die Menschen sich der Konflikte, die in der 6konomi-
schen Welt auftreten, auf dem Terrain der Ideologien bewuft werden.« Den Superstruk-
turen und der Praktik der ideologischen Uberzeugung weist er hierbei eine annihernd

14 Ich ziehe in der vorliegenden Arbeit den Kontextbegriff der Rede iiber »Strukturen« vor, da auf
diese Weise die Textualitdt/Rhetorizitit sozialer Wirklichkeit besser zum Ausdruck gebracht wird
(siehe Kap. 3.4.1). Die Rede von Strukturen in der Mehrzahl respektive von strukturellen Dominan-
ten gebe ich aber trotzdem nicht vollstindig auf, da auch in einem durch den Kontextbegriff mo-
difizierten Sprechen (iber soziale Wirklichkeit die Rede von strukturellen (Kontext-)Bedingungen
meines Erachtens durchaus Sinn macht.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

61


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gleichwertige materialisierende Kraft zu wie den 6konomischen, materiellen Gegeben-
heiten und verdeutlicht, dass diese wechselseitig (rekursiv) Einfluss aufeinander aus-
tiben (ebd., S. 876). Genau darin begriindet sich der bereits erwihnte kulturelle Wandel
in Gramscis Hegemonietheorie. Im Rahmen dieses cultural turns werden Ideologien zum
»innersten Zement« (ebd., S. 1313) der Zivilgesellschaft erklirt. Ideologie versteht Gram-
sci hierbei als »eine bestimmte Weltauffassung« (ebd., S. 1375) und geht in diesem Kon-
text davon aus, dass jeder materiellen Praxis eine bestimmte Weltauffassung inhirent
ist. Denn Ideologien vermitteln den Zugang »in die bewuf3te Welt« (ebd.). Auch deshalb
nehmen sie in der hegemonialen Uberzeugungsarbeit eine organisierende und verein-
heitlichende Funktion ein, indem sie die Art bestimmen, wie »eine Masse von Menschen
dahin gebracht wird, die reale Gegenwart kohirent und auf einheitliche Weise zu den-
ken« (ebd., S. 1377). Die Frage danach, wie bestimmte Ideologien organisch in den All-
tagsverstand (siehe Kap. 2.3.5) der Menschen iibergehen, bezieht sich fiir Gramsci in-
folgedessen auf »eine >philosophische« Tatsache, die viel wichtiger und >origineller« ist,
als wenn ein philosophisches >Genie« eine neue Wahrheit entdeckt, die Erbhof kleiner
Intellektuellengruppen bleibt« (Gramsci, 2012, S. 1377).

Die Hervorhebung der Bedeutung von Ideologien fiir die Zementierung sozialer
Verhaltnisse bedeutet fiir Gramsci aber nicht, dass jeder Ideologie eine historische Wirk-
samkeit zukommt. Seinem hegemonietheoretischen Verstindnis folgend unterscheidet
er vielmehr zwischen »historisch organischen Ideologien« (ebd.) und »willkiirlichen,
rationalistischen, »gewollten«< Ideologien« (ebd.). Historisch organische Ideologien sind ihm
zufolge diejenigen, die in das Selbstverstindliche, das Gewohnliche einer Mehrheit von
Menschen Eingang gefunden haben. Sie sind demnach hegemonial und werden erst gar
nicht als Ideologien wahrgenommen, obwohl sie »notwendig [...] fiir eine bestimmte
Struktur« (ebd.) sind und deshalb als notwendig ausgewiesen werden miissen. Orga-
nische Ideologien schaffen es, das Denken und Handeln eines Grofteils von Menschen
in einem bestimmten Kontext zu strukturieren und dadurch die Wirklichkeit dieses
sozialen Zusammenhangs in einer bestimmten Weise (mit-)hervorzubringen und zu
stiitzen. Im Gegensatz dazu kommt nicht-organischen Ideologien keine grofiere sozia-
le Wirksamkeit zu. Diese werden aus Sicht einer hegemonialen Struktur explizit als
»ldeologien« bezeichnet bzw. diskreditiert, erscheinen im Lichte der hegemonialen
Verhiltnisse als lediglich »willkiirliche(.) Hirngespinste(.)« (ebd., S. 875) und »bringen
[...] nichts hervor als individuelle, polemische >Bewegungen« usw.« (ebd., S. 876). Mit
dieser Unterscheidung zwischen organischen und nicht-organischen Ideologien be-
tont Gramsci die Bedeutung gewohnter, selbstverstindlicher Ideologien (organisch)
fiir die Aufrechterhaltung eines hegemonialen Krifteverhiltnisses, und hebt damit
insbesondere auch die allgemeine Bedeutung der Kritik Letzterer hervor. Das Verhiltnis
von materiellen Bedingungen und organischen Ideologien fiihrt ihn schlieflich zu der
Annahme, dass »die materiellen Krifte der Inhalt sind und die Ideologien die Form, eine
rein didaktische Unterscheidung von Form und Inhalt, weil die materiellen Krifte his-
torisch nicht begreifbar wiren ohne die Form, und die Ideologien individuelle Schrullen
wiren ohne die materiellen Krifte« (ebd., S. 876f.).

Wihrend Althusser von Gramsci das rekursive Verhiltnis zwischen der relativ auto-
nomen Basis und den relativ autonomen Uberbauten in einer leicht modifizierten Theo-
riesprache und mit geringen Bedeutungsunterschieden iibernimmt, wenden Laclau und

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

Mouffe (2012) dieses Verstindnis der notwendig-rekursiven Artikulation von Materiel-
lem und Ideellem diskurstheoretisch. In ihrer Ubersetzung der Uberlegungen Gramscis
und Althussers in den diskurstheoretischen Horizont ersetzen sie die topografische Un-
terscheidung zwischen Basis und Uberbau, die letztlich die 6konomische Basis privi-
legiert, durch das »Feld der Diskursivitit« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 149; Herv. i. Orig.).
Auf diesem Feld des Diskursiven, das sie mit dem Sozialen gleichsetzen (Laclau, 1981,
S.176), sind das Materielle und das Ideologische iiber spezifische symbolische Diskurse
immer schon miteinander artikuliert. Diskurse vermégen es hierbei, das freie Flottie-
ren von Bedeutungen auf dem Feld des Diskursiven vorliufig zu fixieren, sodass soziale
Wirklichkeit eine »sinnvolle«, also intelligible Ordnung erhilt (Ndheres zum Diskursver-
stindnis von Laclau und Mouffe findet sich im Exkurs unten). Mit diesem theoretischen
»Manover« vollziehen sie den bei Gramsci und Althusser mit der Stirkung des Ideolo-
gischen bereits angelegten paradigmatischen Wandel von einer Ontologie des Seins zu
einer Ontologie der Bedeutungsproduktion (Marchart, 2010, S. 218), iiber die Sozialitit
erst ermoglicht wird.

Mit der Betonung des diskursiven Charakters des Sozialen verweisen Laclau und
Mouffe zum einen darauf, »dass jede soziale Konfiguration bedeutungsvoll ist« (Laclau
& Mouffe, 1990, S. 100; eigene Ubersetzung). Zum anderen heben sie hervor, dass Bedeu-
tung nicht bereits in den Dingen vorhanden ist, sondern erst im Rahmen eines spezifi-
schen, diskursiv artikulierten Zusammenhangs (Diskurs) fixiert wird. Ein solcher Dis-
kurs wiederum fasst unterschiedliche materielle und ideelle Elemente auf dem iiber-
determinierten Terrain des Diskursiven zu einer vorliufigen Einheit, die soziales Ge-
schehen durch kontingente Bedeutungsproduktion ermdoglicht und hervorbringt. Die-
ses materielle Diskursverstindnis versuchen die beiden in seiner rudimentiren Bedeu-
tung in folgendem Beispiel zu veranschaulichen:

»If | kick a spherical object in the street or if | kick a ball in a football match, the phys-
ical fact is the same, but its meaning is different. The object is a football only to the
extent that it establishes a system of relations with other objects, and these relations
are not given by the mere referential materiality of the objects, but are, rather, socially
constructed. This systematic set of relations is what we call discourse« (ebd., S.100).

Der Diskurs bringt nicht die Existenz materieller Objekte hervor. Aber es ist das Feld der
Diskursivitit, auf dem die unterschiedlichen materiellen und ideologischen Elemente
symbolisch reprisentiert und miteinander verkniipft und relationiert werden, sodass sie
eine spezifische Bedeutung erhalten, die sie nicht aus sich selbst heraus generieren kon-
nen.

Ein diskursives Verstindnis sozialer Wirklichkeit eliminiert nicht die Existenz ei-
ner materiellen Welt auflerhalb von Signifikation (ebd., S. 105). Vielmehr versucht die
diskursive Hegemonietheorie das komplexe Verhiltnis zwischen dem Ideellen und dem
Materiellen jenseits der Dichotomie von Basis und Uberbau als symbolische Reprisen-
tation zu konzipieren. Es ist eine Variante dariiber nachzudenken, wie das Ideelle dem
Materiellen einenimaginiren, intelligiblen Sinn fiir die Subjekte verleiht und die Subjek-
te dadurch erst handlungsfihig macht (Hall, 2012a, S. 151f.), nur, dass in einem diskurs-
theoretischen Zugang das Symbolische auch dem Ideellen als Terrain sedimentierter Be-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

63


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64  Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

deutungen vorausgeht und nicht vollstindig unabhingig von der materiellen Wirklich-
keit vorliegt. Soziale Wirklichkeit als diskursiv zu verstehen ist demnach

»weit davon entfernt, blofie Rede zu signalisieren, als ob es besagen sollte, dass wir
es nur mit Sprache zu tun haben, suggeriert ebengerade das Zusammenbrechen der
Unterscheidung der beiden Ebenen von >reinen Ideen< und >roher Praxis< zugunsten
der Behauptung, dass alle menschlichen sozialen und kulturellen Praxisvollziige stets
beides, das heifit stets diskursive Praktiken sind« (Hall, 2018, S. 69; Herv. i. Orig.).

Unter Diskurs wird folglich »kein Set textueller Feuerwerke« (ebd., S. 55) verstanden,
»sondern vielmehr die generelle Auffassung des menschlichen Verhaltens als etwas stets
Bedeutungsvolles« (ebd.) bzw. — anders ausgedriickt — als etwas symbolisch Vermittel-
tes. Wenn soziale Wirklichkeit als diskursiv gedacht werden soll, »dann sollten wir«, so
Hall (ebd.) weiter,

»Diskurs als dasjenige begreifen, was menschlichen Praktiken und Institutionen Be-
deutung verleiht, was uns dazu fahig macht, die Welt zu verstehen, und folglich als
das, was menschliche Praktiken zu bedeutungsvollen Praktiken macht, die genau des-
halb geschichtlicher Natur sind, weil sie auf jene Weise signifizieren, auf die sie auch
menschliche Differenzen markieren.«

Exkurs: Zum Diskursverstandnis bei Laclau und Mouffe

Das Besondere an der diskurstheoretischen Ubersetzung der Hegemonietheorie durch
Laclau und Mouffe (2012) ist, dass sie das Soziale mit dem Diskursiven gleichsetzen. Dies
bedeutet letztlich, das Diskursive nicht»als eine Ebene oder eine Dimension des Sozia-
len aufzufassen, sondern als gleichbedeutend mit dem Sozialen als solchem« (Laclau,
1981, S.176). Das Feld des Diskursiven stellt fiir die beiden das Terrain der Verstreuung ei-
nerVielzahl loser, frei flottierender Bedeutungen dar. In Diskursen werden diese Bedeu-
tungen vorlaufig zu einem Signifikationssystem geschlossen, wodurch soziale Wirklich-
keit und Praxis erst moglich und somit bedeutungsvoll werden. Dieses vorlaufige Fixie-
ren funktioniert tiber RegelmdfSigkeiten, die sich in der Verstreuung der losen Bedeutun-
genausbilden. Diskurse stellenin dieser Betrachtung machtvolle Verdichtungen dar, die
das FliefSen von Bedeutungen auf dem Terrain des Diskursiven allerdings nie endgiiltig
fixieren kénnen.

Dieses diskurstheoretische Verstindnis des Sozialen basiert grundlegend auf dem Dis-
kursbegriff von Michel Foucault (1981 [1968]; 1991 [1971]; siehe (iberblicksartig Bublitz,
2003; Mills, 2007). Im Gegensatz zur Reduktion des Diskursbegriffs auf den »rationalen
Austausch von Argumenten« (Parr, 2020, S. 274) in den dominierenden deutschsprachi-
gen Verwendungsweisen, hebt der Begriff im Franzésischen auf die »Rede<im weites-
ten Sinne«ab (ebd.). Innerhalb dieser sehr allgemeinen Bedeutung ist die Verwendung
des Diskursbegriffs in Foucaults Werk jedoch keineswegs einheitlich (Mills, 2007, S.1).
So stellt Foucault (1981) in seinem Werk Archiologie des Wissens drei Verwendungswei-
sen seines Diskursbegriffs heraus: »einmal allgemeines Cebiet aller Aussagen, dann in-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

dividualisierbare Gruppe von Aussagen, schlielich regulierte Praxis, die von einer be-
stimmten Zahl von Aussagen berichtet.« Die erste Verwendungsweise als allgemeines
Cebietaller Aussagen kommt dem Verstandnis des Diskursiven (nicht von Diskursen) bei
Laclau und Mouffe sehr nahe. Diskurse als individualisierbare Gruppe von Aussagen zu
verstehen beziehtsich auf die Regelmafiigkeit von Aussagen tiber einen Cegenstand, zu
dem es allerdings eine Reihe weiterer individualisierbarer Gruppen von Aussagen, also
Diskurse, gibt, die sich —nicht nur gelegentlich —auch widersprechen kénnen. Die dritte
Verwendungsweise bezeichnet schlussendlich eine Praxis, also auch eine RegelmafSig-
keit von Aussagen, die als Bedingungen die Moglichkeiten und Grenzen fiir neue Aussa-
gen darstellen. Die beiden letztgenannten Bestimmungen des Diskursbegriffs hangen
eng miteinander zusammen und »beziehen sich [...] auf je spezielle Wissensausschnit-
te, wobei Diskurs immer nur die sprachliche Seite einer weiterreichenden diskursiven
Praxis, also ein ganzes Ensemble von Verfahren der Wissensproduktion meint, das sei-
ne Cegenstiande allererst hervorbringt, sie konstituiert« (Parr, 2020, S. 274). Diese beiden
Verwendungsweisen entsprechen dabei eher dem, was Laclau und Mouffe unter Diskurs
verstehen, davon abgesehen, dass sie ihr Verstandnis des Diskursiven und von Diskursen
eindeutiger als Foucault (Parr, 2020, S. 276f.) auf alles im Sozialen ausweiten und in die-
sem Kontext als sowohl| bedeutungsvermittelt als auch bedeutungsproduzierend, also
als artikuliert und artikulierend, beschreiben: »Auch soziale Handlungen (wie Gesten,
Riten oder Etikette) oder Errungenschaften (z.B. Technik, Institutionen, Mode oder Ar-
chitektur), eben alles, was fiir Menschen in ihrem Denken Bedeutung und Sinn erschafft,
werden Diskursen zugerechnet« (Sievi, 2017, S.167).

Dieses weite Diskursverstandnis ist aus analytischer Perspektive nicht immer befriedi-
gend, denn der Diskursbegriffistim»vorherrschenden Diskurs«auch sehrstark mitdem
Begriff der Rede konnotiert und weniger mit materiellen Gegenstianden und Praktiken.
Das Sprechen vom »medialem Diskurs« im Sinne der vorherrschenden »medialen Re-
de«scheint dann an analytischer Prazision zu verlieren. Gleichzeitig ist aber auch eine
klare Trennung zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursivem schwierig. Denn was ist
etwa ein abfilliger Blick oder die Errichtung meterhoher, mit Stacheldraht versehener
Zaune, wenn nicht auch immer zu einem gewissen Anteil »Rede«im allerweitesten Sin-
ne eines »relationalen Sinnzusammenhang[s]« (Reckwitz, 2011, S. 303)? Im Rahmen der
vorliegenden Arbeit |6se ich diese Unklarheit in meiner Begriffsverwendung nicht voll-
standig auf und nutze den Begriff Diskurs in seiner weiten und vielseitigen Gebrauchs-
weise, wie er mit Bezug auf Laclau und Mouffe verwendet wird.

2.3.3 Klassenbiindnis, Differenz und Aquivalenz

Um das iiberdeterminierte Verhiltnis zwischen Diskursivitit und Diskurs weiter auszu-
differenzieren und einer tiefergehenden Diskussion zuginglich zu machen, arbeite ich
im Folgenden weitere Elemente heraus, die eine artikulationstheoretische Fassung der
Un_Bestimmtheit des Sozialen erméglichen. Im Konkreten geht es hierbei um die Logi-
ken der Differenz und der Aquivalenz als grundlegende Bestandteile einer diskursiven
Totalitit. Um diese besser nachvollziehen zu kénnen, macht es Sinn, zuerst zu den we-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

65


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sentlich konkreteren Analysen und Theoretisierungen Gramscis und hier insbesondere
zur Kategorie des Klassenbiindnis zuriickzukehren. Denn, was bei Laclau und Mouffe
(2012, S. 178) eine »Diskursformation« bzw. — unter den noch zu spezifizierenden Um-
stinden eines antagonistischen Verhiltnisses (siehe Kap. 2.3.4) — eine »hegemoniale For-
mation« (ebd.; Herv. i. Orig.) darstellt, bezeichnet Gramsci als einen »geschichtlichen
Block« (siehe etwa Gramsci, 2012, S. 1045). Zentral fiir die Konstituierung eines derar-
tigen geschichtlichen Blocks des Zusammenwirkens von Struktur und Superstrukturen
ist die Herstellung von Hegemonie und Konsens, also eines Klassenbiindnisses, das den
»Zustand >volliger sozialer Autoritit« (Hall, 2008d, S. 121) bewirken kann (siehe Kap.
2.2.1).

Ein hegemoniales Klassenbiindnis stellt fiir Gramsci (2012, S. 1560) ein politisches
Krifteverhiltnis dar, das auf der Herstellung eines »Kollektivwillens« (ebd., S.1050)
beruht, der von einem universalen Kollektivbewusstsein getragen wird. Als politisches
Krifteverhiltnis vermittelt das Kollektivbewusstsein zwischen den materiellen Kraf-
teverhiltnissen (Entwicklung der Produktivkrifte und militirisches Krifteverhiltnis)
und ist folglich vor allem im Bereich der politischen und ideologischen Superstrukturen
angesiedelt. Das politische Krifteverhiltnis gibt Auskunft iiber den Grad »an Homo-
genitit, Selbstbewuf3tsein und Organisation, den die verschiedenen gesellschaftlichen
Gruppen erreicht haben«(ebd.). Die Herstellung eines hegemonialen Klassenbiindnisses
beruht nun auf der Universalisierung der partikularen Interessen einer Klasse, sodass
sich auch andere Klassen darin reprisentiert finden. Dabei unterscheidet Gramsci
(2012, S. 1560f.) bei der prozessualen Herausbildung eines Klassenbiindnisses

(1) eine korporativ-6konomische Ebene des Kollektivbewusstseins, bei dem ein Be-
wusstsein der Solidaritit innerhalb einzelner Berufsgruppen (etwa Hindler*innen)
einzelner Sektoren einer gesellschaftlichen Gruppe besteht, und

(2) ein »Bewuf3tsein der Interessensolidaritit« (ebd.), das alle Mitglieder einer gesell-
schaftlichen Gruppe einschlieft (also bspw. Hindler*innen und Fabrikant*innen),
und schliefilich

(3) den Bewusstseinstand, in dem »die eigenen korporativen Interessen in ihrer ge-
genwirtigen und kiinftigen Entwicklung den korporativen Umkreis, den einer blof3
Skonomischen Gruppe, iiberschreiten und zu Interessen anderer untergeordneter
Gruppen werden kénnen und miissen.«

Letzteres ist der Moment, in dem das Kollektivbewusstsein in Richtung eines universel-
len Klassenbiindnis strebt, wie im folgenden Zitat zum Ausdruck kommt.

»Dies ist die Phase, in der die zuvor aufgekeimten Ideologien>Partei<werden, zur Kon-
frontation kommen und in den Kampf eintreten, bis eine einzige von ihnen oder zu-
mindest eine einzige Kombination derselben dazu tendiert, das Ubergewicht zu erlan-
gen, sich durchzusetzen, sich iber den gesamten gesellschaftlichen Bereich zu verbrei-
ten, wobei sie (iber die Einheitlichkeit der 6konomischen und politischen Ziele hinaus
auch die intellektuelle und moralische Einheit bewirkt, alle Fragen, um die der Kampf
entbranntist, nicht auf die korporative, sondern auf eine >universale< Ebene stellt und

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

so die Hegemonie einer grundlegenden gesellschaftlichen Gruppe (iber eine Reihe un-
tergeordneter Gruppen herstellt.« (ebd., S.1561)

In diesem Status geht es darum, den iibergeordneten Status einer Gruppe zu behaup-
ten, indem die eigenen Interessen als universal ausgegeben und mit »den allgemeinen
Interessen der untergeordneten Gruppen abgestimmt« (ebd.) werden.

Ein Klassenbiindnis nach Gramsci konstituiert sich in dieser Betrachtung iiber die
Universalisierung der partikularen Interessen einer gesellschaftlichen Klasse, in der die
partikularen Interessen der hegemonialen Klasse als universelle Interessen artikuliert
werden. Dies funktioniert aber nicht, ohne auch Zugestindnisse in Bezug auf die In-
teressen der untergeordneten Gruppen zu machen. Damit modifizieren sich im Prozess
der Universalisierung sowohl die Interessen der untergeordneten Gruppen als auch die-
jenigen der hegemonialen Gruppe. Diese Logik der Zusammenfassung von unterschied-
lichen Interessen zu einem gemeinsamen, universalen Interesse itbersetzen Laclau und
Mouffe (2012, S. 144—148) in ihrem Theoriegebiude in eine allgemeine Logik von Diffe-
renz und Aquivalenz, um sie so von ihrer letztlich 6konomistischen Klassenfundierung
zulésen. Und wenn nun keine privilegierte 6konomische Basis mehr angenommen wird,
es also kein wesenhaftes Fundament des Sozialen gibt, dann kann weder die rohe Mate-
rialitit der Natur noch ein einzelnes ideelles Element Bedeutung, also soziales Sein, aus
sich selbst heraus stiften. Mit dem Verweis auf die Sprechakttheorie und die Performa-
tivitat der Sprache bei Derrida sowie auf die Theorie der Sprachspiele von Wittgenstein,
die Psychoanalyse Freuds, die Erkenntnistheorie Nietzsches oder Heideggers und den
Strukturalismus nach Saussure heben Laclau und Mouffe stattdessen auf die differen-
zielle Relationalitit eines jeden Seins ab: Jedes materielle wie ideelle Element erhilt sei-
ne Bedeutung erst in der Differenz zu anderen Elementen. Diese Differenz beruht aber
nicht auf einer bereits bestehenden Identitit, vielmehr stellt die spezifische Artikulati-
on der Elemente die Identitit jedes Elements erst her bzw. — unter der Annahme, dass
Bedeutung in sedimentierter Form bereits vorliegt — transformiert diese. Die Elemente
werden so zu spezifischen Momenten innerhalb einer Diskursformation, wobei bedeut-
sam ist, dass eine derartige Diskursformation ihrerseits eine partielle Aquivalenz zwi-
schen den differenten Momenten herstellen muss, um sich als eine strukturierte Tota-
litit auf dem Feld des Diskursiven schlieflen und die differenziellen Momente zusam-
menbhalten zu kdnnen (ebd., S. 141-152). Soziale Wirklichkeit kann in dieser Perspektive
nur als kontingente Relationierung von materiellen und ideellen Elementen zu einem Set
differenzieller Momente verstanden werden, die auf keinem festen Fundament griinden
(Laclau & Mouffe, 2012, S. 144-152 & 1990, S. 105-109). Die Praxis dieser Artikulation »als
Fixierung/Verlagerung eines Systems von Differenzen« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 146)
kann »nicht blof3 aus rein sprachlichen Phinomenen bestehen [...]; sie muf3 vielmehr die
gesamte materielle Dichte der mannigfaltigen Institutionen, Rituale und Praxen durch-
dringen, durch die eine Diskursformation strukturiert wird« (ebd.).

Diskurs wird hier als eine strukturierte Totalitit prizisiert, die ein komplexes Diffe-
renzverhiltnis etabliert, das sich notwendigerweise durch partielle Aquivalenz auszeich-
net sowie durch partielle Aquivalenz kontaminiert und subvertiert wird. Dieses Diffe-
renzverhaltnis vermag es, die Offenheit des Sozialen durch die Etablierung einer sym-
bolischen Ordnung zu schliefRen. Bedeutsam ist allerdings, dass »weder absolute Fixiert-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

67


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

heit noch absolute Nicht-Fixiertheit moglich« ist (ebd., S. 149). Zudem gibt es selten nur
den einen Diskurs, sondern eigentlich immer mehrere sich widersprechende Diskurse.
Dain einer diskursiven Totalitit unterschiedliche materielle und ideelle Elemente zu ei-
nem Ensemble differenzieller, momentaner Positionen angeordnet werden, die dadurch
und nur in dieser Differenzbeziehung ihre spezifische Bedeutung erlangen, konnen die
Elemente nie ganzlich mit sich selbst vereint werden. Im Gegenteil bleibt ihre jeweils
differenzielle Bedeutung stets abhingig von den anderen Momenten der jeweiligen Dis-
kursformation, sodassimmer ein Bedeutungsiiberschuss bleibt. Dieser Uberschuss kon-
stituiert das Feld der Diskursivitit und verhindert sowohl die endgiiltige Fixierung als
auch die dauerhafte Dominanz einer einzigen Diskursformation (ebd., S. 148f.). Ausge-
rechnet diese Unmoglichkeit der endgiiltigen Fixierung von Bedeutung durch das Feld
der Uberdeterminierung hat allerdings zur Folge, dass die kontingente Fixierung von
Bedeutung durch eine Vielzahl an, sich auch widersprechenden, Diskursen notwendig
wird. Denn in einem Feld ausschlieflichen Bedeutungsiiberschusses wiirde das Soziale
schlussendlich bedeutungslos bleiben. Deshalb konstituiert sich jeder Diskurs »als Ver-
such, das Feld der Diskursivitit zu beherrschen, das FliefSen der Differenzen aufzuhal-
ten, ein Zentrum zu konstruieren« (ebd., S. 150). Diskurse stellen demnach voriiberge-
hende und begrenzte Versuche der Fixierung des Sozialen dar, in denen sich privilegierte
Punkte, sogenannte »Knotenpunkte« (ebd.; Herv. i. Orig.), etablieren, die das Soziale zu-
mindest vorliufig und partiell zu zihmen vermdégen.

Die Logik von Differenz und Aquivalenz wirkt auf den ersten Blick sehr logizistisch.
Es ist aber bedeutsam, dass diese bei Laclau und Mouffe (2012, S. 142) keine mathe-
matische Kohirenz in das Verstindnis von Diskursformationen einschreibt. Bereits
bei Gramsci geht die Formierung eines Klassenbiindnisses oder eines historischen
Blocks (Aquivalenz) mit der Artikulation der Interessen anderer 8konomischer Gruppen
(Differenzen) einher, die sich nicht einfach unterordnen, sondern nur durch nicht-
notwendige Zugestindnisse in ein Klassenbiindnis eingefiigt werden kénnen. Auch
eine diskursive Formation weist demzufolge keine Einheitlichkeit auf, die auf einer »lo-
gischen Kohirenz ihrer Elemente« (ebd.) basieren wiirde und soziale Zusammenhinge
total strukturieren kénnte. Denn da Diskursformationen nicht einheitlich sind, konnen
sie nicht durch die vereinheitlichende Kraft eines transzendentalen oder sinnstiften-
den Subjekts oder der Einheitlichkeit von Erfahrung begriindet werden. Trotzdem
verwerfen Laclau und Mouffe den Kohirenzgedanken nicht vollstindig. Sie weisen
Diskursen zumindest eine gewisse Form der Kohirenz zu, sodass sie von Diskurs als
»strukturierte Totalitit« (ebd., S. 141) sprechen. Einen Diskurs als strukturierte Totalitit
zu bezeichnen, bedarf fiir sie einer Kohirenz, die sie (ebd., S. 142; Herv. i. Orig.) in An-
lehnung an Foucault (1981, S. 156) in der »RegelmdfSigkeit der Verstreuung« anlegen. Dabei
betonen sie die RegelmiRigkeit, da es ihnen nicht um eine regelmifiige Verstreuung
der artikulierten Elemente rund um einen zentralen Bezugspunkt (etwa: das Zentrum
der Macht) geht. Vielmehr markieren sie die Kohirenz eines Diskurses darin, dass er
sich nicht um ein Zentrum herum anordnet, sondern auf dem Feld der Verstreuung,
dem Feld des Diskursiven, durch eine gewisse RegelmdfSigkeit diskursiver Praktiken
ein »Ensemble differentieller Positionen« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 142) etabliert. Mit
der Gleichsetzung von Kohirenz mit RegelmifSigkeit denken sie soziale Wirklichkeit
nicht als Entsprechung einer einfachen Logik von Differenz und Aquivalenz, sondern

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

als uneinheitliche, widerspriichliche und unabschlieRbare Totalitit, deren bewegliche,
kontingente Substanzialitit durch die Etablierung hegemonialer Knotenpunkte auf
einem Feld verstreuter Bedeutungen hervorgebracht wird.

2.3.4 Antagonismus, leere und gleitende Signifikanten, Heterogenitat

Die Differenzierungen zwischen der Rekursivitit von Materiellem und Ideellem respek-
tive Diskursivitit und Diskurs (Kap. 2.3.2) sowie zwischen Klasseninteressen und Klas-
senbiindnis respektive Differenz und Aquivalenz (Kap. 2.3.3) ermdglichen eine erste An-
niherung an eine postfundamentalistische Moglichkeit, die vorliufige Bestimmtheit des
Sozialen unter Bedingungen der radikalen Unbestimmtheit zu denken. Offen bleibt je-
doch die Frage, wie es ohne das Vorliegen eines festen Fundaments gelingt, einen »ge-
schichtlichen Block« (Gramsci), eine »Gesellschaftsformation« (Althusser) bzw. eine »he-
gemoniale Formation« (Laclau und Mouffe) zu etablieren, wie also ein bestimmtes Klas-
senbiindnis oder auch eine Diskursformation durchgesetzt und stabilisiert wird. Alle
drei in diesem Kapitel herausgestellten Spektren heben mit Bezug auf diese Frage — im-
plizit oder explizit — die grundlegende Bedeutung des Konzepts des Antagonismus her-
vor (siehe zum Konzept z.B. Gramsci, 2012, S. 1352 & 1557). Da der Antagonismusbegriff’
allerdings weder bei Gramsci noch bei Althusser systematisch ausgearbeitet wird und
sich seine Verwendung insbesondere auf die Etablierung einer positiven Feindschafts-
konstellation begrenzt, konzentriere ich mich hier vor allem auf die Ausdifferenzierung
des Antagonismuskonzepts im Rahmen der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau
und Mouffe (2012; siehe auch Laclau, 2014). Im Grunde geht es bei der Bedeutung von
Antagonismen weiterhin um die Ubersetzung der Einfithrung eines Klassenbiindnisses
bei Gramsci in eine diskurstheoretische Logik des Sozialen. Einmal begonnen diese wei-
ter auszudifferenzieren, wird es notwendig noch weitere theoretische Konzepte — hier:
leere und gleitende Signifikanten sowie Heterogenitit — in den Hegemoniediskurs ein-
zufithren, um nicht bei einer mathematischen Logik der Etablierung eines einfachen,
zweigeteilten Raums (Stellungskrieg) stehenzubleiben.

Das Konzept des Antagonismus ist im Rahmen des hegemonietheoretischen Den-
kens »absolut zentral« (Mouffe, 2016, S. 192). Fiir Slavoj ZiZek (1998a, S. 123) stellt das Kon-
zept, so wie es in Hegemonie und radikale Demokratie entwickelt wird, sogar den »radikals-
ten Durchbruch fiir die moderne Gesellschaftstheorie« dar, der in den Rezeptionen des
Werks jedoch zumeist iibersehen werde. In das Konzept des Antagonismus iibersetzen
Laclau und Mouffe die »radikale Negativitit« (Marchart, 2011, S. 39) des Sozialen, die »ei-
ne unbedingte Konstitutionsbedingung sozialer Objektivitit darstellt« (ebd.). Ihnen zu-
folge geht das Konzept davon aus, »dass Negativitat konstitutiv ist fiir die Ordnung des
Sozialen und niemals iiberwunden werden kann« (Mouffe, 2016, S. 192). Diese radikale
Negativitit bzw. Unbestimmtheit jeder sozialen Ordnung verunmégliche, »dass es eine
natiirlich gegebene Ordnung gibt, die aus objektiv gegebenen Kriften resultiert — seien
es die Produktionskrifte, die Gesetze der Geschichte oder die Entwicklung des Geistes«
(ebd., S. 194). Denn keine soziale Ordnung kann sich aus sich selbst heraus griinden, viel-
mehr erfordert die radikale Unbestimmtheit zugleich die negative Konstruktion eines
Auflen, das es vermag, die Aquivalenz der artikulierten Differenz vorliufig herzustellen.
»Ein hegemonialer Diskurs«, so Andreas Reckwitz (2011, S. 305; eigene Herv.), »gewinnt

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

69


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

seine Identitit erst iiber die Abgrenzung von einem Aufen, iiber den >negativistischenc
Weg der Verwerfung eines radikalen Anderen, der damit zum paradoxen >konstitutiven
Aufdenc avanciert.«

Laclau und Mouffe (2012, S. 161f.; Laclau, 2014) grenzen ihr Verstindnis von Ant-
agonismus dabei explizit von den begrifflichen Konzepten der Realopposition und des
Widerspruchs ab, die in allgemeineren Konflikttheorien, aber auch in der marxistischen
Theorie Verwendung finden.” Wihrend eine Realopposition ein Verhiltnis zwischen
zwei realen, materiellen Objekten darstellt, die positiv voneinander unterschieden wer-
den konnen (etwa zwei Autos, die, wenn sie zusammenprallen, eine Kraftauswirkung
aufeinander ausiiben), stellt ein Widerspruch ein Verhiltnis zwischen begrifflichen
Objekten dar, die in einer Differenz zueinander stehen (die Begriffe der Autonomie und
der Heteronomie stehen etwa — rein begriffslogisch - in einem Widerspruchsverhiltnis
zueinander, weil Autonomie Nicht-Heteronomie und Heteronomie Nicht-Autonomie
ist). Beide, Realopposition und Widerspruch, sind »objektive Verhdltnisse [...] — Verhilt-
nisse zwischen begrifflichen Objekten im zweiten und zwischen realen Objekten im
ersten Fall« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 164; Herv. i. Orig.). Beide Verhiltnisse basieren
aber nicht notwendigerweise auf einer antagonistischen Relation. Denn in beiden Fillen
handelt es sich um vollstindig konstituierte Gegenstinde: »Im Fall des Widerspruchs
ist, weil A in vollstandiger Weise A ist, das Nicht-A-Sein ein Widerspruch — und daher
eine Unmoglichkeit. Im Fall der Realopposition produziert die Beziehung von A zu B
deswegen einen objektiv bestimmbaren Effekt, weil A ebenfalls v6llig A ist« (ebd.; Herv.
i. Orig.).

In beiden Fillen wird »Konflikt« und »Konfliktualitit« als objektives, in der empi-
rischen Wirklichkeit existentes Verhiltnis herausgestellt. Von dieser empirischen Ob-
jektivitit unterscheidet sich jedoch genau das Konzept des Antagonismus von Laclau
und Mouffe. Im Antagonismuskonzept kumuliert die ontologische Grundannahme, dass
soziale Ordnung immer (und nicht nur jede Form eines objektiven Widerspruchsver-
hiltnisses) »auf dem Ausschluss anderer Moglichkeiten [griindet], sie ist immer Aus-
druck partikularer Konfigurationen und Machtverhiltnisse« (Mouffe, 2016, S. 193). Das
Konzept bringt zum Ausdruck, dass alles im Sozialen stets »um eine bestimmte trau-
matische Unméglichkeit herum strukeuriert ist, um einen bestimmten Rif3, der nicht
symbolisiert werden kann« (ZiZek, 1998a, S. 123). Damit ist auch das verworfene Aufien,
das zum konstitutiven Aufden einer sozialen Ordnung wird, nie ein empirisch gegebe-
nes, wesenhaftes Anderes. Auch steht es nicht notwendigerweise in einem »objektivenc
antagonistischen Verhiltnis zum Eigenen der sozialen Ordnung. So weist Laclau (2018,
S.149) daraufhin, dass in seiner Perspektive das Verhiltnis zwischen Arbeiter*innen und
Kapitalist*innen nicht notwendigerweise ein antagonistisches ist, wie dies in der mar-
xistischen Tradition gerne dargestellt wird: »To assert that there is an inherent antago-
nism because the capitalist extracts surplusvalue from the worker is clearly insufficient,

15 Auch wenn»im Marxismus der grundlegende Charakter von Negativitit und Antagonismus durch-
aus postuliert« (Marchart, 2011, S. 42) wird, sparen sie diesen nicht aus ihrer Kritik aus, da der
Antagonismus im Marxismus den »objektiven Entwicklungsgesetzen<unterworfen und damit zu-
gleich dementiert [wird]« (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

because in order to have antagonism it is necessary that the worker resists such extrac-
tion« (ebd.; Herv. i. Orig.). Die Differenz zwischen Kapitalist*in und Verkiufer*in von
Arbeitskraft alleine stellt also nicht notwendigerweise ein antagonistisches Verhailtnis
zwischen den beiden Positionen im kapitalistischen Produktionsprozess dar. Sondern
dieses Verhiltnis wird vielmehr in einer spezifischen Konstellation im Produktionspro-
zess etabliert (ebd.). In ihrem Werk Hegemonie und radikale Demokratie beziehen sich La-
clauund Mouffe (2012, S. 165) exemplarisch auf das Differenzverhiltnis zwischen Grund-
besitzer*innen und Landwirt*innen. Dieses wird ihnen zufolge erst dann zu einem ant-
agonistischen Verhiltnis, wenn die (nicht-notwendige) Existenz als Landwirt*in durch
die Moglichkeit, von den Grundbesitzer*innen vertrieben zu werden, in Gefahr gerit
(ebd.). Das Andere (Grundbesitzer*in) wird dann zum Paradox der Méglichkeit und Un-
moglichkeit des Eigenen (Landwirt*in), weil sich das Eigene tiber den Ausschluss des An-
deren konstituiert und zugleich durch dessen Prisenz daran gehindert wird, ginzlich es
selbst zu sein (ebd.). Der Antagonismus wird so zur paradoxen Grenze eines jeden Dif-
ferenzverhiltnisses.

»Wenn Sprache ein System von Differenzen ist, so ist der Antagonismus das Scheitern
der Differenz: in diesem Sinne richtet er sich innerhalb der Begrenzungen der Sprache
einund kann nuralsihre Zerspaltung existieren —also als Metapher. Wir kénnen somit
verstehen, warum soziologische und historische Erzahlungen sich selbst unterbrechen
undsich an eine ihre Begrifflichkeit transzendierende>Erfahrung<wenden miissen, um
ihre Liicken zu fiillen: jede Sprache und jede Cesellschaft sind durch Unterdriickung
des Bewufitseins der sie durchdringenden Unmaoglichkeit konstituiert. Der Antagonis-
mus entzieht sich der Méglichkeit, durch Sprache erfafdt zu werden, da ja Sprache nur
als Versuch einer Fixierung dessen existiert, was der Antagonismus untergrabt.« (Ebd.)

Antagonismus wurde in der bisherigen Erorterung allerdings in mindestens zwei Figu-
ren gedacht: zum einen als radikale Negativitit des Sozialen und zum anderen als nega-
tives Auflen, das ein Innen als Aquivalenzverhiltnis von Differenzen konstituiert. Die-
se beiden Figuren reprisentieren die widerspriichliche Denkbewegung zwischen einer
grundlegenden, ontologischen Unbestimmtheit und einer ontischen, also vorlaufig her-
gestellten Bestimmtheit im Theoriehorizont von Laclau und Mouffe, die auch auf den
Antagonismusbegriff ibertragen wird. So kann mindestens zwischen einem ontologi-
schen Antagonismus und einer Vielzahl nicht-notwendiger ontischer Antagonismen un-
terschieden werden, die eine bestimmte soziale Ordnung sowohl ermdglichen als auch
stets bedrohen. Mit der Unterscheidung zwischen dem Realen, dem Imaginiren und
dem Symbolischen bei Jacques Lacan (siehe Exkurs unten) kann diese Differenzierung
prézisiert werden (Marchart, 2011, S. 41). So bezeichnet etwa das Reale die Dimension des
Ontologischen, also des Wesenhaften, das stets als abgriindig, nicht-notwendig bzw. un-
bestimmt gedacht wird. Das Ontische hingegen bezieht sich auf die machtvoll und vor-
laufig fixierte soziale Wirklichkeit, die in eine imaginire und eine symbolische Dimen-
sion unterschieden werden kann. In dieser Perspektive wird mit dem realen Antagonis-
mus die traumatische radikale Unbestimmtheit gefasst, die jeder sozialen Objektivitat
zugrunde liegt. Aufgrund der Undarstellbarkeit des Realen reprisentiert sich der Ant-
agonismus jedoch auch in der Dimension des Ontischen als eine Vielzahlimaginirer und

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

n


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

symbolischer Antagonismen. Die imaginire Dimension des Antagonismus bezieht sich
dabei auf verallgemeinerte Feindschaftsverhiltnisse in der sozialen Praxis (etwa auf das
imaginare Verhaltnis zwischen Grundbesitzer*innen und Landwirt*innen). Wobei die-
se, wie bereits herausgestellt, keine festen empirischen Gegebenheiten darstellen, son-
dern auch durch radikale Negativitit (den realen Antagonismus) gekennzeichnet sind
und theoretisch jedes Differenzverhiltnis betreffen kénnen. Nur in der Dimension des
Imaginiren jedoch »erscheint der Antagonismus als Frontstellung zwischen zwei auf-
einander spiegelbildlich verwiesenen Feinden, deren Existenz jeweils »objektiv« gege-
ben scheint« (ebd.). In der Dimension des Symbolischen hingegen wird der Antagonis-
musbegriff »nicht nur negativistisch radikalisiert, er wird auch operationalisiert, um die
Logik sozialer Bedeutungsproduktion beschreiben zu kénnen« (ebd., S. 42). Der sym-
bolische Antagonismus verdeutlicht sich dann in der Aquivalenzierung differenzieller
Elemente, die lediglich iiber den negativen Ausschluss produziert werden kann (ebd.).
Man konnte auch sagen, dass sich der symbolische Antagonismus in den symbolischen
Ubersetzungen sowohl des realen Antagonismus als auch der imaginiren Antagonis-
men in der alltidglichen sozialen Praxis verdeutlicht. Der symbolische Antagonismus, der
sich positivals Aquivalenz reprisentiert, konstituiert dann die Grenzen jedes Verhiltnis-
ses von Differenzen, das »sich als partielle und prekire Objektivierung enthilllt« (Laclau
& Moufe, 2012, S. 165), indem er vermittels der negativen Abgrenzung eine Aquivalenz
zwischen den Differenzen etabliert, die diese erst als gemeinsame Totalitit (im Sinne
einer kontingenten sozialen Ordnung) verbindet.

Exkurs: Zum Realen, Imaginédren und Symbolischen

Neben der Unterscheidung zwischen dem Diskursiven und Diskursen sowie zwischen
dem Ontologischen und dem Ontischen spieltin der diskursiven Hegemonietheorie von
Laclau und Mouffe (2012) die Unterscheidung zwischen dem Realen, dem Imaginéren
und dem Symbolischen eine bedeutsame Rolle —obwohl diese Unterscheidung eigent-
lich erst nach der Veroffentlichung des Werks Hegemonie und radikale Demokratie von Sla-
voj Zizek (1998a,1998b) expliziert wurde. Trotz der nachtraglichen Betonung der heraus-
ragenden Bedeutung der Trias von Realem, Imaginarem und Symbolischem fiir die He-
gemonietheorie (Laclau, 2014, S.153) haben jedoch weder Laclau noch Mouffe die Trias
in den Folgewerken systematisch ausgearbeitet.

Die Unterscheidung zwischen Realem, Imaginarem und Symbolischem, wie sie sich in
den Arbeiten von Laclau und Mouffe zeigt, geht auf die psychoanalytische Subjekttheo-
rie Jacques Lacans zuriick, der damit die drei konstitutiven Ebenen der Realitit mensch-
licher Wesen bezeichnet (Zizek, 2016, S.18). Dabei kann das Reale mit dem Ontologi-
schen und damit mit der Abgriindigkeit, der radikalen Negativitat oder auch der Abwe-
senheit eines ultimativen Grundes des Sozialen gleichgesetzt werden. Das Imaginire
und das Symbolische sind hingegen in der ontischen Dimension angesiedelt. Das Ima-
ginidre bezeichnet bei Lacan diejenige Dimension, in der das Subjekt (iber das »Bild des
ihm Ahnlichen« (Laplanche & Ponatlis, 2019, S. 228) einen Zugang zu sich selbst findet.
Dieser Zugang findet aber eben nicht iiber den*die Ahnliche*n, sondern interpretativ,
imaginar iiber das Bild dieser*dieses vermeintlich Ahnlichen statt und ist deshalb »ih-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

rem Wesen nach der Tauschung preisgegeben« (ebd., S. 229). Das Imaginare bekommt
indieser Perspektive also eine konstitutive Funktion im Zugang nicht nur zur Welt und zu
Anderen, sondern auch im Zugang zum Selbst. Trotzdem wird bei Lacan — wie auch bei
Laclau und Mouffe— dem Symbolischen eine noch herausragendere Bedeutung zuge-
wiesen, da sich das Subjekt schlussendlich immer auf der Dimension des Symbolischen,
das heifdt auf der Dimension der»Sprache« bzw. der Bedeutungen, konstituiert (Worler,
2015, S. 26-29). Das Symbolische stellt dabei eine »vermittelnde Ebene« (ebd., S. 28) dar,
die ein symbolisiertes Verhiltnis zum Imagindren, als primdre Moglichkeit dem Realen
zu begegnen, beschreibt. Es bezeichnet in diesem Verstiandnis diejenige Dimension, in
der sich sowohl die subjektive als auch die soziale Wirklichkeit als symbolisierende An-
niherungen an das imaginare Bild des Ahnlichen konstituieren — und zwar sowohl als
(sedimentierte) symbolische Ordnung, die jeder »neuen« Artikulation vorausgeht, als
auch als spezifische Artikulation, »wie das menschliche Subjekt sich in eine vorgegebe-
ne Ordnung einfiigt« (Laplanche & Ponatlis, 2019, S. 488).

Ganz in diesem Sinne versteht auch Laclau (2014, S.152) das Reale nicht als vorliegen-
des Objekt des Sozialen, sondern als»internal limit preventing the ultimate constitution
of any objectivity.« Demgegeniber stellt das Imaginare die zentrale Dimension dar, in
der ein allgemeiner Horizont konstruiert wird, der einen kontingenten Rahmen fiir die
symbolische Praxis bereitstellt. »Every age adopts an image of itself—a certain horizon,
however blurred and imprecise, which somehow unifies its whole experience.« (Laclau,
1990¢, S. 3) Diese imagindren Anndherungen an ein Reales, das nicht symbolisierbar ist,
folgen der Logik der Hegemonie und stellen die Grundlage fiir die Konstitution der so-
zialen Wirklichkeit Gber die symbolischen Anndherungen an die jeweiligen Imaginire
in die soziale Praxis dar (ebd., S. 60-85).

Die Trias des Realen, des Imagindren und des Symbolischen ist bedeutsam, um zum
einen die Unmoglichkeit der rationalen (Er-)Schlieflung der sozialen Wirklichkeit als
einen »mehrschrittigen« und nicht-linearen Ubersetzungsprozess zu konzipieren, der
notwendigerweise mit Dislokationen einhergeht. Zum anderen ist sie bedeutsam, um
der Dimension des Ontischen eine Dimension der imaginaren und eine der »tatsachli-
chen«, symbolischen Annidherungan das Reale gegentiberzustellen, die miteinander zu-
sammenhdangen und gleichzeitig durch einen konstitutiven Spalt voneinander getrennt
sind. In letzterem Sinne sensibilisiert die Trias auch fiir einen Blick, der zum einen die
imagindren Reprasentationen des Eigenen, der Anderen und der Welt sowie zum an-
deren die tatsachlichen (symbolischen) Praktiken zum Gegenstand einer differenzier-
ten Betrachtung macht, die diese nicht naiv in eins setzt. Die Imagination von Nation
als grundlegendes Fundament sozialer Ordnung kann so als Versuch betrachtet werden,
die reale Unbestimmtheit des Sozialen zu (iberwinden. In den vielfiltigen symbolischen
Praktiken von kontingenten Institutionen und Subjekten wird die Imagination der Na-
tion schlieRlich zu einem bestimmenden Objekt sozialer Wirklichkeit (siehe Kap. 3.2).
Zwischen dem Realen, dem Imaginaren und dem Symbolischen wird eine Kluft ersicht-
lich, die zwar in unterschiedlichen Praxen unterschiedlich weit auseinanderliegen mag,
aber doch niemals vollstandig geschlossen werden kann.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

13


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Wenn die dufleren Grenzen einer sozialen Formation, etwa einer Gesellschaftsformati-
on, nur iber Negation und Ausschluss konstituiert werden kénnen (Laclau & Mouffe,
2012, S. 165-167) und es nur auf diese Weise gelingt, ein Verhiltnis der Aquivalenz zwi-
schen differenten Elementen herzustellen, bleibt die Frage offen, wie die negative Aqui-
valenz trotz allem positiv reprisentiert werden kann (Laclau, 2018, S. 69f.). Um Aquiva-
lenzeffekte zu produzieren, benétigt es demnach auch etwas, das die abwesende Fillle,
das Fehlen eines positiven Grundes, supplementieren bzw. filllen kann. Diese Funktion,
die Aquivalenz einer Vielzahl von Differenzen zu reprisentieren, kann laut Laclau (2002,
S. 67-69) nur ein Signifikant iibernehmen, dessen Bedeutung moglichst leer ist, da er
nur so fiir eine Vielzahl differenzieller Positionen stehen kann. In der »Extremsituati-
on einer radikalen Desorganisation des sozialen Gefiiges« (ebd., S. 76) kann bspw. der
Signifikant »Ordnung«, ohne dass er mit einer spezifischen Bedeutung versehen ist, die
Funktion der Reprisentation der abwesenden Fiille einer Gemeinschaft itbernehmen. So
fithrt Laclau (ebd.) aus:

»0rdnung<an sich hat keinen Inhalt, weil sie nur in den verschiedenen Formen exis-
tiert,in denensie tatsichlich realisiertist. Doch in einer Situation radikaler Unordnung
ist>Ordnung<als das anwesend, was abwesend ist. Als Signifikant dieser Abwesenheit
wird sie zum leeren Signifikanten. In diesem Sinn kénnen verschiedene politische Kraf-
te in ihren Anstrengungen wetteifern, ihre partikularen Ziele als solche zu prisentie-
ren, die das Fiillen des Mangels realisieren kdnnen.«

Leere Signifikanten nehmen eine positive, objektive »Platzhalterrolle ein, indem sie be-
zeichnen, was eigentlich nicht bezeichnet werden kann: die Identitit [Aquivalenz] des
Diskurses« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 72). Wobei je nach Kontext unterschiedliche Si-
gnifikanten (etwa: Emanzipation, Freiheit, Demokratie) zum Reprisentanten des Man-
gels bzw. der abwesenden Fiille werden kénnen.

Politik, im Sinne eines Ringens um die allgemeine gute Ordnung des Sozialen, ist
iiberhaupt nur moglich, da sich »die konstitutive Unmdoglichkeit von Gesellschaft [...]
nur durch die Produktion leerer Signifikanten reprisentieren kann« (Laclau, 2002,
S. 76). Leere Signifikanten werden damit zu einem bedeutsamen Prinzip der Produktion
der Grenzen eines diskursiven Systems, indem der Horizont dessen, »was gedacht
werden kann und was ausgeschlossen ist« (Stiheli & Hammer, 2016, S. 73), abgesteckt
wird. Gleichzeitig hilt die Leere leerer Signifikanten das Aufien und den Mangel stets
im Inneren prisent und subvertiert jeden Versuch der Konstruktion von Aquivalenz,
insofern auch leere Signifikanten es nicht vermégen, Diskursformationen endgiiltig zu
fixieren und zu stabilisieren. Dariiber hinaus zeigt sich die konstitutive Ambivalenz von
Konstruktion und Subversion, die fitr Kontingenz in der Bedeutung von Unbestimmt-
heit und Bestimmtheit grundlegend ist, ebenso in der Logik leerer Signifikanten: »Zum
einen fixiert er [der leere Signifikant] Bedeutungen, zum anderen wird er selbst so weit
entleert, dass er zum nahezu bedeutungslosen Zeichen wird« (ebd.). Dies bedeutet nun
aber nicht, dass ein leerer Signifikant, der es vermag, soziale Praktiken in partieller
Aquivalenz zu formieren, in seiner Entleertheit kein partikulares politisches Projekt
vorantreibt und das Ausgeschlossene in dieser Weise wiederum als Differenz in den dis-
kursiven Zusammenhang einlisst. Vielmehr vollzieht sich bei der Konstruktion leerer

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

Signifikanten, Laclau (2018) zufolge, die bereits beschriebene Logik der Universalisie-
rung partikularer Interessen (Gramsci) bzw. Forderungen (Laclau) — man kénnte auch
sagen: die Universalisierung eines politischen Projekts (als eine soziale Ordnung).

»The argument that | have developed is that, at this point, there is the possibility that
one difference, without ceasing to be a particularistic difference, assumes the represen-
tation of an incommensurable totality. In that way, its body is split between the partic-
ularity which it still is and the more universal signification of which it is the bearer.«
(Laclau, 2018, S. 70)

Selbst wenn man davon ausgeht, dass das Soziale in der Regel ein Feld mehrerer sich
durchkreuzender Antagonismen darstellt und damit auch mehrere sich wechselseitig
und komplex tiberlagernde leere Signifikanten produziert werden miissen, bleibt die bis
hierhin ausdifferenzierte Logik schlussendlich eine vereinfachte Logik, die blof} zwi-
schen negativ Ausgeschlossenem (Antagonismus) und der Reprisentation einer gemein-
samen Einheit von Differenz changiert. Jedoch kann diese Einfachheit im Grunde nur
in einer totalitir-repressiven Konstellation (bei Laclau exemplarisch etwa im Zarismus
oder auch im Kolonialismus) gedacht werden, in der sich zwei Gruppen in einem ein-
deutigen und unterdriickerischen Verhiltnis gegeniiberstehen (ebd., S. 130f.). Denn in
einem sozialen Raum, der dominant durch die Politikform der Hegemonie konstituiert
wird, 16st sich die radikale Opposition auf und es setzt eine Rivalitit um die Hegemo-
nisierung alternativer Versuche der Produktion von Aquivalenz ein. Wobei es in diesem
Kontext dazu kommen kann, dass ein Signifikant nicht mehr nur fiir ein hegemonia-
les Projekt einer Gruppe steht, sondern von unterschiedlichen miteinander konkurrie-
renden hegemonialen Projekten beansprucht wird, sodass es sich um einen gleitenden
Signifikanten (floating signifier) handelt. In Laclaus Beschiftigung mit Populismus tre-
ten gleitende Signifikanten etwa auf, wenn eine politische Forderung, die es bisher ver-
mochte, eine Gruppe zu formieren, auch von gegensitzlichen politischen Projekten in
Anspruch genommen wird. Dies ist insbesondere in einem durch unterschiedliche Ant-
agonismen {iberdeterminierten Feld der Fall und wird umso prisenter in Phasen der or-
ganischen Krise einer Gesellschaftsformation (ebd., S. 131f.). Die Grenze zwischen leeren
und gleitenden Signifikanten ist allerdings nur theoretisch-analytisch genau zu ziehen.
Wiahrend leere Signifikanten eine Einheit (bei Laclau: »a popular identity«) konstruie-
ren, bei der eine stabile Grenze angenommen wird, versuchen gleitende Signifikanten
die Verschiebung dieser klaren Grenze in den Blick zu bekommen. Beide Signifikan-
tentypen stehen jedoch fiir hegemoniale Operationen und beziehen sich auf dieselben
Referent*innen, weshalb Laclau (ebd., S. 133) leer und gleitend als partielle Dimensionen
versteht, die lediglich analytisch unterschieden werden kénnen.

In On Populist Reason fiigt Laclau (2018) den Elementen Differenz, Aquivalenz, Ant-
agonismus und leere und gleitende Signifikanten ein weiteres Element hinzu, das er als
Heterogenitit bezeichnet. Diese Begriffsverwendung hingt eng mit seinem Verstindnis
von gleitenden Signifikanten zusammen, da es bei beiden Elementen darum geht, die
Instabilitit und permanente Dislokation der Grenzen des Sozialen theoretisch zu mar-
kieren und zu fassen (ebd., S. 153). Heterogenitit meint dabei alle Elemente im weitesten
Sinne, die durch die politische Konstruktion einer differenziellen Aquivalenzkette mit-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

75


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

hilfe der hegemonialen Etablierung von Antagonismen und leeren Signifikanten nicht
reprisentiert bzw. artikuliert werden. Da die Heterogenitit des Sozialen niemals voll-
standig artikuliert werden kann, kann das Soziale auch nicht in Form stabiler dialekti-
scher Gegensitze und Grenzen gedacht werden, sondern verindert und verschiebt sich
permanent (ebd., S. 148-152). So hebt Laclau mit Bezug auf die politische Konstrukti-
on eines Volkes hervor, dass jede neue Artikulation mit der »reconstitution of the space
of representation through the construction of a new frontier« (ebd., S. 153) einhergeht.
Und dass diese den Raum der Reprisentation von Innen und Aufen in einer Weise neu
hervorhebt, sodass auch vormals reprisentierte Gruppen und Demands nunmehr we-
der als innen noch als aulen artikuliert erscheinen. Vielmehr verlieren sie laut Laclau
(ebd., S. 153f.) den Zugang zum Raum der politischen Reprisentation. Denn »any polit-
ical transformation implies not only a reconfiguration of already existing demands, but
also the incorporation of new demands (that is, new historical actors) into the political
scene — or its opposite: the exclusion of others who were previously present there.« He-
terogenitdt ist fiir Laclau deshalb konstitutiv und bezieht sich auf diejenigen Elemente,
die in einem Diskurs und auch in einem Differenzverhiltnis nicht reprisentiert sind und
sich nicht reprasentieren kénnen. Sie umfasst sowohl die nicht vollstindige symbolische
Reprisentierbarkeit des realen Seins eines Elements im Rahmen eines Differenzverhilt-
nisses als auch den nicht eliminierbaren partikularen Rest einer jeden (artikulierten) For-
derung und letztlich die Unméglichkeit, alle Elemente und Demands im Rahmen einer
Aquivalenzkette zu reprisentieren. Wobei im letztgenannten Fall immer auch Elemente
bleiben, die weder im Innen noch im Auflen artikuliert erscheinen und somit auch kei-
nen Zugang zum hegemonialen Raum der Reprisentation besitzen, obwohl sie gleich-
zeitig den artikulierten Raum als mangelhaften Raum bestindig herausfordern (ebd.,
S.152)." So schreibt Laclau (ebd., S. 140): »Heterogeneity, conceived in this way, does not
mean difference, two entities, in order to be different, need a space within which that
difference is representable, while what I am now calling heterogeneity presupposes the
absence of that common space.«

Mit dem Element der sozialen Heterogenitit fiigt Laclau dem diskurstheoretischen
Modell von Hegemonie neben der radikalen Unbestimmtheit und dem konstitutiven
Aufien, die mit dem Konzept des Antagonismus gefasst werden, »ein absolut aus-
geschlossenes Anderssein« hinzu (Roskamm, 2017, S.153). Das Denken des absolut
Ausgeschlossenen ist zum einen hochst bedeutsam, um das Soziale nicht als fest abge-
schlossene Einheit oder als vollstindig artikulierte Diskursformation zu konzipieren.

16 Letztere Bedeutung von Heterogenitit weist eine hohe Ahnlichkeit zu dem Begriff der Subalterni-
tat bei Spivak (2008) auf. Der Subalternitatsbegriff bei Spivak bezieht sich im Gegensatz zu Gram-
sci —auch wenn das Konzept aus dessen Arbeiten abgeleitet ist — nicht auf die Regierten als po-
sitiv artikulierte Differenz innerhalb eines Herrschaftsverhiltnisses, sondern vielmehr auf dieje-
nigen sozialen Gruppen, die im hegemonialen Reprisentationsverhiltnis nicht reprasentiert sind
(Spivak, 1999, S. 269—274). Laclaus Verwendung wirkt auf den ersten Blick etwas weiter und all-
gemeiner gefasst und weniger auf eine untergeordnete (subalterne) Position des Ausgeschlossen-
Seins reduziert. Gleichzeitig leitet erjedoch sein Heterogenitatsverstandnis von Begriffen wie den
geschichtslosen Volkern (peoples without history) bei Hegel und des Lumpenproletariats bei Marx
ab (Laclau, 2018, S.139—156), was wiederum eine gewisse Ndhe zu Spivaks Begriff der Subalternen
vermuten lasst.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

Zum anderen stellt es fiir Laclau die Bedingung her, die Antagonismen erst ermoglicht.
Denn ihm zufolge kann ein nicht notwendiger Antagonismus (wie etwa zwischen Ka-
pitalist*innen und Arbeiter*innen) nicht aus einem feststehenden Differenzverhiltnis
resultieren. Ein antagonistisches Differenzverhiltnis, das als nicht notwendig gedacht
wird, benoétigt selbst den Ausschluss von etwas, das nicht Bestandteil des konstituierten
sozialen Verhaltnisses ist. Im Fall der Etablierung eines Antagonismus wird dies iiber
den Ausschluss des nicht artikulierten Uberschusses, soziale Heterogenitit, moglich
(Laclau, 2018, S. 149).

2.3.5 Alltagsverstand, Intellektualitat und Subjekt

Bisher wurden diejenigen theoretischen Elemente beschrieben, die es ermdglichen, so-
ziale Wirklichkeit in der sich wechselseitig konstituierenden und subvertierenden Logik
zwischen Unbestimmtheit und Bestimmtheit (= Kontingenz) zu denken. Die Frage da-
nach, wie eine spezifische soziale Ordnung jedoch hegemonial wird, blieb bislang im
Hintergrund. Zwar wurde die rekursive Logik des Sozialen angedeutet, in der sich ge-
sellschaftliche Strukturen und die Praktiken der Subjekte wechselseitig hervorbringen.
Die bisherigen Auseinandersetzungen hinterlassen jedoch tendenziell einen strukturde-
terministischen Eindruck, blieb doch die Frage der Subjekte hinter derjenigen der struk-
turellen Logiken im Hintergrund. Um die Bedeutung der Rekursivitit des Sozialen, die
weder mit reinem Strukturdeterminismus noch mit absolutem Individualismus zu den-
ken ist, stirker herauszustellen und weiter auszudifferenzieren, ist es notwendig, den
aufgebauten Bogen wieder zuriick zur Bedeutung von Ideologie und dem Sozialen als
symbolische Ordnung zu spannen. Dabei wird es schlussendlich darum gehen, den so-
zialen Akteur*innen als Subjekte der (Re-)Produktion sozialer Ordnung einen systema-
tischen Ort im Rahmen des hegemonietheoretischen Horizonts zuzuweisen. Um dies
zu tun, gehe ich im Folgendem insbesondere auf die Elemente des Alltagsverstands, der
Intellektualitit und der Subjekte ein.

Die besondere Bedeutung, die Gramsci (2012, S. 876) dem Ideologischen gibt, liegt
nicht nur darin begraben, dass die Menschen auf dem Terrain des Ideologischen »Be-
wufdtsein von ihrer Stellung erwerben, kimpfen usw.« Vielmehr organisieren Gramsci
zufolge Ideologien die Zustimmung zu bestimmten Verhiltnissen. Hegemoniale Ver-
haltnisse beruhen fiir ihn auf einem breit geteilten, weitgehend unhinterfragten und den
Alltagsverstand konstituierenden »Wissen«im Sinne organischer Ideologien (siehe Kap.
2.3.2):einem Wissen iiber sich selbst, die Anderen und die Welt, welches die Welt in (eine)
Ordnung bringt. Das im Alltagsverstand vorhandene Wissen produziert dabei nicht nur
ein ideelles Bewusstsein, sondern strukturiert »alltigliche Praxen, routinisierte Hand-
lungen und auch unbewusste Dispositionen« (Opratko, 2018, S. 46). Mit dem Konzept
des Alltagsverstands verortet Gramsci die Produktion, Reproduktion und Transformati-
on der Verhiltnisse in den singuldren Alltagssubjekten. Das Handeln der Subjekte wird
dabei zumindest zu einem nicht unerheblichen Teil durch Ideologien strukturiert. Zu-
dem bringen die Subjekte in ihrem Handeln die Ideologien, die sie unterwerfen, mit her-
vor, erhalten sie aufrecht und verindern sie. Fiir Gramsci (ebd., S. 528) sind deshalb alle
Menschen Intellektuelle, da »schliefilich jeder Mensch [...] teilhat an einer Weltauffas-
sung und daher dazu beitrigt, sie zu erhalten, sie zu modifizieren, das heift neue Auffas-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

77


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sungen zu schaffen.« Auch tiberwiegend physische Titigkeiten sind aus dieser Perspek-
tive nicht auf ihre reine Korperlichkeit zu reduzieren, sondern stets auch ideologisch
vermittelt. Alle gesellschaftlichen Akteur*innen sind damit selbst Teil der intellektuel-
len, symbolischen (Re-)Produktion hegemonialer Wirklichkeit, da sie an der Aneignung,
Reproduktion und Transformation von Ideologien aktiv beteiligt sind. Dies macht das
ideologische Terrain auch so bedeutsam fiir Hegemonie. Ideologien leiten nicht nur das
Handeln der Individuen an, sondern organisieren auch Konformitit in Bezug auf eine
spezifische Ordnung, die in den Ideologien und damit letztendlich auch in den Prakti-
ken der Individuen zum Ausdruck kommt. Dies bedeutet nun aber weder, dass Ideolo-
gien den Individuen als determinierende GrofRen von aufien vorangehen, noch, dass sie
in einer einfachen Konformitit miinden, in der alle Subjekte einer Logik folgen.

Der Alltagsverstand ist laut Gramsci in der Regel widerspriichlich, chaotisch und
inkohirent. Der kapitalistische Alltagsverstand strukturiert sich etwa durch »Elemen-
te des Hohlenmenschen und Prinzipien der modernsten und fortgeschrittensten Wis-
senschaft. Vorurteile aller vergangenen, lokal bornierten geschichtlichen Phasen und In-
tuitionen einer kiinftigen Philosophie, wie sie einem weltweit vereinigten Menschenge-
schlecht zueigen sein wird« (ebd., S. 1376). Zumindest unter kapitalistischen und biir-
gerlichen Bedingungen weist der Alltagsverstand nach Gramsci deshalb keine Kohirenz
auf. Und gleichzeitig enthilt er bereits Elemente des buon senso, was im Deutschen zu-
meist mit gesunder Menschenverstand tibersetzt wird und laut Gramsci den méglichen Aus-
gangspunkt einer emanzipativen, gegenhegemonialen Bewegung bezeichnet, eine kiinf-
tige Philosophie. Ziel und Aufgabe einer kritischen und emanzipativen Bewegung ist es
deshalb, die sich im Alltagsverstand befindlichen Elemente des buon senso zu entwickeln,
einheitlich und kohirent zu machen (Niggemann, 2016, S. 67f.; zur kritischen Einschit-
zung dieser Vorstellung des buon senso siehe Kap. 4.3.1).

Dafiir kommt, wie bereits ausgefithrt wurde, dem Terrain des Ideologischen ei-
ne besondere Rolle zu. Gramsci identifiziert privilegierte gesellschaftliche Orte und
Positionen, die mehr oder weniger Einfluss auf das ideologische Produktions-, Re-
produktions- und Transformationsgeschehen haben: zum einen Hegemonieapparate
wie die Schule oder die Medien (Gramsci, 2012, S. 782), zum anderen Intellektuelle als
Inhaber*innen einer ausdifferenzierten gesellschaftlichen Position.

»Alle Menschensind Intellektuelle, konnte man dahersagen, aber nicht alle Menschen
haben in der Gesellschaft die Funktion von Intellektuellen (so wird man, weil jeder ein-
mal in die Lage kommen kann, sich zwei Eier zu braten oder einen Rif in der Jacke zu
flicken, nicht sagen, alle seien Kéche und Schneider) .« (ebd., S.1500)

In dieser Perspektive sind Intellektuelle die »Funktionire« (ebd., S. 1502) des Komple-
xes der gesellschaftlichen Superstrukturen, die die grundlegende ideologische (Re-/
Produktions-)Arbeit auf dem Terrain der Zivilgesellschaft leisten. Jede hegemoniale
Kraft benotigt Intellektuelle, um den zivilgesellschaftlichen Konsens zu einem bestimm-
ten politischen Projekt zu organisieren (ebd.).”” In dieser Funktion stellen Intellektuelle

17 Jan Niggemann (2016, S. 64f.) bezeichnet diese Tatigkeit auch als doing consciousness.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

»Gehilfenc [..] bei der Ausiibung der subalternen Funktionen der gesellschaftlichen
Hegemonie und der politischen Regierung [dar]« (ebd.).

Hegemonieapparate oder auch ideologische (Staats-)Apparate (Althusser, 2016; sie-
he auch Kap. 2.2.2) sind diejenigen gesellschaftlich privilegierten Orte (Schule, Medi-
en, Wissenschaft, Kultureinrichtungen) in einer historisch spezifischen Gesellschafts-
formation, in denen die ideologische Reproduktionsarbeit laut Althusser (2016, S. 54)
vorwiegend stattfindet (im Gegensatz zu repressiven Staatsapparaten wie der Polizei
oder der Verwaltung). In den ideologischen Staatsapparaten wie der Schule wird folg-
lich nicht nur das fiir eine bestimmte berufliche Titigkeit ntige Wissen vermittelt (im
Sinne der Qualifikation von Arbeitskriften), sondern es findet darin

»zugleich auch eine Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die Regeln der etablierten
Ordnung [statt], d.h. fir die Arbeiter die Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die
herrschende Ideologie und fiir die Akteure der Ausbeutung und Unterdriickung eine
Reproduktion der Fihigkeit, die herrschende Ideologie gut zu handhaben, um auch
>durch das Wort«die Herrschaft [sic!] die herrschende Klasse abzusichern« (ebd., S. 43).

Die Praxis der ideologischen Staatsapparate sieht Althusser (ebd., S. 57) zwar primir als
ideologische Vermittlungstitigkeit. Er deutet dabei aber zugleich an, dass auch diese
zum Teil iiber repressive und praktische Momente der Dressur wie etwa »Bestrafung,
Ausschluss, Auswahl usw.« (Ebd.) funktioniert. Wie in Kapitel 2.2.2 bereits dargestellt,
neigt Althusser zwar zu einem etwas monolithischen und deterministischen Verstind-
nis von Ideologie und ideologischen Staatsapparaten in den Hinden der herrschenden
Klasse, trotzdem ist die Konzeption bestimmter privilegierter gesellschaftlicher Orte als
»ideologische Apparate« (Hall, 2008d, S. 125)*® wichtig fiir die Frage nach der Herstel-
lung, Aufrechterhaltung und Verinderung hegemonialer Ordnungen. Ideologische Ap-
parate kdnnen dabei im Gegensatz zu Althussers Konzeption als durchaus komplexe und
widerspriichliche Orte in den Blick genommen werden, die jedoch eine gewisse Domi-
nanz von Praktiken, Bewusstseinsformen und Ideologien ausbilden, die dann etwa ei-
ne vorwiegend von Rassekonstruktionen vermittelte Ordnung transportieren und auf-
rechterhalten (ebd., S. 155).

Die Auseinandersetzung mit Gramscis Aussage, »alle Menschen sind Intellektuellex,
und ihrer Relevanz fiir die Reproduktion bestimmter Verhiltnisse verweist einerseits auf
die Bedeutung, die den Subjekten im Rahmen der Hegemonietheorie zukommt. Ande-
rerseits hebt sie hervor, dass weder die Subjekte noch die gesellschaftliche Ordnung als
wesenhaft vorausgesetzt werden kénnen. Denn stattdessen machen die Notwendigkeit
der ideologischen Hervorbringung und Reproduktion spezifischer Subjekte sowie die
Notwendigkeit der Reproduktion der Verhiltnisse durch die Subjekte eine rekursive Lo-
gik der wechselseitigen Hervorbringung von sozialer Ordnung und ideologischen Sub-

18 Mit Bezug auf die Medien bevorzugt Stuart Hall (2012b, S.156) den Begriff der ideologischen Ap-
parate gegeniiber dem der ideologischen Staatsapparate, da diese zum einen autonom vom Staat
sind und zweitens der Staat »kein einfaches, leicht durchschaubares Instrument« (ebd.) darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

79


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

jekten deutlich. Daraus folgt wiederum, dass beziiglich der Kategorie des Subjekts™ un-
terschiedliche Subjektvorstellungen zuriickgewiesen werden miissen (Laclau & Mouffe,
2012, S. 152f.): zum einen die Vorstellung eines autonomen Subjekts, das ein rationales
und souverines Wesen darstellt, das sich seiner eigenen Stellung und Interessen sowie
seinem Begehren vollkommen bewusst ist. Zum anderen die Vorstellung einer essen-
ziellen Subjektposition, die davon ausgeht, dass die Subjekte ihrer spezifischen gesell-
schaftlichen Position entsprechend einheitliche und homogene Erfahrungen machen.
Zuletzt, so Laclau und Mouffe (ebd., S. 153), muss die Vorstellung zuriickgewiesen wer-
den, dass das Subjekt den »Ursprung und Grund der gesellschaftlichen Verhiltnisse«
darstellt. Womit nicht versucht wird, die Bedeutung der Subjekte in der Herstellung,
Aufrechterhaltung und Verinderung einer sozialen Ordnung riickgingig zu machen.
Die Zuriickweisung hebt lediglich die Position hervor, dass kein Subjekt bereits vor be-
stimmten gesellschaftlichen Verhiltnissen existiert. Denn in Diskursen — und somit in
diskursiven Praktiken — werden erst bestimmte momentane, iberdeterminierte Subjekt-
positionen hervorgebracht, die auch den Logiken der Differenz und Aquivalenz sowie
des Antagonismus und der Heterogenitit unterliegen. Dies bedeutet nun aber wieder-
um nicht, wie es in der vielfach herangezogenen Metapher der Anrufung (Interpellati-
on) bei Althusser (siehe Kap. 2.2.2) der Fall zu sein scheint und wie es auch Laclaus und
Moutffes fritheren Arbeiten noch zugrunde liegt (Laclau, 1981, S. 88—96), dass die Subjek-
te denihnen vorausgehenden, diskursiv konstruierten Subjektpositionen beinahe deter-
ministisch Folge zu leisten haben respektive lediglich Effekt der ihnen vorausgehenden
Differenzordnung seien. Vielmehr konstituieren sich die Subjekte in einer rekursiven
Logik der »doppelten Artikulation« (Hall, 2004b, S. 39). Unter dieser doppelten Artiku-
lation versteht Hall den rekursiven Prozess, dass sich Subjekte auf Basis der ihnen vor-
ausgehenden sozialen Ordnungen artikulieren (miissen) und dabei zugleich die Struktu-
ren selbst mithervorbringen, aufrechterhalten und verindern, diese also wiederum erst
artikulieren. In anderen Worten: Die nicht-notwendigen, unbestimmten Subjekte sind
auf die Identifikation mit Symbolen auflerhalb ihrer selbst angewiesen (Laclau, 1990c,
S. 60—67 & 2018, S. 54—61; Laclau & Zac, 1994). Die begrenzten Moglichkeiten der Iden-
tifikation finden sie in den gesellschaftlichen Strukturen, die selbst »von einem origi-
niren Mangel bewohnt wird, einer radikalen Unentscheidbarkeit« (Laclau, 2002, S. 134),
die permanente Entscheidungsakte bedarf. Das Subjekt konstituiert sich genau in die-
sen unentscheidbaren Entscheidungsakten, die von einem Willen getragen werden, die
Struktur zu transzendieren — ein Wille, der nicht bereits aufSerhalb der Struktur bestehrt,
sondern erst aufgrund der Unméglichkeit der Selbstkonstitution der Struktur notwen-
dig wird (ebd., S. 134f.). Und in diesen Entscheidungsakten reproduzieren die Subjekte
die Ordnung, die ihnen vorausgeht (niheres zum Subjektverstindnis bei Laclau siehe
Kap. 4.2.3).

Aufgrund der konstitutiven Un_Moglichkeit der Struktur und der Subjekte wird es
notwendig, das Verhiltnis zwischen den beiden als rekursiv artikulatorisch zu denken.
Wobei auch beim Subjektbegriff eine konstitutive Ambivalenz zwischen Konstitution

19 Dadie Kategorie des Subjekts auch in Kapitel 3 zu Bildung bedeutsam werden wird, beschrianke
ich mich hier auf die allgemeinen Konturen im Rahmen einer hegemonietheoretischen Gesell-
schaftstheorie.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

und Subversion eingefithrt wird, indem einer Pluralitit von tiberdeterminierten Sub-
jektpositionen handelnde Subjekte als Subjekte der unméglichen Entscheidung gegen-
iibergestellt werden. Die Subjekte erlangen also schlussendlich wieder eine besondere
Stellung in der Hegemonietheorie, da sie zwar nicht als souveriner Ursprung, aber doch
als bedeutsame (artikulierende) Akteur*innen im Rahmen der Reproduktion und Trans-
formation der Verhiltnisse betrachtet werden.

2.3.6 Macht, Sedimentierung, Herrschaft

Den bisherigen Ausfithrungen zu unterschiedlichen sozialtheoretischen Elementen, die
ein postfundamentalistisches Nachdenken iiber die Kontingenz von Gesellschaft im Sin-
ne ihrer Un_Bestimmtheit ermdglichen sollen, ist trotz der Herausstellung der Rekursi-
vitdt von symbolischer Ordnung und den artikulierenden Subjekten noch eine gewis-
se Beliebigkeit hinsichtlich der Frage der Artikulationsméglichkeit einer hegemonialen
Ordnung eingeschrieben. Um diesen Anschein von Beliebigkeit zu vermeiden, ist es be-
deutsam, auf die theoretischen Elemente Macht, Sedimentierung und Herrschaft ab-
schliefRend einzugehen.

Die Begriffe Macht und Herrschaft werden angesichts der hohen macht- und herr-
schaftstheoretischen Bedeutung der Hegemonietheorie in den Arbeiten von Gramsci, Al-
thusser sowie Laclau und Mouffe verhiltnismiRig wenig explizit ausgefithrt. Und doch
stehen sie im Zentrum ihres Nachdenkens, das einen wichtigen Beitrag zu aktuelleren
hegemonietheoretischen Explikationen der beiden Begrifflichkeiten leistete. Macht und
Herrschaft treten in der Hegemonietheorie in der klassischen Doppeldeutigkeit von Un-
moglichkeit und Moglichkeit auf. Sie stellen einerseits grundlegende soziale Logiken
dar, die jeder Moglichkeit der Artikulation vorausgehen, sie bahnen. Soziale Praxis fin-
det also niemals unabhingig von kontextspezifischen Macht- und Herrschaftsverhilt-
nissen statt (Laclau, 1990c). Doch trotz dieser ontologischen Anordnung von Macht- und
Herrschaft nehmen sie keine wesenhafte Gestalt an, sondern miissen vielmehr als de-
zentrierte Phinomene verstanden werden, die sich lediglich kontingent, also kontext-
spezifisch unbestimmt artikulieren. Zudem konzentriert sich weder Macht noch Herr-
schaft an einem bestimmten sozialen Ort (etwa im Kopf des Konigs*der Konigin) oder
nur in bestimmten Praktiken (etwa der Verfiigung tiber Andere). Vielmehr miissen bei-
de als omniprisente und relationale Phinomene gedacht werden. Sie sind ungleich ver-
teilt, aber niemals lediglich an einer Stelle konzentriert. Macht und Herrschaft werden
folglich nicht monolithisch ausgeiibt, sie sind kein Besitz, sondern asymmetrische Krif-
teverhiltnisse, die sowohl durch permanenten Wandel als auch durch eine gewisse Dau-
erhaftigkeit gekennzeichnet sind.*

Die konstitutive Relationalitit, Dezentrierung und Kontingenz von Macht und
Herrschaft finden sich bereits in Gramscis Konzipierung von Hegemonie als biirger-
liches Herrschaftsverhiltnis wieder. Insofern bei ihm Hegemonie ein spezifisches
Herrschaftsverhiltnis meint, das sich sowohl durch Zwang als auch durch Konsens

20  Der sich abzeichnende Macht- und Herrschaftsbegriff ist eindeutig in der Nahe von Foucaults
Macht- und Herrschaftsbegriff anzusiedeln (siehe hierzu auch Kap. 3.4.2).

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

81


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auszeichnet, beruht Hegemonie stets auf einem asymmetrischen Verhiltnis der Aus-
handlung eines Konsenses. Die herrschende Klasse kann also nicht einfach tber die
anderen verfigen, sondern bedarf einer gewissen Zustimmung bzw. einer Art »freiwil-
ligen« Unterwerfung der regierten Klassen, die anhand von ékonomisch-materiellen
Zugestindnissen und ideologischer Uberzeugungsarbeit organisiert werden.

»Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen und Tenden-
zen der Gruppierungen, (ber welche die Hegemonie ausgeiibt werden soll, Rechnung
getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompromisses herausbildet,
dass also die fithrende Gruppe Opfer korporativ-6konomischer Art bringt, aber es be-
steht auch kein Zweifel, daf$ solche Opfer und ein solcher Kompromif nicht das We-
sentliche betreffen kénnen, dennwenn die Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann
sie nicht umhin, auch 6konomisch zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grundla-
geinderentscheidenden Funktion zu haben, welche die fithrende Gruppe im entschei-
denden Kernbereich der 6konomischen Aktivitat ausiibt.« (Gramsci, 2012, S. 1567)

Mit Bezug auf die einleitend skizzierten Konturen des Macht- und Herrschaftsbegrifts
im Rahmen der Hegemonietheorie entnehme ich diesem Zitat zwei Aspekte: erstens,
dass eine (Re-)Artikulation eines Herrschaftsverhiltnisses niemals losgeldst von bereits
existierenden Verhiltnissen geschehen kann. Denn mit Laclau gesprochen findet zwar
jeder politische Akt der Instituierung oder Destituierung einer sozialen Ordnung auf
einem Terrain der Unentscheidbarkeit statt, er ist aber niemals beliebig und kann im-
mer nur im begrenzten Rahmen der vorherrschenden Macht- und Herrschaftsverhiltnis-
se entschieden werden (Laclau, 1999, S. 134). Macht und Herrschaft werden damit zwar
als fundamental definiert, ihre Manifestation bzw. der spezifische Einfluss, den sie auf
die Begrenzung des Terrains der Unentscheidbarkeit nehmen, ist aber immer kontex-
tualisiert und konkret. Zweitens wird in dem Zitat auch deutlich, dass Hegemonie struk-
turell eine reziproke Verinderung der Interessen, der Demands oder Projekte und somit
eine permanente Dezentrierung beinhaltet, die sowohl das »Wesen« der Regierten als
auch das der Regierenden permanent verandert. »Das Biirgertum durchliuft«, so Demi-
rovi¢ (2012, S. 142) mit Bezug auf das oben zitierte Hegemonieverstindnis von Gramsci,
»einen kathartischen Prozess und verallgemeinert sich mit seinen Interessen und sei-
ner Lebensweise, indem es Zugestindnisse macht, sich selbst vorsichtig dndert und Ele-
mente der Lebensform sowie Personen der beherrschten Klassen aufnimmt.« Das zen-
trale Kennzeichen von Hegemonie ist deshalb insbesondere die Universalisierung eines
partikularen Elements (Interessen, Demands...), das dermaflen modelliert wird, dass es
moglichstviele andere Elemente (Interessen, Demands...) zu artikulieren vermag. Wie be-
reits ausgefiihrt, findet dies in der Perspektive der diskursiven Hegemonietheorie ins-
besondere iiber die Etablierung von leeren Signifikanten und Antagonismen statt, die
es vermogen, durch die Konstruktion eines konstitutiven Aufen und den Ausschluss ei-
nes absoluten Auflen ein differenzielles Aquivalenzverhiltnis herzustellen. Der Prozess
der Universalisierung beruht dabei mindestens auf einer doppelten Dezentrierung bzw.
Dislokation: Zum einen setzt die universalisierende Artikulation an unterschiedlichen
Partikularititen an, die nicht wesenhaft sind, sondern nur als kontingente, konstitutiv
dezentrierte Elemente vorliegen. Zum anderen werden die partikularen Elemente auch

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

im Prozess der universalisierenden Artikulation nur partikular, als Momente, anerkannt
und damit schlussendlich modifiziert und dezentriert in eine neue Artikulationskette
eingefiigt (siehe etwa die Uberdeterminierung bei Althusser in Kap. 2.2.2 sowie bei La-
clau und Mouffe in Kap. 2.2.3 oder auch das Konzept der Heterogenitit in Kap. 2.3.4).

Da die hegemoniale SchliefSung des Sozialen mithilfe des Prinzips der Universali-
sierung partikularer Elemente auf dem Terrain radikaler Unbestimmtheit operiert, wird
die fundamentale Bedeutung von Macht in ihrer politischen Differenz deutlich. Die zen-
trale These der Hegemonietheorie lautet Moufte (2007, S. 43) zufolge, »dass soziale Ob-
jektivitit durch Machthandeln konstituiert wird.« Als Hegemonie bezeichnet sie deshalb
»genau jenen Punkt, an dem Objektivitit und Macht zusammenflief3en« (ebd.). Und da
die »Dinge« immer auch anders sein kénnen und sich stets auf einem Terrain der Un-
entscheidbarkeit griitnden, das politische Entscheidungen erfordert, die den Ausschluss
anderer Moglichkeiten voraussetzen (Laclau, 1999, S. 134f.), ist Macht immer am Grunde
des Sozialen zu finden (Laclau, 1990c, S. 31-33). Sie ist keine »externe Relation zwischen
zwei prikonstituierten Identititen« (Mouffe, 2007, S. 43), sondern sie ist diejenige, »die
die Identititen erst konstituiert« (ebd.). Diese fundamental-ontologische Bedeutung,
die Macht im Horizont der Hegemonietheorie zugeschrieben wird, setzt jedoch weder
die Objektivitit von Macht ontologisch voraus, noch setzt sie Macht und Objektivitit in
ein Verhiltnis von Schépfer*in und Schépfung. So schreibt Laclau (1990c, S. 60):

»However, since there is no original fiat of power, no moment of radical foundation
at which something beyond any objectivity is constituted as the absolute ground on
which the being of objects is based, the relationship between power and objectivity is
constituted as the absolute ground on which the being of objects is based, the relation-
ship between power and objectivity cannot be that of the creator and the ens creatum.
The creator has already been partially created through his or her forms of identification
with a structure into which s/he has been thrown. But as this structure is dislocated, the
identification never reaches the point of a full identity: any act is an act of reconstruc-
tion, which is to say that the creator will search in vain for the seventh day of rest.«

Machtistimmerim politischen Moment der Instituierung und Begriindung sozialer Ob-
jektivitat verortet. Hierbei tritt sie allerdings immer nur als kontingente Macht in Er-
scheinung, die selbst bereits auf dem ontologischen Terrain der Unentscheidbarkeit on-
tisch gegriindet ist. Denn wenn »[d]ie Dinge immer auch anders sein [hitten] konnen
[...J und jede Ordnung sich auf den Ausschluss anderer Moglichkeiten [griindet]« (Mouf-
fe, 2008, S. 4), dann ist sie »immer der Ausdruck einer besonderen Struktur von Macht-
verhaltnissen« (ebd.).

Um Macht und Herrschaft als fundamentale, aber dislozierte Phinomene zu begrei-
fen, die sich in den sozialen Verhiltnissen manifestieren, ist das theoretische Element
der Sedimentierung bedeutsam (Laclau, 1990c, S. 34 & 2014, S. 3f.). Das metaphorische
Konzept der Sedimentierung bezieht sich auf den Prozess des Vergessens des politischen
Moments der Einsetzung einer sozialen Ordnung durch unmégliche Entscheidungen.
Der Prozess der Sedimentierung beruht dabei auf der wiederholten Auffithrung und Af-
firmation einer eingesetzten Ordnung in der alltiglichen sozialen Praxis. Wobei diese

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

83


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Wiederholungen nicht nur zu einem Vergessen der politischen »Urspriinge«* fithren,
sondern auch zu permanenten Dislozierungen der »urspriinglichen« Entscheidungen,
die sich in den relativ bestindigen und sich gleichzeitig permanent wandelnden Sedi-
menten des Sozialen abbilden. »Was in einem bestimmten Moment«, so Mouffe (2008,
S. 4), »als die snatiirliche Ordnung« akzeptiert wird, [...] ist das Ergebnis sedimentier-
ter hegemonialer Praxen; es ist niemals die Manifestation einer tieferen Objektivitit,
die den Praxen, die sie ins Leben rufen, duflerlich wire.« Sedimentierung stellt folglich
das Element dar, das Artikulation nicht als beliebige Konstruktionspraxis in den Hori-
zont der Hegemonietheorie einschreibt, obwohl ein ultimatives Fundament notwendi-
ger Griilndungen fehlt. Denn trotz der Abgriindigkeit des Sozialen konstituiert sich die-
ses stets auf dem Vorherrschen kontingenter Griinde, die das Terrain der Unentscheid-
barkeit begrenzen. Sedimentierung steht hier sinnbildlich fiir die permanente Wand-
lung und relative Bestindigkeit sozialer Wirklichkeit, und Gesellschaft(-lichkeit) ist in
diesem Verstindnis ein nicht-notwendiges Objekt, das sich nicht beliebig, sondern im-
mer nur auf Basis der historisch sedimentierten Macht- und Herrschaftsverhiltnisse
konstituiert.

»Gesellschaft istimmer das Produkt einer Aneinanderreihung von Praktiken, iber die
versucht wird, eine bestimmte Ordnung in einem kontingenten Kontext herzustellen.
Diese Praktiken nennen wir hegemoniale Praktiken. Es kénnte immer auch anders
sein. Jede Form der Ordnung griindet auf dem Ausschluss anderer Moglichkeiten, sie
ist immer Ausdruck partikularer Konfigurationen und Machtverhiltnisse. In diesem
Sinne ist jede Ordnung eine politische Ordnung.« (Mouffe, 2016, S.193)

2.4 Zum gesellschaftstheoretischen Gehalt der Hegemonietheorie

Ich habe mich in diesem Kapitel 2 darauf beschrinkt, einen abstrakten und allgemei-
nen gesellschaftstheoretischen Horizont der Hegemonietheorie auszuarbeiten, der erst
im Weiteren sukzessive auf mein spezifisches Untersuchungsinteresse »Bildung in der
Migrationsgesellschaft« prazisiert und konkretisiert wird. Zudem habe ich mich dabei,
dies liegt freilich auch an den herangezogenen Grundlagentheorien, in einer quasi-so-
zialontologischen Herangehensweise einem Gesellschaftsverstindnis angenahert, das
sich mit den Bedingungen der Moglichkeit von Gesellschaft und ihrer Grundbegriffe im
Allgemeinen beschiftigt hat. Diese Beschiftigung ist allerdings lediglich quasi-sozial-
ontologisch, da letztlich kein bereits feststehendes Wesen des Sozialen behauptet wer-
den kann. Marchart (2013, S. 359f.) verwendet deshalb den Derrida’schen Ausdruck der
Hantologie, um den nicht-klassisch ontologischen Zuschnitt postfundamentalistischer
Gesellschaftstheorie zu kennzeichnen: »Sie [eine Hantologie] postuliert nicht die Exis-
tenz einer stabilen Seinsordnung, sondern macht sich den Spuk bewusst, der das So-
ziale plagt« (ebd., S. 360). Eine derartige philosophische Herangehensweise an die Ge-
sellschaftstheorie, die nach den allgemeinen Méglichkeitsbedingungen von Gesellschaft

21 Ichsetze»Urspriinge«hierin Anfithrungszeichen, weil selbst die Instituierung neuer sozialer Grin-
de nichtals Urgriinde verstanden wird, sondern stets selbst auf kontingenten Fundamenten statt-
findet.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

fragt, kann fir die soziologische Beschiftigung mit Gesellschaft als eher uniiblich be-
zeichnet werden (vgl. etwa Rosa & Oberthiir, 2020, S. 16), bringt sie doch »das [verdring-
te] Moment des Spekulativen, das ihr seit Anbeginn anhaftet« (Marchart, 2013, S. 357),
zuriick in ihr Bewusstsein. Eine explizit hantologische Herangehensweise ist jedoch be-
deutsam, um nicht »erneut in die Falle der Metaphysik zu tappen« (ebd., S. 360). Und
dabei reicht es selbstverstindlich nicht aus, die sozialontologischen Grundannahmen zu
kliren, sondern es ist maf3geblich, dass alle Grundbegriffe und Analysen »einer hantolo-
gischen Neubeschreibung zugefithrt werden« (ebd., S. 361; Herv. i. Orig.). In den nachfol-
genden Kapiteln 3 und 4 wird es deshalb auch wichtig sein, sowohl Migration als auch
Bildung hinsichtlich der grundlegenden Unméglichkeit analytisch zu betrachten, die die
beiden Konzepte in ihrer Kontextualitit ermoglicht. In den hier folgenden Teilkapiteln
2.4.1 bis 2.4.3 reflektiere ich zunichst allerdings noch den allgemeinen gesellschafts-
theoretischen Gehalt des von mir modellierten hegemonietheoretischen Horizonts. Und
zwar, indem ich erstens den sozialontologischen Gehalt in Form einer politischen Theo-
rie des Sozialen (Kap. 2.4.1), zweitens den sozialtheoretischen Gehalt in Form eines arti-
kulationstheoretischen Horizonts (Kap. 2.4.2) und drittens den zeitdiagnostischen Ge-
halt in Form panoramischer Gesellschaftsanalysen herausstelle (Kap. 2.4.3).

2.41 Zum sozialontologischen Gehalt: ein politischer Begriff des Sozialen

Alle drei der hier ins Zentrum gestellten theoretischen Spektren artikulieren sich in ei-
nem marxistischen Theoriehorizont und verfolgen mit ihren gesellschaftstheoretischen
Bestrebungen das Anliegen, eine materialistische und 6konomiedeterministische Ver-
engung marxistischer Perspektiven ihrer Zeit zu iberwinden (siehe Kap. 2.1). Trotzdem
stellt eine Abkehr vom marxistischen Horizont und eine Zuwendung zu idealistischen
und individualistischen Verstindnissen des Sozialen fiir Gramsci, Althusser, Laclau und
Moufte auch keine angemessene Antwort dar. Vielmehr wird in allen drei Spektren an
einem theoretischen Denken gearbeitet, das sich nicht auf eine vereinfachte Entweder-
Oder-Logik reduzieren lisst, sondern grundlegend durch eine sich wechselseitig sowohl
konstituierende als auch subvertierende Denkbewegung eines Sowohl-als-Auch gekenn-
zeichnet ist.

Der Horizont der Hegemonietheorie eréffnet damit eine politische Perspektive, die
Nicht-Notwendigkeit, Unbestimmtheit und Unbedingtheit als allgemeine Grundlagen
des Sozialen anerkennt und gleichzeitig Notwendigkeit, Bestimmtheit und Bedingtheit
nicht aus dem Sozialen ausklammert. In der Konzipierung der konstitutiven Differenz
des Politischen und des Sozialen (siche insbesondere die Ubersetzung der Vorarbeiten
von Gramsci und Althusser durch Laclau und Mouffe in Kap. 2.2.3) wird die Logik des
Sowohl-als-Auch auf sozialontologischer Ebene zum Ausdruck gebracht. Das Politische
stellt die abgriindige Kehrseite des Sozialen dar, die das Soziale in seiner Unméglichkeit
einer letzten Grindung immer wieder heimsucht und zu Reartikulationen zwingt.
In dieser Denkbewegung werden Griindungen des Sozialen moglich, die auf keinem
letzten Grund beruhen, und das Soziale erscheint als kontingentes Produkt machtvoller
Entscheidungen auf einem abgriindigen Terrain unendlicher Alternativen. Das Soziale
findet seine Moglichkeitsbedingung also ausgerechnet in seiner Unméglichkeit. In der
machtvollen Entscheidung zwischen endlosen Alternativen und in der Verdringung

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

85


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

seiner Unméglichkeit vermag es sich immer wieder vorliufig in relativ stabilen Forma-
tionen zu schlieRen. Wobei das verdringte Politische zwar nicht permanent prisent
ist, in seiner Abwesenheit aber stets anwesend bleibt. Die Hegemonietheorie eroffnet
damit vor allem einen theoretischen Horizont, der alles im Sozialen bzw. das Soziale im
Allgemeinen als grundlegend politisierbar begreift.

Mit Bezug auf Laclau und Mouffe (2012) lassen sich hier zwei begriffliche Verhilt-
nisse explizieren, die in allen drei theoretischen Bewegungen immer wieder auftauchen
und anhand derer sich die Denkbewegung des Sowohl-als-Auch verdeutlichen lasst. Das
eine ist das Verhiltnis von Realismus und Idealismus, das andere das zwischen Mate-
rialismus und Idealismus. So handelt es sich Laclau und Mouffe (ebd., S. 144) zufolge bei
der Frage nach der Existenz von Objekten auflerhalb jeglicher Form von Diskursivitit im
Gegensatz zu ihrem diskursiv artikulierten sozialen Sein vor allem um eine erkenntnis-
theoretische Frage, die sich in der Unterscheidung von Realismus und Idealismus ma-
nifestiert. Diese Frage ist laut Laclau und Mouffe (ebd.) dem Vorwurf vorgelagert, das
Ideelle wiirde in ihrer diskursiven Hegemonietheorie das Materielle tilgen (Jessop, 1990;
Geras, 1998 [1987], 1988), sodass soziale Wirklichkeit schlussendlich beliebig ideologisch
konstruierbar wire. Der modellierte hegemonietheoretische Horizont kann in der Frage
Realismus/Idealismus eher auf der Seite eines nicht-relativistischen Idealismus verortet
werden, einem Idealismus, der weder die von ihren diskursiven Bedeutungen unabhin-
gige Existenz der materiellen Welt verleugnet noch hegemoniale Bedeutungen mit dem
wesenhaften Sein der materiellen Welt verwechselt (Laclau & Mouffe, 1990, S. 103-109).
Esist hier also nicht die Existenz von Objekten (etwa die eines Steins, eines Atoms, eines
Korpers oder — wie in oben angefithrtem Beispiel — eines Balls) auflerhalb des Diskur-
ses, die in Abrede gestellt wird (Laclau & Mouffe, 1990, S. 103-105 & 2012, S. 144). Viel-
mehr gehen sie lediglich davon aus, dass die aufierdiskursiven Objekte erst im Rahmen
eines spezifischen Diskurses ihre jeweilige Bedeutung fiir und durch die soziale Praxis
bekommen. Im Gegensatz zu ihrer Existenz (existence), die unbestimmt ist, erhalten sie
ihr soziales Sein (being) innerhalb kontextspezifischer Diskurse. In Anlehnung an Laclau
und Mouffe (1990, S. 105) wire es demnach absurd, die Existenz von Atomen als durch
das Denken hervorgebracht infrage zu stellen. Aber absurd wire es auch, sich zu fragen,
ob die atomare Struktur unabhingig jeder wissenschaftlichen Theorie das wahre Sein
von Materie darstellt. Die Frage nach dem wahren Sein ist nach Ansicht der beiden nicht
endgiiltig beantwortbar, da die Frage nicht auf3erhalb kontingenter Diskursformationen
geklirt werden kann. Denn die Atomtheorie stellt lediglich eine Moglichkeit dar, dieje-
nigen Objekte, die wir Atome nennen, zu klassifizieren und ihrer Existenz ein spezifi-
sches Sein, eine Bedeutung zu verleihen. Dadurch ist sie aber weder beliebig (sie erfin-
det die Atome nicht) noch weniger plausibel (sie erfindet keine zusitzlichen Objekte oder
mystischen Krifte, sondern versucht das kontingent Erkennbare moglichst plausibel zu
theoretisieren). Und trotzdem ist sie auch nicht mehr als eine kontextspezifische Praxis
der Bedeutungsgebung fiir die eigentlich bedeutungsoffene, aber nicht zu verleugnende
Existenz der Objekte (ebd.). Im Anschluss an Judith Butler (2019b) kénnte hinzugefiigt
werden, dass die der Hegemonietheorie immanente Erkenntnistheorie das Problem der
Wahrnehmung einer »auflerdiskursiven Realitit« darin sieht, dass jedes Beschreiben ei-
ner auflerdiskursiven Realitit stets »von dem gleichen Diskurs gebildet wird, von dem
es sich frei zu machen sucht« (ebd., S. 34). Soziale Wirklichkeit als diskursiv zu verste-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

hen, hat folglich nichts mit der Leugnung einer materiellen Welt auRerhalb von Bedeu-
tungsgebung zu tun. Im Gegenteil verleiht das Ideelle dem Realen seinen imaginiren
Sinn, was erst die symbolischen Praxen der Subjekte ermdglicht (Althusser, 2016, S. 75).
Die Quasi-Sozialontologie des hegemonietheoretischen Horizonts erhebt in diesem Ver-
stindnis einen universellen Anspruch in Bezug auf die grundlegenden Un_Moglichkeits-
bedingungen von Gesellschaft, nicht aber darauf, diese fundamentale Un_Mabglichkeit
begrifflich und konzeptuell universell und transparent symbolisieren zu kdnnen. Denn
die politische Sozialontologie der Hegemonietheorie stellt selbst lediglich eine historisch
kontingente Moglichkeit der Konzipierung der Un_Bestimmtheit des Sozialen dar.

Die klassische Opposition von Idealismus und Materialismus, die in den drei skiz-
zierten theoretischen Spektren in unterschiedlicher Weise in einem Sowohl-als-Auch
anstatt eines Entweder-Oder einzubeziehen versucht wird, ist diesbeziiglich nochmals
anders gelagert als die erkenntnistheoretische Frage, die in der Differenz von Realis-
mus und Idealismus zum Thema wird. Sie schlief3t aber daran an. Entgegen der dicho-
tom-ausschlieRenden Fragestellung der Moglichkeit einer transparenten Vermittelbar-
keit des Realen (Realismus) im Gegensatz zu einer ideologisch undurchsichtigen, opaken
Zuginglichkeit der materiellen Wirklichkeit (Idealismus) steht im Mittelpunkt der Mate-
rialismus/Idealismus-Debatte in erster Linie die gesellschaftskonstitutive Kraft des Ma-
teriellen versus des Ideellen (Laclau & Mouffe, 1990, S. 111). Sowohl der klassische Idea-
lismus als auch der Materialismus (Schurz, 2021, S. 151-162) kénnen in diesen Debatten
als Varianten eines (idealistischen) Essenzialismus aufgefasst werden, bei dem das Reale
auf das theoretische Konzept (form) reduziert wird (Laclau & Mouffe, 1990, S. 111).>* Wo-
bei diese Reduktion immer Teil eines diskursiven Differenzverhiltnisses und damit sich
selbst nicht vollstindig verfuigbar ist. Sowohl der klassische Idealismus als auch der Ma-
terialismus sind Laclau und Mouffe (ebd.) zufolge essenzialistisch, da sie schlussendlich
auf ein wesenhaftes Fundament der Produktion sozialer Wirklichkeit — etwa das den-
kende, bedeutungsgebende Subjekt oder die Entwicklung der 6konomischen Existenz-
bedingungen - zuriickgreifen.*

22 So geht letztlich auch ein materieller Determinismus, der die Zwangslaufigkeit der geschichtli-
chen Entwicklung in Abhdngigkeit von dem 6konomischen Entwicklungsgrad der gesellschaft-
lichen Klassen konstatiert, von einer unmittelbaren Transparenz des Realen aus, die in einem
theoretischen Konzept reprisentiert werden konne. Dabei wird jedoch das Reale auf das ideelle
Konzept (form) reduziert. »To affirm that the ultimate law of motion of history is given not by the
change of ideas in the minds of human beings but rather by the contradiction, in each stage, be-
tween the development of productive forces and the existing relations of production, does not
modify things at all. For what is idealist is not the affirmation that the law of motion of history is
the one rather than the other, but the very idea that there is an ultimate law of motion that can
be conceptually grasped. To affirm the transparency of the real to the concept is equivalent to af-
firming that the real is>formc. For this reason the most determinist tendencies within Marxism are
also the most idealist, since they have to base their analyses and predictions on inexorable laws
which are not immediately legible in the surface of historical life; they must base themselves on
the internal logic of a closed conceptual model and transform that model into the (conceptual)
essence of the real.« (Laclau & Mouffe, 1990, S.108)

23 Aneinem Beispiel verdeutlicht heifst dies: In Anbetracht der Coronapandemie der vergangenen
Jahre kann exemplarisch gesagt werden, dass die Gefahrlichkeit einer neuen Viruserkrankung fiir
den menschlichen Organismus sich weder idealistisch wegdenken ldsst noch zwangslaufigin neue

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

87


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

In der diskurstheoretischen Ubersetzung der gramscianischen und Althusser’schen
Vorarbeitenversuchen Laclau und Mouffe (siehe Kap. 2.3.2) deshalb das Sowohl-als-Auch
des Materiellen und Ideologischen in der konstitutiven Differenz zwischen dem Diskur-
siven und dem Diskurs systematisch zu verankern. Ein Diskurs stellt darin den immer
nur vorliufigen, aber zugleich notwendigen Versuch dar, die rohe materielle Welt mit
Bedeutung zu versehen und somit symbolisch zu fixieren. Soziale Wirklichkeit wird in
diesen Bewegungen der (Teil-)Fixierungen immer nur vorliufig und graduell hervorge-
bracht, sieht sich aber permanent der Heimsuchung durch das durch iiberdeterminierte
Bedeutungen durchzogene Terrain des Diskursiven ausgesetzt. In dieser Fassung — um
nochmals darauf zuriickzukommen — konstituiert sich das Soziale »als eine Form des
Politischen im >Schlafzustand« (Marchart, 2010, S. 216).

2.4.2 Zum sozialtheoretischen Gehalt: eine artikulationstheoretische
Perspektive auf Gesellschaft(-lichkeit)

In meiner Modellierung des hegemonietheoretischen Horizonts wurden einige Elemen-
te herausgestellt, die versuchen, die grundlegende Politizitit des Sozialen in sich aufzu-
nehmen - etwa in der iitberdeterminierten Spannung zwischen dem Diskursiven und
Diskursen oder derjenigen zwischen den Konzepten der Differenz, der Aquivalenz, des
Antagonismus und der Heterogenitit, welche die Kontingenz (Un_Bestimmtheit) sozia-
ler Wirklichkeit diskurstheoretisch auf den Begriff bringen. Artikulation stellt hierbei,
wie bereits eingefithrt wurde (siehe Kap. 2.3.1), das zentrale sozialtheoretische Konzept
dar. Denn der Artikulationsbegriff bringt die Relationalitit und Rekursivitit des Sozia-
len zum Ausdruck. Gesellschaft existiert darin nur als nicht-notwendiger Versuch, das
unendliche Spiel der Differenzen in einer sozialen Ordnung zu fixieren (Laclau, 1990b,
S. 91).

In der widerspriichlichen Denkbewegung von Gesellschaft als unmoglichem Objekt
(Marchart, 2013), in der zum einen die Unméglichkeit von Gesellschaft und zum ande-
ren deren objektive Méglichkeit behauptet wird, kommt dieser artikulatorische Charak-
ter zum Ausdruck. Da es weder einen pri-existenten Grund (Volk, Kultur, Okonomie,
Rationalitit...) sowohl fiur Gesellschaft als auch fiir ihre Subjekte gibt (Laclau & Mouf-
fe, 2012, S.133), kann es auch kein (Ordnungs-)Prinzip geben, das es vermag, Gesell-
schaft als einheitlichen und abgeschlossenen Komplex zu artikulieren. Die Moglichkeit,
»bedeutungsfixierende Knotenpunkte zu kniipfen« (Marchart, 2010, S. 202), die die Of-
fenheit des Sozialen zu einer Gesellschaft schliefRen, kann deshalb »immer nur graduell
gelingen [...], da ein Zustand endgiiltiger Schlieffung unméglich erreicht werden kann«
(ebd.). Die Rede und Analyse von »Gesellschaft« macht also nur Sinn, wenn sie als ima-
ginire Bestrebung mit gleichzeitig objektiven Effekten der Fixierung des Sozialen ver-
standen wird. Nur in diesem Fall werden die Rede und die Analyse von »Gesellschaft«
nicht obsolet, sondern geradezu notwendig. Denn der unmogliche Versuch, Gesellschaft

Sozialformen des social distancing miindet. Denn wie die verinderte materielle Wirklichkeit, die
durch das Aufkommen einer neuen, gefahrlichen Viruskrankheit bedingt ist, die soziale Wirklich-
keit verandert, ist weder eine ausschlieliche Frage ideologischer Kimpfe noch l3sst sie sich auf
die determinierende Kraft des Virus reduzieren.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

zu konstituieren, vermag es, Gesellschafilichkeit als graduelles und tiberdeterminiertes
Verhiltnis durch »ein Ensemble totalisierender Effekte« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 140)
voriibergehend zu artikulieren und zu fixieren. Aus diesem Grund unterscheide ich in
der Folge auch begrifflich zwischen Gesellschaftlichkeit und Gesellschaft, denn der Be-
griff Gesellschaftlichkeit bekommt die Gradualitit, die Uneinheitlichkeit und Pluralitit,
die sich woméglich widerspriichlichen Uberlappungen unterschiedlicher Gesellschafts-
effekte besser in den Blick als der Begriff der Gesellschaft, der eine klare Abgeschlos-
senheit suggeriert. Die Rede und die Analyse von Gesellschaft bleiben auch dann noch
bedeutsam, werden allerdings auf das imaginire Bestreben der Schliefung des Sozialen
mit spezifischen Totalisierungseffekten bezogen, die Gesellschaftlichkeit in der symbo-
lischen Praxis hervorbringen. In diesem Verstindnis etablieren die vorliufigen Gesell-
schaftseffekte, um in modifizierter Weise auf den Begriff von Althusser (2017) zuriick-
zukommen, »strukturelle Dominanten« (in der Mehrzahl), die soziale Wirklichkeit mit
einer gewissen Vorrangigkeit ordnen. Diese strukturellen Dominanten kénnen jedoch
weder im Sinne eines pra-existenten Hauptwiderspruchs verstanden werden noch kann
Gesellschaft (in der Regel) auf ein durch eine Dominante dominiertes Ganzes reduziert
werden. Die bisherigen Auseinandersetzungen resiimierend, verstehe ich strukturelle
Dominanten als kontingente Effekte der komplexen sozialen Praxis, die polyzentrische
Machtzentren artikulieren (Laclau, 1990c). Trotz des Vorherrschens struktureller Domi-
nanten kann »[d]as unmégliche Objekt« Gesellschaft (Marchart, 2013) nicht als eine sich
nicht-widersprechende und abgeschlossene Totalitit vereinheitlicht werden (Laclau &
Mouffe, 2012, S. 134-141). Gleichzeitig stellt »Gesellschaft« die Erméglichungsbedingung
fiir Gesellschaftlichkeit als einer Art »Mobile« (Marchart, 2013, S. 335) einer Vielfalt an re-
lativ stabilen und partiellen Diskursformationen dar, die gleichzeitig widerspriichlich,
uneinheitlich, verinderbar und unabgeschlossen bleiben.

2.43 Zum zeitdiagnostischen Gehalt: panoramische Analyse
gesellschaftlicher Konjunkturen

Die Giite einer Gesellschaftstheorie zeigt sich letztendlich in ihrem zeitdiagnostischen
Gehalt, also in ihrer Fihigkeit, zu einer gehaltvollen Gesellschaftskritik beizutragen.
Diese fundamentalistisch anmutende Behauptung muss sogar verstirkt fiir postfun-
damentalistische Gesellschaftstheorien in Anspruch genommen werden: nicht nur,
um die sozialontologischen Auseinandersetzungen um Abgrund und Gegriindetes
nicht zu rein intellektualistischen Gedankenspielereien verkommen zu lassen (siehe
Kap. 2.4.1), sondern auch, um ihrem Gegenstand Gesellschaft(-lichkeit) begegnen und
einen Spiegel vorhalten zu kénnen. Denn, um soziale Entwicklungen etwa als »gefahr-
lich oder befreiend« (Marchart, 2013, S. 390) einschitzen zu kénnen, »sind wir auf die
Ausbildung sozialwissenschaftlichen Urteilsvermégens angewiesen« (ebd.). Und dieses
»findet in der Gesellschaftstheorie seine Entsprechung in dem Genre, das allgemein als
»Zeitdiagnose« oder pointierter: als Gesellschaftskritik bezeichnet wird« (ebd.).

Eine solche Kritik kann, wie dies mit Bezug auf den sozialontologischen Gehalt von
Gesellschaftstheorie bereits ausgefithrt wurde (siehe Kap. 2.4.1), immer nur als kontin-
gent beschrieben werden. Gerade aber in der Anerkennung und Ausweisung der eige-
nen Kontingenz, so konnte aus hegemonietheoretischer Perspektive weiter argumen-

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -

89


https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tiert werden, gewinnt eine postfundamentalistische Kritik im Vergleich zu denjenigen
Ansitzen an Stirke, die die eigene Politizitit leugnen. Die wichtigste Konsequenz aus
der Kontingenz von Gesellschaft besteht aber, »zunichst wohl in einem radikalen Per-
spektivwechsel« (Marchart, 2013, S. 391). Wenn sich also das Soziale nur graduell und
vorliufig zu Gesellschaft schliefRen kann, »dann darf sich Gesellschaftskritik nicht am
imagindren Wunschbild einer nicht-entfremdeten, durchgehend funktionalen oder mit
sich selbst versdhnten Gesellschaft ausrichten« (ebd.). Vielmehr muss aus der in diesem
Kapitel vorgenommenen Beschiftigung mit dem Gesellschaftsbegriff die Konsequenz
gezogen werden, Gesellschaftlichkeit in ihrer kontextbezogenen graduellen Kontingenz
zu analysieren: »Es muss analysiert werden, wie dem Sozialen iiber seine eigene Seins-
blockade hinweggeholfen wird — genauer: wie Gesellschaft im selben Zuge konstruiert und
destruiert wird« (ebd.; Herv. i. Orig.). Eine solche Analyse schlief3t, so schreibt Marchart
(ebd., S. 392) weiter,

»die hegemonialen Projekte, Machtdispositive, institutionellen Verdichtungen sowie
Subjektivierungs- beziehungsweise Handlungsmuster ein, die dem unmoglichen
Objekt Gesellschaft zu voriibergehender Existenz verhelfen und so die Seinsblockade
des Sozialen lberwinden. [..] Kurzum: Gehaltvolle Zeitdiagnose basiert auf einer
kritischen Einschitzung der Verdichtung und Verschiebung des Sozialen.«

In der vorliegenden Arbeit gehe ich deshalb davon aus, dass der primire Referenzpunkt
von Gesellschaftskritik die »strukturellen Dominanten« bzw. die Stellungskriege um die
»strukturellen Dominanten« sein miissen, die Gesellschaftlichkeit zu einem spezifischen
Zeitpunkt und in einem spezifischen Kontext mit einer gewissen Dominanz konstituie-
ren (etwa Nationalstaatlichkeit und Rassismen; siehe Kap. 3.3). Daraus, dass aus einer
postfundamentalistischen Perspektive keine konkreten Aussagen tiber die Gesellschaft
im Allgemeinen getroffen werden kénnen, eine gehaltvolle Zeitdiagnose aber trotzdem
in eine Kritik an der gegenwirtigen Gesellschaftsformation miindet, kann, so folgert
Marchart (2013, S. 392) in Anlehnung an Latour, eine Zeitdiagnose nur panoramisch er-
folgen. Dies bedeutet, dass sie an einer allgemeinen Rundschau »des sozialen Raums in
seiner Gesamtheit« (ebd.) interessiert ist, diese aber immer nur auf der Basis eines be-
stimmten Teilaspekts umsetzen kann, der »von universeller Relevanz ist« (ebd., S. 394;
siehe hierzu auch die methodologischen Uberlegungen in Kap. 1.5). Der Begriff »Migra-
tionsgesellschaft« (zuerst: Mecheril, 2004, S. 8), in dem die Diagnose des Zeitalters der
Migration (Castles et al., 2014) zum Ausdruck kommt, erweist sich hier als vielverspre-
chender postfundamentalistischer Fokus auf die gesellschaftlichen Konjunkturen der
Gegenwart.

https://dol.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2028, 06:07:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

