
2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz

2.1 There is no such thing as society? – Hegemonietheorie
und die Un_Bestimmtheit des Sozialen

»There is no such thing as society.« Hinter diesem ZitatMargaretThatchers, der ehemaligen

Premierministerin des Vereinigten Königreichs, verbirgt sich eine radikale sozialpoli-

tische Geschichte. Immerhin steht der Ausspruch sinnbildlich für eine ganze »Epoche

neoliberaler Deregulierung – samt katastrophischer Folgen, die inzwischen zu besichti-

gen sind« (Marchart, 2013, S. 7; siehe auch Butterwegge et al., 2017). In dem an und für

sich harmlos wirkenden Satz verdichtet sich eine Ideologie, die von dem Bestreben an-

geleitet wird, die gesellschaftlichenVerhältnisse vollständig denGesetzen desMarkts zu

unterwerfen. »Wenn Thatcher nämlich bestreitet, dass so etwas wie Gesellschaft exis-

tiert, dann soll dies umgekehrt bedeuten, dass sich die soziale Welt ausschließlich aus

Individuen (und bürgerlichen Familien) zusammensetzt, die sich am Markt zu bewäh-

ren haben« (Marchart, 2013, S. 7).Wettbewerb und ein betriebswirtschaftliches Nutzen-

kalkül leiten dann die Gestaltung der sozialen Verhältnisse an. Scheitern wird als indi-

viduelles Versagen externalisiert, wodurch auch sozialpolitische Sicherungssysteme die

Unterordnung unter die Prinzipien des freienMarkts nur verhindern. Letztlich verbirgt

sich hinter dem Ausspruch ein raffinierter ideologischer Trick, der »Gesellschaft« nur

scheinbar aus der neoliberalen Sozial- und Wirtschaftspolitik tilgt, um diese von den

»Fesseln« des Sozialstaates zu befreien und dem eisernen Gesetz des Markts als letzten

und einzigen Entscheidungs- und Legitimierungsgrund zu unterwerfen (Butterwegge,

2017).

Vor diesem Hintergrund muss sich der Behauptung, die Gesellschaft gäbe es nicht,

sicherlich mit einem guten Maß an Vorsicht angenähert werden. Und doch wäre

ein vorschnelles Darüber-Hinweggehen nicht minder riskant. Denn die Behauptung

einer wesenhaften Gesellschaft steht, zumeist gleichgesetzt mit einem Volk oder ei-

ner Nation, nicht in einer weniger gewaltvollen Tradition. Zudem wird ein Großteil

der vorherrschenden sozialtheoretischen Gesellschaftsbegriffe und -theorien von ei-

nem »methodologischen Nationalismus« (Wimmer & Glick Schiller, 2003) getragen

(vgl. auch Amelina et al., 2012; Glick Schiller, 2010), der den Nationalstaat subtil und

großteils implizit als natürliches Fundament von Gesellschaft setzt (Wimmer & Glick

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Schiller, 2003, S. 576). Wimmer und Glick Schiller (ebd., S. 577f.) heben mit Bezug auf

den vorherrschenden methodologischen Nationalismus drei Varianten der Einsetzung

des Nationalstaates als natürliche Grundlage von Gesellschaft hervor: (1) das syste-

matische Ausblenden der Ideologie des Nationalismus als Fundament für moderne

Vergesellschaftung, (2) die Essenzialisierung von Gesellschaft mittels der Setzung des

Nationalstaates als fraglose Einheit der Gesellschaftsanalyse sowie (3) die territoriale

Eingrenzung der Analyse sozialer Phänomene auf die politischen und geografischen

Grenzen eines Nationalstaates. Gesellschaft wird schlussendlich als Containermodell

begriffen, das eine relativ einheitliche Kultur, Politik, Wirtschaft und soziale Gruppe

umfasst (ebd., S. 579). Gesellschaft zeichnet sich dabei letztlich als ethnische Gruppe

aus, die durch eine gemeinsameKultur und ein gemeinsames Schicksal vereint ist (ebd.,

S. 582). Insbesondere im Rahmen der Beschäftigung mit migrationsgesellschaftlichen

Phänomenen wird dieses Fundament der vorherrschenden Gesellschaftsanalyse jedoch

mehr als fraglich, erscheinen Migrant*innen darin doch als Bedrohung für die ver-

meintlich natürliche gesellschaftliche Einheit, ihre Solidaritätsbeziehungen und eine

als wesenhaft gedachte nationalstaatliche Ordnung, während globale und transnatio-

nale Verwobenheiten und Phänomene tendenziell ausgeblendet werden (von der von

Rassekonstruktionen vermittelten Vorstellung der nationalstaatlichen Einheit eines

Volkes ganz zu schweigen; siehe Kap. 3).

Eine vorschnelle Zurückweisung Thatchers Behauptung scheint also nicht minder

riskant. Sie ginge mindestens mit der Gefahr einher, vorherrschende methodologische

Nationalismen zu affirmieren. Für eine postfundamentalistische Betrachtung sind da-

her beide Optionen ausgeschlossen: So wenig es einen wesenhaften Grund für die Fun-

dierung des Sozialen in den Gesetzen des Markts geben kann, so sehr kann auch der

Nationalstaat nicht als wesenhaftes Fundament von Gesellschaft gelten. Beide Richtun-

gen entsprechen letztendlich einem Fundamentalismus, der einen letzten wesenhaften

Grund in die Sozial- undGesellschaftstheorie einschreibt.Ziel des vorliegendenKapitels

2 ist es deshalb, einen kontingenztheoretisch angemessenen Begriff von Gesellschaft zu

konzipieren,derGesellschaftweder auf einemwesenhaften Fundament gründet noch in

antifundamentalistischer Manier jede Art von Fundamenten aus der Sozialtheorie ent-

fernt (zu Fundamentalismus und Antifundamentalismus siehe Kap. 1.2).

Die Hegemonietheorie in der Tradition von Antonio Gramsci stellt für diese post-

fundamentalistische Untersuchung von Gesellschaft unter Bedingungen radikaler Kon-

tingenz einen vielversprechenden theoretischen Rahmen dar. Immerhin setzen Gram-

scis Überlegungen insbesondere an der kritischen Beschäftigung mit den ökonomie-

deterministischen Fundierungen der marxistischen Gesellschaftstheorie und -analyse

an. Der »historische Ökonomismus« (Gramsci, 2012, S. 501), wie Gramsci dieseTheorie-

richtung des Marxismus bezeichnet, zeichnet sich für ihn durch eine doppelte Redukti-

on aus: Zum einen wird die historische und gesellschaftliche Entwicklung als durch die

Entwicklung der Ökonomie determiniert gedacht. Zum anderen wird die Entwicklung

der Ökonomie wiederum als durch den Wandel ihrer »technischen Werkzeuge« (ebd.)

oder »irgendeineswichtigenProduktionsfaktors« (ebd.),wie etwa»derEinführungeines

neuenBrennstoffs« (ebd.), zwangsläufigbedingtbeschrieben.Ökonomismusmeintdes-

halb, so Stuart Hall (2012b, S. 63f.), »einen bestimmten theoretischen Ansatz, der dazu

neigt, in den ökonomischenGrundlagen der Gesellschaft den einzigen determinierenden

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 41

Faktor zu sehen.« Er stellt einen Reduktionismus dar, da »[a]lle anderen Dimensionen

der Gesellschaftsformation […] als reine Spiegelbilder des ›Ökonomischen‹ auf einer an-

deren Artikulationsebene gesehen [werden], die selbst keine strukturierende Kraft hat«

(ebd.). Die Hegemonietheorie versucht indessen soziale Verhältnisse als nicht-notwen-

dige Herrschaftsverhältnisse zu analysieren, zu begreifen und zu theoretisieren. Dies

schließt die Privilegierung einer Ebene des Sozialen gegenüber anderen aus.

Mit der Bezeichnung »Horizont der Hegemonietheorie« wird nun allerdings ein

vielfältiges und nicht klar abgrenzbares Feld aufgerufen (Comtesse et al., 2019b; Mar-

chart, 2010; Opratko, 2018). Aus forschungspragmatischen Gründen ist deshalb eine

»Zähmung« dieses unübersichtlichen und komplexenHorizonts notwendig, umdie Un-

tersuchung handhabbar zumachen.Aus noch auszuführendenGründen (siehe Kap. 2.2)

habe ich mich dabei für eine Fokussierung auf die Arbeiten von Antonio Gramsci, Louis

Althusser sowie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe entschieden. Diese repräsentieren

allgemeine gesellschaftstheoretische Anhaltspunkte für die vorliegende Untersuchung,

von denen ausweitere, demhegemonietheoretischenHorizont zuzurechnende und ver-

wandte Ansätze (etwa von Judith Butler, Stuart Hall oder auch von Gayatri Chakravorty

Spivak) herangezogen werden.

Im vorliegenden Kapitel 2 untersuche ich diesen – von mir konstruierten und

zugeschnittenen – Horizont der Hegemonietheorie im Hinblick auf einen postfun-

damentalistischen bzw. kontingenztheoretischen Gesellschaftsbegriff, der mir an-

schließend beim weiteren Nachdenken über Bildung in der Migrationsgesellschaft als

zentrale Grundlage zur Verfügung steht. Wenn ich von Gesellschaftstheorie spreche,

beschäftige ich mich jedoch nicht mit einer spezifischen Theorie einer kontingenten

Gesellschaftsformation (etwa im Sinne einer Diagnose wie die der modernen Ge-

sellschaft als funktional differenzierte Gesellschaft), sondern – man könnte dieses

Vorgehen sozialontologisch nennen (siehe hierzu Kap. 2.4) – mit den grundlegenden

Möglichkeitsbedingungen von Gesellschaft im Allgemeinen. Dafür konstruiere ich in

einem ersten Schritt (Kap. 2.2) anhand eines konzeptgeschichtlichen und gesellschafts-

theoretisch-modellierten Überblicks den – der vorliegenden Untersuchung zugrunde

liegenden – hegemonietheoretischen Horizont. Darauf aufbauend diskutiere ich in

Kapitel 2.3 ausgewählte Elemente der drei von mir ausgewählten theoretischen Spek-

tren1 in ihrer Verbindung zueinander. Schlussendlich führe ich in Kapitel 2.4 diesen

Diskurs in einer allgemeinen Diskussion des gesellschaftstheoretischen Gehalts der

Hegemonietheorie zusammen.

Das Kapitel fokussiert hierbei auf ein kontingenztheoretisches Denken von Gesell-

schaft, das imdarauffolgendenKapitel 3 anhand der Fokussierung auf »Migration« noch

weiter präzisiert wird. Deshalb stelle ich die systematische Explikation der bei diesem

Vorgehen gewonnenen Erkenntnisse hinsichtlich eines un_bestimmtheitstheoretisch

gedachten Kontingenzbegriffs vorerst noch hinten an und nehme diese explizierende

1 Zur Kennzeichnung unterschiedlicher theoretischer Perspektiven im Horizont der Hegemonie-

theorie nutze ich in der vorliegenden Arbeit (vorwiegend) den Ausdruck theoretische Spektren,

weil der Begriff im Sinne der unterschiedlichen Farben eines Regenbogens die vielfältigen Facet-

ten der jeweiligen Perspektiven am Horizont der Hegemonietheorie angemessener versinnbild-

licht als die Rede von theoretischen Perspektiven, Positionen etc.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Schlussfolgerung erst in Verbindung mit den gesellschaftstheoretischen Konsequenzen

der Beschäftigung mit den Fragen um Migration und soziale Wirklichkeit in Kapitel

3.4.3 vor.

2.2 Hegemonie – ein konzeptgeschichtlich und
gesellschaftstheoretisch modellierter Überblick

In den folgendenUnterkapiteln verfolge ich das Ziel, denHorizont der Hegemonietheo-

rie in dem von mir vorgenommenen Zuschnitt anhand einer konzeptgeschichtlichen

und gesellschaftstheoretischen Modellierung zu (re-)konstruieren. Die Kennzeich-

nung der vorgenommenen Modellierung als konzeptgeschichtlich meint hierbei einen

kontextualisierenden Nachvollzug der jeweiligen Wandlungen des Konzepts der He-

gemonie in den von mir herangezogenen Spektren. Gesellschaftstheoretisch sind die

Modellierungen der jeweiligen Spektren, da diese mit dem primären Fokus auf ihre

Implikationen bezüglich des Verständnisses von Gesellschaft in den Blick genommen

und dargestellt werden.

Wie bereits erwähnt, habe ich mich im Zuge der Konstruktion des zu untersu-

chenden Horizonts für die theoretischen Spektren von Antonio Gramsci (Kap. 2.2.1),

Louis Althusser (Kap. 2.2.2) sowie Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (Kap. 2.2.3)

entschieden. Die drei Spektren habe ich ausgewählt, da sich in ihrer konzeptgeschicht-

lichen Entwicklung2 das Erkenntnisinteresse der Suche nach einem angemessenen

Denken der Un_Bestimmtheit von Gesellschaft wiederfindet. Zudem stellen alle drei

Spektren zentrale grundlagentheoretische Referenzpunkte der hegemonietheoreti-

schen Erkenntnisproduktion dar. Alle drei können in unterschiedlicher Ausprägung als

(spät- oder post-)marxistisch bezeichnet werden. Trotzdem beschäftige ich mich im

Folgenden nicht mit Marx’ Grundlegungen oder den jeweils relevanten marxistischen

Debatten selbst, sondern,wenn notwendig, nurmit denModellierungenMarx’ Arbeiten

oder des relevanten marxistischen Bezugsrahmens durch die betreffenden Autor*in-

nen selbst. Denn für das vorliegende Erkenntnisinteresse ist der Nachvollzug deren

Interpretationen von Marx bedeutsamer als meine eigene Beschäftigung mit Fragen

der angemessenen Auslegung Marx’ theoretischer Perspektiven oder des Marxismus.

Darüber hinaus erheben die Auseinandersetzungenmit Gramsci, Althusser, Laclau und

Mouffe keinerlei Anspruch auf Vollständigkeit. Immerhin handelt es sich umModellie-

rungen, und deren Angemessenheit lässt sich nur mit Bezug auf das Interesse und den

allgemeinen Kontext der hier vorliegenden Untersuchung ausweisen (siehe hierzu auch

Kap. 1.5).

2 Diese ist nicht im Sinne einer evolutionären Linearität zu denken. Es liegt ihr aber zumindest eine

aufeinander aufbauende Bezugnahme undÜbersetzung zugrunde, welche die drei Spektren in ei-

nen Zusammenhang einer gemeinsamen konzeptgeschichtlichen Entwicklung stellen lässt, nicht

linear und ohne Brüche, aber doch mit Kontinuitäten und Gemeinsamkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 43

2.2.1 Antonio Gramsci: Hegemonie als bürgerliches Herrschaftsverhältnis

Ist in der Sozial- und Gesellschaftstheorie von Hegemonie die Rede, dann ist der Na-

me Antonio Gramsci unausweichlich. Die Arbeiten Gramscis (1881–1937) markieren ei-

nen fundamentalen Wandel der aktuelleren marxistischen und postmarxistischen Ge-

sellschafts- und Kulturtheorie (Althusser, 2017; Hall, 2012b; Laclau &Mouffe, 2012). Da-

bei stellt das Anliegen, sich mit dem theoretischen Werk Antonio Gramscis zu beschäf-

tigen, keine einfache Herausforderung sowie in Anbetracht seiner Biografie sicherlich

auch eine gewisse Anmaßung dar.DennGramsci »passt nicht ins Schema eines traditio-

nellen akademischen Intellektuellen« (Langemeyer, 2009, S. 72). Im Jahr 1881 in Sardini-

en geboren, avancierte er in der zweiten Hälfte der 1910er-Jahre zu einer der außerge-

wöhnlichsten politischen Persönlichkeiten Italiens (Candeias, 2007, S. 15). Als »Publizist

in den unterschiedlichsten Organen der aufstrebenden Arbeiterbewegung […], außer-

dem Mitbegründer und […] Vorsitzender der Kommunistischen Partei Italiens« (ebd.),

wurde Gramsci dem faschistischen Regime Mussolinis bald zu gefährlich. Um zu ver-

hindern, sodieBegründungdes anklagendenStaatsanwalts,dassGramscis »Gehirn« für

die bevorstehenden 20 Jahre weiter funktioniere (vgl. Fiori, 1979, S. 212; zit.n. Candeias,

2007, S. 15), wurde er im Jahr 1926 verhaftet. 1934 wurde er aufgrund seines schlechten

Gesundheitszustands wieder entlassen und verstarb nur wenige Jahre später (ebd.). In

der Zeit der faschistischen Kerkerhaft entstand trotz schwerer Krankheiten sein Haupt-

werk, die Gefängnishefte (Gramsci, 2012), eine umfassende Sammlung theoretisch-poli-

tischer Notizen, die – aufgrund der widrigen Bedingungen – nur fragmentarisch und

vor der Gefängniszensur »getarnt« zusammengetragen werden konnten (Bieling, 2015;

Candeias, 2007; Demirović, 2007). Diese Notizen liegen, um den schwer überschauba-

ren Umfang zu verdeutlichen, im Deutschen in Form von neun Bänden mit insgesamt

29Gefängnisheften vor (Gramsci, 2012). Erschwerend kommt hinzu, dass esGramsci beim

Nachdenken über die soziale Wirklichkeit seiner Zeit weniger darum ging, umfangrei-

che theoretische Konzepte zu entwickeln, als vielmehr darum, die bereits vorliegenden

Konzepte politisch für konkrete historische Situationen nutzbar zu machen. Sein Werk

erscheint infolgedessen »manchmal zu konkret, zu historisch-spezifisch, zu ›beschrei-

bend‹ analytisch, zu zeit- und kontextgebunden, sein Bezugsrahmen zu eng begrenzt«

(Hall, 2012b, S. 58; Herv. i. Orig.), um es für eine allgemeine (gesellschafts-)theoretische

Betrachtung heranzuziehen.

Angeleitet werden seine auf die spezifische Situation Italiens des 20. Jahrhunderts

bezogenen Analysen sowie Weiterentwicklungen und Revisionen des marxistischen

Theoriegebäudes von der zentralen Frage, »warum es nach der Oktoberrevolution 1917

[im zaristischen Russland] nicht auch in anderen Teilen Europas zur revolutionären

Übernahme der Macht gekommen war« (Candeias, 2007, S. 18). Den fundamentalen

Grund macht Gramsci in der unterschiedlichen Verfasstheit der jeweiligen Gesell-

schaftsformationen aus und bringt diese Differenz mit dem Ausdruck Hegemonie auf

den Begriff. Seine diesbezügliche These lautet, dass im Gegensatz zum damaligen za-

ristischen und eher landwirtschaftlich geprägten Russland, in demGramsci zufolge der

Staat alles war, die gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse in ›westlichen‹ Gesellschaften

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wesentlich stärker auf einerEinheit zwischenStaat undZivilgesellschaft3 fußten,welche

die Aufrechterhaltung der Vorherrschaft einer bestimmten Klasse absicherte (Gramsci,

2012, S. 873f.): »Der Staat war [im ›Westen‹] nur ein vorgeschobener Schützengraben,

hinter welchem sich eine robuste Kette von [zivilgesellschaftlichen] Festungen und

Kasematten befand« (ebd., S. 874). Und genau darin sieht Gramsci, »zumindest was

die fortgeschrittensten Staaten angeht« (ebd., S. 589), die Notwendigkeit einer Ver-

schiebung politischer Strategien vom Bewegungskrieg zum Stellungskrieg. Während

es beim Bewegungskrieg möglich ist, mit einem einzigen strategischen Durchbruch

die Gegner*innen zu verdrängen und das Zentrum der Macht einzunehmen, ist der

Stellungskrieg »ein langwieriger Krieg, der entlang vieler verschiedener und sich ver-

ändernder Kampffronten geführt werden muss; bei dem es selten einen einzelnen

Durchbruch gibt, durch den der Krieg ein für allemal – blitzartig, wie Gramsci sagt –

gewonnen werden kann« (Hall, 2012b, S. 75).

Dieses kriegsmetaphorische Denken ist in Gramscis Arbeiten von hoher Bedeutung,

denn es verweist auf sein politisches Verständnis des Sozialen: Gesellschaft(-lichkeit)

konstituiert sich ihm zufolge nicht über Zwangsläufigkeit, sondern im Kampf um die

vorherrschende soziale Ordnung – einem Kampf, der je nach Verfasstheit einer Gesell-

schaftsformation, je nachVorherrscheneines bestimmtenHerrschaftsverhältnisses,un-

terschiedlich geführt werden muss. Diesbezüglich betont Gramsci jedoch eindringlich

seine demilitarisierte Verwendungsweise des kriegsmetaphorischen Denkens. So sind

für ihnVergleiche »zwischenmilitärischerKunstundderPolitik […]nur alsDenkanstöße

und ad absurdumvereinfachendeBegriffe« (Gramsci, 2012, S. 176) zu verstehen. »[D]enn

im politischen Kampf fehlt die unerbittliche Sanktion durch Strafen für jene, die Fehler

begehen oder nicht exakt gehorchen, es fehlt das Kriegsgericht, abgesehen davon, daß

die politische Schlachtordnungnicht einmal entferntmit dermilitärischenSchlachtord-

nung vergleichbar ist« (ebd.,S. 176f.). »Bewegungskrieg«und »Stellungskrieg« stehen al-

so lediglichmetaphorisch für zweiunterschiedlicheArtenvonHerrschaftsverhältnissen,

die für Gramsci auf einemdifferenten gesellschaftlichen »Entwicklungsstand« beruhen.

Konzentriert sich in dem einen Zustand die Macht im Staat und wird Herrschaft von

eben diesem Zentrum her ausgeübt, so findet sich in dem anderen eine wesentlich stär-

ker ausgeprägte Verwobenheit zwischen Staat und Zivilgesellschaft, die Gramsci (ebd.,

S. 1502) mit dem Konzept des »integralen Staates« fasst. Dieses Konzept reserviert er

in seinenAnalysen für bürgerlich-kapitalistischeGesellschaftsformationen. Ihmzufolge

sind im integralen Staat die zivilgesellschaftlichen Institutionen und Verhältnisse der-

maßen ausgebildet und ausgeprägt, dassHerrschaft nicht allein auf der Verfügung über

3 Der Begriff der Zivilgesellschaft bezieht sich bei Gramsci insbesondere auf den Ort der gesell-

schaftlichen Konsensproduktion. Für ihn umfasst dies beispielsweise die Presse sowie »die Biblio-

theken, die Schulen, die Zirkel und Clubs unterschiedlicher Art, bis hin zur Architektur, zur Anlage

der Straßen und zu den Namen derselben« (Gramsci, 2012, S. 374). Der Staat steht demgegenüber

für einenZwangsapparat, dermit denpolitischenParteien, demParlament, denGerichten etc. ein-

hergeht (Opratko, 2018, S. 42f.). Die Unterscheidung von Zivilgesellschaft und Staat (auch: politi-

sche Gesellschaft) bezeichnet nach Benjamin Opratko allerdings lediglich eine analytische (oder

vielleicht zutreffender: eine idealtypische) Differenz, »die notwendigerweise mit den Mitteln der

Abstraktion arbeite[t], um die Momente einer Dynamik erfassen zu können, die selbst immer ein

komplex strukturiertes – in Gramscis Worten ein ›dialektisches‹ – Werden ist« (ebd., S. 43).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 45

denStaatsapparat, sondernmaßgeblich auch auf derNotwendigkeit basiert, die Zivilge-

sellschaft, ihreAkteur*innenund Institutionen zuüberzeugen (ebd.).Diese ausgeprägte

Verwobenheit von Staat und Zivilgesellschaft schreibt er feudalen Gesellschaftsordnun-

gen nicht zu.

Hegemonie versteht Gramsci in der Folge auch als eine spezifische Herrschaftsform

bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften, die aufgrund der hohen Relevanz zivilge-

sellschaftlicher Institutionen weniger über Zwang und Unterdrückung denn durch

Überzeugung und Selbstunterwerfung wirksam werden muss. Hegemonie ist laut

dieser Analysen letztlich ein historisch- und kontextspezifisches Kräfteverhältnis der

Klassenherrschaft bzw.der »Suprematie einer gesellschaftlichenGruppe« (ebd.,S. 1947).

Und dieses Kräfteverhältnis konstituiert sich über Allianzen (ein Klassenbündnis, siehe

hierzu auch Kap. 2.3.3) und die Produktion von (aktivem wie passivem) Konsens durch

Einsicht und Überzeugung von der vermeintlichen »Alternativlosigkeit« respektive

»Höherwertigkeit« einer kontingenten Ordnung (Gramsci, 2012, S. 1947 & 101–113).

Eine Klasse herrscht für Gramsci deshalb immer »auf zweierlei Weise« (ebd., S. 1947):

»Sie ist führend gegenüber den verbündeten Klassen und herrschend gegenüber den

gegnerischen Klassen« (ebd.). Herrschaft als Führung verbündeter Klassen und Herr-

schaft gegenüber den konkurrierenden, gegnerischen Klassen sind für das Verhältnis

der Hegemonie grundlegend. Das Herrschaftsverhältnis der Hegemonie beruht also

auf einem ausgewogenen Verhältnis von Zwang und Konsens, »ohne daß der Zwang

den Konsens zu sehr überwiegt, sondern im Gegenteil vom Konsens der Mehrheit […]

getragen wird« (ebd., S. 120).

Hegemonie stellt in dieser Perspektive kein monolithisches Herrschaftsverhältnis

dar. Es wird vielmehr von einem asymmetrischen Konsens bzw. der Überzeugung ei-

nerMehrheit getragen, diemit demEffekt der Selbstunterwerfung unter die Herrschaft

einhergeht. Um diesen Konsens herzustellen benötigt es nicht nur politisch-ethische

und ökonomische Zugeständnisse (ebd., S. 1567), sondern insbesondere die intellektu-

elle, ideologische Führung undÜberzeugung derMehrheit derMenschen (ebd., S. 1947).

Hegemonie ist in dieser Perspektive, so Hall (2008d, S. 121),

»ein Zustand ›völliger sozialer Autorität‹, die ein bestimmtes Klassenbündnis in einer

bestimmtenKonstellation durch eineVerbindung von ›Zwang‹ und ›Zustimmung‹ über

die gesamte Gesellschaftsformation und die beherrschten Klassen erringt: nicht nur

durch ökonomische, sondern auch politische und ideologische Führung, nicht nur im

materiellen, sondern auch im zivilen, geistigen und moralischen Leben; nicht nur in

und durch die verdichteten Verhältnisse des Staates, sondern auch auf dem Terrain

der Zivilgesellschaft.«

Dieses Verhältnis der Führung und Herrschaft »ist für Gramsci«, so Hall (ebd.) weiter,

»nicht a priori gegeben, sondern ein spezifischer historischer ›Moment‹ außergewöhnli-

cher sozialer Autorität.«

Umdieses außergewöhnlicheAutoritätsverhältnis herzustellen, kommtdemIdeolo-

gischen bei Gramsci eine besondere Rolle zu. Dabei grenzt er sein Ideologieverständnis

idealtypisch vonzwei einflussreichenmarxistischen Ideologieverständnissen seinerZeit

ab: zum einen Ideologie als eine Art Verblendung, also ein falsches Bewusstsein, dem

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ein richtiges Bewusstsein gegenübergestellt wird; zum anderen Ideologie als eine klas-

sendeterminierte Weltauffassung, also ein Bewusstsein, das notwendigerweise mit der

jeweiligen Klassenposition verknüpft ist. ImGegensatz dazu versteht Gramsci das Ideo-

logische als eine grundlegende Dimension sozialer Wirklichkeit unter anderen (Becker

et al., 2013, S. 110).Mit Bezug aufMarx und Engels betont er in seinen Gefängnisnotizen

mehrfach, dass »die Menschen sich der Konflikte, die in der ökonomischenWelt auftre-

ten, auf demTerrain der Ideologien bewußtwerden« (Gramsci, 2012, S. 501).Das Ideolo-

gische stellt damit nicht nur eine Dimension bloßer Ideen, sondern eine fundamentale

Dimension des Sozialen dar, in der dieMenschen »Bewußtsein von ihrer Stellung erwer-

ben, kämpfen usw.« (ebd., S. 876). Anstatt eines zwangsläufigen Bewusstseins (klassen-

determinierte Weltauffassung) oder einer falschen Weltauffassung (Verblendung) sind

Ideologien fürGramsci also vielmehr die »Bilder,Konzepte undPrämissen […],durchdie

wir bestimmte Aspekte des gesellschaftlichen Lebens darstellen, interpretieren, verste-

henund ihnen einenSinn geben« (Hall, 2012a,S. 151). Jedes Bewusstsein ist in dieser Per-

spektive ideologisch und damit sowohl kontingent als auch prominenter Schauplatz des

gesellschaftlichen Kampfs umHegemonie (ebd., S. 152). Und Ideologien sind bedeutsa-

mer Bestandteil der Konstituierung der gesellschaftlichen Verhältnisse, sie bilden »den

innersten Zement« der Zivilgesellschaft (Gramsci, 2012, S. 1313).

Gramsci vollzieht damit einen bedeutsamen kulturellen Wandel im Rahmen der

bestehendenmarxistischen Denkbewegungen seiner Zeit. Er hebt dabei zwar das topo-

grafische Marx’sche Modell von (ökonomischer) Basis und (politischen, rechtlichen und

ideologischen) Überbauten nicht auf. Mit Bezug auf die begriffliche Unterscheidung

zwischen Struktur (Basis) und Superstrukturen (Überbau)4 ist es ihm aber wichtig,

diese nicht in einem reduktionistischen Determinationsverhältnis zueinander zu kon-

zipieren, etwa mittels »objektiver Entwicklungsgesetze« (Hall, 2012b, S. 65f.). Er setzt

die Struktur und die Superstrukturen vielmehr in ein Verhältnis des »Übergangs« (ebd.,

S. 65) bzw. einer »Wechselwirkung« (Gramsci, 2012, S. 1045) zueinander. Und in die-

ser Wechselwirkung bilden sie laut ihm einen »geschichtlichen Block« (ebd.), in dem

auch die Superstrukturen (Wissenschaft, Politik, Medien, Religion etc.) ihre Kraft auf

die ökonomisch-gesellschaftliche Struktur ausüben. Hierbei geht es ihm jedoch nicht

um eine Privilegierung des Ideologischen, vielmehr vertritt Gramsci eine theoretische

Position, in der allgemein geteilte, unhinterfragte Ideologien »notwendig sind für eine

bestimmte Struktur« (ebd., S. 876) – Gramsci nennt diese »organische Ideologien«, weil

sie konstitutiv eingelassen sind in das Funktionieren der gesellschaftlichen Strukturen.

Die Unterscheidung zwischen Struktur und Superstrukturen stellt in diesem Sinne für

Gramsci auch keine einfache Differenz zwischenMaterialität auf der Seite der Struktur

und Ideologischem auf der Seite der Superstrukturen dar. Im Gegenteil hebt er die

Existenz von Superstrukturen hervor, »die eine ›materielle Struktur‹ haben« (ebd.,

S. 472) bzw. ausbilden, etwawenn dieWissenschaft wissenschaftliche Instrumente oder

dieMusikMusikinstrumente hervorbringt (ebd.). Schlussendlich bringt ihm zufolge die

4 Die terminologische Differenz in den Arbeiten von Marx (Basis, Überbau) und Gramsci (Struktur,

Superstrukturen) wird vorwiegend auf die Übersetzung der italienischen Begriffe für Basis und

Überbauten bei Gramsci (struttura und sovrastruttura) ins Deutsche zurückgeführt und weniger

auf eine konzeptionelle Differenz (Langemeyer, 2009, S. 72f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 47

ökonomisch-gesellschaftliche Struktur eine Klasse hervor, während »die Entwicklung

und der Kampf um die Macht und um die Erhaltung der Macht […] die Superstrukturen

hervor[bringen], welche die Bildung einer ›speziellen materiellen Struktur‹ für ihre

Verbreitung determinieren usw.« (Ebd.). Das Verhältnis von Struktur und Superstruk-

turen kann mit Gramsci schließlich als ein zirkuläres und wechselseitiges verstanden

werden, in dem die materiellen Strukturen zwar die Superstrukturen überdeterminie-

ren, die Superstrukturen aber in ihrer eigenen materiellen Autonomie auf die Struktur

zurückwirken.

Hegemonie stellt in Gramscis Verständnis letztlich »eine widersprüchliche Kon-

junktur« dar (Hall, 2008d, S. 121), die andauernden Prozessen der Auflösung, der Krise,

des Kampfes und der Wiederverfestigung unterliegt. Denn das Herrschaftsverhältnis

der Hegemonie ist stets instabil und muss permanent durch ökonomische, politische und

ideologische Eingeständnisse sowie organisierende Führung (siehe hierzu auch die Funktion

von Intellektuellen in Kap. 2.3.5) hergestellt und aufrechterhalten werden. Hinsichtlich

der Erarbeitung eines hegemonietheoretischen Gesellschaftsbegriffs kann mit Bezug

auf Gramscis Überlegungen und Analysen letztlich also eine Perspektive herausgestellt

werden, die (a) das Soziale als grundlegend offen begreift – wodurch das Soziale zum

anhaltenden Schauplatz politischer Kämpfe um die Instituierung einer spezifischen

Ordnung wird. Indem Gramsci den Fokus auf die Herstellung und Aufrechterhaltung

eines sozialen Gleichgewichts durch spezifische Formen der politischen Überzeugung

(Zugeständnisse, Führung etc.) legt, ermöglicht er einen politischen Gesellschaftsbe-

griff, der Kontingenz als nicht-notwendige Notwendigkeit respektive als unbestimmte

Bestimmtheit zum radikalen Fundament des Sozialen erhebt. Auch »Gesellschaft«

hat damit (b) keine Wesenhaftigkeit und erweist sich als vorläufiges Resultat, als »ge-

schichtlicher Block« politischer Kämpfe. Allerdings behält, darauf komme ich noch

zurück (siehe hierzu etwa Kap. 2.2.3), Gramsci trotz dieser Überwindungen ökono-

miedeterministischer Annahmen (c) gesellschaftliche Klassen und Klassenverhältnisse

als fundamentale Kategorien des hegemonialen Kampfes bzw. als festes Fundament

sozialer Wirklichkeit bei.

2.2.2 Louis Althusser: Gesellschaft als komplexes, strukturiertes Ganzes

Wie Gramsci ist auch Louis Althusser (1918–1990) bekennender Marxist und Mitglied

der Kommunistischen Partei – allerdings in Frankreich. Seinen Beitrag zumMarxismus

sieht er nicht unbedingt in der politischen, sondern vielmehr in der theoretischen Praxis

(Althusser, 2017 [1965]). Trotz politischer wie theoretischer Enttäuschung vom Dogma-

tismus der marxistischen Politik und Theorie seiner Zeit5 wendet sich Althusser nicht

von Marx und dem Kommunismus ab, sondern widmet sich vielmehr zeitlebens der

Rehabilitierung des theoretischen und politischen Projekts Karl Marx’, auch und gerade

entgegen der Desillusionierungen einer »kommunistische[n] Weltbewegung, für deren

Erneuerung er in den sechziger und siebziger Jahren gestritten hat« (Wolf, 2017, S. 7).

Auch wenn ihm diese Erneuerung zu Lebzeiten nicht gelungen ist und auch wenn sein

Privatleben »nach stetem Ringen mit psychischen Erkrankungen in die Katastrophe

5 Die Enttäuschung kulminiert insbesondere in den Verbrechen Stalins.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

der Tötung seiner Frau und Gefährtin Hélène Legotien/Rytman« (ebd.) mündete6, stellt

sein theoretisches wie intellektuelles Schaffen eine zentrale Grundlage der sozial- und

gesellschaftstheoretischen (Wieder-)Entdeckung und Weiterentwicklung der Hegemo-

nietheorie Gramscis in »westlichen«,marxistischenTheoriezusammenhängen dar. Sein

Schaffen war bedeutsam für eine ganze Generation kritischer Intellektueller in Frank-

reich (etwa für Badiou, Balibar, Foucault, Mouffe, Negri, Rancière etc., deren Lehrer

er war) und übte über die nationalen Grenzen Frankreichs hinaus großen Einfluss auf

bedeutsame Denker*innen der Gegenwart aus (etwa Butler, Hall, Laclau etc.).

Theoretisch verfolgte Althusser das Anliegen, die dogmatisch-ökonomistischen

Reduktionismen im vorherrschenden Marxismus seiner Zeit zu überwinden. Gramscis

Werke, dessen Gefängnisnotizen lange Zeit unveröffentlicht und damit auch im dama-

ligen marxistischen Diskurs unberücksichtigt blieben, stellen eine der grundlegenden

Bezugs- und Interpretationsquellen für Althussers Reartikulation desMarx’schenTheo-

riegebäudes dar, ohnedass er in seinenTexten ausführlich und allzu explizit aufGramsci

und seine begrifflichen Konzepte Bezug nimmt. Um den seinerzeit im marxistischen

Diskurs (noch immer) vorherrschenden Ökonomiedeterminismus zu überwinden, in

dem der gesellschaftliche Überbau (Politik, Ideologie/Theorie, Recht…) nur die zwangs-

läufigeErscheinungder ökonomischenBasis darstellte,wendete sichAlthusser verstärkt

der Bedeutung der Überbauten für die Reproduktion der Produktionsbedingungen ei-

ner Gesellschaft zu (Althusser, 2016 [1977], S. 37f.).7 Eine entsprechendeTheoretisierung

»der spezifischen Wirksamkeit der Überbauten und der anderen ›Umstände‹«, so Althusser

(2017, S. 140; Herv. i. Orig.), sowie »des eigentümlichen Wesens der spezifischen Elemente

des Überbaus« (ebd.) sei »größtenteils erst noch zu erarbeiten« (ebd.). Antonio Gramsci ist

aus Althussers Sicht der Einzige, der sich seit Marx und Engels diesem Unterfangen

angenommen hat (ebd.). Aus diesem Grund bedient er sich daher der Einsichten und

Überlegungen Gramscis, hebt diese aber auf eine etwas abstraktere Theorieebene. Dies

hat vermutlich vor allem damit zu tun, dass Althusser nicht so sehr an historisch-kon-

kreten Analysen, sondern an einer allgemeinen Theoretisierung (Althusser spricht von

THEORIE in Großbuchstaben) der materialistischen Dialektik von Marx interessiert

war (ebd., S. 202–214).

6 Die Ermordung seiner Frau stellt eine sehr irritierende Schrecklichkeit dar, die Althussers theore-

tisches und intellektuelles Werk begleitet und die auch eine jahrelange Verdrängung Althussers

aus der bürgerlichen wie akademischen Öffentlichkeit bewirkte.

7 Bei Marx und Engels, so Hösler (2012, S. 56), »besteht die erste Voraussetzung menschlicher Exis-

tenz darin, dass die Menschen ihre primären Lebensbedürfnisse befriedigen. […] Dabei gehen

die Menschen zwangsläufig Beziehungen untereinander (Produktionsverhältnisse) und zur Na-

tur (Produktivkräfte) ein.« Die bedeutsamste Produktivkraft sind dabei die »Menschen mit ihren

Kenntnissen und Fähigkeiten« (ebd.) selbst. Da die Existenzbedingungen den jeweiligen Men-

schen vorausgehen, bedingen sie »die von den Menschen täglich praktizierte Produktionsweise

des materiellen Lebens« (ebd., S. 57) sowie – über den Produktionsprozess – schlussendlich das

gesellschaftliche und individuelle Bewusstsein der Menschen (ebd.). Ausschlaggebend dafür, wie

sich ein Produktionsprozess konstituiert (etwa als Herrschaftsverhältnis oder nicht), ist die Verfü-

gung über die Produktionsmittel (etwa Werkzeuge, Maschinen, Rohstoffe, Geld…), also das Ver-

hältnis zwischen Arbeit (Produzent*innen) und Kapital (Produktionsmittel). Herrschaftsverhält-

nisse existieren in dieser Perspektive »immer dann, wenn es sich bei Produzenten und Produkti-

onsmittelbesitzern um verschiedene Bevölkerungsgruppen handelt« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 49

In seiner Abgrenzung von ökonomiedeterministischen Verständnissen im Marxis-

mushebtAlthusser (2016,S. 37) unterBerufungaufMarxhervor,dass »jedesKind [weiß],

dass eineGesellschaftsformation,dienicht zur gleichenZeit,wie sie produziert, auch ih-

re Produktionsbedingungen reproduziert, kein Jahr überlebenwürde.«Mit diesemHer-

vorheben der seines Erachtens verkannten Bedeutung der notwendigen Reproduktion

der Produktionsbedingungen und -kräfte nimmt Althusser in zweifacher Weise einen

gramscianischen Perspektivwechsel vor: zum einen hin zu den politischen und ideologi-

schen Bedingungen der Reproduktion eines Herrschaftsverhältnisses, ohne die grund-

legendeBedeutungdesÖkonomischen für diese Ansätze zunegieren.Zumanderen voll-

zieht er eine Art praxistheoretischeWende, die die Bedeutung von Praxis innerhalb des

Produktions- und Reproduktionsgeschehens einer Gesellschaftsformation hervorhebt

(Althusser, 2017, S. 205f.): Nicht der Rohstoff oder das Produkt, sondern die Praxis wird

zum »bestimmenden Moment« (ebd., S. 205; Herv. i. Orig.) der Reproduktion und Trans-

formation sozialer Wirklichkeit.

Analog zu Gramsci fasst auch Althusser »Gesellschaft« in derMarx’schen, topografi-

schenMetapher einesGebäudesauf,das sichausBasis (ökonomischeProduktionsbedin-

gungen) und Überbau (Gesetze, Politik, Ideologie) zusammensetzt.Wie Gramsci ordnet

er Basis und Überbau allerdings nicht in einem einseitig-deterministischen Verhältnis

zueinander an (Althusser, 2016, S. 44–47; Balibar, 2018 [1965], S. 445–451): »Die ›Produk-

tionsverhältnisse‹ sind dort nicht die reine Erscheinungsform der Produktivkräfte: Sie

sind auch deren Existenzbedingungen; der Überbau ist nicht die reine Erscheinungs-

form der Basisstruktur; er ist auch deren Existenzbedingung« (Althusser, 2017, S. 260).

Insbesondere über die Verwendung des Praxisbegriffs8 denkt Althusser dieses Verhält-

nis als ein Verhältnis der Wechselseitigkeit. Stellt die Basis die Existenzbedingung für

die überbaulichen Praxen dar, so stellt die Praxis das »Moment der Arbeit der Transfor-

mation selbst [dar], das in einer spezifischen Struktur Menschen, Mittel und eine tech-

nische Methode des Einsatzes der Mittel zusammen ans Werk setzt« (ebd., S. 205). Da-

durchwerden die Existenzbedingungen (der Praxis) durch die Praxis transformiert, und

die Praxis wird somit zur Existenzbedingung ihrer eigenen Existenzbedingungen. Aus

diesem Grund stellt eine gesellschaftliche Struktur laut Althusser auch nie einen reinen

»Rohstoff« für die Umarbeitung in der Praxis, sondern immer schon ein durch Praxis

transformiertes (Zwischen-)Produkt dar,dasdannwiederumzurGrundlageneuerPrak-

tiken wird. Die überbaulichen Instanzen des Rechts, der Politik und des Ideologischen

stehen in diesem Sinne in einem Verhältnis der relativen Autonomie zur ökonomischen

Basis (Althusser, 2016, S. 46 & 2017, S. 137; Balibar, 2018, S. 451).

Trotz der Hervorhebung der Rekursivität des Produktionsprozesses gesellschaftli-

cherWirklichkeit hält Althusser (2017) neben dem topografischen Basis-Überbaumodell

auch an der klassisch marxistischen Vorstellung fest, dass sich gesellschaftliche Wirk-

lichkeit auf Basis eines Hauptwiderspruchs von Kapital auf der einen und Arbeit auf der

anderen Seite konstituiert.9 Dabei versteht er den Hauptwiderspruch allerdings nicht

8 In seinemWerk FürMarx unterscheidet Althusser die ökonomische Praxis der Produktion von den

politischen, ideologischen und theoretischen Praxen (ebd., S. 206).

9 Die Annahme eines Hauptwiderspruchs geht davon aus, dass sich eine Gesellschaftsformation

stets auf der Basis eines Grundwiderspruchs, der Spaltung der Gesellschaft in zwei Klassen, kon-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

als determinierend für alle anderen gesellschaftlichen Erscheinungen (ebd., S. 244).

Vielmehr steht der Hauptwiderspruch, entsprechend der Logik der Rekursivität, die die

relative Autonomie des Überbaus produziert, in einem wechselseitig determinierenden

Verhältnis zu seiner eigenen, internen Haupt- und Nebenseite sowie zum anderen zu

weiteren gesellschaftlichen Nebenwidersprüchen (ebd., S. 244f.). Sowohl der Hauptwi-

derspruch als auch die Nebenwidersprüche sowie das Verhältnis von Basis undÜberbau

verlieren dabei ihre Eindeutigkeit, werden aber nicht mehrdeutig und beliebig (ebd.,

S. 266). Sie müssen vielmehr »als komplex-strukturell-ungleichmäßig-determiniert«

(ebd.) verstanden werden, wobei Althusser (ebd.) hinzufügt: »Ich gebe zu, dass ich ein

verkürztesWort vorgezogen habe: nämlich überdeterminiert.«

Diese Überdeterminierung stellt für ihn nicht die Ausnahme, sondern den Normal-

fall sozialer Wirklichkeit dar (ebd., S. 126–130), und geht mit zwei bedeutsamen Aspek-

ten einher: Erstens verweist Überdeterminierung auf die wechselseitig-rekursive Struk-

turierungundMachtausübungzwischenden vorherrschendenökonomischenExistenz-

bedingungen und den sozialen (überbaulichen) Praxen, die einen permanenten Über-

schuss und damit Komplexität produzieren. Soziale Wirklichkeit kann somit laut Al-

thusser nicht auf einfache Ursprünge zurückgeführt werden, und Komplexität stellt die

Grundbedingung sozialer Wirklichkeit dar. An die Stelle einer ursprünglichen Wesen-

haftigkeit setzt der Marxismus nach Althusser damit die komplexe Strukturiertheit je-

des konkreten Gegenstandes, »die sowohl die Entwicklung des Gegenstandes als solche

steuert als auch die Entwicklung der theoretischen Praxis, die seine Erkenntnis produ-

ziert« (ebd., S. 251).

»Wir haben damit kein ursprünglichesWesenmehr, sondern, soweit auch die Erkennt-

nis in seine Vergangenheit zurückgeht, nur noch ein ›Immer-schon-Gegebenes‹. Wir

haben damit keine einfache Einheit mehr, sondern eine strukturierte, komplexe Ein-

heit.Wir habendamit also keine ursprüngliche einfache Einheitmehr (inwelcher Form

auch immer), sondern nur das ›Immer-schon-Gegebene‹ einer strukturierten, komplexen Ein-

heit.« (ebd.; Herv. i. Orig.)

Zweitens verweist der Begriff Überdeterminierung neben der Nicht-Notwendigkeit und

Komplexität des Sozialen auf die Bedeutung einer strukturellen Dominante in der Pro-

duktion einer Gesellschaftsformation als »komplexe[s], strukturierte[s] Ganze[s]« (ebd.,

S. 260). Damit sich ein solches komplexes, strukturiertes Ganzes als Einheit herausbil-

den kann, benötigt es jedoch zunächst einer strukturellen Dominante, die diese Ein-

stituiert (Khella, 2020, S. 41), zu denen »alle anderen Klassen und Schichten eine untergeordne-

te Stellung einnehmen« (ebd.). Im Feudalismus »bildeten Bauern und Feudalherren die beiden

Grundklassen der Gesellschaft« (ebd.), im Kapitalismus bilden sie hingegen die Bourgeoisie, die

über das Kapital und damit die Produktionsmittel verfügt, und die Arbeiter*innenklasse, die die

Produktivkräfte repräsentiert (ebd.). Der zentrale kapitalistische Widerspruch besteht dabei ins-

besondere in dem Verhältnis der gesellschaftlichen Produktion (Arbeiter*innen) und der indivi-

duellen Aneignung des Produkts (durch die Kapitalist*innen/Bourgeoisie). Nebenwidersprüche

(etwa Geschlechterverhältnisse etc.) können als Folgeerscheinungen des Hauptwiderspruchs an-

gesehen werden (ebd., S. 46) oder aber, wie bei Althusser (2017, S. 244f.), als untergeordnete, aber

relativ autonome Widersprüche, die in einer komplexen Beziehung zum Hauptwiderspruch ste-

hen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 51

heit hervorbringt (ebd., S. 259), sodass jede Struktur eine Struktur mit Dominante ist

(ebd., S. 254–279). Die Rekursivität bzw. »Bedingtheit« (ebd., S. 261) zwischen Produk-

tivkräften und Produktionsverhältnissen, zwischen Basis undÜberbau, Produktion und

Produktionsverhältnissen, »läuft dabei trotz ihrer scheinbaren Zirkularität nicht auf ei-

ne Zerstörung der Herrschaftsstruktur hinaus, die die Komplexität dieses Ganzen [der

Gesellschaft] und damit auch seine Einheit bildet« (ebd.). Vielmehr wird die rekursi-

ve und überdeterminierte Einheit der Widersprüche durch die strukturelle Dominante

bzw. durch die dominierende Produktionsweise in spezifischer Weise artikuliert (Bali-

bar, 2018, S. 474). In dieser Perspektive gibt es zu unterschiedlichen historischen Zeiten

zwar unterschiedliche Produktionsweisen, die eine Gesellschaftsformation letztendlich

konstituieren und determinieren und die eher von der Instanz der Politik (etwa im an-

tiken Griechenland) oder auch des Ideologischen (etwa in Form des Katholizismus im

Mittelalter) dominiert seinkönnen (ebd.,S. 467).DerÖkonomiekommthierin allerdings

insofern wieder ein determinierender Charakter zu, als sie »[i]n unterschiedlichen (Ge-

sellschafts-)Strukturen […] darüber entscheidet, welche Instanz der gesellschaftlichen Struktur

die (in letzter Instanz) determinierende Position einnimmt« (ebd., S. 475; Herv. i. Orig.). Die

Ökonomiewird schließlichalsoals Fundamentbeibehalten,daes vondenökonomischen

Strukturen abhängig ist, welcher gesellschaftlichen Instanz eine dominierende Rolle in

der Hervorbringung sozialer Wirklichkeit zukommt.

Trotz dieser letztlich determinierendenFunktionderÖkonomie stellt Althusser – im

Anschluss an die relativ autonome Konzeption von politischer Gesellschaft (Staat) und

Zivilgesellschaft im integralen Staat bei Gramsci – insbesondere in seinem Werk Ideo-

logie und Ideologische Staatsapparate (2016 [1995]) die Bedeutung und Notwendigkeit der

ideologischenReproduktion einerGesellschaftsformation heraus.Dies gilt auch für eine

kapitalistische Produktionsweise, in der sowohl Produktion als auch Produktionsweise

einen ökomischenCharakter aufweisen (Balibar, 2018, S. 472–476): »Die Ideologie reprä-

sentiert das imaginäre Verhältnis der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen«

(Althusser, 2016, S. 75; eigene Herv.). Das Imaginäre der Ideologie besitzt für ihn des-

halb »eine materielle Existenz« (ebd., S. 79), weil jede Praxis von Ideologien vermittelt

ist und Praxis –wie oben eingeführt – das bestimmendeMoment der Herstellung, Auf-

rechterhaltung und Veränderung sozialerWirklichkeit ist. Ideologien, so Althusser wei-

ter, bringen Individuen erst als soziale und damit sozial handlungsfähige Subjekte her-

vor, indem sie sie in eine imaginäre Position der Intelligibilität hineinrufen.10 Aus dieser

Position heraus können die Subjekte erst als spezifische Subjekte in Erscheinung treten

undmittels ihrer Praktikendie Ideologien in ihrermateriellenExistenz (re-)produzieren

(ebd., S. 84–91).

10 Für Althusser (2016, S. 84–91) besteht die Funktion der Ideologie in der Operation der Anrufung

(Interpellation). Dies meint, dass die Ideologie die Individuen in einer ganz bestimmten Weise

bzw. Subjektposition anruft und in diesem Anrufen in Subjekte transformiert (ebd., S. 88). Diesen

Vorgang beschreibt er exemplarisch anhand des Beispiels einer »der banalsten alltäglichen Anru-

fung[en] […], wie sie etwa von Polizei wegen oder auch ohne diese Zuspitzung erfolgt: ›He, Sie da!‹«

(ebd.): »Einmal unterstellt, dass die vorgestellte theoretische Szene sich auf der Straße abspielt,

dann dreht sich das angerufene Individuumum.Durch diese einfache physischeWendung um 180

Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil es damit anerkennt, dass der Anruf ›genau‹ ihm galt und

dass es ›gerade es war, das angerufen wurde‹ (und niemand anderes)« (ebd., S. 88f.; Herv. i. Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Aufgrund dieser Bedeutung des Ideologischen weist Althusser den ideologischen

Staatsapparaten (Schule, Medien, Wissenschaft, Kirchen…) eine entscheidende Rolle

bei der Reproduktion der hegemonialen Produktionsverhältnisse zu. Für ihn »kann

keine Klasse dauerhaft die Staatsmacht in Besitz halten, ohne zugleich ihre Hegemonie über und

in den Ideologischen Staatsapparaten auszuüben« (ebd., S. 58; Herv. i. Orig.). Hegemonie,

die maßgeblich auf der Reproduktion der gesamten Gesellschaftsformation durch das

Ideologische beruht, wird dementsprechend laut Althusser durch die ideologischen

Staatsapparate gewährleistet. Im Gegensatz zu Gramsci, der »Ideologien auf wider-

sprüchlichere Weise – als Schauplätze und Einsätze des Klassenkampfes« (Hall, 2008d,

S. 125) – denkt, neigt Althusser hierbei jedoch »zu der Vorstellung […], daß Ideologie

nur die Herrschaft der herrschenden Klasse sichert« (ebd.). Und während Gramsci

sowohl das Terrain des Ideologischen als auch gesellschaftliche Hegemonieapparate als

umkämpft erachtet, tendiert Althusser dazu, die ideologischen Staatsapparate und das

ideologische Geschehen in ihnen relativ einheitlich und von der herrschenden Klasse

dominiert zu konzipieren.

Insgesamt wendet sich aber auch Althusser in seinen gesellschaftstheoretischen

Überlegungen von der Annahme eines wesenhaften Ursprungs sozialer Wirklichkeit

ab. Demgegenüber versteht er Überdeterminierung als (a) Nicht-Notwendigkeit und

Komplexität und gleichzeitig als (b) strukturelle Dominante und somit Grundlage des

Sozialen und von Gesellschaftlichkeit. Zudem hebt er (c) die relative Bedeutung der

überbaulichen Instanzen, insbesondere des Ideologischen imVerhältnis zumÖkonomi-

schen, für die Reproduktion einer Gesellschaftsformation hervor. Ganz im Zeichen der

Theorie des integralen Staates bei Gramsci arbeitet Althussermit einer hegemonietheo-

retischen Gesellschaftskonzeption, in der der Staat eine zentrale Rolle einnimmt. Der

Staat ist zwar nicht die Gesellschaft, aber die Staatsmacht stellt eine besondere, macht-

verdichtende Kraft für die Produktion und Reproduktion einer Gesellschaftsformation

dar, insofern sie es vermag, die Zivilgesellschaft von einer bestimmten Ordnung zu

überzeugen. Dafür bildet, Althusser (2016, S. 59f.) zufolge, die Staatsmacht repressive

und ideologische Staatsapparate aus. In seiner Beibehaltung des topografischen Mo-

dells von Basis und Überbau sowie seiner staatszentrierten Konzeption von Gesellschaft

(insbesondere in Althusser, 2016) hält er letztendlich jedoch eine übergeordnete Funk-

tion der Ökonomie und des Staates für die Hervorbringung von Gesellschaftlichkeit

aufrecht, die es für ein postfundamentalistisches Denken von Gesellschaft weiterhin zu

überwinden gilt.

2.2.3 Ernesto Laclau und Chantal Mouffe: Gesellschaft als unmögliches Objekt

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (2012 [1985]) schließen in ihrer diskurs- und bedeu-

tungstheoretischen Wendung der Hegemonietheorie, die sie selbst als postmarxistisch

bezeichnen (Laclau &Mouffe, 1990), zu einem großen Teil an die Vorarbeiten von Gram-

sci und Althusser an. Ich würde sogar so weit gehen, zu behaupten, dass sie neben der

Einführung und Stärkung des ein oder anderen theoretischen Elements vor allem ei-

neÜbersetzung der skizzierten Vorarbeiten in ein diskurstheoretischesTheoriegebäude

vornehmen. Wie bei Gramsci und Althusser können auch bei Laclau und Mouffe spezi-

fische historisch-politische Kontextbedingungen und damit in Zusammenhang stehen-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 53

de erkenntnistheoretische Anliegen herausgestellt werden, die ihre Modellierungen des

Hegemoniekonzepts leiten.

Der in Argentinien geborene Ernesto Laclau (1935–2014) war vor seiner Migration

nachEnglandEndeder 1960er-Jahrebereits inmarxistischenBewegungenundKämpfen

aktiv.Die Erfahrungenmit demWeiterbestehen des Perónismus nach demSturz Peróns

und der »Erfolg eines linken, populären Nationalismus« (Stäheli &Hammer, 2016, S. 66)

stellten bereits vor seinen explizit hegemonietheoretischen Auseinandersetzungen die

ersten praktischenErfahrungenmitHegemonie und Postmarxismus dar (Laclau, 1990d,

S. 200). »Denn deutlich wurde auf der Ebene politischer Kämpfe, dass eine immarxisti-

schen Sinne klassenfundierte Politik sich blind gegenüber der Funktionsweise des peró-

nistischenPopulismus erweist« (Stäheli &Hammer, 2016,S. 66).Die inBelgien geborene

Chantal Mouffe (1943–aktuell) erlebte hingegen die Konjunktur des Marxismus als Stu-

dentin Louis Althussers in Paris.Mit ihrem TextHegemony and ideology in Gramsci (Mouf-

fe, 1979) »formulierte [sie] eine der ersten diskurstheoretischen Lektüren Gramscis He-

gemonietheorie« (Stäheli & Hammer, 2016, S. 67). Schlussendlich ist es aber die Akku-

mulation unterschiedlicher historisch-politischer und theoretischer Erfahrungen, die

den grundlegenden Entstehungskontext der diskursiven Modellierungen Gramscis He-

gemonietheorie durch Laclau undMouffe bereitete: Zum einen waren dies Erfahrungen

derDesillusionierung,sowohl imZusammenhangmit real existierendenFormendesSo-

zialismus – insbesondere »des Sozialismus sowjetischen Typs« (Laclau & Mouffe, 2012,

S. 23) – als auch mit dem linken Denken der damaligen Zeit. Letzteres bot ihres Erach-

tens keine angemessenen Antworten auf die sozialen Herausforderungen zu dieser Zeit

(ebd., S. 31). Zum anderen und entscheidender für ihre Revision linker Theoriebildung

war aber, wie sie selbst schreiben, eine »ganze Reihe von positiven neuen Phänomenen«

(ebd.):

»das Auftauchen des neuen Feminismus, die Protestbewegungen der ethnischen, na-

tionalen und sexuellen Minderheiten, die anti-institutionellen, von marginalisierten

Schichten der Bevölkerung geführten Kämpfe, die Anti-Atomkraft-Bewegung, die aty-

pischen Formen des sozialen Kampfes an der kapitalistischen Peripherie« (ebd.).

Es ist dieser Mix aus Enttäuschungen und Veränderungen, die den Ausgangspunkt ih-

res Versuchs einer dekonstruktiven Rekonstruktion des Marxismus zu einer postmar-

xistisch radikal demokratischen Hegemonietheorie darstellt. Und diese Rekonstrukti-

on entsprach denMaximen, (1) »das Auftreten neuer Konfliktlinien inmodernen Gesell-

schaften« (Stäheli &Hammer, 2016,S. 66) nicht aufKlassenkonflikte respektive denKlas-

sengegensatz vonKapital undArbeit zu reduzieren (ebd.) sowie (2) denSozialismusnicht

»ohneDemokratie und ohneRespekt vor denMenschenrechten« (Laclau&Mouffe, 2012,

S. 23) zu denken.

Da es Laclau und Mouffe bei diesem Theorieprojekt nicht darum ging, einfach ein

neues Fundament »in letzter Instanz« an die Stelle von Klassenakteur*innen zu setzen,

reichte es nicht aus, »die alten Klassenakteuremit zeitgemäßen Akteuren (wie denNeu-

en Sozialen Bewegungen) zu ersetzen« (Stäheli &Hammer, 2016, S. 64). Erforderlichwa-

ren vielmehr neue Begriffe, die das Denken und die Entwicklung einer neuen Theorie

jenseitswesenhafterGründe ermöglichten.Esmussten also »all jeneKonzepte [aufgege-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

benwerden],welche die Gesellschaftmit einem letzten Fundament versehen und so den

Bereich möglicher Politisierbarkeit einschränken« (ebd.). Für Laclau und Mouffe (2012)

erwuchs daraus die Notwendigkeit eines differenztheoretischen Denkens des Sozialen,

das die Positivität sozialer Objekte rigoros aus deren radikalen Negativität und Relatio-

nalität ableitet.

Wie auch in Gramscis metaphorischer Konzeption von Hegemonie als Stellungs-

krieg, bezeichnetHegemonie für Laclau undMouffe einen spezifischen »Typus politischer

Beziehung« (ebd., S. 184; Herv. i. Orig.). Sie ist ein bewegliches, kontingentes und gleich-

zeitig asymmetrisches Herrschaftsverhältnis, das die Abgründigkeit des Sozialen über

die Etablierung von Antagonismen (siehe Kap. 2.3.4) vorübergehend zu stabilisieren

vermag. Dabei wird in der Metapher des Stellungskriegs ein Verständnis des Sozia-

len deutlich, das zum einen »die Unmöglichkeit jedweder Schließung des Sozialen«

(ebd., S. 178) sowie zum anderen die Relationalität der sozialen Akteur*innen und

ihrer »Identitäten« anzeigt (ebd.). Allerdings setzt nach Ansicht Laclaus und Mouffes

Gramscis Konzeption des Stellungskriegs »die Spaltung des sozialen Raums in zwei

Lager« (ebd.) voraus. Eine solche Zweiteilung kann ihres Erachtens jedoch maximal »in

bestimmten Fällen ein Effekt der hegemonialen Artikulation sein, nicht aber ihre aprio-

rische Bedingung« (ebd.). Denn gerade »die Vermehrung dieser politischen Räume und

die Komplexität und Schwierigkeit ihrer Artikulation [bildet] ein Hauptmerkmal der

fortgeschrittenen kapitalistischen Gesellschaftsformationen« (ebd., S. 179). Hegemonie

stellt in dieser Perspektive folglich keinen bestimmbaren Ort (das Zentrum) innerhalb

des Sozialen dar (ebd., S. 181f.), sondern vielmehr »eine Logik des Sozialen« (ebd., S. 33),

die die vorläufige Herausbildung und Stabilisierung von »hegemoniale[n] Knotenpunk-

te[n]« (ebd., S. 181) als »Verdichtungspunkte einer Anzahl sozialer Beziehungen« (ebd.)

erfordert.

Die Bildung von Knotenpunkten ist insbesondere aufgrund der Überdeterminiert-

heit des Sozialen notwendig. Überdeterminierung beschreiben sie dabei im Anschluss

an Althusser als einen »sehr präzise[n] Typus von Verschmelzung, der eine symbolische

Dimension erfordert und eine Pluralität von Bedeutungenmit sich bringt« (ebd., S. 133).

Überdeterminierung ist für sie das Moment der komplexen Relationalität und Durch-

kreuztheit des Sozialen sowie der daraus resultierende Effekt eines Bedeutungsüber-

schusses, der jeder sozialen Praxis und Formation inhärent ist und die Notwendigkeit

der nicht-notwendigen Symbolisierung erfordert. Nichts im Sozialen ist ihrer Ansicht

nach auf eine einzige und immanente Bedeutung reduzierbar, weshalb sich das Sozia-

le in der macht- und gewaltvollen Produktion von Bedeutung konstituiert. »Infolgedes-

sen«, schlussfolgern Laclau undMouffe (ebd.) daraus, »liegt die weitreichendste Bedeu-

tung von Althussers Aussage, daß alles, was im Sozialen existiert, überdeterminiert ist,

in der Behauptung, daß das Soziale sich als symbolische Ordnung konstituiert.« Alles

im Sozialen ist laut ihnen also stets artikuliert in symbolischen Zeichen- bzw. Bedeu-

tungssystemen. Die Unterscheidung zwischen einer Ebene der materiellen Wesenhaf-

tigkeit und einer der ideologischen Erscheinungen macht dann keinen Sinn (siehe Kap.

2.4.1), da »alles, was im Sozialen existiert« (ebd.), keine ihm eigeneWesenhaftigkeit und

Bedeutung aufweist, sondern immer schon symbolisch in einem Feld der Bedeutungs-

produktion vermittelt ist. Deshalb gibt es für Laclau undMouffe (1990, S. 103–105) zwar

eine Realität außerhalb des Sozialen, aber diese ist niemals eine bedeutungsvolle Welt,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 55

genauso wie es innerhalb des Sozialen nur eine mit kontingenter Bedeutung versehene

Wirklichkeit gibt. Aus diesen diskurstheoretischen Vorannahmen folgern sie die wider-

sprüchliche Grundannahme ihres post-essenzialistischen Ansatzes von der Gesellschaft

als »unmöglichemObjekt« (Marchart, 2013), womit sie zum einen davon ausgehen, dass

»[d]ie Gesellschaft und die sozialen Agenten« keine Wesenhaftigkeit haben, und dass

zum anderen »ihre Regelmäßigkeiten lediglich aus den relativen und prekären Formen

der Fixierung [bestehen],die die Errichtung einer bestimmtenOrdnungmit sich bringt«

(Laclau &Mouffe, 2012, S. 133).

Gesellschaft hat also kein notwendiges Fundament – kein Territorium, kein Volk,

kein nichts – außerhalb eines historisch gewachsenen Feldes machtvoller Entscheidun-

gen (Laclau, 1999, S. 114–125; Laclau & Mouffe, 2012, S. 185–187).11 Diese Entscheidun-

gen gründen zwar auf bestehenden Machtverhältnissen (Laclau, 1999, S. 121f.), können

aber auf kein fest zugrundeliegendes Fundament zurückgeführt werden. Trotz der kon-

tingenztheoretischen Stärke, die sie Gramsci und auch Althusser zuweisen, kritisieren

Laclau und Mouffe (2012, S. 105) bei beiden vor allem die direkte oder indirekte Auf-

rechterhaltungderDeterminationdurchdieÖkonomie als letzte, verbleibendeontologi-

scheGrundlage:Während laut ihnen (ebd.) bei Gramsci trotz Relationalität letztlich eine

fundamentale Klasse und damit die ökonomische Basis als vereinheitlichendes Prinzip

beibehalten wird, ist es ihnen zufolge bei Althusser die Ökonomie, die letztlich deter-

miniert, welche Produktionsweise die Artikulation der unterschiedlichen Ebenen des

Überbaus entscheidet (Laclau, 1981, S. 70f.; Laclau & Mouffe, 2012, S. 134f.). Wenn die

Determination durch die Ökonomie aber in letzter Instanz aufrechterhalten wird, ist

(Klassen-)Hegemonie kein »gänzlich praktisches Resultat des Kampfes, sondern hat ei-

ne letzte ontologische Grundlage« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 105). Bei ihrem Versuch,

diese letzte ontologische Grundlage zu überwinden und das Soziale in Begriffen jenseits

essenzialistischer Fundamente zu fassen (ebd., S. 31–35), entwickeln Laclau undMouffe

deshalb ein Verständnis des Sozialen und seiner »Objekte« (wie Gesellschaft, Subjekte,

Institutionen etc.), das deren Ermöglichungsbedingung in deren eigentlicher Unmög-

lichkeit denkt. Sowohl das Soziale als auch Gesellschaft erscheinen darin als immer nur

vorläufigmögliche und zugleich notwendig instituierte, spannungsvolle Formationen.

Diese Wendung der Hegemonietheorie zu einer negativen Sozialontologie geht

schlussendlich mit einer Reihe neuerer Begrifflichkeiten sowie dem oben bereits an-

gedeuteten paradigmatischen Wechsel einer »Theorie des ›Seins‹ […] zu einer Theorie

der Produktion von Bedeutung« (Marchart, 2010, S. 218; Herv. i. Orig.) einher. Da das

Soziale auf keinem wesenhaften Fundament basiert, ist es permanent darauf ange-

wiesen, Bedeutungen zu produzieren und zu fixieren, die Sozialität in spezifischer

Weise ermöglichen und herstellen. Gesellschaft existiert hierin nur als Versuch des

Sozialen, seine Grundlosigkeit und Offenheit zu überwinden, »indem es sich zu Gesell-

schaft schließt, was ihm immer nur graduell gelingen wird, da ein Zustand endgültiger

Schließung unmöglich erreicht werden kann« (ebd., S. 202f.). Gesellschaft stellt dann

11 Die Aufschichtung und Ablagerung von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, die das unent-

scheidbare Feld notwendiger Entscheidungen reglementieren und begrenzen, fassen sie in dem

Begriff der Sedimentierung (siehe Kap. 2.3.6).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

eine imaginäre Bestrebung mit zugleich objektivierenden Effekten der Fixierung des

Sozialen dar, die immer nur partiell und vorläufig ist (Laclau &Mouffe, 2012, S. 140).

Trotz der radikalen Negativität bzw. Unbestimmtheit des Sozialen ist soziale Be-

stimmtheit nach Laclau und Mouffe immer notwendig, da soziale Praxis ansonsten in

einem Abgrund der Bedeutungslosigkeit unmöglich wäre. Kontingenz tritt bei ihnen

deshalb als ein sich selbst subvertierendes, komplex aufeinander bezogenes und inein-

ander verschränktes Verhältnis von Nicht-Notwendigkeit (oder: Unbestimmtheit) und

Notwendigkeit (oder: Bestimmtheit) auf (siehe Kap. 1.2). Um diese Selbst-Subversivität

des Sozialen begrifflich zu denken, arbeiten die beiden mit einer grundlegenden Dif-

ferenz zwischen dem Sozialen und dem Politischen: Das Politische – zu unterscheiden

von der Politik –wird nicht als eine eigens zu bestimmende Dimension des Sozialen ge-

dacht, sondern als dessen Kehrseite.Während sich das Politische auf den ontologischen

Moment der Instituierung und Deinstituierung einer kontingenten sozialen Ordnung

bezieht, stellt das Soziale das Feld der sedimentierten Formen nicht-notwendiger, kon-

tingenter Objektivität dar (Laclau, 1990c, S. 35). Ferner wird das Politische in diesem

Ansatz mit einem der grundlegendsten Begrifflichkeiten von Laclau und Mouffe, dem

Antagonismus (siehe Kap. 2.3.4), gleichgesetzt (Laclau, 1990c, S. 35). Damit bezeichnet

das Politische den Moment von unentscheidbaren Alternativen sozialer Ordnung und

deren machtvoller Entscheidung (Laclau, 1999). Wobei der Moment der Ent-Scheidung

immer auch eine Form des Ausschlusses darstellt, bei der das Ausgeschlossene als

Grundvoraussetzung der Konstitution und Fixierung von Bedeutung in seiner Abwe-

senheit stets anwesend bleibt.Denn nur über den negativen Ausschluss wird das Soziale

als ein intelligibles Feld kontingenter »Objekte« hergestellt (siehe Kap. 2.3.4). Während

diese Objekte ihre singuläre Identität, um es vereinfacht auszudrücken, der Differenz

zu den anderen Objekten innerhalb desselben Bedeutungssystems verdanken, erhalten

sie ihre gemeinsame Identität lediglich durch den Ausschluss von etwas mit allgemei-

ner Bedeutung. Dementsprechend kann das Soziale »als eine Form des Politischen im

›Schlafzustand‹« (Marchart, 2010, S. 216) verstanden werden, dessen politisch institu-

ierter Charakter, also dessenGründung auf einemAbgrund durch Ausschluss vermittels

der Prozessualität der Sedimentierung (siehe Kap. 2.3.6) zuweilen in Vergessenheit

gerät (Marchart, 2010, S. 215; zu Näherem über das Politische siehe Kap. 4.2.3).

Im Rahmen dieser bedeutungstheoretischen Übersetzung der Hegemonietheorie

setzen Laclau undMouffe (2012, S. 149) das Sozialemit demFeld des Diskursiven –nicht

zu verwechseln mit Diskurs(en) – gleich. Da das Soziale auf keiner unveränderlichen

Essenz gründet, kann sich das Feld des Sozialen stets nur als kontingentes Verhältnis

von Differenz und Äquivalenz instituieren (siehe Kap. 2.3.3). Zum einen, weil sich Be-

deutung nicht aus sich selbst heraus, sondern nur über die Differenz zu etwas anderem

herstellt. Und zumanderen,weil es trotzdemnotwendig ist, dieseDifferenzen zu einem

gemeinsamen Verhältnis zusammenzufassen und somit eine Äquivalenzbeziehung

herzustellen, die ihre Gemeinsamkeit zumAusdruck bringt. In dieserWeise übertragen

Laclau und Mouffe Gramscis Logik der Konstruktion eines Klassenbündnisses über die

Universalisierung von Interessen, ohne dabei auf Klasse als fundamentale Dimension

des Sozialen zurückgreifen zu müssen. Da aber kein Differenzverhältnis jemals kom-

plett in Äquivalenz aufgehen kann (denn dann gäbe es keine Differenzen mehr) und

da kein Äquivalenzverhältnis ident mit seinen Differenzen sein kann, bleibt die end-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 57

gültige Fixierung jedes sozialen Verhältnisses letztlich unmöglich. Dies hat auch damit

zu tun, dass auch Äquivalenz nicht auf einem prädiskursiv existierenden Fundament

gründet, sondern nur durch den Ausschluss von etwas erzeugt werden kann, das alle

Differenzen in gleichemMaße negiert (einem Antagonismus) und damit als eigentliche

Un_Möglichkeitsbedingung stets abwesend anwesend bleibt. Das Soziale konstituiert

sich lediglich in dem Versuch, die letztlich unmögliche Fixierung zu bewerkstelligen:

»The social is not only the infinite play of differences. It is also the attempt to limit that

play, to domesticate infinitude, to embrace it within the finitude of an order« (Laclau,

1990b, S. 91).

Auch in dieser Betrachtung stellt »Gesellschaft« keine »fundierende Totalität« dar

(Laclau &Mouffe, 2012, S. 130), die das Soziale endgültig fixiert.Die Gesellschaft gibt es

nicht (Laclau & Mouffe, 1990), und sie kann auch in dem Versuch der unmöglichen Fi-

xierung des Sozialen nicht endgültig produziert werden. Trotzdem bleibt »Gesellschaft«

in der Anstrengung des Sozialen, dieses unmögliche Objekt zu konstruieren, anwesend

(ebd., S. 150). Sie existiert als vergeblicher Versuch, der Abgründigkeit des Sozialen ei-

nen Grund zu geben (Laclau, 1990b, S. 92). Allerdings werden in diesen politischen, weil

radikal kontingenten Akten des unmöglichen Versuchens der Fixierung des Sozialen als

»Gesellschaft« Gesellschaftseffekte (society effects) produziert, die das Soziale vorüberge-

hend fixieren (Laclau & Zac, 1994, S. 18f.). In der begrifflichen Konstruktion des Verhält-

nisses zwischen dem Sozialen und der Gesellschaft wird also das grundlegende Denken

von Laclau undMouffe deutlich, das ihre negative Sozialontologie alsTheorie der Bedeu-

tungsproduktion unterlegt: Gesellschaft bleibt als unmögliches Objekt abwesend anwe-

sendund ermöglicht und verunmöglicht in dieser abwesendenAnwesenheit zugleich die

vorübergehende Fixierung des Feldes des Sozialen.

2.3 Elemente des hegemonietheoretischen Horizonts –
vertiefende Erkundungen

Im Anschluss an diese komprimierten gesellschaftstheoretischen Modellierungen der

drei zentralen Spektren im Horizont der Hegemonietheorie stelle ich im Folgenden ei-

nige der zentralen theoretischen Konzepte näher heraus, die bedeutsam für ein post-

fundamentalistisches Denken von Gesellschaft sind. Ich rücke folglich diejenigen Kon-

zepte von Gramsci, Althusser sowie Laclau und Mouffe in den Vordergrund, die für ein

Denken vonBildung in derMigrationsgesellschaft relevant sind,unddiskutiere sie in ei-

nem Zusammenhang zueinander, sodass die Kontinuitäten,Diskontinuitäten undWei-

terentwicklungen, aber auch die Vernachlässigungen und Brüche zwischen den theore-

tischen Spektren sichtbar werden.Wie bereits erwähnt, geht es mir dabei nicht darum,

eineArt Evolution desHegemoniekonzepts vonGramsci über Althusser bis hin zu Laclau

undMouffe zu suggerieren, auchwenn ich in der Darstellung zumeist einer chronologi-

schen Linearität folge.Diese Linearität hat allerdings vor allem damit zu tun, dass ich in

meinenweiteren Beschäftigungen imGroßen undGanzen die diskurstheoretischen Be-

grifflichkeiten und Konzepte bevorzuge. Zudem geht es mir bei der gemeinsamen Dar-

stellung nicht so sehr um eine Herausstellung von Unterschieden, sondern darum, die

drei Theoriespektren in einem Zusammenhang zu diskutieren, der es erlaubt, diese so-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wohl miteinander zu stärken als auch gegeneinander zu wenden, um sie für die weitere

Untersuchung nutzbar zumachen sowie auch ummit ihnen über sie selbst hinausgehen

zu können.

Die einzelnen Kapitel sind der Übersicht wegen (ein wenig wie ein Glossar) an aus-

gewählten Elementen (Konzepten) orientiert. Sie bauen aber aufeinander auf und diffe-

renzieren sich sowechselseitig zueinander aus. Ich beginne inKapitel 2.3.1mit demEle-

ment der Artikulation als grundlegende Logik einer Sozialtheorie im Zeichen der Denk-

figur der Un_Bestimmtheit (Kontingenz). Daran anschließend gehe ich in Kapitel 2.3.2

näher auf die Konzepte der Ideologie, der Materialität und der Diskursivität ein. In die-

semAbschnitt findet sich auch einExkurs zumDiskursverständnis bei LaclauundMouf-

fe, der dieses allgemein in den diskurstheoretischen Rahmen von Michel Foucault ein-

reiht, aber auch die Wendungen deutlich macht. In Kapitel 2.3.3 folgt eine Auseinan-

dersetzung mit den Konzepten Klassenbündnis, Differenz und Äquivalenz. Darauffol-

gend erörtere ich in Kapitel 2.3.4 die Konzepte Antagonismus, leere und gleitende Signi-

fikanten sowie Heterogenität. Zudem wird dieses Unterkapitel durch einen Exkurs zur

Unterscheidung des Realen, des Imaginären und des Symbolischen ergänzt.Denn diese

Unterscheidung hilft, das Konzept des Antagonismus sowie die erkenntnistheoretische

Perspektive der Hegemonietheorie im Allgemeinen auszudifferenzieren. Im Anschluss

daran setze ich mich in Kapitel 2.3.5 mit den grundlegenden Konzepten des Alltagsver-

stands, der Intellektualität und des Subjekts auseinander, um abschließend in Kapitel

2.3.6 die Logiken der Macht, der Sedimentierung und der Herrschaft herauszustellen.

2.3.1 Artikulation als grundlegende Logik des Sozialen

In allen drei behandelten hegemonietheoretischen Spektren kommt eine grundlegende

Logik des Sozialen zum Ausdruck, die auf der »sinngebenden« (signifizierenden) Ver-

knüpfung unterschiedlicher Elemente beruht. Diese Verknüpfung schöpft ihre Notwen-

digkeit aus ihrer grundlegendenNicht-Notwendigkeit, da erst dieRelationierung der ver-

knüpftenElemente ihre spezifische »Identität« respektiveBedeutunghervorbringt.Die-

se Logik der signifizierenden Verknüpfung wird bei Gramsci bspw. ersichtlich, wenn er

vonderNotwendigkeit derHerstellungeinesKlassenbündnissesdurchdieÜberzeugung

anderer gesellschaftlicher Gruppen spricht, die nur über Zugeständnisse durch die füh-

rende Gruppe erreicht werden kann. Das Klassenbündnis modifiziert damit mehr oder

weniger die ursprünglichen Interessen aller an dem Konsens beteiligten Klassen (siehe

Kap. 2.2.1 sowie Kap. 2.3.3). Die Logik zeigt sich aber auch bei Althusser, bei dem die

unterschiedlichen gesellschaftlichen Instanzen des Überbaus mit der Basis in ein Ent-

sprechungsverhältnis gesetzt werden müssen oder die ideologische Reproduktion der

Produktionsbedingungennotwendig ist.Bei Laclau undMouffemeint die grundlegende

Logik der Verknüpfung unter anderem die Notwendigkeit der Herstellung eines vorläu-

figen Verhältnisses von Differenzen mittels der Produktion partieller Äquivalenz durch

Ausschluss (Antagonismus). Das heißt, soziale Wirklichkeit wird in allen drei Spektren

relational und differenziell hervorgebracht. Diese Relationalität und Differenzialität ist

der zentrale Bestandteil der Kämpfe um soziale Ordnung und Artikulation ist das grund-

legende theoretischeKonzept,dasdieseLogikderVerknüpfungundDifferenzierungzu-

sammenfasst. Artikulation stellt damit das zentrale Element der drei Spektren dar und

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 59

alle drei könnenals artikulationstheoretischeSozial- undGesellschaftsverständnisse be-

trachtet werden (siehe Kap. 2.4.2).

Dem Artikulationsbegriff kommt hierbei entgegen seiner gewohnten Bedeutungs-

weise im Deutschen eine doppelte Bedeutung zu. Stuart Hall (2004b, S. 65) veranschau-

licht diese, indem er auf die zweifache Verwendungsweise des englischen Begriffs to ar-

ticulate verweist. Einerseits bedeutet Artikulation hierwie imDeutschen auch, etwas zur

Sprachebzw.zumAusdruck zubringen.Andererseits referiert derAusdruck aufdasVer-

koppeln von zwei eigenständigenElementen,wie etwadasVerkoppeln eines Lastwagens

mit einem Anhänger. Die Relation der beiden stellt eine nicht notwendige, vorüberge-

hende Verbindung (Artikulation als Komplex) von zwei eigenständigen, nicht per se zu-

sammengehörenden Elementen dar, die über die Praxis des Verknüpfens (Artikulieren

als Konstruktionsform) zusammengefügt werden: »Eine Artikulation ist demzufolge ei-

ne Verknüpfungsform, die unter bestimmten Umständen aus zwei verschiedenen Ele-

menten eineEinheit herstellen kann.Es ist eineVerbindung,die nicht für alle Zeitennot-

wendig,determiniert, absolut oderwesentlich ist« (ebd.;Herv. i.Orig.).Artikulation eig-

net sich damit als grundlegendes Konzept der Hegemonietheorie, das die radikale Kon-

tingenz sozialer Phänomene begrifflich und theoretisch verbürgt.DabeiwirdArtikulati-

on einerseits als kontingenztheoretischer »Name eines gegebenen relationalen Komple-

xes« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 127), wie etwa einer Gesellschaftsformation, verwendet.

In dieser Verwendung bezeichnet der Begriff die »spezifische Form, die ein System von

Beziehungen zwischen heterogenen Elementen einnimmt« (Laclau, 1981, S. 207). Ande-

rerseits und vorrangig stellt Artikulation jedochdie Praktik »eine[r] politische[n]Konstruk-

tion von ungleichen Elementen« (Laclau &Mouffe, 2012, S. 123; Herv. i. Orig.)12 zu einem

wechselseitigen Entsprechungsverhältnis dar. In letzterem Sinne ist Artikulation eine

Praxis der Relationierung und Verknüpfung »verschiedener, unterschiedlicher Elemen-

te, die in sehr unterschiedlicher Weise reartikuliert werden können, weil sie keine not-

wendige ›Zugehörigkeit‹ haben« (Hall, 2004b, S. 65). In dieser Einstellung stellen Artiku-

lationen nicht-notwendige Formen der Verknüpfung komplex und differenziell aufein-

ander bezogener, ideologischer Elemente mit den spezifischen materiellen Bedingun-

gen dar, deren Funktion undNotwendigkeit darin besteht, »derWelt einen Sinn [zu] ge-

ben« (Hall,2008d,S. 124). Jede sozialePraxis (vomZähneputzenbis zumGrenzschutz) ist

damit eine artikulatorische Praxis, da sie auf keinen festen Fundamenten beruht.13 Ihre

12 »Politisch« bedeutet in diesem Zusammenhang nicht, dass die Konstruktion durch die Politik her-

vorgebracht wird, sondern vielmehr, dass keine Notwendigkeit für die eine oder andere Konstruk-

tion besteht. Die Praxis der Konstruktion ist in diesem Sinne politisch, weil sie eine Entscheidung

zwischen unterschiedlichen Alternativen der Konstruktion darstellt und damit nicht-notwendig

und machtvoll ist (Laclau, 1999, S. 114–125).

13 Die Aneinanderreihung von Zähneputzen und Grenzschutz dient freilich nur als stilistisches Mit-

tel, das durch den eindeutigen Kontrast die Banalität und Alltäglichkeit von Artikulation hervor-

heben, in keiner Weise aber die Macht- und Gewaltförmigkeit von Praktiken des Grenzschutzes

bagatellisieren soll. Bezüglich des banalen Beispiels der Praxis des Zähneputzens ist mir zwar lei-

der keine kulturhistorische Untersuchung bekannt. Aberman denke bloß an die historische Trans-

formation der bürgerlichen Konzepte vom dreimaligen zum zwei- oder einmaligen Zähneputzen

pro Tag, von der Art und Weise der angemessenen Führung der Zahnbürste, von den Vorzügen

der elektrischen oder Handzahnbürste sowie vom notwendigen Nutzen von Zahnseide, Interden-

tal Sticks etc. All diese Änderungen und Auseinandersetzungen mit der Praxis des Zähneputzens

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vermeintlicheNotwendigkeitmuss sie vielmehr immerwieder vonNeuemkonstruieren.

Daher beruht jede soziale Praxis laut Laclau und Mouffe (2012, S. 151; Herv. i. Orig.) auf

der Notwendigkeit, Knotenpunkte auf dem Feld der Überdeterminierung herzustellen,

»die Bedeutung teilweise fixieren.«

Diese Notwendigkeit permanenter (Re-)Artikulationen verweist – wie oben darge-

stellt – auf die radikale Kontingenz des Sozialen, darf aber nicht als Beliebigkeit im Sin-

ne eines anything goesmissverstanden werden. Denn wie Stuart Hall mit Nachdruck be-

tont, ist in einem hegemonietheoretischen Artikulationsverständnis »nicht alles poten-

ziell mit allem artikulierbar« (Hall, 2004b, S. 71). Und es ist höchst bedeutsam, »die Fra-

ge der historischen Kräfte, die die Gegenwart produziert haben und die nach wie vor als

Schranken und Determinanten einer diskursiven Artikulation fungieren« (ebd., S. 73),

beim Nachdenken über Artikulation rigoros zu berücksichtigen (siehe hierzu auch das

Element der Sedimentierung in Kap. 2.3.6). Hall hebt damit die Bedeutung einer histo-

risierendenundkontextualisierendenPerspektive auf Artikulationhervor,die dieNicht-

Notwendigkeit von Artikulationen ausschließlich im Rahmen der sozial ungleichen Be-

grenzungen und Ermöglichungen durch die spezifischen, historisch verfestigten For-

men des Sozialen konzeptualisiert. Artikulation ist folglich keine beliebige Verknüpfung

nicht-notwendig zusammengehörender Elemente.DieMöglichkeit spezifischer Artiku-

lationen ist vielmehr stets kontextspezifisch durch die jeweils gegebenen und historisch

gewachsenen begrenztenMöglichkeiten eines sozialen Feldes und der Positionen in die-

sem Feld vorstrukturiert (Laclau, 1999, S. 117).

Der Artikulationsbegriff – in seiner doppelten Verwendung für einen relationalen

Komplex und für soziale Praxis –bringt damit in gewisserWeise,wieHall (2010a,S. 39f.)

insbesondere mit Bezug auf Althusser ausführt, eine »doppelte Artikulation zwischen

›Struktur‹ und ›Praxis‹« (ebd., S. 39) zum Ausdruck. Der Begriff der doppelten Artikula-

tionverweistdabei aufdie rekursiveHervorbringungvonsozialenOrdnungen (als relatio-

naleKomplexe) durchPraxen sowie vonPraxendurch sozialeOrdnungen.Dies bedeutet,

wie Hall (ebd., S. 40) herausstellt,

»dass die Struktur – die gegebenen Existenzbedingungen, die Struktur der Deter-

minierung in jeder Situation –, von einem anderen Gesichtspunkt aus, ebenfalls

schlichtweg als das Resultat früherer Praxen verstanden werden kann. Wir können

sagen, dass eine Struktur das ist, was frühere strukturierte Praxen als Resultat produ-

ziert haben. Diese stellen dann die ›gegebenen Bedingungen‹ dar, den notwendigen

Ausgangspunkt für neue Praxen. Keinesfalls sollte ›Praxis‹ als offenkundig intentional

behandelt werden: Wir machen die Geschichte, aber auf der Grundlage vorgegebener

Bedingungen, die nicht von uns gemacht sind. Praxis ist die Art und Weise wie eine

Struktur aktiv reproduziert wird.«

Der Artikulationsbegriff bringt folglich eine rekursive Logik zwischen den vorherrschen-

den Bedingungen und den sozialen Praxen respektive noch der kleinsten und unbedeu-

wurden vermutlich nicht nurmir über dieMedien, den Besuch der »Zahnprophylaxe« in der Schule

und vor allem beim Besuch von Zahnärzt*innen vermittelt und kennzeichnen auch die vermeint-

lich private Praxis des Zähneputzens als eine soziale Praxis, die in ihrer Spezifik auf keinerlei Not-

wendigkeit beruht.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 61

tendsten sozialen Praktik (etwa Zähneputzen) zum Ausdruck. Wobei Rekursivität hier-

bei weder ein lineares Entsprechungs- bzw. Determinierungsverhältnis noch Beliebig-

keit undWillkürbedeutet, sondern sichauf einwechselseitigesEntsprechungsverhältnis

der relativen Autonomie und Überdeterminierung bezieht (siehe Kap. 2.2.2). Auch aus

diesemGrundwerdenHall zufolge sowohl der Begriff der Struktur14 als auch der Begriff

der Praxis als explanativeKonstrukte benötigt –zumindest »fallswir die Falle vermeiden

wollen, Geschichte als nichts anderes zu verstehen, als das Ergebnis einer selbstgenüg-

samen strukturalistischen Maschine« (ebd.). Die Einführung des Artikulationsbegriffs

kann als Versuch gelesen werden, soziale Wirklichkeit weder strukturdeterministisch

zu beschreiben noch den beliebigen Intentionen der Individuen zuzurechnen. Im Ge-

gensatz ermöglicht der Artikulationsbegriff ein komplexes Denken der rekursiven Re-

produktion der gesellschaftlichen Verhältnisse, in dem sowohl Autonomie als auch He-

teronomie (komplex aufeinander bezogen) stets präsent sind.

2.3.2 Ideologie, Materialität und Diskursivität

Für eine sozialtheoretische Beschäftigung mit Gesellschaft ist allgemein die Frage nach

dem Verhältnis von Ideologischem und Materiellem grundlegend. Dies ist auch für he-

gemonie- respektive artikulationstheoretische Zugänge bedeutsam, die –wie oben dar-

gestellt – das Verhältnis zwischen beiden nicht einseitig auflösen, sondern nach theore-

tisch-begrifflichen Möglichkeiten einer rekursiven Artikulation der beiden suchen. Bei

Laclau undMouffe führt das schließlich zu einer diskurstheoretischen Übersetzung der

Hegemonietheorie, in der Diskursivität zum grundlegenden Terrain der symbolischen

Artikulation von Ideellem und Materiellem wird. Im Folgenden gehe ich den artikulati-

onstheoretischen Bedeutungsgebungen der drei Elemente bei Gramsci, Althusser sowie

Laclau und Mouffe nach, sodass ein Arbeitsverständnis von Ideologie, Materialität und

Diskursivität für die vorliegende Arbeit deutlich wird.

Gramsci unternimmt bspw. den Versuch, eine Abgrenzung von den ökonomiede-

terministischen Ansätzen innerhalb des marxistischen Horizonts seiner Zeit darüber

vorzunehmen, dass er in die – für diese Positionen klassische – Unterscheidung zwi-

schen Basis und Überbau (bei ihm: Struktur und Superstrukturen) eine Wechselhaftig-

keit zwischen ökonomischer (materieller) Struktur und politischer (ideologischer) Su-

perstruktur einschreibt (siehe Kap. 2.2.1). Gramsci (2012, S. 1568) betont dabei mit Be-

zug auf Engels nachdrücklich, »daß die Ökonomie erst ›in letzter Instanz‹ die Triebfe-

der der Geschichte ist« und »daß die Menschen sich der Konflikte, die in der ökonomi-

schenWelt auftreten, auf demTerrain der Ideologien bewußtwerden.«DenSuperstruk-

turen und der Praktik der ideologischen Überzeugung weist er hierbei eine annähernd

14 Ich ziehe in der vorliegenden Arbeit den Kontextbegriff der Rede über »Strukturen« vor, da auf

diese Weise die Textualität/Rhetorizität sozialer Wirklichkeit besser zum Ausdruck gebracht wird

(siehe Kap. 3.4.1). Die Rede von Strukturen in derMehrzahl respektive von strukturellen Dominan-

ten gebe ich aber trotzdem nicht vollständig auf, da auch in einem durch den Kontextbegriff mo-

difizierten Sprechen über soziale Wirklichkeit die Rede von strukturellen (Kontext-)Bedingungen

meines Erachtens durchaus Sinn macht.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gleichwertige materialisierende Kraft zu wie den ökonomischen, materiellen Gegeben-

heiten und verdeutlicht, dass diese wechselseitig (rekursiv) Einfluss aufeinander aus-

üben (ebd., S. 876). Genau darin begründet sich der bereits erwähnte kulturelle Wandel

in GramscisHegemonietheorie. ImRahmen dieses cultural turnswerden Ideologien zum

»innersten Zement« (ebd., S. 1313) der Zivilgesellschaft erklärt. Ideologie versteht Gram-

sci hierbei als »eine bestimmteWeltauffassung« (ebd., S. 1375) und geht in diesem Kon-

text davon aus, dass jeder materiellen Praxis eine bestimmte Weltauffassung inhärent

ist. Denn Ideologien vermitteln den Zugang »in die bewußteWelt« (ebd.). Auch deshalb

nehmen sie in der hegemonialen Überzeugungsarbeit eine organisierende und verein-

heitlichende Funktion ein, indem sie die Art bestimmen,wie »eineMasse vonMenschen

dahin gebracht wird, die reale Gegenwart kohärent und auf einheitliche Weise zu den-

ken« (ebd., S. 1377). Die Frage danach, wie bestimmte Ideologien organisch in den All-

tagsverstand (siehe Kap. 2.3.5) der Menschen übergehen, bezieht sich für Gramsci in-

folgedessen auf »eine ›philosophische‹ Tatsache, die viel wichtiger und ›origineller‹ ist,

als wenn ein philosophisches ›Genie‹ eine neue Wahrheit entdeckt, die Erbhof kleiner

Intellektuellengruppen bleibt« (Gramsci, 2012, S. 1377).

Die Hervorhebung der Bedeutung von Ideologien für die Zementierung sozialer

Verhältnisse bedeutet fürGramsci aber nicht,dass jeder Ideologie eine historischeWirk-

samkeit zukommt. Seinem hegemonietheoretischen Verständnis folgend unterscheidet

er vielmehr zwischen »historisch organischen Ideologien« (ebd.) und »willkürlichen,

rationalistischen, ›gewollten‹ Ideologien« (ebd.).Historisch organische Ideologien sind ihm

zufolge diejenigen, die in das Selbstverständliche, das Gewöhnliche einer Mehrheit von

Menschen Eingang gefunden haben. Sie sind demnach hegemonial undwerden erst gar

nicht als Ideologien wahrgenommen, obwohl sie »notwendig […] für eine bestimmte

Struktur« (ebd.) sind und deshalb als notwendig ausgewiesen werden müssen. Orga-

nische Ideologien schaffen es, das Denken und Handeln eines Großteils von Menschen

in einem bestimmten Kontext zu strukturieren und dadurch die Wirklichkeit dieses

sozialen Zusammenhangs in einer bestimmten Weise (mit-)hervorzubringen und zu

stützen. Im Gegensatz dazu kommt nicht-organischen Ideologien keine größere sozia-

le Wirksamkeit zu. Diese werden aus Sicht einer hegemonialen Struktur explizit als

»Ideologien« bezeichnet bzw. diskreditiert, erscheinen im Lichte der hegemonialen

Verhältnisse als lediglich »willkürliche(.) Hirngespinste(.)« (ebd., S. 875) und »bringen

[…] nichts hervor als individuelle, polemische ›Bewegungen‹ usw.« (ebd., S. 876). Mit

dieser Unterscheidung zwischen organischen und nicht-organischen Ideologien be-

tont Gramsci die Bedeutung gewohnter, selbstverständlicher Ideologien (organisch)

für die Aufrechterhaltung eines hegemonialen Kräfteverhältnisses, und hebt damit

insbesondere auch die allgemeine Bedeutung der Kritik Letzterer hervor.Das Verhältnis

von materiellen Bedingungen und organischen Ideologien führt ihn schließlich zu der

Annahme, dass »diemateriellen Kräfte der Inhalt sind und die Ideologien die Form, eine

rein didaktische Unterscheidung von Form und Inhalt, weil die materiellen Kräfte his-

torisch nicht begreifbar wären ohne die Form, und die Ideologien individuelle Schrullen

wären ohne die materiellen Kräfte« (ebd., S. 876f.).

Während Althusser von Gramsci das rekursive Verhältnis zwischen der relativ auto-

nomen Basis und den relativ autonomenÜberbauten in einer leichtmodifiziertenTheo-

riespracheundmit geringenBedeutungsunterschiedenübernimmt,wendenLaclauund

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 63

Mouffe (2012) dieses Verständnis der notwendig-rekursiven Artikulation von Materiel-

lem und Ideellem diskurstheoretisch. In ihrer Übersetzung der Überlegungen Gramscis

und Althussers in den diskurstheoretischenHorizont ersetzen sie die topografische Un-

terscheidung zwischen Basis und Überbau, die letztlich die ökonomische Basis privi-

legiert, durch das »Feld der Diskursivität« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 149; Herv. i. Orig.).

Auf diesem Feld des Diskursiven, das sie mit dem Sozialen gleichsetzen (Laclau, 1981,

S. 176), sind das Materielle und das Ideologische über spezifische symbolische Diskurse

immer schon miteinander artikuliert. Diskurse vermögen es hierbei, das freie Flottie-

ren von Bedeutungen auf dem Feld des Diskursiven vorläufig zu fixieren, sodass soziale

Wirklichkeit eine »sinnvolle«, also intelligibleOrdnung erhält (Näheres zumDiskursver-

ständnis von Laclau undMouffe findet sich im Exkurs unten).Mit diesem theoretischen

»Manöver« vollziehen sie den bei Gramsci und Althusser mit der Stärkung des Ideolo-

gischen bereits angelegten paradigmatischen Wandel von einer Ontologie des Seins zu

einer Ontologie der Bedeutungsproduktion (Marchart, 2010, S. 218), über die Sozialität

erst ermöglicht wird.

Mit der Betonung des diskursiven Charakters des Sozialen verweisen Laclau und

Mouffe zum einen darauf, »dass jede soziale Konfiguration bedeutungsvoll ist« (Laclau

&Mouffe, 1990,S. 100; eigeneÜbersetzung).Zumanderenheben sie hervor,dass Bedeu-

tung nicht bereits in den Dingen vorhanden ist, sondern erst im Rahmen eines spezifi-

schen, diskursiv artikulierten Zusammenhangs (Diskurs) fixiert wird. Ein solcher Dis-

kurs wiederum fasst unterschiedliche materielle und ideelle Elemente auf dem über-

determinierten Terrain des Diskursiven zu einer vorläufigen Einheit, die soziales Ge-

schehen durch kontingente Bedeutungsproduktion ermöglicht und hervorbringt. Die-

ses materielle Diskursverständnis versuchen die beiden in seiner rudimentären Bedeu-

tung in folgendem Beispiel zu veranschaulichen:

»If I kick a spherical object in the street or if I kick a ball in a football match, the phys-

ical fact is the same, but its meaning is different. The object is a football only to the

extent that it establishes a system of relations with other objects, and these relations

are not given by themere referential materiality of the objects, but are, rather, socially

constructed. This systematic set of relations is what we call discourse« (ebd., S. 100).

Der Diskurs bringt nicht die Existenzmaterieller Objekte hervor. Aber es ist das Feld der

Diskursivität, auf dem die unterschiedlichen materiellen und ideologischen Elemente

symbolisch repräsentiert undmiteinander verknüpft und relationiertwerden, sodass sie

eine spezifische Bedeutung erhalten, die sie nicht aus sich selbst heraus generieren kön-

nen.

Ein diskursives Verständnis sozialer Wirklichkeit eliminiert nicht die Existenz ei-

ner materiellen Welt außerhalb von Signifikation (ebd., S. 105). Vielmehr versucht die

diskursive Hegemonietheorie das komplexe Verhältnis zwischen dem Ideellen und dem

Materiellen jenseits der Dichotomie von Basis und Überbau als symbolische Repräsen-

tation zu konzipieren. Es ist eine Variante darüber nachzudenken, wie das Ideelle dem

Materielleneinen imaginären, intelligiblenSinn fürdieSubjekte verleihtunddieSubjek-

te dadurch erst handlungsfähig macht (Hall, 2012a, S. 151f.), nur, dass in einem diskurs-

theoretischenZugangdas Symbolische auchdem Ideellen als Terrain sedimentierter Be-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

deutungen vorausgeht und nicht vollständig unabhängig von der materiellen Wirklich-

keit vorliegt. SozialeWirklichkeit als diskursiv zu verstehen ist demnach

»weit davon entfernt, bloße Rede zu signalisieren, als ob es besagen sollte, dass wir

es nur mit Sprache zu tun haben, suggeriert ebengerade das Zusammenbrechen der

Unterscheidung der beiden Ebenen von ›reinen Ideen‹ und ›roher Praxis‹ zugunsten

der Behauptung, dass alle menschlichen sozialen und kulturellen Praxisvollzüge stets

beides, das heißt stets diskursive Praktiken sind« (Hall, 2018, S. 69; Herv. i. Orig.).

Unter Diskurs wird folglich »kein Set textueller Feuerwerke« (ebd., S. 55) verstanden,

»sondern vielmehr die generelle Auffassung desmenschlichen Verhaltens als etwas stets

Bedeutungsvolles« (ebd.) bzw. – anders ausgedrückt – als etwas symbolisch Vermittel-

tes. Wenn soziale Wirklichkeit als diskursiv gedacht werden soll, »dann sollten wir«, so

Hall (ebd.) weiter,

»Diskurs als dasjenige begreifen, was menschlichen Praktiken und Institutionen Be-

deutung verleiht, was uns dazu fähig macht, die Welt zu verstehen, und folglich als

das, wasmenschliche Praktiken zu bedeutungsvollen Praktikenmacht, die genau des-

halb geschichtlicher Natur sind, weil sie auf jene Weise signifizieren, auf die sie auch

menschliche Differenzen markieren.«

Exkurs: Zum Diskursverständnis bei Laclau und Mouffe

Das Besondere an der diskurstheoretischen Übersetzung der Hegemonietheorie durch

LaclauundMouffe (2012) ist, dass siedasSozialemitdemDiskursivengleichsetzen.Dies

bedeutet letztlich, das Diskursive nicht »als eine Ebene oder eine Dimension des Sozia-

len aufzufassen, sondern als gleichbedeutend mit dem Sozialen als solchem« (Laclau,

1981, S. 176). Das Feld desDiskursiven stellt für die beiden das Terrain derVerstreuung ei-

nerVielzahl loser, frei flottierenderBedeutungendar. InDiskursenwerdendieseBedeu-

tungen vorläufig zueinemSignifikationssystemgeschlossen,wodurch sozialeWirklich-

keit und Praxis erst möglich und somit bedeutungsvoll werden. Dieses vorläufige Fixie-

ren funktioniert über Regelmäßigkeiten, die sich in der Verstreuung der losen Bedeutun-

genausbilden.Diskurse stellen indieserBetrachtungmachtvolleVerdichtungendar,die

das Fließen von Bedeutungen auf dem Terrain des Diskursiven allerdings nie endgültig

fixieren können.

Dieses diskurstheoretische Verständnis des Sozialen basiert grundlegend auf demDis-

kursbegriff von Michel Foucault (1981 [1968]; 1991 [1971]; siehe überblicksartig Bublitz,

2003; Mills, 2007). Im Gegensatz zur Reduktion des Diskursbegriffs auf den »rationalen

Austausch von Argumenten« (Parr, 2020, S. 274) in den dominierenden deutschsprachi-

gen Verwendungsweisen, hebt der Begriff im Französischen auf die »›Rede‹ im weites-

ten Sinne« ab (ebd.). Innerhalb dieser sehr allgemeinen Bedeutung ist die Verwendung

des Diskursbegriffs in Foucaults Werk jedoch keineswegs einheitlich (Mills, 2007, S. 1).

So stellt Foucault (1981) in seinem Werk Archäologie des Wissens drei Verwendungswei-

sen seines Diskursbegriffs heraus: »einmal allgemeines Gebiet aller Aussagen, dann in-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 65

dividualisierbare Gruppe von Aussagen, schließlich regulierte Praxis, die von einer be-

stimmten Zahl von Aussagen berichtet.« Die erste Verwendungsweise als allgemeines

Gebiet aller AussagenkommtdemVerständnis desDiskursiven (nicht vonDiskursen) bei

Laclau undMouffe sehr nahe. Diskurse als individualisierbare Gruppe von Aussagen zu

verstehenbezieht sich auf dieRegelmäßigkeit vonAussagenüber einenGegenstand, zu

dem es allerdings eine Reihe weiterer individualisierbarer Gruppen von Aussagen, also

Diskurse, gibt, die sich – nicht nur gelegentlich – auchwidersprechen können.Die dritte

Verwendungsweise bezeichnet schlussendlich eine Praxis, also auch eine Regelmäßig-

keit vonAussagen, die als Bedingungen dieMöglichkeiten undGrenzen für neueAussa-

gen darstellen. Die beiden letztgenannten Bestimmungen des Diskursbegriffs hängen

eng miteinander zusammen und »beziehen sich […] auf je spezielle Wissensausschnit-

te, wobei Diskurs immer nur die sprachliche Seite einer weiterreichenden diskursiven

Praxis, also ein ganzes Ensemble von Verfahren der Wissensproduktion meint, das sei-

neGegenständeallerersthervorbringt, siekonstituiert« (Parr, 2020,S. 274).Diesebeiden

Verwendungsweisen entsprechendabei eher dem,was LaclauundMouffe unterDiskurs

verstehen,davonabgesehen,dass sie ihrVerständnisdesDiskursivenundvonDiskursen

eindeutiger als Foucault (Parr, 2020, S. 276f.) auf alles im Sozialen ausweiten und in die-

sem Kontext als sowohl bedeutungsvermittelt als auch bedeutungsproduzierend, also

als artikuliert und artikulierend, beschreiben: »Auch soziale Handlungen (wie Gesten,

Riten oder Etikette) oder Errungenschaften (z.B. Technik, Institutionen, Mode oder Ar-

chitektur), ebenalles,was fürMenschen in ihremDenkenBedeutungundSinnerschafft,

werdenDiskursen zugerechnet« (Sievi, 2017, S. 167).

Dieses weite Diskursverständnis ist aus analytischer Perspektive nicht immer befriedi-

gend,dennderDiskursbegriff ist im»vorherrschendenDiskurs«auchsehr starkmitdem

Begriff der Rede konnotiert undwenigermitmateriellen Gegenständen und Praktiken.

Das Sprechen vom »medialem Diskurs« im Sinne der vorherrschenden »medialen Re-

de« scheint dann an analytischer Präzision zu verlieren. Gleichzeitig ist aber auch eine

klare Trennung zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursivem schwierig. Denn was ist

etwa ein abfälliger Blick oder die Errichtung meterhoher, mit Stacheldraht versehener

Zäune, wenn nicht auch immer zu einemgewissen Anteil »Rede« im allerweitesten Sin-

ne eines »relationalen Sinnzusammenhang[s]« (Reckwitz, 2011, S. 303)? Im Rahmen der

vorliegenden Arbeit löse ich diese Unklarheit in meiner Begriffsverwendung nicht voll-

ständig auf und nutze den Begriff Diskurs in seiner weiten und vielseitigen Gebrauchs-

weise, wie ermit Bezug auf Laclau undMouffe verwendet wird.

2.3.3 Klassenbündnis, Differenz und Äquivalenz

Umdas überdeterminierte Verhältnis zwischenDiskursivität undDiskursweiter auszu-

differenzieren und einer tiefergehenden Diskussion zugänglich zu machen, arbeite ich

im Folgenden weitere Elemente heraus, die eine artikulationstheoretische Fassung der

Un_Bestimmtheit des Sozialen ermöglichen. ImKonkreten geht es hierbei um die Logi-

ken der Differenz und der Äquivalenz als grundlegende Bestandteile einer diskursiven

Totalität. Um diese besser nachvollziehen zu können, macht es Sinn, zuerst zu den we-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sentlich konkreteren Analysen und Theoretisierungen Gramscis und hier insbesondere

zur Kategorie des Klassenbündnis zurückzukehren. Denn, was bei Laclau und Mouffe

(2012, S. 178) eine »Diskursformation« bzw. – unter den noch zu spezifizierenden Um-

ständen eines antagonistischen Verhältnisses (siehe Kap. 2.3.4) – eine »hegemoniale For-

mation« (ebd.; Herv. i. Orig.) darstellt, bezeichnet Gramsci als einen »geschichtlichen

Block« (siehe etwa Gramsci, 2012, S. 1045). Zentral für die Konstituierung eines derar-

tigen geschichtlichen Blocks des Zusammenwirkens von Struktur und Superstrukturen

ist die Herstellung von Hegemonie und Konsens, also eines Klassenbündnisses, das den

»Zustand ›völliger sozialer Autorität‹« (Hall, 2008d, S. 121) bewirken kann (siehe Kap.

2.2.1).

Ein hegemoniales Klassenbündnis stellt für Gramsci (2012, S. 1560) ein politisches

Kräfteverhältnis dar, das auf der Herstellung eines »Kollektivwillens« (ebd., S. 1050)

beruht, der von einem universalen Kollektivbewusstsein getragen wird. Als politisches

Kräfteverhältnis vermittelt das Kollektivbewusstsein zwischen den materiellen Kräf-

teverhältnissen (Entwicklung der Produktivkräfte und militärisches Kräfteverhältnis)

und ist folglich vor allem imBereich der politischen und ideologischen Superstrukturen

angesiedelt. Das politische Kräfteverhältnis gibt Auskunft über den Grad »an Homo-

genität, Selbstbewußtsein und Organisation, den die verschiedenen gesellschaftlichen

Gruppenerreichthaben« (ebd.).DieHerstellungeineshegemonialenKlassenbündnisses

beruht nun auf der Universalisierung der partikularen Interessen einer Klasse, sodass

sich auch andere Klassen darin repräsentiert finden. Dabei unterscheidet Gramsci

(2012, S. 1560f.) bei der prozessualen Herausbildung eines Klassenbündnisses

(1) eine korporativ-ökonomische Ebene des Kollektivbewusstseins, bei dem ein Be-

wusstsein der Solidarität innerhalb einzelner Berufsgruppen (etwa Händler*innen)

einzelner Sektoren einer gesellschaftlichen Gruppe besteht, und

(2) ein »Bewußtsein der Interessensolidarität« (ebd.), das alle Mitglieder einer gesell-

schaftlichen Gruppe einschließt (also bspw. Händler*innen und Fabrikant*innen),

und schließlich

(3) den Bewusstseinstand, in dem »die eigenen korporativen Interessen in ihrer ge-

genwärtigen und künftigen Entwicklung den korporativen Umkreis, den einer bloß

ökonomischen Gruppe, überschreiten und zu Interessen anderer untergeordneter

Gruppen werden können undmüssen.«

Letzteres ist derMoment, in dem das Kollektivbewusstsein in Richtung eines universel-

len Klassenbündnis strebt, wie im folgenden Zitat zum Ausdruck kommt.

»Dies ist die Phase, in der die zuvor aufgekeimten Ideologien ›Partei‹ werden, zur Kon-

frontation kommen und in den Kampf eintreten, bis eine einzige von ihnen oder zu-

mindest eine einzige Kombination derselben dazu tendiert, das Übergewicht zu erlan-

gen, sich durchzusetzen, sich über dengesamtengesellschaftlichenBereich zu verbrei-

ten, wobei sie über die Einheitlichkeit der ökonomischen und politischen Ziele hinaus

auch die intellektuelle und moralische Einheit bewirkt, alle Fragen, um die der Kampf

entbrannt ist, nicht auf die korporative, sondern auf eine ›universale‹ Ebene stellt und

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 67

so dieHegemonie einer grundlegenden gesellschaftlichenGruppe über eine Reihe un-

tergeordneter Gruppen herstellt.« (ebd., S. 1561)

In diesem Status geht es darum, den übergeordneten Status einer Gruppe zu behaup-

ten, indem die eigenen Interessen als universal ausgegeben und mit »den allgemeinen

Interessen der untergeordneten Gruppen abgestimmt« (ebd.) werden.

Ein Klassenbündnis nach Gramsci konstituiert sich in dieser Betrachtung über die

Universalisierung der partikularen Interessen einer gesellschaftlichen Klasse, in der die

partikularen Interessen der hegemonialen Klasse als universelle Interessen artikuliert

werden. Dies funktioniert aber nicht, ohne auch Zugeständnisse in Bezug auf die In-

teressen der untergeordneten Gruppen zumachen.Damitmodifizieren sich im Prozess

der Universalisierung sowohl die Interessen der untergeordneten Gruppen als auch die-

jenigen der hegemonialenGruppe.Diese Logik der Zusammenfassung von unterschied-

lichen Interessen zu einem gemeinsamen, universalen Interesse übersetzen Laclau und

Mouffe (2012, S. 144–148) in ihrem Theoriegebäude in eine allgemeine Logik von Diffe-

renz und Äquivalenz, um sie so von ihrer letztlich ökonomistischen Klassenfundierung

zu lösen.Undwennnunkeineprivilegierte ökonomischeBasismehr angenommenwird,

es also kein wesenhaftes Fundament des Sozialen gibt, dann kann weder die roheMate-

rialität der Natur noch ein einzelnes ideelles Element Bedeutung, also soziales Sein, aus

sich selbst heraus stiften. Mit dem Verweis auf die Sprechakttheorie und die Performa-

tivität der Sprache bei Derrida sowie auf dieTheorie der Sprachspiele vonWittgenstein,

die Psychoanalyse Freuds, die Erkenntnistheorie Nietzsches oder Heideggers und den

Strukturalismus nach Saussure heben Laclau und Mouffe stattdessen auf die differen-

zielle Relationalität eines jeden Seins ab: Jedes materielle wie ideelle Element erhält sei-

ne Bedeutung erst in der Differenz zu anderen Elementen. Diese Differenz beruht aber

nicht auf einer bereits bestehenden Identität, vielmehr stellt die spezifische Artikulati-

on der Elemente die Identität jedes Elements erst her bzw. – unter der Annahme, dass

Bedeutung in sedimentierter Form bereits vorliegt – transformiert diese. Die Elemente

werden so zu spezifischenMomenten innerhalb einer Diskursformation, wobei bedeut-

sam ist, dass eine derartige Diskursformation ihrerseits eine partielle Äquivalenz zwi-

schen den differenten Momenten herstellen muss, um sich als eine strukturierte Tota-

lität auf dem Feld des Diskursiven schließen und die differenziellen Momente zusam-

menhalten zu können (ebd., S. 141–152). Soziale Wirklichkeit kann in dieser Perspektive

nur als kontingenteRelationierungvonmateriellenund ideellenElementenzueinemSet

differenzieller Momente verstanden werden, die auf keinem festen Fundament gründen

(Laclau&Mouffe, 2012, S. 144–152& 1990, S. 105–109).Die Praxis dieser Artikulation »als

Fixierung/Verlagerung eines Systems von Differenzen« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 146)

kann »nicht bloß aus rein sprachlichen Phänomenen bestehen […]; siemuß vielmehr die

gesamtematerielle Dichte dermannigfaltigen Institutionen, Rituale und Praxen durch-

dringen, durch die eine Diskursformation strukturiert wird« (ebd.).

Diskurs wird hier als eine strukturierte Totalität präzisiert, die ein komplexes Diffe-

renzverhältnis etabliert,das sichnotwendigerweisedurchpartielleÄquivalenzauszeich-

net sowie durch partielle Äquivalenz kontaminiert und subvertiert wird. Dieses Diffe-

renzverhältnis vermag es, die Offenheit des Sozialen durch die Etablierung einer sym-

bolischenOrdnungzu schließen.Bedeutsam ist allerdings,dass »weder absolute Fixiert-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

heit noch absolute Nicht-Fixiertheit möglich« ist (ebd., S. 149). Zudem gibt es selten nur

den einen Diskurs, sondern eigentlich immer mehrere sich widersprechende Diskurse.

Da in einer diskursiven Totalität unterschiedlichematerielle und ideelle Elemente zu ei-

nem Ensemble differenzieller,momentaner Positionen angeordnet werden, die dadurch

und nur in dieser Differenzbeziehung ihre spezifische Bedeutung erlangen, können die

Elemente nie gänzlich mit sich selbst vereint werden. Im Gegenteil bleibt ihre jeweils

differenzielle Bedeutung stets abhängig von den anderenMomenten der jeweiligenDis-

kursformation,sodass immereinBedeutungsüberschussbleibt.DieserÜberschusskon-

stituiert das Feld der Diskursivität und verhindert sowohl die endgültige Fixierung als

auch die dauerhafte Dominanz einer einzigen Diskursformation (ebd., S. 148f.). Ausge-

rechnet diese Unmöglichkeit der endgültigen Fixierung von Bedeutung durch das Feld

der Überdeterminierung hat allerdings zur Folge, dass die kontingente Fixierung von

Bedeutung durch eine Vielzahl an, sich auch widersprechenden, Diskursen notwendig

wird. Denn in einem Feld ausschließlichen Bedeutungsüberschusses würde das Soziale

schlussendlich bedeutungslos bleiben. Deshalb konstituiert sich jeder Diskurs »als Ver-

such, das Feld der Diskursivität zu beherrschen, das Fließen der Differenzen aufzuhal-

ten, ein Zentrum zu konstruieren« (ebd., S. 150). Diskurse stellen demnach vorüberge-

hendeundbegrenzteVersucheder Fixierungdes Sozialendar, in denen sichprivilegierte

Punkte, sogenannte »Knotenpunkte« (ebd.; Herv. i. Orig.), etablieren, die das Soziale zu-

mindest vorläufig und partiell zu zähmen vermögen.

Die Logik von Differenz und Äquivalenz wirkt auf den ersten Blick sehr logizistisch.

Es ist aber bedeutsam, dass diese bei Laclau und Mouffe (2012, S. 142) keine mathe-

matische Kohärenz in das Verständnis von Diskursformationen einschreibt. Bereits

bei Gramsci geht die Formierung eines Klassenbündnisses oder eines historischen

Blocks (Äquivalenz)mit der Artikulation der Interessen anderer ökonomischer Gruppen

(Differenzen) einher, die sich nicht einfach unterordnen, sondern nur durch nicht-

notwendige Zugeständnisse in ein Klassenbündnis eingefügt werden können. Auch

eine diskursive Formation weist demzufolge keine Einheitlichkeit auf, die auf einer »lo-

gischen Kohärenz ihrer Elemente« (ebd.) basieren würde und soziale Zusammenhänge

total strukturieren könnte. Denn da Diskursformationen nicht einheitlich sind, können

sie nicht durch die vereinheitlichende Kraft eines transzendentalen oder sinnstiften-

den Subjekts oder der Einheitlichkeit von Erfahrung begründet werden. Trotzdem

verwerfen Laclau und Mouffe den Kohärenzgedanken nicht vollständig. Sie weisen

Diskursen zumindest eine gewisse Form der Kohärenz zu, sodass sie von Diskurs als

»strukturierte Totalität« (ebd., S. 141) sprechen. Einen Diskurs als strukturierte Totalität

zu bezeichnen, bedarf für sie einer Kohärenz, die sie (ebd., S. 142; Herv. i. Orig.) in An-

lehnung an Foucault (1981, S. 156) in der »Regelmäßigkeit der Verstreuung« anlegen.Dabei

betonen sie die Regelmäßigkeit, da es ihnen nicht um eine regelmäßige Verstreuung

der artikulierten Elemente rund um einen zentralen Bezugspunkt (etwa: das Zentrum

der Macht) geht. Vielmehr markieren sie die Kohärenz eines Diskurses darin, dass er

sich nicht um ein Zentrum herum anordnet, sondern auf dem Feld der Verstreuung,

dem Feld des Diskursiven, durch eine gewisse Regelmäßigkeit diskursiver Praktiken

ein »Ensemble differentieller Positionen« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 142) etabliert. Mit

der Gleichsetzung von Kohärenz mit Regelmäßigkeit denken sie soziale Wirklichkeit

nicht als Entsprechung einer einfachen Logik von Differenz und Äquivalenz, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 69

als uneinheitliche, widersprüchliche und unabschließbare Totalität, deren bewegliche,

kontingente Substanzialität durch die Etablierung hegemonialer Knotenpunkte auf

einem Feld verstreuter Bedeutungen hervorgebracht wird.

2.3.4 Antagonismus, leere und gleitende Signifikanten, Heterogenität

Die Differenzierungen zwischen der Rekursivität vonMateriellem und Ideellem respek-

tive Diskursivität und Diskurs (Kap. 2.3.2) sowie zwischen Klasseninteressen und Klas-

senbündnis respektive Differenz und Äquivalenz (Kap. 2.3.3) ermöglichen eine erste An-

näherunganeinepostfundamentalistischeMöglichkeit,die vorläufigeBestimmtheitdes

Sozialen unter Bedingungen der radikalen Unbestimmtheit zu denken. Offen bleibt je-

doch die Frage, wie es ohne das Vorliegen eines festen Fundaments gelingt, einen »ge-

schichtlichenBlock« (Gramsci), eine »Gesellschaftsformation« (Althusser) bzw. eine »he-

gemoniale Formation« (Laclau undMouffe) zu etablieren, wie also ein bestimmtes Klas-

senbündnis oder auch eine Diskursformation durchgesetzt und stabilisiert wird. Alle

drei in diesemKapitel herausgestellten Spektren hebenmit Bezug auf diese Frage – im-

plizit oder explizit – die grundlegende Bedeutung des Konzepts des Antagonismus her-

vor (siehe zum Konzept z.B. Gramsci, 2012, S. 1352 & 1557). Da der Antagonismusbegriff

allerdings weder bei Gramsci noch bei Althusser systematisch ausgearbeitet wird und

sich seine Verwendung insbesondere auf die Etablierung einer positiven Feindschafts-

konstellation begrenzt, konzentriere ich mich hier vor allem auf die Ausdifferenzierung

des Antagonismuskonzepts im Rahmen der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau

und Mouffe (2012; siehe auch Laclau, 2014). Im Grunde geht es bei der Bedeutung von

Antagonismen weiterhin um die Übersetzung der Einführung eines Klassenbündnisses

bei Gramsci in eine diskurstheoretische Logik des Sozialen.Einmal begonnen diesewei-

ter auszudifferenzieren, wird es notwendig noch weitere theoretische Konzepte – hier:

leere und gleitende Signifikanten sowie Heterogenität – in den Hegemoniediskurs ein-

zuführen, um nicht bei einer mathematischen Logik der Etablierung eines einfachen,

zweigeteilten Raums (Stellungskrieg) stehenzubleiben.

Das Konzept des Antagonismus ist im Rahmen des hegemonietheoretischen Den-

kens »absolut zentral« (Mouffe,2016,S. 192).FürSlavojŽižek (1998a,S. 123) stellt dasKon-

zept, so wie es inHegemonie und radikaleDemokratie entwickelt wird, sogar den »radikals-

ten Durchbruch für die moderne Gesellschaftstheorie« dar, der in den Rezeptionen des

Werks jedoch zumeist übersehen werde. In das Konzept des Antagonismus übersetzen

Laclau undMouffe die »radikaleNegativität« (Marchart, 2011, S. 39) des Sozialen,die »ei-

ne unbedingte Konstitutionsbedingung sozialer Objektivität darstellt« (ebd.). Ihnen zu-

folge geht das Konzept davon aus, »dass Negativität konstitutiv ist für die Ordnung des

Sozialen und niemals überwunden werden kann« (Mouffe, 2016, S. 192). Diese radikale

Negativität bzw. Unbestimmtheit jeder sozialen Ordnung verunmögliche, »dass es eine

natürlich gegebene Ordnung gibt, die aus objektiv gegebenen Kräften resultiert – seien

es die Produktionskräfte, die Gesetze der Geschichte oder die Entwicklung des Geistes«

(ebd.,S. 194).Dennkeine sozialeOrdnungkann sich aus sich selbst heraus gründen,viel-

mehr erfordert die radikale Unbestimmtheit zugleich die negative Konstruktion eines

Außen, das es vermag, die Äquivalenz der artikuliertenDifferenz vorläufig herzustellen.

»Ein hegemonialer Diskurs«, so Andreas Reckwitz (2011, S. 305; eigene Herv.), »gewinnt

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

seine Identität erst über die Abgrenzung von einem Außen, über den ›negativistischen‹

Weg der Verwerfung eines radikalen Anderen, der damit zum paradoxen ›konstitutiven

Außen‹ avanciert.«

Laclau und Mouffe (2012, S. 161f.; Laclau, 2014) grenzen ihr Verständnis von Ant-

agonismus dabei explizit von den begrifflichen Konzepten der Realopposition und des

Widerspruchs ab, die in allgemeineren Konflikttheorien, aber auch in dermarxistischen

Theorie Verwendung finden.15 Während eine Realopposition ein Verhältnis zwischen

zwei realen,materiellen Objekten darstellt, die positiv voneinander unterschieden wer-

den können (etwa zwei Autos, die, wenn sie zusammenprallen, eine Kraftauswirkung

aufeinander ausüben), stellt ein Widerspruch ein Verhältnis zwischen begrifflichen

Objekten dar, die in einer Differenz zueinander stehen (die Begriffe der Autonomie und

der Heteronomie stehen etwa – rein begriffslogisch – in einemWiderspruchsverhältnis

zueinander, weil Autonomie Nicht-Heteronomie und Heteronomie Nicht-Autonomie

ist). Beide, Realopposition und Widerspruch, sind »objektive Verhältnisse […] – Verhält-

nisse zwischen begrifflichen Objekten im zweiten und zwischen realen Objekten im

ersten Fall« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 164; Herv. i. Orig.). Beide Verhältnisse basieren

aber nicht notwendigerweise auf einer antagonistischenRelation.Denn in beiden Fällen

handelt es sich um vollständig konstituierte Gegenstände: »Im Fall des Widerspruchs

ist, weil A in vollständiger Weise A ist, das Nicht-A-Sein ein Widerspruch – und daher

eine Unmöglichkeit. Im Fall der Realopposition produziert die Beziehung von A zu B

deswegen einen objektiv bestimmbaren Effekt, weil A ebenfalls völlig A ist« (ebd.; Herv.

i. Orig.).

In beiden Fällen wird »Konflikt« und »Konfliktualität« als objektives, in der empi-

rischen Wirklichkeit existentes Verhältnis herausgestellt. Von dieser empirischen Ob-

jektivität unterscheidet sich jedoch genau das Konzept des Antagonismus von Laclau

undMouffe. ImAntagonismuskonzept kumuliert die ontologischeGrundannahme,dass

soziale Ordnung immer (und nicht nur jede Form eines objektiven Widerspruchsver-

hältnisses) »auf dem Ausschluss anderer Möglichkeiten [gründet], sie ist immer Aus-

druck partikularer Konfigurationen und Machtverhältnisse« (Mouffe, 2016, S. 193). Das

Konzept bringt zum Ausdruck, dass alles im Sozialen stets »um eine bestimmte trau-

matische Unmöglichkeit herum strukturiert ist, um einen bestimmten Riß, der nicht

symbolisiert werden kann« (Žižek, 1998a, S. 123). Damit ist auch das verworfene Außen,

das zum konstitutiven Außen einer sozialen Ordnung wird, nie ein empirisch gegebe-

nes, wesenhaftes Anderes. Auch steht es nicht notwendigerweise in einem »objektiven«

antagonistischen Verhältnis zum Eigenen der sozialen Ordnung. So weist Laclau (2018,

S. 149) daraufhin,dass in seinerPerspektivedasVerhältnis zwischenArbeiter*innenund

Kapitalist*innen nicht notwendigerweise ein antagonistisches ist, wie dies in der mar-

xistischen Tradition gerne dargestellt wird: »To assert that there is an inherent antago-

nism because the capitalist extracts surplusvalue from the worker is clearly insufficient,

15 Auchwenn »imMarxismus der grundlegende Charakter vonNegativität undAntagonismus durch-

aus postuliert« (Marchart, 2011, S. 42) wird, sparen sie diesen nicht aus ihrer Kritik aus, da der

Antagonismus imMarxismus den »›objektiven Entwicklungsgesetzen‹ unterworfen und damit zu-

gleich dementiert [wird]« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 71

because in order to have antagonism it is necessary that the worker resists such extrac-

tion« (ebd.; Herv. i. Orig.). Die Differenz zwischen Kapitalist*in und Verkäufer*in von

Arbeitskraft alleine stellt also nicht notwendigerweise ein antagonistisches Verhältnis

zwischen den beiden Positionen im kapitalistischen Produktionsprozess dar. Sondern

dieses Verhältnis wird vielmehr in einer spezifischen Konstellation im Produktionspro-

zess etabliert (ebd.). In ihremWerkHegemonie und radikale Demokratie beziehen sich La-

clauundMouffe (2012,S. 165) exemplarisch aufdasDifferenzverhältnis zwischenGrund-

besitzer*innen und Landwirt*innen.Dieses wird ihnen zufolge erst dann zu einem ant-

agonistischen Verhältnis, wenn die (nicht-notwendige) Existenz als Landwirt*in durch

die Möglichkeit, von den Grundbesitzer*innen vertrieben zu werden, in Gefahr gerät

(ebd.). Das Andere (Grundbesitzer*in) wird dann zumParadox derMöglichkeit und Un-

möglichkeit desEigenen (Landwirt*in),weil sichdasEigeneüberdenAusschluss desAn-

deren konstituiert und zugleich durch dessen Präsenz daran gehindert wird, gänzlich es

selbst zu sein (ebd.). Der Antagonismus wird so zur paradoxen Grenze eines jeden Dif-

ferenzverhältnisses.

»Wenn Sprache ein System von Differenzen ist, so ist der Antagonismus das Scheitern

der Differenz: in diesem Sinne richtet er sich innerhalb der Begrenzungen der Sprache

ein und kann nur als ihre Zerspaltung existieren – also alsMetapher.Wir können somit

verstehen, warum soziologische und historische Erzählungen sich selbst unterbrechen

und sich an eine ihre Begrifflichkeit transzendierende ›Erfahrung‹wendenmüssen, um

ihre Lücken zu füllen: jede Sprache und jede Gesellschaft sind durch Unterdrückung

des Bewußtseins der sie durchdringenden Unmöglichkeit konstituiert. Der Antagonis-

mus entzieht sich der Möglichkeit, durch Sprache erfaßt zu werden, da ja Sprache nur

als Versuch einer Fixierung dessen existiert, was der Antagonismus untergräbt.« (Ebd.)

Antagonismus wurde in der bisherigen Erörterung allerdings in mindestens zwei Figu-

ren gedacht: zum einen als radikale Negativität des Sozialen und zum anderen als nega-

tives Außen, das ein Innen als Äquivalenzverhältnis von Differenzen konstituiert. Die-

se beiden Figuren repräsentieren die widersprüchliche Denkbewegung zwischen einer

grundlegenden, ontologischenUnbestimmtheit und einer ontischen, also vorläufig her-

gestellten Bestimmtheit im Theoriehorizont von Laclau und Mouffe, die auch auf den

Antagonismusbegriff übertragen wird. So kann mindestens zwischen einem ontologi-

schenAntagonismusund einerVielzahl nicht-notwendiger ontischerAntagonismenun-

terschieden werden, die eine bestimmte soziale Ordnung sowohl ermöglichen als auch

stets bedrohen. Mit der Unterscheidung zwischen dem Realen, dem Imaginären und

dem Symbolischen bei Jacques Lacan (siehe Exkurs unten) kann diese Differenzierung

präzisiertwerden (Marchart,2011,S. 41).Sobezeichnet etwadasRealedieDimensiondes

Ontologischen,alsodesWesenhaften,das stets als abgründig,nicht-notwendigbzw.un-

bestimmt gedacht wird. Das Ontische hingegen bezieht sich auf die machtvoll und vor-

läufig fixierte soziale Wirklichkeit, die in eine imaginäre und eine symbolische Dimen-

sion unterschieden werden kann. In dieser Perspektive wird mit dem realen Antagonis-

mus die traumatische radikale Unbestimmtheit gefasst, die jeder sozialen Objektivität

zugrunde liegt. Aufgrund der Undarstellbarkeit des Realen repräsentiert sich der Ant-

agonismus jedochauch inderDimensiondesOntischenals eineVielzahl imaginärerund

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

symbolischer Antagonismen. Die imaginäre Dimension des Antagonismus bezieht sich

dabei auf verallgemeinerte Feindschaftsverhältnisse in der sozialen Praxis (etwa auf das

imaginäre Verhältnis zwischen Grundbesitzer*innen und Landwirt*innen). Wobei die-

se, wie bereits herausgestellt, keine festen empirischen Gegebenheiten darstellen, son-

dern auch durch radikale Negativität (den realen Antagonismus) gekennzeichnet sind

und theoretisch jedes Differenzverhältnis betreffen können. Nur in der Dimension des

Imaginären jedoch »erscheint der Antagonismus als Frontstellung zwischen zwei auf-

einander spiegelbildlich verwiesenen Feinden, deren Existenz jeweils ›objektiv‹ gege-

ben scheint« (ebd.). In der Dimension des Symbolischen hingegen wird der Antagonis-

musbegriff »nicht nur negativistisch radikalisiert, erwird auch operationalisiert, umdie

Logik sozialer Bedeutungsproduktion beschreiben zu können« (ebd., S. 42). Der sym-

bolische Antagonismus verdeutlicht sich dann in der Äquivalenzierung differenzieller

Elemente, die lediglich über den negativen Ausschluss produziert werden kann (ebd.).

Man könnte auch sagen, dass sich der symbolische Antagonismus in den symbolischen

Übersetzungen sowohl des realen Antagonismus als auch der imaginären Antagonis-

men inder alltäglichen sozialenPraxis verdeutlicht.Der symbolischeAntagonismus,der

sichpositiv als Äquivalenz repräsentiert, konstituiert danndieGrenzen jedesVerhältnis-

ses von Differenzen, das »sich als partielle und prekäre Objektivierung enthüllt« (Laclau

& Mouffe, 2012, S. 165), indem er vermittels der negativen Abgrenzung eine Äquivalenz

zwischen den Differenzen etabliert, die diese erst als gemeinsame Totalität (im Sinne

einer kontingenten sozialen Ordnung) verbindet.

Exkurs: Zum Realen, Imaginären und Symbolischen

Neben der Unterscheidung zwischen dem Diskursiven und Diskursen sowie zwischen

demOntologischenunddemOntischen spielt inderdiskursivenHegemonietheorie von

Laclau und Mouffe (2012) die Unterscheidung zwischen dem Realen, dem Imaginären

und dem Symbolischen eine bedeutsame Rolle – obwohl diese Unterscheidung eigent-

licherst nachderVeröffentlichungdesWerksHegemonieund radikaleDemokratie vonSla-

vojŽižek (1998a, 1998b)expliziertwurde. TrotzdernachträglichenBetonungderheraus-

ragenden Bedeutung der Trias von Realem, Imaginärem und Symbolischem für die He-

gemonietheorie (Laclau, 2014, S. 153) haben jedoch weder Laclau nochMouffe die Trias

in den Folgewerken systematisch ausgearbeitet.

Die Unterscheidung zwischen Realem, Imaginärem und Symbolischem, wie sie sich in

denArbeiten von Laclau undMouffe zeigt, geht auf die psychoanalytische Subjekttheo-

rie Jacques Lacans zurück, der damit die drei konstitutiven Ebenender Realitätmensch-

licher Wesen bezeichnet (Žižek, 2016, S. 18). Dabei kann das Reale mit dem Ontologi-

schen und damitmit der Abgründigkeit, der radikalenNegativität oder auch der Abwe-

senheit eines ultimativen Grundes des Sozialen gleichgesetzt werden. Das Imaginäre

und das Symbolische sind hingegen in der ontischen Dimension angesiedelt. Das Ima-

ginäre bezeichnet bei Lacan diejenige Dimension, in der das Subjekt über das »Bild des

ihm Ähnlichen« (Laplanche & Ponatlis, 2019, S. 228) einen Zugang zu sich selbst findet.

Dieser Zugang findet aber eben nicht über den*die Ähnliche*n, sondern interpretativ,

imaginär über das Bild dieser*dieses vermeintlich Ähnlichen statt und ist deshalb »ih-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 73

remWesen nach der Täuschung preisgegeben« (ebd., S. 229). Das Imaginäre bekommt

indieserPerspektivealsoeinekonstitutiveFunktion imZugangnichtnurzurWeltundzu

Anderen, sondern auch im Zugang zum Selbst. Trotzdemwird bei Lacan – wie auch bei

Laclau und Mouffe – dem Symbolischen eine noch herausragendere Bedeutung zuge-

wiesen, da sichdas Subjekt schlussendlich immer aufderDimensiondes Symbolischen,

das heißt auf der Dimension der »Sprache« bzw. der Bedeutungen, konstituiert (Wörler,

2015, S. 26–29).Das Symbolische stellt dabei eine »vermittelnde Ebene« (ebd., S. 28) dar,

die ein symbolisiertes Verhältnis zum Imaginären, als primäreMöglichkeit demRealen

zu begegnen, beschreibt. Es bezeichnet in diesem Verständnis diejenige Dimension, in

der sich sowohl die subjektive als auch die sozialeWirklichkeit als symbolisierende An-

näherungen an das imaginäre Bild des Ähnlichen konstituieren – und zwar sowohl als

(sedimentierte) symbolische Ordnung, die jeder »neuen« Artikulation vorausgeht, als

auch als spezifische Artikulation, »wie dasmenschliche Subjekt sich in eine vorgegebe-

ne Ordnung einfügt« (Laplanche&Ponatlis, 2019, S. 488).

Ganz in diesem Sinne versteht auch Laclau (2014, S. 152) das Reale nicht als vorliegen-

desObjekt des Sozialen, sondern als »internal limit preventing theultimate constitution

of any objectivity.« Demgegenüber stellt das Imaginäre die zentrale Dimension dar, in

der ein allgemeiner Horizont konstruiert wird, der einen kontingenten Rahmen für die

symbolische Praxis bereitstellt. »Every age adopts an image of itself – a certain horizon,

however blurred and imprecise, which somehow unifies its whole experience.« (Laclau,

1990c, S. 3) Diese imaginären Annäherungen an ein Reales, das nicht symbolisierbar ist,

folgen der Logik der Hegemonie und stellen die Grundlage für die Konstitution der so-

zialen Wirklichkeit über die symbolischen Annäherungen an die jeweiligen Imaginäre

in die soziale Praxis dar (ebd., S. 60–85).

Die Trias des Realen, des Imaginären und des Symbolischen ist bedeutsam, um zum

einen die Unmöglichkeit der rationalen (Er-)Schließung der sozialen Wirklichkeit als

einen »mehrschrittigen« und nicht-linearen Übersetzungsprozess zu konzipieren, der

notwendigerweise mit Dislokationen einhergeht. Zum anderen ist sie bedeutsam, um

der Dimension des Ontischen eine Dimension der imaginären und eine der »tatsächli-

chen«, symbolischenAnnäherungandasRealegegenüberzustellen,diemiteinanderzu-

sammenhängenundgleichzeitig durch einen konstitutiven Spalt voneinander getrennt

sind. In letzterem Sinne sensibilisiert die Trias auch für einen Blick, der zum einen die

imaginären Repräsentationen des Eigenen, der Anderen und der Welt sowie zum an-

deren die tatsächlichen (symbolischen) Praktiken zum Gegenstand einer differenzier-

ten Betrachtung macht, die diese nicht naiv in eins setzt. Die Imagination von Nation

als grundlegendes Fundament sozialerOrdnungkann soalsVersuchbetrachtetwerden,

die realeUnbestimmtheitdesSozialenzuüberwinden. Indenvielfältigensymbolischen

Praktiken von kontingenten Institutionen und Subjekten wird die Imagination der Na-

tion schließlich zu einem bestimmenden Objekt sozialer Wirklichkeit (siehe Kap. 3.2).

Zwischen demRealen, dem Imaginären und demSymbolischenwird eine Kluft ersicht-

lich, die zwar in unterschiedlichen Praxen unterschiedlichweit auseinanderliegenmag,

aber doch niemals vollständig geschlossenwerden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Wenn die äußeren Grenzen einer sozialen Formation, etwa einer Gesellschaftsformati-

on, nur über Negation und Ausschluss konstituiert werden können (Laclau & Mouffe,

2012, S. 165–167) und es nur auf diese Weise gelingt, ein Verhältnis der Äquivalenz zwi-

schen differenten Elementen herzustellen, bleibt die Frage offen, wie die negative Äqui-

valenz trotz allem positiv repräsentiert werden kann (Laclau, 2018, S. 69f.). Um Äquiva-

lenzeffekte zu produzieren, benötigt es demnach auch etwas, das die abwesende Fülle,

das Fehlen eines positiven Grundes, supplementieren bzw. füllen kann.Diese Funktion,

die Äquivalenz einer Vielzahl vonDifferenzen zu repräsentieren, kann laut Laclau (2002,

S. 67–69) nur ein Signifikant übernehmen, dessen Bedeutung möglichst leer ist, da er

nur so für eine Vielzahl differenzieller Positionen stehen kann. In der »Extremsituati-

on einer radikalen Desorganisation des sozialen Gefüges« (ebd., S. 76) kann bspw. der

Signifikant »Ordnung«, ohne dass er mit einer spezifischen Bedeutung versehen ist, die

FunktionderRepräsentationder abwesendenFülle einerGemeinschaft übernehmen.So

führt Laclau (ebd.) aus:

»›Ordnung‹ an sich hat keinen Inhalt, weil sie nur in den verschiedenen Formen exis-

tiert, in denen sie tatsächlich realisiert ist. Doch in einer Situation radikaler Unordnung

ist ›Ordnung‹ als das anwesend, was abwesend ist. Als Signifikant dieser Abwesenheit

wird sie zum leeren Signifikanten. In diesemSinn können verschiedenepolitischeKräf-

te in ihren Anstrengungen wetteifern, ihre partikularen Ziele als solche zu präsentie-

ren, die das Füllen des Mangels realisieren können.«

Leere Signifikanten nehmen eine positive, objektive »Platzhalterrolle ein, indem sie be-

zeichnen, was eigentlich nicht bezeichnet werden kann: die Identität [Äquivalenz] des

Diskurses« (Stäheli & Hammer, 2016, S. 72).Wobei je nach Kontext unterschiedliche Si-

gnifikanten (etwa: Emanzipation, Freiheit, Demokratie) zum Repräsentanten des Man-

gels bzw. der abwesenden Fülle werden können.

Politik, im Sinne eines Ringens um die allgemeine gute Ordnung des Sozialen, ist

überhaupt nur möglich, da sich »die konstitutive Unmöglichkeit von Gesellschaft […]

nur durch die Produktion leerer Signifikanten repräsentieren kann« (Laclau, 2002,

S. 76). Leere Signifikantenwerden damit zu einembedeutsamen Prinzip der Produktion

der Grenzen eines diskursiven Systems, indem der Horizont dessen, »was gedacht

werden kann und was ausgeschlossen ist« (Stäheli & Hammer, 2016, S. 73), abgesteckt

wird. Gleichzeitig hält die Leere leerer Signifikanten das Außen und den Mangel stets

im Inneren präsent und subvertiert jeden Versuch der Konstruktion von Äquivalenz,

insofern auch leere Signifikanten es nicht vermögen, Diskursformationen endgültig zu

fixieren und zu stabilisieren. Darüber hinaus zeigt sich die konstitutive Ambivalenz von

Konstruktion und Subversion, die für Kontingenz in der Bedeutung von Unbestimmt-

heit und Bestimmtheit grundlegend ist, ebenso in der Logik leerer Signifikanten: »Zum

einen fixiert er [der leere Signifikant] Bedeutungen, zum anderen wird er selbst so weit

entleert, dass er zum nahezu bedeutungslosen Zeichen wird« (ebd.). Dies bedeutet nun

aber nicht, dass ein leerer Signifikant, der es vermag, soziale Praktiken in partieller

Äquivalenz zu formieren, in seiner Entleertheit kein partikulares politisches Projekt

vorantreibt und das Ausgeschlossene in dieserWeise wiederum als Differenz in den dis-

kursiven Zusammenhang einlässt. Vielmehr vollzieht sich bei der Konstruktion leerer

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 75

Signifikanten, Laclau (2018) zufolge, die bereits beschriebene Logik der Universalisie-

rung partikularer Interessen (Gramsci) bzw. Forderungen (Laclau) – man könnte auch

sagen: die Universalisierung eines politischen Projekts (als eine soziale Ordnung).

»The argument that I have developed is that, at this point, there is the possibility that

one difference, without ceasing to be a particularistic difference, assumes the represen-

tation of an incommensurable totality. In that way, its body is split between the partic-

ularity which it still is and the more universal signification of which it is the bearer.«

(Laclau, 2018, S. 70)

Selbst wenn man davon ausgeht, dass das Soziale in der Regel ein Feld mehrerer sich

durchkreuzender Antagonismen darstellt und damit auch mehrere sich wechselseitig

und komplex überlagernde leere Signifikanten produziert werdenmüssen, bleibt die bis

hierhin ausdifferenzierte Logik schlussendlich eine vereinfachte Logik, die bloß zwi-

schennegativ Ausgeschlossenem (Antagonismus) undderRepräsentation einer gemein-

samen Einheit von Differenz changiert. Jedoch kann diese Einfachheit im Grunde nur

in einer totalitär-repressiven Konstellation (bei Laclau exemplarisch etwa im Zarismus

oder auch im Kolonialismus) gedacht werden, in der sich zwei Gruppen in einem ein-

deutigen und unterdrückerischen Verhältnis gegenüberstehen (ebd., S. 130f.). Denn in

einem sozialen Raum, der dominant durch die Politikform der Hegemonie konstituiert

wird, löst sich die radikale Opposition auf und es setzt eine Rivalität um die Hegemo-

nisierung alternativer Versuche der Produktion von Äquivalenz ein.Wobei es in diesem

Kontext dazu kommen kann, dass ein Signifikant nicht mehr nur für ein hegemonia-

les Projekt einer Gruppe steht, sondern von unterschiedlichen miteinander konkurrie-

renden hegemonialen Projekten beansprucht wird, sodass es sich um einen gleitenden

Signifikanten (floating signifier) handelt. In Laclaus Beschäftigung mit Populismus tre-

ten gleitende Signifikanten etwa auf, wenn eine politische Forderung, die es bisher ver-

mochte, eine Gruppe zu formieren, auch von gegensätzlichen politischen Projekten in

Anspruch genommen wird. Dies ist insbesondere in einem durch unterschiedliche Ant-

agonismen überdeterminierten Feld der Fall und wird umso präsenter in Phasen der or-

ganischenKrise einerGesellschaftsformation (ebd.,S. 131f.).DieGrenze zwischen leeren

und gleitenden Signifikanten ist allerdings nur theoretisch-analytisch genau zu ziehen.

Während leere Signifikanten eine Einheit (bei Laclau: »a popular identity«) konstruie-

ren, bei der eine stabile Grenze angenommen wird, versuchen gleitende Signifikanten

die Verschiebung dieser klaren Grenze in den Blick zu bekommen. Beide Signifikan-

tentypen stehen jedoch für hegemoniale Operationen und beziehen sich auf dieselben

Referent*innen, weshalb Laclau (ebd., S. 133) leer und gleitend als partielle Dimensionen

versteht, die lediglich analytisch unterschieden werden können.

In On Populist Reason fügt Laclau (2018) den Elementen Differenz, Äquivalenz, Ant-

agonismus und leere und gleitende Signifikanten ein weiteres Element hinzu, das er als

Heterogenität bezeichnet.DieseBegriffsverwendunghängt engmit seinemVerständnis

von gleitenden Signifikanten zusammen, da es bei beiden Elementen darum geht, die

Instabilität und permanente Dislokation der Grenzen des Sozialen theoretisch zu mar-

kierenund zu fassen (ebd.,S. 153).Heterogenitätmeint dabei alle Elemente imweitesten

Sinne, die durch die politische Konstruktion einer differenziellen Äquivalenzkette mit-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

hilfe der hegemonialen Etablierung von Antagonismen und leeren Signifikanten nicht

repräsentiert bzw. artikuliert werden. Da die Heterogenität des Sozialen niemals voll-

ständig artikuliert werden kann, kann das Soziale auch nicht in Form stabiler dialekti-

scher Gegensätze und Grenzen gedacht werden, sondern verändert und verschiebt sich

permanent (ebd., S. 148–152). So hebt Laclau mit Bezug auf die politische Konstrukti-

on eines Volkes hervor, dass jede neue Artikulation mit der »reconstitution of the space

of representation through the construction of a new frontier« (ebd., S. 153) einhergeht.

Und dass diese den Raum der Repräsentation von Innen und Außen in einer Weise neu

hervorhebt, sodass auch vormals repräsentierte Gruppen und Demands nunmehr we-

der als innen noch als außen artikuliert erscheinen. Vielmehr verlieren sie laut Laclau

(ebd., S. 153f.) den Zugang zum Raum der politischen Repräsentation. Denn »any polit-

ical transformation implies not only a reconfiguration of already existing demands, but

also the incorporation of new demands (that is, new historical actors) into the political

scene – or its opposite: the exclusion of others who were previously present there.« He-

terogenität ist für Laclau deshalb konstitutiv und bezieht sich auf diejenigen Elemente,

die in einemDiskurs undauch in einemDifferenzverhältnis nicht repräsentiert sindund

sich nicht repräsentieren können.Sie umfasst sowohl die nicht vollständige symbolische

Repräsentierbarkeit des realen Seins eines Elements imRahmen einesDifferenzverhält-

nisses als auchdennicht eliminierbarenpartikularenRest einer jeden (artikulierten) For-

derung und letztlich die Unmöglichkeit, alle Elemente und Demands im Rahmen einer

Äquivalenzkette zu repräsentieren.Wobei im letztgenannten Fall immer auch Elemente

bleiben, die weder im Innen noch im Außen artikuliert erscheinen und somit auch kei-

nen Zugang zum hegemonialen Raum der Repräsentation besitzen, obwohl sie gleich-

zeitig den artikulierten Raum als mangelhaften Raum beständig herausfordern (ebd.,

S. 152).16 So schreibt Laclau (ebd., S. 140): »Heterogeneity, conceived in this way, does not

mean difference, two entities, in order to be different, need a space within which that

difference is representable, while what I am now calling heterogeneity presupposes the

absence of that common space.«

Mit dem Element der sozialen Heterogenität fügt Laclau dem diskurstheoretischen

Modell von Hegemonie neben der radikalen Unbestimmtheit und dem konstitutiven

Außen, die mit dem Konzept des Antagonismus gefasst werden, »ein absolut aus-

geschlossenes Anderssein« hinzu (Roskamm, 2017, S. 153). Das Denken des absolut

Ausgeschlossenen ist zum einen höchst bedeutsam, um das Soziale nicht als fest abge-

schlossene Einheit oder als vollständig artikulierte Diskursformation zu konzipieren.

16 Letztere Bedeutung vonHeterogenität weist eine hohe Ähnlichkeit zu demBegriff der Subalterni-

tät bei Spivak (2008) auf. Der Subalternitätsbegriff bei Spivak bezieht sich im Gegensatz zu Gram-

sci – auch wenn das Konzept aus dessen Arbeiten abgeleitet ist – nicht auf die Regierten als po-

sitiv artikulierte Differenz innerhalb eines Herrschaftsverhältnisses, sondern vielmehr auf dieje-

nigen sozialen Gruppen, die im hegemonialen Repräsentationsverhältnis nicht repräsentiert sind

(Spivak, 1999, S. 269–274). Laclaus Verwendung wirkt auf den ersten Blick etwas weiter und all-

gemeiner gefasst und weniger auf eine untergeordnete (subalterne) Position des Ausgeschlossen-

Seins reduziert. Gleichzeitig leitet er jedoch sein Heterogenitätsverständnis von Begriffenwie den

geschichtslosen Völkern (peoples without history) bei Hegel und des Lumpenproletariats bei Marx

ab (Laclau, 2018, S. 139–156), was wiederum eine gewisse Nähe zu Spivaks Begriff der Subalternen

vermuten lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 77

Zum anderen stellt es für Laclau die Bedingung her, die Antagonismen erst ermöglicht.

Denn ihm zufolge kann ein nicht notwendiger Antagonismus (wie etwa zwischen Ka-

pitalist*innen und Arbeiter*innen) nicht aus einem feststehenden Differenzverhältnis

resultieren. Ein antagonistisches Differenzverhältnis, das als nicht notwendig gedacht

wird, benötigt selbst den Ausschluss von etwas, das nicht Bestandteil des konstituierten

sozialen Verhältnisses ist. Im Fall der Etablierung eines Antagonismus wird dies über

den Ausschluss des nicht artikulierten Überschusses, soziale Heterogenität, möglich

(Laclau, 2018, S. 149).

2.3.5 Alltagsverstand, Intellektualität und Subjekt

Bisher wurden diejenigen theoretischen Elemente beschrieben, die es ermöglichen, so-

zialeWirklichkeit in der sich wechselseitig konstituierenden und subvertierenden Logik

zwischen Unbestimmtheit und Bestimmtheit (= Kontingenz) zu denken. Die Frage da-

nach, wie eine spezifische soziale Ordnung jedoch hegemonial wird, blieb bislang im

Hintergrund. Zwar wurde die rekursive Logik des Sozialen angedeutet, in der sich ge-

sellschaftliche Strukturen und die Praktiken der Subjekte wechselseitig hervorbringen.

DiebisherigenAuseinandersetzungenhinterlassen jedoch tendenziell einen strukturde-

terministischenEindruck,blieb dochdie Frage der Subjekte hinter derjenigender struk-

turellen Logiken im Hintergrund. Um die Bedeutung der Rekursivität des Sozialen, die

wedermit reinemStrukturdeterminismus nochmit absolutem Individualismus zu den-

ken ist, stärker herauszustellen und weiter auszudifferenzieren, ist es notwendig, den

aufgebauten Bogen wieder zurück zur Bedeutung von Ideologie und dem Sozialen als

symbolische Ordnung zu spannen. Dabei wird es schlussendlich darum gehen, den so-

zialen Akteur*innen als Subjekte der (Re-)Produktion sozialer Ordnung einen systema-

tischen Ort im Rahmen des hegemonietheoretischen Horizonts zuzuweisen. Um dies

zu tun, gehe ich im Folgendem insbesondere auf die Elemente des Alltagsverstands, der

Intellektualität und der Subjekte ein.

Die besondere Bedeutung, die Gramsci (2012, S. 876) dem Ideologischen gibt, liegt

nicht nur darin begraben, dass die Menschen auf dem Terrain des Ideologischen »Be-

wußtsein von ihrer Stellung erwerben, kämpfen usw.« Vielmehr organisieren Gramsci

zufolge Ideologien die Zustimmung zu bestimmten Verhältnissen. Hegemoniale Ver-

hältnisseberuhen für ihnauf einembreit geteilten,weitgehendunhinterfragtenundden

Alltagsverstand konstituierenden »Wissen« imSinne organischer Ideologien (siehe Kap.

2.3.2): einemWissenüber sich selbst,dieAnderenunddieWelt,welchesdieWelt in (eine)

Ordnung bringt. Das im Alltagsverstand vorhandeneWissen produziert dabei nicht nur

ein ideelles Bewusstsein, sondern strukturiert »alltägliche Praxen, routinisierte Hand-

lungen und auch unbewusste Dispositionen« (Opratko, 2018, S. 46). Mit dem Konzept

des Alltagsverstands verortet Gramsci die Produktion, Reproduktion und Transformati-

on der Verhältnisse in den singulären Alltagssubjekten. Das Handeln der Subjekte wird

dabei zumindest zu einem nicht unerheblichen Teil durch Ideologien strukturiert. Zu-

dembringendie Subjekte in ihremHandelndie Ideologien,die sie unterwerfen,mit her-

vor, erhalten sie aufrecht und verändern sie. Für Gramsci (ebd., S. 528) sind deshalb alle

Menschen Intellektuelle, da »schließlich jeder Mensch […] teilhat an einer Weltauffas-

sungunddaherdazubeiträgt, sie zuerhalten,sie zumodifizieren,dasheißtneueAuffas-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

sungen zu schaffen.« Auch überwiegend physische Tätigkeiten sind aus dieser Perspek-

tive nicht auf ihre reine Körperlichkeit zu reduzieren, sondern stets auch ideologisch

vermittelt. Alle gesellschaftlichen Akteur*innen sind damit selbst Teil der intellektuel-

len, symbolischen (Re-)Produktion hegemonialerWirklichkeit, da sie an der Aneignung,

Reproduktion und Transformation von Ideologien aktiv beteiligt sind. Dies macht das

ideologische Terrain auch so bedeutsam für Hegemonie. Ideologien leiten nicht nur das

Handeln der Individuen an, sondern organisieren auch Konformität in Bezug auf eine

spezifische Ordnung, die in den Ideologien und damit letztendlich auch in den Prakti-

ken der Individuen zum Ausdruck kommt. Dies bedeutet nun aber weder, dass Ideolo-

gien den Individuen als determinierende Größen von außen vorangehen, noch, dass sie

in einer einfachen Konformität münden, in der alle Subjekte einer Logik folgen.

Der Alltagsverstand ist laut Gramsci in der Regel widersprüchlich, chaotisch und

inkohärent. Der kapitalistische Alltagsverstand strukturiert sich etwa durch »Elemen-

te des Höhlenmenschen und Prinzipien der modernsten und fortgeschrittensten Wis-

senschaft.Vorurteile aller vergangenen, lokal bornierten geschichtlichenPhasenund In-

tuitionen einer künftigen Philosophie, wie sie einemweltweit vereinigtenMenschenge-

schlecht zueigen sein wird« (ebd., S. 1376). Zumindest unter kapitalistischen und bür-

gerlichen Bedingungen weist der Alltagsverstand nach Gramsci deshalb keine Kohärenz

auf. Und gleichzeitig enthält er bereits Elemente des buon senso, was im Deutschen zu-

meistmit gesunderMenschenverstandübersetztwirdund lautGramscidenmöglichenAus-

gangspunkt einer emanzipativen,gegenhegemonialenBewegungbezeichnet,einekünf-

tige Philosophie. Ziel und Aufgabe einer kritischen und emanzipativen Bewegung ist es

deshalb, die sich imAlltagsverstand befindlichen Elemente des buon senso zu entwickeln,

einheitlich und kohärent zumachen (Niggemann, 2016, S. 67f.; zur kritischen Einschät-

zung dieser Vorstellung des buon senso siehe Kap. 4.3.1).

Dafür kommt, wie bereits ausgeführt wurde, dem Terrain des Ideologischen ei-

ne besondere Rolle zu. Gramsci identifiziert privilegierte gesellschaftliche Orte und

Positionen, die mehr oder weniger Einfluss auf das ideologische Produktions-, Re-

produktions- und Transformationsgeschehen haben: zum einen Hegemonieapparate

wie die Schule oder die Medien (Gramsci, 2012, S. 782), zum anderen Intellektuelle als

Inhaber*innen einer ausdifferenzierten gesellschaftlichen Position.

»AlleMenschen sind Intellektuelle, könnteman daher sagen, aber nicht alleMenschen

haben in der Gesellschaft die Funktion von Intellektuellen (sowirdman, weil jeder ein-

mal in die Lage kommen kann, sich zwei Eier zu braten oder einen Riß in der Jacke zu

flicken, nicht sagen, alle seien Köche und Schneider).« (ebd., S. 1500)

In dieser Perspektive sind Intellektuelle die »Funktionäre« (ebd., S. 1502) des Komple-

xes der gesellschaftlichen Superstrukturen, die die grundlegende ideologische (Re-/

Produktions-)Arbeit auf dem Terrain der Zivilgesellschaft leisten. Jede hegemoniale

Kraft benötigt Intellektuelle, umden zivilgesellschaftlichenKonsens zu einembestimm-

ten politischen Projekt zu organisieren (ebd.).17 In dieser Funktion stellen Intellektuelle

17 Jan Niggemann (2016, S. 64f.) bezeichnet diese Tätigkeit auch als doing consciousness.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 79

»›Gehilfen‹ […] bei der Ausübung der subalternen Funktionen der gesellschaftlichen

Hegemonie und der politischen Regierung [dar]« (ebd.).

Hegemonieapparate oder auch ideologische (Staats-)Apparate (Althusser, 2016; sie-

he auch Kap. 2.2.2) sind diejenigen gesellschaftlich privilegierten Orte (Schule, Medi-

en, Wissenschaft, Kultureinrichtungen) in einer historisch spezifischen Gesellschafts-

formation, in denen die ideologische Reproduktionsarbeit laut Althusser (2016, S. 54)

vorwiegend stattfindet (im Gegensatz zu repressiven Staatsapparaten wie der Polizei

oder der Verwaltung). In den ideologischen Staatsapparaten wie der Schule wird folg-

lich nicht nur das für eine bestimmte berufliche Tätigkeit nötige Wissen vermittelt (im

Sinne der Qualifikation von Arbeitskräften), sondern es findet darin

»zugleich auch eine Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die Regeln der etablierten

Ordnung [statt], d.h. für die Arbeiter die Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die

herrschende Ideologie und für die Akteure der Ausbeutung und Unterdrückung eine

Reproduktion der Fähigkeit, die herrschende Ideologie gut zu handhaben, um auch

›durch dasWort‹ die Herrschaft [sic!] die herrschende Klasse abzusichern« (ebd., S. 43).

Die Praxis der ideologischen Staatsapparate sieht Althusser (ebd., S. 57) zwar primär als

ideologische Vermittlungstätigkeit. Er deutet dabei aber zugleich an, dass auch diese

zum Teil über repressive und praktische Momente der Dressur wie etwa »Bestrafung,

Ausschluss, Auswahl usw.« (Ebd.) funktioniert. Wie in Kapitel 2.2.2 bereits dargestellt,

neigt Althusser zwar zu einem etwas monolithischen und deterministischen Verständ-

nis von Ideologie und ideologischen Staatsapparaten in den Händen der herrschenden

Klasse, trotzdem ist die Konzeption bestimmter privilegierter gesellschaftlicher Orte als

»ideologische Apparate« (Hall, 2008d, S. 125)18 wichtig für die Frage nach der Herstel-

lung, Aufrechterhaltung und Veränderung hegemonialer Ordnungen. Ideologische Ap-

parate könnendabei imGegensatz zuAlthussersKonzeption als durchaus komplexe und

widersprüchliche Orte in den Blick genommen werden, die jedoch eine gewisse Domi-

nanz von Praktiken, Bewusstseinsformen und Ideologien ausbilden, die dann etwa ei-

ne vorwiegend von Rassekonstruktionen vermittelte Ordnung transportieren und auf-

rechterhalten (ebd., S. 155).

Die Auseinandersetzungmit Gramscis Aussage, »alleMenschen sind Intellektuelle«,

und ihrerRelevanz fürdieReproduktionbestimmterVerhältnisse verweist einerseits auf

die Bedeutung, die den Subjekten im Rahmen der Hegemonietheorie zukommt. Ande-

rerseits hebt sie hervor, dass weder die Subjekte noch die gesellschaftliche Ordnung als

wesenhaft vorausgesetzt werden können. Denn stattdessen machen die Notwendigkeit

der ideologischen Hervorbringung und Reproduktion spezifischer Subjekte sowie die

Notwendigkeit der Reproduktion der Verhältnisse durch die Subjekte eine rekursive Lo-

gik der wechselseitigen Hervorbringung von sozialer Ordnung und ideologischen Sub-

18 Mit Bezug auf die Medien bevorzugt Stuart Hall (2012b, S. 156) den Begriff der ideologischen Ap-

parate gegenüber dem der ideologischen Staatsapparate, da diese zum einen autonom vom Staat

sind und zweitens der Staat »kein einfaches, leicht durchschaubares Instrument« (ebd.) darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

jekten deutlich.Daraus folgt wiederum, dass bezüglich der Kategorie des Subjekts19 un-

terschiedliche Subjektvorstellungen zurückgewiesen werdenmüssen (Laclau &Mouffe,

2012, S. 152f.): zum einen die Vorstellung eines autonomen Subjekts, das ein rationales

und souveränes Wesen darstellt, das sich seiner eigenen Stellung und Interessen sowie

seinem Begehren vollkommen bewusst ist. Zum anderen die Vorstellung einer essen-

ziellen Subjektposition, die davon ausgeht, dass die Subjekte ihrer spezifischen gesell-

schaftlichen Position entsprechend einheitliche und homogene Erfahrungen machen.

Zuletzt, so Laclau und Mouffe (ebd., S. 153), muss die Vorstellung zurückgewiesen wer-

den, dass das Subjekt den »Ursprung und Grund der gesellschaftlichen Verhältnisse«

darstellt. Womit nicht versucht wird, die Bedeutung der Subjekte in der Herstellung,

Aufrechterhaltung und Veränderung einer sozialen Ordnung rückgängig zu machen.

Die Zurückweisung hebt lediglich die Position hervor, dass kein Subjekt bereits vor be-

stimmten gesellschaftlichen Verhältnissen existiert. Denn in Diskursen – und somit in

diskursivenPraktiken –werden erst bestimmtemomentane,überdeterminierte Subjekt-

positionen hervorgebracht, die auch den Logiken der Differenz und Äquivalenz sowie

des Antagonismus und der Heterogenität unterliegen. Dies bedeutet nun aber wieder-

um nicht, wie es in der vielfach herangezogenen Metapher der Anrufung (Interpellati-

on) bei Althusser (siehe Kap. 2.2.2) der Fall zu sein scheint und wie es auch Laclaus und

Mouffes früheren Arbeiten noch zugrunde liegt (Laclau, 1981, S. 88–96), dass die Subjek-

te den ihnen vorausgehenden,diskursiv konstruiertenSubjektpositionenbeinahedeter-

ministisch Folge zu leisten haben respektive lediglich Effekt der ihnen vorausgehenden

Differenzordnung seien. Vielmehr konstituieren sich die Subjekte in einer rekursiven

Logik der »doppelten Artikulation« (Hall, 2004b, S. 39). Unter dieser doppelten Artiku-

lation versteht Hall den rekursiven Prozess, dass sich Subjekte auf Basis der ihnen vor-

ausgehenden sozialenOrdnungenartikulieren (müssen) unddabei zugleichdieStruktu-

ren selbst mithervorbringen, aufrechterhalten und verändern, diese also wiederum erst

artikulieren. In anderen Worten: Die nicht-notwendigen, unbestimmten Subjekte sind

auf die Identifikation mit Symbolen außerhalb ihrer selbst angewiesen (Laclau, 1990c,

S. 60–67 & 2018, S. 54–61; Laclau & Zac, 1994). Die begrenzten Möglichkeiten der Iden-

tifikation finden sie in den gesellschaftlichen Strukturen, die selbst »von einem origi-

närenMangel bewohnt wird, einer radikalen Unentscheidbarkeit« (Laclau, 2002, S. 134),

die permanente Entscheidungsakte bedarf. Das Subjekt konstituiert sich genau in die-

sen unentscheidbaren Entscheidungsakten, die von einemWillen getragen werden, die

Struktur zu transzendieren –einWille,der nicht bereits außerhalb der Struktur besteht,

sondern erst aufgrund der Unmöglichkeit der Selbstkonstitution der Struktur notwen-

dig wird (ebd., S. 134f.). Und in diesen Entscheidungsakten reproduzieren die Subjekte

die Ordnung, die ihnen vorausgeht (näheres zum Subjektverständnis bei Laclau siehe

Kap. 4.2.3).

Aufgrund der konstitutiven Un_Möglichkeit der Struktur und der Subjekte wird es

notwendig, das Verhältnis zwischen den beiden als rekursiv artikulatorisch zu denken.

Wobei auch beim Subjektbegriff eine konstitutive Ambivalenz zwischen Konstitution

19 Da die Kategorie des Subjekts auch in Kapitel 3 zu Bildung bedeutsam werden wird, beschränke

ich mich hier auf die allgemeinen Konturen im Rahmen einer hegemonietheoretischen Gesell-

schaftstheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 81

und Subversion eingeführt wird, indem einer Pluralität von überdeterminierten Sub-

jektpositionen handelnde Subjekte als Subjekte der unmöglichen Entscheidung gegen-

übergestellt werden. Die Subjekte erlangen also schlussendlich wieder eine besondere

Stellung in derHegemonietheorie, da sie zwar nicht als souveräner Ursprung, aber doch

als bedeutsame (artikulierende) Akteur*innen imRahmen der Reproduktion und Trans-

formation der Verhältnisse betrachtet werden.

2.3.6 Macht, Sedimentierung, Herrschaft

Den bisherigen Ausführungen zu unterschiedlichen sozialtheoretischen Elementen, die

ein postfundamentalistischesNachdenkenüber dieKontingenz vonGesellschaft imSin-

ne ihrer Un_Bestimmtheit ermöglichen sollen, ist trotz der Herausstellung der Rekursi-

vität von symbolischer Ordnung und den artikulierenden Subjekten noch eine gewis-

se Beliebigkeit hinsichtlich der Frage der Artikulationsmöglichkeit einer hegemonialen

Ordnung eingeschrieben. Um diesen Anschein von Beliebigkeit zu vermeiden, ist es be-

deutsam, auf die theoretischen Elemente Macht, Sedimentierung und Herrschaft ab-

schließend einzugehen.

Die Begriffe Macht und Herrschaft werden angesichts der hohen macht- und herr-

schaftstheoretischenBedeutungderHegemonietheorie indenArbeitenvonGramsci,Al-

thusser sowie Laclau und Mouffe verhältnismäßig wenig explizit ausgeführt. Und doch

stehen sie im Zentrum ihres Nachdenkens, das einen wichtigen Beitrag zu aktuelleren

hegemonietheoretischen Explikationen der beiden Begrifflichkeiten leistete.Macht und

Herrschaft treten in derHegemonietheorie in der klassischenDoppeldeutigkeit vonUn-

möglichkeit und Möglichkeit auf. Sie stellen einerseits grundlegende soziale Logiken

dar, die jeder Möglichkeit der Artikulation vorausgehen, sie bahnen. Soziale Praxis fin-

det also niemals unabhängig von kontextspezifischen Macht- und Herrschaftsverhält-

nissen statt (Laclau, 1990c).Doch trotz dieser ontologischen Anordnung vonMacht- und

Herrschaft nehmen sie keine wesenhafte Gestalt an, sondern müssen vielmehr als de-

zentrierte Phänomene verstanden werden, die sich lediglich kontingent, also kontext-

spezifisch unbestimmt artikulieren. Zudem konzentriert sich weder Macht noch Herr-

schaft an einem bestimmten sozialen Ort (etwa im Kopf des Königs*der Königin) oder

nur in bestimmten Praktiken (etwa der Verfügung über Andere). Vielmehr müssen bei-

de als omnipräsente und relationale Phänomene gedacht werden. Sie sind ungleich ver-

teilt, aber niemals lediglich an einer Stelle konzentriert. Macht und Herrschaft werden

folglich nichtmonolithisch ausgeübt, sie sind kein Besitz, sondern asymmetrische Kräf-

teverhältnisse, die sowohl durch permanentenWandel als auch durch eine gewisseDau-

erhaftigkeit gekennzeichnet sind.20

Die konstitutive Relationalität, Dezentrierung und Kontingenz von Macht und

Herrschaft finden sich bereits in Gramscis Konzipierung von Hegemonie als bürger-

liches Herrschaftsverhältnis wieder. Insofern bei ihm Hegemonie ein spezifisches

Herrschaftsverhältnis meint, das sich sowohl durch Zwang als auch durch Konsens

20 Der sich abzeichnende Macht- und Herrschaftsbegriff ist eindeutig in der Nähe von Foucaults

Macht- und Herrschaftsbegriff anzusiedeln (siehe hierzu auch Kap. 3.4.2).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auszeichnet, beruht Hegemonie stets auf einem asymmetrischen Verhältnis der Aus-

handlung eines Konsenses. Die herrschende Klasse kann also nicht einfach über die

anderen verfügen, sondern bedarf einer gewissen Zustimmung bzw. einer Art »freiwil-

ligen« Unterwerfung der regierten Klassen, die anhand von ökonomisch-materiellen

Zugeständnissen und ideologischer Überzeugungsarbeit organisiert werden.

»Die Tatsache derHegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen undTenden-

zen der Gruppierungen, über welche die Hegemonie ausgeübt werden soll, Rechnung

getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompromisses herausbildet,

dass also die führende Gruppe Opfer korporativ-ökonomischer Art bringt, aber es be-

steht auch kein Zweifel, daß solche Opfer und ein solcher Kompromiß nicht das We-

sentliche betreffen können, dennwenndieHegemonie politisch-ethisch ist, dann kann

sie nicht umhin, auch ökonomisch zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grundla-

ge in der entscheidenden Funktion zu haben,welche die führendeGruppe imentschei-

denden Kernbereich der ökonomischen Aktivität ausübt.« (Gramsci, 2012, S. 1567)

Mit Bezug auf die einleitend skizzierten Konturen des Macht- und Herrschaftsbegriffs

im Rahmen der Hegemonietheorie entnehme ich diesem Zitat zwei Aspekte: erstens,

dass eine (Re-)Artikulation eines Herrschaftsverhältnisses niemals losgelöst von bereits

existierenden Verhältnissen geschehen kann. Denn mit Laclau gesprochen findet zwar

jeder politische Akt der Instituierung oder Destituierung einer sozialen Ordnung auf

einem Terrain der Unentscheidbarkeit statt, er ist aber niemals beliebig und kann im-

mer nur im begrenztenRahmen der vorherrschendenMacht- undHerrschaftsverhältnis-

se entschieden werden (Laclau, 1999, S. 134). Macht und Herrschaft werden damit zwar

als fundamental definiert, ihre Manifestation bzw. der spezifische Einfluss, den sie auf

die Begrenzung des Terrains der Unentscheidbarkeit nehmen, ist aber immer kontex-

tualisiert undkonkret.Zweitenswird in demZitat auchdeutlich,dassHegemonie struk-

turell eine reziproke Veränderung der Interessen, der Demands oder Projekte und somit

eine permanente Dezentrierung beinhaltet, die sowohl das »Wesen« der Regierten als

auch das der Regierenden permanent verändert. »Das Bürgertumdurchläuft«, soDemi-

rović (2012, S. 142) mit Bezug auf das oben zitierte Hegemonieverständnis von Gramsci,

»einen kathartischen Prozess und verallgemeinert sich mit seinen Interessen und sei-

ner Lebensweise, indem es Zugeständnissemacht, sich selbst vorsichtig ändert und Ele-

mente der Lebensform sowie Personen der beherrschten Klassen aufnimmt.« Das zen-

trale Kennzeichen von Hegemonie ist deshalb insbesondere die Universalisierung eines

partikularen Elements (Interessen, Demands…), das dermaßen modelliert wird, dass es

möglichst viele andereElemente (Interessen,Demands…)zuartikulierenvermag.Wiebe-

reits ausgeführt, findet dies in der Perspektive der diskursiven Hegemonietheorie ins-

besondere über die Etablierung von leeren Signifikanten und Antagonismen statt, die

es vermögen, durch die Konstruktion eines konstitutiven Außen und den Ausschluss ei-

nes absoluten Außen ein differenzielles Äquivalenzverhältnis herzustellen. Der Prozess

der Universalisierung beruht dabeimindestens auf einer doppeltenDezentrierung bzw.

Dislokation: Zum einen setzt die universalisierende Artikulation an unterschiedlichen

Partikularitäten an, die nicht wesenhaft sind, sondern nur als kontingente, konstitutiv

dezentrierte Elemente vorliegen. Zum anderen werden die partikularen Elemente auch

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 83

im Prozess der universalisierenden Artikulation nur partikular, alsMomente, anerkannt

und damit schlussendlich modifiziert und dezentriert in eine neue Artikulationskette

eingefügt (siehe etwa die Überdeterminierung bei Althusser in Kap. 2.2.2 sowie bei La-

clau undMouffe in Kap. 2.2.3 oder auch das Konzept der Heterogenität in Kap. 2.3.4).

Da die hegemoniale Schließung des Sozialen mithilfe des Prinzips der Universali-

sierung partikularer Elemente auf demTerrain radikalerUnbestimmtheit operiert,wird

die fundamentale Bedeutung vonMacht in ihrer politischenDifferenz deutlich.Die zen-

trale These der Hegemonietheorie lautet Mouffe (2007, S. 43) zufolge, »dass soziale Ob-

jektivität durchMachthandeln konstituiertwird.«AlsHegemonie bezeichnet sie deshalb

»genau jenen Punkt, an dem Objektivität und Macht zusammenfließen« (ebd.). Und da

die »Dinge« immer auch anders sein können und sich stets auf einem Terrain der Un-

entscheidbarkeit gründen, das politische Entscheidungen erfordert, die den Ausschluss

andererMöglichkeiten voraussetzen (Laclau, 1999, S. 134f.), istMacht immer amGrunde

des Sozialen zu finden (Laclau, 1990c, S. 31–33). Sie ist keine »externe Relation zwischen

zwei präkonstituierten Identitäten« (Mouffe, 2007, S. 43), sondern sie ist diejenige, »die

die Identitäten erst konstituiert« (ebd.). Diese fundamental-ontologische Bedeutung,

die Macht im Horizont der Hegemonietheorie zugeschrieben wird, setzt jedoch weder

die Objektivität von Macht ontologisch voraus, noch setzt sie Macht und Objektivität in

ein Verhältnis von Schöpfer*in und Schöpfung. So schreibt Laclau (1990c, S. 60):

»However, since there is no original fiat of power, no moment of radical foundation

at which something beyond any objectivity is constituted as the absolute ground on

which the being of objects is based, the relationship between power and objectivity is

constituted as the absolute ground onwhich the being of objects is based, the relation-

ship between power and objectivity cannot be that of the creator and the ens creatum.

The creator has already beenpartially created throughhis or her forms of identification

with a structure intowhich s/he has been thrown. But as this structure is dislocated, the

identification never reaches the point of a full identity: any act is an act of reconstruc-

tion, which is to say that the creator will search in vain for the seventh day of rest.«

Macht ist immer impolitischenMomentder InstituierungundBegründung sozialerOb-

jektivität verortet. Hierbei tritt sie allerdings immer nur als kontingente Macht in Er-

scheinung, die selbst bereits auf dem ontologischen Terrain der Unentscheidbarkeit on-

tisch gegründet ist. Denn wenn »[d]ie Dinge immer auch anders sein [hätten] können

[…] und jedeOrdnung sich auf den Ausschluss andererMöglichkeiten [gründet]« (Mouf-

fe, 2008, S. 4), dann ist sie »immer der Ausdruck einer besonderen Struktur vonMacht-

verhältnissen« (ebd.).

UmMacht undHerrschaft als fundamentale, aber dislozierte Phänomene zu begrei-

fen, die sich in den sozialen Verhältnissen manifestieren, ist das theoretische Element

der Sedimentierung bedeutsam (Laclau, 1990c, S. 34 & 2014, S. 3f.). Das metaphorische

KonzeptderSedimentierungbezieht sich aufdenProzessdesVergessensdespolitischen

Moments der Einsetzung einer sozialen Ordnung durch unmögliche Entscheidungen.

Der Prozess der Sedimentierung beruht dabei auf der wiederholten Aufführung und Af-

firmation einer eingesetzten Ordnung in der alltäglichen sozialen Praxis. Wobei diese

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Wiederholungen nicht nur zu einem Vergessen der politischen »Ursprünge«21 führen,

sondern auch zu permanenten Dislozierungen der »ursprünglichen« Entscheidungen,

die sich in den relativ beständigen und sich gleichzeitig permanent wandelnden Sedi-

menten des Sozialen abbilden. »Was in einem bestimmten Moment«, so Mouffe (2008,

S. 4), »als die ›natürliche Ordnung‹ akzeptiert wird, […] ist das Ergebnis sedimentier-

ter hegemonialer Praxen; es ist niemals die Manifestation einer tieferen Objektivität,

die den Praxen, die sie ins Leben rufen, äußerlich wäre.« Sedimentierung stellt folglich

das Element dar, das Artikulation nicht als beliebige Konstruktionspraxis in den Hori-

zont der Hegemonietheorie einschreibt, obwohl ein ultimatives Fundament notwendi-

ger Gründungen fehlt. Denn trotz der Abgründigkeit des Sozialen konstituiert sich die-

ses stets auf dem Vorherrschen kontingenter Gründe, die das Terrain der Unentscheid-

barkeit begrenzen. Sedimentierung steht hier sinnbildlich für die permanente Wand-

lung und relative Beständigkeit sozialer Wirklichkeit, und Gesellschaft(-lichkeit) ist in

diesem Verständnis ein nicht-notwendiges Objekt, das sich nicht beliebig, sondern im-

mer nur auf Basis der historisch sedimentierten Macht- und Herrschaftsverhältnisse

konstituiert.

»Gesellschaft ist immer das Produkt einer Aneinanderreihung von Praktiken, über die

versucht wird, eine bestimmte Ordnung in einem kontingenten Kontext herzustellen.

Diese Praktiken nennen wir hegemoniale Praktiken. Es könnte immer auch anders

sein. Jede Form der Ordnung gründet auf dem Ausschluss anderer Möglichkeiten, sie

ist immer Ausdruck partikularer Konfigurationen und Machtverhältnisse. In diesem

Sinne ist jede Ordnung eine politische Ordnung.« (Mouffe, 2016, S. 193)

2.4 Zum gesellschaftstheoretischen Gehalt der Hegemonietheorie

Ich habe mich in diesem Kapitel 2 darauf beschränkt, einen abstrakten und allgemei-

nen gesellschaftstheoretischen Horizont der Hegemonietheorie auszuarbeiten, der erst

im Weiteren sukzessive auf mein spezifisches Untersuchungsinteresse »Bildung in der

Migrationsgesellschaft« präzisiert und konkretisiert wird. Zudem habe ich mich dabei,

dies liegt freilich auch an den herangezogenen Grundlagentheorien, in einer quasi-so-

zialontologischen Herangehensweise einem Gesellschaftsverständnis angenähert, das

sich mit den Bedingungen der Möglichkeit von Gesellschaft und ihrer Grundbegriffe im

Allgemeinen beschäftigt hat. Diese Beschäftigung ist allerdings lediglich quasi-sozial-

ontologisch, da letztlich kein bereits feststehendes Wesen des Sozialen behauptet wer-

den kann. Marchart (2013, S. 359f.) verwendet deshalb den Derrida’schen Ausdruck der

Hantologie, um den nicht-klassisch ontologischen Zuschnitt postfundamentalistischer

Gesellschaftstheorie zu kennzeichnen: »Sie [eine Hantologie] postuliert nicht die Exis-

tenz einer stabilen Seinsordnung, sondern macht sich den Spuk bewusst, der das So-

ziale plagt« (ebd., S. 360). Eine derartige philosophische Herangehensweise an die Ge-

sellschaftstheorie, die nach den allgemeinenMöglichkeitsbedingungen vonGesellschaft

21 Ich setze »Ursprünge« hier inAnführungszeichen,weil selbst die Instituierungneuer sozialer Grün-

de nicht als Urgründe verstanden wird, sondern stets selbst auf kontingenten Fundamenten statt-

findet.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 85

fragt, kann für die soziologische Beschäftigung mit Gesellschaft als eher unüblich be-

zeichnetwerden (vgl. etwaRosa&Oberthür, 2020, S. 16), bringt sie doch »das [verdräng-

te] Moment des Spekulativen, das ihr seit Anbeginn anhaftet« (Marchart, 2013, S. 357),

zurück in ihr Bewusstsein. Eine explizit hantologische Herangehensweise ist jedoch be-

deutsam, um nicht »erneut in die Falle der Metaphysik zu tappen« (ebd., S. 360). Und

dabei reicht es selbstverständlich nicht aus,die sozialontologischenGrundannahmen zu

klären, sondern es ist maßgeblich, dass alle Grundbegriffe und Analysen »einer hantolo-

gischen Neubeschreibung zugeführt werden« (ebd., S. 361; Herv. i. Orig.). In den nachfol-

genden Kapiteln 3 und 4 wird es deshalb auch wichtig sein, sowohl Migration als auch

Bildunghinsichtlich der grundlegendenUnmöglichkeit analytisch zubetrachten,die die

beiden Konzepte in ihrer Kontextualität ermöglicht. In den hier folgenden Teilkapiteln

2.4.1 bis 2.4.3 reflektiere ich zunächst allerdings noch den allgemeinen gesellschafts-

theoretischenGehalt des vonmirmodellierten hegemonietheoretischenHorizonts.Und

zwar, indem ich erstens den sozialontologischen Gehalt in Form einer politischenTheo-

rie des Sozialen (Kap. 2.4.1), zweitens den sozialtheoretischen Gehalt in Form eines arti-

kulationstheoretischen Horizonts (Kap. 2.4.2) und drittens den zeitdiagnostischen Ge-

halt in Form panoramischer Gesellschaftsanalysen herausstelle (Kap. 2.4.3).

2.4.1 Zum sozialontologischen Gehalt: ein politischer Begriff des Sozialen

Alle drei der hier ins Zentrum gestellten theoretischen Spektren artikulieren sich in ei-

nemmarxistischenTheoriehorizont und verfolgenmit ihren gesellschaftstheoretischen

Bestrebungen das Anliegen, eine materialistische und ökonomiedeterministische Ver-

engungmarxistischer Perspektiven ihrer Zeit zu überwinden (siehe Kap. 2.1). Trotzdem

stellt eine Abkehr vom marxistischen Horizont und eine Zuwendung zu idealistischen

und individualistischen Verständnissen des Sozialen für Gramsci, Althusser, Laclau und

Mouffe auch keine angemessene Antwort dar. Vielmehr wird in allen drei Spektren an

einem theoretischen Denken gearbeitet, das sich nicht auf eine vereinfachte Entweder-

Oder-Logik reduzieren lässt, sondern grundlegend durch eine sichwechselseitig sowohl

konstituierende als auch subvertierendeDenkbewegungeines Sowohl-als-Auchgekenn-

zeichnet ist.

Der Horizont der Hegemonietheorie eröffnet damit eine politische Perspektive, die

Nicht-Notwendigkeit, Unbestimmtheit und Unbedingtheit als allgemeine Grundlagen

des Sozialen anerkennt und gleichzeitig Notwendigkeit, Bestimmtheit und Bedingtheit

nicht aus dem Sozialen ausklammert. In der Konzipierung der konstitutiven Differenz

des Politischen und des Sozialen (siehe insbesondere die Übersetzung der Vorarbeiten

von Gramsci und Althusser durch Laclau und Mouffe in Kap. 2.2.3) wird die Logik des

Sowohl-als-Auch auf sozialontologischer Ebene zum Ausdruck gebracht. Das Politische

stellt die abgründige Kehrseite des Sozialen dar, die das Soziale in seiner Unmöglichkeit

einer letzten Gründung immer wieder heimsucht und zu Reartikulationen zwingt.

In dieser Denkbewegung werden Gründungen des Sozialen möglich, die auf keinem

letzten Grund beruhen, und das Soziale erscheint als kontingentes Produkt machtvoller

Entscheidungen auf einem abgründigen Terrain unendlicher Alternativen. Das Soziale

findet seine Möglichkeitsbedingung also ausgerechnet in seiner Unmöglichkeit. In der

machtvollen Entscheidung zwischen endlosen Alternativen und in der Verdrängung

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

seiner Unmöglichkeit vermag es sich immer wieder vorläufig in relativ stabilen Forma-

tionen zu schließen. Wobei das verdrängte Politische zwar nicht permanent präsent

ist, in seiner Abwesenheit aber stets anwesend bleibt. Die Hegemonietheorie eröffnet

damit vor allem einen theoretischen Horizont, der alles im Sozialen bzw. das Soziale im

Allgemeinen als grundlegend politisierbar begreift.

Mit Bezug auf Laclau und Mouffe (2012) lassen sich hier zwei begriffliche Verhält-

nisse explizieren, die in allen drei theoretischen Bewegungen immer wieder auftauchen

und anhand derer sich dieDenkbewegung des Sowohl-als-Auch verdeutlichen lässt.Das

eine ist das Verhältnis von Realismus und Idealismus, das andere das zwischen Mate-

rialismus und Idealismus. So handelt es sich Laclau undMouffe (ebd., S. 144) zufolge bei

der Frage nach der Existenz von Objekten außerhalb jeglicher Form von Diskursivität im

Gegensatz zu ihrem diskursiv artikulierten sozialen Sein vor allem um eine erkenntnis-

theoretische Frage, die sich in der Unterscheidung von Realismus und Idealismus ma-

nifestiert. Diese Frage ist laut Laclau und Mouffe (ebd.) dem Vorwurf vorgelagert, das

Ideelle würde in ihrer diskursiven Hegemonietheorie dasMaterielle tilgen (Jessop, 1990;

Geras, 1998 [1987], 1988), sodass sozialeWirklichkeit schlussendlich beliebig ideologisch

konstruierbarwäre.Dermodellierte hegemonietheoretischeHorizont kann in der Frage

Realismus/Idealismus eher auf der Seite eines nicht-relativistischen Idealismus verortet

werden, einem Idealismus, der weder die von ihren diskursiven Bedeutungen unabhän-

gige Existenz der materiellenWelt verleugnet noch hegemoniale Bedeutungenmit dem

wesenhaften Sein der materiellen Welt verwechselt (Laclau &Mouffe, 1990, S. 103–109).

Es ist hier also nicht die Existenz vonObjekten (etwa die eines Steins, eines Atoms, eines

Körpers oder – wie in oben angeführtem Beispiel – eines Balls) außerhalb des Diskur-

ses, die in Abrede gestellt wird (Laclau & Mouffe, 1990, S. 103–105 & 2012, S. 144). Viel-

mehr gehen sie lediglich davon aus, dass die außerdiskursiven Objekte erst im Rahmen

eines spezifischen Diskurses ihre jeweilige Bedeutung für und durch die soziale Praxis

bekommen. Im Gegensatz zu ihrer Existenz (existence), die unbestimmt ist, erhalten sie

ihr soziales Sein (being) innerhalb kontextspezifischer Diskurse. In Anlehnung an Laclau

und Mouffe (1990, S. 105) wäre es demnach absurd, die Existenz von Atomen als durch

das Denken hervorgebracht infrage zu stellen. Aber absurdwäre es auch, sich zu fragen,

ob die atomare Struktur unabhängig jeder wissenschaftlichen Theorie das wahre Sein

vonMaterie darstellt. Die Frage nach demwahren Sein ist nach Ansicht der beiden nicht

endgültig beantwortbar,da die Fragenicht außerhalb kontingenterDiskursformationen

geklärt werden kann. Denn die Atomtheorie stellt lediglich eine Möglichkeit dar, dieje-

nigen Objekte, die wir Atome nennen, zu klassifizieren und ihrer Existenz ein spezifi-

sches Sein, eine Bedeutung zu verleihen. Dadurch ist sie aber weder beliebig (sie erfin-

det dieAtomenicht) nochweniger plausibel (sie erfindet keine zusätzlichenObjekte oder

mystischen Kräfte, sondern versucht das kontingent Erkennbare möglichst plausibel zu

theoretisieren). Und trotzdem ist sie auch nicht mehr als eine kontextspezifische Praxis

der Bedeutungsgebung für die eigentlich bedeutungsoffene, aber nicht zu verleugnende

Existenz der Objekte (ebd.). Im Anschluss an Judith Butler (2019b) könnte hinzugefügt

werden, dass die der Hegemonietheorie immanente Erkenntnistheorie das Problem der

Wahrnehmung einer »außerdiskursivenRealität« darin sieht, dass jedes Beschreiben ei-

ner außerdiskursiven Realität stets »von dem gleichen Diskurs gebildet wird, von dem

es sich frei zu machen sucht« (ebd., S. 34). Soziale Wirklichkeit als diskursiv zu verste-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 87

hen, hat folglich nichts mit der Leugnung einer materiellen Welt außerhalb von Bedeu-

tungsgebung zu tun. Im Gegenteil verleiht das Ideelle dem Realen seinen imaginären

Sinn, was erst die symbolischen Praxen der Subjekte ermöglicht (Althusser, 2016, S. 75).

DieQuasi-SozialontologiedeshegemonietheoretischenHorizonts erhebt indiesemVer-

ständnis einenuniversellenAnspruch inBezugaufdie grundlegendenUn_Möglichkeits-

bedingungen von Gesellschaft, nicht aber darauf, diese fundamentale Un_Möglichkeit

begrifflich und konzeptuell universell und transparent symbolisieren zu können. Denn

diepolitischeSozialontologiederHegemonietheorie stellt selbst lediglich einehistorisch

kontingente Möglichkeit der Konzipierung der Un_Bestimmtheit des Sozialen dar.

Die klassische Opposition von Idealismus und Materialismus, die in den drei skiz-

zierten theoretischen Spektren in unterschiedlicher Weise in einem Sowohl-als-Auch

anstatt eines Entweder-Oder einzubeziehen versucht wird, ist diesbezüglich nochmals

anders gelagert als die erkenntnistheoretische Frage, die in der Differenz von Realis-

mus und Idealismus zumThema wird. Sie schließt aber daran an. Entgegen der dicho-

tom-ausschließenden Fragestellung der Möglichkeit einer transparenten Vermittelbar-

keit desRealen (Realismus) imGegensatz zu einer ideologischundurchsichtigen,opaken

Zugänglichkeit dermateriellenWirklichkeit (Idealismus) steht imMittelpunktderMate-

rialismus/Idealismus-Debatte in erster Linie die gesellschaftskonstitutive Kraft desMa-

teriellen versus des Ideellen (Laclau & Mouffe, 1990, S. 111). Sowohl der klassische Idea-

lismus als auch der Materialismus (Schurz, 2021, S. 151–162) können in diesen Debatten

als Varianten eines (idealistischen) Essenzialismus aufgefasstwerden,bei demdasReale

auf das theoretische Konzept (form) reduziert wird (Laclau &Mouffe, 1990, S. 111).22Wo-

bei diese Reduktion immer Teil eines diskursiven Differenzverhältnisses und damit sich

selbst nicht vollständig verfügbar ist. Sowohl der klassische Idealismus als auch derMa-

terialismus sind Laclau undMouffe (ebd.) zufolge essenzialistisch, da sie schlussendlich

auf ein wesenhaftes Fundament der Produktion sozialer Wirklichkeit – etwa das den-

kende, bedeutungsgebende Subjekt oder die Entwicklung der ökonomischen Existenz-

bedingungen – zurückgreifen.23

22 So geht letztlich auch ein materieller Determinismus, der die Zwangsläufigkeit der geschichtli-

chen Entwicklung in Abhängigkeit von dem ökonomischen Entwicklungsgrad der gesellschaft-

lichen Klassen konstatiert, von einer unmittelbaren Transparenz des Realen aus, die in einem

theoretischen Konzept repräsentiert werden könne. Dabei wird jedoch das Reale auf das ideelle

Konzept (form) reduziert. »To affirm that the ultimate law of motion of history is given not by the

change of ideas in the minds of human beings but rather by the contradiction, in each stage, be-

tween the development of productive forces and the existing relations of production, does not

modify things at all. For what is idealist is not the affirmation that the law of motion of history is

the one rather than the other, but the very idea that there is an ultimate law of motion that can

be conceptually grasped. To affirm the transparency of the real to the concept is equivalent to af-

firming that the real is ›form‹. For this reason themost determinist tendencies withinMarxism are

also the most idealist, since they have to base their analyses and predictions on inexorable laws

which are not immediately legible in the surface of historical life; they must base themselves on

the internal logic of a closed conceptual model and transform that model into the (conceptual)

essence of the real.« (Laclau & Mouffe, 1990, S. 108)

23 An einem Beispiel verdeutlicht heißt dies: In Anbetracht der Coronapandemie der vergangenen

Jahre kann exemplarisch gesagt werden, dass die Gefährlichkeit einer neuen Viruserkrankung für

denmenschlichenOrganismus sichweder idealistischwegdenken lässt noch zwangsläufig in neue

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

In der diskurstheoretischen Übersetzung der gramscianischen und Althusser’schen

VorarbeitenversuchenLaclauundMouffe (sieheKap.2.3.2) deshalbdasSowohl-als-Auch

desMateriellen und Ideologischen in der konstitutivenDifferenz zwischen demDiskur-

siven und dem Diskurs systematisch zu verankern. Ein Diskurs stellt darin den immer

nur vorläufigen, aber zugleich notwendigen Versuch dar, die rohe materielle Welt mit

Bedeutung zu versehen und somit symbolisch zu fixieren. Soziale Wirklichkeit wird in

diesen Bewegungen der (Teil-)Fixierungen immer nur vorläufig und graduell hervorge-

bracht, sieht sich aber permanent derHeimsuchung durch das durch überdeterminierte

Bedeutungen durchzogene Terrain des Diskursiven ausgesetzt. In dieser Fassung – um

nochmals darauf zurückzukommen – konstituiert sich das Soziale »als eine Form des

Politischen im ›Schlafzustand‹« (Marchart, 2010, S. 216).

2.4.2 Zum sozialtheoretischen Gehalt: eine artikulationstheoretische

Perspektive auf Gesellschaft(-lichkeit)

InmeinerModellierung des hegemonietheoretischenHorizontswurden einige Elemen-

te herausgestellt, die versuchen, die grundlegende Politizität des Sozialen in sich aufzu-

nehmen – etwa in der überdeterminierten Spannung zwischen dem Diskursiven und

Diskursen oder derjenigen zwischen den Konzepten der Differenz, der Äquivalenz, des

Antagonismus und derHeterogenität,welche die Kontingenz (Un_Bestimmtheit) sozia-

ler Wirklichkeit diskurstheoretisch auf den Begriff bringen. Artikulation stellt hierbei,

wie bereits eingeführt wurde (siehe Kap. 2.3.1), das zentrale sozialtheoretische Konzept

dar. Denn der Artikulationsbegriff bringt die Relationalität und Rekursivität des Sozia-

len zum Ausdruck. Gesellschaft existiert darin nur als nicht-notwendiger Versuch, das

unendliche Spiel der Differenzen in einer sozialen Ordnung zu fixieren (Laclau, 1990b,

S. 91).

In der widersprüchlichen Denkbewegung von Gesellschaft als unmöglichem Objekt

(Marchart, 2013), in der zum einen die Unmöglichkeit von Gesellschaft und zum ande-

ren deren objektiveMöglichkeit behauptet wird, kommt dieser artikulatorische Charak-

ter zum Ausdruck. Da es weder einen prä-existenten Grund (Volk, Kultur, Ökonomie,

Rationalität…) sowohl für Gesellschaft als auch für ihre Subjekte gibt (Laclau & Mouf-

fe, 2012, S. 133), kann es auch kein (Ordnungs-)Prinzip geben, das es vermag, Gesell-

schaft als einheitlichen und abgeschlossenen Komplex zu artikulieren. Die Möglichkeit,

»bedeutungsfixierende Knotenpunkte zu knüpfen« (Marchart, 2010, S. 202), die die Of-

fenheit des Sozialen zu einer Gesellschaft schließen, kann deshalb »immer nur graduell

gelingen […], da ein Zustand endgültiger Schließung unmöglich erreicht werden kann«

(ebd.). Die Rede und Analyse von »Gesellschaft« macht also nur Sinn, wenn sie als ima-

ginäre Bestrebung mit gleichzeitig objektiven Effekten der Fixierung des Sozialen ver-

standen wird. Nur in diesem Fall werden die Rede und die Analyse von »Gesellschaft«

nicht obsolet, sondern geradezunotwendig.Dennder unmöglicheVersuch,Gesellschaft

Sozialformen des social distancing mündet. Denn wie die veränderte materielle Wirklichkeit, die

durch das Aufkommen einer neuen, gefährlichen Viruskrankheit bedingt ist, die sozialeWirklich-

keit verändert, ist weder eine ausschließliche Frage ideologischer Kämpfe noch lässt sie sich auf

die determinierende Kraft des Virus reduzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Gesellschaft, Hegemonie, Kontingenz 89

zu konstituieren, vermag es, Gesellschaftlichkeit als graduelles und überdeterminiertes

Verhältnis durch »ein Ensemble totalisierender Effekte« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 140)

vorübergehend zu artikulieren und zu fixieren. Aus diesem Grund unterscheide ich in

der Folge auch begrifflich zwischen Gesellschaftlichkeit und Gesellschaft, denn der Be-

griff Gesellschaftlichkeit bekommt die Gradualität, die Uneinheitlichkeit und Pluralität,

die sich womöglich widersprüchlichen Überlappungen unterschiedlicher Gesellschafts-

effekte besser in den Blick als der Begriff der Gesellschaft, der eine klare Abgeschlos-

senheit suggeriert. Die Rede und die Analyse von Gesellschaft bleiben auch dann noch

bedeutsam,werden allerdings auf das imaginäre Bestreben der Schließung des Sozialen

mit spezifischen Totalisierungseffekten bezogen, die Gesellschaftlichkeit in der symbo-

lischen Praxis hervorbringen. In diesem Verständnis etablieren die vorläufigen Gesell-

schaftseffekte, um in modifizierter Weise auf den Begriff von Althusser (2017) zurück-

zukommen, »strukturelle Dominanten« (in der Mehrzahl), die soziale Wirklichkeit mit

einer gewissen Vorrangigkeit ordnen. Diese strukturellen Dominanten können jedoch

weder im Sinne eines prä-existentenHauptwiderspruchs verstandenwerden noch kann

Gesellschaft (in der Regel) auf ein durch eine Dominante dominiertes Ganzes reduziert

werden. Die bisherigen Auseinandersetzungen resümierend, verstehe ich strukturelle

Dominanten als kontingente Effekte der komplexen sozialen Praxis, die polyzentrische

Machtzentren artikulieren (Laclau, 1990c). Trotz des Vorherrschens struktureller Domi-

nanten kann »[d]as unmögliche Objekt« Gesellschaft (Marchart, 2013) nicht als eine sich

nicht-widersprechende und abgeschlossene Totalität vereinheitlicht werden (Laclau &

Mouffe, 2012, S. 134–141).Gleichzeitig stellt »Gesellschaft« die Ermöglichungsbedingung

fürGesellschaftlichkeit als einer Art »Mobile« (Marchart, 2013, S. 335) einer Vielfalt an re-

lativ stabilen und partiellen Diskursformationen dar, die gleichzeitig widersprüchlich,

uneinheitlich, veränderbar und unabgeschlossen bleiben.

2.4.3 Zum zeitdiagnostischen Gehalt: panoramische Analyse

gesellschaftlicher Konjunkturen

Die Güte einer Gesellschaftstheorie zeigt sich letztendlich in ihrem zeitdiagnostischen

Gehalt, also in ihrer Fähigkeit, zu einer gehaltvollen Gesellschaftskritik beizutragen.

Diese fundamentalistisch anmutende Behauptung muss sogar verstärkt für postfun-

damentalistische Gesellschaftstheorien in Anspruch genommen werden: nicht nur,

um die sozialontologischen Auseinandersetzungen um Abgrund und Gegründetes

nicht zu rein intellektualistischen Gedankenspielereien verkommen zu lassen (siehe

Kap. 2.4.1), sondern auch, um ihrem Gegenstand Gesellschaft(-lichkeit) begegnen und

einen Spiegel vorhalten zu können. Denn, um soziale Entwicklungen etwa als »gefähr-

lich oder befreiend« (Marchart, 2013, S. 390) einschätzen zu können, »sind wir auf die

Ausbildung sozialwissenschaftlichen Urteilsvermögens angewiesen« (ebd.). Und dieses

»findet in der Gesellschaftstheorie seine Entsprechung in dem Genre, das allgemein als

›Zeitdiagnose‹ oder pointierter: als Gesellschaftskritik bezeichnet wird« (ebd.).

Eine solche Kritik kann, wie dies mit Bezug auf den sozialontologischen Gehalt von

Gesellschaftstheorie bereits ausgeführt wurde (siehe Kap. 2.4.1), immer nur als kontin-

gent beschrieben werden. Gerade aber in der Anerkennung und Ausweisung der eige-

nen Kontingenz, so könnte aus hegemonietheoretischer Perspektive weiter argumen-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tiert werden, gewinnt eine postfundamentalistische Kritik im Vergleich zu denjenigen

Ansätzen an Stärke, die die eigene Politizität leugnen. Die wichtigste Konsequenz aus

der Kontingenz von Gesellschaft besteht aber, »zunächst wohl in einem radikalen Per-

spektivwechsel« (Marchart, 2013, S. 391). Wenn sich also das Soziale nur graduell und

vorläufig zu Gesellschaft schließen kann, »dann darf sich Gesellschaftskritik nicht am

imaginärenWunschbild einer nicht-entfremdeten, durchgehend funktionalen odermit

sich selbst versöhnten Gesellschaft ausrichten« (ebd.). Vielmehrmuss aus der in diesem

Kapitel vorgenommenen Beschäftigung mit dem Gesellschaftsbegriff die Konsequenz

gezogen werden, Gesellschaftlichkeit in ihrer kontextbezogenen graduellen Kontingenz

zu analysieren: »Es muss analysiert werden, wie dem Sozialen über seine eigene Seins-

blockadehinweggeholfenwird –genauer:wieGesellschaft im selbenZuge konstruiert und

destruiert wird« (ebd.; Herv. i. Orig.). Eine solche Analyse schließt, so schreibt Marchart

(ebd., S. 392) weiter,

»die hegemonialen Projekte, Machtdispositive, institutionellen Verdichtungen sowie

Subjektivierungs- beziehungsweise Handlungsmuster ein, die dem unmöglichen

Objekt Gesellschaft zu vorübergehender Existenz verhelfen und so die Seinsblockade

des Sozialen überwinden. […] Kurzum: Gehaltvolle Zeitdiagnose basiert auf einer

kritischen Einschätzung der Verdichtung und Verschiebung des Sozialen.«

In der vorliegenden Arbeit gehe ich deshalb davon aus, dass der primäre Referenzpunkt

vonGesellschaftskritik die »strukturellen Dominanten« bzw. die Stellungskriege umdie

»strukturellenDominanten« seinmüssen,dieGesellschaftlichkeit zueinemspezifischen

Zeitpunkt und in einem spezifischen Kontext mit einer gewissen Dominanz konstituie-

ren (etwa Nationalstaatlichkeit und Rassismen; siehe Kap. 3.3). Daraus, dass aus einer

postfundamentalistischen Perspektive keine konkreten Aussagen über die Gesellschaft

im Allgemeinen getroffen werden können, eine gehaltvolle Zeitdiagnose aber trotzdem

in eine Kritik an der gegenwärtigen Gesellschaftsformation mündet, kann, so folgert

Marchart (2013, S. 392) in Anlehnung an Latour, eine Zeitdiagnose nur panoramisch er-

folgen. Dies bedeutet, dass sie an einer allgemeinen Rundschau »des sozialen Raums in

seiner Gesamtheit« (ebd.) interessiert ist, diese aber immer nur auf der Basis eines be-

stimmten Teilaspekts umsetzen kann, der »von universeller Relevanz ist« (ebd., S. 394;

siehe hierzu auch die methodologischen Überlegungen in Kap. 1.5). Der Begriff »Migra-

tionsgesellschaft« (zuerst: Mecheril, 2004, S. 8), in dem die Diagnose des Zeitalters der

Migration (Castles et al., 2014) zum Ausdruck kommt, erweist sich hier als vielverspre-

chender postfundamentalistischer Fokus auf die gesellschaftlichen Konjunkturen der

Gegenwart.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

