REINHARD HEIL,
ANDREAS HETZEL (HG.)

Die
unendliche
Aufgabe

Kritik und Perspektiven

der Demokratietheorie

[transcript]


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die unendliche Aufgabe

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14:19:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14719:55,



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD HEIL, ANDREAS HETZEL (HG.)
Die unendliche Aufgabe

Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14:19:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 20006 transcript Verlag, Bielefeld

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung und Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Reinhard Heil, Andreas Hetzel

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-332-1

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14:19:55.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Die unendliche Aufgabe

REINHARD HEIL/ANDREAS HETZEL

Klassische Rhetorik und radikale Demokratie

25

ANDREAS HETZEL

Sprache und Anerkennung
JENS KERTSCHER

Metaphysik und Politik —
Heidegger, Derrida und das Denken des Offenen

57

77

OLIVER FLUGEL

Konstruktive Dekonstruktion — Dekonstruktive Konstruktion

89

JENS BADURA

Passive Entscheidung des Anderen in mir — Zur Frage der
Entscheidung bei Jacques Derrida und Ernesto Laclau

103

STEPHAN MOEBIUS

Revision des politischen Vokabulars: Giorgio Agamben

111

MECHTHILD HETZEL

Das ,Begehren‘ des Subjekts — Anmerkungen zum Konzept des

Widerstands bei Judith Butler

117

DIRK QUADFLIEG

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Briichige Widerstindigkeit. Zu Entwicklung und Grenzen des

Konzepts der ,,immateriellen Arbeit*“ in Hardt/Negris Multitude 123
MARC ZIEGLER

Die Kriegsmaschine in der Struktur des Politischen — Ein Beitrag

zur Verunsicherung des Denkens 133
RALF KRAUSE/MARC ROLLI

Ein revolutionirer Republikanismus — Hannah Arendt aus
radikaldemokratischer Perspektive 151
OLIVER MARCHART

Politik der Prosa. Schreibverfahren bei Michel Serres 169
PETRA GEHRING

Freiheit durch politische Repriisentation — Lefort, Gauchet und
Rosanvallon iiber die Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft 185
WIM WEYMANS

Demokratischer Sektorialismus: Fragen an die politische Theorie 209
THOMAS SCHMIDT

Implizite Zensur und politische Offentlichkeit 225
HEIKE KAMPF

Slavoj Zizeks Kritik des radikaldemokratischen Diskurses 237
REINHARD HEIL

Wie demokratisch sind radikale Demokratietheorien? 253
DIRK JORKE

Integration und Legitimation durch Konflikt? Demokratietheorie

und ihre Grundlegung im Spannungsfeld von Dissens und Konsens 267
ANDREAS NIEDERBERGER

Autorinnen und Autoren 281

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die unendliche Aufgabe -

Perspektiven und Grenzen radikaler Demokratie

REINHARD HEIL/ANDREAS HETZEL

Die Demokratie befindet sich zu Beginn des 21. Jahrhunderts in einer realen und
legitimatorischen Krise. Zwei komplementidre Tendenzen bestimmen ihren ge-
genwirtigen Zustand: die Globalisierung und die Entkernung des Staates. Rele-
vante politische Entscheidungen werden heute, wie das Beispiel der EU lehrt,
immer weniger von demokratisch verfassten Institutionen getroffen, als vielmehr
von Uberstaatlichen Biirokratien, Verhandlungsgremien, Expertenrunden und Po-
litiknetzwerken; gleichzeitig tritt der Staat auch intern Entscheidungskompeten-
zen an andere gesellschaftliche Teilsysteme wie Wirtschaft und Recht ab. Er re-
duziert seine Aufgabe darauf, die Gesellschaft in einen moglichst attraktiven
Standortfaktor fiir die Ansiedlung von Unternehmen zu verwandeln. Gesellschaft
wird zu einer Ressource, deren 6konomische Ausbeutung vom Staat nicht ver-
hindert, sondern befordert wird. Diejenigen Teile der Gesellschaft, die sich nicht
ausbeuten lassen, werden aufgegeben, abgespalten, unsichtbar gemacht. In Be-
griffen gesellschaftlicher Ungleichheit ldsst sich diese neue Situation insofern
nicht mehr beschreiben, als die Partizipation weiter Teile der Bevélkerung an der
Gesellschaft selbst auf dem Spiel steht. Politik und Demokratie werden zu hyper-
realen Phinomenen (vgl. Baudrillard 1992), zu massenmedialen Inszenierungen
(vgl. Meyer 1992), die iiber ein reales Ende politischer Praxis hinwegzutiduschen
suchen.

Den schwindenden Gestaltungs- und Partizipationsmoglichkeiten der Biirger
entspricht eine Demokratieverdrossenheit sowie ein allgemeiner Vertrauensver-
lust gegeniiber der Politik. Auf internationaler Ebene wird diese Demokratiever-
drossenheit noch durch die fraglichen Versuche eines gewaltsamen ,,Demokratie-
exports”, etwa nach Afghanistan und in den Irak, erhoht. Unter ,,Demokratie®
konnen die Menschen im Nahen und Mittleren Osten heute kaum mehr etwas an-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

deres verstehen als den ideologischen Deckmantel einer imperialistischen Politik.
Demokratische Ideen entfalten hier regelrecht eine negative Bindungskraft. Sie
fungieren als Projektionsfldche, die es erlaubt, verschiedene Formen eines eth-
nisch, religiés oder 6konomisch motivierten Widerstands gegen die Hegemonie
des Westens miteinander zu verketten. Demokratie kommt hier nicht von unten,
aus dem Volk, sondern von auflen. Mit Waffengewalt eingesetzt und am Leben
erhalten, wird sie zu einem gespenstigen Nachbild ihrer selbst. In den sozialisti-
schen Landern Osteuropas wie in den Teilrepubliken der Sowjetunion verband
sich um 1989 mit dem Versprechen einer Demokratisierung die Hoffnung auf ein
Ende der Willkiirherrschaft von Parteifunktiondren und Uberwachungsapparaten.
Demokratie stand hier fiir die Perspektive einer autonomen Zivilgesellschaft: fiir
die Unabhingigkeit von Recht, Bildung, Kultur und Medien. Doch diese Hoff-
nung wurde enttduscht. An die Stelle der alten Eliten riickten neue; die hart er-
kéampfte Freiheit entpuppte sich bald als Freiheit eines entfesselten Marktes, der
die Gesellschaft stirker hierarchisierte als die alten Biirokratien.

Unsere Epoche wird vor dem Hintergrund der hier nur angedeuteten Ten-
denzen hiufig zu Recht als postpolitisch gekennzeichnet: Zum auffilligsten
Merkmal gegenwirtiger Politik wird, wie Zygmunt Bauman bemerkt, ,,ihre Be-
deutungslosigkeit* (Bauman 2000: 11). Der vorliegende Band widmet sich eini-
gen jlingeren Interventionen, deren gemeinsamer Fokus in der Forderung nach
einer Riickehr des Politischen (vgl. Fliigel/Heil/Hetzel 2004) liegt, die sich mit
einem Konzept radikaler Demokratie verbindet. Er dokumentiert die Ergebnisse
einer intensiven, teilweise im gemeinsamen Gespriach gefiihrten Auseinanderset-
zung der Herausgeber und Autoren mit diesen Forderungen. Theorien radikaler
Demokratie erheben das vermeindlich Selbstverstindlichste, die Demokratisie-
rung von politischen und okonomischen Entscheidungsstrukturen, zum Pro-
gramm. Sie erkennen, dass die einfache, aber ernst gemeinte Forderung nach
Demokratisierung vor dem Hintergrund der skizzierten globalen Entwicklung
nicht anders als revolutiondr erscheinen kann. Die Vertreterinnen und Vertreter
radikaldemokratischer Positionen scheuen diese revolutiondre Konsequenzen
nicht. Gegen die Agonie der vermeintlichen Sachzwénge und objektiven Wider-
stdnde rehabilitieren sie den Mut als politische Tugend. Sie stehen in der gegen-
wirtigen Theorielandschaft dafiir ein, dass etwas Unmogliches durchaus moglich
werden kann und greifen dabei Ansétze auf, die ihren Ort in der Praxis selbst ha-
ben: in den Bewegungen der Globalisierungskritiker, der Neuen Sozialen Bewe-
gungen (etwa der Frauen-, Schwulen/Lesben-, Arbeitslosen- und Kriippelbewe-
gung), der sans-papiers usw. Deren Forderungen nach Gleichheit und Partizipa-
tion werden im radikaldemokratischen Denken aufgenommen und als Forderun-
gen nach einer umfassenden Demokratisierung der Gesellschaft explizit gemacht,
die sich vor allem gegen die Hegemonie des Kapitalismus richtet. Das liberale
Konzept der Demokratie wird, darin liegt der Einsatzpunkt des radikaldemokrati-
schen Diskurses, in den Dienst einer revolutiondren, dezidiert antikapitalistischen
Politik gestellt.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 9

Die Beitrdger des Bandes stammen aus unterschiedlichen Disziplinen (Politik-
wissenschaft, Philosophie, Soziologie) und nehmen die Theorien radikaler De-
mokratie aus teilweise entgegengesetzten Perspektiven in den Blick. Der Band
enthilt einerseits Beitrdge, die versuchen, an dieses Denken anzuschlieBen bzw.
es begrifflich zu flankieren. Andererseits werden die Theorien radikaler Demo-
kratie aber auch kritisch auf ihre normativen Voraussetzungen und Defizite hin
untersucht. Bevor wir die Beitrdge kurz einzeln vorstellen, geben wir im Folgen-
den zunichst einen Uberblick iiber einige Positionen und systematische Grund-
motive des radikaldemokratischen Diskurses (Norval 2001).

Im radikaldemokratischen Diskurs, dem etwa die Schriften von Claude
Lefort, Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Etienne Balibar, Jacques Ranciére und
Jacques Derrida zugerechnet werden konnen, wird Demokratisierung als unend-
liche Aufgabe begriffen. Im Mittelpunkt der Ausfithrungen dieser Autorinnen
und Autoren steht mit unterschiedlichen Akzentuierungen und Konsequenzen der
Gedanke, dass Demokratien agonal verfasst sind. Demokratische Auseinander-
setzungen iiber die angemessene Einrichtung des Gemeinwesens lassen sich aus
dieser Perspektive nicht in transzendentalen Rechts- oder Vernunftprinzipien ver-
ankern. Daraus ergibt sich die Forderung, dass die Mitte der Macht ,,leer* bleiben
muss (Lefort 1990a: 49), dass Demokratie ,,im Kommen bleibt* (Derrida 2003:
123), dass sie sich also niemals eine endgiiltige, durch einen Rekurs auf univer-
selle Prinzipien verbindlich abgesicherte Gestalt geben kann und sollte. Es ist aus
dieser Perspektive gerade eine Leerstelle im Zentrum der Gesellschaft, die diese
zusammenhélt. Die demokratische Auseinandersetzung — auch iiber die Moglich-
keitsbedingungen der Demokratie — kann und sollte nie zu einem Ende kommen.
Als wesentliches Anliegen des Diskurses der radikalen Demokratie konnte man
eine Verteidigung ,,des Politischen®, verstanden als Kraft der kollektiven Selb-
stinstituierung einer Gesellschaft, gegeniiber ,,der Politik”, verstanden als Ver-
waltung des Gemeinwesens innerhalb etablierter Parameter, begreifen, die sich
praktisch etwa in einer Forderung nach der Demokratisierung von Biirokratien,
Wirtschaft, Bildung und Wissenschaft ausdriickt.! Mit Claude Lefort, Jacques
Derrida, Ernesto Laclau, und Jacques Ranciére sollen nun kurz fiinf zentrale Po-
sitionen des radikaldemokratischen Diskurses vorgestellt werden, die einen we-
sentlichen Bezugspunkt der Beitrige dieses Bandes bilden.

Claude Lefort kann als wichtigster Wegbereiter des radikaldemokratischen
Diskurses gelten. Gewihrsleute seiner politischen Philosophie bilden Hannah
Arendt, Cornelius Castoriadis und Maurice Merleau-Ponty. Lefort wendet sich in
seinen Arbeiten zur Demokratie gegen den marxistischen Verdacht, demokrati-

1 In der Unterscheidung zwischen ,,dem Politischen und ,,der Politik* sieht Oliver
Marchart eine von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis ausgehende Reformu-
lierung der ontisch-ontologischen Differenz Heideggers. Marchart interpretiert den
radikaldemokratischen Diskurs vor diesem Hintergrund als ,,Links-Heideggerianis-
mus*; er schldgt vor, die politische Philosophie ausgehend vom Denken eines Pri-
mats des Politischen als ,,erste Philosophie® zu begreifen (vgl. Marchart 2006).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

sche Revolutionen seien das ,,Werk gesellschaftlicher Klassen* (Lefort 1990a:
35). Demokratische Revolutionen gehen demgegeniiber ,,in jeder Hinsicht iiber
den Entwurf eines gesellschaftlichen Akteurs hinaus“ (Lefort 1990a: 34). Sie las-
sen sich weder in einem teleologisch-intentionalistischen Sinne ,,machen®, noch
von einem wie immer gearteten ,,Aullen* her beherrschen. Demokratische Revo-
lutionen, die sich in bestimmten Institutionen wie der Wahl dauerhaft in die Ge-
sellschaft einschreiben, stehen vielmehr fiir die Selbstinstituierung einer Gesell-
schaft: fiir ein ,,gesellschaftlich Imaginéres* (vgl. Castoriadis 1990) im Sinne ei-
nes geteilten Horizontes von Interessen, Zielen und Vorstellungen. Vermittelt
iiber den demokratischen Prozess entwirft, erfindet und vollzieht sich die Gesell-
schaft immer wieder neu.

Jirgen Habermas wirft Demokratietheorien, die in der Tradition von Arendt
und Castoriadis stehen, vor, dass hier ,,die Biirgerschaft wie ein kollektiver Autor
betrachtet werde, ,,der das Ganze reflektiert und fiir es handelt® (Habermas
1999: 288). Theorien der Selbstinstituierung des Gesellschaftlichen wiirden inso-
fern an einem ,.bewusstseinsphilosophischen Paradigma der Philosophie fest-
halten. Ausgehend von Lefort 14sst sich dieser Vorwurf als unbegriindet zuriick-
weisen. Fiir Lefort ist es kein kollektives Subjekt (etwa im Sinne des Marxschen
Proletariats), das die Gesellschaft instituiert, sondern der demokratische Agon
konfligierender partikularer Perspektiven. Die Rolle des Subjektes der Gesell-
schaft muss demgegeniiber gerade unbesetzt bleiben. Demokratie wird fiir Lefort
zum Synonym dafiir, dass die ,,Mitte der Macht* leer bleibt. Diese Leere im Zen-
trum der Gesellschaft markiert die einzige Universalie im radikaldemokratischen
Denken. Die ,,leere Mitte* dient Lefort als Inbegriff dessen, was an einer Gesell-
schaft im Werden, was unabgeschlossen, unabgegolten, unvollstindig und unbe-
stimmt bleibt. Die leere Mitte ist ein anderer Name fiir die Perspektivitit und
Partikularitét jeder Position im politischen Prozess, oder mit anderen Worten: fiir
die Unmoglichkeit jeder im substantialistischen Sinne verstandenen Uni-
versalitit.

Demokratie wird von Lefort gerade nicht in universalistischen Vernunft- oder
Rechtsprinzipien begriindet. Sie wendet sich vielmehr auf sich selbst an. Was
Demokratie ist oder sein konnte, kann selbst nur demokratisch ausgehandelt wer-
den. Die Gefahr des Scheiterns ist insofern konstitutiv mit der Idee der Demo-
kratie verbunden: ,,Es ist ein triigerischer Traum anzunehmen, wir konnten die
Demokratie gleichsam besitzen, sei es, um uns mit ihrem Zustand zufrieden zu
geben, oder aber, um sie als erbarmlich zu kritisieren. Die ,,Demokratie” ist
nichts anderes als jenes Spiel der Moglichkeiten, das in einer nicht so fernen Ver-
gangenheit erdffnet wurde, in der es fiir uns noch alles zu erforschen gilt. Jenseits
ihrer Grenzen aber gibt es nur das Modell des Totalitarismus.“ (Lefort 1990a: 52)
Die westlichen Gesellschaften nach der franzosischen und amerikanischen Re-
volution verfiigen ,,nicht mehr tiber eine Reprisentation ihrer Urspriinge, Ziele
und Grenzen“ (Lefort 1990a: 50) und werden deshalb von einer konstitutiven
Unbestimmbarkeit heimgesucht, die sie fiir die Gefahr des Totalitarismus anfillig

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 11

macht; einer Gefahr, der allerdings nicht kategorial vorgebeugt werden kann, oh-
ne sich dessen zu bedienen, was man abwehren mochte.

Die demokratische Gesellschaft exponiert sich einer ,,Erfahrung des Ande-
ren (Lefort 1990a: 51), die alle handlungstheoretischen Vorstellungen eines
»Machens* von Gesellschaft iiberschreitet. Demokratisierungsprozesse verwie-
sen in letzter Konsequenz, wie Lefort in seinem Buch Fortdauer des Theolo-
gisch-Politischen? (Lefort 1999) ausfiihrt, auf eine religiose Dimension. Religion
steht dabei nicht fiir eine Sphére letzter Griinde und dogmatischer Gewissheiten,
von denen sich die Politik zu emanzipieren habe (so der Tenor der Habermass-
chen Rationalisierungsgeschichte), sondern fiir eine Grundlosigkeit, ein Nicht-
sein, mit dem jede menschliche Praxis kommuniziert: ,,Da3 die menschliche Ge-
sellschaft nur eine Offnung auf sich selbst hat, indem sie in eine Offnung hinein-
genommen wird, die sie nicht erzeugt, genau das sagt jede Religion, jede auf ihre
Weise, genauso wie die Philosophie und noch vor dieser” (Lefort 1999: 45). De-
mokratie 14sst sich vor diesem Hintergrund nie vollstindig bestimmen und be-
grifflich konzeptualisieren.

Die Aufgabe der Politik besteht auch fiir Jacques Derrida wesentlich darin,
die Moglichkeit einer letzten SchlieBung der Gesellschaft abzuweisen. Als posi-
tiver Begriff fiir diese Abwendung einer SchlieBung fungiert in Derridas Denken
der Begriff des Ereignisses. Derrida analysiert in seinen neueren Schriften die
Weltordnung nach dem 11. September 2001; er fragt insbesondere danach, was
heute mit der Kategorie nationalstaatlicher Souverénitit geschieht. Seine Uberle-
gungen miinden im Programm einer ,,kommenden Demokratie“, die sich an die
Stelle jener Berufung auf das Recht des Stirkeren setzen konnte, welches die
heutige internationale Politik bis hin in die Entscheidungsstruktur der UNO do-
miniert. Erst diese ,.kommende Demokratie” wire fiir Derrida ein Ereignis im
emphatischen Sinne.

Derrida macht auf einen bewussten Abbau demokratischer Freiheiten und
biirgerlicher Rechte aufmerksam, dessen treibende Krifte sich auf den vermeint-
lichen Ausnahmezustand berufen, der durch die Anschlége des 11. September
eingetreten sei: ,,Um nur einen Faden unter so vielen anderen aus dem Geflecht
der Uberlegungen zum 11. September herauszuziehen: Wir sehen, wie eine ame-
rikanische Administration, der andere in Europa oder in der iibrigen Welt dabei
moglicherweise folgen, unter dem Vorwand, gegen die ,Achse des Bosen®, gegen
die Feinde der Freiheit und die Morder der Demokratie in der Welt zu Felde zu
ziehen, unvermeidlich und unbestreitbar in ihrem eigenen Land die sogenannten
demokratischen Freiheiten oder die Austibung des Rechts einschridnken muss, in-
dem sie die polizeilichen Befugnisse bei Ermittlungen, Verhoren usw. ausdehnt,
ohne dass irgend jemand, ohne dass irgendein Demokrat ernsthaft dagegen Ein-
winde erheben und etwas anderes tun konnte, als diesen oder jenen Missbrauch
bei dem a priori missbrauchlichen Einsatz der Gewalt zu beklagen, mit der eine
Demokratie sich gegen ihre Feinde verteidigt, sich selbst, aus sich heraus, gegen
ihre potentiellen Feinde verteidigt. Sie muss ihnen dhneln, sich korrumpieren und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

sich selbst bedrohen, um sich gegen deren Drohungen zu schiitzen.” (Derrida
2003: 64) Die amerikanische Regierung beruft sich auf ihre unbedingte Souvera-
nitdt, um sich gegen Schurkenstaaten zur Wehr zur setzen, die den Terrorismus
angeblich unterstiitzen. Derrida zeigt, wie sich die Ideen des Schurkenstaats und
der Souverinitidt wechselseitig voraussetzen und verstarken.

Er unterzieht dariiber hinaus auch die Entscheidungsstrukturen innerhalb der
Vereinten Nationen einer subtilen Kritik. Er weist insbesondere darauf hin, dass
die einzigen stéindigen Mitglieder des Sicherheitsrats urspriinglich identisch wa-
ren mit den Siegerméchten des Zweiten Weltkriegs und heute identisch sind mit
den groBten Atomméchten. Im Zentrum der weltpolitischen Entscheidungsstruk-
turen herrscht ein Recht des Stirkeren. Derrida fordert demgegeniiber eine trans-
nationale Demokratie, eine ,,weltweite, internationale, zwischenstaatliche und
vor allem iiberstaatliche Demokratisierung® (Derrida 2003: 115), eine Demokra-
tisierung {iberstaatlicher Entscheidungsnetzwerke, zuallererst derjenigen der UN.
Wenn Derrida von einer ,.,kommenden Demokratie* spricht, dann meint er damit
eine globale Demokratie ohne Ausnahme, eine Demokratie, in der nicht langer
zwischen Briidern und Gleichen einerseits und Schurken, schlechten Staatsbiir-
gern und Nicht-Staatsbiirgern andererseits unterschieden werden konnte. Die
Forderung nach der kommenden Demokratie erhebt genau dort Einspruch, ,,wo
die Diskurse tiber Menschenrechte und Demokratie zum obszonen Alibi verkom-
men, wenn sie sich mit dem entsetzlichen Elend von Milliarden Sterblicher ab-
finden, die der Untererndhrung, Krankheit und Erniedrigung preisgegeben sind,
die nicht nur in erheblichem Malle Wasser und Brot, sondern auch Gleichheit
und Freiheit entbehren™ (Derrida 2003: 123). Die Demokratie denken, heif3t inso-
fern primir ,,,den erstbesten denken: irgendwen, einen beliebigen™ (Derrida
2003: 123).

Diese ,.kommende Demokratie” hitte mit dem Prinzip der Souverénitéit zu
brechen, sie wire geradezu niemandes Souverinitit. Sie liefe sich nicht in Re-
geln und Statuten kodifizieren, sondern nur tiber eine ihr spezifische Form der
Autoimmunitdt ansprechen, tiber ihr ,Recht auf Selbstkritik (Derrida 2003:
104), das zu einer ,,inneren Historizitdt” (ebd.) der Demokratie fiihre. ,,Innere Hi-
storizitdt™ bedeutet hier ,,die Abwesenheit einer eigentiimlichen Form, eines ei-
dos [...] einer definitiven Gestalt, eines Wesens™ (Derrida 2003: 106). Die kom-
mende Demokratie hélt sich wesentlich im Kommen, sie begniigt sich nie mit
dem bereits Erreichten. Gerade aus der Einsicht die Mangelhaftigkeit des bereits
erreichten Standes der Demokratisierung bezieht sie ihre Kraft. Letztlich hat die
kommende Demokratie* den Status einer ethischen Forderung oder unendlichen
Aufgabe: Derrida spricht von einem ,,,Muss‘“ davon, ,,dass man mit aller Kraft“
einer Sache die Treue bewahren muss: ,,dem fortbestehenden Begehren nach
Demokratie, dem Auflodern einer Priferenz, welche die Risiken, die Gefahren,
eine gefahrvolle Freiheit der einschldfernden Ruhe einer Unterjochung vorzieht®
(Derrida 2003: 106). Zur kommenden Demokratie gehort hier wie im Denken
Leforts das unauflosliche Dilemma, dass sie ihr Anderes — die antidemokratische

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 13

Bedrohung, die uns etwa in der Gestalt des Terrors entgegentritt — zugleich muss
abwehren und aushalten kénnen. Derrida erinnert in diesem Zusammenhang an
die algerische Wahl im Jahr 1992, die abgebrochen wurde, um zu verhindern,
dass antidemokratische Krifte auf demokratischem Wege an die Macht kommen
(vgl. Derrida 2003: 50ff.). In diesem Zusammenhang gibt es keine per se nicht-
ambivalente, ,gute’ Position. Genau dem hat sich Demokratie zu stellen. Die
,kommende Demokratie” definiert sich fiir Derrida dadurch, dass sie ihre eigene
Widerspriichlichkeit und Unbestimmbarkeit positiviert, dass ihr ,.Begriff frei
bleibt* (Derrida 2003: 59) von transzendentalen Begriindungen.

Auch die politische Theorie Ernesto Laclaus kann als radikaldemokratisch im
strengen Sinne bezeichnet werden, da sie, im Gegensatz etwa zur Habermasschen
Diskurstheorie, keine transzendentalen Rahmenbedingungen der Demokratie zu-
lasst, die nicht selbst immer wieder in der demokratischen Auseinandersetzung in
Frage gestellt werden konnten. Demokratie legitimiert sich fur Laclau gerade
tiber ihre Grundlosigkeit (vgl. Hetzel: 2004), nicht dagegen durch einen Rekurs
auf universale Werte oder kategoriale Rechtsprinzipien, die den demokratischen
agon von auflen begrenzen. Normativ gehaltvoll wird Demokratie dann einzig
durch die Positivierung ihrer leeren Mitte, durch die Abweisung aller Versuche,
diese leere Mitte mit konkreten Inhalten zu besetzen.

Laclau weist in diesem Zusammenhang die traditionelle politiktheoretische
Alternative von Universalismus und Partikularismus zuriick und ersetzt die
abstrakte Rede von der Universalitit durch konkrete Universalisierungseffekte.
Er zeigt, wie jeder partikulare politische Einsatz notwendig mit universali-
stischen Anspriichen einhergeht und wie sich umgekehrt jeder Universalititsan-
spruch in einem partikularen Kontext artikulieren muss. Universalistische An-
spriiche erscheinen immer nur als an einer partikularen Perspektive gebrochene.
Laclau deutet Partikularitit ausgehend von Hegel als die jede Universalitit
allererst begriindende Negation von Universalitit, als die Bedingung ihrer Mog-
lichkeit und Unmoglichkeit zugleich. In diesem Sinne wird Partikularitit zur
Einsatzstelle demokratischer Kdmpfe jenseits postmoderner Minderheiten- oder
Identitétspolitiken. Fiir Laclau ist ,,die Annahme eines reinen Partikularismus,
unabhéngig von jedem Inhalt und vom Appell an eine ihn transzendierende Uni-
versalitit, eine selbstzerstorerische Unternehmung™ (Laclau 2002: 53). Wenn ich
einen Anspruch auf das Eigenrecht meiner partikularen Perspektive anmelde,
dann muss ich mich zur Artikulation dieses Anspruchs bereits eines Mediums
bedienen, das die Grenzen meiner partikularen Perspektive tiberschreitet. Es kann
in diesem Sinne keine rein partikulare Forderung geben. Das Recht auf Selbstbe-
stimmung einer Gruppe appelliert an ein universales Prinzip: eben das der
Selbstbestimmung. Jeder Partikularismus setzt den universalen Grund, den er
verneint, voraus. Es wire insofern wenig sinnvoll, sich in politischen Ausein-
andersetzungen ausschlieBlich auf die je eigene soziale oder kulturelle Identitit
zu berufen. ,,Ich kann keine differentielle Identitédt geltend machen, ohne sie von
einem Kontext zu unterscheiden, und im Prozess dieser Unterscheidung mache

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

ich zugleich den Kontext geltend.” (Laclau 2002: 54) Das pure Beharren auf
kulturellen Differenzen fiihrt zu ,,Selbst-Apartheid und ,reinem Segregatio-
nismus® (Laclau 2002: 60), zu einer ohnméchtigen Selbstethnisierung, wie wir
sie etwa bei Migranten beobachten kdnnen, die in der Diaspora zu einem funda-
mentalistischen Verstidndnis ihrer eigenen Kultur oder Religion neigen. Zu
nennen waren auch Teile der militanten Homosexuellen-, Frauen- oder Behinder-
tenbewegung, die fiir eine Abschottung von der Kultur der Heteros, der patriar-
chalisch dominierten Gesellschaft oder der Gesunden plddieren. Damit bestéitigen
sie aber gerade den kulturellen Rahmen, der sie diskriminiert. Jedes ,,Recht auf
Differenz muss in einer globalen Gemeinschaft behauptet werden* (Laclau 2002:
60) und bleibt solange ohnmichtig, wie es sich nicht der Mechanismen dieser
Gemeinschaft bedient.

Eine unmittelbar ,,universalistische* Politik schwebt demgegentiber immer in
der Gefahr, von den konkreten Anspriichen konkreter Personen in konkreten
Situationen zu abstrahieren und gewaltsame Formen anzunehmen. Sie setzt sich
dariiber hinaus dem Einwand aus, dass sich hinter der Maske universaler Werte
(zum Beispiel der Menschenrechte) oft nur partikulare Interessen verbergen. So
liefern die Menschenrechte heute den Vorwand fiir militirische Interventionen,
die in Wirklichkeit der Sicherung von Rohstoffressourcen und der ErschlieBung
neuer Mirkte dienen. Wenn eine politische Forderung umgekehrt nur im Namen
einer Partikularitdt artikuliert werden konnte, spriche nichts dagegen, auch rassi-
stische oder sexistische Partikularititen anzuerkennen. Laclau wendet sich inso-
fern gegen die fadenscheinige Toleranz des Multikulturalismus: gegen ein blof3es
Beharren auf der Differenz, das den Rahmen, der diese Differenz erlaubt und
zugleich entwertet, abgedunkelt ldsst: die multikulturelle, tolerante, universa-
listische Gesellschaft des Westens. Nicht die Differenz steht insofern im Zentrum
radikaldemokratischen Denkens, sondern der Antagonismus, der demokratische
Kampf um Hegemonie, in dem sich Universalismus und Partikularismus unauf-
lI6slich verschrinken. Den Anderen erkenne ich erst dann wirklich an, wenn ich
die Auseinandersetzung mit ihm aufnehme, nicht dagegen, wenn ich ihn blof3
toleriere und damit vergleichgiiltige.

Fir Laclau bleibt das Universelle die Biihne einer unbeendbaren Ausein-
andersetzung und besitzt an sich selbst keinen positiven Inhalt. Universalitit ist

im Partikularen als das gegenwirtig, was abwesend ist, als ein konstitutiver Mangel, der
das Partikulare unauthorlich dazu zwingt, mehr als es selbst zu sein, eine universale
Rolle anzunehmen, die nur prekar [...] sein kann. Genau aus diesem Grund kann es
demokratische Politik geben: eine Abfolge finiter und partikularer Identitdten, die eine
universelle Aufgabe zu iibernehmen versuchen, die tiber sie hinausgeht; die aber folg-
lich niemals in der Lage sind, die Distanz zwischen Aufgabe und Identitit zu iiber-
decken und die jederzeit durch alternative Gruppen ersetzt werden kénnen. Unvoll-
standigkeit und Vorldufigkeit gehoren zur Essenz der Demokratie. (Laclau 2002: 41)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 15

Aquivalenz im Sinne radikaler Demokratie bedeutet vor diesem Hintergrund
keine substantielle Gleichheit, sondern etwas Gemeinsames in einem Raum von
Differenzen, ein gemeinsames Ziel oder ein gemeinsamer Gegner. Laclau fiihrt
als Beispiel die Regenbogenkoalition von Jesse Jackson an. Die Aufgabe einer
emanzipativen Politik heute bestiinde zunéchst darin, die verschiedenen Stimmen
des Protestes zu verbinden, ohne sie ihres Eigensinns zu berauben. Das Univer-
selle wire in gewissem Sinne genau diese Verbindung: ,,Das Universelle ist
inkommensurabel mit dem Partikularen und kann doch nicht ohne dieses
existieren. Wie ist dieses Verhiltnis moglich? Meine Antwort ist, dass dieses
Paradoxon nicht gelost werden kann, aber seine Nicht-Losung die eigentliche
Voraussetzung von Demokratie ist.“ (Laclau 2002: 63f.)

Laclau stellt in seinen Beitrigen immer wieder heraus, dass alle politischen
Beziehungen nur innerhalb eines hegemonialen Feldes auftreten. Er nimmt sei-
nen Ausgang von einem agonistischen Modell des Politischen und grenzt sich
damit von kontraktualistischen und konsensualistischen Modellen ab, welche In-
dividuen als ,kleinste Teilchen” des politischen Prozesses voraussetzen. Die
kleinste politische Einheit wére fiir Laclau nicht das Individuum, sondern eine
antagonistische Beziehung, welche freilich nicht mit dem Freund-Feind-Gegen-
satz von Carl Schmitt gleichgesetzt werden darf. Der gegeniiber Laclau (aber
auch gegen Lefort, Ranciere, Mouffe und Balibar) hierzulande mit monotoner
RegelmiBigkeit wiederkehrende Vorwurf des ,,Links-Schmittianismus® zielt in-
sofern ins Leere, als es sich bei Carl Schmitts Freund-Feind-Gegensatz um einen
substantialistischen, dem Feld des Politischen in einem transzendentalen Sinne
vorausgehenden Gegensatz handelt, wihrend das Politische fur Laclau in sich
antagonistisch verfasst ist; der politische Antagonismus bringt fiir Laclau die am
Konflikt beteiligten Instanzen allererst hervor, er subjektiviert sie in ihrer Ge-
gnerschaft. Laclaus Theorie des Antagonismus bezieht sich insofern auch nicht
auf Schmitt, sondern kniipft eher an Hegels Kampf des Anerkennens und Nietz-
sches Agonismus an, Modelle von Gegnerschaft, in denen sich Gegner auf glei-
cher Augenhohe begegnen und wechselseitig achten.

Der ,herrschaftsfreie Konsens* im Sinne von Habermas kann aus der Per-
spektive Laclaus nicht als Ziel radikaldemokratischer Politik gelten. Radikale
Demokratie hielte uns vielmehr dazu an, den Dissens und den Antagonismus aus-
zuhalten, ohne uns einfach in ihm einzurichten. Wir haben zu akzeptieren, dass
Demokratie im Kommen bleibt, ohne daraus die resignative Schlussfolgerung zu
ziehen, dass sich ein Einsatz fiir ein Mehr an Demokratie nicht lohne. Demo-
kratie ldsst sich nicht positiv, tiber die Akzeptanz bestimmter Werte, charakteri-
sieren, sondern nur negativ, als Abwendung von irreversiblen SchlieBungen des
gesellschaftlichen Feldes: ,,Eine demokratische Gesellschaft ist nicht etwa jene,
in welcher der ,beste‘ Inhalt unherausgefordert dominiert, sondern vielmehr eine,
in der kein Ziel ein fiir allemal erreicht ist und es immer die Mdoglichkeit der
Herausforderung gibt.“ (Laclau 2002: 144f.) Wenn es einen Endpunkt des demo-
kratischen Prozesses, eine mit sich versohnte Gesellschaft gibe, in der alle

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

dasselbe Ziel verfolgten, dann hétte sich diese Gesellschaft der Moglichkeit jeder
Kritik beraubt. Gerade der verwirklichte Konsens wiére fiir die Demokratie
selbstzerstorerisch.

In eine vergleichbare Richtungen gehen auch die Uberlegungen von Jacques
Ranci¢re. Was gegenwirtig an unseren Universititen unter der Etikette ,,Politi-
sche Philosophie“ firmiert, so Ranciere, erschopfe sich in der Regel darin, die
Positionen der Klassiker politischen Denkens von Platon bis Rousseau auf ihre
Kompatibilitit zu den Legitimationsrhetoriken unserer westlichen liberalen De-
mokratien zu befragen. Eine so verstandene Politische Philosophie invisibilisiere
dabei gerade die Frage nach der differentia specifica des Politischen. Sie harmo-
nisiere nur zu gut mit einer Politik, die sich zunehmend selbst durchstreiche und
auf die Anpassung des Staates an die Anforderungen globalisierter Mérkte be-
schrianke. Die reale Politik und die politische Theorie der Spatmoderne begegne-
ten sich, so die leitende Diagnose, im Projekt einer Entpolitisierung der Politik.

Gegen diese Tendenz pladiert Ranciére entschieden fiir die Riickkehr eines
Politischen, welches sich konstitutiv an einen radikaldemokratischen Widerstreit
bindet. Eine Politik, die diesen Namen verdient, ldsst sich nicht innerhalb der
Grenzen einer Institution, eines gesellschaftlichen Teilsystems oder eines diskur-
siven Feldes einschliefen, sondern féllt zusammen mit dem Kampf um die Zie-
hung dieser Grenzen. Es ist erst der ,,Streit um das Dasein der Politik, durch den
es Politik gibt“ (Ranciere 2002: 27). Authentische politische Praxen folgen nicht
einfach etablierten Regeln, sondern bemiihen sich um deren permanente Setzung
und Entsetzung. In dieser Perspektive steht das Politische fiir einen grundstiir-
zenden Streit, in dem buchstéblich alles aufs Spiel gesetzt wird: der Gegenstand
des Streits und die Kriterien, mit deren Hilfe er geschlichtet werden kénnte eben-
so, wie die Identitit der streitenden Parteien. Politik erschopft sich nicht im par-
lamentarischen Disput, sondern beginnt erst dort, wo diejenigen Anteile der Be-
volkerung, die nicht institutionell repréisentiert sind, die ,,Einrichtung eines An-
teils der Anteilslosen (Ranciere 2002: 24) fordern.

Bereits die politische Philosophie der Antike entdeckt und verleugnet nach
Ranciere den Kampf der Anteilslosen um Anteil. So bestimmt Aristoteles die po-
litische Praxis zunéchst als Seinsbereich, in dem der Satz vom ausgeschlossenen
Widerspruch keine Giiltigkeit hat. Politik bezieht sich fiir Aristoteles ,,nur auf
solche Dinge, welche sich allem Anschein nach auf zweierlei Weise verhalten
koénnen: Denn iiber das, was nicht anders sein, werden oder sich verhalten kann,
beratschlagt niemand.” (Rhet. 1357a) Aristoteles weist den Bereich der poli-
tischen Praxis, dessen also, ,,was sich anders verhalten kann“ (Rhet. 1140a), al-
lerdings zugleich in enge Grenzen. Wie sein Lehrer Platon interessiert er sich
primdr fur das tberzeitlich Giiltige, fir das Unbewegte, das aller (und gerade
auch der politischen) Bewegung zugrunde liegt. Philosophie fungiert hier als eine
Art tiberpolitische Polizei, die den politischen Widerstreit von auflen kontrolliert,
ihm seinen Platz anweist. Langst nicht alles darf sich in der Praxis anders ver-
halten. Nach dem Vorbild der Genealogie der Moral Nietzsches schreibt Ranci-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 17

¢re eine Genealogie der politischen Ideen, ein Projekt, das sich zugleich Grund-
intuitionen der Marxschen Okonomiekritik verpflichtet weif3.

Eine ,polizeiliche Politik® beschrinkt sich fiir den Verfasser seit Platon dar-
auf, ein Gemeinwesen innerhalb etablierter Parameter zu verwalten sowie diese
Parameter vor ihrer Repolitisierung zu schiitzen. Innerhalb gewisser Grenzen
bemiiht sich jene ,polizeiliche Politik darum, ,,Gewinne und Verluste auszuglei-
chen, [...] Anteile am Gemeinsamen zu verteilen, und die Gemeinschaftsanteile
[...] nach MaBigabe der geometrischen Proportion zu harmonisieren” (Ranciére
2002: 18). Eine emphatisch verstandene Politik im Sinne Ranciéres bricht mit
dieser Verteilungslogik; sie klagt demgegeniiber eine fundamentalere Gleichheit
ein, die sich negativistisch als das Recht aller bestimmt, die Koordinatensysteme
der Verteilung selbst zur Disposition zu stellen: ,,Es gibt Politik* nur dann, wenn
die Maschinerien der Herrschaft ,,durch eine Voraussetzung unterbrochen sind,
die ihnen vo6llig fremd ist, ohne die sie jedoch letztlich nicht funktionieren kon-
nen: die Voraussetzung der Gleichheit zwischen Beliebigen, oder, alles in allem,
die paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ord-
nung.“ (Ranciére 2002: 29) Wie die anderen zeitgendssische Protagonisten des
radikaldemokratischen Denkens, plddiert auch Ranciére fiir ein Offenhalten der
leeren Mitte der Gesellschaft. ,,Es gibt Politik einfach deshalb, weil keine gesell-
schaftliche Ordnung in der Natur gegriindet ist, kein gottliches Gesetz die
menschlichen Gesellschaften beherrscht.” (Ranciere 2002: 28)

Mit seiner Deutung der Kategorie des Demos, die von einer konstitutiven
Ambivalenz heimgesucht wird, begibt sich Ranciere in die Nidhe der Analysen
von Giorgio Agamben. Das Volk ist ,,zugleich immer mehr oder weniger als es
selbst™ (Ranciere 2002: 23). In Agambens Worten: Es ist die ,,Gesamtheit Volk*
als das konstitutive politische Subjekt und zugleich das ,,ausgeschlossene Volk*
der unteren Klassen. (Agamben 2001: 35) Der Demos hat Anteil am Gemeinsa-
men nur als Anteilsloser. Politik besteht nun genau in der offensiven Aneignung
dieser Ambivalenz: ,,Es gibt Politik, wenn es einen Anteil der Anteilslosen, einen
Teil oder eine Partei der Armen gibt. (Ranci¢re 2002: 24) Sie wird damit zur
,Unterbrechung der einfachen Wirkungen der Herrschaft der Reichen* durch ei-
ne ,Einrichtung eines Anteils der Anteilslosen* (ebd.). Sie markiert und insze-
niert eine Unangemessenheit der Gesellschaft an sich selbst, die Marx einst mit
dem Begriff eines ,,Klassenkampfes® belegte. Ranciére bemiiht sich um eine De-
transzendentalisierung der orthodox-marxistischen Theorien des ,,Klassenkamp-
fes“. Als Platzhalter verkorpert der ,,Klassenkampf™ keine GesetzméBigkeit der
Geschichte, sondern den notwendig vom Scheitern bedrohten Kampf der Stum-
men um das Recht zu sprechen. Politische Praxis geht insofern mit riskanten
Subjektivierungspraxen einher: ,,Die politische Tatigkeit ist jene, die einen Kor-
per von dem Ort entfernt, der ihm zugeordnet war oder der die Bestimmung eines
Ortes dndert: sie 146t sehen, was keinen Ort hatte, gesehen zu werden, 148t eine
Rede horen, die nur als Larm gehort wurde. (Ranciére 2002: 41)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

Ranciere verteidigt das Politische gegen drei Strategien seiner Verleugnung:
gegen die ,,Archi-Politik“ (Ranciére 2002: 77) des Kommunitarismus, der den
politischen Konflikt in einer organisch geschlossenen Gemeinschaft stillzustellen
sucht; gegen die ,,para-politische” (Ranciere 2002: 81) Reduktion des Konflikts
auf einen Wettstreit zwischen etablierten Parteien innerhalb eines représentatio-
nalistischen Rahmens; schlie8lich gegen die ,,meta-politische* (Ranciere 2002:
93) Depotenzierung des Konflikts zu einem sekundiren Uberbauphinomen im
orthodoxen Marxismus. Diese Verleugnungen des Politischen werden als anti-
demokratische Gesten schlechthin gedeutet.

Das Politische wird von Ranciére mit dem Demokratischen synonymisiert.
Demokratie steht fiir ein Gesprich, ,,das die Situation des Gesprichs selbst ins
Spiel bringt* (Ranciére 2002: 110); sie bildet insofern keine Institution, sondern
prozessiert eine Kraft des Instituierens, die sich nie vollstidndig verwirklichen
kann. Der Nicht-Ort einer so verstandenen Demokratie wird in den heutigen
westlichen Gesellschaften durch eine ,,Post-Demokratie (Ranciere 2002: 111)
okkupiert, welche ,,unter dem Namen der Demokratie die konsensuelle Praxis der
Ausloschung der Formen demokratischen Handelns geltend macht* (ebd.). De-
mokratie verbinde sich aber gerade nicht mit dem Konsens, sondern mit einem
,Unvernehmen®, bei dem ,,der Streit dariiber, was Sprechen heif3t, die Rationali-
tdt der Sprechsituation selbst ausmacht* (Ranciere 2002: 10).

Das Politische wird im Anschluss an Ranciére grundlos; es l4sst sich — ganz
entgegen anders lautender Forderungen etwa von Habermas und Hoffe — gerade
nicht in kategorialen Rechts- oder Vernunftprinzipien begriinden. Wird die Logik
der Politik tiber einen Widerstreit expliziert, der alle apriorischen Rahmungen in
Frage stellt, dann erscheint die Politik der klassischen politischen Philosophie als
Politik eines Unvernehmens des Politischen selbst. Die Philosophie bemiiht sich
von Platon bis Habermas, den Widerstreit zu schlichten und zu invisibilisieren,
ihn in ein Koordinatensystem grundlegender Prinzipien einzutragen, in dem jeder
Stimme ein Sinn zugewiesen werden kann. Politik ldsst sich demgegeniiber we-
der auf einen Modus der Kommunikation zwischen Partnern reduzieren, noch auf
die Aushandlung gemeinsamer Situationsdefinitionen; sie besteht vielmehr in der
Aushandlung der Definition von Kommunikation selbst. Ranci¢re situiert sich,
dhnlich wie Ernesto Laclau, jenseits der schlechten Alternative von Universalis-
mus und Partikularismus, jenseits von Moderne und Postmoderne. Sein Ansatz
steht auch jenseits der Kontroverse zwischen Habermas und Lyotard, jenseits von
Konsens und Widerstreit, weil er den Widerstreit selbst als Moglichkeitsbedin-
gung von Kommunikation veranschlagt. Nur eine Kommunikation, die sich
selbst nicht versteht, die sich tiber ihre eigene Moglichkeit unsicher bleibt, wiirde
ihrem Begriff gerecht.

Der Kampf der Anteilslosen um Anteil sieht sich mit einer Hegelschen
,Nacht des Nichtwissens® konfrontiert, die jegliche Verrechnung Ranciéres auf
Schmittsche Kategorien verbietet. Mit Carl Schmitt teilt der Verfasser zwar die
Einschétzung, ,,dall gerade die Entscheidung dariiber, ob eine Angelegenheit oder

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 19

ein Sachgebiet unpolitisch ist, in spezifischer Weise eine politische Entscheidung
darstellt” (Schmitt 1933: 17). Unendlich entfernt von Schmitt bleibt dagegen die
Rancieresche Definition von Politik als Klassenkampf. Wéhrend im Politikbe-
griff Carl Schmitts iiber die Leitachse von Freund und Feind den Kontrahenten
ein fester Ort in einem soziosymbolischen Gefiige zugewiesen werden kann, ste-
hen die Anteilslosen in ihrem Kampf um Anteil quer zur Freund-Feind-Unter-
scheidung. Sie sind aus den vorgezeichneten Bahnen der sozialen Kampfe um
Anerkennung herausgefallen, eher Agambensche homini sacri als Angehorige
eines Standes, einer Klasse oder einer Partei. ,,Vor aller Konfrontation der Inter-
essen und der Werte, vor aller Unterwerfung der Behauptungen unter Giiltig-
keitsanforderungen zwischen konstituierten Partnern, gibt es den Streit {iber den
Gegenstand des Streits, den Streit tiber die Existenz des Streits und der Parteien,
die in ihm einander gegeniibertreten.” (Ranciére 2002: 66f.)

Der vorliegende Band setzt sich zum Ziel, ausgehend von den geschilderten Po-
sitionen einerseits nach Antworten auf Defizite aktueller Demokratisierunspro-
zesse, andererseits nach Maf3stiben der Kritik herk6mmlicher Demokratietheo-
rien zu suchen. Eine erste Abteilung von Texten widmet sich dabei zunéchst de-
mokratietheoretischen Grundfragen. Andreas Hetzel rekonstruiert in seinem
einleitenden Beitrag Klassische Rhetorik und radikale Demokratie eine mogliche
Genealogie radikaldemokratischen Denkens. Statt die Geschichte politischer
Ideen auf die Geschichte der politischen Philosophie zu beschrinken, pladiert er
dafiir, in der antiken rhetorischen Tradition eine alternative politische Ideenge-
schichte beginnen zu lassen. Im Gegensatz zu den staatsphilosophischen Entwiir-
fen Platons verankern die antiken Rhetoriker die Politik nicht in einer letzten
kosmischen Ordnung; sie artikulieren demgegeniiber eine akosmistische Posi-
tion, innerhalb derer das o6ffentliche Austragen von Konflikten unhintergehbar
bleibt. Demokratie ist hier gerade deshalb moglich und notwendig, weil wir uns
auf keine ewige Ordnung der Ideen beziehen konnen. Jens Kertscher konfrontiert
in seinem Beitrag Sprache und Anerkennung eine radikaldemokratische mit einer
universalistischen Konzeption politischen Denkens: Jiirgen Habermas’ Diskurs-
theorie des demokratischen Rechtstaates und Jacques Ranciéres Unvernehmen.
Beide Ansiétze versuchen, die normativen Grundlagen von Sprechsituationen an-
hand eines Kampfes um Anerkennung zu entfalten, begreifen Anerkennen aber in
kontrdrer Weise. Kertscher untersucht, welche Antworten beide Autoren auf die
Frage nach den Bedingungen zu geben, die es iiberhaupt erst erlauben, am
Kampf um Anerkennung teilzunehmen. Oliver Fliigel fragt in seinem Beitrag
Metaphysik und Politik, ob der Abgesang auf die Metaphysik in der gegenwirti-
gen Demokratietheorie zu friih erfolgt sein konnte. Er kniipft an Uberlegungen
Adornos an, der die Metaphysik als januskopfig begreift. Metaphysik beabsich-
tige auf der einen Seite, in ihrer Suche nach letzten Griinden iiber das blof3 empi-
risch Bedingte hinauszugehen, wihrend sie auf der anderen Seite gegen dogmati-
sche Fixierungen und Substantialismen opponiert. Fliigel befiirchtet, dass ein

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

heute vielerorts proklamiertes nachmetaphysisches Denken vorschnell auf nor-
mative Potentiale verzichtet, die auch die Demokratietheorie zu orientieren ver-
mogen. Gerade fiir eine Politik, die mehr sein will, als die Perpetuierung des Be-
stehenden, stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis zur Metaphysik mit un-
hintergehbarer Dringlichkeit.

Eine zweite Gruppe von Texten wendet sich den ethischen Implikationen ra-
dikaldemokratischen Denkens zu. Jens Badura widmet sich in seinem Beitrag
Konstruktive Dekonstruktion — Dekonstruktive Konstruktion zunédchst dem kom-
plexen — fiir die Frage nach mdoglichen normativen Fundamenten einer jeden
Demokratietheorie unerldsslichen — Verhéltnis von Ergriinden, Begriinden und
Ent-griinden in einer in einem weiteren Sinne verstandenen praktischen Philoso-
phie. Die verschiedenen Formen des Umgangs mit dem Grund begreift Badura
als abhingig von den unterschiedlichen Auffassungen dariiber, wie eine humane
Welt beschaffen sein konnte. Bisher wurde der Figur des Entgriindens in der
Diskussion zu wenig Aufmerksamkeit entgegengebracht. In seinem Beitrag Pas-
sive Entscheidung des Anderen in mir. Zur Frage der Entscheidung bei Jacques
Derrida und Ernesto Laclau rekonstruiert Stephan Moebius die bisher nur wenig
beachteten Differenzen zwischen diesen beiden, fiir radikaldemokratische An-
sitze bedeutenden, Entscheidungstheorien. Beide Positionen eint, dass sie die
Bedingungen der Moglichkeit und Unmoglichkeit von Entscheidungen miteinan-
der verschrianken: Entschieden werden kann letztlich immer nur etwas Unent-
scheidbares. Laclau vernachlissig im Gegensatz zu Derrida die konstitutive Rolle
des Anderen im Entscheidungsprozess. Fiir Derrida, der hier Emmanuel Levinas
folgt, ist es letztlich der Andere, der in mir entscheidet. Mechthild Hetzel setzt
sich unter dem Titel Zur Revision des politischen Vokabulars: Giorgio Agamben
mit ethischen Implikationen der politischen Theorie Agambens auseinander. Eine
Néhe Agambens zum Diskurs der radikalen Demokratie ergibt sich insbesondere
daraus, dass der italienische Philosoph sich um ein Konzept der Zugehorigkeit
bemiiht, die nicht ldanger tiber Ausschlusskriterien definiert werde. Agamben
entwickelt einen Begriff der Lebensform, von dem sich kein ,,nacktes, auf blo-
Bes Uberleben reduziertes Leben abspalten lisst.

Die dritte Textgruppe sucht nach Widerstandspotentialen gegeniiber der zu-
nehmenden Erosion von demokratischen Strukturen in der Spitmoderne. Dirk
Quadflieg untersucht hier zunéchst unter dem Titel Das , Begehren ‘ des Subjekts,
inwiefern Judith Butlers Uberlegungen zur Struktur des Subjektes in der Lage
sind, einem schwerwiegenden Problem aus dem Wege zu gehen, dem sich dis-
kurstheoretische Positionen ebenso gegeniibersehen wie die é&ltere Kritische
Theorie: Deren Kritik 16st den Adressaten derselben, das aufgeklirte Subjekt, auf
und verliert damit gerade das, was sie retten wollte, aus dem Blick. Butler wen-
det sich demgegeniiber der Scharnierstelle von Subjektivierung und machtvoller
Zurichtung zu und findet dort eine M6glichkeit kritischer Reflexivitit, die es dem
Subjekt erlaubt, eine, wenn auch eingeschrinkte, Form von politischer Hand-
lungsfreiheit zu erlangen. Unter der Uberschrift Briichige Widerstindigkeit dis-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 21

kutiert Marc Ziegler den Begriff der ,,immateriellen Arbeit“ im Kontext von
Hardt/Negris Multitudekonzept und des italienischen Operaismus. Ziegler weist
nach, dass ,,immaterielle Arbeit* sich nicht in dem Umfange fiir eine Theorie des
politischen Widerstands nutzen l4sst, wie Hardt/Negri es unterstellen. Hard und
Negri reflektieren nicht ausreichend den Umschlag von kritischem Impuls in sy-
stemstabilisierende Konformitit. Geschuldet ist die Briichigkeit ihres Wider-
standskonzepts der Abwesenheit einer normativen Rahmung. Marc R6lli und
Ralf Krause gehen in ihrem Beitrag Die Kriegsmaschine in der Struktur des Po-
litischen der Frage nach, inwiefern die von Deleuze und Guattari entworfene Mi-
kropolitik einen gehaltvollen Beitrag zur neueren politischen Theorie liefern
kann. Nach einer Verortung der Position von Deleuze und Guattari im Feld aktu-
eller Demokratietheorien wenden sich die Autoren der Frage zu, wie Deleuze
und Guattari mit ihrem Begriff des Gefiiges virtuelle Assoziations- und Hand-
lungsweisen auflerhalb eines bestehenden Machtsystems erméglichen. Das kriti-
sche Potential der Mikropolitik wird abschlieBend am Dispositiv der Biotechno-
logie entwickelt. Oliver Marchart geht in seinem Beitrag Ein revolutiondrer Re-
publikanismus — Hannah Arendt aus radikaldemokratischer Perspektive der
Frage nach inwieweit der arendtsche Republikanismus sich als anschlusstihig an
den radikaldemokratischen Diskurs erweist. Republik im arendtschen Sinne, so
Marchart, ist einer der Namen fiir die symbolische Instituierung von Grundlosig-
keit als Grund des Gemeinwesens. Demokratie und arendtscher Republikanismus
beruhen auf einem Ab-Grund, sie sind Regime der Ent-Griindung, sie machen
auf unterschiedliche Art und Weise die Grundlosigkeit zum Grund und verhin-
dern so, dass der leere Ort der Macht besetzt wird. Petra Gehring schlieSlich fragt
unter dem Titel Politik der Prosa — Schreibverfahren bei Michel Serres nach der
Moglichkeit einer Widersténdigkeit philosophischer Schreibweisen. Sie nimmt
damit zugleich die Mdoglichkeit einer Demokratisierung der menschlichen Natur-
verhiltnisse in den Blick, in der sich Natur nicht langer auf den Gegenstand einer
politischen Praxis reduzieren lieBe, sondern selbst als politischer Akteur aner-
kannt wiirde.

Eine vierte Textgruppe befasst sich mit moglichen Anwendungen radikalde-
mokratischen Denkens auf politikwissenschaftliche Fragen. Wim Weymans geht
in seinem Beitrag Freiheit durch politische Reprdsentation radikaldemokrati-
schen Antworten auf Probleme der politischen Reprisentation nach. Er rekon-
struiert die Uberlegungen von Claude Lefort, Pierre Rosanvallon und Marcel
Gauchet, die, im Gegensatz zu republikanisch orientierten Ansitzen, gerade in
der Abstraktheit der demokratischen Prinzipien und der Unmdglichkeit diese di-
rekt — ohne institutionelle Vermittlung — zu verwirklichen, keine Schwiche der
reprasentativen Demokratie sehen, sondern deren Ermoglichungsbedingung.
Thomas Schmidt fragt in seinem Beitrag Demokratischer Sektorialismus? wel-
chen Beitrag radikaldemokratische Positionen zur Begriindung der transnationa-
len Demokratie leisten kénnen. Schmidt gibt eine kurzen Uberblick der Relevanz
transnationaler Demokratie anhand des Prozesses der europdischen Einigung, er-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

lautert den Begriff Sektoralismus in Absetzung von kulturalistischen Theorien,
um im Anschluss nach der Ansitze von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe,
Claude Lefort und Bruno Latour fiir das Projekt transnationaler Demokratie.
Heike Kampf zeigt in Implizite Zensur und politische Offentlichkeit, wie impli-
zite Zensurmechanismen die Moglichkeit von politischen Offentlichkeiten be-
schrinken. Kdmpf schlieBt sich Judith Butler an, fiir die implizite Formen der
Zensur das, was innerhalb einer Situation sagbar ist, wirksamer begrenzen als ex-
plizite Formen. Die implizite Zensur sorgt dafiir, dass bestimmte gesellschaftli-
che Gruppierungen vom Diskurs ausgeschlossen werden und nicht einmal in den
Lage sind, diesen Ausschluss als solchen zu formulieren. Die Uberwindung im-
pliziter Formen der Zensur l4uft damit notwendig auf eine radikale Transforma-
tion der Konstitutionsbedingungen der Offentlichkeit hinaus.

Eine letzte Gruppe von Texten steht unter dem Motto einer Kritik an radikal-
demokratischen Positionen. In Slavoj Zizeks Kritik des radikaldemokratischen
Diskurses stellt Reinhard Heil die von Slavoj Zizek geiibte Kritik an Laclau vor.
Beide Autoren bezichen sich zwar oftmals auf dhnliche Denkfiguren und Logi-
ken, doch buchstabieren sie sie unterschiedlich und auf nicht miteinander ver-
mittelbare Art und Weise aus. Unter dem Titel Wie demokratisch sind radikale
Demokratietheorien? wirft Dirk Jorke einen skeptischen Blick auf den radikal-
demokratischen Diskurs. Wiahrend sich der Mainstream der gegenwirtigen De-
mokratietheorien unter dem Paradigma der Rationalisierung fassen lasse, das
letztlich zu einer Demokratietheorie ohne Demokratie fiihre, so gélte dhnliches
fiir die radikaldemokratischen Ansitze. Diese entfernten sich ihrem theoretischen
Anspruch und ihrer Form nach dermafien weit von den Erfahrungen, Sprechge-
wohnheiten und normativen Erwartungen der Biirger, dass man auch im Hinblick
auf diese Theorien von Demokratietheorien ohne Demokratie sprechen konnte.
Andreas Niederberger hinterfragt in seinem abschlieBenden Beitrag Integration
und Legitimation durch Konflikt? die radikaldemokratischen Ansitze und die mit
ihnen verbundene Auszeichnung des Dissenses als Grundlage der Demokratie.
Lasst sich unter der Voraussetzung einer Dissensorientierung die normative Bin-
dungskraft der Demokratie noch erkldren? Sind die radikaldemokratischen An-
sdtze tberhaupt in der Lage, den notwendigen normativen Rahmen in dem sich
relevante Interessen, Anspriiche und Bediirfnisse formulieren lassen, zu erzeu-
gen?

Die Herausgeber danken dem von der DFG geforderten Graduiertenkolleg
,»Technisierung und Gesellschaft” am FB 2 der TU Darmstadt fiir die groBziigige
Gewihrung eines Druckkostenzuschusses. Ein Teil der Beitridge geht auf einen
Workshop zuriick, der im Herbst 2004, ebenfalls unterstiitzt durch das Graduier-
tenkolleg, an der TU Darmstadt stattfand.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 23

Literatur

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Frei-
burg/Berlin: diaphanes.

Baudrillard, Jean (1992): Transparenz des Bosen. Ein Essay iiber extreme Pha-
nomeine, Berlin: Merve.

Bauman, Zygmunt (2000): Die Krise der Politik, Hamburg: Hamburger Edition.

Castoriadis, Cornelius (2003): Gesellschaft als imaginédre Institution — Entwurf
einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken, Frankfurt/M: Suhrkamp.

Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.) (2004): Die Riickkehr des
Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Habermas, Jirgen (1987): Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1999): Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie®, in: Fliigel/Heil/Hetzel 2004, 185-210.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien.

Lefort, Claude (1990a): ,,Vorwort zu Eléments d’une critique de la bureaucratie
(Paris 1979), in: Rédel 1990, 30-53.

Lefort, Claude (1990b): ,.Die Frage der Demokratie®, in: Rédel 1990, 281-297.

Lefort, Claude (1999): Fortdauer des Theologisch-Politischen? Wien 1999.

Marchart, Oliver (2006): Post-foundational Political Thought — Political Differ-
ence in Nancy, Lefort, Laclau and Badiou, Edinburgh: Edinburgh University
Press (im Erscheinen)

Meyer, Thomas (1992): Die Inszenierung des Scheins. Voraussetzungen und
Folgen symbolischer Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Norval, Aletta (2001): ,,Radical democracy*, in: Paul B. Clarke/Joe Foweraker
(ed.), Encyclopedia of Democratic Thought, London/New York: Routledge,
S. 587-594.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rodel, Ulrich (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schmitt, Carl (1933): Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen
Einheit, Hamburg: Hanseatische Verlags-Anstalt.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klassische Rhetorik und radikale Demokratie

ANDREAS HETZEL

Die Geschichte abendléndischer politischer Theorien ldsst sich nicht auf die Ge-
schichte der politischen Philosophie beschranken. Von der antiken rhetorischen
Tradition geht ein zweiter, von der Ideengeschichte weitgehend vernachléssigter
Strang politischen Denkens aus, der insbesondere interessante Perspektiven fiir
die Demokratietheorie er6ffnet. Wihrend die neuzeitlichen Staatsphilosophien
dazu neigen, Demokratie in ihr selbst vorgéngigen Vernunft- oder Rechtsprinzi-
pien zu verankern, tendieren die antiken Rhetoriker zu einem radikalen Demo-
kratieverstindnis: zu einer riickhaltlosen Positivierung der demokratischen Aus-
einandersetzung, die sich immer auch auf die Institutionalisierungsformen der
Demokratie selbst bezieht. Eine demokratische Staatsform, so fiihrt etwa Tacitus
aus, liegt dann und nur dann vor, wenn ,,omnia omnes poterant*, wenn alle alles
vermdgen (Tac. Dial. 40, 3)'. Diese Formulierung impliziert einerseits, dass im
politischen Prozess alles — und das betrifft auch alle vermeintlichen Moglich-
keitsbedingungen der Demokratie — zur Disposition gestellt werden kann. Ande-
rerseits besagt diese Formel, dass aus dem Prozess der Entscheidungsfindung
niemand ausgegrenzt werden darf: Alle entscheiden hier tiber alle relevanten An-
gelegenheiten.

Das Politikverstindnis der klassischen Rhetorik unterscheidet sich hierin
strikt von demjenigen der Philosophie. Wiahrend deren Vertreter seit Platon die
Aufgabe der Politik in der Steuerung und Herstellung von Gesellschaft durch Ex-
perten zu sehen, die iiber ein exzeptionelles theoretisches Wissen verfiigen, be-
greifen die antiken Rhetoriker das Politische als Medium einer sich iiber agonale
Reden vollziehenden Selbstinstituierung der Gesellschaft. Aus der Sicht Platons

1 Die klassischen Werke werden im Text nach den in der Forschungsliteratur (etwa
im Historischen Worterbuch der Rhetorik) iiblichen Abkiirzungen zitiert.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | ANDREAS HETZEL

und der ihm folgenden politischen Philosophie kontrolliert der Politiker die Polis
von auf3en; fiir die Rhetoriker Gorgias und Isokrates fillt die Polis demgegeniiber
als Praxis und fortwdhrendes Gesprich mit dem Politischen zusammenfillt. In
meinem Beitrag werde ich einige Grundmotive des politischen Denkens der anti-
ken Rhetorik rekonstruieren, um im Anschluss zu zeigen, dass aktuelle Konzepte
einer radikalen Demokratie stark von rhetorischen Motiven beeinflusst sind. Der
radikaldemokratische Diskurs von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (vgl. Het-
zel 2004) ist ebenso sehr von rhetorischem Denken inspiriert, wie sich das Poli-
tikverstédndnis der antiken Rhetorik in seiner Eigenstindigkeit gegeniiber der Phi-
losophie erst im Lichte dieses Diskurses schliissig beschreiben lésst.

Mein Beitrag gliedert sich in vier Abschnitte; zunéchst zeichne ich die wich-
tigsten Konfliktlinien zwischen Rhetorik und Philosophie im klassischen Grie-
chenland nach 1); der zweite Abschnitt fragt nach den politischen Implikationen
des Konflikts und rekonstruiert Grundziige eines rhetorischen Politikverstindnis-
ses 2); ein dritter Abschnitt setzt die Politik der Rhetorik in ein Verhiltnis zu ei-
nem rhetorischen Akosmismus, der von der konstitutiven Mangelhaftigkeit des
Seins ausgeht 3); abschlielend beziehe ich den rhetorischen Akosmismus auf den
aktuellen Diskurs radikaler Demokratie 4).

1. Philosophie und Rhetorik -
Konturen eines Konflikts

In seinem 1995 erschienenen Buch La Mésentente. Politique et Philosophie plé-
diert Jacques Ranciére fiir die Riickkehr eines Politischen, welches sich an einen
grundstiirzenden Widerstreit bindet. Eine Politik, die diesen Namen verdiene,
gehe mit einem Konflikt einher, in dem alles auf dem Spiel steht: der Gegenstand
des Streits und die Kriterien, mit deren Hilfe er geschlichtet werden koénnte,
ebenso wie die Identitit der streitenden Parteien. Als einen politischen Streit in
diesem Sinne interpretiere ich im Folgenden die Auseinandersetzung zwischen
Philosophen und Rhetorikern. Auch in diesem Streit steht alles zur Debatte: der
Status des Streits wie die Identitét der streitenden Parteien. Es ist weder ausge-
macht, dass es die Philosophie und die Rhetorik vor der Aufnahme ihrer Ausein-
andersetzung {iberhaupt gibt, noch, dass sich zwischen beiden Seiten immer eine
klare Grenze ziehen lésst.

Platon und Aristoteles behaupten eine Autonomie der Philosophie gegeniiber
der Rhetorik; umgekehrt bestreiten sie eine Unabhéngigkeit der Rhetorik von
philosophischen Vorgaben. Die Philosophen, so lautet ihr Standardargument, parti-
zipieren an einer uberzeitlichen Wahrheit, wihrend die Rhetoriker nur {iber ein
Repertoire von Techniken sprachlicher Uberzeugung verfiigten, das ohne jeden
Bezug auf Wahrheit bleibe. Rhetorik sei allenfalls als didaktische oder heuristi-
che Kunstlehre unter der Vorherrschaft der Philosophie zuldssig. Die Rhetoriker
interpretieren den philosophischen Anspruch auf Wahrheit demgegentiber selbst

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 27

als rhetorische Strategie. In Abgrenzung zu den Philosophen, die auf einer strik-
ten Trennung beider Disziplinen beharren, konstatieren sie eine gewisse Durch-
lassigkeit der Grenze. Cicero kritisiert jene ,,s0 unsinnige, nutzlose und tadelns-
werte Trennung zwischen Sprache [/ingua] und Herz [cor], die dazu fiihrte, daf3
uns die einen denken, die anderen reden lehrten* (Cic. De or. III, 61). Die Tren-
nung zwischen Philosophie und Rhetorik wird hier auf eine Spaltung des /ogos,
der zunédchst Vernunft und Sprache umfasste, in /ingua und cor, Sprache und
Geist, zuriickgefiihrt. Es sind die Philosophen, die diese, sich etwa in der Diffe-
renz von Argumentation und Persuasion manifestierende, Trennung etablieren.
Wihrend die Philosophen ihrem eigenen Selbstverstindnis nach mit guten Griin-
den iiberzeugen, bedienten sich die Rhetoriker sprachlicher Kunstgriffe, mit de-
nen sie ihr Auditorium iiberreden bzw. manipulieren wiirden. Wihrend die Philo-
sophie der Wahrheit verpflichtet sei, lehre uns die Rhetorik die Kunst des Lii-
gens. Die gemeinsame Geschichte von Philosophie und Rhetorik als Geschichte
zweier getrennter Disziplinen zu konstruieren, wire vor diesem Hintergrund
selbst schon eine philosophische Operation. Philosophie glaubt an die Méglich-
keit, die Grenziibergédnge schlieBen, den Grenzverkehr unterbinden oder zumin-
dest weitgehend kontrollieren zu konnen. Die Rhetorik wettet demgegentiber da-
rauf, dass sich die gemeinsame Geschichte in Termini einer prinzipiellen Unun-
terscheidbarkeit erzéhlen lasst.

Als paideia oder Gebildetheit gilt den Griechen vor Sokrates die Fahigkeit
des eu legein, des gut Sprechens im umfassenden Sinn (vgl. Jaeger 1954; Gom-
pertz 1965). Mit der sokratisch-platonischen Philosophie kommt es innerhalb
dieser Kultur des guten Sprechens zu einer fundamentalen Spaltung:

Seit Platon heif3t nur das um seiner selbst willen betriebene Streben nach einer von den
Schlacken des Interesses und der Perspektivitit gereinigten theoretischen Erkenntnis
,Philosophie*, nicht ein auf praktisch-politische Wirksamkeit angelegtes, an den je be-
stehenden Werten und Meinungen orientiertes Bildungsbemiihen. (Schirren/Zinsmaier
2003: 9)

Der logos zerfillt in eine reine Vernunft, den nous als verniinftige Einsicht in die
Ideen, derer sich die Philosophie annimmt, und in die bloBen Worte, die onoma,
welche der Rhetorik tiberlassen bleiben (vgl. Plat. Krat. 440c, 3-5). Der philoso-
phische logos situiert sich dabei im Zwischenreich von nous und onoma; er hat
sein normatives Mall am Bedeutungswissen der Ideen, ohne dies jedoch als sol-
ches aussagen zu konnen. Tilman Borsche arbeitet iiberzeugend heraus, dass die
Einfithrung des nous als eines pradiskursiven Vernunftvermogens intuitiver Ein-
sicht in den Wesensgehalt der Dinge fiir die Platonische Spaltung des Logos-Be-
griffs in ein philosophisches und ein rhetorisches Moment verantwortlich ist
(Borsche 1990: 37ff.). Konstitutiv fiir den nous wird dabei die Okonomie eines
unerreichbaren Maf3stabes: Der logos hat an der unmittelbaren Ideenschau des
nous sein Kriterium, vermag diesem aufgrund seiner sprachlichen, mittelbaren

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | ANDREAS HETZEL

und zeitlichen Verfassung aber niemals gerecht zu werden. Aus der Betonung
dieses Unvermdgens resultieren nicht zuletzt einige der skeptischen Einschét-
zungen der Macht des /ogos in den Platonischen Spétschriften, vornehmlich die
Dramatisierung der Aporie, dass der logos als Ort der Wahrheit keinen Index sui
et falsi, kein eindeutiges Kriterium der Unterscheidung von wahren und falschen
Aussagen zu verbiirgen vermag. Die skeptische Betonung dieser Aporizitét bildet
dabei aber gleichsam nur die andere Seite jener im nous-Begriff formulierten
Verpflichtung der Sprache auf einen pradiskursiven Begriff von Wahrheit und
Vernunft. Die Platonische Depotenzierung sprachlicher Vernunft (des logos)®
verdankt sich ihrer vorgingigen Uberforderung durch die unmégliche Moglich-
keit des nous.

In eine vergleichbare Richtung wie Borsche argumentiert vorher schon Han-
nah Arendt:

Worte sind, wie Plato meint, zu ,schwach® fiir das Wahre, das daher iiberhaupt in der
Rede nicht gefait werden kann, und Aristoteles bestimmte das hochste Vermogen des
Menschen, den nous, als eine Féhigkeit, der sich das zeigt, ,von dem es einen /ogos
nicht gibt [...]. Liest man das Hohlengleichnis in Platos ,Staat* im Sinne griechischer
Geschichte, so kann einem schwerlich entgehen, daf die periagogae, die Umkehr, die
Plato von dem Philosophen verlangt, im Grunde auf eine Umstiilpung der homerischen
Weltordnung hinausladuft (Arendt 1994: 284),

einer Weltordnung, die noch ganz dem Ideal des eu legein und der agonalen /o-
goi verpflichtet war. Die Philosophie konstituiert sich als Filiation des nous, der
im Sinne einer {iberzeitlichen Vernunft gegeniiber dem alltdglichen, situationsge-
bundenen, pluralen und politischen /ogos ausgezeichnet wird, ja: der den logos
beherrscht. Philosophie findet zu ihrem Begriff tiber eine Abwendung von der
alltaglichen Sprache und Praxis.

Die Philosophen suchen den Streit mit der Rhetorik in erster Linie als einen
theoretischen Streit um die Wahrheit und die M6glichkeit der Erkenntnis zu defi-
nieren; demgegeniiber begreifen ihn die Rhetoriker eher als einen politisch-prak-
tischen Streit um die richtige Einrichtung des Gemeinwesens. Der Streit dreht
sich also zundchst um den Status des Streites selbst. Wéhrend die Philosophie der
Rhetorik vorwirft, eine Wahrheit zu verleugnen, die den Streit schlichten konnte,
halten die Rhetoriker den Philosophen entgegen, dass sie in ihrer Suche nach ei-
ner letzten Objektivitit das Politische verleugnen, welches erst im unaufhebbaren
Streit Gestalt annimmt. Fiir die Rhetorik stellt ein solcher Grundlagenstreit in
gewisser Weise die Regel dar. Geméal der rhetorischen Statuslehre beginnt jeder
Streit damit, ,,den eigentlichen Gegenstand des Streitfalles zu bestimmen* (Cic.
De or. II 104), der gerade nicht von vorn herein fiir beide Parteien festliegt. Die
Philosophie lédsst sich auf die Offenheit des Streites nicht wirklich ein, sondern

2 Im Gegensatz zu Derridas Charakterisierung der Platonischen Philosophie als /ogo-
zentrisch wire es angebrachter, hier von einem Nouzentrismus zu sprechen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 29

versucht, ihn vorab zu definieren, ihn als Streit um doxa und episteme zu
bestimmen und ihn damit, bevor er noch ausgetragen wird, zu entscheiden, da die
episteme gegeniiber der doxa immer im Recht bleibt.

Philosophie und Rhetorik formieren sich in der Antike tiber ihre wechselsei-
tige Kritik. In sich bleiben sie jeweils gebrochen. Die Philosophie oszilliert zwi-
schen einer unbedingten Freiheit des Hinterfragens, die sich gegen alle dogmati-
sche Gewissheiten richtet (verkorpert etwa in der Gestalt des Sokrates, der einge-
spielte Selbstverstiandlichkeiten hinterfragt) und einer Suche nach letzten Eviden-
zen (die sich u. a. in der philosophischen Kosmologie Platons spiegelt). Die Rhe-
torik bejaht den offenen und nicht zu beendenden Disput, der allerdings auch aus
ihrer Sicht notwendig mit Universalisierungseffekten einhergeht. Ein wirklicher
Disput kommt ndmlich nur zustande, wenn die jeweiligen Opponenten einen un-
bedingten Anspruch auf die Giiltigkeit ihrer Thesen stellen. Es wird von hier aus
immer moglich sein, die Philosophie als rhetorische Strategie zu beschreiben: als
Rhetorik einer auBerrhetorischen Evidenz oder stabilisierten Wahrheit. Umge-
kehrt ldsst sich jederzeit die ,,Rhetorik als Philosophie” begreifen, so der Titel ei-
nes Buches von Ernesto Grassi (vgl. Grassi: 1980); Rhetorik hat als solche philo-
sophische Implikationen.

Wihrend der Rhetoriker den Streit auf Dauer stellt, situiert sich der Philosoph
auf der Seite seiner Auflosung und damit potentiell auf der Seite des Siegers.
Chaim Perelman charakterisiert die argumentative Strategie des Philosophen wie
folgt:

If two man defend opposing theses on the same issue, at least one of them is irrational
since he is necessarily mistaken; all disagreement is a sign of error and proves that seri-
ousness is lacking. Neither rationalism nor empiricism, which have dominated modern
philosophy, can, from this point of view, give any place to rhetoric, except as a tech-
nique of presenting ideas and putting them in form. (Perelman 1968: 17)

Der Philosoph inszeniert sich als Maske oder persona, durch die hindurch sich
ein transsubjektives Wahrheitsgeschehen offenbart; der Rhetoriker versteht sich
demgegeniiber als Position oder Funktionsstelle in einem gesellschaftlichen
Kriftefeld. Wihrend der Rhetoriker uns dazu anhilt, den Dissens auszuhalten,
mochte der Philosoph ihn iiberwinden. Das Idealbild des herrschaftsfreien Kon-
senses, das selbst einen Herrschaftsanspruch erhebt, begleitet die Philosophie seit
ihrer Geburt.

2. Philosophische und rhetorische Politiken

Philosophie und Rhetorik sind auf verschiedene Modelle von Politik bezogen.
Den Rhetorikern gilt die endliche, kontingente und zerrissene menschliche Praxis
als unhintergehbar; sie begreifen die politische Philosophie von daher als erste

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | ANDREAS HETZEL

Philosophie. Fiir Platon bildet die Sphére des Politischen demgegeniiber nur eine
vorldufige, mangelhafte und unvollstindige Welt, die sich dariiber hinaus nicht in
sich selbst zu stabilisieren vermag. Die Philosophie sieht ihre Aufgabe darin, die
menschliche Praxis zunichst auf eine transzendentale Sphire ewiger Geltungen
hin zu tiberschreiten, um sie in einem zweiten Schritt in dieser Sphére zu begriin-
den. Sie betreibt eine Politik der Fundierung und Stillstellung des Politischen in
einem uberzeitlichen kosmos.

Jean-Pierre Vernant fiihrt die Geburt des griechischen Denkens auf die Her-
ausbildung eines Bewusstseins des Politischen zuriick, welches mit der Krise der
Souveranitit und der Palast-Okonomie zu Beginn des 7. Jahrhunderts v. Chr. ent-
steht. Rhetorik und Philosophie gehen aus dem Geist der Polis hervor. In der Po-
lis nimmt die Politik ,,die Form des agon an: eines Redeturniers, einer mit Argu-
menten geschlagenen Schlacht. (Vernant 1982: 42) Die Rhetoriker positivieren
diesen agon riickhaltlos. Aus ihrer Sicht beruht die Polis ,,vor allem auf einer un-
gewohnlichen Vorherrschaft des gesprochenen Wortes iiber alle anderen Instru-
mente der Macht™ (Vernant 1982: 42). Die Politik ist eng mit einem agonal ver-
fassten offentlichen Logos verkniipft. Jede politische Meinung steht fiir eine par-
tikulare Position in einem gesellschaftlichen Kréftefeld, das von keiner Position
aus als Ganzes tiberblickt werden kann. Der Konflikt gilt, wie Heraklit schreibt,
als ,,der Vater aller Dinge* (DK 22 B 53).

Aristoteles, der im Vergleich zu Platon wesentlich stérkere Affinititen zur
Rhetorik aufweist und in der Akademie mehrere Jahrzehnte Rhetorik gelehrt hat,
bestimmt die politische Praxis im Sinne des vorsokratischen Agonismus als Be-
reich der Kontingenz. Politik bezieht sich fiir ihn ,,nur auf solche Dinge, welche
sich allem Anschein nach auf zweierlei Weise verhalten kénnen: Denn iiber das,
was nicht anders sein, werden oder sich verhalten kann, beratschlagt niemand.*
(Arist. Rhet. 1357a)* Im Denken der Sprache und der Praxis, die hier miteinander
identifiziert werden, verléngert sich bei Aristoteles das Ethos eines rhetorischen
Akosmismus. Als Bedingung der Moglichkeit des logos erscheint hier gerade die
Abwesenheit aller Bedingungen der Moglichkeit. Wir beginnen erst dann zu
sprechen, wenn etwas in einem fundamentalen Sinne nicht feststeht, wenn die
Welt nicht vollstindig determiniert ist, wenn sie keinen geschlossenen Horizont
eines von allen geteilten Sinnes bildet. Die Praxis ist fiir Aristoteles nicht im
kosmos fundiert, sondern hat ihren Zweck in sich selbst. Als Zweck in sich selbst
beerbt und sékularisiert die Aristotelische Praxis Platons Idee des Guten, die sich
ebenfalls durch eine Selbstzweckhaftigkeit auszeichnet. Sokrates beschreibt das
Gute als ein ,,Gut, welches wir haben mdochten, nicht aus Verlangen nach irgend
dessen Folgen, sondern weil wir es selbst um seiner selbst willen lieben™ (Plat.
Pol. 11 357Db). Er verlegt dieses Gute allerdings in einen Bereich jenseits des Seins

3 Nichts wiederholt Aristoteles in seiner Rhetorik so haufig wie die Tatsache, dass
sich unsere Praxis und unser Beratschlagen nur auf das bezichen, ,,was sich anders
verhalten kann® (Arist. Rhet. 1094b, 1104a, 1107a, 1109b, 1112a, 1139a, 1139b,
1140a/b, 1141a, 1141b).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 31

und des Wesens. Die grofle Leistung der rhetorisch informierten Aristotelischen
Praxiskonzeption besteht nun darin, dieses Gute als eine der Praxis inhédrente Ne-
gativitdt zu reformulieren. Das apeiron, die Unendlichkeit oder Unbestimmtheit,
die Platon als Attribut der Idee des Guten einfiihrt (Plat. Phil. 28 a), wird im
Werk des Aristoteles zu einem internen Charakteristikum von Praxis, zu einer
Abstindigkeit der Praxis von sich selbst, die nicht weiter essentialisiert werden
kann. Die Unbestimmtheit der Praxis verweist dabei auf Demokratie. ,,Das Un-
bestimmte hat ein unbestimmtes Richtmal3* — aus diesem Grund ist ,,nicht alles
gesetzlich geregelt; denn iiber manche Dinge 146t sich kein Gesetz geben, so daf3
es hier eines Plebiszites bedarf (Arist. Rhet. 1137b). Auf die groBte Unbe-
stimmtheit bildet die direkte Demokratie die angemessenste Antwort. Nur ,,das
Plebiszit™ vermag sich ,,den besonderen faktischen Verhéltnissen* (Arist. Rhet.
1138a) unter Bedingungen der Kontingenz anzugleichen.

Als Schiiler Platons weist Aristoteles den Bereich der Demokratie und der
politischen Praxis, dessen also, ,,was sich anders verhalten kann* (Arist. Rhet.
1140a), allerdings zugleich in enge Grenzen. Wie sein Lehrer interessiert auch er
sich primdér fiir das iiberzeitlich Giiltige: fir das Unbewegte, das aller (und gerade
auch der politischen) Bewegung zugrunde liegt. In der Nikomachischen Ethik
wird der Lebensform des Politikers diejenige des Theoretikers, der auf die un-
wandelbaren Ideen bezogen bleibt, vorgeordnet. Wéhrend Aristoteles der prakti-
schen Vernunft zumindest eine gewisse Autonomie einrdumt, neigt Platon dazu,
die praktische Vernunft vollstindig durch die theoretische bestimmt sein zu las-
sen. Philosophie fungiert hier als {iberpolitische Polizei, die den politischen Wi-
derstreit von aufen kontrolliert. Platon verankert die politische Praxis in den
ewigen Gesetzen eines kosmos. Der Diskurs seiner Philosophie ist, so Alain Ba-
diou, ,.,kosmisch, denn er verortet das Subjekt in der Vernunft einer natiirlichen
Totalitdt™ (Badiou 2002: 79) Als ,,akosmisch (Badiou 2002: 81) bezeichnet Ba-
diou demgegentiiber eine Haltung, die das Ereignis, das Anderswerden von Pra-
xis, zuldsst. Diese Haltung, so werde ich im dritten Abschnitt dieses Beitrags zu
zeigen versuchen, ist exakt diejenige der Rhetorik.

In das griechische Mutterland gelangt die Rhetorik im Sinne einer expliziten
Kunstlehre im Jahr 427 durch Gorgias von Leontinoi, einen Schiiler des Empe-
dokles. Die Redekunst wird von einem Fremden nach Athen gebracht, der nicht
aktiv am politischen Leben partizipieren darf. Platon dagegen, der gréBte Kritiker
des Gorgias, entstammt einer alten athenischen Adelsfamilie, deren Mitglieder
eine Reihe hoher Regierungsdmter inne haben. Die politische Auseinanderset-
zung zwischen Rhetorik und Philosophie lésst sich auch als Kampf von Anteils-
losen um Anteil begreifen. Jacques Ranciére beschreibt die sophistische Philoso-
phiekritik in genau diesem Sinne. Er fiihrt uns eine Urszene dieses Kampfes um
Anteil vor Augen: das von Thrasymachos in der Politeia gegeniiber Sokrates
vorgebrachte Argument, ,,Gerechtigkeit® sei ,,nichts anderes als das dem Stérke-
ren Zutrdgliche* (Plat. Pol. I 338c); traditionellerweise wird dieses Argument als
zynisches Pladoyer dafiir interpretiert, dass dasjenige gerecht sei, was den Méch-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | ANDREAS HETZEL

tigen und Herrschenden niitzt. Ranciére schldgt eine andere, nietzscheanisch in-
spirierte Lesart vor. Demnach wiirde Thrasymachos die Idee der Gerechtigkeit
als eine Strategie der Besitzenden entlarven, ihren Besitz gegeniiber den Besitz-
losen zu legitimieren. Mit dem Verweis auf Gerechtigkeit werde eine soziale Un-
gleichheit sanktioniert und in einem vermeintlichen Leistungsgefille verankert.
Sokrates’ Versuch einer Widerlegung dieses Arguments, das auf eine Transzen-
dentalisierung der Gerechtigkeit hinauslduft, setze, so Ranciére, eine Polis ohne
Unrecht und Widerspruch voraus; sie abstrahiere von einer realen 6konomischen
Ungleichheit, welche das Zusammenleben in der Polis allererst konstituiere. Eine
»polizeiliche Politik, die ihren theoretischen Reflex in den ,,Wéichtern“4 der Po-
liteia finde, beschrinke sich darauf, ein Gemeinwesen innerhalb etablierter Pa-
rameter zu verwalten sowie diese Parameter vor ihrer Repolitisierung zu schiit-
zen. Die politische Philosophie Platons dient insofern als Ganze einer Rechtferti-
gung der Aristokratie. Deren Vorrangstellung, die sich etwa in der These von der
,hotwendigen Schlechtigkeit der Mehrzahl* (Plat. Pol. VI 489d) niederschligt,
wird von Platon naturalisiert: ,,Der bildende Gott aber hat denen von euch, wel-
che geschickt sind zu herrschen, Gold bei ihrer Geburt beigemischt, weshalb sie
denn die kostlichsten sind, den Gehilfen aber Silber, Eisen hingegen und Erz den
Ackerbauern und tibrigen Arbeitern.” (Plat. Pol. III 415a) Politik dient Platon
nicht zuletzt dazu, das edelste aller Edelmetalle vor der Verteilung und Verunrei-
nigung zu bewahren. Die Phylaken bewachen im Idealstaat die strikte Einhaltung
eines eugenischen Zuchtprogramms. Das ,,Gold* soll nicht der gesamten Gesell-
schaft zugute kommen, sondern nur denen, die von Geburt an mit Gold versehen
sind. Platons Metaphorik des Goldes kann hier ohne Verlust nichtmetaphorisch
genommen werden. Die zum Herrschen Geschicktesten sind die, die auch tiber
das Kapital verfligen.

Die Idee der Gerechtigkeit, die im Zentrum der Argumentation von Platons
Politeia steht, wird dariiber qualifiziert, dass sich jeder ,,die seiner Natur gebiih-
rende Stelle anweisen® ldsst (Plat. Pol. III 415¢) und die Ordnung der Sténde ak-
zeptiert. Damit wird Platons eigene Definition der Gerechtigkeit letztlich unun-
terscheidbar von derjenigen des Thrasymachos, die Sokrates zunéchst entschie-
den zurtickweist: Gerechtigkeit, so Thrasymachos, ist ,,des Stiarkeren und Herr-
schenden Nutzen, des Gehorchenden und Dienenden aber eigener Schade* (Plat.
Pol. 1 343c). Sokrates selbst definiert Gerechtigkeit in einer Weise, die ganz of-
fensichtlich zur Maximierung des Nutzens der Herrschenden beitrégt; Gerechtig-
keit sei ,,des von Natur Besseren und Schlechteren Zusammenstimmung dariiber,
welches von beiden herrschen soll, in der Stadt sowohl als in jedem einzelnen™
(Plat. Pol. IV 432a). Gerechtigkeit sanktioniert hier Unterschiede, die zugleich

4 Die Wichter werden in Platons Politeia als diejenige Instanz eingefiihrt, die iiber
die Integritdt der Aullengrenzen des Stadtstaates wacht. Im weiteren Verlaufe der
Darstellung richtet sich ihre Uberwachungsfunktion dann zunehmend auf das, was
in der Stadt getan und gesagt wird. Die Aufgabe der Wichter bestehe darin, ,,die
drinnen am besten im Zaum zu halten* (Plat. Pol. III 415¢).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 33

fiir Hierarchien stehen; gerecht ist, ,,wenn sich bei Kindern und Weibern, Knech-
ten und Freien, Gemeinen und Arbeitern, Herrschenden und Beherrschten dieses
findet, daB3 jeder, wie er einer ist, auch nur das Seinige tut und sich nicht in vie-
lerlei einmischt™ (Plat. Pol. IV 433d), wenn sich mit anderen Worten jeder mit
der gesellschaftlichen Position begniigt, auf der er sich innerhalb einer tradierten
Standeshierarchie vorfindet. Demokratie wird von Platon mit einem Aufruhr ge-
gen die natiirliche Ordnung der Stinde gleichgesetzt. ,,Demokratie” entstehe im-
mer dann, ,,wenn die Armen den Sieg davontragen* (Plat. Pol. VIII 557a). Sie
gilt Platon einerseits als letzte Verfallsform der Aristokratie, andererseits als un-
mittelbare Vorstufe der Tyrannis.

Man koénnte an dieser Stelle versucht sein, das Projekt der Philosophie insge-
samt auf einen Versuch der antidemokratischen Rechtfertigung von Standesun-
terschieden zuriickzufithren. Die platonische Ideenlehre, die zumindest einen
wichtigen Anfangspunkt abendlédndischen Philosophierens markiert, erschiene
dann als nachtrigliche Legitimation einer Politik, die auf die Erhaltung des ge-
sellschaftlichen Status Quo abzielt. Rhetorik und Sophistik stehen demgegeniiber
insgesamt fiir ein Bildungsprogramm, das Erziehung tiber Abstammung und er-
erbte Autoritdt stellt. Das sophistische Bildungsprogramm hat bereits als Bil-
dungsprogramm eine demokratisierende Wirkung. Zu den Besten gehort man aus
der Sicht der Sophisten nicht durch Geburt, sondern durch eigene Anstrengung.

Die Philosophie begreift sich in einer doppelten Rolle. Zunéchst nimmt auch
der Philosoph am o6ffentlichen Gespréch teil; er begibt sich auf die agora. Er
steht mitten im Zentrum der Gesellschaft und befragt eingespielte Ublichkeiten.
Sokrates etwa verpflichtet sich in diesem Sinne eher einem Nichtwissen als ei-
nem Wissen. Er irritiert, verstort, be- und hinterfragt die 6ffentliche Meinung.
Gleichzeitig bezieht er aber auch eine Position jenseits der Praxis: die Position
eines bios theoretikos. Indem er an der Welt des Gottlichen zu partizipieren vor-
gibt, beerbt er genau jene Souverdnititsanspriiche, deren Ende, so Vernant, die
Idee und Praxis der Polis markieren. Der Philosoph méchte dem politischen Dis-
put einen Ort anweisen, seine Grenzen abstecken, die Bedingungen seiner Mog-
lichkeit sanktionieren. Er versteht sich daher in letzter Konsequenz als Gesetzge-
ber. Die politische Philosophie Platons verankert die Gesetze der Polis in den
Gesetzen des kosmos. Die Korrespondenz zwischen beiden Ordnungen wird ga-
rantiert durch ,.einen auBlerhalb der Polis stehenden autoritativen Gesetzgeber
[...], der [...] Giber die Einsicht in eine hohere Weltordnung verfiigt.“ (Nippel
2000: 29)

Eine solche Gestalt schwebt Platon im Philosophen-Konig vor (Plat. Pol. V
473b ff.). Dieser zerstort die kontingente, historisch gewachsene Ordnung des
Gemeinwesens und bindet die freigesetzten Elemente nach einem idealen Plan
neu zusammen. Platon antizipiert hier die Totalitarismen des 20. Jahrhunderts auf
dem Feld der politischen Theorie. In seinem Idealstaat werden familidre und kul-
turelle Bindungen zerschlagen, um eine neue, hierarchische Ordnung zu eta-
blieren, welche die zeitlosen Ordnungen von Mikro- und Makrokosmos abbilden

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | ANDREAS HETZEL

soll. In der Politeia bedient sich Platon in diesem Sinne stindig analogisierender
Verfahren; Sokrates versucht, ,,an der Gestalt des Kleineren die Ahnlichkeit mit
dem GroBeren auf[zu]suchen (Plat. Pol. IT 369a): Auf der Ebene des Mikrokos-
mos spiegelt die politische Ordnung die Ordnung der Seele (in der die Vernunft
tiber die Leidenschaften regiert); auf der Ebene des Makrokosmos diejenige von
Idee und Erscheinung. Metaphysik und Politik gehen hier eine fatale, die weitere
Tradition der politischen Philosophie pragende Allianz ein.

Im Rahmen der Philosophie Platons wird jede Praxis der Theorie subordi-
niert. Wenn wir titig werden, entwickeln wir ,,eine Idealform (eidos), die wir als
Ziel (telos) setzen, und dann handeln wir, um sie in die Realitdt umzusetzen.*
(Jullien 1999: 13) Fiir Platon sind unsere Augen im Handeln, wie Frangois Jul-
lien treffend formuliert, ,,auf das Modell gerichtet“ (Jullien 1999: 13). Platon
charakterisiert den idealtypischen Staat, dessen Bild Sokrates in der Politeia
zeichnet, als ,,Musterbild®, ,,g6ttliches Urbild“ oder ,,Grundriss des Staates (gra-
phas paradeigma, Plat. Pol. V 472d; theios paradeigma, V1 500e; schema tes po-
liteias, V1 501a), das keinen hypothetischen, regulativen oder gar utopischen
Charakter hat, sondern das — unter der einen Bedingung der Installation des Phi-
losophenkénigtums — genau ,,s0 ausgefiihrt werden kann®, wie es von Sokrates
,beschrieben wird“ (Plat. Pol. V 473a). Die theoria als Schau der ewigen, unbe-
wegten Ideen, geht hier der praxis voraus; das Mittel folgt dem vorgefassten
Zweck, der Entwurf bestimmt die Ausfithrung, das Projekt wird theoretisch ent-
worfen, bevor wir es praktisch umsetzen.

Zu den Paradigmen politischen Handelns avancieren in Platons Politeia die
Hirtenkunst (poimenikae, Plat. Pol. I 345d) und die Steuermannskunst (kyberne-
tikae, Plat. Pol. I 346a). Der Hirt wie der Steuermann zeichnen sich durch ein
Expertenwissen aus, das sie aus der Menge derer, die behiitet oder gesteuert wer-
den, heraushebt. Das Bildfeld, aus dem Platon hier schopft, verweist von vorn
herein auf ein antidemokratisches Verstdndnis des Politischen. Der Staat wird
von Phylaken gesteuert, die eine besondere Kaste bilden. Politik fillt zusammen
mit einer phylaken poleos (Plat. Pol. V 456a), die Schleiermacher treffend mit
»Staatshut iibersetzt. Die politische Philosophie des Abendlandes bleibt diesem
Versténdnis tiber weiten Strecken verpflichtet und erweist sich in ihren Grundzii-
gen bis heute als platonisch. In den groflen politiktheoretischen Entwiirfen von
Hobbes, Rousseau und Locke geht es, wie Hannah Arendt herausgearbeitet hat,
immer um das Herstellen der Gesellschaft nach theoretischen Vorgaben. Die
.Selbstverstindlichkeit, mit der das Gesellschaftliche an die Stelle des Politi-
schen tritt, verrdt mehr als alle Theorien, wie sehr die urspriinglich griechische
Auffassung von dem, was Politik eigentlich ist, verloren gegangen war* (Arendt
1994: 28).°

5 Arendt selbst kniipft demgegeniiber wieder an das aristotelische Praxis-Konzept an,
das sie radikalisiert. Sie begriindet damit eine Tradition politischen Denkens, die
das Politische als autonome Selbstinstituierung der Gesellschaft begreift. Aufge-
nommen wird dieser Ansatz von Castoriadis, Lefort und Laclau.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 35

Platon formuliert seine antidemokratische Position vor dem Hintergrund der-
jenigen politischen Formation, die vielleicht — trotz aller Abstriche® — als eines
der demokratischsten Gemeinwesen in der Menschheitsgeschichte gelten kann:
der athenischen Demokratie. Als Gorgias von Leontinoi im Jahre 427 v. Chr. von
Sizilien kommend in Athen eintrifft, findet er dort eine politische Situation vor,
die der Etablierung der von ihm im Handgepéck mitgefiihrten neuen Kunstlehre
sehr forderlich ist: Demokratie und Rhetorik begiinstigen sich wechselseitig. 510
wird der letzte Tyrann aus Athen vertrieben und eine Republik ausgerufen, deren
Demokratie auf zwei Pfeilern ruht: auf der isonomia (Gleichheit vor dem Gesetz)
und der isegoria (Redefreiheit) (vgl. Baumhauer 1986: 106f.). Die Einheit der
Polis wird wesentlich durch die Freiheit der Rede gestiftet; die Polis ist nichts
anderes als ein fortdauerndes o6ffentliches Gespriach, an dem alle freien Biirger
teilnehmen kénnen. Die Volksversammlung (ekklesia’) gibt Gesetze® und iiber-
wacht deren Einhaltung; vor allem behandelt sie aber das Strittige, Fille also, die
nicht eindeutig durch einen Rekurs auf ein Gesetz entschieden werden konnen. In
Antiphons zweiter Tetralogie heif3t es:

Fille, in denen tiber das Geschehene Einverstindnis herrscht, werden vorgéngig vom
Gesetz entschieden und von den Wihlern, die iiber das ganze Staatswesen gebieten; was
aber etwa strittig ist, dariiber zu urteilen ist euer Amt, Biirger. (Tetralogia B, 1)

Fiir den Autor der Rhetorik an Alexander — ,,das Werk eines Sophisten® (Gohlke
1959: 11) — steht fest, ,,dal Rat zu pflegen von allen menschlichen Dingen das
gottlichste ist“ (Anax. Rhet. 18). Das Gedeihen des Staatswesens wird vom an-
onymen Autor davon abhédngig gemacht, dass jeder Entscheidung eine demokra-
tische und offentlich gefiihrte Entscheidungsfindung vorausgeht: ,,Man sieht je-
denfalls in ganz Griechenland, wo immer das Staatsleben gesund ist, dal man
erst im Rat und dann erst in der Tat iibereinkommt* (Anax. Rhet. 18). Nietzsche’

6 De facto beschrankt sich die politische Partizipation in der athenischen Polis des
vierten Jahrhunderts v. Chr., die einem radikaldemokratischen Ideal vollstdndiger
Teilhabe am néchsten kommt, auf eine bestimmte, anthropologisch, ethnisch und
6konomisch ausgezeichnete Gruppe: freie, erwachsene, ménnliche, athenische Voll-
biirger. Zumindest als Denkmdglichkeit und -horizont taucht die unbeschréinkte Par-
tizipation in der athenischen Polis allerdings bereits auf, und zwar insbesondere im
Kontext sophistischer Uberlegungen. Aus der Rede fiir die Messener des Sophisten
Alkidamas, einem Schiiler des Gorgias, stammt der Satz: ,,Frei liel der Gott alle,
niemanden hat die Natur zum Sklaven gemacht.” (Alkidamas Fr. 3) Hier deutet sich
eine universalistische Idee des Menschen zumindest an.

7  Ekklesia geht auf das Verb kalein zuriick, welches rufen und berufen bedeutet; ek-
klesia verweist wortgeschichtlich auf einen gewissen Primat der Stimme und Rede;
sie setzt sich aus denen zusammen, die durch das Wort einberufen werden.

8 Noch diese Gesetze selbst werden als /ogoi, als Reden, interpretiert, wovon etwa die
Rhetorik an Alexander zeugt: ,,Auch das Gesetz ndmlich ist schlicht gesagt eine ab-
gewogene Rede (Anax. Rhet. 17).

9  Zur Bedeutung Nietzsches flir ein radikaldemokratisches Denken vgl. Hetzel 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | ANDREAS HETZEL

spricht von der griechischen Rhetorik zusammenfassend als von einer ,,republi-
kanischen Kunst: man mufl gewohnt sein, die fremdesten Meinungen und An-
sichten zu ertragen und sogar ein gewisses Vergniigen an ihrem Widerspiel emp-
finden” (KGW, 11, 4, 415). Der Logos, der fiir die Philosophen einer ist, zerfdllt
fur die Rhetoriker in dissoi logoi, in sich widerstreitende Reden, deren Wider-
streit es auszutragen und auszuhalten gilt. Im Gegensatz zur philosophischen
Dialektik artikulieren die sophistischen Rhetoriker eine Dialektik ohne Versoh-
nung. Republikanisch ist diese Dialektik insofern, als sie uns lehrt, die Perspekti-
vitit unserer eigenen /ogoi zu akzeptieren und die widersprechenden logoi unse-
rer Kontrahenten in ihrer Andersheit anzuerkennen. Antirepublikanisch, so die
Konsequenz von Nietzsches Argument, wire demgegeniiber der philosophische
Versuch, die Perspektivitit in einer objektiven Synthesis zu iiberschreiten, einen
fiir alle verbindlichen /ogos zu finden, in dem die unterschiedlichen Perspektiven
aufgehoben wiren.

Nietzsches These, dass es sich bei der Rhetorik um eine republikanische
Kunst handle, wird von Altphilologen und Althistorikern unserer Tage weitge-
hend bestitigt. So schreibt etwa Jochen Bleicken in seinem Standardwerk Die
athenische Demokratie:

Die Volksversammlung ist in Athen nicht [...] nur eine unter anderen wichtigen Institu-
tionen. Sie ist als die Gesamtheit aller politisch berechtigten Athener mit dem atheni-
schen Staat identisch. Aber die Volksversammlung steht nicht nur stellvertretend fiir
den Staat oder die Stadt; sie ist auch gleichbedeutend mit der politischen Ordnung die-
ser Stadt, der Demokratie. (Bleicken 1995: 190)

Bildet die Volksversammlung das Medium der Demokratie, dann ist die Rede in
gewisser Weise die Form, die dieses Medium strukturiert. Bleicken fiihrt weiter
aus:

Der Wille des Biirgers war entscheidend, und ihn zu jeder Zeit formulieren und um sei-
ne Durchsetzung kdmpfen zu konnen, ist eine Grundbedingung der Demokratie [...].
Redefreiheit (parrhesia) und das jedem gleiche Recht auf Rede (isegoria) sind daher
gleichbedeutend mit Demokratie. Die &lteste uns erhaltene Reflexion auf die demokrati-
sche Ordnung, die anonyme Schrift tiber den Staat der Athener von ca. 430 v. Chr. [ge-
meint ist die Athenaion Politeia des Pseudo-Xenophon, A.H.], bestimmt ,das Reden‘ —
und als Konsequenz der Rede die Teilhabe an Rat und Volksversammlung — als die
Grundlage der politischen Tétigkeit. [...] Bei Marathon haben sich die Athener das
Recht erkdmpft, mit der Zunge zu streiten, sagt Aristophanes in den ,Rittern‘ (v. 782,
424 v. Chr.). (Bleicken 1995: 200)

Rhetorik als Kunstlehre reflexiviert und professionalisiert das 6ffentliche Reden
und damit die politische Praxis. Die Redner sind Teil des Volkes und zugleich
die ersten Politiker, sie beraten die Volksversammlung. Die Politik ist mit dem
Vollzug der Rede koextensiv; die theoretische Reflexion auf die Moglichkeiten

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 37

und Grenzen der Rede bezieht sich immer auch auf die Méglichkeiten und Gren-
zen des Politischen.

Dem republikanischen Kontext, in dem die klassisch-griechische Rhetorik
steht, entsprechen theoretische Reflexionen auf die Demokratie als bester Staats-
form. Explizite Rechtfertigungen der Demokratiec von Seiten der rhetorischen
Tradition finden sich etwa bei Protagoras, Thrasymachos und Thukydides. Prota-
goras fordert im gleichnamigen Platonischen Dialog eine Teilhabe aller an der
politischen Tugend und betont den padagogischen und sozialisierenden Gewinn
einer allgemeinen politischen Partizipation (Plat. Prot. 323a). Die Rhetorik ver-
pflichtet sich dem Projekt, auch unter undemokratischen Bedingungen auf De-
mokratisierungsanspriichen zu beharren. Von Thrasymachos ist ein Fragment
iiberliefert, in dem er der Rede eine Art demokratisches Widerstandspotential zu-
spricht:

Ich wollte, ihr Athener, daf} ich zu jener alten Zeit gehorte, als es den jungen Leuten ge-
niigte zu schweigen, die allgemeine Lage aber nicht dazu zwang, 6ffentlich zu reden,
und die dlteren Biirger die Stadt recht leiteten. Da aber der Gott uns in diese Zeit gesetzt
hat, so da3 wir zwar auf die anderen, die die Stadt beherrschen, horen, selbst aber die
Unbilden erleiden miissen, und das Schlimmste: daf3 es nicht das Walten der Gotter ist
noch des Schicksals, sondern derer, die sich um uns kiimmern sollen, mufl man reden.
(B1 Dionysius Halicarnasseus, Demosthenes 3)

Thrasymachos unterscheidet eine iltere Zeit, in der die Biirger die Stadt recht lei-
teten und in der insofern keine Notwendigkeit bestand, 6ffentlich die Stimme zu
erheben. Diese ganz offensichtlich gliickliche Zeit wurde durch eine Phase abge-
16st, in der das Volk gehorchen und Unbilden erleiden muss. Diese Unbilden sind
nicht vom Schicksal oder den Géttern verhdngt, sondern bilden das Ergebnis von
Herrschaft. Thrasymachos entnaturalisiert hier Herrschaftsanspriiche; er kehrt
damit die von Sokrates in Platons Politeia verfolgte Strategie, Herrschafts-
verhiltnisse in einer kosmischen Ordnungen zu verankern, um. Gerade die un-
demokratischen Herrschaftsverhiltnisse, die es den Biirgern verwehren, offent-
lich zu reden, machen es nun aber fiir Thrasymachos notwendig, dass man reden
muss. Thrasymachos deutet hier die Moglichkeit einer Wortergreifung durch die-
jenigen an, denen zu sprechen in bestimmten Herrschaftskonstellationen ver-
wehrt bleibt. Die Rede birgt ein revolutionédres Potential. Nicht nur unter demo-
kratischen Bedingungen kann gesprochen werden; in Akten der Wortergreifung
kann und muss sich Demokratie dariiber hinaus auch unter undemokratischen
Bedingungen Gehor verschaffen. Keiner Herrschaft kann es gelingen, das Feld
der Sprache vollkommen zu kontrollieren.

Der Historiker Thukydides, ein Schiiler des Isokrates, legt dem Perikles fol-
gendes Lob der Demokratie in den Mund:

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | ANDREAS HETZEL

Wir [= die Athener] haben eine Staatsverfassung, die sich nicht nach den Gesetzen an-
derer richtet; wir sind eher das Vorbild fiir andere als da3 wir andere nachahmen. Diese
unsere Verfassung nennt man Demokratie, weil sie nicht auf einigen wenigen, sondern
auf der Mehrheit der Biirger beruht. Vor dem Gesetz sind alle Biirger bei personlichen
Streitigkeiten gleichgestellt. (Thuk. II 37; 40f.)

Demokratie und Rede bilden bei Thukydides eine integrale Einheit: ,,Denn nicht
schaden nach unserer Meinung Worte den Taten, sondern vielmehr, sich nicht
durch das Wort vorher belehren zu lassen, ehe man an die notige Tat herangeht.*
(Thuk. I 37; 40, 2)

Es wire natiirlich naiv (und wiirde Platons Bedeutung tiberbetonen), die Phi-
losophie als per se antidemokratisch, die Rhetorik dagegen als per se demo-
kratisch beschreiben zu wollen. Auch in der Rhetorik finden sich Rechtfertigun-
gen der Monarchie, so etwa in einer dem Nikokles gewidmeten Rede des
Isokrates. Das in dieser Rede vorgebrachte Pladoyer fiir die Alleinherrschaft des
zypriotischen Ko6nigs wird allerdings dadurch abgeschwicht, dass es fiir eine
Monarchie in der Polis Partei ergreift. Der Stellenwert des Konigs wird hier auf
ein Amt beschrinkt, wie es in etwa dem Athenischen archon basileus entspre-
chen konnte, dem eher eine zeremonielle als eine politische Macht zukommt. In
der Polis zu leben, bedeute auch fiir den Ko6nig, ,,die Redefreiheit zu akzeptieren™
und dariiber hinaus sich der Moglichkeit auszusetzen, dass die eigenen Fehler 6f-
fentlich kritisiert werden kénnen (Isocr. or. Rede an Nikokles, 3) In einer anderen
Rede des Isokrates ldsst dieser den Nikokles ein berithmtes Loblied auf den Lo-
gos und die Rhetorik singen:

Weil wir von Natur aus die Gabe besitzen, einander iiberreden und uns unsere jeweili-
gen Wiinsche mitteilen zu konnen, haben wir uns nicht nur davon entfernt, ein Leben
wie Tiere zu fiihren, sondern wir haben uns zusammengetan, Poleis gegriindet, uns Ge-
setze gegeben, die Kiinste erfunden, ja bei fast allen unseren Erfindungen und Einrich-
tungen hat uns unsere Fahigkeit zu sprechen geholfen. [...] Wenn ich also kurz die
Macht der Sprache zusammenfassen soll, so werden wir feststellen, daB keine verniinf-
tige Handlung ohne Zuhilfenahme der Sprache geschieht, sondern dafl die Sprache bei
allem Tun und Denken die Fiithrung hat und daf} die verniinftigsten unter den Menschen
am meisten Gebrauch von ihr machen. Deswegen sind Leute, die es wagen, iiber Rheto-
rik- und Philosophielehrer herzuziehen, ebenso zu hassen, wie Frevler an den Einrich-
tungen fiir die Gétter. (Isocr. or. Rede des Nikokles oder Rede an die Zyprioten, 6-9)

Die hochste Souverdnitdt kommt hier den 6ffentlichen /ogoi zu und nicht dem
Konig.

Es ist kein Zufall, dass auch die zweite Bliite der Rhetorik, die sich vor allem
mit dem Namen Ciceros verbindet, ebenfalls in die Zeit einer Republik fillt. Be-
reits in der frithesten lateinischen Rhetorik, der Rhetorik an Herennius, wird die
republikanische Ausrichtung der Disziplin deutlich: ,,Aufgabe des Redners ist es,
iiber die Angelegenheiten sprechen zu koénnen, welche um der Wohlfahrt der

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 39

Biirger willen durch Sitten und Gesetze festgelegt sind, und zwar mit der Zu-
stimmung der Zuhorer, soweit diese erlangt werden kann.“ (Auct. ad Her. I, 2)
Die Rede vermittelt hier Recht und Politik mit der Zustimmung der Zuhorer.
,,Sitten und Gesetze® existieren nicht an sich, sondern nur, insofern sie von den
Biirgern anerkannt werden. Zu Biirgern einer Republik werden die Zuhorer wie-
derum nur, insofern sie sich zu den ,,Sitten und Gesetzen verhalten. Die Rede
leistet eine die res publica konstituierende Vermittlungsleistung und macht die
Angelegenheiten des Staates (res) allererst zu 6ffentlichen (publica) Angelegen-
heiten. Sie stellt sie der Zustimmung — und damit auch der potentiellen Ableh-
nung — anheim. Die Redner exponieren Sitten und Gesetze der Kritik; erst im
Durchgang durch diese Kritik erlangen sie Geltung und werden verbindlich. Die
Rede muss sich ,,den Nutzen [utilitatis] zum Ziele setzen™ (Auct. ad Her. III, 3);
dieser Nutzen besteht nicht in einem subjektiven Nutzen, sondern im Nutzen fiir
das Gemeinwesen.

Cicero und Quintilian verpflichten den Redner ebenfalls auf die ,,Interessen
der Gemeinschaft®, die ,,res publicae (Quint. XII 1,1). Im Brutus, der dem spéte-
ren Casar-Morder gewidmeten Geschichte der Beredsamkeit, wendet sich Cicero
der Vergangenheit der Rhetorik zu, weil die Redkunst angesichts der Diktatur
Cisars keinen gesellschaftlichen Ort mehr hat. Er fiihlt sich angesichts der Dik-
tatur ,,in die Nacht des Staates [rei publicae noctem] gestiirzt (Cic. Brut. 330).
Der Brutus interveniert dabei selbst in einer politischen Auseinandersetzung. Um
die Gunst des Brutus, eines talentierten jungen Politikers, bemiihen sich Ciasar
und Cicero gleichermaBen; Caesar verleiht ihm Amter (46 Statthalter in Gallia
cisalpina, 44 praetor urbanus und 41 Konsul; vgl. Kytzler 1990: 277), Cicero
widmete ihm einige seiner wichtigsten Schriften (Brutus, Paradoxa stoicorum,
Orator, De finibus bonorum et malorum, Tusculanae disputationes), in denen er
sich direkt an seinen Giinstling wendet und an sein demokratisches Gewissen ap-
pelliert. ,Einer der Stringe, die zu den Iden des Mirz fiihrten®, so Bernhard
Kytzler, ,,beginnt in Ciceros Brutus.” (Kytzler 1990: 277)

Eine deutliche Rechtfertigung der Demokratie findet sich noch einmal bei
Tacitus, der im romischen Kaiserreich auf die demokratische rhetorische Tradi-
tion zuriickblickt. Tacitus fiithrt das Ende der Beredsamkeit, das er in seinem Dia-
log iiber die Redner beklagt, explizit auf eine Ablosung der Demokratie durch
die Tyrannis zuriick. Er weist auf die Gefahren hin, die mit der Demokratie ein-
hergehen: Zwiste und Kampfe, die die Gesellschaft stindig zu zerreissen drohen.
Augustus hat die rémische Gesellschaft befriedet, aber, so Tacitus auch die Be-
redsamkeit zum Schweigen gebracht, und mit ihr die Demokratie. Die Rhetorik
lebt von den ,,stindigen Volksversammlungen® und dem ,,zugestandenen Recht,
auch die Méchtigsten anzugreifen™ (Tac. Dial. 40, 1). Die Tyrannis kennt dem-
gegeniiber keine Beredsamkeit:

Denn von welchem Redner in Sparta, von welchem in Kreta haben wir gehort? Die
Ordnung dieser Staaten und ihre Gesetze werden als iiberaus streng iiberliefert. Auch

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | ANDREAS HETZEL

eine Beredsamkeit der Makedonen und Perser oder irgendeines Volkes, das mit einer
festbestimmten Regierungsgewalt zufrieden war, kennen wir nicht. Einige rhodische
aber und sehr viele athenische Redner sind aufgetreten, bei denen alles das Volk, alles
die Unerfahrenen, alles sozusagen alle vermochten [omnia omnes poterant]. (Tac. Dial.
40, 3)

Die Partizipation wird hier nicht eingeschrinkt. Alle entscheiden, bzw. umge-
kehrt: Jede einzelne Stimme zéhlt. Zugleich bezieht sich Demokratie auf alles:
Nichts bleibt der demokratischen Auseinandersetzung prinzipiell enthoben oder
vorgeordnet.'® Die Formulierung omnia omnes poterant zeugt nicht nur von ei-
nem demokratischen Politikverstdndnis, sondern von einer Idee radikaler Demo-
kratie, die in ihrer Radikalitét an keinem Ort in der Antike vollstidndig verwirk-
licht war, als Horizont oder Denkmdéglichkeit allerdings sehr wohl wirksam wur-
de. Als radikal (vgl. Norval 2001) kann ein demokratischer Diskurs dann gelten,
wenn er den Vollzug einer demokratischen Praxis nicht durch ihm vorgeordnete
kategoriale Vernunft- oder Rechtsprinzipien bindet und der Partizipation an die-
sem Diskurs keinerlei Beschrinkungen auferlegt. Die Demokratie im Sinne ihrer
Radikalisierung zu denken, heif3t fiir die Vertreter radikaldemokratischen Den-
kens primir ,,,den erstbesten‘ denken: irgendwen, einen beliebigen.“ (Derrida
2003: 123)

3. Rhetorischer Akosmismus

Die Philosophie Platons bemiiht sich darum, die menschliche Praxis in einer zeit-
losen Ordnung zu verankern, die sich am ehesten als kosmos beschreiben lasst,
als geordnete, in sich geschlossene und harmonische Welt. In dieser Welt lésst
sich alles sowohl logisch als auch genealogisch auf hochste Prinzipien zu-
riickfithren, die Platon ,,Ideen” nennt. Die Ideen werden wiederum von einem
Gott stabilisiert, der in einer Art kosmologischer Synthesis die Einheit des Welt-
ganzen garantiert. Der ,,Gott ist einfach und wahr und verwandelt sich weder
selbst noch hintergeht er andere®; er offenbart sich ,,weder in Erscheinungen
noch in Reden* (Plat. Pol. II 382¢) sondern bleibt ganz bei sich. Er gibt allenfalls
seine Identitdt an die Ideen und die diesen Ideen entsprechende Welt im Rahmen

10 Der Passus bei Tacitus ldsst sich insofern als direkte Replik auf Platons Definition
der Gerechtigkeit, die besagt, ,,dal} jeder, wie er einer ist, auch nur das Seinige tut
und sich nicht in vielerlei einmischt* (Plat. Pol. IV 433d), lesen. Bei Platon findet
sich, wenn auch polemisch gemeint, eine dhnlich klingende Definition der Demo-
kratie als derjenigen Verfassung, die ,,gleichméBig Gleichen wie Ungleichen eine
gewisse Gleichheit austeilt™ (Plat. Pol. VIII 558c). Demokratie lieBe aus dieser Per-
spektive keine Ungleichheit, die Platon ja zu legitimieren sucht, zu. Platon wendet
sich dezidiert gegen demokratische Grundforderungen wie die nach ,,Freiheit” (VII
562b/c), ,Niederschlagung der Schulden® und ,,Verteilung der Grundstiicke™ (VIII
566a).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 41

einer Emanation weiter, wobei sich diese Identitét in den dulleren, weltlichen Re-
gionen des kosmos nach und nach abschwicht. Die Aufgabe der Philosophie be-
steht darin, diese Bewegung umzukehren, alles periphere Sein wieder auf die
Identitit des Zentrums zuriickzufithren. Das klassizistische Griechenland-Ideal,
dass sich etwa in Winckelmanns Rede von ,,stiller Einfalt und edler Wiirde* als
Charakteristikum der griechischen Kunst ausdriickt, ist stark vom kosmos-Ge-
danken der Platonischen Tradition geprigt. Als differentia specifica zwischen
Antike und Moderne wird immer wieder auf die kosmologische Geschlossenheit
des antiken und auf die akosmistische Offenheit des modernen Weltbildes hin-
gewiesen. Blickt man weniger auf die Philosophie als auf die Rhetorik, dann
zeigt sich allerdings, dass auch die Antike mit einem akosmistischen Denken ver-
traut war, mit einer Skepsis in Bezug auf eine letzte und verbindliche Ordnung
des Seins.

Es ist kein Zufall, dass ausgerechnet ein Philosoph, der wieder affirmativ an
die antike rhetorische Tradition ankniipft, diesen akosmistischen Zug in der Kul-
tur des klassischen Griechenland freilegt: Friedrich Nietzsche. In seinem Friih-
werk Die Geburt der Tragddie aus dem Geist der Musik sieht Nietzsche die Kul-
tur des klassischen Griechenland durch zwei polare Prinzipien strukturiert, ein
apollinisches und ein dionysisches. Wahrend Apollon eher als Gott des Kosmos
gelten kann, als Gott der Ordnung, der Umfriedung und der geschlossenen Form,
verkorpert Dionysos ein chaotisches, akosmistisches Prinzip. Er wird als Gott der
Uberschreitung, Entsetzung und Offnung verehrt. Wie zweifelhaft Nietzsches
Befunde im einzelnen aus philologischer Sicht auch immer sein mogen: Sein
Grundgedanke, dass die klassisch-griechische Kultur sich nicht auf einen
Kosmologismus reduzieren lésst, wird heute allgemein akzeptiert.

Weite Teile der antiken Rhetorik artikulieren eine explizit akosmistische Po-
sition. Deutlich wird das besonders in der Rede des Gorgias iiber das Nichtsein,
auf die sich sowohl sein Ruhm als auch sein zwielichtiger Ruf griindet. Diese
Rede wurde immer wieder (eine wichtige Ausnahme bildet Hegel) als Beleg fiir
die Absurditét rhetorischer Musterreden gedeutet. Gorgias fithre hier die Kraft
der Rede dadurch vor, dass er bewusst fiir eine hochgradig kontraintuitive Posi-
tion argumentiere. Gegeniiber diesen Deutungen méchte ich auf einer gewissen
Ernsthaftigkeit des Textes bestehen, die etwa darin zum Ausdruck kommt, dass
er von Sextus Empiricus {iberliefert wird, dem es nicht um rhetorische Musterre-
den, sondern um skeptische Argumente zu tun ist. Die Rede iiber das Nichtsein
verleiht einem Gedanken Ausdruck, der fiir die gesamte rhetorische Tradition
maligeblich werden sollte: Der logos vermag sich nicht durch einen Rekurs auf
eine letzte, ihm vorgéngige Weltordnung zu begriinden und zu legitimieren, son-
dern nur aus seinem eigenen Vollzug heraus. Die Rede iiber das Nichtsein soll
hier insofern auch nicht als heimliche Metaphysik oder Fundamentalontologie
der Rhetorik begriffen werden. Die Rhetorik ruht auf keinem theoretischen Fun-
dament, sondern auf einem praktisch-politischen, welches das Bildfeld einer
Fundamentierung nicht zulésst. Gleichwohl zieht sich ausgehend von der Schrift

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | ANDREAS HETZEL

des Gorgias ein akosmistischer Geist durch die rhetorische Tradition, und sei es
nur in Form einer Skepsis gegeniiber begriindungslogischen Fragen.

Olympiodor datiert die Rede iiber das Nichtsein auf die Jahre 444-441 v.
Chr.; sie fillt damit etwa in die Akme, die Lebensmitte, des Gorgias. Uberliefert
ist der Text in zwei Fassungen oder besser, in Form von zwei Paraphrasen, die
beide leider eher die Resultate der Argumentation als die Argumente selbst wie-
dergeben; ich gehe im Folgenden von der ausfiihrlicheren Paraphrase aus, die
Sextus Empiricus im siebten Buch seines Hauptwerks Adversus mathematicos
liefert."" Zwischen dieser Paraphrase und der Rede selbst klafft eine zeitliche
Liicke von etwa sechs Jahrhunderten. Sextus, einer der wichtigsten Vertreter der
antiken Skepsis, richtet sich in seinem Werk gegen Mathematiker und dogmati-
sche Philosophen, die an eine objektive Erkenntnis und an die Moglichkeit apo-
diktischer Schlussfolgerungen glauben. Nachdem er andere Sophisten wie Prota-
goras als Vertreter eines Relativismus diskutiert hat, wendet sich Sextus dem
Gorgias zu, den er als ,,Referenz fiir jene anfiihrt, ,,die das kriterion autheben
(Sext. Adv. math. VII 65)." Was mit dem kriterion gemeint ist, wird am Ende
des Textes deutlich; dort heif3it es riickblickend: ,,Das sind nun bei Gorgias die
Aporien: da verschwindet das kriterion der Wahrheit [aletheias kriterion].”
(Sext. Adv. math. VII 87) Gorgias wird mit anderen Sophisten als Kronzeuge fiir
die Unhaltbarkeit einer korrespondenztheoretischen Auffassung der Wahrheit zi-
tiert.

Sextus nennt zunéchst den Titel der Schrift, Peri tou me ontos e Peri physeos
(Uber das Nichtsein oder iiber das Physische). Mit dem Nichtsein hat es bereits
auf der lexikalischen Ebene seine eigene Bewandtnis. Parmenides, auf dessen um
500 v. Chr. erschienenes Lehrgedicht Gorgias Bezug nehmen diirfte, unterschei-
det sprachlich zwei Modi der Negativitit: das ouk on und das me on. Wiahrend
das ouk on als einfache Negation begriffen werden kann, als Aussage, dass etwas
Bestimmtes innerhalb einer vorgegebenen Ordnung nicht ist, steht das me on fiir
ein Nichtsein schlechthin, das jede Ordnung bedroht. Fiir Parmenides gilt das me
on als Inbegriff des Nichtseinsollenden, all dessen also, was das on, das Sein, in
seiner Identitit, Vollkommenheit und Zeitlosigkeit bedroht. Dieses Sein wird von
Parmenides in das Zentrum sowohl der Philosophie als auch des kosmos gestellt,
die sich wechselseitig spiegeln. Die Korrespondenz beider Ordnungen wird
durch die Goéttin Dike garantiert, die, so das Prodmium, dem Philosophen das
Lehrgedicht diktiert (DK 28 B1). Philosophie legt Zeugnis von einem Sein ab,
das ,,aus einem Glied und unbeweglich und nicht entstanden® (DK 28 A 34, B
10) ist. Die philosophische Erkenntnis (noesis) hebt sich dadurch von der alltig-
lichen Meinung (doxa) ab, dass sie auf dieses ewige, vollkommene, mit sich
identische Sein bezogen bleibt. Das Sein, von dem Parmenides spricht, zeichnet

11 Die zweite Paraphrase findet sich im Pseudo-Aristotelischen Traktat De Melisso,
Xenophane, Gorgia.

12 Die Ubersetzung schlieBt sich hier wie im Folgenden Schirren und Zinsmeier an,
weicht aber in einzelnen Fillen ab.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 43

sich dadurch aus, ,,dal} es ist und daf nicht ist, daB3 es nicht ist“ (DK 28 B 2). Das
Nichtsein (me on) wird von ihm nun nicht nur als etwas charakterisiert, das nicht
ist, sondern dariiber hinaus auch als etwas, das nicht sein soll. Es steht fiir das,
was das Sein in seiner Zeitlosigkeit und Selbstidentitit bedroht: fiir Zeit, Diffe-
renz, Mannigfaltigkeit, Mangel, Meinung und, so liee sich im Vorblick auf Ari-
stoteles vermuten, fiir praxis, den Bereich der Kontingenz und des Anderssein-
kénnens.

Platon folgt Parmenides in dieser Deutung des Nichtseins als des Nichtsein-
sollenden. Sokrates fragt in der Politeia: ,,Wie konnte etwas, was ja nicht ist [me
on] erkannt werden [gnostheie]? (Plat. Pol. V 477a). Das auf den nous verwei-
sende Erkennen wird an gleicher Stelle von der doxa abgehoben, der bloBen
Meinung, die am Nichtsein partizipiert. Der nous richtet sich demgegeniiber auf
das (parmenideisch interpretierte) Sein; Sokrates behauptet, ,,dass das vollkom-
men Seiende auch vollkommen erkennbar ist* (Plat. Pol. V 477a); Sein und Er-
kennen verweisen hier aufeinander und verstidrken sich wechselseitig. Der Be-
griff des Nichtseins enthélt fiir Platon eine Denkunmdoglichkeit. Wahrend sich der
nous auf das Sein richtet, ,,ist das Nichtseiende [me on] ja auch vorzustellen un-
moglich® (Plat. Pol. V 478b). Die Philosophie habe also ,,das sich immer gleich
und auf dieselbe Weise Verhaltende (Plat. Pol. VI 484b) zu ihrem Anliegen zu
machen.

Bereits im Titel der Rede des Gorgias, die sich explizit dem von Parmenides
mit einem Bannfluch belegten und fiir unméglich erklirten me on annimmt, kiin-
digt sich eine Umwertung der von der Philosophie beanspruchten Werte an. Gor-
gias bezieht Partei fiir genau das Prinzip, das die Philosophie im Moment ihrer
Geburt verwirft; flir eine Negativitit, die das Sein daran hindert, sich in seiner
Vollkommenheit abzuschlieSen. Nach Hegel besteht die Leistung des Gorgias im
»Aufzeigen des Nichtansichseins des Seins“ (Hegel 1970: 435); Vollkommenbheit
kann nicht ohne Mangel gedacht werden, Ewigkeit nicht ohne Zeit, Identitit
nicht ohne Differenz. Gorgias rehabilitiert das me on gegeniiber seiner Verurtei-
lung durch Parmenides und zeigt, dass jedes Sein von einem Nichtsein daran ge-
hindert wird, sich zu totalisieren.

Nach der Erwdhnung des Titels stellt Sextus die drei zentralen Thesen des
Textes vor: Gorgias ,etabliert drei Punkte der Reihe nach: 1) daB nichts ist; 2)
daB, wenn es ist, es dem Menschen nicht erfa3bar ist; 3) dal, wenn es erfallbar
ist, man es wenigstens nicht aussprechen und den Mitmenschen mitteilen konn-
te.“ (Sext. Adv. math. VII 65) Diese drei Thesen werden nun im Folgenden der
Reihe nach referiert. Die erste These, ,,dal3 nichts ist*, konne sich auf drei mogli-
che Gegenstandsbereiche beziehen: das Seiende, das Nichtseiende oder etwas,

13 Eine moderne Verbindung des Nichtseins mit Praxis findet sich explizit bei John
Dewey: Das ,,praktische Handeln [...] befafite sich mit einer niederen Region des
Seins, in welcher der Wandel herrscht und die deshalb Sein nur ehrenhalber genannt
werden kann, denn sie zeigt durch eben diese Tatsache des Wandels einen Mangel
an einer sicheren Grundlage an. Sie ist mit Nicht-Sein infiziert. (Dewey 1998: 22)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | ANDREAS HETZEL

das sowohl seiend als auch nichtseiend ist. Gorgias beginnt mit dem Evi-
dentesten, dem Nichtseinenden: ,,Das Nichtseiende [me on] ist nicht [ouk estin]*
(Sext. Adv. math. VII 67), sein Nichtsein liegt bereits in seinem Begriff be-
schlossen. Wiirde es sein, dann bestiinde die aporetische Moglichkeit, das etwas
»zugleich sein und nicht sein“ (Sext. Adv. math. VII 67) konnte, eine Moglich-
keit, die aus logischen Griinden"* ausgeschlossen werden muss: ,,Insofern man
namlich das Nichtseiende denkt [noetei], wird es nicht sein, insofern aber das
Nichtseiende ist, wird es wiederum sein [estei]. Schlechterdings ist es aber unge-
reimt, dass etwas zugleich ist und nicht ist.” (Sext. Adv. math. VII 67)

Bemerkenswert an dieser Stelle ist die Entgegensetzung von Sein und Den-
ken, die im weiteren Verlauf noch mehrfach wiederholt werden wird, so auch im
Zusammenhang des Erweises des Nichtseins des Seienden: ,,Wenn namlich das
Gedachte [phronoumenal, sagt Gorgias, nichts Seiendes ist [ouk estin onta], wird
das Seiende nicht gedacht [phroneitei].” (Sext. Adv. math. VII 77) Und etwas
weiter: ,,Die gedachten Dinge [...] sind keine seienden Dinge. (Sext. Adv. math.
VII, 78). Mit dieser Unterscheidung von Denken und Sein hebt sich Gorgias von
Parmenides ab, fiir den die Identitit von Denken und Sein im Zentrum der Philo-
sophie steht: ,,Das man es erkennt, ist dasselbe, wie dal} es ist [auto noein estin te
kai einei]“ (DK 28 B 3), lautet einer seiner zentralen Thesen. Das Sein sowohl
des Nichtseins als auch des Seins wird fiir Gorgias demgegeniiber immer dann
ausgeschlossen, wenn wir es denken. Dem Denken kommt hier eine negative
Macht zu. Es ist einerseits das Andere des Seins, andererseits dasjenige, was das
Sein daran hindert, sich in sich abzuschlieBen. Mit der These, dass das Nichtsei-
ende nicht ist, wiederholt Gorgias fast wértlich die These des Parmenides: ,,ouk
esti me einei” (DK 28 B 2); er gibt dieser These allerdings eine vollkommen an-
dere Deutung. Wihrend Parmenides das Nichtsein aus dem Kosmos ausschlief3t,
besagt die These vom Nichtsein des Nichtseins bei Gorgias, dass das Nichtsein
sich in einer anderen Weise einstellt oder Geltung verschafft als in der eines Sei-
enden. Das Nichtsein gilt ihm als etwas, das alles Seiende tiberbordet.

Nachdem er die Moglichkeit ausgeschlossen hat, dass das Nichtseiende ist,
wendet sich Gorgias dem Seienden zu. Seine Argumentation gegen das Sein des
Seienden bedient sich eleatischer'” Argumentationsmuster. Das Seiende, so Gor-

14 Gorgias bezieht sich immer wieder implizit auf die Gesetze der formalen Logik. Er
betont, dass seine gesamte Argumentation ,,gemif der Vernunft®, kata logon (Sext.
Adv. math. VII, 78), verlduft. — Das Nichtseiende kann auch deshalb nicht sein,
weil dann, wenn das Nichtseiende wire, das Seiende nicht sein konnte, was erneut
einen logisch Widerspruch enthélt, da dass Seiende per definitionem ist.

15 Eine Ndhe zu Zenon von Elea besteht im Stil der Argumentation, nicht dagegen in
den Gehalten, fiir die argumentiert wird. Zenon, ein Schiiler des Parmenides, will
mit seinen Paradoxen ja gerade fiir einen ontologischen Monismus und damit gegen
die Moglichkeit von Vielheit und Verdnderung argumentieren. Eine Nahe des Gor-
gias zu eleatischen Argumentationsformen wird durch den bereits erwéhnten Pseu-
do-Aristotelischen Traktat De Melisso, Xenophane, Gorgia nahgelegt, der Gorgias,

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 45

gias, konne entweder als etwas Immerwédhrendes, als etwas Gewordenes oder als
etwas aus Immerwéhrendem und Gewordenem Zusammengesetztes vorgestellt
werden (Sext. Adv. math. VII 68). Wiirden wir das Sein, wie Parmenides, als
immerwihrend, ungeworden und statisch begreifen, dann hitte es keinen ,,An-
fang* [arche]. Das, was ohne Anfang ist, gilt als unbegrenzt [apeiron], das Un-
begrenzte aber ist, wie auch Platon spéter ausfithren wird, ,,jenseits des Seins und
des Wesens* angesiedelt. Wire ein unbegrenztes Sein irgendwo in der Welt, so
Gorgias, dann ,,gibt es von diesem Verschiedenes [...] und so wird das Seiende
nicht mehr unbegrenzt sein.“ (Sext. Adv. math. VII 69) Das Immerwéhrende und
Unbegrenzte, das von Parmenides als Wesensbestimmung des Seins angefiihrt
wird, widerspricht fiir Gorgias dem Begriff des Seienden. Eine andere Mdoglich-
keit bestiinde nun darin, das Seiende als geworden [geneton] zu denken. Wenn es
geworden ist, kann es wiederum nur aus einem anderen Seienden oder aus einem
Nichtseienden entstanden sein. Fiihren wir es auf ein anderes Seiendes zuriick,
erkldren wir nichts, sondern geraten in einen endlosen Zirkel. Auch aus einem
Nichtsein kann das Sein nicht hervorgegangen sein, ,,weil das Erzeugende schul-
det, einen Anteil am Anfang zu haben® (Sext. Adv. math. VII 71). Aus Nichts
kann mit anderen Worten kein Etwas entstehen.

Das Sein enthélt also eine Art Denkunmdoglichkeit. Es lédsst sich weder wider-
spruchsfrei als ewig und unbegrenzt begreifen, noch auch als bedingt und gewor-
den. Gorgias zieht daraus die sinnkritische Konsequenz, auf den Begriff des
Seins zu verzichten. Damit ist nicht, wie hdufig unterstellt, die These impliziert,
dass nichts existiert. Das, was existiert, kann dagegen nicht als Sonderfall eines
parmenideischen — ewigen, unbeweglichen, mit sich identischen — Seins begrif-
fen werden. Wir erinnern uns: Der Titel der Rede lautet nicht Peri ouk on, son-
dern Peri me on; Gorgias ist es nicht um die einfache Negation zu tun — im Sinne
von: Jemand oder etwas ist nicht da, jemand oder etwas hat nicht die Eigenschaft
X — sondern um die Erschiitterung der Idee eines Seins, das all unseren Weltbe-
ziigen zugrunde liegt.

Nachdem Gorgias die Inkonsistenz des Seins aufgezeigt hat, wendet er sich
dem Problem seiner Undenkbarkeit bzw. Unwahrnehmbarkeit zu. Selbst wenn es
ein Sein gibe, konnten wir es nicht denken, da Sein und Denken absolut vonein-
ander unterschieden sind. Dieser Unterschied wird insbesondere an der mensch-
lichen Phantasie deutlich, die einen produktiven Uberschuss gegeniiber jeder
Wirklichkeit aufweist:

Wenn némlich die gedachten Dinge seiend sind, dann sind alle gedachten Dinge, und
das, wie auch immer einer sie denkt. Das leuchtet aber nicht ein. Wenn sich einer einen
fliegenden Menschen denkt oder einen auf dem Meere fahrenden Wagen, fliegt doch

zusammen mit dem Eleaten Melissos von Samos sowie mit Xenophanes von Ko-
lophon, dem Lehrer des Parmenides, diskutiert.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | ANDREAS HETZEL

nicht gleich ein Mensch oder fihrt ein Wagen auf dem Meer. Daher sind die gedachten
Dinge nicht seiend. (Sext. Adv. math. VII 79)

Auch ,,Skylla“ und ,,Chimeira“ — hier gibt sich Gorgias mythenkritisch — konnen
problemlos gedacht werden, existieren damit aber ldngst noch nicht wirklich
(Sext. Adv. math. VII 80). Umgekehrt konnen wir vieles denken, was nicht ist.
Unser Denken scheint sich gerade durch diese Kraft auszuzeichnen, iiber das
Seiende hinauszugehen und es immer wieder auch zu negieren. Es ist darin we-
sentlich der produktiven Einbildungskraft verpflichtet und verschwistert. Gorgias
erwihnt die phantasia nicht, dhnelt das negativistische Denken, von dem er
spricht, allerdings stark an die Phantasie an.

Um die Unterschiedenheit von Denken und Sein weiter zu unterstreichen,
bedient sich Gorgias eines doppelten Vergleichs. Er weist zundchst darauf hin,
dass das Sichtbare nicht gehort und das Horbare nicht gesehen werden kann
(Sext. Adv. math. VII 81). Die durch die einzelnen Sinne erschlossenen Welten
lassen sich nicht aufeinander reduzieren; sie existieren unabhingig voneinander.
Den Menschen, den wir sehen, miissen wir, um uns seiner Existenz zu versi-
chern, nicht zugleich auch horen, genauso wie wir den Menschen, dessen Stimme
wir vernehmen, nicht zugleich sehen miissen. So wie sich die Sinnesmodalitéten
zueinander verhalten, verhilt sich nun auch das Denken [phronoumena] zu den
Sinnen insgesamt: Die ,,gedachten Dinge“ werden ,,sein, auch wenn sie nicht ge-
sehen werden mit dem Gesichtssinn noch gehort mit dem Gehor (Sext. Adv.
math. VII 81). Ihnen kommt eine Geltung ganz eigener Art zu, sie haben ein ,,ei-
genes kriterion [oikeiou kriterion]” (Sext. Adv. math. VII 81). Das Denken steht
mithin fiir eine ganz eigene Welt, die sich nicht mit der Welt des Seins deckt. Pa-
radox formuliert: Das Denken ist, ohne zu sein. Es befreit sich im Werk des Gor-
gias aus seiner parmenideischen Identifizierung mit dem Sein. Das die ,,gedach-
ten Dinge* mit einem ,,eigenen kriterion® einhergehen, heifit nichts anderes, als
dass sich Gedanken, wie von Husserl in seiner Psychologismuskritik gezeigt,
immer nur aus anderen Gedanken motivieren. Sein und Denken fiigen sich nicht
zu einem kosmos, sondern sind durch einen absoluten Unterschied getrennt.

Der dritte Teil der Schrift befasst sich nun mit der Nicht-Mitteilbarkeit des
Seins. Auch hier sollte man nicht vorschnell davon ausgehen, dass Gorgias, wie
héufig unterstellt, eine prinzipielle Unmoglichkeit der Kommunikation postuliert.
Gorgias erldutert diesen Punkt wie folgt:

Womit wir ndmlich etwas anzeigen, ist die Rede. Die Rede ist aber nicht das Zugrunde-
liegende und Seiende [logos de ouk esti ta hypokeimena kai onta). Also zeigen wir nicht
das Seiende unseren Mitmenschen an, sondern eine Rede [logon], die etwas anderes ist
als das Zugrundeliegende. (Sext. Adv. math. VII 84)

Dieses Argument ist so einfach wie bestechend. Wenn wir sprechen, sagen wir
nie das Seiende selbst aus, sondern immer nur Worte. Ein Seiendes liefe sich als

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 47

Seiendes prinzipiell nicht sagen. Auch die Worte bilden eine eigene Welt, die auf
ein eigenes kriterion verweist. Jeder Versuch, das Seiende selbst zu sagen, wiirde
wiederum nur neue Worte produzieren, die uns immer weiter von der Prisenz
dieses Seienden entfernen. Das Seiende erscheint Gorgias in letzter Konsequenz
als ein Effekt der Worte: Die Rede

setzt sich aus den von auflen auf uns zufallenden Dingen, d. i. aus dem Wahrnehmbaren,
zusammen. Aufgrund des Kontaktes mit dem Saft entsteht in uns die diese Qualitit be-
hauptende Rede, und aus dem Widerfahrnis der Farbe die die Farbe behauptende Rede.
Wenn aber das der Fall ist, ist die Rede nicht Darstellung des AuBeren, sondern das Au-
Bere wird zur Darstellung der Rede. (Sext. Adv. math. VII 85)

Nicht die Worte bezeichnen die Dinge, sondern die Dinge bezeichnen die Worte
und werden somit selbst zu Zeichen. Das Sein entzieht sich hinter dem Horizont
des logos, der selbst zum einzig moglichen, aber niemals geschlossenen kosmos
wird. Mit den Worten Goethes: ,,Durch Worte sprechen wir weder die Gegen-
stinde noch uns selbst vollig aus. Durch die Sprache entsteht gleichsam eine
neue Welt, die aus Nothwendigem und Zufilligem besteht.” (Goethe WA 11, 75:
167) Wir haben keine Moglichkeit, unsere Sprache in einer vorgingigen Ord-
nung des Seins zu verankern. Auerhalb der Rede gibt es buchstdblich nichts.
Die Rede ist insofern auch nicht in gleichem Sinne gegeben, wie das Seiende
(onta) oder Vorliegende (hypokeimena) der Philosophie und des Common Sense:

Und gewifl kann man auch nicht sagen, da3 die Rede in der Weise vorliegt wie das
Sichtbare und Hoérbare, so daf3 aus ihr, als vorliegend und seiend, das Vorliegende und
Seiende bedeutet werden konnte. Denn auch wenn die Rede vorliegt [...], unterscheidet
sie sich vom tibrigen Vorliegenden. (Sext. Adv. math. VII 86)

Die Rede (logos) liegt deshalb nicht vor, weil wir immer schon in der Rede sind,
sie ist kein Objekt, kein Gegenstand. Die Rede iiber das Nichtsein dient also
nicht zuletzt der Befreiung des logos, der Freisetzung der Rede.

Da aus der Perspektive der antiken Rhetorik kein Standpunkt jenseits des /o-
gos moglich ist, bleibt dieser selbst als Ganzer undurchschaubar und damit not-
wendig unvollstindig. Die Rhetorik kann sich zum logos nicht wie eine Meta-
sprache verhalten. Selbst vollstindig sprachlich verfasst, erschlief3t sie das Feld
der Sprache von innen, mit deren eigenen Mitteln. Der logos ldsst sich nicht in
gleicher Weise verobjektivieren wie ein Sein. Im Gegensatz zur Philosophie ver-
ankert die Rhetorik das menschliche Sprechen und Handeln nicht in den ewigen
Gesetzen des Seins oder in einem kosmos, sondern macht die Moglichkeit des
Sprechens und Handelns umgekehrt gerade von der Briichigkeit eines jeden kos-
mos abhingig. Sprechen und Handeln griinden in dieser Perspektive buchstéblich
im Nichts. Erst vor dem Hintergrund seiner akosmistischen Position ist es Gor-
gias moglich, die tiberzeugende Kraft der Rede zu verstehen, einem Versuch,

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | ANDREAS HETZEL

dem er sich in seiner Helena-Rede widmet. Wirksamkeit entfalten kann die Rede
nur, weil sie nicht festgestellt ist, weil sie eher mit einem Mangel als mit einem
Sein korrespondiert:

Die Tatsache, dal der Mensch ein ,Sprachwesen* ist, bedeutet, dafl er sozusagen konsti-
tutiv ,aus der Bahn geraten® ist, durch einen irreduziblen Ril3, einen strukturellen Man-
gel an Gleichgewicht gekennzeichnet ist, den das Symbolgebédude in der Folge vergeb-
lich zu beheben versucht. (Zizek 1992: 55)

In der Rhetorik an Alexander, die dem sophistischen Akosmismus verpflichtet ist
und wiederum einen bedeutenden Einfluss auf Aristoteles ausgeiibt haben diirfte,
wird ein Bedeutungskonzept angedeutet, das die Bedeutungen der logoi gerade
nicht tiber ihre Korrespondenz mit dem Sein erldutert, wie es Parmenides nahe
legt, sondern tiber eine Abweichung zwischen beiden Ordnungen. In seiner Be-
handlung der tekmerioi, der Kennzeichen oder Zeichen, von denen aus wir etwas
erkennen, vermuthen oder schlieen, fithrt der Autor aus: ,,Kennzeichen [tekme-
rioi] liegen vor, wo etwas gegensitzlich verlduft zu dem, wovon die Rede ist,
und worin ein Gedanke sich selber widerspricht.” (Anax. Rhet. 47). Signifikant
wird ein Seiendes, wenn es von der Rede abweicht, ein Gedanke, wenn er sich
widerspricht; das gilt auch fiir das Verhiltnis von Worten und Handlungen: ,,Vie-
le Kennzeichen wird man bekommen, wenn man aufpasst, ob die Behauptung
des Gegners seiner Tat widerspricht oder die Tat seinem Wort zuwiderlduft. Das
also sind Kennzeichen und so wird man sie vervielfachen.” (Anax. Rhet. 48). Ein
Satz sagt erst dann etwas, wenn er nicht einfach ein ihm vorausgehendes Sein
abbildet, sondern iiber dieses Sein hinausgeht, von ihm abweicht. Im Sinne einer
semantischen Bedeutungstheorie darf dieses Konzept allerdings nicht gedeutet
werden, da es in einem praktischen Kontext, dem der Gerichtsverhandlung, ange-
siedelt ist. Bedeutsam ist etwas hier nur in Bezug auf seine praktische Relevanz
zur Entscheidungsfindung. Diese praktische Relevanz ergibt sich gerade aus den
Differenzen von Wort und Sache. Rhetorisch relevant werden Sachverhalte nur
dann, wenn sie strittig sind. Etwas kann nur dann etwas bedeuten, wenn es noch
nicht alles bedeutet, wenn es Fragen offen lésst.

4. Rhetorische Motive im Diskurs der
radikalen Demokratie

Der Akosmismus der rhetorisch-sophistischen Tradition beriihrt sich nicht ein-
fach nur mit einer Praxis radikaler Demokratie, sondern ist nur von dieser Praxis
her zu verstehen. Akosmismus und Demokratie implizieren sich wechselseitig,
ohne dass hier von einem Verhiltnis der Begriindung gesprochen werden konnte.
Der Akosmismus bildet gerade kein (negatives) kosmologisches Fundament, auf
dem die Politik ruht. Er steht fiir die Abwesenheit aller letzten Fundamente, die

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 49

eine demokratische Politik als solche allererst moglich macht. Aus der Sicht von
Laclau ,.the only democratic society is one which permanently shows the contin-
gency of its own foundations* (Laclau 2000: 86). Es verwundert insofern nicht,
dass zeitgenossische Ansitze einer radikalen Demokratie wieder explizit an den
rhetorischen Akosmismus ankniipfen. Auf Ranciéres Versuch, die politische
Theorie des Thrasymachos, die sich im ersten Buch von Platons Politeia ab-
zeichnet, wieder aufzugreifen und gegen Platons eigene politische Philosophie
auszuspielen, haben wir bereits hingewiesen. Derridas Essay Platons Pharmazie,
eine akribische Lektiire des Phaidros, rehabilitiert ebenfalls sophistische Argu-
mente gegeniiber der Philosophie Platons und weist mit Gorgias auf eine ,,Un-
trennbarkeit zwischen der Sophistik und der Philosophie® (Derrida 1995: 125)
hin; er zeigt weiter, wie der logos fiir Gorgias, ,,bevor er vom kosmos und von
der Ordnung der Wahrheit beherrscht und bezéhmt wird, ein wildes Geschopf
ist“ (Derrida 1995: 129). Platons Kritik der Rhetorik und der Schrift wird von
Derrida dariiber hinaus mit dem ,,ProzeB gegen die Demokratie” (Derrida 1995:
163) verglichen, den Platon in der Politeia anstrengt.

Die ausfithrlichsten Ankniipfungen an die rhetorische Tradition im radikal-
demokratische Diskurs finden sich bei Laclau und Mouffe, die sich an entschei-
denden Stellen ihrer Theorie auf zumindest drei klassisch-rhetorische Denkfigu-
ren beziehen. Zunéchst erldutern sie das Verhéltnis von Universalismus und Par-
tikularismus als synekdochische Beziehung (a); zum zweiten verwenden sie zur
Beschreibung demokratischer Auseinandersetzungen das Konzept eines ,,leeren
Signifikanten®, welches als Ubersetzung der rhetorischen katachresis in struktu-
ralistische oder poststrukturalistische Begriffe gelesen werden kann (b); drittens
verstehen sie das Soziale ganz allgemein als fropologisches Feld sich widerstrei-
tender Krifte (c).

(a) Der Diskurs der radikalen Demokratie kann deshalb als ,,radikal” gelten,
weil er keine transzendentalen Bedingungen der Moglichkeit von Demokratie zu-
lasst, die nicht selbst wiederum im demokratischen Disput zur Disposition ge-
stellt werden konnten. Die Frage nach der Demokratie kann hier immer nur aus
der demokratischen Auseinandersetzung heraus beantwortet werden. Radikale
Demokratie ist nicht in universellen Normen, Prinzipien oder Werten verwurzelt,
die ihren Ort auBlerhalb der Demokratie selbst hétten. Radikale Demokratie be-
deutet, dass es keine radix der Demokratie gibt. In dieser Hinsicht hat der Dis-
kurs der radikalen Demokratie groBe Gemeinsamkeiten mit dem rhetorischen
Akosmismus des Gorgias. Demokratie und Sprache legitimieren sich jeweils nur
iiber die Abwesenheit aller fundamentalen Legitimationen. Um noch einen
Schritt weiter zu gehen: Demokratie und Sprache existieren im strengen Sinne
gar nicht. Es gibt nur je besondere Menschen, die in konkreten Situationen kon-
krete Worte an andere Menschen richten und dabei konkrete Effekte erzielen.
Demokratie und Sprache sind immer situiert und verkorpert. Vor diesem Hinter-
grund wire es angemessener, von Demokratisierungseffekten und Redeereignis-
sen zu sprechen als von so etwas wie Demokratie und Sprache an sich. Sprechen

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | ANDREAS HETZEL

und Handeln verweisen auf den unverfiigbaren kairos (vgl. Hetzel 2003: 244f.),
die Gunst der Situation und der Stunde, die als das eigentliche Subjekt des Re-
dens und Handelns gelten kann.

Die postfoundationalistische Transformation der Demokratietheorie hat Kon-
sequenzen fiir den Status von Universalitdt. Das Universelle dient fiir Laclau und
Mouffe nicht lidnger als transzendentaler Rahmen der Demokratie. Stattdessen
gehen sie von einer verwickelten Hierarchie aus Universellem und Partikularem
aus; beide Seiten bendtigen einander, werden aber nichts desto trotz durch eine
uniiberbriickbare Kluft voneinander getrennt. Keine partikulare Position kann
den Ort des Universellen fiir sich okkupieren. Der Ort des Universellen bleibt
notwendig leer und unbestimmt. Der Kampf um Hegemonie ist immer auch der
Kampf um den leeren Ort des Universellen. In seinem Aufsatz Identity and He-
gemony erlautert Laclau diesen Zusammenhang mit Hilfe der rhetorischen Figur
der Synekdoche: ,,In order to have hegemony we need the sectorial aims of a
group to operate as the name for a universality transcending them — this is the
synecdoche constitutive of the hegemonic link.* (Laclau 2000: 57) Die Synekdo-
che wir hier im Sinne eines pars pro toto verstanden: Da das Universelle zu-
gleich notwendig und unmdéglich ist, muss ein partikularer Akteur die Rolle des
Universellen einnehmen. Das Universelle erscheint also immer nur in und an ei-
ner partikularen Perspektive; das Partikulare erscheint umgekehrt immer nur
dann, wenn es eine universelle Forderung erhebt. Jeweils eine der beiden Seiten
verkorpert zugleich die Moglichkeit und Unmdéglichkeit der anderen. Mouffe und
Laclau zeigen wieder und wieder, dass es keine Reprasentation der Gesellschaft
in der Gesellschaft geben kann. Als universalistischer Begriff bleibt Gesellschaft
stets unmoglich: ,, The idea of a totally emancipated and transparent society, from
which all tropological movement between its constitutive parts would have been
eliminated, involves the end of all hegemonic relation [...] and also of democ-
ratic politics.“ (Laclau 2000: 57) Demokratie hiangt von der Unmdglichkeit des
Universellen ab.

(b) Ausgehend von diesen Uberlegungen entwickeln Mouffe und Laclau eine
Theorie der ,,Leerstelle” (Laclau/Mouffe 1991: 253) im exzentrischen Zentrum
der Gesellschaft. Eine Gesellschaft kann nur dann als demokratisch gelten, wenn
ihre Mitte leer bleibt, wenn sie sich nicht auf eine bestimmte Essenz, einen Wert
oder eine Idee, verpflichtet. Demokratie fungiert hier als ein anderer Name daftir,
dass die Gesellschaft unbestimmt ist und unbestimmt bleiben soll. Niemand kann
fiir sich beanspruchen ihre Gestalt in einer irreversiblen Weise theoretisch oder
praktisch festzulegen. Eine Gesellschaft kann sich nie selbst beschreiben: In die-
ser Hinsicht ist ,jedes Signifikationssystem um einen leeren Platz herum kon-
struiert™ (Laclau 2002: 70), um einen ,,leeren Signifikanten“. Laclaus ,,leerer Si-
gnifikant* kann als Ubersetzung der rhetorischen katachresis gelesen werden, der
Trope der Performativitdt und Negativitit; die Katachrese ist die Trope, tiber die
sich Sprache selbst aus dem Nichts heraus erschafft; sie steht fiir eine sprachliche
creatio ex nihilo. Der ,leere Signifikant™ konstituiert eine ,,positive” oder ,,reale”

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 51

Unmoglichkeit (Laclau 2002: 70). Als Beispiel erwdhnt Laclau den Kampf unter-
schiedlicher Oppositionsgruppen gegen einen gemeinsamen Gegner. Nur dieser
Gegner stiftet eine Aquivalenz der Forderungen; dariiber hinaus hat diese Aqui-
valenz keinen positiven Gehalt. Gleichwohl vermag es dieser leere Signifikant,
unterschiedlichste Interessen miteinander zu artikulieren.

Eine Deutung des ,leeren Signifikanten™ als Katachrese legt Laclau selbst
nahe. Er stellt sein Denken in die Tradition von Nietzsche, Foucault, Derrida und
de Man, die dem rhetorischen Akosmismus unter den Bedingungen der Moderne
den vielleicht radikalsten Ausdruck gegeben haben; alle vier Autoren begreifen
Sprache dabei konsequent als katachrestischen Prozess. Die Katachrese gilt gene-
rell als die Trope des Missbrauchs. Ich missbrauche ein bestimmtes Wort, um
etwas zu bezeichnen, fiir das es noch keine Bezeichnung gibt. Klassische Bei-
spiele sind Tischbein, Flugzeugfliigel, Flaschenhals oder Motorhaube. Da fiir die
Philosophen nach Nietzsche keine Moglichkeit mehr besteht, Signifikanten auf
transzendentale Signifikate zu beziehen, weisen sie darauf hin, dass sich Bedeu-
tungen immer um abwesende Signifikate herum konstituieren. Wir haben von
daher keine Moglichkeit mehr, strikt zwischen ,richtigem® Gebrauch und Miss-
brauch von Sprache zu unterscheiden. Jeder Sprachgebrauch geht mit einer Set-
zung einher, die sich einem représentationalistischen Denken entzieht. Die Kata-
chrese steht, wie Gerald Posselt neuerdings tiberzeugend gezeigt hat, innerhalb
der rhetorischen Tradition fiir das, was wir seit Austin als die Performativitét der
Sprache bezeichnen, fiir ihren Setzungscharakter (vgl. Posselt 2005). Sie bietet
sich insofern als master trope einer akosmistischen Rhetorik an.

Mit dem Insistieren auf dem katachrestischen Charakter der Sprache verbin-
det sich bei den genannten Autoren immer auch ein politischer und damit anti-
philosophischer Anspruch. Das philosophische Projekt einer Unterscheidung von
Gebrauch und Missbrauch zeichnet die eigentlichen, normalen und wahren Be-
deutungen der Worte gegentiber ihren illegitimen Verwendungen und Aneignun-
gen aus. Die Philosophie etabliert und legitimiert eine Ordnung des Seins, einen
kosmos, der in sich hierarchisch verfasst ist. Hinter dem Insistieren auf dem ei-
gentlichen Sinn eines Wortes steht immer ein Herrschaftsinteresse. Dagegen
richtet sich die Genealogie Nietzsches und Foucaults ebenso wie die Dekon-
struktion Derridas und de Mans. Fiir Laclau — der der Spur dieser Autoren folgt —
lassen sich das Soziale und das Politische nie entlang einer ihnen spezifischen
Logik explizieren, sondern nur entlang einer Rhetorik. Das ,,soziale Band* ist
nicht aus logischen Notwendigkeiten gekniipft, sondern aus kontingenten Uber-
géngen, die sich weniger durch den Syllogismus als vielmehr durch die Kata-
chrese explizieren lassen. Der Ubergang von einem Glied der Kette zum anderen
wird hier gerade durch die Abwesenheit eines gemeinsamen Rahmens gestiftet.
Das Trennende selbst fungiert als das Verbindende. Jede Kommunikation und je-
de Interaktion exponiert sich ihrer eigenen Unmdglichkeit, die zugleich als ne-
gative Bedingung ihrer Moglichkeit entziffert werden kann. Die Bewegung der
menschlichen Praxis von einem Zustand zu einem anderen ist

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | ANDREAS HETZEL

is tropological inasmuch as the displacement is not governed by any necessary logic
dictated by what is being displaced, and catachrestical inasmuch as the entities consti-
tuted through the displacement do not have any literal meaning outside the very dis-
placements form which thy emerge. This is why I prefer to speak [...] of the social or-
ganized as a rhetorical space. (Laclau 2000: 78)

Menschliche Praxis bezieht sich nicht von auBlen auf ihr vorgéingige Elemente,
sondern schafft sich ihre Elemente performativ, im eigenen Vollzug.

(c) Unter dem Einfluss der rhetorischen Tradition interpretieren Mouffe und
Laclau das Soziale als tiberdeterminiertes symbolisches Universum. Aus diesem
Grund wird man niemals eine Logik des Sozialen schreiben kénnen. Laclau
spricht stattdessen ,,vom Sozialen als einem rhetorisch organisierten Raum* (La-
clau 2000: 78). Das Soziale wird von keinen 6konomischen, anthropologischen
oder geschichtlichen Tiefenstrukturen determiniert. Es kann nicht im Rahmen
verborgener transzendentaler Moglichkeitsbedingungen auf der einen und sicht-
barer Oberflicheneffekte auf der anderen Seite beschrieben werden. Es gibt kei-
nen Kern und keine Essenz der Gesellschaft — mit der Ausnahme einer ,,negati-
ven Essenz® (Laclau/Mouffe 1991: 142). Thre Gestalt bildet das Resultat kontin-
genter Auseinandersetzungen, Kommunikationen und Aushandlungsprozesse.
Die Gesellschaft wird nicht von einem Autor gemacht, sondern von konfligieren-
den Parteien. Gesellschaft ist Konflikt. Die spezifische Aufgabe der Demokratie
besteht nun ,,in der Anerkennung und Legitimation von Konflikt” sowie ,,in der
Zuriickweisung von Versuchen, ihn durch die Installierung einer autoritiren
Ordnung zu unterdriicken.” (Mouffe 2005: 49) Wie der Agonismus der antiken
Rhetoriker und Sophisten ist dieser Konflikt nicht als unreglementierter Kampf
aller gegen alle zu interpretieren; ein in ,,demokratische Ausdruckskanile*
(Moufte 2005: 53) gelenkter Kampf beugt gerade der Gefahr ,,einer Konfronta-
tion zwischen essentialistischen Identifikationsformen* (Mouffe 2005: 49) vor,
die sich um das Ideal eines Konsenses herum auszubilden drohen.

Laclau und Mouffe beschreiben das Soziale in ihrem gemeinsamen Haupt-
werk Hegemonie und radikale Demokratie als ,,Diskurs®; Diskurs bedeutet hier
eine ,,strukturierte Totalitdt* (Laclau/Mouffe 1991: 155) miteinander artikulierter
Elemente. Sie betonen die Fragilitdt von Diskursen. Ein Diskurs existiert niemals
einfach als vollstindige und gegebene Tatsache (Laclau/Mouffe 1991: 162). In
der sozialen Welt kann keine Bedeutung in definitiver Weise fixiert werden, da
sie mit allen anderen Bedeutungen verkniipft ist. Auf der anderen Seite befindet
sich aber auch nicht einfach alles im Fluss. Ohne partielle Fixierungen — ,,Kno-
tenpunkte oder ,,Stepppunkte* — wire ,,das FlieBen der Differenzen selbst un-
moglich” (Laclau/Mouffe 1991: 164).

In seinen spidteren Arbeiten ersetzt Laclau das Konzept des Diskurses, wel-
ches mit einer neokantianischen Erblast behaftet ist, zunehmend durch ein Kon-
zept der Rhetorizitét. Jede politische Meinung steht fiir eine individuelle Position
in einem sozialen Spannungsgefiige, das von keinem Punkt aus als Ganzes iiber-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 53

blickt werden kann. Aus diesem Grund kann dass Soziale niemals erschopfend
strukturtheoretisch erklart werden, sondern ausschlielich in Begriffen tropologi-
scher Transformationen.

Literatur

Arendt, Hannah (1994): Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen/Ziirich:
Piper.

Aristoteles (*1993): Rhetorik. Ubers. v. Franz G. Sieveke, Miinchen: UTB (Arist.
Rhet.).

Aristoteles [= Anaximander] (1959): Rhetorik an Alexander. Hrsg. u. iibers. v.
Paul Gohlke, Paderborn: Schoningh (Anax. Rhet.).

Auctor ad Herennium (1994): Rhetorica ad Herennium. Lateinisch-deutsch.
Hrsg. u. tibers. v. Theodor NiiBllein, Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler
(Auct. ad Her.).

Badiou, Alain (2002): Paulus. Die Begriindung des Universalismus, Miinchen:
sequenzia.

Baumbhauer, Otto A. (1986): Die sophistische Rhetorik. Eine Theorie sprachli-
cher Kommunikation, Stuttgart: J. B. Metzler.

Bleicken, Jochen (*1995): Die athenische Demokratie, Paderborn/Miinchen/
Wien/Ziirich: UTB.

Borsche, Tilman (1990): Was etwas ist, Miinchen: Fink.

Cicero, Marcus Tullius (*1990): Brutus. Lateinisch-deutsch. Hrsg. v. Bernhard
Kytzler, Miinchen/Ziirich: Artemis (Cic. Brut.).

Cicero, Marcus Tullius (‘1997): De oratore/Uber den Redner. Lateinisch/
Deutsch. Ubers. u. hrsg. von Harald Merklin, Stuttgart: Reclam (Cic. De or.).

Derrida, Jacques (1995): ,,Platons Pharmazie“. In: ders., Dissemination, Wien:
Passagen, S. 69-190.

Derrida, Jacques (2003): Schurken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1998): Die Suche nach GewiBheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Goethe, Johann Wolfgang von (1987): Werke, Weimarer Ausgabe. Hrsg. im
Auftrag der GroBherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919, Reprint:
Miinchen: dtv.

Gohlke, Paul (1959): ,,Einleitung™ zu: Aristoteles, Rhetorik an Alexander. Hrsg.
u. Uibers. v. Paul Gohlke, Paderborn: Schoningh, S. 5-16.

Gompertz, Heinrich (*1965): Sophistik und Rhetorik — das Bildungsideal des eu
legein in seinem Verhéltnis zur Philosophie des 5. Jahrhunderts, Darmstadt:
WBG.

Grassi, Ernesto (1980): Rhetoric as Philosophy, Pennsylvania: Pennsylvania
University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | ANDREAS HETZEL

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Vorlesungen tiber die Geschichte der
Philosophie I. In: ders., Werke in 20 Banden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, Bd.
18.

Hetzel, Andreas (2003): ,,,Die Rede ist ein grofler Bewirker‘. Performativitit in
der antiken Rhetorik®. In: Jens Kertscher/Dieter Mersch (Hg): Performativitét
und Praxis, Miinchen: Fink, S. 229-246.

Hetzel, Andreas (2003): ,,Nietzsches politische Philosophie im Lichte Georges
Batailles*. In: Nietzsche-Studien 32, 2003, S. 540-546.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclau®. In: Andreas
Hetzel/Oliver Fliigel/Reinhard Heil (Hg.): Die Riickkehr des Politischen.
Demokratietheorien der Gegenwart, Darmstadt: WBG, S. 180-205.

Isokrates (1993) : Sammtliche Werke. Ubers. v. Christine Ley-Hutton, Stuttgart:
Anton Hiersemann (Isocr. or.).

Jaeger, Werner (1955): Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, 3
Bde., Berlin: de Gruyter.

Jullien, Frangois (1999): Uber die Wirksamkeit, Berlin: Merve.

Kytzler, Bernhard (*1990): ,.Einfiihrung“ zu: ders. (Hg.): Marcus Tullius Cicero,
Brutus. Lateinisch-deutsch, Miinchen/Ziirich: Artemis, S. 269-300.

Laclau, Ernesto (2000): ,,Identity and Hegemony: The Role of Universality in the
Constitution of Political Logics“. In: Judith Butler/Ernesto Laclau/Slavoj
Zizek, Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary Dialogues on
the Left, London/New York: Verso, S. 44-89.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien: Turia & Kant.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale Demokratie.

Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.
Mansfeld, Jaap (Hrsg.) (1988): Die Vorsokratiker. Griechisch/Deutsch, Stuttgart:
Reclam.

Mouffe, Chantal (2005): Exodus und Stellungskrieg. Die Zukunft radikaler Poli-

tik, Wien: Turia & Kant.

Nietzsche, Friedrich (1967): Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Col-
li und M. Montinari, Berlin/New York: de Gruyter (KGW).

Nippel, Wilfried (2000): ,,Politische Theorien der griechisch-romischen Antike®.
In: Hans J. Lieber (Hg.): Politische Theorien von der Antike bis zur Gegen-
wart, Wiesbaden: Fourier, S. 17-46.

Norval, Aletta (2001): ,,Radical Democracy“. In: Encyclopedia of Democratic
Thought. Ed. by Paul Barry Clarke and Joe Foweraker, London/New York:
Routledge, S. 587-594.

Pape, Wilhelm (1914): Handworterbuch der griechischen Sprache. Griechisch-
deutsches Handworterbuch, Bd. 1: A-K, Bd. 2: A-Q, bearbeitet von Max
Sengebusch, 3. Auflage, 6. Abdruck, Braunschweig: Vieweg & Sohn.

Perelman, Chaim (1968): ,,Rhetoric and Philosophy®, in: Philosophy and Rheto-
ric, Vol. 1. No. 1, S. 15-24.

Perelman, Chaim (1980): Das Reich der Rhetorik. Rhetorik und Argumentation,
Miinchen: Beck.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 55

Platon (1990): Werke in acht Bénden. Griechisch und Deutsch. Hrsg. v. Gunther
Eigler, Darmstadt: WBG.

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen, Miinchen: Fink.

Quintilianus, Marcus Fabius (*1995): Institutionis Oratoriae/Ausbildung des
Redners. Hrsg. u. iibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt: WBG (Quint.).

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Schirren, Thomas/Zinsmaier Thomas (Hrsg.) (2003): Die Sophisten. Ausge-
wihlte Texte. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam.

Schirren, Thomas/Zinsmaier Thomas (2003): Einleitung, zu dies. (Hg.): Die So-
phisten. Ausgewahlte Texte. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam, S. 7-31.

Tacitus (1981): Dialogus de oratoribus/Dialog iiber die Redner. Lateinisch/
Deutsch. Nach der Ausgabe von Helmut Gugel hrsg. v. Dietrich Klose,
Stuttgart: Reclam (Tac. Dial.).

Thukydides (2002): Der Peleponnesische Krieg. Ubers. u. hrsg. v. Helmuth
Vretska u. Werner Rinner, Stuttgart: Reclam (Thuk.).

Ueding, Gert (*2000): Klassische Rhetorik, Miinchen: Beck.

Vernant, Jean-Pierre (1982): Die Entstehung des griechischen Denkens, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (1992): Mehr-GenieBen. Lacan in der Populirkultur, Wien: Turia
& Kant.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache und Anerkennung. Zur Rationalitidt des
Politischen im Anschluss an Jirgen Habermas’
Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats

und Jacques Ranciéres Unvernehmen

JENS KERTSCHER

1. Politik der Anerkennung zwischen Konflikt und
Konsens: Zwei sprachphilosophische Perspektiven

Das Medium der Sprache spielt im Zusammenhang mit dem seit einigen Jahren
in der politischen Philosophie wie auch Sozialphilosophie wieder aktualisierten
Themas des Kampfes um Anerkennung eine zentrale Rolle, weil Konzepte der
Anerkennung immer auch eine Antwort auf die Frage nach den Bedingungen be-
reithalten miissen, unter denen ein Begehren nach Anerkennung artikuliert wer-
den kann.' Keineswegs bloB empirisch, beriihrt diese Frage, indem sie die Auf-
merksamkeit darauf lenkt, wie nicht gehorte oder vernommene Teile des sozialen
Ganzen wahrgenommen werden konnen, den Schnittpunkt, an dem sich die nor-
mativen Aspekte sprachphilosophischer, sozialphilosophischer und politischer
Diskurse kreuzen. Angesichts des fiir spatmoderne Gesellschaften charakteristi-
schen Pluralismus sowie der damit einhergehenden Verschiarfung von normati-
ven Gegensédtzen riickt mit dieser Thematik dariiber hinaus die weiter gehende
Fragestellung nach dem politischen Eigensinn von Konflikt und Dissens sowohl
hinsichtlich seiner reproduktiven als auch hinsichtlich seiner strukturbildenden
Wirkung im demokratischen Selbstinstituierungsprozess der Gesellschaft in den
Blick.

1 Zur Aktualitit des Themas der Anerkennung in der Sozialphilosophie vgl. Honneth
1994 und Fraser/Honneth 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | JENS KERTSCHER

Eine von der Sprache her entwickelte Reaktion auf das so verstandene Thema
der Anerkennung findet sich einerseits in der Diskurstheorie von Jiirgen Haber-
mas, andererseits in der politischen Philosophie von Jacques Ranciére, der mit
der Denkfigur des Unvernehmens eine weitreichende Rekonfiguration des politi-
schen Denkens eingeleitet hat, welche zugleich die normativen Fundamente
sprachlicher Kommunikation betrifft. Wie bei Habermas verschrinken sich bei
Ranciére politische mit sprachphilosophischen bzw. -pragmatischen Gedanken.
Man konnte seine Philosophie der Politik insgesamt als einen Versuch lesen, die
aristotelische Begriindung der Politik in der Sprachfihigkeit des Menschen mit
Mitteln des Poststrukturalismus zu reformulieren (vgl. Ranciere 2002: 14-32). In-
sofern liegt es nahe, vom Zusammenhang von Sprache und Anerkennung als ge-
meinsamem systematischen Horizont auszugehen, wenn untersucht werden soll,
wie im Rahmen dieser beiden Ansétze der konflikthafte Prozess der Selbstinsti-
tuierung der Gesellschaft konzipiert wird.

Zunichst sollen durch einige vertiefende Uberlegungen zum Thema Sprache
und Anerkennung zwei Ebenen unterschieden werden, auf denen dieses Thema
im kommunikativen Handeln relevant wird (2). Ausgehend von diesem systema-
tischen Problemauftriss soll zundchst Habermas’ diskurstheoretische Losung dar-
gestellt und im Hinblick auf Ranciére kritisch beleuchtet werden (3). Sodann ist
die Figur des Unvernehmens zu erértern, wobei es insbesondere zu verdeutlichen
gilt, dass mit dem Unvernehmen eine Gestalt von Dissens erfasst wird, die im
Rahmen einer sprachpragmatischen Diskurstheorie aus begrifflichen Griinden
nicht eingeholt, geschweige denn konsenstheoretisch aufgeldst werden kann (4).
Zwei weitere Abschnitte sollen abschlieBend beide Positionen unter den Ge-
sichtspunkten des Verhiltnisses von Politik und Gesellschaft (5) sowie der Rolle
von Anerkennungskidmpfen im Spannungsfeld von etablierter Ordnung, Exklu-
sion und politischer Transformation (6) erdrtern.

2. Sprache und Anerkennung — einige systematische
Bemerkungen

Der Zusammenhang von Sprache und Anerkennung ist auf zwei Ebenen der
sprachlichen Kommunikation relevant, die auch von beiden hier diskutierten Au-
toren vorausgesetzt werden. Es wird sich jedoch zeigen, dass diese beiden Ebe-
nen von ihnen je unterschiedlich in Beziehung zueinander gesetzt werden. Haber-
mas versucht, beide miteinander zu verschrinken, wihrend fiir Ranciére aus ihrer
Unterscheidung ein institutionell nicht still zu stellender Konflikt resultiert.

Die erste Ebene, auf der dieser Zusammenhang virulent wird, ist die der
grundlegenden normativen Verfasstheit kommunikativer Praktiken. Dabei bleibt
es zunidchst irrelevant, wie man die Geltungsbasis der Sprache genauer fasst, also
beispielsweise wie Habermas als Bindungskraft illokutiondrer Akte oder neuer-
dings wie Robert Brandom als aus dem impliziten Regelwissen der Sprecher re-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 59

sultierende soziale Verpflichtungsverhiltnisse (vgl. Brandom 2002). Entschei-
dend ist, dass jeder Sprechakt eine normative, also eine Geltungsdimension be-
sitzt, insofern als mit jeder Sprechhandlung Geltungsanspriiche formuliert wer-
den, die auf intersubjektive Anerkennung angelegt sind. Die unterstellte Verknii-
pfung von Bedeutung und Geltung findet sich nach Habermas in den mit dem
Ausfithren von Sprechakten verbundenen Akzeptabilititsbedingungen, die sich
aus Bindungseffekten ergeben, welche die illokutionire Rolle einer AuBerung fiir
die an einer Sprechhandlung Beteiligten hervorruft, wobei diese Bindungseffekte
auf den mit dem AuBern von Sprechakten implizit gestellten Geltungsanspriichen
beruhen. In dieser, dem Sprechen inhdrenten Normativitit soll zugleich die Ra-
tionalitidt des kommunikativen Handelns bestehen. So schreibt Habermas, dass es
,»das sprachliche Medium [ist], durch das sich Interaktionen vernetzen und Le-
bensformen strukturieren, welches kommunikative Vernunft ermdglicht. Diese
Rationalitét ist dem sprachlichen Telos der Verstindigung eingeschrieben und
bildet ein Ensemble zugleich ermdglichender und beschriankender Bedingungen.*
(Habermas 1992: 171.)

Die eingangs bereits erwihnte Heterogenitéit von Diskursgemeinschaften so-
wie von nicht nur nebeneinander bestehenden, sondern sich auch wechselseitig
tiberlappenden und ineinander iibergreifenden gesellschaftlichen Subsystemen
sowie die damit einhergehende Vielfalt von widerstreitenden Geltungsansprii-
chen, lisst es jedoch fragwiirdig erscheinen, ob diese Heterogenitit unter ein ein-
heitliches rationales Schema zusammen gefiihrt werden kann. Die Frage nach
dem Zusammenhang von Sprache und Anerkennung erhilt, wenn man sich an
dieser Beobachtung und der daraus resultierenden skeptischen Vermutung orien-
tiert, eine weitere Verschirfung, die die Ebene der Selbstinstituierung der Gesell-
schaft beriihrt. Das Thema bekommt damit eine politische Wendung, die sich in
der Frage nach den lebensweltlichen und institutionellen Bedingungen dafiir arti-
kuliert, was es tiberhaupt heifit, einen anerkennungsfahigen Geltungsanspruch zu
erheben. Die Frage beriihrt keineswegs nur die hermeneutische Problematik der
Grenzen des Verstehens bzw. radikal unvereinbarer Diskurse, wie sie ausfiihrlich
von Jean-Frangois Lyotard diskutiert wurde (vgl. Lyotard 1989), sondern sie
verweist auf die Bedingungen der Anerkennung von Diskursen, also auch ganz
konkret von Stimmen, die aus der kommunikativen Konstitution des Sozialen
herausgefallen sind, die um eine Positionierung ringen, von der aus sie sich {iber-
haupt erst artikulieren kénnen.

Stellte sich also auf der ersten Ebene die Frage, wie es gelingt, durch inter-
subjektive Anerkennung von Geltungsanspriichen {iber das Medium der Sprache
Interaktionen zu vernetzen und damit auch Lebensformen rational zu strukturie-
ren, so stellt sich auf dieser fundamentaleren Ebene die Frage, welche Geltungs-
anspriiche tiberhaupt als Kandidaten fiir den Kampf um intersubjektive Anerken-
nung in Frage kommen. Das ist, wie noch zu zeigen sein wird, vor allem das
Thema von Jacques Ranciére. Es ist allerdings offensichtlich, dass gerade auch
eine Diskurstheorie, die auf Verstdndigungsrationalitit und Konsens setzt, sich

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | JENS KERTSCHER

durch diese verschirfte Fragestellung herausgefordert sieht.” Im folgenden soll
Habermas’ Ansatz als ein Versuch dargestellt werden, die beiden soeben unter-
schiedenen Ebenen im Vertrauen auf das der Sprache inhdrente normative Poten-
zial miteinander im Rahmen einer Diskurstheorie des demokratischen Rechts-
staats zu verbinden.

3. Habermas: Anerkennung als Rechtsverwirklichung

Jurgen Habermas greift die soeben entwickelte Fragestellung vor dem Hinter-
grund neuerer Debatten um eine Politik der Anerkennung auf, bei der die identi-
tatspolitischen Forderungen, sich gegen die Missachtung ihrer Wiirde zur Wehr
setzender, meistens kollektiver Akteure im Vordergrund stehen. Hier geht es um
die Begriindung eines Rechts auf Differenz. Habermas kann dabei einerseits auf
seine in der Theorie des Kommunikativen Handelns (Habermas 1995a) ent-
wickelte sprachpragmatische Theorie kommunikativer Rationalitdt zuriickgrei-
fen, andererseits auf deren rechtstheoretische Ergdnzung in Faktizitdt und Gel-
tung (Habermas 1992). Dabei stellt sich fiir ihn die Frage nach einer Politik der
Anerkennung als Konflikt, wie sich im Rahmen einer universalistischen Rechts-
theorie, die auf als Rechtspersonen begriffenen Individuen zugeschnitten ist, uni-
verselle Rechte mit den partikularistischen, gleichwohl aber ethisch berechtigten
identitdtspolitischen Forderungen kollektiver Akteure vereinbaren lassen. Deren
Kampf um die Interpretation historisch uneingeldster Gleichberechtigungsan-
spriiche ist nach Habermas deshalb legitim, weil sich in ihm kollektive Erfahrun-
gen verletzter Integritdt artikulieren: ,,Es handelt sich um Emanzipationsbewe-
gungen, deren kollektive politische Ziele in erster Linie kulturell definiert sind,
obgleich immer auch soziale und 6konomische Ungleichheiten sowie politische
Abhiingigkeiten im Spiel sind.“ (Habermas 1997: 246)’ Habermas vertritt nun die
These, dass eine richtig verstandene Politik der Anerkennung als fortschreitender
Prozess der Verwirklichung des Systems demokratischer Rechte verstanden wer-
den muss. Das impliziert, so Habermas weiter, ,,dal die demokratische Ausge-
staltung des Systems der Rechte nicht nur allgemein politische Zielsetzungen,
sondern auch solche kollektiven Ziele aufnimmt, die sich in Anerkennungskamp-
fen artikulieren” (Habermas 1997: 253). An die Stelle der Forderung nach Son-
derrechten in Gestalt eines Rechts auf Differenz soll ein demokratisches, d.h. bei
Habermas prozedurales Verstindnis der Verwirklichung von Rechten treten. Die-
se Dynamik von Anerkennungskdmpfen und Rechtsverwirklichung versucht er
sodann als Dialektik zwischen rechtlicher und faktischer Gleichheit néher zu be-

2 Vgl. Habermas 1992, wo er explizit von der ,,Primisse eines in modernen Gesell-
schaften verstetigten Dissenses (S. 44, Fn. 18) spricht.

3 Er exemplifiziert seinen Ansatz am Beispiel der Frauenbewegung. Davon unter-
scheidet er allerdings nochmals nationalistische, religiose und ethnische Min-
derheiten und deren Kampf um Anerkennung eines Rechts auf Differenz.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 61

schreiben. Inklusionsanspriiche resultieren demnach aus Rechtsanspriichen, die
ihrerseits wiederum aus durch ein demokratisches Verfahren legitimierten Indi-
vidualrechten hervorgehen. Das dabei unterstellte Legitimitétskriterium verlangt,
dass die Adressaten des Rechts sich zugleich als seine Autoren verstehen konnen
miissen, da nur unter dieser Bedingung vorausgesetzt werden kann, dass das
Recht zugleich die Autonomie der Biirger sichert. Als Autoren des Rechts kon-
nen sich seine Adressaten aber nur verstehen, wenn sich die Gesetzgebungspro-
zesse in Kommunikationsformen vollziehen, bei denen ,,alle unterstellen diirfen,
die derart beschlossenen Regelungen verdienten allgemeine und rational moti-
vierte Zustimmung* (Habermas 1997: 251).

An dieser Stelle wird der Zusammenhang mit der Anerkennung partikularer
Anspriiche gegeniiber dem nach liberalen Verstindnis neutralen universellen
Recht relevant. Die Grundrechte erscheinen ndmlich als Institutionalisierung der
Kommunikationsvoraussetzungen eines demokratischen Verfahrens.* Der sich
aus dieser Argumentation ergebende normative Konnex zwischen Rechtsstaat
und Demokratie soll sichern, dass sich alle normativen bzw. politischen Forde-
rungen im prinzipiell allen Akteuren offen stehenden 6ffentlichen Prozess delibe-
rativer Politik artikulieren konnen, der nach Habermas neben ethischen Selbst-
verstandigungsdiskursen auch Kompromisse durch zweckrationale Mittelwahl,
oder Verfahren der moralischen Begriindung und der rechtlichen Kohérenzprii-
fung beinhalten kann: Es kommt allerdings ,,alles auf die Kommunikationsbedin-
gungen und Verfahren an, die der institutionalisierten Meinungs- und Willensbil-
dung ihre legitimierende Kraft verleihen” (Habermas 1997: 285). Welche An-
spriiche und Forderungen dabei Anerkennung finden, unter Umsténden in das po-
sitive Recht eingehen und so zu einer Ergdnzung bzw. Revision bestehender
rechtlicher Normierungen fiihren, ist eine Frage des grundsétzlich offenen Dis-
kurses. Diese Ebene eines ergebnisoffenen, in je spezifische lebensweltliche und
historische Kontexte eingelassenen politischen Streits und Willensbildungspro-
zesses bringt es mit sich, dass jede historisch gewachsene Gestalt der Realisie-
rung universeller Rechte nicht einfach nur als eine abstrakte Spiegelung des uni-
versellen Gehalts dieser Rechte erscheint, sondern immer auch Ausdruck einer
partikularen Lebensform ist. Der Kampf um Anerkennung erfordert demnach
auch kein besonderes Recht auf die Anerkennung von Differenz, so Habermas’
Folgerung, sondern kann als ein Prozess zunehmender Universalisierung von
Biirgerrechten begriffen werden: ,,.Die Universalisierung der Biirgerrechte ist
nach wie vor der Motor einer fortschreitenden Differenzierung des Rechtssy-
stems, das die Integritit der Rechtssubjekte nicht ohne eine strikte, von den Biir-
gern selbst gesteuerte Gleichbehandlung ihrer identitétssichernden Lebenskon-
texte sicherstellen kann.“ (Habermas 1997: 245f.) Die Ebene des Dissenses so-

4 Vgl. Habermas 1997: 298: ,,Das Prinzip der Volkssouverénitét driickt sich in den
Kommunikations- und Teilnahmerechten aus, die die 6ffentliche Autonomie der

Staatsbiirger sichern.“ Vgl. dazu auch die instruktive Darstellung von McCarthy
1993: 314ff.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | JENS KERTSCHER

wie des politischen Kampfes um Anerkennung seitens exkludierter Akteure und
ihrer Geltungsanspriiche wird riickgebunden an den zivilgesellschaftlich veran-
kerten und innerhalb rechtlich geschiitzter liberaler Offentlichkeiten sich entfal-
tenden Prozesses kommunikativen Handelns. Dem Dissens auf der stets offenen
Ebene der politischen Willensbildung steht so ein verfahrensméBiger Konsens
gegeniiber, in dem sich die Universalitét der Rechtsprinzipien niederschlégt:

Die politisch integrierten Biirger teilen die rational motivierte Uberzeugung, daB die
Entfesselung kommunikativer Freiheiten in der politischen Offentlichkeit, das demo-
kratische Verfahren der Austragung von Konflikten und die rechtsstaatliche Kanalisie-
rung der Herrschaft eine Aussicht auf die Bandigung illegitimer Macht und auf die
Verwendung administrativer Macht im gleichméBigen Interesse aller begriinden. (Ha-
bermas 1997: 263f.)

Bevor nun in einem nichsten Schritt auf Jacques Ranciéres Ansatz eingegangen
werden kann, sollen einige Ergebnisse und problematische Aspekte des Haber-
masschen Konzepts festgehalten werden. Habermas setzt — so sollte deutlich ge-
worden sein — auf die legitimierende Kraft eines 6ffentlichen Meinungsstreits,
der sich auf die Kommunikationsbedingungen stiitzen soll, ,,unter denen der po-
litische Prozel die Vermutung fiir sich hat, verniinftige Resultate zu erzeugen,
weil er sich dann auf ganzer Breite in einem deliberativen Modus vollzieht” (Ha-
bermas 1997: 285). Diese Kommunikationsbedingungen sind mit anderen Wor-
ten insofern fiir den demokratischen Selbstorganisationsprozess der Gesellschaft
grundlegend, als letzterer im Modus der Anerkennung von Geltungsanspriichen
besteht, die ihren normativen Gehalt einzig den universellen Strukturen sprachli-
cher Kommunikation entlehnen. Als problematisch erweist sich an dieser Verbin-
dung der zwei eingangs beschriebenen Ebenen des Verhiltnisses von Sprache
und Anerkennung weniger der universalistische Zugriff, sondern vielmehr der
sprachphilosophische Preis, den Habermas fiir das Festhalten an einem herme-
neutischen Paradigma mit seinem Primat von Verstehen und Verstdndigung und
seinen leitenden Dichotomien zahlen muss. Leitend fiir den diskurstheoretischen
Verfahrensbegriff politischer Willensbildung sind namlich die Opposition von
Verstehen und Missverstehen, der die Opposition der Handlungsmodi von
Kommunikation und strategischer Manipulation korreliert. Einem radikalen Dis-
sens vermag Habermas vor diesem Hintergrund nur als Umstellung vom Modus
der Kommunikation auf den der strategischen Manipulation bzw. in letzter Kon-
sequenz als Kommunikationsabbruch zu konzipieren.” Das bedeutet, dass Dis-
sense nur als defiziente, transitorische Erscheinungen denkbar sind. Soll ndmlich
das angedeutete Ausweichen in strategisches Handeln oder ein Kommunikati-
onsabbruch vermieden werden, bietet sich als Ausweg nur noch die normative

5 Vgl. dazu auch die Kritik an diesen Dichotomien bei McCarthy 1993: 324. Mc-
Carthy unternimmt dort zugleich eine Korrektur an Habermas® Modell, ohne dabei
allerdings den konsenstheoretischen Grundrahmen zu verlassen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 63

Regelung strategischer Interaktionen an (vgl. Habermas 1992: 44). Dies soll in
Gesellschaften mit erhohtem Dissensrisiko, also solchen, die nicht mehr auf die
Bindungskrifte von Autoritdten, Traditionen oder Grundkonsensen in Gestalt ei-
nes geteilten Diskursuniversums vertrauen konnen, vom Recht geleistet werden,
das — wie gesehen — selbst wiederum aus verstdndigungsorientierten Diskursen
hervorgeht. Habermas plddiert daher auch konsequenterweise fiir die Entschrén-
kung kommunikativen Handelns, indem Diskurse auf Dauer gestellt werden:
»Aus eigenen Ressourcen kann es [das kommunikative Handeln, Verf.] das in
ihm angelegte Dissensrisiko allein durch Risikosteigerung zéhmen, ndmlich da-
durch, da3 Diskurse auf Dauer gestellt werden.“ (Habermas 1992: 56)

Indem Habermas aber das diskursive, verstdndigungsorientierte Sprechen pri-
vilegiert, muss er eine weitere, scheinbar unproblematische Voraussetzung ma-
chen, nimlich die der Gleichheit aller Sprecher als potenzielle Diskursteilneh-
mer. Faktisch wird die Gleichheit durch das Recht geschiitzt, das ist aber insofern
nicht ausreichend, als die historisch gewachsenen Biirgerrechte normativ als Re-
sultat eines Prozesses ihrer zunehmenden Universalisierung begriffen werden
sollen. Daher ergibt sich die Gleichheit der Sprecher bei Habermas bekanntlich
aus den von ihnen in der performativen Perspektive zu machenden kontrafakti-
schen, transzendentalen Voraussetzungen des Diskurses. Nun lédsst sich aller-
dings zeigen, dass die Bedingungen der idealen Sprechsituation keineswegs zu-
sitzliche, kontextunabhingige Kriterien der Wahrheit, Gerechtigkeit und Ratio-
nalitdt liefern. Vielmehr konnen die unterstellten Diskursbedingungen immer nur
im Rekurs auf die in bestehenden Kontexten verfligbaren Kriterien wie zum Bei-
spiel der Rationalitit angewendet werden (vgl. Wellmer 1992: 28f.). Es handelt
sich also durchaus nicht um transzendentale Bedingungen, sondern um solche,
die ihren Ort in partikularen Kontexten und Praktiken haben. Uber deren Kon-
stitutionsbedingungen ist aber, anders als die vermeintlich transzendentale Be-
dingung von den idealen und kontrafaktischen Diskursvoraussetzungen sugge-
riert, noch nicht entschieden. Es liegt jedoch in der Logik der Habermasschen
Argumentation, dass er diese performativen Konstitutionsbedingungen aus dem
Blick verliert, da sie den Sprechern in Gestalt jener idealen Diskursbedingungen
in der Teilnehmerperspektive vermeintlich immer schon zur Verfiigung stehen.

Sowohl auf der Ebene alltdglicher kommunikativer Praxis, sofern sie auf
Verstindigung angelegt ist, als auch auf der Ebene der politischen Willensbil-
dung, geht das diskurstheoretische Modell also von einer immer schon konstitu-
ierten Diskurs-Sphire aus, in der die Akteure zumindest im Prinzip die Chance
haben, mit ihren kommunikativen Handlungen Anschluss zu finden. Damit setzt
Habermas eine spezifische politische Sphire innerhalb der Gesellschaft und eine
konstitutive Anbindung der Politik an das Recht, das als Institutionalisierung je-
ner kommunikativen Voraussetzungen begriffen wird, voraus: ,,Diese subjektlo-
sen Kommunikationen, innerhalb und auBlerhalb der politischen, auf Beschluf3-
fassung programmierten Korperschaften, bilden Arenen, in denen eine mehr oder
weniger rationale Meinungs- und Willensbildung iiber gesamtgesellschaftlich re-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | JENS KERTSCHER

levante Themen und regelungsbediirftige Materien stattfinden kann.“ (Habermas
1997: 288) Daran liee sich mit Blick auf Ranci¢re die Frage anschlieBen, ob
diese diskurstheoretische Verkniipfung der beiden Ebenen des Verhiltnisses von
Sprache und Anerkennung nicht letztlich dem Ideal der Anerkennung zuwi-
derlauft, weil es aufgrund des Primats der Inklusion in eine bestehende Ordnung
asymmetrische soziale Verhiltnisse tendenziell eher affirmiert, als dass es sie in
Frage zu stellen erlaubt. Denn diejenigen, die Anerkennung begehren, miissen
sich im Rahmen des Habermasschen Modells der Sprache und der Rationalitit
derjenigen bedienen, die Anerkennung gewéhren, um sich mit ihrem Anliegen
tiberhaupt Gehor zu schaffen. Doch auch abgesehen von diesen anerkennungs-
theoretischen Aspekten sind die genannten Voraussetzungen einer immer schon
konstituierten und rechtlich geschiitzten Sphire keineswegs so selbstverstindlich
wie Habermas suggeriert. Sie sind es weder auf der Ebene faktischer Anerken-
nungskédmpfe noch — was hier entscheidend ist — auf der normativen Ebene
sprachlich-performativer Praktiken.

4. Ranciére: La mésentente — Anerkennung als
Artikulation von Gleichheit zwischen Beliebigen

Es mag vielleicht tiberraschen, das politische Denken von Jacques Ranciére aus-
gerechnet im Zusammenhang mit der Anerkennungsthematik diskutieren zu wol-
len. Richtet sich doch Ranciéres Entwurf gerade gegen jeden Versuch, politische
Prozesse durch eine grundlegende normative Struktur, und sei es die der Aner-
kennung, zu fundieren. Der Bezug zum Thema ergibt sich allerdings, wenn man
sich vergegenwirtigt, dass es bei Ranciére um eine spezifische Form politischer
Anerkennung geht, namlich — sehr vorldufig gesagt — um den Kampf zwischen
denen, die eine symbolische Einschreibung im Gemeinwesen haben, also sinn-
voll und verstandlich reden und handeln kénnen, und denen, deren Stimme nur
als Gerdusch gilt. Bevor es darum geht zu entscheiden, ob eine Gruppe anerkannt
werden kann oder nicht und die Kriterien dafiir gepriift werden kénnen, geht es
darum, ins Gesprich zu bringen, was tiberhaupt gemeinsamer Gegenstand eines
Streits werden soll, im Gegensatz zu dem, wortiber es keinen Streit gibt, und was
somit auch als gemeinsamer Gegenstand gar nicht erst in den Blick riickt.®

Stellt man die Frage auf diese Weise, ist zwar klar geworden, wie sich ein
Bezug zum Anerkennungsthema ergibt — es ist bei Ranciére der Kampf der Un-
gehorten um das Recht, mit ihrer Stimme Gehor zu finden —, doch ist mit dieser
Beschreibung noch offen, worin dann die Besonderheit von Ranciéres Ansatz be-
steht. Man konnte nédmlich mit Habermas gegen diese Uberlegung einwenden,

6 Wie Deranty 2003 vorgeschlagen hat, kann man Ranciéres Ansatz daher durchaus
als einen Beitrag zur Ethik der Anerkennung interpretieren. Zur allgemeinen Ver-
ortung von Rancieres politischer Philosophie vgl. Hetzel 2004, Niederberger 2004
sowie Bedorf 2005: 95-101.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 65

dass der politische Streit als Streit darum, wer tiberhaupt zum Streit zugelassen
wird, ein geradezu typischer Fall fiir einen rationalen Diskurs darstellt. Nichts
scheint dagegen zu sprechen, dass im Rahmen eines rationalen Diskurses auch
die Rahmenbedingungen und die Kriterien des Streits bzw. unterschiedliche Si-
tuationsdefinitionen verhandelt werden. Damit deutlicher wird, an welcher Stelle
Ranciere vom Kommunikationsmodell abweicht, und damit den Zusammenhang
von Konsens und Dissens sowie das Verhiltnis von universellen Geltungsan-
spriichen und partikularen historischen Kontexten in eine andere Perspektive
riickt, sind zwei Grundmotive seines politischen Denkens néher zu erldutern: Das
Unvernehmen als eine in der sprachlichen Interaktion angelegte spezifische Ge-
stalt des Dissenses sowie seine Deutung des Prinzips von der Gleichheit der
sprechenden Wesen.

Unter einem Unvernehmen (mésentente) versteht Ranciére eine bestimmte
Sprechsituation, ndmlich eine solche, ,,bei der einer der Gespréchspartner gleich-
zeitig vernimmt und auch nicht vernimmt, was der andere sagt™ (Ranciére 2002:
9). Er grenzt diese Situation sogleich ab von anderen Formen von Fehlkommuni-
kation, dem Missverstindnis oder dem Verkennen. Situationen asymmetrischer
Wissensverteilung wie das Verkennen konnen, nicht anders als Missverstind-
nisse, behoben werden. Man setzt in beiden Fillen voraus, dass einer der Ge-
sprachspartner schlicht nicht versteht, was der andere sagt, oder es einfach nicht
weil}. Man setzt eine bestehende Ordnung des Wissens voraus, iiber die einer der
Gesprichspartner erst aufgeklart werden miisste, damit er in die Lage versetzt
wird zu verstehen, was der andere sagt. Die zu behebende Asymmetrie wird auf
diese Weise immer schon unterstellt und damit letztlich, so Rancieres Folgerung,
reproduziert: Einer der Gesprichspartner ist immer der Lernende, der andere
wiederum, der Lehrende, weill ganz genau, was es heiflt zu sprechen. Jede Situa-
tion préjudiziert dann, was eigentlich offen ist, nimlich, dass der andere verkannt
hat, wovon die Rede ist, oder einfach nicht in der Lage ist zu verstehen. Situatio-
nen des Unvernehmens sind dagegen solche, bei denen einer der Gesprachspart-
ner ein X vernimmt und zugleich nicht vernimmt. Ranciere vertritt hier die The-
se, dass es nicht nur kein Interpretationsprivileg beispielsweise seitens der Philo-
sophie zur Festlegung der Referenz von Ausdriicken gibt, sondern vielmehr, dass
die Semantik tiberhaupt nicht in der Sprache vorgingig festgelegt ist. Sie ist
durch einen bestimmten Diskurs und die damit verflochtene Praxis vorgegeben,
denen eine bestimmte Verteilung der Sprecherpositionen entspricht. Sie ist damit
potenziell immer strittig. Das liegt nach Ranciére daran, dass jede Gesellschaft
durch ein konstitutives Unrecht aufgebaut ist, welches sich als Verrechnung im
Verhiltnis von Teil und Ganzem darstellt: Sie beruht darauf, dass das Ganze der
Gemeinschaft einen seiner Teile nicht als einen seiner Teile zéhlt. Das Ganze
zahlt diesen Teil fiir nichts. Es behauptet sich durch den Ausschluss eines Teils:
der Anteilslosen. Die Anteilslosen stehen dabei fiir die aus den Bahnen der so-
zialen Kédmpfe um Anerkennung ausgeschlossenen, und gerade nicht fiir die im
Ganzen reprisentierten Angehorigen einer Partei oder einer Klasse. Eine solche

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | JENS KERTSCHER

Logik, die Anteil und Abwesenheit des Anteils der Teile dieses Ganzen be-
stimmt, indem sie es gestaltet und in Form einer bestimmten Anordnung zum Er-
scheinen bringt, also 6ffentlich wahrnehmbar macht, nennt Ranciére Polizei:

Die Polizei ist somit zuerst eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Wei-
sen des Machens, den Weisen des Sagens bestimmt, die dafiir zusténdig ist, dass diese
Korper durch ihre Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind; sie ist eine
Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zusténdig ist, dass diese Tatigkeit
sichtbar und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede verstanden wird, und je-
nes andere als Larm. (Ranciere 2002: 41)7

Dabher entspricht jeder gegebenen Verteilung von Funktionen, Positionen, Rollen
innerhalb der Gesellschaft eine Verteilung, oder wie Ranci¢re formuliert, eine
Zahlung der Sprecherpositionen. Das bedeutet aber, dass die polizeiliche Logik,
indem sie als 6ffentlich wahrnehmbare Aufteilung immer schon das Nicht-Beste-
hen einer gemeinsamen Welt gesetzt, auch die Gemeinsamkeit der Sprache als
unproblematisches Medium des politischen Streits negiert hat. Die Referenz ist
selbst ein Politikum, und keine von gegebenen Diskursen und dem, was sie
sichtbar machen oder auch verbergen, unabhingige, rein semantische Kategorie.
Die Frage lautet immer: Gibt es diesen gemeinsamen Gegenstand? Der Kampf
um Anerkennung ist im Lichte des Unvernehmens also ein Kampf um das, was
als gemeinsamer Gegenstand eines Gespréchs in Frage kommt:

Es betrifft die sinnliche Darstellung dieses Gemeinsamen, die Eigenschaft der Ge-
sprachspartner selbst, es darzustellen. Die Extremsituation des Unvernehmens ist jene,
bei der X nicht den gemeinsamen Gegenstand sicht, den ihm Y présentiert, weil er nicht
vernimmt, dass die von Y ausgesendeten Tone Worter bilden und Verkniipfungen von
Wortern, die den seinen dhnlich wiren. (Ranciére 2002: 11)

Das Unvernehmen betrifft aber nicht nur die semantische Ebene der Sprechsitua-
tion und die Darstellungs-Funktion der Sprache, sondern verweist auch auf deren
pragmatisch-performative Struktur: ,,Die Strukturen des Unvernehmens sind je-
ne, bei denen die Diskussion eines Arguments auf den Streit verweist, der {iber
den Gegenstand der Diskussion und iiber die Eigenschaft derer, die daraus einen
Gegenstand machen, besteht™ (Rancieére 2002: 12f.). Das Unvernehmen bezeich-
net demnach einen Dissens, der auch das Verhiltnis der Sprecher zum Gegen-

7 Zum besseren Verstdndnis muss man sich klar machen, dass der Polizeibegriff hier
nicht nach heutigem Verstindnis ein (repressives) staatliches Exekutivorgan be-
zeichnen soll, sondern im Sinne der in der frithen Neuzeit entstandenen Polizeiwis-
senschaften — wir wiirden heute von Verwaltungswissenschaften sprechen — zu ver-
stehen ist. Zu den Polizeiwissenschaften vgl. die einschlagigen Abschnitte bei He-
gel 1955: 195-203. Das franzosische Wort ,,police erlaubt zudem aufgrund von
Homophonie die Assoziation mit dem griechischen ,,polis®. Vgl. dazu Badiou 2003:
127.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 67

stand macht. In diesem Zusammenhang wird auch deutlich, an welchem Punkt
Ranciéres Position gegeniiber der Habermasschen Kommunikationstheorie ihr
eigenes Profil gewinnt.

Habermas hatte einen Vorrang der performativen, an Geltung orientierten
teilnehmenden Einstellung vor der deskriptiven, objektivierenden Einstellung
damit begriindet, dass die performative Einstellung zur zweiten Person und die
objektivierende Einstellung zur dritten Person in einem Komplementaritits-
verhiltnis zueinander stehen. Dementsprechend verstehe ich mich als der Andere
eines Anderen in einem doppelten Sinne: Als das ,,Du“ und als das ,,Er eines
anderen ,,Ich“. In der performativen Einstellung zur zweiten Person nehme ich
den anderen als ein rationales, anerkennungsfihiges Wesen, als kompetenten
Sprecher wahr. Diese Moglichkeit ist konstitutiv fiir die Objektivierung sprach-
lich vermittelter Zusammenhinge, weil der Zugang zu sprachlich vermitteltem
Sinn nur aus einer an Geltung orientierten Teilnehmerperspektive moglich ist.
Umgekehrt bezeichnet das performative Sein der Sprache eine Struktur der Le-
benswelt. Nach Habermas hieBe es, dieses performative Sein der Sprache ver-
kennen, wenn man es nicht im Lichte des immer moglichen Wechsels von der
zweiten zur dritten Person deutete. Daraus folgt auch, dass der Sprecher mehr als
nur eine Entitdt in der Welt ist, wenn er sich in der ersten Person selbst themati-
siert.®

Gegen diese Auslegung der Grammatik der Personalpronomina macht Ranci-
¢ére eine Funktion der dritten Person geltend, die bei Habermas verdeckt bleibt.
Gemeint ist die Funktion des objektivierenden Kommentars, in der der Sprecher
in der dritten Person zu seinem eigenen Sprechen eine Beobachterperspektive
einnehmen kann, um fiir einen anderen Sprecher das Objektive und Gemeinsame
der Situation sichtbar werden zu lassen, das beide Gesprichspartner eigentlich
teilen, das aber aus deren performativem Ich-Du-Selbstverstdndnis von einem der
Gesprichspartner geleugnet wird oder zumindest strittig ist. Von der dritten Per-
son machen Sprecher vor allem aber auch dann Gebrauch, wenn sie das Verhilt-
nis der Sprecher thematisieren wollen. Ranciére macht gegen Habermas darauf
aufmerksam, dass die dritte Person genauso eine direkte und indirekte Ge-
sprachsperson ist wie eine Person der Beobachtung und der Objektivierung. Der
Gebrauch der dritten Person holt die Aussagen der Gesprachspartner aus ihrem
Funktionszusammenhang, um sie auf eine Biihne zu bringen, auf der die Aussa-
gen nicht mehr funktionieren, die Ordnung des gegebenen Diskurses un-
terbrechen und die Sprecherrollen nicht bereits von den Verhiltnissen vorgege-
ben sind, aufgrund derer immer schon entschieden ist, wer als ein Wesen mit
symbolischer Einschreibung im Gemeinwesen gilt. Paradoxerweise wird die
funktionelle Sprache des Diskurses durch diese Objektivierung und Universali-

8 Vgl. dazu die konzise Darstellung in Wellmer 1992 sowie Habermas 1995b und
1988: 346f., wo er mit Rekurs auf den Primat sprachlich erzeugter Intersubjektivitit
gegen Foucault argumentiert. Ranciére bezieht sich in seiner Kritik an Habermas
ausdriicklich auf diesen Aspekt seiner Theorie. Vgl. Ranciére 2002: 59 und 67.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | JENS KERTSCHER

sierung der Aussagen erst zu einer gemeinsamen Sprache, in der sich die Spre-
cher als Gleiche begegnen konnen, um ihre Geltungsanspriiche auf die Probe zu
stellen. Diese objektivierende Form des Situationskommentars lédsst sich nicht
einfach als Verdinglichung abweisen oder auf eine dialogische Relation zurtick-
fuhren, sondern eréffnet die Moglichkeit einer grundsétzlichen Rekonfiguration
der Gesamtsituation.’

Wenn man wie Habermas mit den Dichotomien Verstdndigung oder strategi-
sches Handeln, Verstandigung oder Objektivierung operiert, dann bleibt nur noch
der Konsens als Telos des Gesprichs. Der politische Diskurs ist aber, wie Ranci-
¢ére betont, stets mehr und zugleich weniger als ein Dialog: Weniger, insofern als
sich im Kommentar monologisch der Dissens zwischen den Sprechern, ihren
Geltungsanspriichen und Positionen selbst artikuliert; mehr, da der Kommentar
die Personen, wie Ranciére es nennt, vervielfiltigt. Nach Ranciére ist diese Mog-
lichkeit eines polemischen Abstands zwischen einer ersten und einer dritten Per-
son von der dialogischen, verstindigungsorientierten Kommunikation zwischen
einer ersten und zweiten Person nicht prinzipiell trennbar. Sie ist fiir politische
Diskurse charakteristisch und kennzeichnet nach Ranciére geradezu die Struktur
der 6ffentlichen Meinung. Die die Pragmatik des Unvernehmens kennzeichnende
Notwendigkeit, sich nicht nur iiber den Inhalt einer Situation zu verstdndigen,
sondern immer auch tiber das Verhiltnis der Sprecher zueinander, folgt aus die-
sem immer moglichen und im Unvernehmen inszenierten Spiel der Personen.
Das Unvernehmen ist eine Inszenierung, in der Performativitit als Setzung sowie
Praxis als kommunikative Handlung zusammenfallen.'’ Das hier ausgeldste Spiel
der Personen ist demnach ein an der Pragmatik der Sprecherrollen festzuma-
chendes Indiz dafiir, dass die in der von Habermas privilegierten dialogischen Si-
tuation angenommene bzw. antizipierte Identitit des sich gegenseitigen Ver-
stehens, nicht einfach unterstellt werden kann. Jede Gesprichssituation wird
vielmehr von der Frage gespalten, was sich aus dem Vernehmen der Sprache ab-
leitet.

So wie jede dialogische Situation seitens der Sprecher die Moglichkeit impli-
ziert, einen polemischen Abstand zwischen einer ersten und einer dritten Person
zu inszenieren, so ermoglicht die Frage nach dem Verstehen der Sprache immer
die Feststellung, dass diese Frage performativ zwischen denen trennt, die verste-
hen und wissen, und denen, die nicht wissen und daher auch nicht verstehen.
Hinter der wohlmeinenden Frage ,,Haben Sie mich verstanden?* verbirgt sich so
eine Leugnung der urspriinglichen Gleichheit der Sprecher. Das Verstehen er-

9 Charakteristische Beispiele fiir diese Art von Sprechsituationen sind nach Ranciére
die Dienstbotenkonflikte in Komdodien des 17. und 18. Jahrhunderts. Die dritte Per-
son des objektivierenden Kommentars kennzeichnet typischerweise auch die Prag-
matik von politischen Manifesten bzw. 6ftentlichen Verlautbarungen von Streiken-
den, wie Ranciére anhand von Beispielen u.a. aus der Geschichte der Arbeiterbewe-
gung zeigt. Vgl. dazu Ranciére 2002, 58ff. und 65ft.

10 Zum Begriff der Performativitit als Setzung vgl. Mersch 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 69

scheint vor diesem Hintergrund immer auch als ein Indikator einer bestimmten,
kontingenten Aufteilung der sinnlich wahrnehmbaren Welt, einer Verrechnung
von Teil und Ganzem. Rancicre spielt hier den Mythos von der Gemeinschaft der
miteinander sprechenden, deliberierenden Biirger gegen die Bestimmung des
Menschen als zoon logon échon aus, indem er ihr ein egalitaristisches Moment
einschreibt: ,,Es gibt Ordnung, weil die einen befehlen und die anderen gehor-
chen. Aber um einem Befehl zu gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge:
man muss den Befehl verstehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehor-
chen muss. Und um das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen be-
fehligt.” (Ranciére 2002: 28) Die vermeintliche natiirliche Ungleichheit zwischen
den Sprechern, die das Gliicken dieses Sprechakts, namlich des Befehls, erst er-
moglichen soll, verdankt sich einzig und allein der Gleichheit der sprechenden
Wesen. Der anfiingliche Logos, nach dem sich die Chance bemisst ,.fiir einen Be-
fehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden™ (Weber
1975: 28), ist mit dem anfinglichen Widerspruch behaftet, die Ungleichheit der
Sprecherpositionen nur um den Preis der Negation der urspriinglichen Gleichheit
von Befehlendem und Gehorchendem als sprechende Wesen setzen zu konnen.
Im paradoxen Phénomen, dass die Gleichheit der sprechenden Wesen, das Ver-
nehmen im Einvernehmen, nur als Konflikt, als Unvernehmen, artikuliert und
geltend gemacht werden kann, besteht die spezifisch politische Rationalitét einer
Gespréchssituation.

Der politische Streit bringt die Voraussetzung der Gleichheit aller sprechen-
den Wesen im Modus des Dissenses und des Konflikts zur Geltung. Sein Sinn ist
es, dem Konflikt eine Szene zu schaffen, auf der sich die Gleichheit oder Un-
gleichheit der Gesprichspartner erst ins Spiel bringt. Er behauptet gleichsam das
von einem hegemonialen Diskurs verdeckte Bestehen der gemeinsamen Welt in
der Form des Unvernehmens. Deshalb miissen die Sprecher, noch bevor sie iiber
die beste oder gerechteste Aufteilung der Anteile des Ganzen streiten, einen
Streit tiber die beste Offenlegung dieser Anteile einrichten. Sie tun es, indem sie
das Prinzip der Gleichheit als Bedingung der Méglichkeit von Ungleichheit arti-
kulieren.

Gleichheit als Bedingung der Moglichkeit von Ungleichheit in den Blick zu
holen, ist also, generell gesprochen, Ranciéres paradoxe Antwort auf die Frage,
was es denn heif3t, Politik im Gegensatz zur einer bloBen Logik der Herrschaft zu
denken. Es heif3t, das Verhiltnis der Gleichheit zwischen Beliebigen — so Ranci-
éres Bestimmung von Demokratie — als reine Kontingenz jeder sozialen Ordnung
ins Spiel zu bringen. Die Gleichheit ist dabei durchaus nicht eine transzendentale
Voraussetzung, die in der Teilnehmerperspektive eines verstindigungsorientier-
ten Diskurses verniinftigerweise anzuerkennen ist, sondern sie ist ein immer erst
zu aktualisierendes Prinzip, das nur in der Form des Unvernehmens als spezifi-
sche Form des Dissenses zur Geltung gebracht werden kann. Gleichheit ist also
eine rein negative Norm, die weder gegeben noch als Ziel gesetzt wird, sondern
immer nur in actu gegen eine bestimmte Formation vorgebracht werden kann.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | JENS KERTSCHER

Aus diesem Grund fungiert fiir Ranciére, wie auch fir Habermas, die Kom-
munikation als Paradigma: Im kommunikativen Handeln soll ein anderer, von
etwas, was er bis zu einem bestimmten Zeitpunkt so nicht sah, tiberzeugt werden.
Diese Uberzeugung kann aber nur in Form der Anerkennung des Anderen als ei-
nes Gleichen im Zugang zur Situation, deren Deutung Ziel des Austauschs ist,
und zur Sprache, die das Medium des Austauschs ist, vollzogen werden. Dieser
Akt der Anerkennung kann bei Ranciére allerdings nur im Modus eines Dissen-
ses eingefordert werden, im Sinne einer performativen Setzung, die kontextuell
das Allgemeine — das universelle Prinzip der Gleichheit — im Besonderen — der
kontingenten Ordnung der polis/police — artikuliert. Die performative Setzung in
Gestalt des Unvernehmens und die damit verbundene Artikulation der Gleichheit
schafft eine neue Sprechsituation, indem sie einen Raum der Unbestimmtheit
offnet, in welchem das auf Ungleichheit basierende Prinzip der Herrschaft dem
universellen Prinzip der Gleichheit in einer besonderen Szene entgegengestellt
wird. Die Geltungsanspriiche der Gesprachspartner werden dabei insofern grund-
sitzlich in Frage gestellt, als der Gleichheitsanspruch aller Wesen als sprechende
Wesen ernst genommen wird durch die Einrichtung eines Streites, der sichtbar
und horbar werden ldsst, dass eine gegebene Verteilung von Sprecherpositionen
keinen anderen Grund als die Zufilligkeit jeder gesellschaftlichen Ordnung hat.
Die Forderung nach Anerkennung ist die Forderung, die Verrechnung sichtbar
und horbar werden zu lassen, auf der eine jede gegebene Ordnung kontingenter-
weise ruht.

5. Befehlen oder Uberzeugen: Politik und Herrschaft

Die vorangehenden Uberlegungen zielten darauf ab, mit Jacques Ranciéres
Denkfigur des Unvernehmens eine irreduzible und fiir politische Prozesse — fiir
die hier paradigmatisch Anerkennungskdmpfe stehen — konstitutive Gestalt des
Dissenses gegen Habermas’ diskurstheoretisches Programm zur Geltung zu brin-
gen. Irreduzibel ist sie, weil sie nicht hermeneutisch auflosbar ist, sondern jeden
in geordneten Bahnen verlaufenden Versténdigungsprozess potenziell durch-
kreuzt, rekonfiguriert, oder ihm zuvorkommt. Die von Ranciére anvisierte Form
des Dissenses meint also weder eine grundsdtzliche Unabschliebarkeit aller
Diskurse noch geht es um Unvereinbarkeit im Sinne Lyotards, also um wider-
streitende Anspriiche, fiir deren Versshnung es keine universelle Regel gibt."!
Konstitutiv fiir politische Prozesse ist sie, weil sie eine Szene schafft, durch die
Sprecher sich iiberhaupt erst als Gleiche begegnen konnen und damit eine seit

11 Man muss allerdings mit Bedorf 2005: 97f. konzedieren, dass die Nahe zu Lyotard
grofer ist als Ranciere eingesteht. Mir scheint es gleichwohl unbestreitbar, dass
Ranciére mit der Figur des Unvernehmens eine auch dem Widerstreit gegeniiber
genuine Form des Dissenses thematisiert. Insofern ist es wohl zutreffender zu be-
haupten, dass sich beide Positionen ergénzen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 71

Aristoteles bekannte Bedingung des Politischen erfiillt, dass ndmlich Politik nur
dort stattfindet, wo sprechende Wesen iiber die das Allgemeinwohl betreffenden
Angelegenheiten verhandeln. Das ,,Anliegen des Miteinandersprechens” — wie
Hannah Arendt es formuliert hat — konstituiert die Sphére des Politischen im Ge-
gensatz zur vorpolitischen Sphére, die der Pragmatik von Befehl und Gehorsam
unterworfen ist: ,,Andere durch Gewalt zu zwingen, zu befehlen statt zu tiberzeu-
gen, galt den Griechen als eine gleichsam prépolitische Art des Menschenum-
gangs, wie er liblich war in dem Leben auBlerhalb der Polis.” (Arendt 1981: 30)
Bei Ranciére liest sich das ganz dhnlich: ,,Vor dem Logos, der iiber das Niitzliche
und Schidliche diskutiert, gibt es den Logos, der befiehlt und Recht gibt zu be-
fehlen. Aber dieser anféingliche Logos ist mit einem anfinglichen Widerspruch
behaftet. (Ranciére 2002: 28) Der Logos ist immer beides: Verrechnung von
Teil und Ganzem als kontingenter Grund jeder sozialen Ordnung (Ratio) und
gemeinsames Vermodgen des Sprechens (Sprache). Aufgrund dieser Doppel-
struktur, immer Verrechnung von Teil und Ganzem, also Rationalitdt einer be-
stimmten Verteilung, und gemeinsames Vermogen aller sprechenden Wesen, al-
so Sprache, zu sein, ist er von einem Abstand zu sich selbst durchkreuzt, der im
Unvernehmen als Dissens artikuliert wird. Der Unterschied zur Arendtschen
Entgegensetzung von Befehlen und Uberzeugen, und man kénnte auch sagen: zur
Habermasschen Entgegensetzung von verstindigungsorientiertem und von stra-
tegischem Handeln, besteht demnach darin, dass bei Ranciére der von der Politik
als Unvernehmen vollzogene konflikthafte Bruch zugleich eine Verschiebung
des Verhiltnisses von Politik und Gesellschaft impliziert. Politik konstituiert sich
im Gegensatz zur Logik der Herrschaft (arché), die die Sphire des Sozialen
strukturiert: ,,[K]ein Ding [ist] an sich politisch aufgrund der alleinigen Tatsache,
dass an ihm Machtverhéltnisse ausgeiibt werden.” (Ranciere 2002: 44) Auler-
dem verkniipft Ranciére diese Entgegensetzung von Politik und Gesellschaft mit
einer Verschiarfung des auf Aristoteles zuriickgehenden Gedankens von der
Sprachlichkeit des Menschen als Grund seiner Politikfihigkeit. Ranciére fragt,
was es politisch fiir ein sprachbegabtes Wesen heif3t, zu sprechen, die Sprache
eines anderen zu verstehen und ihn als sprechendes Wesen anzuerkennen.
Ranciére hegt demnach auch nicht einfach einen schlichten antiuniversalisti-
schen Affekt, denn die negative, konstitutiv auf eine bestehende Ordnung bezo-
gene und gegen sie im Modus des Dissens in Anschlag gebrachte Norm der
Gleichheit der sprechenden Wesen als zu aktualisierende Voraussetzung des Po-
litischen erlaubt es ihm, die Bewegung der Anerkennung aus dem sterilen Ge-
gensatz von Universalismus und Partikularismus herauszuholen. An dieser Stelle
bietet es sich an, abschlieBend noch einmal die Eingangsfrage nach dem trans-
formativen Potenzial des Anerkennungskampfes hinsichtlich des demokratischen
Selbstinstituierungsprozesses der Gesellschaft aufzunehmen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | JENS KERTSCHER

6. Vermittlung oder Unterbrechung: Zur normativen
Bestimmtheit von Anerkennungskdmpfen

Jirgen Habermas hat in seinem Beitrag zur Politik der Anerkennung den Aner-
kennungskampf an seinen Diskursbegriff des demokratischen Rechtsstaats und
der Politik gebunden. Das ist bei ihm deshalb méglich, weil die Theorie des
Kommunikativen Handelns von vornherein so gelesen werden kann, dass sie Mo-
tive des Anerkennungsparadigmas aufgenommen und integriert hat. Aufgrund
der engen Verkniipfung von Geltung, Rationalitit und Handeln muss kommuni-
katives Handeln immer aus der performativen Perspektive der beteiligten Ak-
teure betrachtet werden, die in der Lage sind, wechselseitig ihre Geltungsansprii-
che zu akzeptieren oder zu verwerfen. Diese Fédhigkeit von Personen, Geltungs-
anspriichen gegeniiber eine ablehnende oder zustimmende Haltung einzunehmen,
ist nach Habermas ein normativer Status, den sich diese Akteure im Rahmen ge-
gebener sozialer Praktiken wechselseitig zuschreiben. Die Intersubjektivitit
kommunikativen Handelns manifestiert sich gerade auch darin, dass es sich um
eine Féhigkeit handelt, die nicht ohne Bezug auf einen umfassenderen sozialen
Kontext ausgetibt werden kann:

Handeln, oder die Bewiltigung von Situationen, stellt sich als KreisprozeB dar, in dem
der Aktor beides zugleich ist — der Initiator zurechenbarer Handlungen und das Produkt
von Uberlieferungen, in denen er steht, von solidarischen Gruppen, denen er angehdrt,
von Sozialisations- und Lernprozessen, denen er unterworfen ist. (Habermas 1995a:
204f.)

Dafiir steht bei Habermas die Kategorie der Lebenswelt. Sie dient den Akteuren
einerseits als Ressource und als implizites Hintergrundwissen im Kommunikati-
onsprozess. Andererseits kann die Lebenswelt selbst zum Diskursgegenstand er-
hoben werden, dort ndmlich, wo jener Hintergrund problematisch wird: ,,W&h-
rend sich a fronte dem Handelnden der situationsrelevante Abschnitt der Lebens-
welt als Problem aufdréngt, das er in eigener Regie 16sen muf}, wird er a tergo
vom Hintergrund seiner Lebenswelt getragen, die keineswegs nur aus kulturellen
GewiBheiten besteht.” (Habermas 1995a: 204) Das ist jedoch gerade nicht so zu
verstehen, dass die Akteure einfach durch ihren lebensweltlichen Hintergrund
konstituiert werden, sondern sie konnen sich davon distanzieren und im Rahmen
von Diskursen dariiber verhandeln, ob sie einen Geltungsanspruch anerkennen
wollen oder nicht:

Die Lebenswelt ist gleichsam der transzendentale Ort, an dem sich Sprecher und Horer
begegnen; wo sie reziprok den Anspruch erheben kénnen, daf ihre AuBerungen mit der
Welt [...] zusammenpassen; und wo sie diese Geltungsanspriiche kritisieren und bestéti-
gen, ihren Dissens austragen und Einverstidndnis erzielen kénnen. (Habermas 1995a:
192)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 73

Weil also diese Féahigkeit zu kommunikativer Rationalitdt ein normativer Status
ist, den sich Akteure wechselseitig in sozialer Praxis zuschreiben, der also mit
anderen Worten in einer Anerkennungspraxis verwurzelt ist, kann Habermas ver-
schiedene Formen der Anerkennung unterscheiden, niamlich ethische, moralische
und politische, die die Lebenswelt normativ strukturieren. Dariiber hinaus wird
die politische Sphére von Institutionen stabilisiert, die als diskursiv legitimierte
Vermittlungsinstanzen fiir einen Prozess zunehmender Universalisierung von
Biirgerrechten fungieren konnen. Habermas gelingt es daher, Institutionen zu
denken, die als Resultat diskursiver Prozesse von den unter ihnen befassten Ak-
teuren anerkannt werden konnen. Anders gesagt: Sie stehen normativ betrachtet
den Akteuren nicht abstrakt als Obrigkeit gegentiber.

Die Verschrinkung von Ordnung und transformierendem Anerkennungs-
kampf erscheint bei Ranci¢re dagegen unvermittelter. Politik im Gegensatz zum
Gesellschaftlichen oder Polizeilichen zu denken, heif3t ndmlich, sie als Zusam-
menprall zwischen zwei Logiken des menschlichen Zusammenseins zu begrei-
fen.'? Als vermittelnder Terminus fungiert allenfalls das Politische (le politique)
selbst, allerdings als der unbestimmte, immer erst einzusetzende Raum, in dem
beide Logiken konflikthaft aufeinandertreffen konnen. Politik und Polizei stehen
fur zwei aufeinander bezogene Pole, die erkldren sollen, warum sich im demo-
kratischen Konflikt irreduzibler Dissens und wechselseitige Bezugnahme mitein-
ander so verbinden konnen, dass geteilte Ordnungen erméglicht, sie aber immer
auch fiir Revisionen offen stehen (vgl. Niederberger 2004: 143ff.). Ranciére
tiberformt dieses konflikthafte Verhiltnis allerdings nicht wie Habermas durch
eine prozessuale Logik zunehmender Universalisierung. Der gemeinsame kom-
munikative Boden wird bei Habermas am Ende eines Kampfes um Anerkennung
stets auf einer hoheren Universalisierungsstufe wiederhergestellt. Der Konflikt
erscheint demnach nur noch als voriibergehende Phase und besitzt keine struktu-
relle Autonomie im Rahmen der Logik kommunikativer Integration. Die befrie-
dete Vision der Konfliktfelder bleibt dem Konflikt als solchen iibergeordnet. Bei
Ranciere bleibt dieser Prozess offen. Die politische Stoérung der Polizei im Na-
men der Gleichheit zwischen Beliebigen kann diese Ordnung nachhaltig verédn-
dern und zu neuen Aufteilungen fiihren, sie kann aber auch eine Integration und
Neueinschreibung des politischen Subjekts in diese Ordnung nach sich ziehen.
Das Politische ist demnach stets vom Scheitern bedroht und seine Ausrichtung
offen. Aus dieser Offenheit folgt nun nicht einfach eine vollige normative Unbe-
stimmtheit. Unbestimmt ist die Norm der Gleichheit zwar insofern, als es sich

12 Vgl. Ranciere 2002: 38: ,,Es gibt Politik, weil diejenigen, die kein Recht dazu ha-
ben, als sprechende Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzdhlen und eine Gemein-
schaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht vergemeinschaften, das nichts ande-
res ist als der Zusammenprall selbst, der Widerspruch der zwei Welten, die in einer
einzigen beherbergt sind: die Welt, wo sie sind, und jene, wo sie nicht sind, die
Welt, wo es etwas gibt ,zwischen® ihnen und jenen, die sie nicht als sprechende und
zdhlbare Wesen kennen, und die Welt, wo es nichts gibt.*

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | JENS KERTSCHER

um ein formales Prinzip handelt, das zudem nicht weiter, beispielsweise durch
uiberhistorische Regeln kommunikativer Rationalitdt, fundiert ist. Material kon-
kretisiert sich dieses Prinzip jedoch immer in bestimmten historischen Situatio-
nen und im Rahmen bestehender Ordnungen, da, wenn es aktualisiert wird, seine
Einforderung immer nur im Namen bereits materialisierter Gleichheit geschehen
kann.

Die Figur des Unvernehmens hat — neben den bereits erwdhnten Aspekten —
ganz offensichtlich eine Reihe von Vorziigen. Die aus den Bahnen etablierter
Diskurse Herausgefallenen werden nicht einfach wie bei Habermas als potenzi-
elle Subjekte der Inklusion gedacht, sondern als differente Andere, deren Alteri-
tit nicht ohne weiteres einholbar ist, und auch nicht essentialistisch oder identitir
konzipiert wird, wie es bei separatistischen differenzpolitischen Projekten typi-
scherweise der Fall ist. Die Bedingungen der Einholung und Inklusion miissen
nach Ranciére selbst immer zur Disposition stehen kénnen. Vor diesem Hinter-
grund konnen neue Formen der Exklusion inmitten der alles einschlieBenden
zeitgenossischen Konsensdemokratie diagnostiziert und kritisiert werden. Auf-
grund ihres Selbstverstindnisses, prinzipiell jeden zum Diskurs zuzulassen und
somit als Gleichen zu betrachten, miissen moderne Demokratien die Existenz von
ungezéhlten Individuen negieren. Habermas’ Diskursbegriff des Rechtsstaats und
sein Konzept der Lebenswelt erlauben es dem gemiB auch nicht, die konstitutive
Verrechnung, also das, was in jeder Ordnung unsichtbar bleibt, sichtbar werden
zu lassen. An den Réndern und sogar inmitten der Konsensdemokratien erschei-
nen — so Ranci¢res Beobachtung — als Pendant zu einer Politik, welche die Arti-
kulation eines fundamentalen, instituierenden Dissenses gar nicht zu denken er-
laubt, Ausgeschlossene, die als unassimilierbare Gestalten identifiziert und als
Objekte populistischer Rhetorik diffamiert werden: Wer sich nicht hinreichend
anpasst, ist selbst Schuld, wenn er ausgeschlossen bleibt. Den so ausgeschlosse-
nen bleibt, wenn sie nicht mit Gewalt reagieren wollen, entweder nur die Mog-
lichkeit zu schweigen, oder die Sprache der Herrschenden zu iibernehmen. Die
Konsensdemokratie stabilisiert so eine polizeiliche Ordnung und propagiert zu-
gleich deren vollendete Uberwindung und deren Nicht-Bestehen (vgl. Labelle
2001: 93ff.). Nach Ranciére ist unter diesen flir heutige Demokratien charakteri-
stischen Umstidnden eine radikaldemokratische Transformation der polizeilichen
Ordnung nicht moglich. Damit wird auch deutlich, dass Rancieres Denkfigur ein
kaum zu unterschitzendes diagnostisches Potenzial besitzt.

Allerdings ergibt sich bei Ranciere auch ein Problem hinsichtlich der norma-
tiven Struktur der von ihm als Polizei bezeichneten Sphire. Sie folgt, wie er im-
mer wieder betont, einer eigenen Logik und Rationalitit, von der aber recht un-
klar bleibt, woran sie sich bemisst. Folgt man Ranciéres verschiedenen Darle-
gungen, erscheint sie als eine Mischung aus ideologischen Staatsapparaten im
Sinne Althussers, Foucault’scher Disziplinargesellschaft, Biirokratie im Sinne
Max Webers und durchaus auch als symbolisch strukturierte Lebenswelt, wie sie
von Habermas beschrieben wird, ohne jedoch auf ein Moment dieses Spektrums

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 75

reduzierbar zu sein. Eine aus seinem eigenen Begriff des Politischen sich erge-
bende Moglichkeit einer normativen Auszeichnung gibt es bei Ranciere nicht.
Das ist die Kehrseite seines Versuchs, das Politische radikal offen als ein Ereig-
nis zu denken, das sich ebenso wie das Normative in Gestalt des Prinzips der
Gleichheit immer nur im Gegensatz zur Polizei rein negativ bestimmt und sich
daher stets neu instituieren muss. Das ist insofern problematisch, als die einiger-
maflen unvermittelte Entgegensetzung beider Prinzipien es dann weder erlaubt,
die vielfiltigen, mikrologischen Transformationen innerhalb polizeilicher Ord-
nungen zu erfassen und in ein Verhéltnis zu den durch das Politische bewirkten
zu setzen, noch dasjenige, was an diesen Ordnungen, abgesehen von ihrer fakti-
schen Funktionalitit, seitens der in ihnen befassten Akteure anerkennenswert ist.
Die Inszenierung des Unvernehmens lduft dann Gefahr, in den Sog beliebiger
Selbsterméchtigung zu geraten.

Literatur

Arendt, Hannah (1981): Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen: Piper (2.
Auflage).

Badiou, Alain (2003): Uber Metapolitik, Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Bedorf, Thomas (2005): ,,Antinomien gesellschaftlicher Ordnung. Philosophie
der Politik nach dem Poststrukturalismus®. Philosophische Rundschau 52/2,
S. 95-123.

Brandom, Robert B. (2002): Expressive Vernunft. Begriindung, Reprisentation
und diskursive Festlegung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deranty, Jean-Philippe (2003): ,,Jacques Ranciére’s Contribution to the Ethics of
Recognition®. Political Theory 31/1, 136-156.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung? Eine po-
litisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—(1992): Faktizitat und Geltung. Beitrdge zur Theorie des Rechts und des demo-
kratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1995a): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funk-
tionalistischen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1995b): Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie des kommunikativen Han-
delns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—(1997): Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1955) [1821]: Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Hamburg: Meiner (4. Auflage).

Hetzel, Andreas (2004): ,,.Der Anteil der Anteilslosen. Uber: Jacques Ranciére:
Das Unvernehmen®. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2/2004, S. 322-326.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | JENS KERTSCHER

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Labelle, Gilles (2001): ,,Two refoundation projects of democracy in contempo-
rary French philosophy. Cornelius Castoriadis and Jacques Ranciére®, Phi-
losophy & Social Criticism 27/4, S. 75-103.

Lyotard, Jean-Francgois (1989): Der Widerstreit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

McCarthy, Thomas (1993): Ideale und Illusionen. Dekonstruktion und Rekon-
struktion in der kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mersch, Dieter (2003): ,,Das Ereignis der Setzung®“. In: Erika Fischer Lich-
te/Christian Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat (Hg.), Performativitét
und Ereignis, Tiibingen/Basel: A. Francke Verlag, 41-56.

Niederberger, Andreas (2004): ,,Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der
demokratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciére®. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. De-
mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S.
129-145.

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Weber, Max (1975): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie, Tiibingen: Mohr Siebeck (5. Auflage).

Wellmer, Albrecht (1992): ,Konsens als Telos der sprachlichen Kommunika-
tion?*. In: Hans-Joachim Giegel (Hg.), Kommunikation und Konsens in mo-
dernen Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 18-30.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik und Politik — Heidegger, Derrida und
das Denken des Offenen

OLIVER FLUGEL

Erschiene es nicht allzu pritentios, hitte ich den vorliegenden Beitrag gerne in
Erinnerung an Adornos Vorlesung aus dem Jahre 1965 Metaphysik. Begriff und
Probleme genannt (Adorno 1998). Denn die Probleme, die Adorno dort als in-
nere des metaphysischen Denkens diskutiert, sind exakt jene, die sich auch heute
stellen, sobald man den — von der gegenwirtigen Diskurslage nahe gelegten —
Versuch unternimmt, den Denkbezirk der Metaphysik zu verlassen. Adorno zu-
folge wird Metaphysik bestimmt von einem in seinen Konsequenzen kontradikto-
rischem Doppelmotiv, insofern sie einerseits in kritischer Absicht gegen dogma-
tische Fixierungen und Substantialismen opponiert, andererseits aber an dem, im
dogmatischen Denken immer auch aufgehobenen, Anspruch, iiber das Bedingte,
die blo empirische Erfahrung hinauszugelangen, festzuhalten versucht: ,,[U]nd
genau diese Doppelintention auf Kritik und Rettung, die macht das Wesen der
Metaphysik aus“ (Adorno 1998: 35). Im Vollzug dieses Versuchs macht sich
Metaphysik dann naturgemaf selbst des Dogmatischen verdichtig, sie geht, inso-
fern sie auf die Erkenntnis eines Unbedingten zielt, in gewisser Weise in Theolo-
gie tiber (vgl. Adorno 1998: 93), die ja fiir die grofen rationalistischen Systeme
der neuzeitlichen Philosophie geradezu das Paradebeispiel dogmatischen Den-
kens darstellt. Angesichts dieses Umstands erscheint es auch wenig verwunder-
lich, dass Metaphysik heute selbst als Inbegriff eines nur mehr noch dogmatisch
erscheinenden Spekulierens begriffen wird; sie ist unterdessen, um noch einmal
mit Adorno zu sprechen, zum ,,Argernis der Philosophie® (Adorno 1998: 9) ge-
worden.

Scheinen diese Uberlegungen zwar prima facie eine Uberwindung der Meta-
physik als einzig gangbaren Weg nahe zu legen, so stellt sich die Situation, wie
ich im Folgenden zu zeigen versuche, keineswegs so einfach dar. Neben der Fra-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | OLIVER FLUGEL

ge, die in den zeitgendssischen philosophischen Debatten haufig als entschei-
dende stilisiert wird, namlich der nach der Unhaltbarkeit metaphysischen Speku-
lierens, erscheint mir eine andere, damit verbundene, mindestens ebenso triftig zu
sein: die grundsitzliche nach der Moglichkeit, Metaphysik zu verlassen, ohne
zugleich auf deren normative Aspirationen zu verzichten. Gerade fiir eine Politik,
die mehr zu sein beansprucht als das, was eben so als Politik sich historisch-fak-
tisch einspielt, stellt sich diese Frage mit unhintergehbarer Dringlichkeit. Soll Po-
litik in einem auch normativ gehaltvollen Sinne mdglich sein, was gleichzeitig
bedeutet, dass sie nicht nur als eine Verldngerung des heutzutage allzustindigen
pragmatisch-utilitaristischen Okonomismus auftreten kann, dann stellen sich ihr
diejenigen paradoxalen Fragen, die Adorno als Kernfragen der Metaphysik aus-
gewiesen hatte. So einfach sich das Problem formulieren lésst, so schwierig ist
seine Bearbeitung. Denn deutlich wird zweierlei: Ebenso wenig wie auf Meta-
physik schlicht verzichtet werden kann, kann einfach zu ihr zuriickgekehrt wer-
den. Im Zentrum steht also die Frage nach einem angemessenen Umgang mit
Metaphysik — und da ich diesen Problemkomplex im Horizont des radikaldemo-
kratischen Postulats einer ,,Riickkehr des Politischen® zu situieren versuche (vgl.
Flugel/Heil/Hetzel 2004), mochte ich die Frage ein wenig zuspitzen, indem ich
nach einem angemessenen Umgang mit Metaphysik aus der Perspektive wenn
schon nicht des Politischen selbst, so doch wenigstens aus der Perspektive der
politischen Philosophie frage. Durch diesen Hinweis wird dann naturgemif
sogleich eine Einschriankung auf den Plan gerufen, denn es kann im vorliegenden
Zusammenhang allein schon aufgrund der gebotenen Kiirze zunichst allein dar-
um gehen, zu umreiflen, inwiefern eine Bestimmung des Verhéltnisses von Philo-
sophie und Metaphysik Implikationen fiir das Projekt einer politischen Philoso-
phie hat.

Dass am Ende des vorliegenden Aufsatzes nicht die Formel eines solchen an-
gemessenen Umgangs gegeben werden kann, versteht sich, so hoffe ich, von
selbst. Dies allerdings — und das ist hervorzuheben — in erster Linie nicht einge-
denk des Umfangs der Aufgabe, sondern eher angesichts bestimmter begriffli-
cher Erwigungen, deren Darlegung die folgenden Uberlegungen dienen. Wenn
es daher gelingt, dem Problem eine etwas schirfere Fassung zu geben und
gleichzeitig zu zeigen, dass sich der Bezug zur Metaphysik nicht einfach durch
die Proklamation eines nachmetaphysischen Zeitalters durchschneiden lasst, ist
das Ziel dieses Aufsatzes, wenigstens fiir den Augenblick, erreicht.

Thm werde ich mich in drei Schritten annehmen. Der erste Schritt hat vorbe-
reitenden Charakter und wendet sich dem heideggerschen Projekt zu, Metaphysik
gewissermaflen durch eine Tieferlegung der Fragestellung zu iiberbieten; hieran
interessieren mich vor allem die Konsequenzen, die Heidegger aus dem Ende des
Systemdenkens zieht und die in eine grundsitzliche Neuausrichtung philosophi-
schen Denkens miinden (1). In einem zweiten Schritt diskutiere ich als einen der
konsequentesten Versuche, mit der Metaphysik in einem kritischen Gespréch zu
bleiben, einige Ziige des derridaschen Denkens (2). Abschlieend werde ich ei-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAPHYSIK UND POLITIK | 79

nige vorsichtige Schliisse ziehen, die dabei helfen sollen, zumindest die kriteria-
len Erfordernisse eines angemessenen Umgangs mit (den Problemen) der Meta-
physik hervortreten zu lassen (3).

1. Unterwegs zu einem anfanglichen Fragen

,HHier ist alles auf die einzige Frage nach der
Wahrheit des Seyns gestellt: Auf das Fragen. Da-
mit dieser Versuch ein Anstol werde, mufl das
Wunder des Fragens im Vollzug erfahren und zur
Weckung und Stirkung der Fragekraft wirksam
gemacht werden.” (Heidegger 1994: 10; Herv. i.0.)

Heidegger zieht die Konsequenzen aus den paradoxalen Ergebnissen der nietz-
scheanischen Genealogie. Nietzsche hatte ja nicht nur eine fulminante Kritik der
abendldndischen Aspirationen auf die Wahrheit vollzogen, sondern den Boden
derart griindlich aufgewiihlt, dass er als Postament fiir zukiinftige philosophische
Systeme kaum mehr taugen konnte. In diesem Sinne vermerkt Heidegger, dass
die Zeit der Systeme vorbei sei; moglich bleibe allein ein Entwurf, durch den
man ins Fragen gelangen konne (vgl. Heidegger 1994: 5). Darum trégt der Text,
dem dieser Gedanke entstammt, auch nur den unscheinbaren Titel Beitrdge zur
Philosophie und fiihrt, da er nur noch ein Versuch, kein Werk mehr ist, die ,,we-
sentliche Uberschrift: Vom Ereignis* (Heidegger 1994: 3; Herv. 1.0.) lediglich in
Parenthese mit. Heideggers Verhiltnis zu Nietzsche weist dabei selbstverstand-
lich jenes fiir eine ideengeschichtliche Affiliation iibliche Geprége auf: Neben
der Wiirdigung wird der Vorginger eines Fehlers {liberfiihrt, der es n6tig werden
lasst, sein Denken zu tiberschreiten. Im Falle von Nietzsche und Heidegger ist es
der von Nietzsche gegen das abendldndische Denken insgesamt ausgeweitete
Metaphysikverdacht, den Heidegger wiederum gegeniiber Nietzsche selbst arti-
kuliert. Nietzsche habe die Metaphysik in seiner Lehre vom Willen zur Macht
nicht iiberwunden, sondern lediglich umgekehrt (Heidegger 1952b: 214) — dem
hoffnungsvollen Eleven bleibt daher der Arbeit noch genug.

Wie zuvor auch Nietzsche strengt Heidegger eine gemeinsame Befragung
von Metaphysik und Wissenschaft an. Anders als sein Vorgénger jedoch will er
den Dogmatismus des Erkenntnisstrebens nicht einfach ins Wanken bringen, in-
dem er die tieferliegenden Griinde der vermeintlich rationalen Erkenntnis im
Aberglauben ausweist (vgl. Nietzsche 1999: 11), sondern sein gemeinsamer
Vorwurf gegen Metaphysik und wissenschaftliche Methodik besteht vielmehr
darin, ihnen die mangelnde Tiefe ihres Fragens vor Augen zu fiihren. Das Pro-
blem der Metaphysik identifiziert Heidegger im Ausbleiben der Frage nach dem
Sein, weil sie dieses wie selbstverstindlich als anwesendes Seiendes vorstellt,
wie er etwa in Sein und Zeit und in Was ist Metaphysik? ausfiihrt (vgl. Heidegger

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | OLIVER FLUGEL

2001: 25; Heidegger 1998: 12). Dieses zum Sein als Sein nicht vordringende vor-
stellende Denken eignet aus Heideggers Perspektive nicht allein der Metaphysik,
die deswegen durch eine fundamentalontologische Tieferlegung der Fragestel-
lung iiberboten werden muss (vgl. Heidegger 1998: 9), sondern auch der moder-
nen wissenschaftlichen Betrachtung. Ein synoptischer Blick auf Sein und Zeit
(Heidegger 2001) und den Vortrag Die Zeit des Weltbildes (Heidegger 1952a)
verdeutlicht diese These: In Sein und Zeit tiberfithrt Heidegger Descartes, den er
als den Begriinder der neuzeitlichen Metaphysik begreift, der direkten Uber-
nahme des antiken Seinsverstindnisses, wodurch dessen ,,scheinbare[r] Neuan-
fang des Philosophierens® (Heidegger 2001: 24f.) sich als eine bloBe Perpetuie-
rung der antiken Ontologie entpuppt.' Die dieser Einschitzung korrespondie-
rende Uberlegung aus Die Zeit des Weltbildes besagt nun, dass das Wesen der
modernen Wissenschaft, die sich der Maschinentechnik anschmiegt, mit dem
Wesen der neuzeitlichen Metaphysik identisch sei (vgl. Heidegger 1952a: 691t.).
Zusammengenommen kann Heidegger daher sein Denken in einem Zug gegen
die abendldndische Ontologie und die moderne Wissenschaft gleichermalien
wenden. Unter ginzlich anderen Vorzeichen wiederholt er somit die hegelsche
Kritik des modernen Wissenschaftsverstindnisses: Auch ihm erscheint der Ver-
such einer Transformation von Philosophie in Wissenschaft, wie er im Huma-
nismusbrief erklért, als ,,Preisgabe des Wesens des Denkens* (Heidegger 2000c:
6).

Entsprechend ist es Heidegger moglich, die Kritik von Metaphysik und mo-
derner Wissenschaft uno actu durchzufiihren. Beide zehren konzeptuell von ei-
nem Verstindnis des Seienden als Prisentem: Deswegen kann Heidegger die
Technik als vollendete (vgl. Heidegger 2000b: 76) resp. sich vollendende Meta-
physik (Heidegger 2000b: 95) begreifen. Metaphysik wie Wissenschaft haben ei-
nen Bezug zum Seienden allein im Modus des Vor-stellens (Heidegger 2000b:
81), was aus Heideggers Perspektive zugleich heifit, dass sie niemals bei ihm
sind, sondern es stets nur vor sich stellen. Sie weisen daher in ihrem Inneren eine
,»vollige Leere* (Heidegger 2000b: 91) auf, die sie nur mehr noch durch Ordnen
zu fiillen vermogen, das das ziellose Tun kaschiert. Vor-stellen und Ordnen fiih-
ren zusammengenommen dazu, das Wirkliche nur als Bestand zu behandeln, es,
wie Heidegger diesen Sachverhalt fasst, als Bestand zu bestellen (Heidegger
2000a: 20ff.), wodurch sich das menschliche Dasein in das Ge-stell gestellt sicht
(ibid.).

Nun versucht sich Heidegger bekanntermaflen an einer Destruktion dieser
Ontologie (vgl. Heidegger 2001: 19ff.), indem er einen fundamentalonotologi-

1 Eine Passage aus dem Aufsatz Uberwindung der Metaphysik fasst den Vorwurf ge-
gen Descartes Cogito pragnant: ,,Das ego cogito ist fiir Descartes in allen cogitatio-
nes das schon Vor- und Her-gestellte, das Anwesende, Fraglose, das Unbezweifel-
bare und je schon im Wissen Stehende, das eigentlich Gewisse, das allem vorauf
Feststehende, namlich als jenes, das alles auf sick zu und so in das ,gegen‘ zu ande-
rem stellt.” (Heidegger 2000b: 70; Herv. i.0.).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAPHYSIK UND POLITIK | 81

schen Gegenentwurf anstrengt, der tiefer fragen soll, als es die Metaphysik ver-
mochte, gewissermalien zu den eigentlichen Fragen sich vortasten soll. In Sein
und Zeit konzipiert er ein solches Unterfangen als Analytik des Daseins, dessen
ontischer und ontologischer Vorrang behauptet wird (vgl. Heidegger 2001: 13),
und in den Beitrdigen zur Philosophie schlédgt er eine Denkbahn der Fundamen-
talontologie vor, die das Sein als Ereignis denkt (Heidegger 1994)*; der mit die-
sen Entwiirfen verbundene fundamentalontologische Anspruch, der mir, ohne das
an dieser Stelle weiter verfolgen zu koénnen, vollig unhaltbar zu sein scheint, ist
hier nicht von Interesse, wohl aber die sie rahmenden Uberlegungen. Lisst man
den fundamentalontologischen Anstrich einmal beiseite, dann tritt hervor, dass
Heidegger einen wichtigen Schluss aus einer Kritik der Metaphysik und der,
durch Nietzsches aporetisches Denken illustrierten, Unmdoglichkeit, Metaphysik
systematisch zu iiberschreiten, zieht: Das eigentlich Interessante an Heideggers
Denken ist dann nicht die mit ihm verbundene Aspiration, endlich zum Sein
selbst vorzudringen, sondern die Einsicht in das Ende systematischen Denkens
und die von ihm daraus gezogene Konsequenz einer Offnung des Denkens, die
gleichsam die Bahnen der Philosophie neu ausrichtet: Nicht mehr die systemati-
sche Erfassung des Ganzen ist es, die das philosophische Denken antreiben soll-
te, sondern vielmehr die Idee der Offnung selbst, verstanden als ein Ins-Fragen-
Kommen und Im-Fragen-Bleiben. In dieser Hinsicht rehabilitiert Heidegger jene
Form philosophischer Spekulation, die das Denken etwa von Fichte und Hegel
angeleitet hatte und die durch das bestellende Denken des Positivismus verdrangt
wurde und durch dessen Erfolgsgeschichte in Vergessenheit zu geraten drohte.

2. Der Messianismus des kommenden Ereignisses

Schon Heidegger wollte nicht mehr einfach gegen die Metaphysik denken, sich
aber auch nicht mit ihr bescheiden, sondern vielmehr zu einem tieferen Denken,
als es im Rahmen der Metaphysik moglich ist, vordringen (vgl. Heidegger 1998:
9). Eine nochmalige Wendung erfihrt die Stellung zur Metaphysik innerhalb der
Dekonstruktion Jacques Derridas, die neben den genealogischen Befragungen
Nietzsches auch Heideggers Versuchen zu einem 6ffnenden Denken verbunden
ist. Thre Grundziige lassen sich schérfer fassen, wenn man sie nicht allein vor
dem Hintergrund Nietzsches und Heideggers betrachtet, sondern die ethische
Kritik an Heidegger durch Lévinas mitdenkt.

Lévinas konzentriert sich in seiner Ontologie-Kritik auf ein anderes Merkmal
der Metaphysik als Heidegger, wodurch es ihm, der durchaus in Heideggers

2 Ob es sich um die Explikation ein und desselben Denkens handelt oder ob sich hier
eine Kehre in Heideggers Denken bemerkbar macht, ist in der Heidegger-Rezeption
umstritten und soll hier auch nicht weiter verfolgt werden. Heidegger selbst
verstand diese Kehre nicht als ,,Anderung des Standpunktes” (Heidegger 2000c:
20).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | OLIVER FLUGEL

Denktradition steht, moglich wird, jenen altbekannten Zug ein weiteres Mal an-
zuwenden: Heidegger in den Denkbezirk des von diesem Kritisierten zu verwei-
sen: ,,Auf diese Weise destruiert er [Heidegger, O.F.] nicht eine ganze Tradition
der westlichen Philosophie, sondern resiimiert sie* (Lévinas 1999a: 192). Hatte
Heidegger an der Metaphysik in erster Linie das Moment eines Denkens des
Seins als Anwesendes hervorgehoben und zum Gegenstand seiner kritischen Be-
fragung gemacht, so interessiert sich Lévinas, dem die Ethik und nicht die Onto-
logie als die eigentlich erste Philosophie erscheint, fiir einen anderen Aspekt des
metaphysischen Diskurses: Dem begrifflichen Denken der Metaphysik, so ldsst
sich ein Ausgangspunkt seines Denkens rekonstruieren, eignet eine Macht, die
den Anderen reduziert (vgl. Lévinas 1999a: 190), indem sie bestrebt ist, ihn an
das Selbe zuriickzubinden. Betrachtet man Metaphysik unter diesem Gesichts-
punkt, dann gerit Heidegger, worauf Lévinas hinweist, plétzlich in deren Bann-
kreis: ,,Der Primat des Selben iiber das Andere [bleibt; O.F.] in der Philosophie
Heideggers [...] ganz und gar erhalten* (Lévinas 1999a: 191).

Derrida selbst verfolgt eine doppelte Strategie, die darin besteht, einerseits
den Fokus der Fragestellung gemeinsam mit Lévinas in der Frage nach dem An-
deren auszumachen, dabei aber andererseits an Heideggers Ereignisdenken anzu-
schlieBen (vgl. bspw. Derrida 2000 und 2003). Fiir meine Zwecke ist allerdings
in erster Linie weder die interne Beziehung zu Heideggers Ereignisdenken, noch
die zu Lévinas’ Denken an den Anderen interessant, sondern vielmehr jene zum
juidischen Messianismus, da sich an ihr ein zentrales Problem von Derridas Ver-
such einer Befragung der Metaphysik von innen (vgl. Derrida 2003: 202 Fn. 39)
ausweisen lisst: Das eingangs unter Rekurs auf Adorno aufgezeigte eines Uber-
gangs in Theologie.

Obwohl sich Derrida etwa in Abgrenzung zum Messianismus Benjamins’
darum bemiiht zeigt, sein Verstiandnis des Messianischen als eine nicht-theologi-
sche und irreligiése Verwendungsweise zu kennzeichnen — deswegen spricht er
durchweg von einem ,,Messianischen ohne Messianismus* (vgl. etwa Derrida
2004: 78ff.) — lassen sich durch einen Vergleich zwischen Derridas Philosophie
und dem jiidischen Messianismus, wie er von Scholem verstanden wird, auf-
schlussreiche Parallelen zwischen Derridas Messianischem und der messiani-
schen Idee im Judentum ausweisen.

Scholem arbeitet in seiner Studie Zum Verstindnis der messianischen Idee im
Judentum (Scholem 1996a) als ein zentrales Charakteristikum des Judentum das
Festhalten an einer innerweltlich wirksamen Idee der Erlosung heraus*: Wihrend
demnach die Idee der Erlosung im christlichen Denken extramundan ausgerichtet
wird, ,,im ,geistlichen‘ Bereich und im Unsichtbaren® (Scholem 1996a: 121) an-

3 Vgl. Benjamin 1980a und 1980b. Vgl. zu Benjamins Messianismus auch: Scholem
1997.

4 Im Folgenden werde ich lediglich einige prinzipielle Grundziige der scholemschen
Diskussion der messianischen Idee im Judentum herausstellen; auf eine feinglied-
rige Rekonstruktion kann zum vorliegenden Zweck verzichtet werden.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAPHYSIK UND POLITIK | 83

gesiedelt ist, begreift das Judentum demgegeniiber die vom Messianischen her
verstandene Idee der Erlosung als einen ,,Vorgang [...], welcher sich in der Of-
fentlichkeit vollzieht, auf dem Schauplatz der Geschichte® (ibid.). Kennzeichen
des judischen Messianismus ist es dabei, die Erlosung, wiewohl sie intramundan
wirksam sein soll, nicht als historischen Fortschritt zu verstehen; sie ist kein Er-
gebnis der Geschichte, sondern vielmehr ein Ereignis im Sinne eines ,,Ein-
bruch[s] der Transzendenz in die Geschichte* (Scholem 1996a: 133); Benjamin
adaptiert dieses Verstindnis des Messianischen im Theologisch-Politischen
Fragment und gibt ihm eine konzise Fassung: ,,Erst der Messias selbst vollendet
alles historische Geschehen, und zwar in dem Sinne, dafl er dessen Beziechung
auf das Messianische selbst erst erlost, vollendet, schafft. Darum kann nichts Hi-
storisches von sich aus sich auf Messianisches beziehen wollen” (Benjamin
1980b: 203). Dabei erweist sich, wie Scholem betont, die jiidische Vorstellung
des Messianischen als eine Katastrophentheorie (Scholem 1996a: 130): Die Erlo-
sung kann nicht durch die Geschichte hervorgebracht werden, sondern 6ffnet sich
gleichsam im Angesicht des Untergangs (Scholem 1996a: 133). Mit dem Gedan-
ken der Erlosung birgt die messianische Idee zwar ein utopisches Element, je-
doch nimmt dieses nicht die Form einer konkret gestaltbaren Utopie an, da der
Messias plotzlich einbricht und nicht vorbereitet werden kann (vgl. Scholem
1996a: 135); solchermallen betrachtet gleicht die Erwartung des Messias einem
Denken des Ereignisses, dessen Struktur es ebenfalls eignet, das bislang Beste-
hende radikal aufzubrechen, aber nicht aus diesem zu erwachsen. Noch deutli-
cher wird die Verwandtschaft jenes von Scholem rekonstruierten jiidischen Mes-
sianismus zur Philosophie Derridas angesichts der Schlussfolgerungen, die Scho-
lem aus dem Wesen der messianischen Idee zieht. Wenn das innerweltliche
Geschehen die Ankunft des Messias nicht vorbereiten kann, aber gleichwohl in
doppelter Weise zutiefst von ihr abhéngig bleibt, da sie einerseits das weltliche
Geflige aufzubrechen vermag und andererseits sie es erst ist, von der Erlésung
erhofft werden kann, dann erzwingt sie ein ,,Leben im Aufschub [...], in welchem
nichts in endgiiltiger Weise getan und vollzogen werden kann* (Scholem 1996a:
167; Herv. i.0.) — unter Rekurs auf den derridaschen Sprachgebrauch liele sich
das auch als ein Leben a venir reformulieren.

Zwar will Derrida, folgt man seinem eigenen Bekunden, sein Messianisches
keinesfalls als ein religioses verstanden wissen (vgl. Derrida 2004: 78ff., v.a.
88ff.) — allerdings ist die entscheidende Frage, ob er das auch kann. Wirklich si-
cher scheint er sich selbst keineswegs zu sein, wie sich an der mdandernden Stel-
lungnahme zum Komplex des Messianischen in einer seiner letzten groBeren
Veroffentlichungen — Marx & Sons (Derrida 2004) — ablesen lédsst. Dort versucht
er zundchst seine Verwendung des Wortes ,messianisch® als ,relativ willkiirlich
oder duBerlich” (Derrida 2004: 88) zu kennzeichnen; sie habe einen blof3 ,,rheto-
rischen oder piddagogischen Wert*“ (ibid.). Trotzdem gesteht er wenige Zeilen
spéter, dass die ,,Dinge jedoch nicht so einfach [liegen]” (Derrida 2004: 89).
Letztlich entzieht er sich einem klaren Bekenntnis, weil er, wie er offen einge-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | OLIVER FLUGEL

steht, keine Antwort auf diese Frage habe (ibid.). Nun ist dieses Resultat freilich
unbefriedigend. Insbesondere wenn man bedenkt, dass nicht allein der Begriff
des Messianischen in nahezu allen Schriften, die Derrida in den vergangenen
eineinhalb Dekaden vor allem zu Fragestellungen der Ethik, der Moral und der
politischen Philosophie verfasst hat, eine zentrale Position einnimmt’, sondern er
sich zudem stets darum bemiiht zeigte, den irreligiosen Charakter dieses Denkens
zu betonen. Sollte sich aber, wogegen Derrida, wie zumindest seine Ausweich-
strategie in Marx & Sons nahe legt, keine Griinde aufbringen zu kénnen scheint,
sein Versuch, Vernunft als Erfahrung des Kommenden, Anderen, kurz des sin-
guldren Ereignisses (vgl. Derrida 2003: 198) zu denken, als letztlich religios re-
spektive theologisch impragniert erweisen, dann hitte Derrida nichts anderes als
eine Krypto-Theologie des Ereignisdenkens formuliert.

3. Metaphysik heute

,Im Endlichen ist eher auf Metaphysik zu hoffen —
wenn ich es einmal so unumwunden und krass aus-
sprechen darf — als in der abstrakten, vergeblich
der Vergidngnis sich entwindenden Gestalt der
Ewigkeit. Und die Aufgabe von Philosophie im
traditionellen Sinne heute ist es, gerade diese Wen-
dung der Philosophie gegern ihren traditionellen
Sinn zu begriinden” (Adorno 2001: 182; Herv.
i.0.)

Der Auseinandersetzung mit Heideggers Destruktion der Ontologie und Derridas
Dekonstruktion der Metaphysik ldsst sich nur ein zwiespiltiges Ergebnis ent-
nehmen: Deutlich geworden ist zwar die Unmoglichkeit etwa des hegelschen
Versuchs, den exorbitanten Anspruch der Metaphysik noch einmal in einem sy-
stematischen Denken aufzuheben, ohne in die Finge des Dogmatismus zu ge-
raten, unklar ist allerdings gleichzeitig geblieben, inwiefern tiberhaupt die Mog-
lichkeit besteht, die Fragen der Metaphysik, die sich als unhintergehbare erwei-
sen, anders als metaphysisch zu stellen und: zu beantworten. Insbesondere Derri-
das Versuch hat gezeigt, dass es zwischen den beiden Polen eines bodenlosen Ir-
rationalismus, gegen den sich Derrida, anders als ihm oftmals unterstellt wurde,
stets wendet (vgl. Derrida 2003: 191), und einer unhaltbar gewordenen Metaphy-
sik kein fertium datur zu geben scheint. Derrida hatte hieraus einerseits die m. E.
ausgesprochen plausible Konsequenz gezogen, nur noch eine Befragung der Me-

5 An einer Diskussion der politischen Philosophie Derridas und der (Be)Deutung des
Messianischen in seinem politisch-ethischen Denken habe ich mich andernorts ver-
sucht; vgl. Flugel 2004. Dort finden sich weitere Verweise auf die einschldgigen
Veroffentlichungen Derridas zu den genannten Themenfeldern.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAPHYSIK UND POLITIK | 85

taphysik von ihrem Inneren als gangbaren Weg zu erachten, andererseits aber
iberschreitet er diesen Denkrahmen — etwa durch seine Idee des Messianischen —
gerdt dann aber in einen geradezu theologischen Diskurs messianischer Erlo-
sungserwartung.

Angesichts dieser verfahrenen Situation erscheint es mir sinnvoll, noch ein-
mal jenen Begriff genauer zu betrachten, an dem sich die begriindungstheoreti-
schen Schwierigkeiten insgesamt entbinden: den der Metaphysik.

Hegels besorgte Feststellung, dass die Metaphysik ,,mit Stumpf und Stiel
ausgerottet wurde* (Hegel 1986: 13) scheint geradezu zu einer unhinterfragbaren
Hintergrundannahme zeitgendssischen Philosophierens geworden zu sein. Ha-
bermas etwa notiert mit Blick auf die philosophische Diskurslage nach Hegel,
dass sich ,,der Aggregatzustand des Philosophierens verdndert [habe; O.F.]: seit-
dem [seit Hegel; O.F.] haben wir zum nachmetaphysischen Denken keine Alter-
native” (Habermas 1988a: 36). Wenn er dabei von Metaphysik spricht, so hat er
im Wesentlichen vier Strukturmerkmale im Blick: Identititsdenken; Idealismus;
Prima philosophia als Bewusstseinsphilosophie und einen starken Theoriebegriff
(vgl. Habermas 1988a: 36ff.).°

Nimmt man die Dimension der Bewusstseinsphilosophie einmal beiseite,
dann ist das, was Habermas unter dem Titel der Metaphysik diskutiert, in etwa
der Umfang jener &lteren Metaphysik, die Kants Kritiken entthronte und deren
Anspruch Hegel noch einmal erfiillen wollte. Zusammenfassend lédsst sich ein
solchermafien orientiertes metaphysisches Denken als der Versuch charakterisie-
ren, Denken und Sein derart miteinander zu verkniipfen, dass eine substantiell
bestimmbare, auch in materialer Hinsicht verniinftige Ordnung der Dinge er-
kennbar wird. So hatte Hegel noch seine Grundlinien der Philosophie des Rechts
(Hegel 1986b) verstanden: In ihnen wird die sittliche Ordnung der modernen Ge-

6 Unter Identitdtsdenken versteht Habermas zundchst jenen Aspekt metaphysischer
Welterklarung, der einen logischen Nexus zwischen dem Ganzen und den Teilen
herzustellen bemiiht ist: Demzufolge werden die Teile nicht als eine zuféllige Man-
nigfaltigkeit ohne ordnendes Prinzip gedacht, sondern in einen ihr Verhiltnis struk-
turierenden begrifflich-systematischen Gesamtzusammenhang gebracht. Mit dem
Denkprinzip des Idealismus verbindet sich sodann die Vorstellung, dass Denken
und Sein relational gedacht werden miissen, wobei das Sein seine theoretische Di-
gnitét, die sich in Begriffen wie Notwendigkeit, Allgemeinheit usf. zum Ausdruck
bringt, dem Denken entlehnt. Bereits auf eine Krise der Metaphysik reagiert das
dritte Merkmal eines Verstindnisses der ersten Philosophie als Bewusstseins-
philosophie. Eine solche Konzeption wird von Descartes iiber Kant bis zu Hegel in
unterschiedlichen Spielarten als Gegenentwurf zur klassischen Ontologie auf den
Plan gerufen. Ihr Ziel ist es, die auf der Ebene einer ontologischen Erschliefung des
Seins briichig gewordenen Versuche einer philosophischen Welterkldrung durch die
Verschiebung auf die Ebene einer freilich wiederum strikt allgemein und notwendig
gefassten Kategorie der Subjektivitdt zu retten. Gemeinsam ist Habermas zufolge
dem metaphysischen Denken schlieBlich ein starker Begriff der Theorie, mit dem
der Anspruch verbunden wird, durch eine ,,Abkehr von der natiirlichen Weltein-
stellung™ (Habermas 1988a: 40) einen privilegierten Zugang zur Wahrheit zu er6tf-
nen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | OLIVER FLUGEL

sellschaft bis in die konkreten Institutionengefiige hinein auf ihren verniinftigen
Begriff gebracht.

Gewiss stellt Habermas dadurch eine Form metaphysischen Denkens zutref-
fend dar. Aber keineswegs ist damit der Umfang metaphysischen Denkens insge-
samt angegeben. Vor allem jedoch ist es nicht diese Metaphysik, von der das phi-
losophische Denken immer wieder auf eine Weise heimgesucht wird, die Derrida
etwa zu der Schlussfolgerung fiihrt, dass es unmoglich sei, den Denkbezirk der
Metaphysik verlassen zu kénnen. Er hat dann namlich lediglich jenes Moment
von Transzendenz im Blick, an dem, wie die zahlreichen gescheiterten Versuche
einer Uberwindung von Metaphysik illustrieren, offensichtlich kein Philo-
sophieren vorbei kann. Kant wollte und konnte auf die die Erfahrung iiber-
schreitende Denkfigur der Transzendenz nicht verzichten, weswegen er sie trans-
zendentalphilosophisch einzuholen suchte. Derrida, Nietzsches genealogische
Kant-Kritik vor Augen, wollte zwar darauf verzichten, Transzendenz begrifflich
anzueignen, tberfiihrte sein Denken dabei aber in eine krypto-theologische Er-
eigniserwartung. Gleichwohl verbirgt sich hinter Derridas Befragung der Meta-
physik von innen die vielleicht wichtigste Einsicht nachkantischer Metaphysik-
kritik: zur Frage steht, nimmt man das Scheitern einer Uberwindung der Meta-
physik ernst, nicht mehr, wie man die Metaphysik hinter sich lassen konne, da
eine solche Strategie allenfalls zu einer Invisibilisierung der metaphysischen Re-
siduen im eigenen Denken fiihrt.” Vielmehr ist es die Frage nach einem angemes-
senen Umgang mit Metaphysik, mit dem Moment von Transzendenz, um die es
heute allein noch gehen kann.

Das ist auch in normativer und politikphilosophischer Hinsicht kein unbe-
deutender Sachverhalt, nétigt er doch die modernen Proklamationen eines Den-
kens jenseits der Metaphysik, sich, solange sie auf begriindungstheoretischen
Anspriichen beharren, ihrer eigenen Verstrickungen in metaphysische Probleme
gewahr zu werden und damit die selbstbewusste Geste des Uberstiegs gegen die
reflexive, aber gleichwohl energische Haltung einer theoretischen Bescheidenheit
einzutauschen. Fiir eine politische Philosophie, die sich um eine Reetablierung
des Politischen als emanzipatorischer Praxis bemiiht zeigt, kann sich eine solche
Konstellation als Gliicksfall erweisen — sie leistet als 6ffnend-befragende Unter-
nehmung ihren Beitrag zu jenem Projekt demokratischen Selbstregierens, das
nicht eines Begriindungsprogramms jenseits der Metaphysik, sondern vielmehr
der steten Offenheit zum (Selbst-)Uberstieg des Gegebenen bedarf.

7 Habermas ostentativer Gestus eines nachmetaphysischen Denkens scheint mir ibri-
gens eine solche Invisibilisierungsstrategie zu sein.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAPHYSIK UND POLITIK | 87

Literatur

Adorno, Theodor W. (1998): Metaphysik. Begriff und Probleme. Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 14, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (2001): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit,
in: Nachgelassene Schriften, IV-13, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (1980a): Uber den Begriff der Geschichte, in: Gesammelte
Schriften, Bd. I-2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 691-704.

Benjamin, Walter (1980b): Theologisch-politisches Fragment, in: Gesammelte
Schriften, Bd. IV-1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 203-204.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2004): Marx & Sons, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fligel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.) (2004): Die Riickkehr des
Politischen, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fligel, Oliver (2004): ,,Démocratie a venir: Jacques Derrida®, in: ders./Heil/ Het-
zel 2004, S. 19-42.

Habermas, Jirgen (1988): Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Dis-
kurse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1988a): ,Motive nachmetaphysischen Denkens®, in: ders.
1988, S. 35-60.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986a): Wissenschaft der Logik I, in: Werke,
Bd. 5, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986b): Grundlinien der Philosophie des
Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse, in: Werke, Bd.
7, Frankfurt a.M.:

Heidegger, Martin (1952): Holzwege, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Heidegger, Martin (1952a): ,,Die Zeit des Weltbildes®, in: ders. 1952, S. 69-104.

Heidegger, Martin (1952b): ,,Nietzsches Wort ,Gott ist tot*, in: ders. 1952, 193-
247.

Heidegger, Martin (1994): Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), Frankfurt
a.M.: Klostermann.

Heidegger, Martin (1998): Was ist Metaphysik?, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Heidegger, Martin (2000): Vortrige und Aufsitze, Stuttgart: Neske.

Heidegger, Martin (2000a): ,,Die Frage nach der Technik®, in: ders. 2000, S. 9-
40.

Heidegger, Martin (2000b): ,,Uberwindung der Metaphysik®, in: ders. 2000, S.
67-95.

Heidegger, Martin (2000c): Uber den Humanismus, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

Heidegger, Martin (2001): Sein und Zeit, Tiibingen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | OLIVER FLUGEL

Lévinas, Immanuel (1999): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phéno-
menologie und Sozialphilosophie, Freiburg: Hanser.

Lévinas, Emmanuel (1999a): ,,Die Philosophie und die Idee des Unendlichen®,
in: ders. 1999, S. 185-208.

Nietzsche, Friedrich (1999): Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philoso-
phie der Zukunft, in: Studienausgabe, Bd. 5, Miinchen: dtv/de Gruyter, S. 9-
244,

Scholem, Gershom (1996): Uber einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Scholem, Gershom (1996a): ,,Zum Verstindnis der messianischen Idee im Ju-
dentum®, in: ders. 1996, S. 121-167.

Scholem, Gershom (1997): Walter Benjamin — die Geschichte einer Freund-
schaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktive Dekonstruktion —

Dekonstruktive Konstruktion

JENS BADURA

Dass Orientierung in normativen Fragen — womit hier ethische und politische
Fragen gemeint sind — etwas mit Griinden zu tun hat, ist vermutlich unstrittig.
Was aber ein Grund und was ein Griinden im Rahmen solcher Orientierungsakti-
vitdten ist, dartiber wird viel und heftig gestritten. Mit einer auf den ersten Blick
vielleicht etwas unkonventionellen Heuristik mochte ich nun drei Strategietypen
unterscheiden, mittels derer, mit Bezug auf besagte normative Fragen, Grund und
Griinden konzeptualisiert wird: Auf definitiven Prinzipien als letztem Grund be-
griindende Strategien (in Folge prinzipistisch genannt); dauerhaft sondierende
und ausleuchtende Strategien der Ergriindung (in Folge pragmatische Strategien
genannt) sowie vorfindliche Normen und Normierungspraxen entgriindende Stra-
tegien (in Folge dekonstruktive Strategien genannt).

Prinzipistische Ansitze teilen die Annahme, dass die humane Welt durch
ordnende Prinzipien ausgezeichnet oder auszeichenbar ist, anhand deren sich das
Denken und das Handeln objektiv und definitiv orientieren ldsst. Pragmatische
Ansitze begreifen die humane Welt hingegen als einen durch mannigfaltige Er-
fahrungszusammenhénge konstituierten Raum, in den sich das Menschsein gleich
einer dauerhaften Passage einschreibt, ohne dass sich, unabhingig von den kon-
stellaren Bedingungen je realisierter Lebensformen und Erfahrungshorizonte,
Fixpunkte bestimmen lieBen, die ihre Geltung aus einer definitiven, tberzeitli-
chen Konzeptualisierung der humanen Welt ableiten konnten. Jegliche Orientie-
rungsleistung normierender Praxen ist daher fiir pragmatische Ansdtze nur be-
dingt giiltig. Dekonstruktive Ansétze zielen darauf, jede Bezugnahme auf Griinde
als je anders moglich zu kennzeichnen — sie weisen also sowohl die Vorstellung

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JENS BADURA

eines vorfindlichen oder ermittelbaren definitiven Grundes, wie ihn die prinzipi-
stische Strategie unterstellt, als auch jene eines konstellar bestmoglichen Grundes
mit immerhin bedingter Tragfahigkeit, auf den die pragmatischen Strategien bau-
en, zuriick. Die Orientierungsleistung des Denkens wird hier als strikte Kritik
konzipiert und besteht gerade darin, Grundannahmen zu destabilisieren — was
schwerlich mit einem Verstdndnis von Orientierung zusammenzubringen ist, das
Auskunft dariiber erwartet, was zu tun ist: Zielt die dekonstruktive Strategie doch
nur auf immer neue Hinweise, wie es nicht getan werden kann.

Nun stehen sich prinzipistische und pragmatische sowie prinzipistische und
dekonstruktive Ansdtze scheinbar frontal gegeniiber: Die dem Prinzipismus
zugrunde liegende Konzeption von aus definitiven Strukturbedingungen der hu-
manen Welt erschliebaren Prinzipien ist mit jener eines erfahrungskonstituierten
Raumes, der Geltungsgenese bestenfalls iiber konstellare Kohdrenz ermdoglicht,
genauso wenig zusammenzubringen, wie mit der Annahme, dass jedes Denken
von Griinden und damit jede Grundnahme kontingent ist und daher nichts defini-
tiv begriindbar sein kann. Zugleich, so scheint es, teilen pragmatische und dekon-
struktive Strategien immerhin die Diagnose, dass die humane Welt nicht definitiv
prastrukturiert ist — und letztlich konnten die jeweils unterschiedlichen Konse-
quenzen, die pragmatische und dekonstruktive Strategien daraus ziehen, als
komplementir gedeutet werden: in dem Sinne, dass im einen Fall Bedingtheit
durch eine konstellare Perspektive, im anderen Fall Unbedingtheit durch eine de-
konstruktive Kritik angezielt wird. Darauf wird zuriickzukommen sein — wenn
einige der bislang nur thetisch postulierten Prémissen erldutert und insbesondere
die Frage diskutiert wurde(n), was ,Begriindung® im Rahmen normativer Orien-
tierungspraxen heiflen kann.

1. Prinzipistische, pragmatische und
dekonstruktive Strategien

Im Falle der prinzipistischen Strategie wird gleich doppelt be-griindet: Zum ei-
nen wird eine konkrete Urteilsbildung anhand eines als giiltig unterstellten Prin-
zips be-griindet — ein Kantianer zieht den Kategorischen Imperativ heran, ein
Utilitarist ein Nutzensummenkalkiil, ein Relativist ein Relativitatsprinzip. So-
dann wird aber auch das Prinzip, das in der Urteilsbildung im Kontext konkreter
Situationen orientieren soll, selbst noch einmal be-griindet bzw. dessen Be-griin-
detheit erwiesen. Die Be-griindung ist dann nicht mehr eine Verhéltnisbestim-
mung von Situation und Prinzip, sondern der Versuch des definitiven Ausweises
von Geltung im Sinne einer Fundamentalitit des je Prinzipiierten, mit der Geste:
,Du siehst es doch, hier ist der Boden hart, hier kann auf festes Fundament ge-
baut werden‘. Die metaphorische Rede von einer Be-griindung tduscht leicht dar-
tiber hinweg, dass es nicht um physische, sondern um symbolische, in der Spra-
che verfasste Griinde geht, auf denen etwas griindet — und genau hier liegt ein

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 91

Problem des Verstindnisses von Griindung als Be-grindung: Der Grund des
Mundus (der humanen Welt) wird so gedacht wie der des Globus (des physi-
schen Bodens) und stellt in diesem Sinne eine unabhéngige Dritte Instanz dar, ein
Gegebenes, das fiir die Organisation der humanen Welt durch seine Existenz als
Quelle der Verbindlichkeit zu dienen vermag weil ihm alle gleichermalen ausge-
setzt sind und es daher als gemeinsamen Bezugspunkt anerkennen miissen.'

Pragmatische Strategien dagegen bauen nicht auf einen derart konzeptuali-
sierten festen Boden, der als fertium comparationis zu fungieren vermag, sondern
versuchen, tragfihige Antworten auf problemspezifische Fragen zu produzieren,
die durch ihre konstellare Plausibilitédt iberzeugen konnen und aufgrund dessen
fiir diejenigen, die von ihnen iiberzeugt sind, giiltig sind. Sie griinden anders als
auf festem Boden, sie tragen sich selbst durch ihre Schliissigkeit, indem sie er-
griinden, welche Sicht der Dinge im Sinne einer kohédrenten sprachlichen Dar-
stellbarkeit tragfdhig wire, und gewinnen dariiber Aufschluss, indem sie die hu-
mane Welt als Raum moglicher Erfahrungen von Bewdhrung oder Scheitern je
provisorisch etablierter Normierungskonzepte begreifen. Hier fragt sich, wie im
Zuge dieses Ergriindens eine kritische Perspektive Eingang finden kann, die iiber
situative Passung hinaus die Suche nach solchen Passungen selbst leiten konnte —
die also, anders formuliert, der je in actu befindlichen Urteilskraft das kritische
Potential angedeihen lieBe, welches jenseits einer am Kriterium der Schlissigkeit
zu messenden Reaktion auf konkrete Ereigniswiderstinde eine Orientierung im
substantiellen Sinne mdglich macht.

Dekonstruktive Strategien konstatieren, dass die humane Welt keine defini-
tive Form haben kann, weil sie ein symbolisch konstituierter Raum moglicher
Formen ist und — das ist ein zentraler Aspekt — die immer neue Herstellung sol-
cher Formen und infrastruktureller Weisen ihrer Organisation ein ihr inhdrenter
produktiver Teil dieser humanen Welt ist. Die Konsequenz ist daher, fortlaufend
an der Riickabwicklung dieses konstruktiven Produktivismus zu arbeiten und ihn
in seiner symbolisch-kontingenten Weise kenntlich zu machen. Der normative
Anspruch dahinter ist jener, mittels titiger Dekonstruktion und performativer
Sichtung dessen, was im je Verwirklichten nicht verwirklicht wurde, aber hétte
verwirklicht werden konnen, zu markieren, dass die humane Welt letztlich ein
Niemandsland bleibt, da keine symbolische Besetzung sich ihrer definitiv be-
miéchtigen kann.> Damit aber sind dekonstruktive Strategien erklirtermafien un-
geeignet, ihrerseits einen konstruktiven Beitrag zur Orientierung praktischen

1 Lateinisch ,Mundus® heiit ,Welt, Menschheit* und bezeichnet die humane Welt,
wihrend ,Globus® (Kugel, Haufen) die physische Welt bezeichnet. Diese Unter-
scheidung ist wichtig, weil sie verdeutlichen kann, warum, es nicht evident ist, Me-
taphern aus dem Kontext des Globus einfach auf den Kontext des Mundus zu tiber-
tragen, vgl. dazu Marramao 2006.

2 Orientierung im substantiellen Sinne meint hier dasjenige, was Andreas Luckner als
,Selbstorientierung beschreibt, vgl. Luckner 2005: 38ff.

3 Zur Thematik Jemandsland/Niemandsland vgl. Badura/Schmidt 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JENS BADURA

Handelns zu leisten — sie fungieren vielmehr als veruneindeutigende Gegenstro-
mung zum pragmatisch konstruktiven Vektor der Dynamik der humanen Welt.

2. Gegerbter und sich glattender Raum

Stellt man die drei Strategien nebeneinander, so fillt auf, dass genau da, wo der
prinzipistische Ansatz seinen Referenzpunkt bzw. sein Fundament sieht — im
Prinzip als festem Grund — bei pragmatischen und dekonstruktiven Ansétzen in je
spezifischer Weise eine Leerstelle bleibt. Dieser Umstand weist auf etwas hin,
das die Strategien substantiell unterscheidet, und zwar in zumindest zwei Per-
spektiven: Erstens ldsst sich konstatieren, dass die drei Paradigmen Be-, Er- und
Entgriindung auf der Basis einer differenten Konzeptualisierung der von ihnen
adressierten Weltdimension — der humanen Welt, des Mundus, operieren. Wie
diese Welt gedacht wird, ist offensichtlich von zentraler Bedeutung dafiir, wie
man sich die Moglichkeitsbedingungen des Griindens in dieser Welt vorstellt.
Wihrend prinzipistische Strategien Globus und Mundus funktional analog deuten
— als einen préstrukturierten Raum —, postulieren pragmatische und dekonstruk-
tive Strategien fiir die humane Welt eine Logik der Moglichkeiten, die es verhin-
dert, einen festen Grund als die Wirklichkeit dingfest zu machen. In lockerer An-
lehnung an eine Unterscheidung von Deleuze/Guattari® kénnte man mithin die
prinzipistische Konzeption der humanen Welt als jene eines definitiv gekerbten
Raumes begreifen, wihrend es im Falle der pragmatischen und dekonstruktiven
Strategie um eine Konzeption der humanen Welt geht, die als ein sich immer
wieder entziehender, sich glittender Raum zu denken ist: Dieser sich glittende
Raum wird zwar im Zuge der infrastrukturellen Organisation diverser kultureller
Okonomien ebenfalls ,gekerbt‘, doch besteht diese Struktur nach ihrem Eintrag
nicht einfach fort wie jene des definitiv gekerbten Raumes, sie kann sich verin-
dern, verschwinden, umgestaltet werden etc. Der sich glattende Raum bringt da-
her eine Dynamik der Transformation je realisierter infrastruktureller Konstella-
tionen hervor. Er ist nicht in einem Abbild représentierbar, weil er sich stindig
verdndert — und er bietet daher nicht die Voraussetzungen dafiir, einen Grund zu
bestimmen, auf den begriindet werden konnte. Die Differenz zu dem Konzept ei-
nes definitiv gekerbten Raumes ist evident: Letzterer namlich konstituiert sich
aus dem Gegeben-Sein vorgingiger Strukturen (die nicht der humanen Praxis
entstammende /nfrastrukturen, sondern ihr vorgeordnete Metastrukturen sind), so
dass jedes Vorkommnis immer schon relational zu dieser vorgegebenen Struktur
sich verhalt.

4 Zur Terminologie und dem Raumkonzept vgl. die Uberlegungen von Gilles Deleuze
und Felix Guattari zum ,,Glatten und Gekerbten‘ in Deleuze/Guattari 1992.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 93

Diese beiden hier nun sehr schematisch® gegeniibergestellten Weisen, die hu-
mane Welt zu konzeptualisieren, lassen langsam deutlicher werden, was mit dem
diesen Text leitenden Thema ,Grund‘ und ,Griinden‘ als Problemstellung adres-
siert werden soll: Denn es liegt auf der Hand, dass die Bezugnahme auf Griinde
in einer definitiv gekerbt gedachten humanen Welt anders zu verstehen ist als in
einer sich fortlaufend verandernden Konstellation.

3. Griinden im Mundus, Griinden im Globus

Wortnah interpretiert bedeutet ,Begriindung® soviel wie ,etwas einen Grund ge-
ben‘ oder, anders formuliert, ,etwas auf ein Fundament stellen‘. Der Begriff
leuchtet dann ein, wenn es einen Grund gibt, auf den man bauen kann: einen
Felsgrund oder ein Betonfundament beispielsweise. Die alltigliche Verwendung
des Wortes ,Be-griindung* steht aber in einem anderen Kontext als dem der phy-
sischen Welt: ,Be-griindung‘ sagen wir, wenn es darum geht, die Geltung einer
Behauptung auszuweisen und damit findet der Vorgang des Begriindens seinen
Ort in dem Bereich, der hier als humane Welt bezeichnet wird. Ein Grund im
Mundus ist anders beschaffen als ein Grund in der physischen Welt, dem Globus.
Der Grund des Mundus ist immer ein sprachlicher und damit symbolischer
Grund — der Modus seiner Widerstindigkeit und Tragféhigkeit ist daher, so zu-
mindest ldsst sich vermuten, ein anderer als der des physischen Bodens. Wird al-
so das Sprachbild der ,Be-griindung‘ als Realbild missverstanden und der Vor-
gang des Begriindens aus der physischen Welt in die symbolische Dimension der
Sprache und der humanen Welt eingetragen, dann wird zugleich eine bestimmte,
aus der physischen Welt vertraute, Erwartungshaltung an das ,Begriinden‘ ins
Werk gesetzt: Es wird dann davon ausgegangen, dass Begriindung etwas mit die-
sem festen Stand, dem Fundament, zu tun hat. Das zeigt sich schon in den
Sprachbildern, die in diesem Zusammenhang verwendet werden: Wenn wir von
,Denkgebduden® sprechen, ist die Haus- und Bodenmetapher ebenso présent wie
im Falle des ,ins Schwimmen kommen* bei einem nicht recht gelingenden Argu-
mentationsversuch. Der Grund als Metapher geht seiner Metaphorizitét verlustig,
und muss sich fortan an dem messen, was das Realbild von festem Grund und
Boden bzw. dem gegebenen Rahmen fordert: ndmlich tragfihig und im stabilisie-
renden Sinne widerstindig zu sein — so beschaffen also, dass er dem Denken in
ursidchlicher Weise einen Anstof gibt. Dieser eigentiimliche Urséchlichkeitscha-
rakter findet seinen sprachlichen Ausdruck im Wort ,Weil‘. Es markiert den
Scharnierbereich von Ursache und Wirkung im etablierten Modell der Begriin-

5 An anderer Stelle habe ich, mit etwas anderen begrifflichen Instrumenten, ausfiihr-
licher zu beschreiben versucht, wie sich die humane Welt als Moglichkeitsraum
darstellen lidsst ohne dabei auBler Acht zu lassen, dass unterstellte Wirklichkeiten ei-
ne notwendige Voraussetzung fiir das Denken von Moéglichkeiten darstellen und mit
diesem in einer unauflgslichen Spannungsbeziehung stehen; vgl. dazu Badura 2006.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JENS BADURA

dung und erhilt die Autoritit des festen Bodens im symbolischen Raum der
Sprache. Weil etwas so und so ist, habe ich Grund, etwas in bestimmter Weise zu
tun. Diese Redeweise entspricht der géngigen Festlegung des Wortsinns von
,Weil‘ auf einen kausalen Gebrauch — und hat sich heute zu einer Begriindungs-
kultur entwickelt, die neben dem kausalen ,weil es so ist® keine anderen Modi
der Geltungsgenese als den Rekurs auf den Grund — und mittelbar den letzten, fe-
sten Grund — mehr zu kennen scheint. Dabei wird aber etwas Entscheidendes un-
terschlagen — denn in seiner Herkunft geht das Wort selbst gar nicht auf einen
konditionalen Gebrauch zuriick. ,Weil* kommt, etymologisch betrachtet, von
,Weile® — und hat erst mit der Zeit seinen urspriinglich temporalen Charakter in
konditionaler Richtung verschoben. Erst durch diese Verschiebung entstand das
(Be-)Griindungs-Wort ,Weil‘, als Produkt des leisen Ubergangs von ,wihrend es
so ist‘ zu ,so ist es — oder, anders formuliert: von ,derweil es so ist* zu ,weil es
so ist‘; vom sondierenden Sagen zum Konstatut.®

Im Wort ,Weil* stecken also unterschiedliche Motive des Griindens: Im Sin-
ne des ,Solange es so ist® ist es, je nach Blickwinkel ein Er- oder Entgriin-
dungswort (steckt doch im ,solange‘ bereits der Zweifel, dass es so bleiben wird)
— stets mit einem Vorbehalt versehen, in ihm eine ergriindende Bewegung mitzu-
denken: Derweil ist es so, es konnte aber anders werden, lass uns schauen (oder:
Du wirst schon sehen). Das ,Weil‘ im Modus des ,so ist es hingegen wird fest-
gestellt, eine Festigkeit unterstellt, auf ein Konstantes angespielt, durch das bzw.
auf dem man be-griinden kann. Dieses ,Weil* geht von einer der physischen Welt
entlehnten Konzeption der Stabilitit aus. Dieses ,Weil* als ,so ist es‘ fungiert da-
her als Importeur des Realen (im Sinne eines festen Grundes) in das Symbolische
(als Sprache): Eine definite Wirklichkeit (,so ist es‘) bildet den Fluchtpunkt des
Denkens. An diese Unterscheidung schlie3t sich nun auch die Vorangegangene
zwischen definitiv gekerbtem und sich glittendem Raum an: Um das ,Weil* als
,80 ist es‘ zu denken, muss man die humane Welt als definitiv gekerbten Raum
perspektivieren, da nur dieser aus der Autoritédt der vorgéngigen Struktur die Ko-
ordinaten des festen Bodens ermessen kann. Was hier méglich ist, wird durch die
vorfindliche (vorgegebene) Kerbung — zumindest den Rahmen betreffend — defi-
niert. Im sich glattenden Raum hingegen lésst sich das ,Weil* nur als ein ,derweil
es so ist* verstehen — als momentspezifische Bezugnahme auf die spezifische
Verwirklichung einer Méglichkeit, die man ergriindend fiir vorldufig annehmbar
(wie es die Ergriindung tut) oder aber gerade deshalb fiir unannehmbar (wie es
Be- und Entgriindung tun) erkldren kann. Hier taucht nun eine interessante Par-
allele zwischen Be- und Entgriindung auf: Beide kritisieren die Ergriindung auf-
grund des Umstandes, dass sie bei der Vorldufigkeit ihrer Geltungsanspriiche
stehen bleibt. Die Kritik erfolgt aber aus ganz unterschiedlich scheinenden Moti-
ven: Im Falle der Begriindung muss es defizitir sein, sich mit Vorlaufigem zu-

6 Heidegger weist in seinem Vortrag ,,.Der Satz vom Grund“ in dhnlicher Weise auf
diesen Zusammenhang hin; vgl. Heidegger 1997.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 95

friedenzugeben, im Falle der Entgriindung hingegen muss es vermessen erschei-
nen, trotz der Einsicht in die Vorldufigkeit die Idee moglicher Geltung noch wei-
ter zu beanspruchen.

Wie aber lésst sich die Parallele nun verstehen — als zufillige Konvergenz
oder als eine tiefergehende Gemeinsamkeit in der Sache? Stellt man Be- und Er-
griindung in den Kontext der jiingeren Ideengeschichte, dann wird man schnell
auf das bekannte Raster von Moderne versus Postmoderne gestoflen: Da gibt es
eine Moderne des Definitiven, die Modi der Bewdltigung von Moglichkeiten des
Menschseins anhand definitiver MaBstdbe generiert und in diesem Sinne auf die
definitive Begriindung setzt und es gibt dem entgegenstehend eine Postmoderne,
die Modi der Affirmation von Moglichkeiten des Menschseins generiert, und auf
das Entgriinden setzt, um unverwirklichte Moglichkeiten als Moglichkeiten sicht-
bar werden zu lassen. Wie also bei dieser anscheinend so klaren und von Regal-
metern jeweils lagertreuer Literatur konstituierten Abgrenzung eine Parallele er-
klaren? Sowohl Be- und Entgriindung sind auf Unbedingtheit zielende Operatio-
nen, wihrend Ergriindung im skizzierten Sinne eine bedingte Strategie ist, die auf
die Errichtung bestmoglicher Losungen im Rahmen dessen zielt, was ihr jeweils
als konstellar konstituierte Urteilskraft zur Verfiigung steht. Ergriindung in die-
sem Sinne sicht sich dem ,Barwert’ (William James) eines Denkens verpflichtet
und bemisst diesen am Beitrag des je spezifischen Gedankens fiir eine Orientie-
rung zum Handeln. Be- und Entgriindung hingegen zielen vor allem auf Denken
und konkurrieren hinsichtlich der Weise, wie das Denken seinerseits unbedingt
gedacht werden kann. Etwas schirfer formuliert: Der Impuls, Orientierung als
etwas widerstindig-objektives anzusehen, bei dem es nicht vor allem um prakti-
kable Ergebnisse, sondern um die unbedingte Stimmigkeit des Urteils als Urteil
geht, ist das Anliegen von Be- und Entgriindung, auch wenn dieser Bezug auf
Unbedingtheit in den beiden Ansidtzen ganz unterschiedlich hergestellt wird: Die
Unbedingtheit der Begriindung ist eine, die sich dem unterstellten definitiven
Ordnungsrahmen der humanen Welt verpflichtet fiihlt, jene der Enfgrindung
hingegen ist eine, die sich der Zeugenschaft fiir die Unmoglichkeit einer solchen
definitiven Ordnung der humanen Welt verpflichtet fiihlt. Da in der StoBrichtung
auf Unbedingtheit hin verwandt, lieBe sich von Be- und Entgriindung als para-
digmatischen Versionen eines dem alten Schema gemé&Ben modernen und eines
postmodernen Denkens mithin sagen, dass die Kampflinie nicht zwischen Ein-
und Vieldeutigkeit, zwischen Definitivitit und Kontingenz verlduft, sondern
vielmehr zwischen unterschiedlichen Versionen der Bestimmung eines angemes-
senen Sitzes von Unbedingtheit im Denken und, damit verkniipft, um einen Streit
dariiber, wie die humane Welt als moderne Welt angemessen zu konzeptualisie-
ren ist. Es ginge letztlich darum, eine Charakterisierung der humanen Welt und
der Moglichkeitsbedingungen von Orientierung (der in beiden Fillen eine unbe-
dingte Dimension eingeschrieben wird) vorzunehmen, nicht aber darum, kon-
krete Handlungsoptionen zu be- oder entgriinden. Was zugleich bedeuten wiirde,
dass die Strategie der Ergriindung, angesichts ihres offen bedingten Charakters —

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JENS BADURA

die bestmogliche Losung jetzt und hier — auf einer anderen Ebene angesiedelt
wire und schlicht einen anderen Typ von Orientierung anstrebt als Be- und Ent-
griindung. Und es wiirde nahe legen, dass Be- und Entgriindung gegeniiber der
Ergriindung eine spezifisch kritische Funktion einnehmen in dem Sinne, dass sie
in je unterschiedlicher Weise auf die Legitimitdtsgrenzen pragmatischer Hand-
lungsorientierung hinweisen.

Wie aber ist dieses kritische Verhéltnis zu verstehen, das hier die ,unbedingte
Perspektive* gegeniiber der bedingten einnehmen soll? Ist es ein Subordinations-
verhiltnis in dem Sinne, dass das Unbedingte das Bedingte orientieren soll? Fiir
prinzipistische Strategien liegt diese Lesart nahe, denn gemif ihrer Auffassung
gibt es ja das definitive Prinzip, und dieses stellt als definitive Reprasentation des
Gesollten die Autoritit dar, der sich pragmatische Ergriindung letztlich immer zu
unterwerfen hat. Was aber, wenn diese Strategie aufgrund ihrer fragwiirdigen
Konzeptualisierung der humanen Welt als definitiv gekerbtem Raum untauglich
bleibt — einmal angenommen, die voranstehenden Uberlegungen zur Konstitution
der humanen Welt als infrastrukturell gestalteter, in der Gestaltungsform aber
kontingenter Moglichkeitswelt sind triftig? Dann wire immerhin noch die dekon-
struktive Variante der Kritik im Modus der Unbedingtheit vorhanden. Und diese
dekonstruktive Strategie steht zur Ergriindung offensichtlich in einer Komple-
mentdr- nicht aber in einer Subordinationsbeziehung: Eine Orientierung des
Handelns, koénnte man sagen, erfolgt nun ndmlich im Zuge der bedingten Er-
griindung und bedarf, um zu sich selbst eine kritische Distanz zu erhalten, einer
unbedingten Entgriindung des Ergriindeten. Umgekehrt bedarf das unbedingte
Entgriinden des vorgédngig bedingt Ergriindeten, da es nur mit Bezug auf dieses
operieren kann. Dann wére also nicht von einem Subordinationsverhéltnis zu
sprechen, sondern es gilte, Ergriindung und Entgriindung, Bedingtheit und Unbe-
dingtheit als gleichrangige Denkbewegungen zu verstehen, die im Zuge von Ori-
entierung wirken. En passant wire damit auch ein Blickwechsel auf die gdngigen
Vorwiirfe das sogenannte ,postmoderne‘ Denken betreffend moglich: Denn es
ginge schlieBlich in diesem nicht darum, die Beliebigkeit zu feiern, sondern sich
der Aufgabe zu stellen, in einer als infrastrukturell-kontingent verfassten und in
diesem Sinne als Moglichkeitsraum gedachten humanen Welt eine Idee von Gel-
tung zu entwickeln, die Bedingtheit und Unbedingtheit gleichermalien einschlief3t
und ohne Referenz auf ein Definitives auskommt — eine Konstellation also, die
das Verhéltnis von Kontingenz und Verbindlichkeit ohne festen Boden zu kon-
zeptualisieren versucht.

4. Die komplementdare Dynamik von
Er- und Entgriindung

Die Moglichkeit der Unbedingtheit, die also bleibt, ist jene, das Unvermogen zu
bezeugen, definitive Geltung beanspruchen zu konnen — oder, anders formuliert,

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 97

immer neu gegenwértig werden zu lassen, dass es den festen Grund nicht gibt —
angetrieben durch die Sorge um, in Lyotards Worten, die Integritit des Denkens,
also einer Haltung, die auf das Bewusstmachen des Umstandes zielt, dass jedes
Urteil, jede Entscheidung, so sehr sie auch erwogen und reflektiert ist, so not-
wendig sie in einer Situation auch scheinen mag, letztlich kontingent ist, weil die
humane Welt keine Meta- sondern nur transformative Infrastrukturen hat. Diese
Haltung — und es kann sich im Kontext der humanen Welt nicht um mehr als das
handeln — wire als eine Kultur der Sensibilisierung dafiir zu verstehen, dass jeder
(auch der reklamiert vorldufige) Grund ein unterstellter und deshalb kontingenter
Grund ist, der zwar konstellar tragféhig sein kann, dies aber nicht deshalb, weil
er der Grund ist, sondern deshalb, weil diejenigen, die sich auf ihn beziehen, ihn
zu einem Grund gemacht haben und sich an ihn als Grund binden.

Entgriindung ist somit ein komplementérer Vektor zur Er-griindung und bil-
det zusammen mit ihr ein Wechselspiel von konstruktiver und dekonstruktiver
Praxis: Wihrend in der Er-grindung ein handlungsermdéglichendes Denken
wirkt, so ist es bei der Entgriindung ein Denken, das den Preis der Vereindeuti-
gung einer jeden handlungsermoglichenden Denkweise ausmisst — ohne dabei
durch einen bestimmten Zweck bedingt zu sein aufler jenem, zu entgriinden. Die
Unbedingtheit der Entgriindung speist sich also daraus, dass sie ihre Intervention
nicht pragmatisch finalisiert, sondern zum Zweck an sich selbst werden lésst. Sie
ist unbedingt deshalb, weil sie bedingungslos auf den, hinter jedem Grund fiir die
Wirklichkeit sich er6ffnenden Abgrund anderer Moglichkeiten insistiert.

Die Wechselbeziehung von Er- und Entgriindung treibt daher ein stets fliich-
tiges Fortschreiben von Méglichkeiten des Menschseins in der humanen Welt an.
Da der Grund in der humanen Welt kein fester Grund ist — so wie der Boden an
Bord eines Schiffes nicht fester Grund ist — ist ein Griinden in der humanen Welt
nur relativ stabilisierend, in dem Malf3e, indem das destabilisierende Medium, das
den Grund selbst tragt, konstellar ausgegrenzt werden kann, und zwar in dem
Malfe, in dem die Fliissigkeit des Wassers, auf dem ein Schiff fihrt, durch dieses
Schiff ausgegrenzt wird: Nur durch diese Ausgrenzung und der durch sie ermog-
lichten Absehung nédmlich bietet das Schiff dem Schiffspassagier einen ,Grund".
Da es aber als ganzes ins Schwanken geraten kann, bleibt die Prekaritét dieses
Grundes immer spiirbar und bleibt unausschliefbar. Der ,feste Boden‘ an Bord
realisiert sich dann als das, was er — genau betrachtet — ist: ein infrastruktureller
Grund, ein Faktum im Wortsinne, dessen Faktizitidt dort endet, wo die Stabilitit
der Gemachtheit durch die Dynamik der humanen Welt prekarisiert wird.’

Die humane Welt ist also eine Sphire, die nicht in einer definitiven Repré-
sentation zu erfassen ist, sondern immer neu beschrieben werden muss, sie lésst

7 Die Analogie zur Situation auf See hat freilich Grenzen: Eine Schifffahrt ist in der
Regel endlich (selbst die Odyssee war es), man kann nach der Anlandung wieder
festen Boden betreten. Fiir eine Beschreibung der humanen Welt wére diese ,Pas-
sage‘ als auf Dauer gestellt zu denken; vgl. dazu Badura 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JENS BADURA

sich nicht durch einen Katasterplan des verniinftigen Denkens abbilden.® Das
Operieren mit Griinden obliegt daher der MaB3igabe des ,derweil es so ist® und er-
zeugt immer zugleich eine Frage danach, warum es diese und nicht andere Griin-
de sind, die zihlen sollen, es 6ffnet eine Liicke zwischen dem Wirklichen und
dem Moglichen, die durch keine Reprisentation des Wirklichen geschlossen
werden kann. Auch wenn immer konstellar triftige Antworten moglich sind, ist
doch nie die definitive Antwort moglich. Strukturen zur Organisation der huma-
nen Welt sind immer (historisch gewordene) Infrastrukturen, nicht aber tiberzeit-
liche Metastrukturen. Sie sind einerseits wirklich und wirksam, andererseits kon-
tingent — und in diesem Spannungsfeld muss sich (theoretische und praktische)
Orientierung stets neu vollziehen.

5. A propos Prinzipismus

Diese Vorstellung von der humanen Welt und den nicht eben entlastenden Aus-
sichten, die sich die Orientierungsarbeit betreffend ergeben, hat einen spezifi-
schen Typus der kulturellen Beunruhigung hervorgebracht, der sich spitestens
seit Beginn der klassischen Moderne in mannigfaltigen Formen regt — zu sehr
scheint ein Leben in definitiven Rahmenordnungen alternativlose Moglichkeits-
bedingung eines guten Lebens. Warum? Aufschluss kann hier — und damit kniip-
fe ich an den Ausgangspunkt der Uberlegungen an — eine genauere Analyse der
prinzipistischen Strategie sein. Diese lésst sich ja, wie gezeigt wurde, als deutli-
ches Pliddoyer fiir den festen Grund verstehen, weil nur er als moglicher Garant
der Unbedingtheit gesehen wird und nur auf ihm scheint unparteiliches Urteilen
moglich. Die dahinterliegende Motivation liele sich wohl wie folgt beschreiben:
,Ohne festen Grund in Form eines objektiven Bezugspunktes ldsst sich die Ver-
bindlichkeit von etwas nicht argumentativ ausweisen. Weil in einer humanen
Welt Verbindlichkeit be-griindet sein muss, um ein Zusammenleben von Men-
schen zu erméglichen und es einer Verbindlichkeit bedarf, muss es einen festen
Bezugspunkt geben. In dieser Form vorgetragen, konnte man von einem Sollen-
Sein-Fehlschluss sprechen, da es nicht reicht, dass etwas sein soll, damit es dann
auch ist. Natiirlich konnte man die Formel auch rein normativ lesen und damit
dem Sollen-Sein-Problem entgehen — im Sinne von ,wenn wir Verbindlichkeit
wollen, miissen wir uns einen festen Bezugspunkt geben‘. Das hiilfe aber nur
dann weiter, wenn das ,sich Geben‘ des Grundes seinerseits den soeben skizzier-
ten Rahmenbedingungen der humanen Welt gerecht werden wiirde, also im Sinne
eines ,sich Geben, derweil es so ist® verstanden wiirde — so also, wie es die er-
griindende Strategie téite. Betrachtet man etwa die kantische Tradition, das wohl
populidrste Beispiel einer prinzipistischen Strategie, kann von einem Denken im
Modus des ,derweil es so ist* aber nicht die Rede sein: Hier wird zwar von einer

8 Vgl. dazu Badura 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 99

Selbstgesetzgebung gesprochen, diese aber im Sinne einer Selbstunterwerfung
unter das aus notwendiger Einsicht in seine Geltung erkannte Gesetz der Ver-
nunft konzipiert. Das Gesetz der Vernunft nimmt hier die funktionale Stelle einer
Kerbe oder Metastruktur ein, also einer Prifiguration der humanen Welt, die den
grammatisch-orientierenden Rahmen eines vorfindlichen tertium comparationis
darstellt. Nur durch diese Figur in der Hinterhand kann der Unbedingtheits-
anspruch entstehen, den die prinzipistische Strategie erhebt und der ein An-
spruch darauf ist, den direkten Zugriff auf die definitiven Rahmenbedingun-
gen des Denkens zu besitzen. Denn die deklamierte Gesetzesvernunft definiert
den Bereich des sinnvoll Denkbaren, erldsst Gesetze und ist zugleich Richterin
iber deren Einhaltung sowie die einzig zulédssige Kontrolleurin des Gerichts: So
ist es, so soll es sein, weil es anders nicht sinnvoll sein kann, da der Sinn so ist,
wie es sein muss. Also: Was nicht so ist, wie es gemifl dem Gesetz sein soll,
kann nicht verniinftig sein, soll also auch nicht sein. Unbedingtheit ist hier stets
die Unbedingtheit des Gesetzes, das iiber allem steht. So betrachtet zeigt sich
wiederum, dass die prinzipistische Strategie letztlich eine von der klassischen
Metaphysik bis hin zu den ,groflen Erzdhlungen‘ reichende Denkfigur der gege-
benen, préstabilisierenden Ordnung in Anschlag bringt. Dabei aber produziert sie
ein gefihrliches Versprechen, das im Lichte der vorgetragenen Charakterisierung
der humanen Welt nicht zu halten ist: Die Bindung der Idee der Unbedingtheit an
einen definitiven metastrukturellen Ordnungsrahmen schiirt die Erwartung, dass
es diesen auch gibt. Dies befordert letztlich eine Verweigerung gegeniiber der
Aufgabe der Kultivierung von Kompetenzen, die Kontingenz moderner Lebens-
welten, in denen sich die humane Welt realisiert, auszutragen, anstatt sie zu igno-
rieren oder mittels im Mantel metastruktureller Objektivitit verkleideter Instan-
zen, die letztlich aber eben auch nur kontingente Infrastrukuren sind, zu ,bewil-
tigen‘. Die Herausforderung fiir ein um seine Integritdt bemiihtes Denken ist es
daher vielmehr, infrastrukturelle Wirklichkeit, deren Kontingenz und den Bedarf
an Verbindlichkeit immer neu in ein angemessenes Verhéltnis zu bringen, ohne
sich dabei auf ein hoherstufiges tertium comparationis auszufliichten.

Die Furcht davor, ohne ein im Gestus der Metastruktur présentiertes Prinzip,
das Denken und Handeln im Chaos versinken zu sehen, sollte daher nicht dariiber
hinwegtduschen, dass alle derartigen Prinzipien, die als archimedische Angel-
punkte der humanen Welt deklariert werden, stets nur Feststellungen eine je ak-
tuellen, konstellar etablierten normativen Infrastruktur sind. Nur durch die Meta-
phernvergessenheit des Be-Griindens, das den festen Grund fiir unabdingbar hélt
und von dorther eine fragwiirdige Konzeption der humanen Welt entwirft, nur
vor dem Hintergrund und gekoppelt mit einem Drohszenario also, l4sst sich der
Blick auf diesen Umstand triiben. Und aus dieser Triibheit bezieht die prinzi-
pistische Strategie letztlich ihren zweifelhaften Anspruch auf Verbindlichkeit.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JENS BADURA

6. Ethik und Politik

Unbedingtheit ist fiir eine kritische Orientierungspraxis, so wurde oben gesagt,
eine unabdingbare Eigenschaft. Da die prinzipistische Losung, Unbedingtheit zu
konzeptualisieren, nicht tiberzeugen konnte, wurde vorgeschlagen, das unbe-
dingte Denken als Entgriindung zu konzeptualisieren und so als ein notwendiges
Komplement zur bedingten Perspektive im Rahmen des Orientierungshandelns
zu verstehen: Denn Unbedingtheit ohne Bedingtheit bleibt ohne Ansatzpunkt,
Bedingtheit ohne Unbedingtheit hingegen ohne kritische Distanz zu sich selbst.
Diese Unbedingtheit aber ist nicht durch Rekurs auf eine Figur des neutralen
Dritten zu bekommen, der sein Urteil fillt — sie ist nur aus dem auf Dauer ge-
stellten Zweifel zu gewinnen, dass sich hinter jedem Urteil ein Horizont alterna-
tiver Moglichkeiten auftut.

Was heifit dies aber nun fiir die Gestaltung von Orientierungspraxis in den
eingangs genannten Feldern Ethik und Politik — wie kann Er- und Entgriindung
also im Sinne praktischer Orientierung konzeptualisiert werden? Es kann nach
dem Gesagten schwerlich dadurch geschehen, dass die Ethik ein autoritatives
normatives Primat gegeniiber der Politik zugeschrieben bekommt, also den nor-
mativen Grund darstellen konnte, auf den sich die Politik zu begriinden hétte.
Vielmehr ist jedes wie auch immer geartete Begriindungsverhiltnis zwischen
Ethik und Politik aufzugeben — die Ethik hat nichts zu be- sondern alles zu ent-
griinden; die Politik bedarf keiner Begriindung sondern muss sich als Ergriindung
verstehen. Ethik und Politik sind komplementire Bewegungen im Zuge der indi-
viduellen und kollektiven Selbstorientierung, sie bringen das pragmatische Ergriin-
den bestmoglicher Losungen und das Dekonstruieren der so gewonnenen Orientie-
rungsmarken in ein unauflosliches Spannungsfeld. Dieses Spannungsfeld da-
durch zu kultivieren, dass beides zur gleichen Zeit und in kritisch-komplementé-
rer Wechselwirkung moglich ist, scheint mir die 6ffentliche und kulturelle Auf-
gabe zu sein, die es heute — auch im besagten infrastrukturellen Sinne in einem
umfassenden Wortsinne — anzugehen gilt. Und dabei ist durchaus gefordert, die
Begriffe ,Ethik‘ und ,Politik‘ und die Denkbewegung, die ihnen korrespondiert,
nicht zu eng zu fassen bzw. nicht zu verwechseln mit dem, wofiir die Worte ge-
wohnterweise stehen: Ethik als dekonstruktive Entgriindung steht fiir ein En-
semble von Praxen der Indikation des anders Mdoglichen im je Verwirklichten,
seien sie philosophischer, literarischer oder kiinstlerischer Art. Politik als prag-
matische Ergriindung steht fiir das Ensemble von Praxen zur Schaffung geeigne-
ter Bedingungen dafiir, dass individuell wie kollektiv ein ,gutes Leben‘ moglich
wird — und dazu gehéren staatlich-institutionelle Regelungen genauso wie zivil-
gesellschaftliche Regungen, die moralphilosophische Erarbeitung bestimmter
Regeln oder andere Formen konstruktiven Engagements.

Das skizzierte Spannungsfeld aber ist nicht seinerseits als Effekt einer hoher-
stufigen Dialektik misszuinterpretieren, die in einem synthetischen Ergebnis
miindet (was ja zugleich hiee, der humanen Welt wieder eine metastrukturelle

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 101

Konzeption einzuschreiben), sondern reprisentiert vielmehr eine der humanen
Welt immanente Vernunftkultur als ein Orientierungsdenken zwischen Wirklich-
keit und Moglichkeit, die in dieser Immanenz stets in Bewegung ist; einen Mo-
dus der Orientierung in einer von zwei Vektoren geprigten Dynamik, deren Teil
die den Prozess tragenden Akteure und ihre (infra)strukturellen Lebensformbe-
dingungen immer schon sind. Weil die Akteure in diesem Prozess mitwirken, ihn
bedingen und durch ihn bedingt sind, ist die humane Welt aus pragmatischer Per-
spektive keine in jeder Hinsicht kontingente Welt — sie bietet konkrete Wider-
stinde bestehender Infrastrukturen, die im Moment ihrer Realisierung wirklich
und nicht nur moglich sind: Genau diese Haltung, die eben keine ,unvollstin-
dige‘ oder ,uninformierte’ Haltung ist, zeichnet den politischen Modus im hier
gemeinten Sinne aus. Zugleich und in gleichem Mafle aber enthilt die humane
Welt das Potential des Zweifels und der dekonstruktiven Kritik, ein titiges Ver-
mogen, jede pragmatische Sichtweise des Wirklichen zu dekonstruieren und
durch den Aufweis ihres Moglichkeitscharakters zu relativieren — ohne sich des-
halb jedoch iiber die Haltung des pragmatischen Blicks erheben zu kénnen. Die
humane Welt ist somit wirklich und méglich zu gleich — aus der Perspektive des
Urteilenden aber nie gleichzeitig. Einem Vexierbild gleich kann und muss sie als
wirkliche und als mogliche Welt erfahren werden, ohne dass einer Seite ein ho-
herstufig gesichertes ,mehr‘ an Geltung zukdme. Und nur dann lédsst sich das
skizzierte Komplementarverhiltnis von Politik und Ethik verstehen, wenn in ge-
nau diesem energetischen Feld des ,sowohl - als auch® die Eigenart der am Wer-
ke befindlichen Vernunftkultur gesehen wird, einer Kultur, die das Zutrauen ma-
nifestiert, im Spannungsfeld von Er- und Entgriindungsziigen immer weiter-
zumachen mit dem Denken, ohne in pragmatischer Verkiirzung oder nihilisti-
scher Borniertheit zu miinden. Nur wenn es gelingt, diese im konkreten Blick
sich ereignende Januskopfigkeit der humanen Welt anzunehmen und auszutra-
gen, ohne dabei auf irgendeine Erlosung zu schielen, werden Ethik und Politik
ein angemessenes Verhiltnis eingehen und ein lebensdienliches Projekt darstel-
len, das den Anforderungen einer humanen Welt in und als Moderne gerecht
werden kann.

Literatur

Badura, Jens (2004): ,,Niemandsland. Vom Begriinden und Entgriinden®. In: Jens
Badura/Sarah Schmidt (Hg.), Niemandsland - Topographische Ausfliige zwi-
schen Wissenschaft und Kunst, Stuttgart: [ZKT-Schriftenreihe, S. 10-13.

Badura, Jens (2005): ,,Passagen — eine philosophische Passage®. Im Web unter:
http://www.durchdenker.de/htm/c_projekt anz.php?id=9.

Badura, Jens (2006): ,,Heteromundus®. In: Jens Badura (Hg.), Mondialisierun-
gen, Bielefeld: transcript.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1992): 1000 Plateaus. Berlin: Merve.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JENS BADURA

Heidegger, Martin (1997): Der Satz vom Grund. Stuttgart: Neske.
Luckner, Andreas (2005): Klugheit. Berlin/New York: De Gruyter.
Marramao, Giacomo (2003): Passagio a Occidente. Turin: Bollati Boringhieri.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Passive Entscheidung des Anderen in mir —
Zur Frage der Entscheidung bei Jacques Derrida

und Ernesto Laclau’

STEPHAN MOEBIUS

In Eine gewisse unmaogliche Mdglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, schreibt
Derrida: ,,Eine Entscheidung (décision) miisste zerreilen oder aufschneiden — das
ist es, was das Wort bedeutet —, und sie miisste infolgedessen den Rahmen des
Moglichen sprengen. Jedes Mal wenn ich von ,meiner Entscheidung® spreche,
wenn ich sage ,Ich entscheide‘, kann man sicher sein, dass ich mich tdusche.
Meine Entscheidung®, so Derrida weiter,

Meine Entscheidung, — und ich weiB, dass dieser Satz fiir die klassische Logik inakzep-
tabel ist —, meine Entscheidung miisste immer die Entscheidung des Anderen sein. Mei-
ne Entscheidung ist in der Tat die Entscheidung des Anderen. Das dispensiert oder be-
freit mich von keiner Verantwortung. Meine Entscheidung kann nie die meine sein, sie
ist immer die Entscheidung des Anderen in mir, und in gewisser Weise bin ich in der
Entscheidung passiv. (Derrida 2003: 44)

Wenn Derrida in zahlreichen Biichern von einer notwendigen Entscheidung im
Unentscheidbaren spricht, dann meint er eine so genannte ,,passive Entscheidung
des Anderen in mir*. Was aber meint der Ausdruck ,,Passive Entscheidung des
Anderen in mir?“ Was ist mit ,,Passivitit” gemeint? Wer oder was ist das ,,An-
dere in mir“? Die Bezeichnung der Entscheidung als eine ,,passive Entscheidung
des Anderen in mir* bindet Derridas Entscheidungstheorie nicht nur an das Den-

1 Die folgenden Zeilen gehen zuriick auf Uberlegungen, die sich in anderen Form
auch in meinem Buch ,,Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer
poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida® (Moebius
2003) finden. Allgemein zu Derrida vgl. Moebius/Wetzel (2005).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | STEPHAN MOEBIUS

ken von Emmanuel Lévinas, sondern bringt ihn meines Erachtens auch in eine
bislang kaum beachtete und theoretisierte Differenz zur Entscheidungstheorie
von Ernesto Laclau. Im Folgenden méochte ich diese Differenz in knappen Ziigen
skizzieren.’

Eine Entscheidung ist nach Ernesto Laclau folgendermaBlen zu charakterisie-
ren: Erstens ist sie nicht vollig durch die Struktur determiniert. Zweitens bedarf
sie einer Passage durch die Erfahrung der Unentscheidbarkeit. In einem Vortrag
zu ,,Dekonstruktion, Pragmatismus und Hegemonie* schreibt Laclau drittens,
dass die Entscheidung gleichsam ein kreativer Akt ist, der nicht in der Begriff-
lichkeit einer ihr moglicherweise zugrunde liegenden rationalen Vermittlung er-
klart werden kann (vgl. Laclau 1999: 127). Viertens bleibt im Augenblick der
Entscheidung, in eben diesem Moment der Entscheidung, das Subjekt nach La-
clau sich selbst liberlassen und ist nicht in der Lage, seine Entscheidungs-Griinde
durch ,,irgend ein System von Regeln, die [die Entscheidung, S.M.] transzendie-
ren, auszuweisen: dieser Augenblick ist der Augenblick des Subjekts“ (Laclau
1999: 127).

Fiir Laclau ist nun im Gegensatz zu Derrida der Augenblick der Entschei-
dung mit einer so genannten Selbstbegriindung verwandt, die aber nicht abgelei-
tet werden kann und somit absolut kontingent bleibt. Die Entscheidung hat einen
»selbstbegriindenden Charakter, schreibt Laclau (1999: 128) im bereits er-
wihnten Vortrag. Diese Selbstbegriindung der Entscheidung kann jedoch nur
durch den Prozess der Identifikation beschrieben werden, weil die Selbstbegriin-
dung nicht vor der Entscheidung ausdriickt, wer oder was das Subjekt schon ist.
Anders gesagt: Weil die Entscheidung, in deren Augenblick das Subjekt konsti-
tuiert wird, also indem es sich artikuliert, nur unter den Bedingungen der Unent-
scheidbarkeit bzw. dem Fehlen von letzten Instanzen getroffen werden kann, ist
sie eine, ,,die nicht die Identitit des Subjekts zum Ausdruck bringt (etwas, was
das Subjekt schon ist), sondern sie erfordert Akte der Identifikation” (Laclau
1999: 132). Identifikation ist demnach eine inhdrente Dimension der Entschei-
dung (vgl. Laclau 1999: 129). Das Subjekt kommt im Zuge der Identifikation mit
einem bestimmten Inhalt, der die Situation der Unentscheidbarkeit auflgsen soll,
zustande.

Ich fasse noch mal in einem Satz zusammen: Das Erscheinen des Subjekts
liegt im Augenblick der Entscheidung in der Unentscheidbarkeit, in dem die
Identifikation als inhdrente Dimension der Entscheidung stattfindet, wobei jede
Identifikation letztlich insofern scheitert, als das Subjekt nach Laclau nie voll-
standig in seiner Identifikation aufgeht.

Die Frage, die sich mir nun stellt, ist folgende: Griindet die Entscheidung und
damit auch die Identifikation in sich selbst oder ist sie — angelehnt an Lévi-

2 Ich schlieBe hierbei an Uberlegungen an, die ich in meinem Beitrag ,,Diskurs — Er-
eignis — Subjekt. Diskurs- und Handlungstheorie im Ausgang einer poststruktu-
ralistischen Sozialwissenschaft ausgearbeitet habe (vgl. Moebius 2005).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASSIVE ENTSCHEIDUNG DES ANDEREN IN MIR | 105

nas/Derrida — nicht vielmehr als eine passive Entscheidung des Anderen in mir
aufzufassen? Driickt letztere Begrifflichkeit nicht viel detaillierter aus, wie das
Selbe schon immer mit dem Anderen verschrankt ist?

Fiir Derrida ist eine passive Entscheidung, getroffen im Namen des Anderen;
eine Situation, zu antworten; eine Situation, die wir nicht wihlen oder , kontrol-
lieren, indem wir unvorhersehbaren Anrufen antworten, das heifit Anrufen des
Anderen, der sich an uns wendet, noch bevor wir dariiber entscheiden wiirden
(Derrida 1988: 19). Die Beziehung zum Anderen liegt vor der Entscheidung; erst
wenn die Beziehung zum Anderen eréffnet wurde, ergibt sich die Situation des
Entscheidens. Erste die Beziehung zum Anderen erméglicht also iiberhaupt Ent-
scheidung.

Laclau hingegen sieht keinen Grund, der ,,Erfahrung der Andersheit des An-
deren eine fundamentale Rolle beizumessen* (Laclau 1999: 138f.). Anhand der
Theoretisierung der Identifikation kann man vielleicht den Unterschied zwischen
Laclau und Derrida besser fassen:

Laclau unterstreicht in seiner Konzeption der Selbstbegriindung der Ent-
scheidung das Moment der Identifikation als eine inhdrente Dimension der Ent-
scheidung (vgl. Laclau 1999: 129). Das Subjekt ist teilweise selbstbestimmt, die-
se Selbstbestimmung des ,,Subjekts als Mangel“ kann jedoch nur durch den Pro-
zess der Identifikation stattfinden. Das Subjekt als Mangel ist nicht schon einfach
da, sondern wird jedes Mal, wenn eine Entscheidung getroffen wird, neu er-
funden.

Derrida nimmt diese Uberlegungen zum Subjekt und zur Entscheidung, wie
sie Laclau entfaltet, auf, verweist jedoch auf die Dimension des Anderen fiir die
Entscheidung: In seinem Vortrag , Bemerkungen zu Dekonstruktion und Prag-
matismus“ (Derrida 1999) erldutert er dies. Zunichst wirft er die Frage auf, ob
durch die Entscheidung jemand zum Subjekt wird und konstatiert, dass es keine
Entscheidung geben kann, wenn das Wer und das Was des Subjekts im voraus
bestimmt werden konnte. Eine Entscheidung muss im voraus das Wer und das
Was der Entscheidung neutralisieren; denn ,,wenn es das Subjekt ist, das das Wer
oder Was weil}, dann ist die Entscheidung einfach eine Anwendung eines Geset-
zes* (Derrida 1999: 186). Das heifit, wenn es eine Entscheidung geben soll, dann
muss vorausgesetzt sein, dass das Subjekt der Entscheidung noch nicht existiert.
Auf Grund dessen stimmt Derrida Laclau auch zu, dass der Prozess der Identifi-
kation fiir die Entscheidung unverzichtbar bleibt, fiigt aber — und das ist jetzt
wichtig — hinzu, dass dieser Prozess zugleich auch ein Prozess der Identifikation
ist (vgl. Derrida 1999: 187). Warum?

Die Identifizierung ist zugleich eine De-Identifizierung mit dem im Akt der
Identifikation ausgeschlossenen Anderen. Die Beziehung zu einem Rest von An-
dersheit wird aber, um sich tiberhaupt identifizieren zu konnen, bestehen bleiben
miissen. Anders gesagt: Auch wenn sich entschieden und identifiziert wurde, gibt
es immer wieder Unentscheidbarkeit. Die Unentscheidbarkeit, ermdoglicht durch

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | STEPHAN MOEBIUS

die Beziehung zum Anderen, ist trotz der Entscheidung ein nie vollstindig auf-
gehobenes Moment wie Derrida sagt (vgl. Derrida 1991: 50).

Insofern gibt es in den Augen von Derrida im Moment der Identifikation im-
mer eine De-Identifikation. Innerhalb der Identifikation spaltet sich das Subjekt
selbst. Identifikation und Deidentifikation bedeutet dann so viel, dass es kein rei-
nes Subjekt geben kann, sondern immer nur eines im Verhéltnis zum Anderen,
der sowohl die Bedingung der Méglichkeit als auch die Bedingung der Unmdog-
lichkeit von Identifikation markiert.

Wie Derrida in seinem Buch ,,Politiken der Freundschaft deutlich gemacht
hat, ist diese Entscheidung im Gegensatz zur Ansicht von Laclau keine selbstbe-
griindete, sondern es kann Entscheidung und Identifikation nur dann geben, wenn
es den Anderen gibt. Als ,,Bedingung des Ereignisses, ist die Entscheidung ihrer
Struktur nach stets eine andere Entscheidung, eine zerreilende Entscheidung als
Entscheidung des anderen. In mir. Des absolut anderen in mir, des Anderen als
des Absoluten, das in mir iiber mich entscheidet. (Derrida 2000a: 105) Die Ent-
scheidung ist somit nach Derrida keine selbstbegriindete Entscheidung, sondern
eine Entscheidung im Namen des Anderen, weil der Andere immer schon im
Selben ist, diesen zum Selben konstituiert. Das heiflt aber nun nicht, dass der
Andere entscheidet, sondern dass im Moment der Entscheidung die Andersheit
irgendwie involviert ist. Anders als Laclau muss man der Andersheit in mir im
Moment der Entscheidung auch theoretisch Rechnung tragen.

Wihrend Laclau die Entscheidung nicht an den Anderen binden will, zeigt
Derrida, dass Entscheidung nur mit dieser Beziehung zum Anderen gedacht wer-
den kann. Derrida koppelt den Begriff der Entscheidung mit dem der Verant-
wortung im Sinne von Lévinas und schreibt:

Wenn man etwa sagen wiirde, die Entscheidung wird im Namen des anderen gefillt, so
bedeutet das nicht, dal der andere meine Verantwortlichkeit iibernimmt, wann immer
ich sage, daf} ich im Namen des anderen entscheide. Eine Entscheidung im Namen des
anderen zu treffen ist mitnichten etwas, das mir meine Verantwortlichkeit abnimmt,
sondern im Gegenteil, und Lévinas ist diesbeziiglich sehr tiberzeugend, wird meine
Verantwortlichkeit durch die Tatsache eingeklagt, dall es der Name des anderen ist, in
dem ich entscheide. [...] Ich entscheide im Namen des anderen, ohne daf dies mich
meiner Verantwortlichkeit enthebt; im Gegenteil ist der andere der Ursprung meiner
Verantwortlichkeit, ohne der sie in den Begriffen der Identitdt bestimmbar wire. Die
Entscheidung sagt sich selbst durch die Perspektive einer viel radikaleren Andersheit
zu. (Derrida 1999: 188)

In der Begegnung mit dem Anderen bleibt der Selbe nicht mehr der Gleiche,
sondern ,,passt in seiner Riickkehr zu sich nicht mehr zu sich selbst®, so Lévinas
(1992: 278). In der Begegnung mit dem Anderen eréffnet sich dadurch ein ,,In-
tervall®, der eine Entscheidung erlaubt (vgl. Lévinas 1992: 279).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASSIVE ENTSCHEIDUNG DES ANDEREN IN MIR | 107

Nachdem die Beziehung zum Anderen eréffnet wurde, muss auf den Anderen
geantwortet werden und diese Antwort ist wie bei Lévinas nicht ein aktiver, son-
dern ein passiver Prozess; ich zitiere Derrida: ,,Dies bedeutet, dafl die Entschei-
dung — und wir kdnnen Verantwortung nicht ohne Entscheidung denken — nichts
Aktives ist. [...] Eine Entscheidung ist etwas Passives in einem bestimmten Ver-
stindnis von Passivitit, etwas, das einem aufgetragen ist.” (Derrida 2000b: 39)
Gemeint ist eine Lévinassche Passivitdt, die noch vor jeder aktiv/passiv-Unter-
scheidung anzusiedeln ist.

Die Entscheidung ist wie das Lévinassche Antworten eine Eigenbewegung,
die selbst anderswo beginnt. Die passive Entscheidung ist keine selbstbegriin-
dete, da der Akt der Identifikation (und der Deidentifikation) sich nur vom Ande-
ren her er6ffnet. Der Akt der Identifikation und das letztlich Un-Eins-Sein des
Sich, verweisen auf die konstitutive Rolle des Anderen sowohl fiir die Subjekti-
vitit und Identifikation als auch fiir die Entscheidung und Verantwortung.

Spricht man wie Laclau von einer Entscheidung, die in sich selbst griindet
(vgl. Laclau 1999: 138), wird die konstitutive Rolle, die der Andere fiir das
Selbst und im Selben sowie fiir die Entscheidung hat, vernachléssigt. Der Andere
ist aber immer schon in die Stabilitét des Selbst eingedrungen. Jede Entscheidung
ist insofern eigentlich eine Entscheidung des Anderen in mir, im Namen des An-
deren (vgl. Derrida 1999: 186ff.). Dieses ,,in mir” des Anderen bezeichnet Lévi-
nas auch mit den Worten der Besessenheit, als ein unter die Haut gehen, ein
Wahnsinn und eine In-Spiration (vgl. Lévinas 1992: 222ff.). Eine Entscheidung
kann es darum nur geben, wenn sie ein Hereinbrechen des Anderen ,,in mir* ist,
ansonsten wire sie ein ein Programm abspulender, identischer Akt des Selbst und
folglich keine Entscheidung (als Einbruch oder Ereignis) mehr.’

Meines Erachtens ist diese Entscheidungskonzeption auch fiir andere post-
strukturalistische Theorien von Bedeutung. Mit ihr konnen wir beispielsweise
den von Judith Butler hervorgehobenen Moment des performativen Handelns
und der Iteration besser verstehen. Dort geht es auch um den Augenblick der
Identifikation bei gleichzeitiger De-Identifikation. Butler betont ebenso wie Der-
rida die besondere Bedeutung des Anderen fiir die Subjektbildung, indem sie in
Psychic Life of Power schreibt: ,,Von Anfang an ist dieses Ich anders als es
selbst. [...] Das Ich entsteht unter der Bedingung der ,Spur® des anderen [...].
(Butler 2001 dt. Version: 182) In der Anrufung durch den Anderen konstituiert
sich das Subjekt, das nun aufgrund des Anderen entscheiden muss, wie es darauf
antwortet. Die von Butler ins Feld gefiihrte Resignifizierungsmacht liegt nun in
der passiven, weil von woanders herkommenden Erméglichung von Entschei-
dung und somit im mit-sich-differenten Subjekt.

3 Dieses ,,Hereinbrechen des Anderen“ verweist auf Motive der Heterologie Georges
Batailles. Zu Batailles Arbeiten am Collége de Sociologie und ihre Wirkungen auf
Lévinas und Derrida (sowie auch auf Jean Luc Nancy, Michel Maffesoli, Michel
Foucault sowie Jean Baudrillard) siche mein Buch: Die Zauberlehrlinge. Soziolo-
giegeschichte des College de Sociologie (Moebius 2006).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | STEPHAN MOEBIUS

Nach Derrida muss die Entscheidung ereignishaft sein — sie muss

eine Unterbrechung zeitigen, sie markiert einen absoluten Anfang. Sie bezeichnet als
das andere in mir selbst, oder: den anderen, der entscheidet, den Rif} einer Entscheidung
des anderen. Bedingung des Ereignisses, ist die Entscheidung ihrer Struktur nach stets
eine andere Entscheidung, eine zerreiflende Entscheidung als Entscheidung des anderen.
In mir. Des absolut anderen in mir, des anderen als des Absoluten®, das in mir {iber mich
entscheidet. Prinzipiell und schon ihrem traditionellsten Begriff nach absolut singulir,
ist die Entscheidung nicht allein stets eine Ausnahme. Sie ist die Ausnahme von mir.
[...] Eine Entscheidung ist letztlich unbewuf3t, so unsinnig dies auch scheinen mag, sie
tragt das Unbewulte in sich und bleibt doch verantwortlich. Und das ist nur die Entfal-
tung der klassischen, unabdingbaren, unerschiitterlichen Konsequenz eines klassischen
Begriffs der Entscheidung. Der Akt dieses Aktes ist es, was wir hier zu denken versu-

chen: ,passiv‘, dem anderen preisgegeben, vom Herzschlag des anderen abhingig. (Der-
rida 2000a: 104{f.)

Kurz und in einem Satz gesagt: Wer wie Laclau vom Selben in der Entscheidung
spricht, darf nicht vom Anderen schweigen!

Literatur

Derrida, Jacques (1988): Wie Meeresrauschen auf dem Grund einer Muschel...
Paul de Mans Krieg. Mémoires 11, Wien: Passagen.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der ,,mystische Grund der Autoritét”,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1999): ,,Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus®,
in Mouffe (1999), S. 171-195.

Derrida, Jacques (2000a): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2000b): As if I were Dead. Als ob ich tot wire, Wien: Passa-
gen.

Derrida, Jacques (2003): Eine gewisse unmdogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu
sprechen, Berlin: Merve.

Laclau, Ernesto (1999): ,,Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie®, in: Chan-
tal Mouffe Hrsg. (1999), Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie,
Wahrheit und Vernunft, Wien: Passagen, S. 111-153.

Lévinas, Emmanuel (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg/Miinchen: Alber.

Moebius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida,
Frankfurt a.M./New York: Campus.

4 Natiirlich nicht absolut ,,absolut“, sondern im Sinne einer ,,zugdnglichen Unzugéng-
lichkeit” (Waldenfels).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PASSIVE ENTSCHEIDUNG DES ANDEREN IN MIR | 109

Moebius, Stephan (2005): ,,Diskurs — Ereignis — Subjekt. Diskurs- und Hand-
lungstheorie im Ausgang einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft®,
in: Reiner Keller et al. Hrsg. (2005), Die diskursive Konstruktion von Wirk-
lichkeit. Zum Verhéltnis von Wissenssoziologie und Diskursforschung, Kon-
stanz: UVK, S. 127-148.

Moebius, Stephan/Wetzel, Dietmar J. (2005): Absolute Jacques Derrida, Freiburg
1.Br.: Orange Press.

Moebius, Stephan (2006): Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des College
de Sociologie, Konstanz: UVK.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Revision des politischen Vokabulars:

Giorgio Agamben

MECHTHILD HETZEL

Ich begann dariiber nachzudenken, wie ein Volk als ,Rest® gedacht werden kann, nicht
als etwas Substanzielles, auch nicht im Sinne unserer gegenwirtigen demokratischen
Tradition, also als etwas, das mit Mehrheit und Minderheit zu tun hat [...] auch [der Ge-
gensatz von Mehrheit und Minderheit] wiirde einen Rest hinterlassen und [...] [was dann
bleibt,] wire das Volk als politisches Konzept. (Agamben 2001b: 22)

Ich denke das Volk als [...] niemals einer Position [zuzuordnen], es ist weder Mehrheit
noch Minderheit. Das ganze Volk kann nicht mit sich selbst {ibereinstimmen, jeder Ver-
such, ein Volk mit sich selbst zur Ubereinstimmung zu bringen, ist eine Katastrophe.
Demnach ist das wirkliche politische Subjekt immer der ,Rest’. Man wird niemals in
der Lage sein, es als ein Volk zu identifizieren, und die Unméglichkeit, eine Identitét zu
bestimmen, ist der entscheidende Punkt. Es eroffnet sich da ein sehr interessanter Weg,
das Problem der Identitéten, ethnischer oder anderer zu 16sen. (ebd.)

Mit dem Nachdenken dariiber, was bleibt, zielen die beiden Eingangszitate auf
den Kern von Agambens Beitrag zur aktuellen Diskussion um Méglichkeiten und
Grenzen des Politischen. Der ,,Rest” ist nach seinem Verstindnis ,,nicht irgen-
detwas, das tibrigbleibt“, sondern ,,bezeichnet eine Differenz* (Agamben 2001b:
21). Beispielsweise benennt er die ,,Unmoglichkeit fiir ein Subjekt, mit sich
selbst iibereinzustimmen® oder bezeichnet, ,,was die Moglichkeit und Unmog-
lichkeit zu sprechen tiberlebt* (ebd.). Hiermit deutet sich ein Denken in Inkonsi-
stenzen an: Das Subjekt von Politik wire, darin vielleicht anderen zeitgendssi-
schen Subjektivierungstheorien (von Jacques Lacan, Slavoj Zizek, Judith Butler
oder Ernesto Laclau) vergleichbar, nicht als bloes Resultat von Techniken der
Subjektivierung (und das heifit immer auch: der Unterwerfung) zu beschreiben,
sondern stets auch als Scheitern der Subjektivierung, insofern sich das politische

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | MECHTHILD HETZEL

Subjekt den Prozessen etablierter gesellschaftlicher Formationen, ihm einen
symbolischen oder sozialen Platz zuzuweisen, entzieht.

Im Folgenden rufe ich zunidchst Agambens Arbeiten in Erinnerung, die im
Umkreis seines auf vier Bande angelegten Werkes Homo Sacer entstanden sind.
Ich umreifie knapp den Kontext seiner Uberlegungen, insofern es Agamben um
eine Umwertung der politischen Kategorien liberaler Tradition geht. Sie gelten
seines Erachtens als iiberkommen; die Realitdt unserer Zeit notige zu einer fun-
damentalen Revision des politischen Vokabulars. In diesem Zusammenhang
zeichnet Agamben die Struktur des Politischen als Paradoxie von Extremen nach.

1. Zum Werk

Giorgio Agamben, geboren 1942, lehrt derzeit Philosophie an der Universitit Ve-
rona. In kritischem Blick auf die Gegenwart sucht der italienische Philosoph ge-
nuin politische Paradigmen in Erfahrungen und Phdnomenen auf, die gewdhnlich
nicht als politisch erachtet werden: das nackte Leben, der Ausnahmezustand, das
Lager, der Fliichtling, die Sprache. Thn interessieren insbesondere Marginalisie-
rungen, welche Migranten ohne Papiere betreffen, Lagerinsassen, die Bewohner
rechtsfreier Rdume im Inneren unserer Gesellschaften. Im direkten Zugriff der
Philosophie auf dringende politische Fragen ist es sein Anliegen, Konzepte und
Kategorien des abendlandischen Denkens in einer Weise aufeinander zu bezie-
hen, dass sie ,,auf der Hohe der Zeit* sind. Agamben denkt politische Grundbe-
griffe ausgehend von einer ihnen inhdrenten Polaritdt. Er unterzieht die Katego-
rien der politischen Tradition im Lichte des Verhiltnisses von souverdner Macht
und bloflem Leben einer Revision. Damit ist zugleich die Perspektive seines Pro-
jektes bezeichnet, das Agamben unter dem Titel Homo Sacer verfolgt. Der ,Ho-
mo Sacer lotet die Grenze zwischen dem nackten und dem in rechtliche In-
stitutionen inkorporierten Leben(s) aus. Sein Werk, wie Agamben in einem In-
terview erldutert, versteht sich als ,,die philosophische Begriindung dessen, dass
diese Moglichkeit” einer Differenzsetzung zwischen bloBem und rechtsférmigem
Leben ,keineswegs historisch ist*, sondern die Gegenwart gleichermallen pragt.
Dies thematisiert insbesondere Homo Sacer: Die souvercine Macht und das nack-
te Leben, der erste des auf vier Bande angelegten Projektes. Der dritte Band, Was
von Auschwitz bleibt, stellt dazu ein ,,ethisches Korrelat™ dar und entwickelt ,,ei-
ne Theorie der Subjektivitit™. In Homo Sacer II nimmt Agamben ,,eine histo-
risch-genealogische Untersuchung, wie das Konzept von Leben geformt wurde®
vor, dessen erster Teil jiingst unter dem Titel Ausnahmezustand erschienen ist.
Der vierte Band, in dem sich Agamben mit dem Konzept einer Lebens-Form be-
schéftigt, die sich nicht auf ein bloBes Uberleben reduzieren lieBe, steht noch aus.
Im Umkreis des noch unabgeschlossenen Werkes Homo Sacer I-IV sind einige
Gelegenheitsschriften entstanden, die Agamben unter dem programmatischen Ti-
tel Mittel ohne Zweck: Noten zur Politik versammelt. Hier arbeitet Agamben die

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REVISION DES POLITISCHEN VOKABULARS | 113

,reinen Mittel* oder ,Gesten‘ heraus, deren Sphére er als den eigentlichen Raum
der Politik identifiziert.

2. Zur Struktur des Politischen als Paradoxie
von Extremen

Was ist ein Volk? — Die Frage danach ist fir Agamben Anlass zu einer einge-
henden Analyse, in deren Verlauf er den Doppelsinn des Begriffs ,Volk* freilegt
(Agamben 2001a: 35-40). Einerseits ist damit das konstitutive Subjekt eines Ge-
meinwesens gemeint, der Volkssouverén, andererseits der Pobel, die Schicht der
politisch Ausgeschlossenen. Agamben differenziert diese Unterscheidung weiter:
,hier eine EinschlieBung, von der man vorgibt, sie gehe ohne Rest auf, dort ein
Ausschluss, von dem man weil3, dass er keine Hoffnung lsst; im Extrem der to-
tale Staat der integrierten und souverdnen Staatsbiirger, im anderen das Revier
der Elenden (Agamben 2001a: 36). Die Paradoxie dieser Extreme, welche er als
die Struktur des Politischen selbst ausmacht, erzeugt eine Spannung. Agamben
treibt die Polaritit der politischen Kategorie ,Volk* konsequent an ihr AuBerstes,
bis ,,das, was als Aullen vorausgesetzt worden ist, nun im Inneren wieder er-
scheint™ (Agamben 2002: 48). Den Verlust der Orientierbarkeit tiber Innen und
Auflen angesichts dieses ,einschlieBenden Ausschlusses® verdeutlicht Agamben
anhand einer toplogischen Figur: Beim Mobiusband kehrt sich der AuBenrand
des Bandes in seiner Fortsetzung in den Innenrand um. Das Volk ist das, ,,was
nicht eingeschlossen werden kann in das Ganze, dessen Teil es ist, und was der
Gesamtheit nicht angehéren kann, in die es immer schon eingeschlossen ist®
(Agamben 2001a: 37). In dieser Perspektive ist unsere Zeit ,,nichts anderes als
der erbitterte und methodisch durchgefiihrte Versuch, die Spaltung, die das Volk
entzweit, dadurch zu schlielen, dass das Volk der Ausgeschlossenen radikal eli-
miniert wird“ (Agamben 2001a: 38). Jeglicher Versuch, das prekdre Verhéltnis,
welches das Volk in seinem Inneren kennzeichnet, aufzuldsen, hat todliche Kon-
sequenzen. Aus einer totalisierenden Perspektive muss die Ausnahme bezwun-
gen, das heif3t der Regel unterworfen oder ausgeldscht werden. Den ,Bruch®, den
man durch Elimination der Marginalisierten geschlossen zu haben glaubte, re-
produziere sich ,endlos‘ neu (Agamben 2001a: 39). Diese knappe Skizze des
,einschlieBenden Ausschlusses® verdeutlicht zugleich einen Grundzug von
Agambens Werk: vom Extrem dessen, was Menschen méglich ist, auszugehen.
In diesem Sinne entspricht Ethik, wie er in Was von Auschwitz bleibt ausfiihrt,
erst dann ithrem Namen, sofern sie die Extreme des Menschenmdéglichen nicht
aus ihren Fragen ausschlief3t.

Einen Ausweg sicht Agamben allein in einer Politik, die sich tiber jene fun-
damentale Spaltung in der Kategorie des ,Volkes‘ Rechenschaft geben wird
(Agamben 2001a: 40). Leitbegriff und Zentrum einer ,kommenden Politik* wére
ein Begriff des Lebens, von dem sich kein ,blofes Leben® abspalten lief3e:

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | MECHTHILD HETZEL

Agambens Konzeption der Lebens-Form (vgl. Agamben 2001a: 13-20) be-
schreibt ,,ein Leben, das absolut untrennbar ist von seiner Form, ein bios, das al-
lein sein zoé ist und das deswegen nicht davon getrennt werden kann* (Agamben
2001b: 21). Mit dem Kompositum Lebens-Form handelt es ,,sich um kein univer-
sales Prinzip oder ein Ideal, sondern um ein operatives Konzept, das [...] ermog-
licht, tiber die Trennungen zu arbeiten (ebd.). Hieraus spricht ein klares strategi-
sches Bediirfnis. Es besagt indessen nicht, Lebens-Form kénne — oder solle gar —
im Sinne eines Projektes hergestellt werden: als kritisches Potential gegen eine
Reduktion auf das ,bloe Leben‘ etwa. Einerseits 14sst sich das Kompositum we-
der fabrizieren oder handelnd bewerkstelligen, noch stellt Lebens-Form ein ab-
straktes Postulat vor, etwas, das irgendwie ,sein soll‘. Andererseits reduziert sich
die Konzeption nicht auf eine bloBe Haltung. Genauso wenig bedeutet das Krite-
rium der Ununterscheidbarkeit, dass die Lebens-Form selbst im NebulGsen ver-
bleibt. Sie zeigt sich, so lieBe sich sagen, in einer ,Entgriindung‘' von Leitunter-
scheidungen abendlidndischen Denkens, etwa von ,Souverénitdt’ und ,nacktem
Leben‘; Dichotomisierungen, in deren Namen immer auch Herrschaft ausgeiibt
wird. Auf Ansétze einer solchen Entgriindung von Leitunterscheidungen verweist
Agamben in seinem Essay Die Sprachen und die Volker (Agamben 2001a: 65-
72). Wir wissen nicht, er6ffnet Agamben, was das ist: ,Volk‘ und ,Sprache‘. Bei
allen Versuchen, sie zu definieren, wird die Tatsache bereits vorausgesetzt, dass
Menschen sprechen (factum loquendi) und eine Gemeinschaft bilden (factum
pluralitis). Die politische Kultur griindet sich auf das Verhiltnis von Volk und
Sprache, auf Begriffe, die mysterigs bleiben. Nur, ,,wenn man die Existenzreihe
von Sprache — Grammatik — Volk — Staat an irgendeinem Punkt sprengt®, wendet
Agamben ein, ,,werden das Denken und das Handeln auf der Hohe der Zeit sein*
(Agamben 2001a: 70). Dieser Bruch, mit der das Sprechen an sich und die Ge-
meinschaft als bloBes Faktum ,.fiir einen Augenblick ans Licht komm[en]*
(ebd.), nimmt unter anderen vielfiltigen Variationen die Form der ,,Praktizierung
einer grammatischen Sprache durch eine Minderheit* an (Agamben 2001a: 71).

Jenseits des Gegensatzes von Mehrheit und Minderheit stehen die Anspriiche
einer ,unbedingten Gemeinschaft‘; einer Gemeinschaft, die sich nicht iber Gren-
zen der Zugehorigkeit konstituiert. Der ,,neue Protagonist einer kommenden Po-
litik*, so charakterisiert ihn Agamben, ist ,,weder subjektivistisch noch gesell-
schaftlich konsistent” (Agamben 2001a: 87). Politik sei, so reformuliert er ihren
Begriff, die Sphire der ,reinen Mittel‘; ihr Vollzug sei die ,Geste‘, die in die
Sphire des Tuns eingeschrieben ist, sich jedoch genau vom Handeln (agere) und
Hervorbringen (facere) unterscheide (Agamben 2001a: 59-62).

Die ,Geste‘ als Alternative zu Handeln und Herstellen oder die ,reinen Mit-
tel* deuten auf Benjamins Uberlegungen zu einer ,Sprache iiberhaupt‘: einer
Kommunikation oder Sprachlichkeit, die noch dem einzelnen Sprechereignis und
der einzelsprachlichen AuBerung vorausgeht. Diese Sprache iiberhaupt hat bei

1 Vgl. den Beitrag von Jens Badura in diesem Band.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REVISION DES POLITISCHEN VOKABULARS | 115

Benjamin einen dhnlichen universellen vergemeinschaftenden Status wie die
,unbedingte Gemeinschaft‘, von der Agamben spricht. Benjamins Sprache iiber-
haupt zielt auf die reine Mitteilbarkeit vor jeder Mitteilung. Jede sprachliche Au-
Berung ist zunichst Geste, adressiert sich an den Anderen, bevor sie etwas Be-
stimmtes mitteilt. In vergleichbarer Weise denkt Agamben eine Gemeinschaft
jenseits von Mehrheit und Minderheit. Eine Politik der Geste, der reinen Mittel
ohne Zweck jenseits von Herstellen und Handeln, wire womdglich jene sich ent-
ziehende Politik, die tiberall dort auftritt, wo der Rahmen der kriteriellen Zugeho-
rigkeit aufgekiindigt wird. Es wire der Raum, wo eine Lebens-Form wirklich
wird, die nicht in der Spaltung von ,Souverénitit® und ,bloBem Leben‘ griindet.

Was Agamben in genauer Analyse herausarbeitet, ermoglicht auch fiir ein
Verstidndnis von Ethik eine Neubewertung: Gerechtigkeit stiinde nicht fiir ein
Programm, das einen konsistenten Zustand herzustellen oder zu erhalten sucht.
Sie wire vielmehr der philosophische Name fiir ein Verstidndnis des Ethischen,
das Dichotomien differenziert zu reflektieren vermag. Zweifellos wird gerechtes
Handeln nicht danach zu bestimmen sein, Differenzen kategorisch zu unterlau-
fen; ebenso wenig kann dies ein sinnvolles politisches Ziel sein. Buchstidblich
entscheidend aber ist es, immer wieder dorthin zu gelangen, wo Differenzsetzun-
gen (nach Ethnizitédt, Geschlecht, Grad der Behinderung usf.) bedeutungslos sein
werden.

Literatur

Agamben, Giorgio (2001a): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Frei-
burg/Berlin: Diaphanes (Homo Sacer II).

Agamben, Giorgio (2001b): Das unheilige Leben — Ein Gesprach mit dem Philo-
sophen Giorgio Agamben, von Hannah Leitgeb und Cornelia Visman, Lite-
raturen, H. 01, 16-22.

Agamben, Giorgio (2002): Homo Sacer: Die souverine Macht und das nackte
Leben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Homo Sacer I).

Agamben, Giorgio (2003): Was von Auschwitz bleibt: Das Archiv und der Zeu-
ge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Homo Sacer III).

Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Homo
Sacer II).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das ,Begehren‘ des Subjekts — Anmerkungen zum
Konzept des Widerstands bei Judith Butler

DIRK QUADFLIEG

Die grofite Schwierigkeit aller nachkantischen Theoretisierungen einer politi-
schen Handlungsfahigkeit liegt sicherlich in der prekédren Stellung des Subjekts.
Wenn das Subjekt ndmlich nur noch der Ausdruck eines tibergreifenden Gesche-
hens ist, paradigmatisch der absolute Geist bei Hegel, dann stellt sich die Frage,
wie der oder die Einzelne Entscheidungen treffen kann, die nicht blo8 Exekutio-
nen von iibergreifenden Strukturen darstellen. Obwohl wir heute im Grof3en und
Ganzen eine solche hegelianische Sicht teilen, fillt es uns — aus gutem Grund —
schwer, an das verniinftige Fortschreiten des Ganzen zu glauben. Kritische Posi-
tionen wie die Frankfurter Schule oder Foucaults Diskursanalyse haben deshalb
versucht, den vorherrschenden Strukturen ihre immanenten Ausschlussmechanis-
men vorzurechnen. Der Hegelschen Dialektik nicht undhnlich, muss ihre Kritik
dabei ebenfalls negativ verfahren: Um tiberhaupt das Funktionieren dessen, was
uns in unserer Subjektivitit bestimmt, in den Blick zu bekommen, betrachten sie
die Pathologie, die Widerstandspunkte und die Rinder des Diskurses bzw. der
Gesellschaft.

Schematisch gesprochen stehen allerdings sowohl die Kritische Theorie als
auch die Diskursanalyse — wie unterschiedlich ihre Schlussfolgerungen auch im
Einzelnen sein mogen — vor dem grundsétzlichen Problem, dass ihrer Kritik an
gesellschaftlichen bzw. diskursiven GroBformationen tendenziell der Adressat
fiir einen Gegenentwurf abhanden kommt: Das aufgeklidrte Subjekt, das dazu in
der Lage wire, sich selbst aus seiner Unmiindigkeit zu befreien. Die Uberlegun-
gen von Judith Butler schlagen einen Ausweg aus diesem Dilemma vor, indem
sie sich gleichsam auf die Schanierstelle von Subjektivierung und machtvoller
Zurichtung zurtickwenden, um dort das Potenzial fiir eine kritische Reflexivitit
freizulegen. Vor allem in ihrer Publikation Psyche der Macht lassen sich ver-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | DIRK QUADFLIEG

schiedene Ansitze finden, wie aus Foucaults Machtanalyse dennoch das Funda-
ment einer gewissen Handlungsfreiheit abgeleitet werden kann (vgl. Butler
2001). Die im Titel genannte ,Psyche‘ verweist dabei auf jenen innerlichen
Raum, der sich erst im Durchgang durch machtvolle Bezichungen bildet und
gleichwohl als Ort der Reflexivitét unerldsslich fiir eine Kritik jener Machtbezie-
hungen scheint.

Wenn ich im Folgenden einige der von Butler angefiihrten Denkfiguren pro-
blematisiere, geht es mir nicht darum, die Autorin ,Butler oder ihre Schriften zu-
riickzuweisen. Vielmehr moéchte ich zeigen, vor welchen Schwierigkeiten jede
gegenwirtige Theoretisierung steht, die nach den Moglichkeiten einer kritischen
Intervention fragt.

Entscheidend fiir Butlers Subjektbegriff wird das Moment der leidenschaftli-
chen Verhaftung, mit dem sich Subjekte im Prozess ihrer Unterwerfung/Subjekti-
vation' an die sie ermdglichenden Operationen binden. Wenn das Subjekt keine
vorgéingige und autonome Einheit meint, sondern das Produkt eines Beziehungs-
netzes, dann birgt die Subjektwerdung ein irreduzibles Moment der Bindung an
eine duBerliche Dimension, die sich der willentlichen Beeinflussung entzieht.
Diese Stelle der Macht liegt damit gewissermallen zeitlich ,vor® dem Subjekt
selbst, sie ist sowohl sein Moglichkeitsgrund als auch jene Kraft, die es prérefle-
xiv an die Verhiltnisse seines Erscheinens kettet.”

Die ,leidenschaftliche® Seite dieser Bindung ergibt sich jedoch nicht alleine
durch die prireflexive Komponente der Subjektivation, sie wird getragen durch
ein Begehren des Subjekts, in seinem eigenen Sein zu verharren. Die von Butler
wiederholt zitierte Annahme Spinozas, jedes Sein strebe nach Selbsterhaltung,
steht Pate fiir diesen Gedanken (vgl. Butler 2003a: 62; Butler 2001: 31). Damit
aber verstrickt sich das Begehren gleichsam in seine eigene Entstehungsge-
schichte, da es eine Selbigkeit postulieren muss, die es nur durch Verleugnung
seines leidenschaftlichen Verhaftetseins erreichen kann. Das Begehren wendet
sich mit anderen Worten gegen sich selbst, es wird reflexiv, indem es die Mog-
lichkeitsbedingungen des Subjekts ausschlieft und begrenzt: ,,Das ,Ich® entsteht
unter der Bedingung, dass es seine Formierung in Abhingigkeit, dass es seine ei-
genen Moglichkeitsbedingungen verleugnet.” (Butler 2001: 14£.)

In Anlehnung an die januskopfige Triebkonzeption Freuds kann Butler das
postulierte Begehren im Sinne einer fundamentalen Ambivalenz beschreiben
(vgl. Freud 1975). Es ist das Verlangen nach dauerhafter Selbstheit, das parado-
xerweise das Subjekt genau dann aus sich heraustreibt, wenn es versucht, absolut
es selbst zu sein. In dieser zweischneidigen ,Ur-Konstellation® kann das Subjekt
nie wirklich bei sich selbst verweilen, sondern muss sich in einer fortwéihrenden,

1 Butler verwendet in Anlehnung an Foucaults Begriff des assujettisement den Neolo-
gismus subjectivation, um die Doppeldeutigkeit von Subjektwerdung und Unter-
werfung zu verdeutlichen.

2 Dies ldsst sich, wie Butler zeigt, paradigmatisch am Verhéltnis des Kindes zu seinen
Eltern verdeutlichen (vgl. Butler 2001: 13).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS BEGEHREN DES SUBJEKTS | 119

prekédren Wiederholung der Begehrensstruktur unter Ausschluss seiner Moglich-
keitsbedingungen bilden.

Fiir Butlers Suche nach méglichen Handlungsspielrdumen stellt sich folglich
die Frage, inwieweit das Subjekt des Begehrens die fundierenden Machtverhalt-
nisse transzendieren kann. Da sich die psychische Ur-Konstellation und damit
das reflexive Vermogen nur in Abhéngigkeit von bestehenden Machtverhiltnis-
sen konstituiert, steht die Handlungsféhigkeit des in einer Wiederholungsstruktur
erscheinenden Subjekts unter dem Verdacht, lediglich ein Effekt der priméren
Unterordnung zu sein. Butler ist deshalb bemiiht, jene Macht, die Subjekte in ih-
ren Handlungen ausiiben, von der vorgédngigen Macht der Subjektivation abzu-
heben. Mit anderen Worten: Widerstand gegen die Normierung kann nur von ei-
ner Macht ausgehen, welche die Normierungsverhiltnisse selbst iiberschreitet
(vgl. Butler 2001: 18f.).

Obwohl die von Butler in diesem Zusammenhang angefiihrten unterschiedli-
chen Zeitmodi der Macht nicht ganz tiberzeugen, kénnen sie doch das dahinter
stehende Argument illustrieren. Demnach namlich stellt der Akt der Subjektiva-
tion eine Umkehrung der Macht dar, die es erlaubt, zwischen einem Konstituti-
ons- und einem Handlungseffekt der Macht zu unterscheiden. Aus der Perspek-
tive des agierenden Subjekts ldsst sich die Subordinationsmacht nicht mehr fas-
sen, sie befindet sich, um mit Lévinas zu sprechen, in einer Vergangenheit, die
nie Gegenwart war (vgl. Lévinas 1995: 208).” Faktisch wird Macht erst in den
Handlungen der Subjekte sichtbar und verschleiert in dieser Modalitét ihren be-
dingenden Charakter. Will man nicht zwischen zwei voneinander getrennten
Michten unterscheiden (was dem Foucaultschen Machtbegriff entgegenstehen
wiirde), kann man sagen, die Macht bedarf der Manifestation in Subjekten, in de-
ren Ambivalenz sie eine nicht kontrollierbare Verschiebung erfihrt. Sie wird ge-
wissermallen aus ihrer Vergangenheit in eine Gegenwarts- bzw. Zukunftsform
uibersetzt: ,,Die Macht gewinnt diese Gegenwartsform [...] durch eine Rich-
tungsumkehr, durch die mit dem Vorhergehenden gebrochen und der Anschein
einer sich selbst einsetzenden Handlungsfahigkeit erzeugt wird.” (Butler 2001:
21)

Die von Butler als Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft begrifflich ge-
fassten Zeitmodi der Macht sind insofern missversténdlich, da sie entgegen der in
Anschlag gebrachten ,unvereinbaren Zeitmodalitidten‘ sehr wohl eine chronologi-
sche Folge suggerieren. Mit Derrida argumentierend konnte man vielleicht sagen,
dass die machtvolle Wiederholungsstruktur, in der das Subjekt erscheint, nie den
Status einer vollen Prisenz erreichen kann, und daher die beiden Zeitmodi Ver-
gangenheit und Zukunft stets und notwendig durch das Intervall einer différance
getrennt sind, bzw. die aufspreizende Bewegung der différance die Bedingung
der chronologischen Zeit des Subjekts darstellt (vgl. Derrida 1999).

3 Butler selbst spricht von einer ,,uneinholbaren Vergangenheit” (vgl. Butler 1994:
122).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | DIRK QUADFLIEG

Nichtsdestotrotz scheint der von Butler angefithrte Wendepunkt der Macht
im Moment der Subjektivation keine wirklich stabile Basis fiir eine Handlungs-
freiheit abzugeben. Thr Argument gewinnt allerdings an Boden, fiihrt man sich
vor Augen, dass die Wiederholung der Subjektivation nicht gleichbleibend, son-
dern stets mit einer unkontrollierbaren Differenz/Andersheit einhergeht — was
Derrida auch ,Iterabilitdt® nennt (vgl. Derrida 2001: 24). Dank dieser notwendi-
gen Differenz aber tibersteigt die Handlungsfihigkeit des Subjekts potenziell den
normierenden Zugriff der Macht (vgl. Butler 2001: 20). Anders ausgedriickt: Der
machtvolle Zugriff zeitigt Effekte, die er selbst nicht mehr kontrollieren kann.
Zwar erleidet die subjektive Organisation solche Effekte passiv, sie bleibt ihnen
ausgeliefert, dennoch markieren sie in ihrer Kontingenz ein Moment der Freiheit,
das sich einer vollstindigen Normierung entzieht. Der so eingekreiste Ort der
Freiheit ldsst sich sicherlich nicht mehr in Begriffen einer autonomen Willens-
entscheidung verstehen; er bleibt jedoch ebenso irreduzibel wie ambivalent.

Die skizzierte Bewegung der Subjektivation, in der ein leidenschaftliches
Verhaftetsein mit der normierenden Macht zugleich die Moglichkeit einer (kriti-
schen) Reflexion konturiert, stellt damit eine Antwort auf das eingangs beschrie-
ben Dilemma dar. Statt vollstindig in den Féngen einer instrumentellen Vernunft
oder von multiplen Disziplinierungsmechanismen aufzugehen, bewahrt das Sub-
jekt gerade als Durchgangspunkt von Machtverhiltnissen das Potenzial zu deren
,Brechung’.

In einer ersten Auseinandersetzung mit der Frage nach mdoglichen Wider-
standspraktiken bei Butler bin ich zunéchst zu dem Schluss gekommen, dass die
Konzeption des Begehrens einen entscheidenden Schwachpunkt in ihrer Argu-
mentation darstellt, weil ohne das unterstellte Begehren die gesamte Konstruk-
tion der Subjektivierung in sich zusammenfallen wiirde (vgl. Moebius/Quadflieg
2005). Wenn das Begehren die Voraussetzung fiir ein leidenschaftliches Verhaf-
tetsein darstellt und das Verhaftetsein wiederum den Ausgangspunkt fiir eine re-
flexive Brechung, dann f#llt folglich mit dem Begehren auch die Moglichkeit der
Brechung. Die entscheidende Frage also lautet, ob es Butler gelingt, den Ur-
sprung des Begehrens zu erkldren, ohne dabei in essentialistische Termini zu-
riickzufallen. Nun kann man Butlers Rekurs auf den conatus essendi Spinozas
wohlwollend so verstehen, dass es ihr in diesem Zusammenhang lediglich um die
grundlegende Figur und nicht um eine metaphysische oder anthropologische
Konstante geht (vgl. Butler 2001: 31). Sie selbst plddiert fiir eine ,geschmeidige*
Interpretation des spinozistischen Strebens im Sinne einer Grundfunktion des So-
zialen und erldutert dies im Verlauf von Psyche der Macht mit Hilfe von psycho-
analytischen Kategorien.* Gleichwohl bleibt das Begehren, im eigenen Sein zu
verharren, auch in der psychoanalytischen Variante problematisch, weil es auf

4 Folgt man ihrer Perspektive, miisste man, um den Verdacht einer bloen Setzung zu
entkriften, ausgehend von den spéten Schriften Foucaults allerdings nach den histo-
rischen Voraussetzungen oder der ,Geschichte des Begehrensmenschen® fragen
(vgl. Foucault 1986: 13).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS BEGEHREN DES SUBJEKTS | 121

einem primédren Narzissmus aufbauen miisste, der sich handlungstheoretisch als
ein prireflexives Streben nach absoluter Autonomie fassen lasst.

In ihrer Frankfurter Adorno-Vorlesung, Kritik der ethischen Gewalt, prazi-
siert Butler jedoch mit einem Verweis auf Hegel, dass ,,das Begehren, in seinem
eigenen Sein zu verharren [...] nur erfiillt wird tiber das Begehren, anerkannt zu
werden® (Butler 2003b: 58). Liest man das von Butler angefiihrte Begehren vor
dem Hintergrund von Hegels Phdnomenologie des Geistes, dann kann es nur als
gehemmtes, in einem Akt des Verzichts auf Autonomie, in einem Anerken-
nungsverhiltnis und damit einer sozialen Sphire Eingang finden (vgl. Hegel
1971: 153).% Allerdings kehrt Butler die Perspektive der Hegelschen Anerken-
nungsszene um: Statt von der Unméglichkeit der erfiillten Begierde zur Anerken-
nung einer Grenze fortzuschreiten, versteht sie die Anerkennung als je historisch
geformte Sanktionierung des Begehrens.

Damit 6ffnet sich einerseits eine Perspektive, in der sich die normierenden
Machtverhiltnisse als gesellschaftlich giiltige Formen der Anerkennung interpre-
tieren lassen. Soweit ich sehe, lduft Butlers Argument darauf hinaus, dass eine
solche Anerkennung nie vollstindig und nie ohne einen konstitutiven Ausschluss
erfolgen kann, den es immer wieder in Rechnung zu stellen gilt. Andererseits
ermoglicht die dialektische Bestimmung der Begierde deren Riickkopplung an
die jeweiligen Anerkennungsverhéltnisse. In der Terminologie Butlers: Das Be-
gehren geht den normierenden Méchten nicht voraus, sondern taucht selbst erst
als Effekt der Reglementierungsmacht auf. Obwohl Butlers Texte in dieser Hin-
sicht nicht ganz eindeutig sind, scheint mir dies die einzig gangbare Alternative
zu sein, um den Ursprung des Begehrens von seinen metaphysischen Ankldngen
zu befreien.

In dieser wohlwollenden Lesart des von Butler bemiihten Begehrensbegriffs
ergibt sich dann fiir die Ausgangsfrage nach handlungsfihigen Subjektpositionen
ein hochst fragiles, wenngleich koharentes Bild: Die historischen Machtverhalt-
nisse sind subjektivierend, sofern sie ein Begehren nach Eigenheit produzieren,
dessen vollstindige Erfiillung sie jedoch zugleich strukturell verwehren. Das
vermeintlich Eigene ist nur in der Anerkennung des und durch den Anderen
moglich. Unter der Maflgabe einer absoluten Selbstheit muss die Anerkennung
daher notwendig scheitern bzw. kann nur unter dem mehr oder weniger gewalt-
titigen Ausschluss eines Restes funktionieren. Derart aber reproduziert sich das
Begehren und reiflt das Subjekt in einen stindigen Wiederholungsprozess, der
zugleich das Fundament eines reflexiven Bezugs zu sich selbst und zur Welt her-
stellt. Widersténde bilden sich dann vor allem dort, wo der ausgeschlossene Rest
selbst zum begehrten Ziel wird (beispielsweise in der Homosexualitit).

Trotz — oder gerade aufgrund — dieser in sich geschlossenen Herleitung von
moglichen reflexiven Interventionen bleibt ein gewisses Unbehagen an einer sol-
chen Konstruktion. Denn letztlich muss auch Butler eingestehen, dass es streng

5 Zum Begriff der Begierde bei Hegel vgl. auch Quadflieg 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | DIRK QUADFLIEG

genommen immer die Machtverhéltnisse selbst sind, die den Rahmen ihrer eige-
nen Subversion vorgeben. ,,Widerstand erscheint somit als Wirkung der Macht,
als Teil der Macht, als ihre Selbstsubversion.* (Butler 2001: 89) Oder frei nach
Holderlin: ,,Wo aber Macht ist, wichst das Subvertierende auch.*

Literatur

Butler, Judith (1994): ,,Phantasmatische Identifizierung und die Annahme des
Geschlechts®, in: Institut fiir Sozialforschung Frankfurt (Hg.): Geschlechter-
verhiltnisse und Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 101-138.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2003a): ,,Noch einmal: Képer und Macht“, in: Saar, Martin/ Hon-
neth, Axel (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frank-
furter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 52-67.

Butler, Judith (2003b): Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1999): ,,Die différance, in: ders.: Randgénge der Philosophie,
2. Aufl., Wien: Passagen-Verlag, S. 31-56.

Derrida, Jacques (2001): Limited Inc, Wien: Passagen-Verlag.

Foucault, Michel (1986): Der Gebrauch der Liiste, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Freud, Sigmund (1975 [1920]): Jenseits des Lustprinzips. Studienausgabe Bd. 3,
Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag, S. 217-272.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1971): Phanomenologie des Geistes. Werkaus-
gabe in zwanzig Bénden, Bd.3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lévinas, Emmanuel. (1995): Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den
Anderen, Miinchen/Wien: Hanser Verlag.

Moebius, Stephan/Quadflieg, Dirk (2005): ,,Ambivalente Freiheit. Praktiken des
Widerstands und leidenschaftliches Verhaftetsein bei Judith Butler, in: De-
moPunk/Kritik & Praxis, (Hg.): Indeterminate! Kommunismus — Texte zur
Okonomie, Politik und Kultur, Miinster: Unrast Verlag, S. 160-172.

Quadflieg, Dirk (2004): ,,.Der blinde Fleck. Foucaults ambivalentes Verhéltnis
zur Phédnomenologie des Geistes von Hegel®, in: Dialektik 2004/2: Meiner
Verlag, S. 151-167.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Briichige Widerstiandigkeit. Zu Entwicklung und
Grenzen des Konzepts der ,immateriellen Arbeit“
in Hardt/Negris Multitude

MARC ZIEGLER

Dieser Aufsatz behandelt das Konzept der immateriellen und affektiven Arbeit,
wie es vor allem in den Texten von Michael Hardt und Antonio Negri entfaltet
wird. Es wird diskutiert, ob und inwiefern der theoriestrategische Fokus auf das
Konzept der immateriellen Arbeit das zeitgendssische Denken der politischen
Widerstindigkeit zu strukturieren vermag.! Zunéchst betrachte ich dieses Kon-
zept in seinen politischen, historischen und theoriegenetischen Kontexten (1).
Von da aus wird ersichtlich, dass der Begriff der immateriellen Arbeit ein zen-
trales Konzept des widerstandigen Denkens von Negri und Hardt darstellt (2).
AbschlieBend wird der Ansatz von Negri/Hardt kritisch beleuchtet. Meine These
ist, dass die immaterielle Arbeit sich nicht ungebrochen als ein gesellschaftliches
Verhiltnis der politischen Widerstandigkeit verstehen ldsst. Zu sehr zeigt sie sich
in die Dynamik kapitalistischer Verwertungslogik eingebunden, zu wenig wird
dabei von Negri/Hardt auf den immanenten Umschlag von kritischem Impuls in
systemstabilisierende Konformitit reflektiert. Geschuldet ist die interne Briichig-
keit des Widerstandskonzepts einem fehlenden normativen Rahmen, der die von
Hardt und Negri betriebene sozial-ontologische Aufwertung der Multitude recht-
fertigen konnte (3).

1 Zur allgemeinen Diskussion um das Konzept der immateriellen Arbeit vgl. At-
zert/Miiller (2004).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | MARC ZIEGLER

1. Kontexte

Der Ausdruck Operaismus bezieht sich auf eine Gruppe Intellektueller und Ar-
beiter, die in den 60er und 70er Jahren des 20. Jh. vor allem im nordlichen Italien
politisch aktiv geworden sind. Das Wort Operaismus lédsst sich nur ungeschickt
ins Deutsche tibersetzen, wo es soviel heifit wie ,Arbeiterismus‘. Die Gruppenbe-
zeichnung entwickelte sich im Zusammenhang mit den Massendemonstrationen
der italienischen Industriearbeiter jener Zeit, die sich mit zunehmendem Selbst-
bewusstsein als eine Potere Operario, als eine Arbeitermacht, verstanden haben.
Der Begriff Operaismus verweist damit auf ein Selbstverstindnis politischer Wi-
derstindigkeit, und zwar unabhingig davon, ob sich dies in Form der Beteilung
an einem Streik oder in Form politischer Reflexion artikuliert findet.

Das gemeinsame Zentrum der operaistischen Handlungen galt dem Versuch,
Widerstand gegeniiber kapitalistischen Formen der Repression zu leisten. Die
Operaisten vor allem der 60er Jahre sahen in der fordistischen Arbeitsorganisa-
tion der groBen Industrie’ den hauptsichlichen Zugriffspunkt kapitalistischer
Ausbeutung und Kontrolle. Erklartes Ziel war die Abschaffung der Lohnarbeit
und damit einhergehend die Abschaffung kapitalistischer Kontrolle. Das knechti-
sche Leben in der Fabrik sollte einem Leben in Freiheit, d.h. in politischer, so-
zialer und 6konomischer Selbstbestimmung weichen. Die entsprechenden Wider-
standsformen suchten und fanden die Arbeiter und Intellektuellen in den ver-
schiedenen Formen der Arbeitsverweigerung (Streik, Dienst nach Vorschrift,
Nichterscheinen am Arbeitsplatz, das sich Verschaffen zusitzlicher Pausen).
1969 erreichte die Arbeiterbewegung einen vorldufigen Hohepunkt, als die Ar-
beiter der Turiner Fiat-Werke autonom agierende Arbeiterrite zu griinden began-
nen. Der italienische Staat reagierte mit einer ,,Strategie der Spannung®, die darin
bestand, die Sicherheit zu erhohen und mit Gewalt gegen die Potere Operario
vorzugehen. Dies fiihrte auf der Gegenseite ebenfalls zu einer Bewaffnung der
Bewegung, was durch die 70er Jahre hindurch biirgerkriegséhnliche Zusténde in
Italien ausloste. Begleitet wurde dies mit dem Aufkommen der Autonomia, der
italienischen Autonomiebewegung, in die schlieBlich auch der Operaismus auf-
ging. Galt bislang nur die Fabrik als der umkampfte Raum des sozialen Antago-
nismus, so entgrenzte sich der Kampf zusehends, trat tiber die Fabrikmauern hin-
aus und dehnte sich zusehends auf die ganze Stadt aus.

Die Wirtschaft Italiens reagierte auf die andauernde Krise mit einer zuneh-
menden Automatisierung der Fabriken, was es erlaubte, einen Grofteil der wi-
derstindigen Arbeiterinnen und Arbeiter zu entlassen. Das wiederum loste eine
Massenarbeitslosigkeit aus und war mitunter ein Faktor, der mit zur Wirtschafts-
krise des Landes beitrug. Eine weitere Folge war die Zuspitzung des Konflikts

2 Als Kriterien fordistischer Arbeitsorganisation sind hier vor allem zu nennen: Stan-
dardisierte, mechanistische Arbeitsabldufe, FlieBbandproduktion, fehlende Mit-
bestimmungsrechte der Arbeiter in der Produktion, dafiir streng hierarchisch geglie-
derte und ,von oben‘ kontrollierte Arbeitsablaufe sowie fehlende Gruppenarbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRUCHIGE WIDERSTANDIGKEIT | 125

zwischen den Gewerkschaften und dem mehrheitlich radikaleren Teil des Wider-
standes. Wéhrend die Gewerkschaften zur Losung des Konflikts eine Ausdeh-
nung der Arbeitswoche auf den Samstag vorschlugen, blieben die widerstindigen
Arbeiter bei ihrem Ruf nach der Abschaffung der Lohnarbeit. Die allgemeine In-
stabilitdt umfasste also gleichermallen Politik und Wirtschaft. 1977 kam es daher
zu einem Schulterschluss zwischen der Christdemokratischen Partei und den
Kommunisten. Die Autonomiebewegung geriet dadurch in eine Sackgasse,
gleichzeitig entwickelte sich mit den Brigate Rosse, den Roten Brigaden, eine
terroristische Gruppierung, deren Aktivitdten zunéchst stark von den Autonomen
begrifit wurde.

Dies dnderte sich, als 1979 der Vorsitzende der Christdemokraten, Aldo Mo-
ro von den Roten Brigaden nicht nur entfiihrt, sondern auch getttet wurde. T6-
tungen gehorten bis dahin nicht zum Programm der Roten Brigaden. Dieser ter-
roristische Akt kann als definiter Wendepunkt in der Entwicklungsgeschichte des
italienischen Widerstands angesehen werden. Einige Monate nachdem im Mai 79
Moros Leiche gefunden wurde, antwortete der Staat mit einer breit angelegten
Ermittlungs- und Verhaftungswelle. Es wurde gegen 60.000 Menschen ermittelt,
25.000 davon wurden inhaftiert. Dank schnell eingerichteter Sondergesetze
konnte die Untersuchungshaft iiber Jahre andauern.’

Damit wiren die flir ein historisches Verstdndnis des Operaismus grundle-
genden Eckdaten genannt. Der Operaismus im engeren Sinn lédsst sich auf eine
Gruppe engagierter Intellektueller beziechen, die sich seit 1961 tiber die Zeit-
schrift Quaderni Rossi, den ,,Roten Heften®, als eine publizierende Intellektuel-
lengruppe artikulieren. Raniero Panzieri und Mario Tronti kénnen als die Griin-
der der ,,Roten Hefte* betrachtet werden. Die 60er Jahre dienten den Operaisten
zur Entfaltung ihrer theoretischen Grundlagen, die sie im engen Umgang mit der
Arbeiterschaft entwickelt haben und im wesentlichen in einer industriesoziolo-
gisch mitmotivierten Neuauslegung von Marx’ Kapital bestand. Das Verhéltnis
von Arbeitskraft, Wertbildung und kapitalistischer Produktionsweise sollte nicht
von dem kapitalistischen Akkumulationsbestreben aus, sondern von der produk-
tiven Kraft des Widerstands her erkldrt werden. Die Operaisten sahen in den so-
zial herbeigefiihrten Stérungen den Motor fiir 6konomische, technologische und
soziale Entwicklungen. Den sozialistischen Vorstellungen einer Planwirtschaft
setzten sie die Forderung nach dem autonom agierenden Arbeiter, der in Koope-
ration mit anderen autonomen Arbeitern zur neuen Quelle gesellschaftlicher Pro-
duktivitit wird, entgegen. Gleichfalls sollte nicht der kapitalistische Herrschafts-
apparat den Arbeiter kontrollieren, sondern die aus der Zusammenarbeit der Ar-
beiter entstehenden Bediirfnisse sollten von sich aus zu einer sozialen Bandigung
des an sich wilden Marktes fiihren (vgl. Ziegler 2004: 302-305).

3 Diese Ausfithrungen basieren auf der Filmdokumentation Antonio Negri — Eine Re-
volution, die nicht endet (Weltz/Pichle 2004).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | MARC ZIEGLER

Was den Operaismus iiber ein sozialhistorisches Interesse hinaus heute aktu-
ell erscheinen ldsst, ist der Umstand, dass die Operaisten sozusagen politische
Zeugen des wirtschaftlichen Wandels vom Fordismus zum Postfordismus in den
70er Jahren an den Stitten der Produktion selbst wurden. Die Nihe zu der Ar-
beiterschaft, die durch den gemeinschaftlichen politischen Kampf vorhanden
war, konnten die Operaisten fiir die Fortfithrung des Kampfes mit theoretischen
Mitteln im Rahmen einer Industriesoziologie nutzen, die sich wesentlich von der
damals géngigen unterschied. Sie hatten auf mikrologischer Ebene Einblicks-
moglichkeiten in die Gestaltung des Arbeitstags, sie konnten bis in die letzten
diisteren Winkel der Fabrik schauen und somit verstehen lernen, mit welchen
auffilligen oder unauffilligen Methoden die Arbeiter sich dem kapitalistischen
Kommando fiigen bzw. zu entziehen verstanden. Sie befanden sich in den ,hei-
Ben® Zonen des Antagonismus von Kapital und Arbeit. Man kénnte aus der Per-
spektive heutiger empirischer Sozialforschung sagen, dass die operaistische Dop-
pelrolle, Arbeitskampfer und politischer Theoretiker in Personalunion zu sein,
eine Form umfassender teilnehmender Beobachtung ermdglichte, die den iibli-
chen Rahmen der Arbeits- und Industriesoziologie bei weitem iiberstieg. Wohl-
verstanden ging es den Operaisten nicht in erster Linie darum, den akademischen
Diskurs voranzutreiben: Das intellektuelle Interesse stand stets unter den Vorzei-
chen politischer Intervention.*

2. Die vereinigende Kraft der immateriellen Arbeit

Der Ubergang von fordistischen zu postfordistischen Formen der Arbeitsorgani-
sation vollzog sich in der Industrie Norditaliens in den 70er Jahren. Aus Sicht der
Operaisten lasst sich dieser Ubergang als eine Folge des Arbeitskampfs der vo-
rangegangenen Jahre verstehen. Wie schon erwihnt, reagierte die grofle Industrie
auf den Widerstand mit einer zunehmenden Automatisierung der Arbeitsablaufe
und mit Massenentlassungen ehemals widerstindiger Arbeiter. So entliel zu Be-
ginn der 70er Jahre die Chemieindustrie Norditaliens 10.000 Arbeiter, was unge-
fihr einem Drittel der tiber die finfziger und sechziger Jahre dort angestellten
Arbeitskrifte entsprach (vgl. Negri 1998: 24). Antonio Negri hat untersucht, in-
wiefern die in die Arbeitslosigkeit getriebene Arbeiterschaft sich politisch wei-
terhin organisiert hat, wie sich dadurch aber auch neue Formen kleinerer und
mittlerer Industrie herausbilden. Mit dem Aufkommen dieser neuen Betriebe
verband sich auch das Auftreten eines neuen Typs von Arbeiter; dessen flexible

4 So schreibt Antonio Negri: ,,Mein Hintergrund ist nicht der eines berufsmifigen
Soziologen; ich spreche vielmehr vor allem als ein politischer Militanter aus den
siebziger Jahren in Italien. Ich denke, dass diese Erfahrung deshalb einige Bedeu-
tung hat, weil sie sich inmitten tiefgreifender Veranderungen der Produktionsweise
entwickelte. Diese Verdnderungen wiederum beriihren die Praxis, die theoretische
Reflexion wie die Moglichkeiten der politischen Intervention® (Negri 1998: 23).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRUCHIGE WIDERSTANDIGKEIT | 127

Arbeitszeit nicht mehr den strikten Reglements der groBindustriellen Firma ent-
sprach; dessen Arbeit dadurch mobil wurde, dass er mit anderen Produzenten der
kleinen und mittleren Industrie Kontakte aufnehmen und pflegen musste; und
dessen Kompetenzbereich sich nicht mehr in dem wiederholten Vollzug standar-
disierter mechanischer Handlungen erschopfte, sondern sich auf sprachliche und
kommunikative Fahigkeiten ausdehnte. Mit anderen Worten: Durch die Automa-
tisierung der GroBbetriebe und die Schaffung dezentrierter Produktionsformen
versuchte einerseits das grofSunternehmerische Kapital weitere, den Produktions-
prozess storende politische Unruhen zu vermeiden; andererseits fiihrte dies zur
Bildung neuer, dezentraler Formen der Arbeitsorganisation und neuer Arbeitsty-
pen, die Negri zunichst unter den Begriff des ,,gesellschaftlichen Arbeiters®,
dann aber auch als ,,politischen Unternehmer* (Negri 1998: 31) fasst. Nach Negri
arbeitet der politische Unternehmer ,,in einem Ensemble institutioneller Faktoren,
die einer industriellen Tétigkeit vorausgesetzt sind, darin die Reproduktion er-
moglichen, die Ausbildung der Arbeitskraft, die gesellschaftliche Kooperation.
Der politische Unternehmer agiert autonom in einer immer stirker kooperativen,
auf die territoriale Produktion bezogenen gesellschaftlichen Arbeit™ (Negri 1998:
31). Dabei eroffnet sich dem neuen Arbeitstyp ein erweiterter Handlungsspiel-
raum, der von Negri als ein Zuwachs von Autonomie und Unabhingigkeit ver-
standen wird:

Einheiten, die verteilt im Territorium arbeiten, die Produktionskosten auf jede nur er-
denkliche Art senken und dabei Verwandte und Kinder bisweilen erbarmungslos aus-
beuten, schlagen jede Konkurrenz. Aus jedem Parterre — die Hauser der Arbeiter sind
aus Ersparnissen gebaut, die aus der Emigration oder aus den ,guten Zeiten® in festen
Arbeitsverhiltnissen stammen — wird eine Werkstatt. Aber die Konkurrenzfihigkeit er-
wichst nicht aus dem Driicken der Produktionskosten. Die Erfahrung der Leute bezieht
sich nicht nur auf die Arbeitsorganisation, sie haben auch keine Probleme, sich in das
Auto oder den Zug zu setzen, loszuziehen und neue Méarkte zu suchen, sich von der Pro-
tektion der alten Patrone loszumachen, die Produktion zu regulieren, etc. Im gleichen
Mal werden die neuen kleinen und mittleren Betriebe, die aus der Dezentralisierung
hervorgingen, unabhingig und selbsténdig, alles in kiirzester Zeit. Mit der zunehmenden
Unabhéngigkeit gehen diese politischen Unternehmer Formen der Kooperation mit an-
deren Unternehmern ein, assoziieren sich und bedienen sich aller anderen Instrumente,
um ihre Tatigkeit auszudehnen und zu konsolidieren. (Negri 1998: 32f.)

Negri konstatiert hier eine Verschiebung in der gesellschaftlichen Arbeitspro-
duktion, anhand derer neue Produktivquellen der Arbeitskraft analysierbar wer-
den, die bislang gerade den fordistischen Produktionszyklen weitestgehend un-
bekannt waren: Flexibilitit, Mobilitit, Initiativhandlungen, kommunikatives Ge-
schick, Einbezug der Affekte in den Arbeitsprozess sowie kreatives und koope-
ratives Verhalten des Arbeiters. War die fordistische Phase der Warenproduktion
durch manuelles Arbeiten im Rahmen der groBen Industrie bestimmt, so zeichnet
sich im Ubergang zum Postfordismus eine Neubewertung des Umgangs mit Wis-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | MARC ZIEGLER

sens als die hauptsdchliche gesellschaftliche Produktivkraft ab. Negri und unter
anderem Maurizio Lazzarato (vgl. Lazzarato 1998) entwickeln vor diesem Hin-
tergrund den Begriff der immateriellen Arbeit, der in der Folgezeit zum Schliis-
selbegriff fiir den Postoperaismus vor allem der 90er Jahre wird. Der Begriff der
immateriellen Arbeit wird schlieBlich auch in Hardt/Negris Gegenwartsdiagnose
Empire (Hardt/Negri 2003) zum zentralen Konzept, von dem aus das Autoren-
team den Widerstand der Multitude denkt. In ihrem Buch Multitude (Hardt/Negri
2004) unterscheiden Hardt/Negri zwei Formen der immateriellen Arbeit: Zum
einen eine intellektuelle und sprachliche Dimension, die mit der ,,Losung von
Problemen* konfrontiert ist. ,,Diese Art immaterieller Arbeit bringt Ideen, Sym-
bole, Codes, Texte, sprachliche Figuren, Bilder und Ahnliches hervor (Hardt/
Negri 2004: 126). Zum anderen besteht immaterielle Arbeit fiir Negri und Hardt
in ,,affektiver Arbeit”. Dabei fassen sie den Begriff des Affektes weiter als den
des Gefiihls:

Im Gegensatz zu Gefiihlen, die psychische Phanomene sind, betreffen Affekte Korper
und Psyche gleichermallen. Tatséchlich lassen Affekte wie Freude oder Traurigkeit den
Zustand erkennen, indem sich der ganze Organismus gerade befindet, da sich in ihnen
ein bestimmter korperlicher Zustand und eine bestimmte Art und Weise des Denkens
ausdriicken. Affektive Arbeit ist somit die Arbeit, die Affekte wie Behagen, Befriedi-
gung, Erregung oder Leidenschaft hervorbringt oder manipuliert. (Hardt/Negri 2004:
126)

Die Autoren legen es nahe, die immaterielle und affektive Arbeit als biopoliti-
sche Arbeit zu verstehen. Letzten Endes geht es Negri und Hardt darum, in die-
sen neuen Formen der Arbeit eine Bewegung auszumachen, die sie als das ,,Ge-
meinsam-Werden der Arbeit“ bezeichnen und die fiir sie zur Grundvoraussetzung
der widerstindigen Multitude wird.

Die These lautet [...], dass die vielen singuldren Beispiele fiir Arbeitsprozesse, Produk-
tionsbedingungen, lokale Situationen und lebendige Erfahrungen auf einem anderen
Abstraktionsniveau als ,Gemeinsam-Werden‘ der Formen der Arbeit und der Produkti-
ons- und Distributionsverhéltnisse im Allgemeinen charakterisiert werden kdnnen — es
gibt keinen Widerspruch zwischen dieser Singularitit und der Gemeinsamkeit. Das
Gemeinsam-Werden, das die qualitativen Unterschiede innerhalb der Arbeit immer ge-
ringer werden ldsst, ist die biopolitische Bedingung der Multitude. (Hardt/Negri 2004:
133)

Eine solche Konzeption des Arbeitsbegriffs erschlieit den Widerstandsbegriff
der Multitude. Hardt/Negri unternehmen den Versuch, die widerstindige Vielheit
als eine in sich plurale, nicht zu vereinheitlichende Klasse zu denken, die sich aus
einer Reihe von Singularititen zusammensetzt (vgl. Hardt/Negri 2004: 117) und
die sich auf das, was die Autoren das ,,Gemeinsam-Werden“ nennen, hin produ-
ziert. Hardt/Negri spielen dabei mit einer Fleisch- und K6rpermetaphorik, wobei

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRUCHIGE WIDERSTANDIGKEIT | 129

das lebendige, nicht kontrollierbare biopolitisch erzeugte und sozusagen soziale
Fleisch der Multitude dem souverdnen Kontrollkérper des imperialen Kapitalis-
mus gegeniiber gestellt wird: ,,Aus sozio6konomischer Sicht ist die Multitude das
allgemeine Subjekt der Arbeit, also das wahre Fleisch der postmodernen Produk-
tion, und zur gleichen Zeit ist sie das Objekt, aus dem das Gesamtkapital den
Kérper seiner globalen Entwicklung zu machen sucht* (Hardt/Negri 2004: 119).
Wihrend der kapitalistische Korper durch Hierarchiebildung herrscht, soll das
lebendige Fleisch der Multitude in der freien Artikulation der Differenzen ohne
jegliche interne Hierarchiebildung sich entfalten. Unterschiede wie Rasse, Ge-
schlecht und Sexualitit sollen dann zwar weiter bestehen, doch nicht mehr in ih-
rer Form als sozial vermittelte Machthierarchien (Hardt/Negri 2004: 119).

3. Neue Ausbeutungen im Namen der
immateriellen Arbeit

Bemerkenswert erscheint hierbei allerdings der Umstand, dass Negri schon in
den 90er Jahren zwar die erweiterten Handlungsspielraume des ,,politischen Un-
ternehmers® lobend hervorhebt, aber die mit ihm einhergehenden neuen Aus-
beutungsverhéltnisse nur am Rande beriihrt. Negri unterliegt in seinen Folgever-
offentlichungen zunehmend der Tendenz, die Zunahme an Autonomie und Un-
abhingigkeit der Widerstiandigkeit der Arbeitskraft zuzusprechen, wohingegen
die gleichzeitig mitentstehenden neuen Formen von Gewalt, Repression, Kon-
trolle, Einschrinkung der Handlungsspielriume und Ausbeutung dem Wirken
des kapitalistischen Regimes zugewiesen werden. Negri und Hardt unternehmen
sowohl in Empire als auch in ihrem jiingsten Werk Multitude in immer neuen
Anldufen Polarisationsversuche, die Unterscheidung zwischen einer als positiv
erachteten vielfiltigen produktiven Widerstindigkeit und einer als negativ be-
werteten ebenso vielfiltigen Ausbeutung und Unterdriickung in der jeweils glei-
chen Gestalt der Arbeit zu stabilisieren. Sowohl in ihrer Machtanalyse als auch in
der sich daran anschlieBenden Ontologie des sozialen Lebens fithren Negri/Hardt
diese Polarisation aus: Die kriegsfithrende Biomacht steht da der auf Kommuni-
kation und Kooperation beruhenden biopolitischen Produktion der lebendigen
Arbeit gegeniiber, und dem Unsicherheit und Angst kommunizierenden ontolo-
gisch leeren Empire opponiert die mit Affekten und Begehren ontologisch auf-
geladene Produktivitit der Multitude. So einleuchtend auch diese Zuweisung zu-
néchst erscheinen mag, so fragwiirdig bleibt dabei, inwiefern nicht die Koopera-
tion, Kommunikation und Affekte der Multitude durch die kapitalistische Pro-
duktionsweise mitgeformt und durch sie vermittelt bleiben. Indem Negri und
Hardt scharfsinnig die Verschiebung der Herrschaftsmechanismen im Hinblick
auf Arbeitsverhéltnisse aufzeichnen, leugnen sie geradezu die eigensinnige Pro-
duktivitit des Kapitalismus. Eigentiimlich genug: Sie hintergehen den Umstand,
dass es nicht nur die Widerstdndigkeit der Ausgebeuteten ist, die global zu einer

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | MARC ZIEGLER

Transformation der Arbeits- und Lebenswelten fiihrt, sondern dass es zur Eigen-
logik des Kapitalismus gehort, sich strategisch erfolgreich auf verdnderte Formen
der Arbeitsorganisationen zu beziehen und diese fiir sich arbeiten zu lassen. Wa-
ren es in den 60er und 70er Jahren die am fordistischen Modell der Arbeitsorga-
nisation ausgerichteten Forderungen nach mehr Eigenverantwortlichkeit, Kreati-
vitdt und Selbstbestimmung, die sich die Operaisten auf die revolutiondren Fah-
nen geschrieben haben, so ldsst sich aus heutiger arbeitssoziologischer Perspek-
tive nachweisen, dass die damals ins Feld gefiihrten Kritikpunkte vom postfordi-
stischen Kapitalismus in spezifischen Formen inkorporiert wurde. Was damals
als Kritik formuliert wurde, findet sich heute — folgt man beispiclsweise den
Analysen des franzosischen Soziologenteams Luc Boltanski und Eve Chiapello —
als Selbstlegitimation des Kapitalismus wieder (vgl. Boltanski/Chiapello 2003).

Paolo Virno, ein Mitstreiter Negris, hat aus diesem Umstand 1998 den
Schluss gezogen, dass die Antwort des Kapitalismus auf die revolutionédren For-
derungen der potere operario der 60er Jahre und der Autonomiebewegung in den
70er Jahren die Gestalt einer Konterrevolution angenommen hat (vgl. Virno
1998):

Die Konterrevolution geht von den gleichen Voraussetzungen, den gleichen (6konomi-
schen, sozialen oder kulturellen) Tendenzen aus, auf die sich auch eine Revolution stiit-
zen wiirde: Sie besetzt und kolonisiert das Terrain ihrer Gegnerin, indem sie entgegen-
gesetzte Antworten auf die gleichen Fragen gibt. In ihr wird, in anderen Worten, das
ganze Set materieller Bedingungen, die etwa die Abschaffung der Lohnarbeit vorstell-
bar machten, reinterpretiert, so dass all diese Tendenzen und Produktivkrifte profitbrin-
gend eingespannt werden konnten. [...] Dariiber hinaus kehrt die Konterrevolution eine
Praxis der Massen um, die die Staatsmacht schwiéchte und die darin die Moglichkeit ra-
dikaler Selbstverwaltung zu enthalten schien, und transformiert sie in eine entpolitisierte
Passivitit beziehungsweise einen plebiszitiren Konsens. (Virno 1998: 83f.)

Die Folgerung, die Virno daraus zieht, l4sst allerdings den Briickenschlag zu Ne-
gri und Hardt zu: ,,Eine kritische Geschichtsschreibung, die sich weigert, die so-
genannten Tatsachen anzubeten, ist deshalb gezwungen, in jedem Schritt und je-
dem Aspekt der Konterrevolution die Umrisse, die Inhalte und die Bedingungen
der revolutiondren Moglichkeit zu entdecken® (Virno 1998: 84).

Die Konterrevolution bezieht sich danach also auf die gleiche 6konomische
Ausgangssituation wie eine mogliche Revolution, nur dreht sie in ihrer Interpre-
tation die Vorzeichen um: Aus Emanzipation wird neuer Profit geschlagen. Aber
aus diesem Double-Dasein der Konterrevolution sollen nun, in einem weiteren
Schritt, Moglichkeiten neuer Widerstandsformen sichtbar werden.

Doch an diesem Punkt werden die ansonst sehr weitldufig und feinsinnig
durchgefiihrten Analysen von Hardt und Negri in Empire und Multitude un-
scharf: Der Unterschied zwischen den Formen kapitalistischer Selbstlegitimation
und Formen der Kapitalismuskritik droht zu implodieren. Denn gegen die politi-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRUCHIGE WIDERSTANDIGKEIT | 131

schen Absichten Negris und Hardts 14sst sich der fiir das postoperaistische Pro-
jekt zentrale Begriff der immateriellen Arbeit nicht ausschlielich als eine Kate-
gorie politischer, kultureller und 6konomischer Widerstiandigkeit fassen. Er dient
heute gleichfalls der Selbstlegitimation kapitalistischer Herrschaftsstrukturen
(vgl. Boltanski/Chiapello 2003) sowie der kapitalistischen Wertschopfung (vgl.
Moller 2005) und verkniipft die auf Kreativitit, Innovation und Kommunikation
ausgerichtete Subjektivitit der Menschen ungleich stirker mit dem Arbeitspro-
zess, als dies in fordistischen Arbeitsverhdltnissen noch der Fall war (vgl.
VolB/Pongratz 1998; Moldaschl/Vol3 2003 sowie Kels/Vormbusch 2005). Die in-
tellektuellen Akteure des Postoperaismus weichen einer Auseinandersetzung mit
diesen Umsténden aus, in dem sie eine radikale Trennbarkeit von kapitalistischer
Herrschaft des Empires und widerstindigem Verhalten der Multitude postulieren
und sozialontologisch unterfiittern (vgl. Ziegler 2004). Damit wird ein Denken
der sozialen (und logischen) Vermittlung tendenziell verdrangt (vgl. Demirovic¢
2004). Der politische Anspruch auf eine sozial-ontologische Trennbarkeit zwi-
schen Emanzipation und Unterdriickung misslingt aber gerade dort, wo auf ihm
in der postoperaistischen Theorie beharrt wird. Was dem politisch-widerstéandi-
gen Konzept der immateriellen Arbeit ermangelt, ist eine normativ begriindete
Distinktion, welche es vermag, die im politischen Sinn emanzipatorischen
Aspekte der immateriellen Arbeit von ihrem kapitalistischen Zerrbild klar zu un-
terscheiden. Immaterielle Arbeit als solche ldsst sich nicht als objektiver Ver-
wirklichungsgarant eines auf Befreiung ausgerichteten politischen Geschichts-
verstindnisses fassen. Immaterielle Arbeit als ein per se emanzipatorisches ge-
sellschaftliches Verhiltnis zu verstehen, gelingt nur im subjektiven Bereich einer
zuschreibenden Auslegungspraxis. Dies betrifft hier vor allem eine Ausle-
gungspraxis, die einseitig bleiben muss, da sie die dem Konzept der immateriel-
len Arbeit inhdrenten Momente von Herrschaft, Gewalt und Unterdriickung ih-
rerseits unterdriicken oder verdringen muss. Als ein wesentlich subjektives theo-
retisches Konzept fehlt der immateriellen Arbeit die notige historische Durchset-
zungskraft, derer es bediirfte, um sie als einen objektiven geschichtlichen Zug der
Befreiung im Rahmen einer politischen Theorie entwerfen zu kénnen. Zu seinem
eigenen Leidwesen kippt daher das politische Unternehmen Negris und Hardts an
seinen theoretisch fragwiirdigsten Stellen um in eine Predigt, oder &rger, in einen
Werbetext fiir das Gemeinsam-Werden des lebendigen Fleisches der Multitude.

Literatur

Atzert, Thomas/Miiller, Jost (Hg.) (2004): Immaterielle Arbeit und imperiale
Souver#nitit. Analysen und Diskussionen zu Empire, Miinster: Verlag West-
falisches Dampfboot.

Boltanski, Luc/Chiapello, Eve (2003): Der neue Geist des Kapitalismus, Kon-
stanz: UVK-Verlagsgesellschatft.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | MARC ZIEGLER

Demirovié, Alex (2004): ,,Vermittlung und Hegemonie“. In: Thomas Atzert/Jost
Miiller (Hg.), Immaterielle Arbeit und imperiale Souverénitit. Analysen und
Diskussionen zu Empire, Miinster: Verlag Westfilisches Dampfboot, S. 235-
254,

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2003): Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt
a.M./New York: Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im
Empire, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Kels, Peter/Vormbusch Uwe (2005): ,,Human Resource Management als Feld der
Subjektivierung von Arbeit“. In: Arbeitsgruppe SubArO (Hg.), Okonomie
der Subjektivitit — Subjektivitit der Okonomie. Forschung aus der Hans-
Bockler-Stiftung, Berlin: Ed. Sigma.

Lazzarato, Maurizio (1998): ,Immaterielle Arbeit. Gesellschaftliche Tatigkeit
unter den Bedingungen des Postfordismus®. In: Antonio Negri/Maurizio Laz-
zarato/Paolo Virno (Hg.), Umherschweifende Produzenten. Immaterielle Ar-
beit und Subversion, Berlin: ID Verlag, 39-52.

Moller, Carola (2005): Immaterielle Arbeit — Die neue Dominante in der Wert-
schopfungskette. http://labournet.de/diskussion/arbeit/moeller.html [gefunden
am 19.01.06].

Moldaschl, Manfred/VoB, G. Giinther (Hg.) (2003)* (2002): Subjektivierung von
Arbeit, Miinchen: Hampp.

Negri, Antonio (1998): ,,Autonomie und Separatismus. Netzwerke der Produk-
tion und die Bedeutung des Territoriums im italienischen Nordosten®. In: An-
tonio Negri/Maurizio Lazzarato/Paolo Virno (Hg.), Umherschweifende Pro-
duzenten. Immaterielle Arbeit und Subversion, Berlin: ID Verlag, S. 23-37.

Negri, Antonio/Lazzarato, Maurizio/Virno, Paolo (Hg.) (1998): Umbherschwei-
fende Produzenten. Immaterielle Arbeit und Subversion, Berlin: ID Verlag.

Virno, Paul (1998): ,,Do You Remember Counterrevolution? Soziale Kédmpfe
und ihr Double®. In: Antonio Negri/Maurizio Lazzarato/Paolo Virno (Hg.),
Umbherschweifende Produzenten. Immaterielle Arbeit und Subversion, Ber-
lin: ID Verlag, S. 83-111.

VoB, G. Giinther/Pongratz, Hans J. (1998): ,,Der Arbeitskraftunternehmer. Eine
neue Grundform der Ware Arbeitskraft? Kolner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 50/1, S. 131-158.

Weltz, Alexandra/Pichle, Andreas (Regie) (2004): Antonio Negri — Eine Revolu-
tion, die nie endet, Erstausstrahlung im ZDF, von ARTE gesendet am
19.11.2004.

Ziegler, Marc (2004): ,,Das Empire und der Republikanismus der Menge®. In:
Oliver Flugel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: WBG, S. 293-307.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kriegsmaschine in der Struktur des
Politischen — Ein Beitrag zur Verunsicherung

des Denkens

RALF KRAUSE/MARC ROLLI

1. Die Mikropolitik und das AuBen der Macht

Es ist umstritten, ob die mit dem Begriff der Mikropolitik umschriebenen Inter-
ventionen von Deleuze und Guattari einen gehaltvollen Beitrag zur neueren poli-
tischen Theorie liefern. Den Versuchen, das begriffliche Arsenal des Anti-Edipe
und der Mille Plateaux in den Kanon postmarxistischer Gesellschafts- oder De-
mokratietheorien einzubinden, stehen Einschiatzungen gegentiber, die der Mikro-
politik unter Betonung ihrer anarchistisch-dissolutiven Ziige jede gesellschafts-
politische Relevanz absprechen. Von daher empfiehlt es sich, in einem ersten
Schritt eine Art Standortbestimmung des mikropolitischen Denkens vorzuneh-
men. Im Anschluss wenden wir uns der Frage zu, wie Deleuze und Guattari mit
ihrem Begriff des Gefliges virtuelle Assoziations- und Handlungsweisen aul3er-
halb der etablierten Machtverhéltnisse entfalten. SchlieBlich diskutieren wir das
kritische Potential der Mikropolitik in Auseinandersetzung mit dem Dispositiv
der Biotechnologie.

Die Mikropolitik ldsst sich zunéchst als umfassende Kritik am Modell der
Représentation verstehen. Im Einklang mit zahlreichen anderen Theorieansitzen
16sen Deleuze und Guattari das Politische aus dem metaphysischen Rahmen ei-
nes sich geschichtlich verwirklichenden Emanzipationsprozesses. Sie skizzieren
in Qu’est-ce que la Philosophie? ein agonistisches Modell gesellschaftlicher In-
teraktion, das sich in der Pluralitidt von Geltungsanspriichen entfaltet. Dieses plu-
ralistische Konzept einer weder durch Letztbegriindung noch durch Vereinheitli-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

chung oder Klassenwiderspruch reprisentierbaren Macht scheint sich dem klassi-
schen Konzept souverdner Herrschaft zu widersetzen. GeméB dem beriihmten
Diktum Foucaults muss der Kopf des Konigs auch in der politischen Theorie rol-
len, um die Macht in ihrer lokalen, differentiellen Produktivitit aus den Fangen
von Entfremdung und Repression zu befreien. Der Entfremdungsbegriff verdankt
seine Prignanz einer als unentfremdet oder eigentlich postulierten (mensch-
lichen) Natur. Er trigt wie der von Foucault in La volonté de savoir analysierte
Repressionsbegriff zur Stabilisierung bestehender Herrschaftsverhéltnisse bei.
Wie Foucault monieren Deleuze und Guattari, dass ein aus der Repression ge-
speister Widerstand die Anerkennung herrschender Majoritdt und Klassi-
fikationen impliziert, auf deren Beseitigung er zielt (vgl. Deleuze/Guattari 1972:
327 und Deleuze/Foucault 1972: 306-315). Im Unterschied dazu gelingt es einer
dezentrierten, auf lokalen Kriftedifferenzen basierenden Konzeption der Macht,
die Reprisentationsinstanzen der traditionellen politischen Theorie zu unterlau-
fen. Allerdings distanzieren sich Deleuze und Guattari in einem entscheidenden
Punkt von Foucaults Mikrophysik der Macht. Foucault konzipiert die Macht als
umfassende, schopferische Positivitit, die den Diskursen, Praktiken und Institu-
tionen verkniipfenden Gefiigen zugrunde liegt. Dabei bleibt unklar, wie und wo
sich Gegenmacht (als Subversion oder Widerstand) lokalisieren lasst. ,,Wenn die
Macht wahrheitskonstitutiv ist, wie ist dann eine ,Macht der Wahrheit® vorstell-
bar, die nicht mehr Wahrheit der Macht wire, die sich von transversalen Linien
des Widerstands und nicht von den integralen Linien der Macht herleitete? Wie
lieBe sich ,die Linie tiberschreiten‘? (Deleuze 1986: 131f.) Deleuze benennt in
seinen unter dem Titel Désir et plaisir verdffentlichten Anmerkungen zu Fou-
caults Machttheorie drei mogliche Widerstandspole: inner- und unterhalb der
Machtbeziehungen, von AuBlen, den Ausgeschlossenen oder Randexistenzen, und
drittens in den Korpern und Liisten (gegen das Sexualititsdispositiv)." Diesem
mehrdeutigen und unscharfen Begriff des Widerstands entgeht Deleuze, indem er
die mikropolitischen Prozesse den Machtverhiltnissen vorlagert. ,,Fiir mich gibt
es kein Problem mit dem Status der Widerstandsphdnomene: Da die Fluchtlinien
die erste Bestimmung sind, da das Begehren das soziale Feld gliedert, werden
eher die Machtdispositive von diesen Gefiigen erzeugt [...].“ (Deleuze 1994:
236)

Mit diesem Perspektivwechsel beansprucht die Mikropolitik eine Umwertung
des Politischen, die sowohl die Bestimmung des Auflen wie auch das pluralisti-
sche Gesellschaftsverstindnis betrifft. Aus mikropolitischer Sicht wird eine Ge-
sellschaft nicht durch ihre Widerspriiche sondern durch ihre Fluchtlinien charak-
terisiert. Auf diese Weise ldsst sich nicht nur der marxistische Klassenantago-
nismus unterlaufen. Auch ein agonistisches, auf die Rivalitdt konkurrierender
Meinungen, Interessen und Anspriiche gestiitztes Gesellschaftsmodell deckt sich

1 Deleuze 1994: 235f. Deleuze bezieht sich auf Foucaults Uberlegungen zum Wider-
stand in Foucault 1976: 117f., 187 und in Foucault 1982: 41-57.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 135

nicht mit den unterhalb der vielfiltigen Machtbeziehungen entweichenden
Fluchtlinien, die Deleuze und Guattari als die eigentlich schopferischen Krifte
im sozialen Feld auszeichnen. Hier deutet sich an, warum Deleuze als Theoreti-
ker der Mannigfaltigkeit so massive Vorbehalte gegen die Demokratie geltend
macht. Das in Was ist Philosophie? entworfene Bild stets umkémpfter gesell-
schaftlicher Partizipation korrespondiert zwar mit zentralen Aspekten gegenwir-
tiger Demokratietheorien, dient Deleuze und Guattari jedoch als Sprungbrett in
die absolute Deterritorialisierung philosophischen Denkens.” Gezeigt wird, wie
durch dufere Einfliisse eingespielte Konventionen in Frage gestellt werden. Die
damit verbundenen Verfremdungsprozesse durchkreuzen zentrale Kategorien des
politischen Denkens (Nation, Klasse, Sprache). Solche Transformationen fiigen
sich nicht den majoritdren Identifikationsmustern, sondern entwerfen als Mino-
ritir-Werden die Fluchtlinien und Moéglichkeiten eines sich neu und anders be-
stimmenden Lebens. Im Unterschied zum klassisch-marxistischen Begriff der
Entfremdung, der sich am Ideal eines zu seinem Selbst befreiten gesellschaftli-
chen Menschen bemisst, 16st die Verfremdung jeden allgemein verbindlichen
Malfstab auf. Alle Versuche, einen solchen Maf3stab als gesellschaftliche Norm
neuerlich zu etablieren, zielen laut Deleuze und Guattari auf die Unterdriickung
eines Werdens, das sich in keinem aktuellen Zustand reprisentieren lisst.” Mit
dem Werden, dem Minoritdren, der Verfremdung und Deterritorialisierung beruft
sich die Mikropolitik auf Prozesse und Krifte, die nicht aus den manifesten ge-
sellschaftlichen Verhiltnissen abgeleitet werden konnen. Wie weit sich diese
Krifte gegen ein Demokratiekonzept, das den Meinungspluralismus an die leere
Mitte der Macht bindet, ausspielen lassen, bleibt allerdings unklar. Die politische
Relevanz, die Deleuze ihnen zuschreibt, changiert zwischen a) baldiger Verein-
nahmung’, b) u-topischer Reterritorialisierung (Deleuze/Guattari 1991: 128) und
¢) alternativen Assoziationsweisen und Handlungsgefiigen.

Unserer Ansicht nach besteht die Originalitit der Mikropolitik im Versuch
einer Neubestimmung des Auflen: Dieses Auflen wird weder von den herrschen-

2 Insofern teilen wir nicht die Verwunderung Philippe Mengues dariiber, dass De-
leuze — der Denker der Mannigfaltigkeit — den pluralistischen Gesellschaftsentwurf
aus Qu'est-ce que la philosophie? nicht zu seiner politischen Doktrin erhebt.
,Comment se réclamer de I’immanence radicale, du millieu, du entre, et avoir tant
d’hostilité a 1’égard de la démocratie, sinon parce qu’on reste a son insu enfermé
dans un modernisme, un avant-gardisme (dit révolutionnaire)? (Mengue 2003: 48)

3 Anders als Michel Foucault halten Deleuze und Guattari am Begriff der Repression
fest. Aber die Repression bewirkt nicht die Entfremdung des Menschen von sich
und der Natur, vielmehr ist es gerade der Mensch, der als repressive Instanz das
produktive Begehren oder Werden blockiert. Vgl. zur Absetzung von Foucault: De-
leuze/Guattari 1980: 194 und Deleuze 1990: 222.

4, [M]olekulare Fluchtbewegungen wiren nichts, wenn sie nicht iiber molare Organi-
sationen zuriickkehren wiirden und ihre Segmente, ihre bindren Aufteilungen in Ge-
schlechter, Klassen und Parteien nicht wieder herstellen wiirden.* (Deleuze/Guattari
1980: 295)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

den Machtverhiltnissen marginalisiert’, noch entgeht es seiner abschlieBenden
Vereinnahmung nur deshalb, weil es als leere Mitte der Macht stets umstritten
bleibt. In diesem Sinne ldsst sich die Mikropolitik gegen eine Politik des Erhabe-
nen wenden, die das politische Engagement aus dem Anspruch auf die Unver-
fugbarkeit oder Undarstellbarkeit der demokratischen Prinzipien (Freiheit,
Gleichheit, Gerechtigkeit) ableitet. Gegen die Idee einer nur als unvollendet
moglichen Demokratie lassen sich mit Hilfe der Mikropolitik zwei Einwénde er-
heben:

Erstens bewegt sich diese Idee in den Gedankengéngen einer negativen Te-
leologie, die vom unaufthorlichen Aufschub ihres Endes lebt. Vehement wider-
setzen sich Deleuze und Guattari einer Okonomie des Mangels, mit deren Hilfe
das AuBlen verinnerlicht und reprisentiert wird — sei es in Bezug auf das Begeh-
ren oder in Bezug auf die evolutionistische These unterentwickelter Wirtschafts-
und Gesellschaftsformen. (Vgl. Deleuze/Guattari 1972: 239 und Deleuze/Guatta-
ri 1980: 595) Sie monieren, dass der Mangel als retrospektive Rechtfertigung der
geschichtsphilosophischen Denktradition den problematischen Status des Den-
kens entwertet, indem er das Problem mit dem negativen Vorzeichen der fehlen-
den Losung versieht. Lasst sich diese Okonomie des Mangels nicht auch im Her-
zen der rezenten Demokratietheorien auffinden, die das politische Handeln um
die leere Mitte der Macht kreisen lassen? Und ist deren politischer Begehrens-
Wert womdglich Teil jener Antiproduktion, durch die die vielfiltigen gesell-
schaftlichen Stromungen zentralisiert und vereinnahmt werden?

Zweitens wird die Macht auf jene, vom Souveridn hinterlassene Leerstelle
ausgerichtet und hilt damit einen prekiren, gebrochenen Anspruch auf Souveri-
nitédt aufrecht. In diesem Sinne kann sowohl das Problem der Hegemonie bei La-
clau und Mouffe als auch Derridas Aporie der Gerechtigkeit interpretiert werden.

Fiir Derrida verbirgt sich die Gerechtigkeit vor der Rechtsprechung, die ihr
nie gerecht zu werden vermag. Weil sich die Instauration eines jeden Gesetzes
nicht legitimieren lasst, ist ,,der Ursprung der Autoritdt, die (Be)griindung oder
der Grund, die Setzung des Gesetzes in sich selbst eine grund-lose Gewalt(tat)“
(Derrida 1990: 29). Anwendung, Entscheidung und Dringlichkeit der Rechtspre-
chung lassen inmitten des Gesetzes stets wieder den fehlenden Grund als unein-
holbaren Aufschub der Gerechtigkeit aufsteigen. Die notwendige Unmoglichkeit
und unmogliche Notwendigkeit der allein im Kommen begriffenen Gerechtigkeit
hat ihren Ursprung im souverdnen oder ,,mystischen* Akt einer Gesetzeskraft,
die keine Legitimitit beanspruchen kann. Auch bei dem von Gramsci entlehnten
Konzept der Hegemonie von Laclau und Mouffe finden sich Anklénge an die Fi-
gur der Souverénitit. Deren Fehlen wird zur Bedingung einer pluralistisch ver-
fassten, umkampften Demokratie erhoben. Die konkurrierenden Geltungsansprii-

5 ,,Die Fluchtlinien, d.h. die Wunschgefiige, werden fiir mich nicht durch die Auflen-
seiter erschaffen. Sie sind vielmehr objektive Linien, die eine Gesellschaft durch-
ziehen [...].“ (Deleuze 1994: 236)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 137

che rufen Universalisierungseffekte hervor, ohne die leere Mitte der Macht in to-
talitdrer Manier zu okkupieren.

Laut Deleuze und Guattari entgehen dem auf das leere Zentrum der Macht fi-
xierten Blick die vielfiltigen abweichenden Stromungen und Tendenzen, aus de-
nen gesellschaftliche Transformationen entspringen. ,,Immer fliet oder fliichtet
etwas, das den bindren Organisationen entflieht [...]. Der Mai *68 in Frankreich
war molekular, und seine Vorbedingungen waren daher aus Sicht der Makropoli-
tik umso weniger erkennbar.* (Deleuze/Guattari 1980: 295) Vor allem aber si-
gnalisiert das Fehlen einer souverinen Zentralinstanz, dass sich im Ubergang zur
Disziplinar- und Kontrollgesellschaft die Herrschaftsverhéltnisse grundlegend
gewandelt haben. Die Macht — und mit ihr der Einsatz des Politischen — ist weder
an die Verfiigungsgewalt einzelner Funktiondre und Unternehmer (Modell der
Souverinitdt) noch an eine leere Mitte gebunden. Deren vermeintlicher Freiraum
iiberblendet die mannigfachen Machtverhéltnisse, die alle denkbaren kleinen Be-
ziehungen innerhalb eines gesellschaftlichen Feldes (den Familien, Schulen, Fa-
briken, Gefiingnissen, Kliniken, Kasernen, Irrenhdusern etc.) durchziehen. Daher
rithrt Deleuzes Skepsis gegeniiber politischen Theorien, die ihre emanzipatori-
sche Ausrichtung aus der Berufung auf universelle Rechte, demokratischen Plu-
ralismus und Konsensbildung begriinden. Fiir ihn unterliegen diese dem sens
commun verpflichteten Kriterien dem Generalverdacht majoritdrer Normalisie-
rung.® Als Instrumente zur Festigung eines vorherrschenden Menschenbildes, zur
Legitimierung verbindlicher Argumentationsstandards und Normen unterbinden
sie die Moglichkeit radikaler Verdnderungen. Normalitit, Norm und Normalisie-
rung bedingen einander. Die (empirische) Normalitdt fungiert implizit als (trans-
zendentale) Norm und die Norm implizit als Mittel zur Normalisierung. Es ist
dieser Zusammenhang, den Deleuze mit dem Begriff des Majoritiren belegt.
,»Die Majoritdt definiert sich durch ein Modell, mit dem man konform gehen
muss: zum Beispiel der durchschnittliche erwachsene minnliche stddtische Eu-
ropder [...]. Wihrend eine Minoritéit kein Modell hat, sie ist ein Werden, ein Pro-
zess.” (Deleuze 1990: 249) Clemens Pornschlegel hat am Beispiel der Menschen-
rechte eine alternative Lesart vorgeschlagen, die das bereits erorterte Motiv un-
verfiigbarer Universalitidt wieder aufgreift. Wenn Deleuze und Guattari die Men-
schenrechte als viel zu abstraktes Idealbild einer Majoritit attackieren’, das sich
tiber den Ausschluss (oder die Ausnahme) des Minoritdren bestimmt, so fiihre
dies nicht zwangsldufig zur Ablehnung solcher universellen Rechte. Pornschlegel

6 ,,Der Staat verleiht dem Denken eine Form von Interioritit, und das Denken verleiht
dieser Interioritit eine Form von Universalitit. [...] Der Gemeinsinn, die Einheit al-
ler Vermogen als Zentrum des Cogito, ist der Konsens des verabsolutierten Staa-
tes.” (Deleuze/Guattari 1980: 516f.)

7 ,Heute sind es die Menschenrechte, die als ewige Werte dienen. Oder der Rechts-
staat oder andere Vorstellungen, von denen alle Welt weil3, dass sie sehr abstrakt
sind. Und im Namen solcher Vorstellungen wird jedes Denken gestoppt, werden al-
le Analysen in Begriffen der Bewegung blockiert.” (Deleuze 1990: 176)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

plédiert dafiir, die Menschenrechte nicht als positiven Besitz, sondern in der ne-
gativen Wendung: ,,Niemand ist ohne Recht“ zu verstehen. Derart sollen sie die
Diskrepanz zwischen dem faktisch geltenden Recht und der virtuellen Gerechtig-
keit, ,,die von niemandem [exklusiv] in Anspruch genommen werden kann®
(Pornschlegel 1996: 194), ausloten. Damit sind wir bei einer Virtualisierung Der-
ridascher Pragung angelangt, die sich der politischen Philosophie Deleuzes ohne
groBBe Schwierigkeiten einschreiben lésst.

Es liegt nahe, Deleuzes Unterscheidung zwischen revolutiondren Umbriichen
und dem Revolutiondr-Werden in diesem Sinne zu interpretieren:

Wenn man sagt, dal die Revolutionen eine schlechte Zukunft haben, hat man noch
nichts iiber das Revolutiondr-Werden der Leute gesagt [...]. Dabei bringt man zwei Din-
ge durcheinander: die Zukunft der Revolutionen in der Geschichte und das Revolu-
tiondr-Werden der Menschen. Es sind nicht einmal dieselben Leute in beiden Féllen.
(Deleuze 1990: 222, 245)

Laut Deleuze entzieht sich die zweite, mikropolitische Ebene den geschichtlich
verwirklichten Zustinden. Daher macht sie es méglich, das revolutionire Werden
trotz aller historischen Verfallserscheinungen und Erstarrungen voranzutreiben.
In der Logik des Sinns fithrt Deleuze hierfiir den Begriff der Gegen-Verwirkli-
chung (contre-effectuation) ein. ,,Soweit das reine Ereignis sich jedes Mal fiir im-
mer in seine Verwirklichung einsperrt, wird es von der Gegen-Verwirklichung
befreit — immer fiir weitere Male.* (Deleuze 1969: 202) Die Gegen-Verwirkli-
chung setzt auBer- und unterhalb der manifesten Ordnung ein virtuelles Reservoir
zukiinftiger Aktualisierungen in Gang, dessen Innovationskraft sich in keiner
seiner Hervorbringungen erschopft. Wenn jedoch — wie sich Deleuze verschie-
dentlich duBert — jede neue Aktualisierung des Virtuellen ebenfalls der Verein-
nahmung, Aneignung, Aufteilung, Einkerbung usw. unterworfen wird, kann man
mit Philippe Mengue durchaus die politische Relevanz der Mikropolitik in Zwei-
fel zichen.® Es hat den Anschein, dass die mikropolitische Aktivitit unter der
Maske der permanenten Revolution zu einer rein eskapistischen Veranstaltung
gerit. Gleichwohl warnen Deleuze und Guattari davor, den revolutionidren Elan
der Deterritorialisierung mit einer bloen Destruktionslinie zu verwechseln. Sie
betonen, ,,dass der glatte Raum und die Form der Exterioritit als solche keine re-
volutiondren Ziele sind, sondern im Gegenteil ihre Bedeutung je nach den Inter-
aktionen, an denen sie beteiligt sind, und nach den konkreten Bedingungen ihrer
Anwendung oder Etablierung grundsitzlich dndern.” (Deleuze/Guattari 1980:
534) Es gilt also, den konstruktiven Aspekten nachzuspiiren, die auf mikropoliti-
schem Niveau wirksam werden.

8 ,[QJue valent alors tous ces processus de subversion, si toute révolution est
condamnée a I’échec? La réponse, semble-t-il, ne peut étre qu’éthique, au-dela ou
en-de¢a du politique.” (Mengue 2003: 143)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 139

Hierzu bieten Deleuze und Guattari eine Vielzahl begrifflicher Neuschopfun-
gen und Entgegensetzungen an, die jeweils unterschiedliche Affektions-, Hand-
lungs- und Assoziationsweisen beinhalten: Konnexion versus Konjugation, no-
madische versus sessile Distribution, weiche versus harte Segmentaritét, glatter
versus gekerbter Raum, Aon versus Kronos, intensive versus extensive Mannig-
faltigkeiten, Kriegsmaschine versus Staatsapparat. Allerdings markieren diese
begrifflich unterschiedenen Prozesse keine klaren (binédren) Frontstellungen (die
Kriegsmaschine gegen den Staat). Eben weil die mikropolitischen Analysen auf
die Fliehkrifte inmitten des Gesellschaftlichen zielen, bezeichnen sie Dynami-
ken, die sich inner- und unterhalb der etablierten Ordnung vollziehen.” Die virtu-
ellen, ereignishaften Implikationen ermoglichen es, in jeder Verwirklichung zu-
gleich den Impuls zur Gegen-Verwirklichung zu erfassen. Verlduft die Durch-
Setzung von Normen, Klassifikationen und Identititsmustern iiber Wiederho-
lungsprozesse, muss sich deren Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit nicht nur an
jedem neuen, konkreten Fall beweisen. Dariiber hinaus zeigt sich, dass die Orga-
nisation eines sozialen Feldes von Wiederholungspraktiken abhéngig ist, die sich
im Vorhinein nicht reglementieren lassen. Nicht ein willkiirlicher Gewaltakt,
sondern diese Wiederholungspraktiken erweisen sich als konstitutiv fiir regelge-
leitetes Verhalten, wobei sie zugleich — im Sinne einer immanenten Gegen-Ver-
wirklichung — die Differenz in jede Wiederholung eintragen und derart Ansatz-
punkte fiir neuartige Verbindungen, Assoziationen und Handlungsweisen her-
vorbringen. An diesen, bereits in Deleuzes Hume-Studien vorgezeichneten
pragmatischen Zug kniipft die Mikropolitik von Deleuze und Guattari an, indem
sie die Moglichkeiten einer den impliziten Machtverhéltnissen widerstehenden
politischen Praxis zu entfalten sucht.

2. Assoziationen, Strukturen, Gefiige

Die Mikropolitik ist imstande, die politische Theorie produktiv zu verunsichern,
weil sie die scheinbar klare Trennung des Wirklichen und des Moglichen ver-
wirft. Sie zeigt, dass die Freiheit als politische Idee keine Moglichkeit ist, die der
(aktuellen) Wirklichkeit fehlt, sondern ,,die Realitit des Virtuellen“ (Deleuze
1968: 264). Thre eigentiimliche Bedeutung liegt darin, dieses ,,Virtuelle® — das
»real [ist] ohne aktuell zu sein [und] ideal ohne abstrakt zu sein®, wie Deleuze
gerne und oft Proust zitiert — positiv zu fassen, und sie hat nur dort eine politi-
sche Relevanz, wo ihr dies auch gelingt. Die von Deleuze und Guattari ent-
wickelte ,,verallgemeinerte Pragmatik® zeichnet sich dadurch aus, dass sie den

9 Deleuze und Guattari werfen Pierre Clastres vor, ,,die primitiven Gesellschaften zu
hypostasieren, sie zu einer sich selbst gentigenden Entitét zu machen. [...] Er mach-
te aus der formalen Exterioritdt eine tatsdchliche Unabhéngigkeit. Darum blieb er
Anhénger der Evolutionstheorie und postulierte einen Naturzustand.” (De-
leuze/Guattari 1980: 493)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

einfachen Gegensatz zwischen den Représentationen und den Fluchtbewegungen
zuriickweist, indem sie Begriffe schafft, die die Deterritorialisierungskrifte in
Mikrostrukturen denken. Ereignisse und Virtualitdten erscheinen nur so lange als
Utopien, Entzugsphidnomene, Nichtidentisches, Ungeordnetes oder Aullerordent-
liches, wie sie aus der Perspektive traditioneller Identitdt und Ordnung — oder im
bloBen Kontrast dazu — wahrgenommen werden. Dagegen ist der philosophische
Ansatz von Deleuze so beschaffen, dass er neuartige und paradoxe Ordnungen
der Differenz hervorbringt, die die Differenz an sich denken, ohne sie liber die
Instanz eines vorausgesetzten Subjekts zu vermitteln. Lévi-Strauss hat diesen
strukturalistischen Anspruch mit dem Begriff des ,,Superrationalismus* ausge-
flaggt und im Wilden Denken nur diesem Denken bescheinigt, eine Wissenschaft
vom Konkreten zu sein. (Vgl. Lévi-Strauss 1955: 51 und Lévi-Strauss 1962:
11ff.)) Im Folgenden werden wir anhand der ,,pragmatischen” Begriffe der Asso-
ziation und des kollektiven Gefiige ndher beschreiben, wie die differentiellen
Strukturen und Wiederholungsformen der Mikropolitik aussehen koénnen. Im
empiristisch ausgerichteten Philosophieren von Deleuze spielt der Begriff der
Assoziation von Anfang an eine wesentliche Rolle. Es wird sich zeigen, dass er
sich in modifizierter Form auch im Kontext der pragmatisch angelegten Gefiige
situieren ldsst und damit im Kontext einer moglichen politischen Philosophie.
Deleuze und Guattari verstehen in Tausend Plateaus unter Assoziationen
nicht aktuelle Verbindungen von Sinnesdaten, sondern virtuelle Verkettungen
oder Vielheiten von Singularititen.'® Hiermit bestimmen sie die Assoziation oder
Verkettung als eine Form der Synthesis, die nicht auf einigen wenigen Prinzipien
der menschlichen Natur beruht (Ahnlichkeit, Kontiguitit, Kausalitit) und sich
auch nicht auf einzelne gegebene Vorstellungen bezieht, sondern sich in einem
unbewussten strukturellen Milieu vollzieht, so dass nur ihre Resultate einer be-
wussten gegenstiandlichen Erfahrung entsprechen. Sie kénnen sich dabei an Hu-
me anlehnen, der die Assoziation als einen unwillkiirlichen und selbsttitigen
Vorgang beschrieben hat. Deleuze begreift die Assoziation durchgéngig als Zeit-
synthese, als passive Subjektivierung ohne vorausgesetztes Subjekt.'’ Diese voll-

10 Hiermit schliefen sie an die empiristischen Uberlegungen an, die Deleuze seit sei-
nem Buch iiber David Hume (1953) kontinuierlich verfolgt. Das wird deutlich,
wenn man zwel Texte aus den 70er Jahren heranzieht, zum einen den Artikel iiber
Hume (1972), den Deleuze zu der philosophichistorischen Edition seines Freundes
Francois Chatelet beisteuert, zum anderen ein Kapitel aus den Dialogen mit Claire
Parnet. ,,Es steht auBer Frage, daf sich die beriihmte Ideen- oder Vorstellungsasso-
ziation nicht auf die von der Philosophiegeschichte zuriickbehaltenen Platitiiden re-
duzieren 148t. Bei Hume gibt es die Ideen oder Vorstellungen, dann die Relationen
zwischen den Ideen, Relationen, die variieren konnen, ohne daf3 die Ideen selbst va-
riieren, schlieBlich die Umstidnde, die Handlungen und Affekte, die die Relationen
sich wandeln lassen — eine ganze Hume-Verkettung, die die verschiedenen Figuren
ergreift. (Deleuze/Parnet 1977: 63; vgl. ebd.: 61-66)

11 Vgl. Deleuze 1953: 15, 112. Bereits in seiner 1953 publizierten Studie iiber Hume
stellt Deleuze die philosophische Bedeutung der Assoziation deutlich heraus: ,,Das
Wesentliche, wovon Wohl und Wehe der empiristischen Position abhingt, liegt

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 141

zieht sich, indem sich Erfahrungsmomente mit anderen verkniipfen, in einem
Feld, in dem sich die Erfahrung von selbst organisiert. Das schlédgt sich in der
Formel nieder: ,,.Die Relationen sind ihren Gliedern #uBerlich. (Vgl. De-
leuze/Parnet 1977: 62; Deleuze 1972: 66; Deleuze 1953: 121) Sie besagt, dass es
sich bei den Relata der Assoziation um heterogene Elemente handelt, die nicht
wesenslogisch durch begriffliche Verstandesfunktionen bestimmt sind.

Die Assoziation als Verkettung entzieht sich in erster Linie der Représenta-
tion. Thre Wiederholungsform ist nicht an die Vorstellung gebunden, dass be-
stimmte Wesenheiten den Wiederholungsprozess transzendieren, ihn von aufien
steuern, einteilen oder bewerten — als ob sich die Wiederholung ,,authebt”, wenn
sie im Hafen der Erkenntnis und Selbsterkenntnis einlduft. In einem ersten
Schritt lassen sich die Merkmale der Assoziation mit Begriffen aufschliisseln, die
dem Konzept der Struktur entnommen sind, das Deleuze dem Bild der Repri-
sentation entgegenhiilt.'”” Die Assoziation iibernimmt im Kontext der ideellen
Synthese der Differenz die Rolle der ,reziproken Synthese® differentieller Ele-
mente. Sie trigt die gesamten Bestimmungen der Struktur, sofern sie ihre impli-
ziten Relationen generiert: eine virtuelle Idee oder ein problematisches Feld. Die
singuléren Punkte, die sie miteinander verkoppelt, sind als solche nicht qualifi-
ziert: Sie besitzen weder Form noch Bedeutung. Bei diesen strukturellen Ele-
menten — z.B. Phoneme (Jakobson), Mytheme (Lévi-Strauss) oder reine, chaoti-
sche Intensitéiten u.a. — handelt es sich um abstrakte Virtualitidten, die erst durch
ihre Assoziation eine konkrete Position in einer differentiellen Topologie erhal-
ten, gruppiert werden und Sinn machen. Die Struktur, die sich in dieser Weise in
und aus sich selbst strukturiert, bestimmt in ihren Prozessen der Differenzierung
die aus ihr hervorgehende aktuelle Wirklichkeit. Die subreprésentativen Mikro-
strukturen unterliegen ebenso den bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnissen
wie den bewussten individuellen Erfahrungen. Sie zeichnen ihre Aktualisierun-
gen vor, entziechen sich aber gleichzeitig den dabei generierten Aktualitdten.
Deshalb werden sie von Deleuze ontologisch im Begriff der Implikation gefasst,

nicht im Vorstellungsatomismus, sondern in der Assoziationslehre.” (Deleuze 1953:
22)

12 Die Problematik der Assoziation behandelt Deleuze in den 60er Jahren vor allem
unter dem Stichwort ,,Synthesis“. ,,Synthesis der Krifte®, ,,.Synthese der Einbil-
dungskraft”, ,,Synthese des Gedéchtnisses®, ,,passive Synthesis der Zeit“ u. 4. Spa-
testens seit Differenz und Wiederholung treten die Begriffe ,,Synthesis* und ,,Ver-
kettung® parallel auf. Die Synthesis umfasst als Oberbegriff alle Verbindungstypen.
Die Verkettung steht fiir eine Verbindungslogik, die sich bereits exklusiv der ,,mo-
dernen Welt der Trugbilder angenommen hat. In diesem Sinne ist die Assoziation
nicht ldnger als empirische, sondern als quasi-transzendentale Assoziation zu be-
greifen, die ihre Synthesen in der Dimension des Virtuellen herstellt. Entfaltet wird
dieser Gedanke von Deleuze in Differenz und Wiederholung, im Kapitel tiber die
»Wiederholung fiir sich“. Im Kapitel iiber die ,,ideclle Synthese der Differenz* fin-
det die Wiederholung ihre strukturale Bestimmung. Vgl. Deleuze 1968: 99-130,
217ff. Vgl. zur Umbildung der Assoziation bei Deleuze: Rolli 2003: 333ff.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

der nicht im Ausgang der aktuellen Représentation, und d. h. auch: nicht im Aus-
gang reprasentationslogischer Transzendenzen gefasst werden kann.

Hinzu kommt, dass jede neue Assoziation per se die virtuelle Ordnung ihrer
Ausgangsbedingungen verdndert. Die Assoziationen sind als Zeitsynthesen be-
stimmt, die in die strukturale Logik einen temporalen Faktor integrieren. Deleuze
thematisiert sie unter diesem Aspekt als eine Wiederholungsform, die nicht nur —
im Dienst einer vom Subjekt geleiteten Zuordnung — einen vergangenen Sach-
verhalt in der Gegenwart reproduziert, sondern als grundlegender Wiederho-
lungsprozess eine Selbstaffektion bewirkt, die sich bis in die virtuellen Untiefen
einer Vergangenheit und einer Zukunft erstreckt, die sich nicht aus dem Feld der
lebendigen und dauernden Gegenwart heraus begreifen lassen. An diesem Punkt
bestimmt sich die Assoziation als ein Modus der Gegen-Verwirklichung, weil sie
— ohne die Zirkulation des virtuellen Objekts zu unterbrechen — immer neu an ei-
ner problematischen Bruchstelle anschliet und die wuchernden Strukturierungs-
vorgéinge vermehrt, verzweigt, verldngert.

Neben diesem zeitlichen weisen die Assoziationen einen rdumlichen Faktor
auf, der sich einzig und allein iiber die Differenz und ihre unvorhersehbare Ver-
schiebung erkldren lédsst, in einem Raum, der sich mit den Assoziationen iiber-
haupt erst konfiguriert. Assoziationen verteilen sich in einem unbegrenzten und
offenen Raum, zerstreuen sich in Differenzierungsprozessen, die nicht vorab
schematisch geregelt sind. Thnen fehlt ein hierarchisches Prinzip, das die Ver-
mittlungsregeln diktiert und die besonderen Félle in einem taxonomisch geglie-
derten Raum bestimmten Rubriken zuordnet. Und im glatten Raum der virtuellen
Struktur setzen sie sich tiber die im Zeichen der Reprisentation stehenden Ver-
bindungen fertig vorgegebener Entititen in einem vorab gerasterten Raum mit
konstanten, einheitlichen und klar begrenzten Aufteilungen — Besitztiimer oder
Territorien — hinweg.

Die Kritik am Strukturalismus, die Deleuze und Guattari in Tausend Plateaus
im Namen der Pragmatik durchfiihren, bestimmt das kollektive Gefiige als Nach-
folgebegriff der Struktur."’ Hiermit holen sie die im empiristischen Assoziations-
begriff liegende, im Strukturdenken aber vernachléssigte politische Dimension

13 Im Rekurs auf Ducrot, Bachtin und Labov wenden sich Deleuze und Guattari aus-
driicklich vom Strukturalismus ab, ,,da dieser das System der Sprache auf die Auf-
fassungsgabe eines idealen Individuums zurtickfiihrt, und die gesellschaftlichen
Faktoren auf die tatsdchlichen Individuen, insofern sie sprechen (Deleuze/Guattari
1980: 112). Sprache kann somit nicht als Code begriffen werden, der unabhingig
von ihren nicht-diskursiven Voraussetzungen funktioniert. Auch ldsst sie sich nicht
durch ihre phonologischen, syntaktischen oder semantischen Konstanten definieren,
da auf diese Weise die pragmatischen Variablen des Gebrauchs auf blofe duferli-
che Faktoren reduziert werden. Und drittens ist die starre Unterscheidung von /an-
gue und parole aufzugeben, da die speech acts eine handlungstheoretische Dimen-
sion in die Sprachstrukturen hineintragen und diese nicht blo8 in einem individuel-
len Akt ,realisieren” bzw. in einem dem System der Bedeutungen dufBerlichen
Kontext zur Anwendung bringen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 143

zuriick. Halten wir fest, dass Deleuze in seinem Buch iiber Hume die Assoziation
als Uberschreitung des Gegebenen definiert, die eine imaginire gesellschaftliche
Realitidt von Handlungszusammenhingen hervorbringt. Die kontingenten Ver-
héltnisse der Assoziation sind damit zwar nicht als empirische Tatsachen im en-
geren Sinne, aber als Praxis, Imagination, Subjektivierung, Institutionalisierung
gegeben. Wir behaupten nun, dass diese Assoziationsverhéltnisse im kollektiven
Gefiige wiederkehren, und zwar auf dem virtuellen Niveau der Struktur. Dort be-
ziehen sie sich auf immanente, nicht-intentionale Handlungen als unbestimmte
Strukturelemente, die sich wechselseitig in Assoziationen bestimmen. Was De-
leuze von der intensiven Individualisierung im Unterschied zu einem konstituier-
ten Individuum sagt, das kann man hier von einer intensiven Sozialisierung im
Unterschied zu einer konstituierten Sozialitit sagen. Das heif3it aber, dass die Mi-
kropolitik zwei einseitige Positionen vermeidet. Sie gibt sich nicht mit einem As-
soziationsdenken zufrieden, das sich nur auf aktuelle Konventionen, Gewohnhei-
ten und imaginidre Institutionen erstreckt, ohne zwischen bestehenden Makrover-
héltnissen und impliziten Mikroverhéltnissen zu unterscheiden. Sie gibt sich aber
auch nicht mit einem Strukturdenken zufrieden, das sich die Assoziation als pas-
sive Synthesis einverleibt und die aktuelle Ebene der Reprisentation des Beste-
henden und die virtuelle Ebene der Differenzen und Ereignisse so kontrastiert,
dass diese einen einfachen Ausweg aus jener darstellt. Fraglich ist, ob es gentigt,
mit dem Meinungsbild der herrschenden Méchte zu brechen, um automatisch in
die Turbulenzen der Differenz zu geraten — oder ob es sich nicht vielmehr so
verhilt, dass allein die Turbulenzen der Differenz den subtilen Einfluss der
Machtstrukturen begreiflich machen kénnen?

Das kollektive Gefiige kann auf dem strukturellen Niveau der Aktualisierung
situiert werden, die virtuell bestimmt ist und bis zum Aktuellen reicht, in dem sie
sich tilgt. So ist es einerseits auf einer vertikalen Achse (Reterritorialisierung —
Deterritorialisierung) differenziert, weist oben Verfestigungen und unten Ver-
flussigungen auf. Andererseits bestimmt sich das Gefiige auf einer horizontalen
Achse — in Analogie zur seriellen Anordnung der Differenzierungslinien im
Strukturbegriff — durch die Unterscheidung von Ausdruck und Inhalt, Aussagen
und Dingen, Signifikant und Signifikat (vgl. Deleuze/Guattari 1980: 124). Nun
vereinbart das kollektive Gefiige die politische Assoziation und die mikrologi-
sche Dimension der virtuellen Strukturen. Das zeigt sich in seiner begrifflichen
Konstruktion: Das Gefiige macht es moglich, noch im Bereich des Virtuellen
stratifizierte Machtverhiltnisse und freie Immanenzverhéltnisse zu unterschei-
den. Der strikte Parallelismus der Formen auf der horizontalen Achse macht es
dartiber hinaus mdoglich, verschiedene Gefligeordnungen im Hinblick auf ihre
impliziten Machtstrukturen zu charakterisieren.

Ausdruck und Inhalt verschrianken sich auf unterschiedlichen Aktualisie-
rungsniveaus (gemessen am Vektor der De- und Reterritorialisierung) nicht auf
dieselbe Weise. Das heif3t, dass schon prinzipiell zwei Niveaus kollektiver Ge-
fiige unterschieden werden konnen, die beide virtuell-real sind. Einerseits die

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

Immanenzverhiltnisse sich durchkreuzender Fluchtlinien, andererseits die bereits
segmentierten und stratifizierten Machtverhiltnisse, etwa die pragmatischen
»Zeichenregime®, die den Austausch und die (aktuellen) Referenzbeziehungen
zwischen Inhalt und Ausdruck determinieren. Deleuze und Guattari erldutern die
Machtebene mit den Begriffen von Sprechakten, Interventionen, kdrperlosen
Transformationen etc.'" Ebenso verfihrt Deleuze in seinem Buch iiber Foucault,
wenn er die beiden Felder des Sichtbaren und des Sagbaren auf ein nicht repra-
sentationslogisch verfasstes Bedingungsgefiige oder Dispositiv zurtickfiihrt, das
ihre wechselseitigen Bezichungen als Beziehungen in Machtkonstellationen re-
gelt.”

In der Vertikalen koénnen zwei mehr oder weniger differentiell strukturierte
und der absoluten Immanenz angengherte virtuelle Milieustrukturen unterschie-
den werden. Ist es aber moglich auch in der Horizontalen verschiedene Struktu-
rierungstypen zu beschreiben, Gefiige von Inhalt und Ausdruck mit ganz spezifi-
schen Aktualisierungsbahnen? Das heif3t konkret: andere Elemente, andere Rela-
tionen, andere Singularititen, andere virtuelle Objekte, andere Serien, aber auch
andere zeitliche und rdaumliche Dynamiken? Bereits die Vielzahl der ,,Problem-
Ideen® in Differenz und Wiederholung sowie die Kapitalismustheorie im Anti-
Odipus weisen in diese Richtung, dann die Konzeption des Staatsapparats als

14 Aufgrund der strikten Heterogenitét der Ausdrucks- und Inhaltsformen ist jedes Re-
présentationsverhdltnis zwischen Dingen und Zeichen ausgeschlossen. Allerdings
tiberschneiden sich die beiden Segmente in vertikaler Hinsicht in einer Zone der
Ununterscheidbarkeit und sind dort permanenten Variationsprozessen unterworfen.
Das heifit konkret, dass die Aussagen, die von Korpern sprechen (,,das Messer
schneidet das Fleisch®), diese zwar nicht reprdsentieren, ihnen aber zugeschrieben
werden. Hiermit wird ein Verhiltnis der Intervention etabliert, das die den Aussa-
gen immanenten Handlungen (d. h. ,korperlose Transformationen®, zum Beispiel
die Verwandlung des Angeklagten in einen Verurteilten durch einen Richterspruch)
voll zur Geltung bringt. ,,Wenn man ein nicht-kérperliches Attribut ausdriickt und
es gleichzeitig dem Koérper zuschreibt, dann représentiert man nicht, dann stellt man
keine Referenz her, sondern man interveniert in irgendeiner Weise, und das ist ein
Sprechakt.” (Deleuze/Guattari 1980: 122) Mit dem Begriff der Intervention bezie-
hen sich Deleuze und Guattari auf das Diagramm (Machtformen und Wunschver-
kettungen), das den Segmenten der Aussagen und Inhalte gleichermaflen zugrunde
liegt.

15 Vgl. Deleuze 1986: 69-130. ,,Die gesamte Philosophie Foucaults ist eine Pragmatik
des Mannigfaltigen. (Deleuze 1986: 117) Vgl. Krause/Rolli 2005: 192-229. Si-
cherlich war bereits vor dem Anti-Odipus die konzeptionelle Moglichkeit geschaf-
fen, Strukturen sei es wissenschaftlich, sei es historisch oder gesellschaftlich zu
spezifizieren. Allerdings verlagerte sich die Kritik in der Regel auf das ,,moralische
Bild des Denkens®, das die Wissenschaften mit den etablierten gesellschaftlichen
Maichten, den pyramidalen Ordnungsverhdltnissen und der normativen Kraft des
Faktischen versohnt. Deleuze vernachlissigte die Moglichkeit, die bestehende Re-
préasentation auf dem problematischen und komplexen Niveau ihrer strukturellen
Genese anzugreifen. Die Logik der Differenz galt schlicht als Ausweg — und eine
mogliche Logik des ,,Dispositivs® als eine (weitere und offensichtlich problemati-
sche) Logik der Differenz hatte Deleuze nicht im Visier.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 145

Arbeitsmaschine, die in unterschiedlichen Verkettungen vorliegt, was etwa durch
Techniken oder andere Indizien wie Werkzeuge, Affekte u.a. sichtbar gemacht
werden kann. Zwar situieren Deleuze und Guattari die kollektiven Geflige im
Prinzip unterhalb der Dispositive, sofern sie nicht nur Segmentierungen und
Machtkonzentrationen aufweisen, sondern Deterritorialisierungslinien, die die
Machtwirkungen umlenken konnen. Gleichwohl steht die Kriegsmaschine dem
Staatsapparat nicht nur vertikal entgegen, weil sie ,,von woanders* herkommt
und sich ,,aulerhalb seiner Souverénitit“ und Vereinnahmung befindet, sondern
sie liefert auch ein Modell fiir eine alternative, ,,nomadologische gesellschaftli-
che Organisation (vgl. Deleuze/Guattari 1980: 485). Die Kriegsmaschine (Inhalt)
und das Kriegsdenken (Form) bilden ein einziges Geflige — oder eine ,,Idee”, wie
man unter Zuhilfenahme der Terminologie von Differenz und Wiederholung sa-
gen konnte (vgl. Deleuze/Guattari 1980: 580f.). Das eigentlich interessante Po-
tential der politischen Philosophie von Deleuze verbirgt sich nicht nur in der be-
grifflichen Vielfalt zur Aufschliisselung der differentiellen Strukturen der Imma-
nenz, sondern auBlerdem in der moglichen Pluralitit ,,strukturell” unterschiedlich
verfasster Gefiige mit unterschiedlichen Aktualisierungsverldufen.

Die Pragmatik eroffnet die Moglichkeit, mehr oder weniger zugerichtete As-
soziationsverhéltnisse zu denken, die einmal stirker deterritorialisiert und mi-
krologisch strukturiert, einmal stirker (re-)territorialisiert und makrologisch
strukturiert sind. In beiden Fillen aber ist ihre Struktur strikt seriell. Die formal
heterogenen Serien lassen sich nicht auf ein ihnen gemeinsames Feld vermitteln.
Deleuze nennt dieses Feld die Ununterscheidbarkeitszone. Und genau hier findet
die in Tausend Plateaus formulierte Kritik des Strukturalismus ihr eigentliches
Motiv. Sie zielt darauf ab, dass der Gedanke der Struktur nicht zureicht die
Machtverhiltnisse zu denken, die den faktischen Austausch zwischen den Aus-
sagen und den Sachverhalten, den Diskursen und den Handlungen usw. regeln.
Zwar erldutert bereits die Logik des Sinns ausfiihrlich, dass Sdtze und Dinge
strukturell so miteinander verklammert sind, dass das Ausgedriickte eines Satzes
gleichzeitig das Attribut des Dingzustandes ist.'® Darin liegt der Sinn des Satzes,
wihrend die Bedeutung lediglich auf einem &ufBerlichen Referenzverhéltnis be-
ruht, das von vielen Voraussetzungen abhéngig ist. Aber die Logik des Sinns ver-
rechnet den Sinn mit dem Ereignis, wihrend Tausend Plateaus an dieser Stelle
den pragmatischen Begriff des Sprechaktes bemiiht, der von den Uberméchti-

16 Vgl. Deleuze 1969: 41. Vgl. auch folgende Stelle aus den Dialogen: ,,Die Aussagen
reduzieren sich nicht darauf, jeweils entsprechende Sachverhalte blo3 zu beschrei-
ben; beide stellen vielmehr so etwas wie nicht-parallele Formalisierungen dar —
Ausdrucksformalisierung und Inhaltsformalisierung —, dergestalt da3 man nie tut,
was man sagt, noch sagt, was man tut. Das bedeutet indes nicht, dafl man liigt, daf3
man sich oder die anderen tiuscht; man verkettet lediglich Zeichen und Korper als
heterogene Teile derselben Maschine. Die Einheit griindet einzig darin, daf3 ein und
dieselbe Funktion [...] Ausgedriicktes der Aussage und Attribut des Koérperzustan-
des sind.“ (Deleuze/Parnet 1977: 77f.)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

gungsverhiltnissen, den realen Handlungszusammenhingen, mit denen die Au-
Berung eines Satzes verkettet ist, Zeugnis ablegt.

3. Macht des Lebens

Wir miissen uns fragen, wie heute die kollektiven Gefiige und die Machtgefiige
in threm Verhéltnis zu charakterisieren sind und wie die virtuellen Assoziations-
strukturen genauer bestimmt werden konnen, um eine produktive Spannung zwi-
schen der Macht und den radikal demokratischen Aktionen zu gewinnen. Wir
stellen die Mikropolitik in das Feld der Biopolitik'’, weil sie mit ihrem assoziati-
onslogisch aufgebauten Gefiigebegriff Machtverhiltnisse auf eigenwillige Weise
thematisieren kann. Zunichst gilt es festzuhalten, dass Deleuze drei Ebenen un-
terscheidet: erstens die aktuellen empirischen biopolitischen Begebenheiten,
zweitens das Dispositiv der Macht, das ihnen zugrunde liegt und drittens die Mi-
krostruktur der Immanenz virtueller Handlungen und ihrer differentiellen Ver-
bindungen (Assoziationen). Diese Dreiheit wird mit zwei Typen von Machtinter-
pretationen konfrontiert — denn entweder werden die Machtverhéltnisse diffe-
renztheoretisch oder aber reprasentationslogisch aufgefasst.

Die Reprisentation der Macht impliziert eine (quasi-)ideologische Verkiir-
zung der Problematik, weil sie insbesondere die Prozesse der Normalisierung aus
dem Blick verliert. Das Neue an dieser Diagnose liefert ihre Begriindung. Dem-
nach sind die machtabhingigen Vorgénge der Normalisierung auf die immanen-
ten Milieus der kollektiven Gefiige bezogen, und zwar in der Weise, dass sie be-
stimmte Abspaltungen, Zuordnungen, Verteilungen in ihnen organisieren, die ih-
ren immanenten Charakter durch Transzendenzbeziige eliminiert. An dieser
Stelle wird klarer, dass eine Mannigfaltigkeit geographisch, historisch und gesell-
schaftlich bestimmter Geflige keineswegs der Dualitidt von Macht und Immanenz
widerspricht. Donna Haraway hat gezeigt, dass etwa die neueren biomedizini-
schen Diskurse ihre Gegenstinde durch ,Distanzierungsmafinahmen® gewin-

17 In einem kurzen Text aus dem Jahre 1979, der zuriickblickt auf eine Vorlesung,
iberschrieben mit dem Titel ,,Naissance de la biopolitique” schreibt Foucault:
,J entendais par 1a [gemeint ist: la ,biopolitique‘; V£.] la maniére dont on a essayé,
depuis le XVIII. si¢cle, de rationaliser les problémes posés a la pratique gouverne-
mentale par les phénomenes propres a un ensemble de vivants constitués en popu-
lation: santé, hygiéne, natalité, longévité, races [...]. On sait quelle place croissante
ces problemes ont occupé depuis le XIX. siecle, et quels enjeux politiques et éco-
nomiques ils ont constitués jusqu’a aujourd’hui.” (Foucault 1979: 818-825) Die Re-
gulierung des Lebens einer Bevolkerung, die sich v. a. auf die Gesundheit und die
Fortpflanzung ausrichtet, installiert eigentiimliche Machtmechanismen, die im We-
sentlichen als Mechanismen der Normalisierung zu charakterisieren sind, ndmlich
die Hervorbringung leistungsfahiger Arbeiter, hygienischer Lebensverhiltnisse und
die (erbbiologische) Verwissenschaftlichung und Moralisierung des Fortpflan-
zungsverhaltens.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 147

nen.'® Die Objekte werden reprisentiert, indem sie aus ihrem konkreten Gefiige
herausgetrennt und in ein anderes (flir sich begrenztes einzelwissenschaftliches
Umfeld) versetzt werden.

In diesem Sinne vollzieht sich im Rahmen der Biopolitik ein paradigmati-
scher Zugriff auf das biologische Leben des Menschen. So werden — um ein viel
diskutiertes Beispiel zu wiahlen — die im Labor erzeugten embryonalen Stamm-
zellen in zahlreichen Diskursen als einfach gegebene und existierende Gegen-
stande behandelt, gewissermallen als Personen im Kleinformat. Dabei gerit ihre
»biopolitisch“ zu nennende Einbettung in einer kollektiven Einheit der Macht aus
dem Blick, das ihren Status als Folge und Effekt bestimmter wissenschaftlicher,
technischer und sozialer Praktiken determiniert. Abgetrennt und isoliert aus dem
Kontext, in den sie unmittelbar gehdren, werden sie zu abstrakten Gegenstinden
gemacht — aber als vermeintlich konkrete Gegensténde représentiert, die dann im
Rahmen der Bioethik generellen Uberlegungen unterworfen werden. Die derzeit
zu beobachtende Aufspaltung des Wissens in die voneinander getrennten Berei-
che des Lebens und der Kultur flankiert diesen im Zeichen der Biopolitik von-
statten gehenden allgemeinen Normalisierungstrend.

Wer der Reduktion des menschlichen Lebens auf die Biologie skeptisch ge-
geniiber steht, der muss einen Ort diesseits der traditionellen Vorbehalte gegen
den Naturalismus finden. Die Skepsis kann nicht von dieser Reduktion ausgehen,
will sie nicht riickwirts gewandt argumentieren. Sie benétigt ein reichhaltigeres
Lebensdenken, dessen Einengung auf das Biologische einen kritischen, analyti-
schen und nostalgiefreien Blick hervorbringt. Bereits im Anti-Odipus bestimmen
Deleuze und Guattari das Begehren als einen realen gesellschaftlichen Prozess,
der die Trennung von Psychologie und Okonomie, aber auch im Begriff der Ma-
schine die Trennung von Biologie und Technologie zuriickweist.'’ Die mikropo-
litischen Assoziationen vollziehen sich direkt im kollektiven Geflige, indem sie
sich z.B. mit den Akteurlnnen verkniipfen, die im Prozess einer strategischen
Reprisentation im Machtgefiige minorisiert werden.”’

18 Vgl. zum Beispiel die Rede vom ,,Genfetischismus* in: Haraway 2001: 601-614.

19 Vgl. Deleuze/Parnet 1977: 77. In Tausend Plateaus heifit es: ,,Geflige sind [...]
Kompositionen des Begehrens. Das Begehren hat nichts mit einer spontanen oder
natiirlichen Bestimmung zu tun, es gibt nur ein Begehren, das Gefiige bildet und
agiert, das zum Gefiige gemacht wird und Einfliisse aufnimmt, das maschinell ist,
also zur Maschine gemacht wird. (Deleuze/Guattari 1980: 551)

20 Es ist Donna Haraway, die diesen Punkt mit Blick auf ACT UP verdeutlicht, die
AIDS Coalition to Unleash Power: ,,ACT UP hat ein beseelendes Zentrum: Men-
schen mit AIDS, die fiir den von AIDS verursachten Schaden und fiir die weltweite
Arbeit zur Wiederherstellung der Gesundheit dasselbe bedeuten wie die eingebore-
nen Volker von Amazonien fiir die Zerstérung des Waldes und den Umweltschutz.
Dies sind die AkteurIlnnen, mit denen andere sich verkniipfen miissen, und diese Ar-
tikulation ist die elementare Folge eines Lernprozesses, in dem wir den heteroge-
nen, artefaktischen Korper, den unsere ,soziale Natur® darstellt, sichtbar machen,
statt unsere Vorstellung auf die ,Errettung der Natur® und die Vertreibung fremder
Invasoren aus einem unberiihrten organischen Garten Eden namens ,autonomes

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

Im politischen Denken von Deleuze und Guattari werden zunéichst die imma-
nenten Gefiige bestimmt, und zwar in Abhédngigkeit von den Problemen, die in
einem Zusammenhang von Machtbeziehungen gestellt werden. Daher gibt es kei-
ne historisch-epochal, geographisch oder anderswie vorgegebenen Gefiigegren-
zen. Die Kartographie tritt an die Stelle globaler Betrachtungen: Sie lésst sich fiir
die unmoglichsten Dinge, in den verriicktesten Mafstében, und ohne Bezug auf
eine fertige Welt in Gebrauch nehmen. Eine Karte zeichnen, das heifit, ein Ge-
fiige konstruieren. Das Leben bestimmt sich auf diesem Niveau als Begehren —
nicht als nacktes Leben.”' Von hier aus spannt sich ein Netz von Aktualisierungs-
linien, die in einem Dispositiv zusammenlaufen kénnen oder sich andere Wege
suchen. Das Dispositiv, das die Machtbeziehungen im Kontext der Biopolitik zu-
sammenfasst, richtet sich wesentlich auf die naturwissenschaftlichen Diskurse,
die das Leben als biologische Tatsache begreifen, die im Rekurs auf physika-
lisch-chemische Prozesse erklért werden kann. So wird das Leben in Gestalt von
Lebewesen, aber auch in Gestalt von entpersonalisierten ,,Substanzen®, die kei-
nen Tod mehr zu fiirchten haben, Gegenstand experimenteller Techniken. Wer
im Ausgriff auf gesellschaftliches Leben den Umstand aus den Augen verliert,
dass die Biologie des Menschen aus bevélkerungspolitischen Erwégungen heraus
zum Gegenstand der Regulierung avanciert, der verliert auch den Boden fiir eine
Analytik der aktuellen biopolitischen Zusammenhinge aus den Augen.”> So wie
die differenztheoretische Bestimmung der Machtstrukturen die reprasentations-
logische Ideologie zunichte macht, ebenso destruieren die Deterritorialisierungs-
krifte in den Immanenzverhiltnissen der kollektiven Gefiige die Machtkonzen-
trationen der Dispositive. Nicht im Ausgriff auf Widerstandspunkte, die in einem
von Rechts wegen erstrangigen Beziehungsnetz der Machtpunkte eingestreut
sind, schon gar nicht mit Bezug auf eine Asthetik der Existenz, die sich aus den
Wirklichkeiten hinweg stiehlt, sondern im Glauben an diese Welt, die eine Welt
voller Fragmente, voller Singularititen und Differenzen ist, die sich gegenseitig
erproben, abstofen und bereichern. Wenn es eine Nomadologie der politischen

Selbst® einzuengen. Die Errettung der Natur ist letztlich ein todliches Projekt. Es be-
ruht darauf, dass die Struktur der Grenzverletzung und den filschlicherweise befrei-
enden Schauder der Transgression in alle Ewigkeit fortzuschreiben. Was im ur-
spriinglichen Garten Eden geschah sollte dies verdeutlicht haben.” (Haraway 1995:
70)

21 Vgl. zum Begriff des ,,nackten Lebens*: Agamben 1995. Diesen Begriff wendet
Agamben auch, so scheint es, auf das Leben gua Immanenz an: ,,Man kann sich des
Eindrucks nicht erwehren, daf3 der heikle Versuch, den Taumel der Immanenz
durch ,ein Leben® zu kldren, uns im Gegenteil auf ein noch unwégbareres Gebiet
gefiihrt hat, wo das Kind und der Sterbende die rétselhafte Signatur des nackten bio-
logischen Lebens zur Schau stellen.” (Agamben 1998: 104f.)

22 Zum Beispiel verfehlen Hardt und Negri, die Autoren des ,,Empire®, die von Fou-
cault mit dem Begriff der ,Biomacht“ bezeichnete biopolitische Problematik:
,Biomacht ist eine Form, die das soziale Leben von innen heraus Regeln unterwirft,
es verfolgt, interpretiert, absorbiert und schlielich neu artikuliert.“ (Hardt/Negri
2000: 38 [Hervorh. d. V£.])

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE KRIEGSMASCHINE IN DER STRUKTUR DES POLITISCHEN | 149

Philosophie geben kann, dann auf den Wegen immanenter Aktualisierungsver-
laufe, die eine kontinuierliche Beziehung auf die differentiellen Handlungen, Af-
fekte und Gedanken bewahren und sich nicht in einem Akt der Selbstbefestigung
des Aktuellen von ihnen abtrennen lassen. Nomaden gibt es iiberall, aber es kann
gar nicht genug von ihnen geben. Ein Nomadenwerden, das ohne empirische
Nomaden auskommt.

Literatur

Agamben, Giorgio (1995): Homo Sacer. Die souverine Macht und das nackte
Leben, iibers. v. H. Thiiring, Frankfurt a.M. 2002: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (1998): ,.Die absolute Immanenz®, in: ders.: Bartleby, iibers.
v. M. Zinfert u.a. Hiepko, Berlin: Merve, S. 77-127.

Deleuze, Gilles (1953): David Hume, iibers. v. P. Geble u. M. Weinmann, Frank-
furt a.M. 1997: Campus.

Deleuze, Gilles (1968): Differenz und Wiederholung, tibers. v. J. Vogl, Miinchen
1991: Wilhelm Fink.

Deleuze, Gilles (1969): Logik des Sinns, iibers. v. B. Dieckmann, Frankfurt a.M.
1993: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1972): ,,Hume®, in: Francois Chatelet (Hg.): Histoire de la phi-
losophie. Bd. IV. Paris, S. 65-77.

Deleuze, Gilles (1986): Foucault, iibers. v. H. Kocyba, Frankfurt a.M. 1992:
Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1990): Unterhandlungen 1972 — 1990, tbers. v. G. RoBler,
Frankfurt a.M. 1993: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1994): ,,Begehren und Lust“, in: Friedrich Balke/Joseph Vogl
(Hg.), Gilles Deleuze — Fluchtlinien der Philosophie, Miinchen 1996: Wil-
helm Fink, S. 230-240.

Deleuze, Gilles/Foucault, Michel (1972): ,,Les intellectuels et le pouvoir®, in:
Michel Foucault: Dits et Ecrits 11, Paris 1994: Gallimard, S. 306-315.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1972): Anti-OdipuS, iibers. v. Bernd Schwibs,
Winterthur 1974: Suhrbier.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1980): Tausend Plateaus, tibers. v. G. Ricke u. R.
Voullié, Berlin 1992: Merve.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1991): Was ist Philosophie?, tiibers. v. B.
Schwibs u. J. Vogl, Frankfurt a.M. 1996: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles/Parnet, Claire (1977): Dialoge, iibers. v. B. Schwibs. Frankfurt
a.M. 1980: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1990): Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit’,
ibers. v. A. Garcia Diittmann, Frankfurt a.M. 1996: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1976): Der Wille zum Wissen, tibers. v. U. Raulff u. W. Seit-
ter, Frankfurt a.M. 1983: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | RALF KRAUSE / MARC ROLLI

Foucault, Michel (1979): ,,.La naissance de la biopolitique®, in: Dits et écrits III,
Paris 1994: Gallimard, S. 818-825.

Foucault, Michel (1982): ,,Das Leben der infamen Menschen®, in: Tumult Bd. 4,
Weinheim, S. 41-57.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2000): Empire. Die neue Weltordnung, iibers. v.
T. Atzert u.a. Wirthensohn, Frankfurt a.M. 2002: Campus.

Haraway, Donna (1995): Monstrose Versprechen. Coyote-Geschichten zu Femi-
nismus und Technowissenschaft, iibers. v. M. Haupt, Hamburg: Argument-
Verlag.

Haraway, Donna (2001): ,,Genfetischismus®, in: Das Argument 242. Geburt des
Biokapitalismus, Hamburg: Argument-Verlag, S. 601-614.

Krause, Ralf/Rélli, Marc (2005): ,,Die Subjektivierung der Macht. Zu Begehren
und Lust bei Deleuze und Foucault®, in: Ulrike Kadi/Gerhard Unterthurner
(Hg.), sinn macht unbewusstes. unbewusstes macht sinn, Wiirzburg: Koénigs-
hausen & Neumann, S. 192-229.

Lévi-Strauss, Claude (1955): Traurige Tropen, iibers. v. E. Moldenhauer, Frank-
furt a.M. 1991: Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1962): Das wilde Denken, iibers. v. H. Naumann, Frank-
furt a.M. 1973: Suhrkamp.

Mengue, Philippe (2003): Deleuze et la question de la démocratie, Paris:
L’Harmattan.

Pornschlegel, Clemens (1996): ,,Der Ort der Kritik. Zur Diskussion der Men-
schenrechte bei Gilles Deleuze und Félix Guattari“, in: Friedrich Bal-
ke/Joseph Vogl (Hg.), Gilles Deleuze — Fluchtlinien der Philosophie, Miin-
chen: Wilhelm Fink, S. 179-197.

Rolli, Marc (2003): Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empiris-
mus, Wien: Turia + Kant.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein revolutiondrer Republikanismus —
Hannah Arendt aus radikaldemokratischer

Perspektive'

OLIVER MARCHART

Republik ist fiir Hannah Arendt der Name jener Ordnung, die einen 6ffentlichen
Raum freien Handelns institutionalisiert. So ist der Republikanismus unter den
klassischen politischen Theorien vielleicht die einzige, die im eigentlichen Sinn
politisch genannt werden kann. Denn die modernen politischen Theorien, ,,0b sie
nun liberal oder konservativ oder sozialistisch sind“, handeln, wie Arendt
(2000b: 209) behauptete, im wesentlichen von der Gesellschaft, ,,zu deren Wesen
es aber gehort, das Offentliche zu privatisieren und das Private zum Gegenstand
der offentlichen Sorge zu machen”. Wenn also die dominanten politischen Theo-
rien — Liberalismus, Konservatismus und Sozialismus — auf die Gesellschaft zie-
len und das Politische daher konstitutiv verfehlen, dann, so muss man schlief3en,
handelt es sich um unpolitische politische Theorien. Der Republikanismus, bzw.,
wie wir sehen werden, eine republikanisch gefasste Theorie radikaler Demokratie
— bzw. ein demokratisch gefasster radikaler Republikanismus —, wére dann viel-
leicht die einzige politische Theorie, die nicht die Gesellschaft zum Ausgangs-
und Zielpunkt ihres Denkens nimmt, sondern das 6ffentliche Handeln selbst. Sie
wire die einzige politische politische Theorie.

Dabei muss man sich gegeniiber der liberalistischen und diskursethischen
Arendt-Lesart vergegenwirtigen, dass moderne Republiken in Revolutionen ge-
griindet werden und das Bewusstsein dieser Tatsache wach halten miissen. Wenn

1 Dieser Text fasst Argumente zusammen, die sich ausfiihrlicher finden in zwei Kapi-
teln meines Buchs Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globali-
sierung, Wien: Turia + Kant 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | OLIVER MARCHART

die Republik jene Regierungsform ist, in der die positive Freiheit zum politischen
Handeln institutionalisiert und konstitutionell garantiert wird (Arendt 1994: 160),
dann ist das Ziel einer Revolution ,,die Stiftung der Freiheit und das Geschéft ei-
ner revolutiondren Regierung die Griindung der Republik® (Arendt 1994: 183).
Fiir Arendt steht die politische Theorie somit nicht einfach nur vor der Frage
nach der Republik, sondern sie steht vor der Frage nach der revolutiondiren Re-
publik. So weit dies vom rein negativen Freiheitsverstdndnis der Liberalen ent-
fernt ist, so weit ist es entfernt vom Republikanismusverstdndnis gegenwértiger
konservativer wie ,,geméaBigter Kommunitaristen. Freiheit ,,ist nie verwirklicht,
wenn das Recht auf aktive Teilhabe an den o6ffentlichen Angelegenheiten den
Biirgern nicht garantiert ist (Arendt 1994: 281). Alle Institutionen und Gesetze
der Republik sind hinfillig, wenn sie nicht weiterhin vom revolutiondiren Geist
als dem Geist des Handelns erfiillt werden. Ob eine gegebene Regierungsform
tatsdchlich ein Regime der Freiheit darstellt oder nicht, entscheidet sich im Han-
deln selbst. Nur wo Handeln moglich ist und auch tatséchlich gehandelt wird,
herrscht — im Augenblick des Handelns — Freiheit. Nicht die republikanischen
Gesetze sind hier relevant, die als Gesetzte ohnehin ein Produkt des Herstellens
sind, sondern es ist die Reaktualisierung des revolutiondren Moments der Griin-
dung als Neu-Griindung, die tiber Freiheit oder Nicht-Freiheit entscheidet. Nichts
anderes bedeutet Arendts Postulat, der Sinn von Politik sei Freiheit: Freiheit ist
kein Zweck oder Produkt eines Herstellungsvorgangs, sondern entsteht aus-
schlieBlich im Moment des Handelns selbst (und vergeht, sobald das Handeln
endet).

Arendts Revolutionsbuch, dem oft vorgeworfen wurde, es wiirde die Ameri-
kanische Revolution tibergebiihrlich glorifizieren, muss als ein politisches Mani-
fest verstanden werden, das der Reaktivierung des revolutiondren Griindungs-
moments der amerikanischen Republik dienen will, denn selbst den Vereinigten
Staaten, die aus einer republikanischen Revolution hervorgingen, ist es nicht ge-
lungen, den ,,Geist und die Prinzipien des Griindungsakts in dauernden Institu-
tionen festzuhalten™ (Arendt 1994: 162). Die Ursache dieses Scheiterns ist im
Umstand zu suchen, dass die Fortschreibung des revolutionidren Griindungsaktes
in Form einer Verfassung in keiner Weise ausreicht, um den revolutiondren
»Geist des Griindungsaktes™ in die neue Ordnung hiniiberzuretten. Denn wenn
Freiheit nur qua Handeln wirklich aktualisierbar ist, dann geniigt der institutio-
nelle bzw. konstitutionelle Schutz eines 6ffentlichen Raumes alleine noch nicht,
um zu garantieren, dass Freiheit tatséchlich aktualisiert wird: Institution und In-
itiative miissen in ein Verhéltnis gebracht werden. Erlahmt die Initiative, dann
hilft auch das ,,institutionell-organisatorische Geriist” der Republik nicht mehr.
Damit die Fortschreibung der instituierenden Macht, wie sie sich im Griin-
dungsmoment ausdriickt, innerhalb der instituierten Macht der neuen Ordnung
garantiert werden kann, muss erstere aktual bleiben: ,,Alle politischen Institutio-
nen sind Manifestationen und Materialisationen von Macht; sie erstarren und ver-
fallen, sobald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter ihnen steht und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 153

sie stiitzt“ (Arendt 1993: 42).% Das ,,Volk“ darf demgemiss im Moment der Kon-
stitution des Gemeinwesens seine Macht nicht abgeben, sondern im Gegenteil,
die instituierte Macht iiberlebt nur, wenn sie weiter von der instituierenden
Macht getragen wird. Aber wie ist das moglich?

Die einzig denkbare Losung dieses Problems verortet Arendt nicht auf natio-
nalstaatlicher Ebene, der Ebene reprisentativer Politik, sondern in den Elemen-
tarrepubliken der townhall meetings und des ward-Systems, wie es Jefferson
imaginiert hatte. Auf elementarer Ebene, in den Versammlungen von townships,
sollte es den Biirgern erlaubt sein, weiterhin so zu handeln wie im Moment der
Revolution (Arendt 1994: 321). Das Modell glich einer Pyramide von Republi-
ken: von den Elementarrepubliken zu den Kreisrepubliken, Landerrepubliken bis
hin zur Republik der Union. In der Franzosischen Revolution sollte sich in den
Sektionen der Pariser Kommune ein dhnliches System der Basisrepubliken aus-
bilden. Und schlieBlich sah Arendt bekanntlich in den in revolutiondren Situatio-
nen seit 1789 gleichsam naturwiichsig entstehenden Rdten eine Fortsetzung die-
ses Elementarrepublikmodells. Solche Rite bildeten sich spontan in der Pariser
Commune von 1871, in den russischen Revolutionen von 1905 und 1917/1918,
in Deutschland nach dem ersten Weltkrieg und zuletzt im Zuge der ungarischen
Revolution von 1956. Immer zielten die neu-erfundenen Modelle auf eine spon-
tane Form gleichberechtigter Selbstverwaltung und Mitbestimmung.

1. Die Republik als revolutiondre Ratefdderation

Betrachtet man den Republikanismus Arendts aus der Perspektive des von ihr
verteidigten Ritegedankens, dann gewinnt man einen Eindruck von der ,,idealen
Staatsform®, die Arendt offenbar als einzig mégliche politische Losung der Apo-
rie des Neubeginns vorschwebte. Sie ldsst sich nun noch genauer spezifizieren:
Arendts Republikkonzept ist nicht nur, wie gesagt, das einer revolutiondren Re-
publik, es ist spezifischer das einer revolutiondren Rditerepublik. In dieser ver-
binden sich die einzelnen Réte — die Elementarrepubliken — in einem pyramida-
len System zu einer Féderation, wobei das Revolutionédre daran nicht so sehr im
dramatischen Moment der Befreiung als im republikanischen Moment der Griin-
dung der Freiheit zu suchen ist. Das hat zumindest zwei Folgen fiir den Begriff
politischen Handelns.

Die erste Folge betrifft die Dimension des Handelns. Wenn das Moment der
Griindung auf elementarer Ebene qua Handeln ebenso aktualisiert werden kann
wie auf der Ebene ,,grofler* historischer Ereignisse, dann impliziert das ein weni-

2 Daraus, aus dem Moment der Griindung, entspringt auch die Legitimitdt der Macht,
die Arendt folgendermaflen definiert: ,,Macht entsteht, wann immer Menschen sich
zusammentun und gemeinsam handeln, ihre Legitimitdt beruht nicht auf den Zielen
und Zwecken, die eine Gruppe sich jeweils setzt; sie stammt aus dem Machtur-
sprung, der mit der Griindung der Gruppe zusammenfillt (Arendt 1993: 53).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | OLIVER MARCHART

ger dramatisches, ja ein dekonstruktives Verstindnis von Revolution, Handeln
und Politik (und letztlich auch von Féderation). Unter Revolution diirften wir
dann nicht allein den grofen Bruch zwischen dem Neuen und dem Alten, wie er
sich etwa in den Jahren nach 1789 vollzogen hat, verstehen, sondern zumindest
ebenso das Handeln in kleinster Dosierung, wie es in einer Republik zur fortge-
setzten Griindung, d.h. Aktualisierung von Freiheit vonnéten ist. Jede politische
Handlung, die einen noch so bescheidenen Neuanfang setzt, wird auf diese Weise
zu einer Mikrorevolution. So entzieht sich Arendts Modell der traditionellen Dif-
ferenz von Revolution und Reformismus. Es wire also ein grobes Missverstiand-
nis, das fortgesetzte politische Neubeginnen, das Arendt vorschwebte, als Re-
formismus zu deuten, ist es doch auf nichts anderes ausgerichtet als auf jenen re-
volutiondren Griindungsmoment, den es weiterhin zu re-aktualisieren gilt. In ei-
ner politischen Gemeinschaft, die auf Freiheit gegriindet sein soll, ist Handeln
nur die notwendige Fortschreibung ihres revolutiondren Griindungsmoments.
Auf diese Weise dekonstruiert Arendt den emphatisch revolutiondren Augen-
blick. Jeder Augenblick kann, mit Benjamin gesprochen, die Pforte sein, durch
die der Messias (= die Revolution) tritt, nur dass bei Arendt, und im Unterschied
zu Benjamin, der Messias unabldssig durch eine Unzahl von Pforten tritt, die
sich tiberall dort 6ffnen, wo Menschen politisch zu handeln beginnen. Die Ele-
mentarrepubliken sind solche Pforten, sind Zeitschleusen, durch die der revolu-
tiondre Grindungsmoment wieder in die Gegenwart geholt wird bzw. als Ge-
genwart in das Kontinuum der linearen Zeit einbricht. Daraus folgt: Alles wirkli-
che, auf die Aktualisierung von Freiheit bezogene Handeln — im Unterschied
zum bloflen Verwalten, Herstellen oder Berechnen — ist revolutionir, unabhingig
von der Dimension und unabhéngig von den Zielen oder Zwecken des Handelns.
Denn das Revolutionire liegt ja nicht in irgendeinem phantasmatischen Ziel oder
Zweck (wie dem eines radikalen Bruchs mit allem Bestehenden oder einer mit
sich selbst versshnten Gesellschaft), sondern im Handeln selbst.

Die zweite Folge betrifft den artikulatorischen Charakter des politischen
Handelns: den politischem Handeln eigenen Verkniipfungsmodus. Im Handeln
werden politische Einheiten auf eine ganz spezifische Weise miteinander neu-
verkniipft. Der Name, den Arendt fiir diesen Modus politischer Verkniipfung be-
reithilt, ist Foderation. Doch Arendt radikalisiert den Foderationsgedanken um
ein entscheidendes Moment, indem sie, abseits der Frage einer moglichen Fode-
ration von Territorialstaaten, den des Territoriums selbst in Frage stellt. In einem
Brief an Erich Cohn-Bendit aus dem Jahr 1940, also Jahre bevor der Staat Israel
endlich als Staat gegriindet war, sieht Arendt die einzige Chance der Juden in ei-

3 In der hier vorgeschlagenen Lesart kann das Arendtsche Handlungsmodell als eine
von z.B. foucaultschen Ansétzen abweichende Theorie der Mikropolitik verstanden
werden: Politik wire so gesehen eine durchaus bewusste gemeinschaftliche Form
des acting in concert, unabhéngig vom Ort oder der Dimension des Handelns, ganz
im Sinne des umgewandelten Bibelsatzes: Offentlichkeit ist, wo immer zwei oder
drei im Namen des Handelns zusammenkommen ...

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 155

nem foderalen Nachkriegssystem Europas. Nun aber nicht nur als neuer Natio-
nalstaat zwischen anderen europdischen Nationalstaaten. Vielmehr korrigiert
Arendt die Vorstellung, Nationen bendtigten ein abgrenzbares Territorium. Die
Juden kénnten in einem wirklich féderativen Verband als Nation anerkannt wer-
den, ohne iiber ein eigenes Territorium auf europdischem Boden zu verfiigen.
Diese Nation ohne Territorium miisste durchaus wie jede andere in einem euro-
péischen Parlament représentiert sein. ,,Es kann sehr bald eine Zeit kommen, wo
die Zugehorigkeit zum Territorium durch die Zugehorigkeit zu einem Nationen-
verband ersetzt wird, in welchem nur der Verband als gesamter Politik macht.*
(Arendt 2000c: 231) Worin besteht die nicht-essenzialistische Radikalitét dieses
Gedankens? Wenn eine foderale Verkniipfung ihr Prinzip nicht in der Natur der
zu verkniipfenden Elemente findet, sondern in der Form der Verkniipfung selbst,
dann sind foderative Zusammenschliisse weder auf Staaten noch auf Nationen
beschrénkbar. Sobald wir das Territorialprinzip aufgeben haben, steht nichts
mehr einer Aufgabe des Nationalitéitsprinzips entgegen. Alle moglichen Arten
von Akteuren und Organisationszusammenhéngen konnten dann in ein foderati-
ves System eintreten, unabhéngig von ihrer jeweiligen ,,Natur”. Arendt selbst
deutet in diese Richtung, wenn sie im Brief an Cohn-Bendit eingesteht, kurzzei-
tig mit einem offenbar sozialistisch-riaterepublikanischen Modell fiir Europa auf
Basis von Berufsorganisationen geliebiugelt zu haben.* Bedeutsamer ist an die-
ser Stelle ihr Beispiel der Fliichtlinge und Staatenlosen, die, gerade weil sie von
allen spezifischen nationalen Interessen getrennt sind und nur auf eine gesamteu-
ropdische Losung hoffen konnen, Arendt (Arendt 2000c: 229) als potentielle
»Vorldufer eines neuen Europa“ gelten. In unserer Zeit hat Giorgio Agamben
Arendts Gedanken aufgenommen, Fliichtlinge représentierten eine Avantgarde
eines europdischen Gemeinwesens. Ja im exterritorialen Status der Fliichtlinge,
der das Territorialprinzip als solches in Frage stellt, sicht Agamben — in Erweite-
rung von Arendts bzw. Magnes’ Vorschlag eines binationalen Staates — eine po-
tentielle Losungsformel fiir den Konflikt zwischen Israel und den Paldstinensern.
Er schldgt vor, Jerusalem ohne Gebietsaufteilung zur Hauptstadt zweier unter-
schiedlicher Staatengebilde zu erkldren, was eine ,,paradoxe Lage wechselseitiger
Exterritorialitdt (oder besser Aterritorialitdt) zur Folge hitte. Dieses Paradoxon
wechselseitiger Exterritorialitdt sei zum Modell der neuen internationalen Bezie-
hungen zu verallgemeinern:

Anstatt zweier, durch umstrittene und drohende Grenzen voneinander getrennter natio-
naler Staaten lieen sich auch zwei politische Gemeinschaften vorstellen, die auf ein

4 Im Wortlaut: ,,Wie ein solcher iiber Europa sich erstreckender nationaler Verband
juristisch auszusehen hat, kurz, seine Konkretisierung ist mir noch ziemlich ritsel-
haft — und ich hoffe sehr auf Sie. Ich habe frither an Berufsorganisationen gedacht —
Monopolisierung bestimmter Produktionen von der Urproduktion bis zum Vertrieb
— aufgrund planméBiger Umschichtung. Aber auch dieser Idee bin ich nicht sehr si-
cher.” (Arendt 2000c: 234).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | OLIVER MARCHART

und demselben Gebiet bestehen, im Exodus die eine in der anderen, iiber eine Reihe
wechselseitiger Extraterritorialititen ineinander verschrankt. Deren Leitbegriff wire
nicht mehr das ius des Biirgers, sondern das refugium des Einzelnen. Analog dazu soll-
ten wir Europa nicht als ein unmogliches ,Europa der Nationen‘, das tiber kurz oder
lang, wie man bereits erahnt, in die Katastrophe miinden wird, sondern als einen aterri-
torialen oder extraterritorialen Raum betrachten, in dem alle in den européischen Staa-
ten ansdssigen Personen (Staats-Biirger und Nicht-Biirger) sich in der Situation eines
Exodus oder eines Refugiums befanden und wo der Status des Européers ein (selbstver-
standlich auch immobiles) ,Im-Exodus-Sein® des Biirgers bedeutet. (Agamben 2001:
30f.)

Auf diese Weise wiirde ein Raum entstehen, der nichts mehr zu tun hétte mit der
bloB3 topographischen Summe aller europdischen Territorialstaaten. Dieser Raum
wiirde vielmehr ,,auf sie einwirken, indem er sie topologisch durchlochert und
miteinander verschriankt, wie bei einer Leidener Flasche oder einem Mdbiusband,
wo AuBlen und Innen einander unbestimmbar machen* (ibid.).

Fiir Agamben wird die Figur des ,,Fliichtlings* ein Gegenmodell zum natio-
nalen Staatsbiirger. Und auch mit Arendt lé4sst sich sagen, dass Fliichtlinge und
Staatenlose keiner determinierbaren nationalen ,,Minderheit”, keinem ,,Volk*
oder ohnehin fiktiven ,,ethnischen* Demos zugehorig sind, sondern ihre einzige
Gemeinsamkeit sich beschriankt auf den sie alle gemeinsam kennzeichnenden Pa-
ria-Status innerhalb des territorialen Nationalstaatssystems eo ipso. Aus diesem
Grund werden die Staatenlosen und Flichtlinge, von denen Arendt spricht, und
zu denen heute migrantische Gruppen und nicht zuletzt Sans Papiers gerechnet
werden miissten, zum Testfall fiir jeden foderalen Zusammenhang. Denn wenn
der Vorzug eines solchen Zusammenschlusses darin besteht, ungleichartige En-
titdten miteinander verkniipfen zu koénnen, beweist sich sein foderativer Charak-
ter dann nicht genau an der Offenheit gegeniiber Gruppen, die gleichsam quer
zum Territorialprinzip des Nationalstaats stehen? Ist eine Foderation, wenn sie
nicht immer schon gleiche und apriorisch gegebene Identitditen zusammenfasst,
sondern eben Heterogenitdten, die sich in der Lage eines wechselseitigen Exodus
zueinander befinden, nicht genau der besondere Fall einer ,,Gemeinschaft jener,
die nichts gemeinsam haben®“ — beziehungsweise nichts notwendigerweise ge-
meinsam haben miissen? Aus dieser Perspektive wire eine EU, die sich zu einer
»Festung Europa“ aus in sich gleichartigen Nationalstaaten formt, keine Fédera-
tion, sondern eben ein aus identischen Nationalstaaten gebildeter Nationalstaat.

Wir sind nun in einer besseren Position, um das, was ich den artikulatori-
schen Charakter oder Verkniipfungsmodus politischen Handelns, wie er von
Arendt im Begriff der Foderation gefasst wird, genannt habe, theoretisch bestim-
men zu kénnen. Auf Basis des bisher Gesagten lisst sich das Arendtsche Fodera-
tionsmodell zum allgemeinen Modell einer demokratisch-republikanischen Ver-
kntipfungslogik universalisieren. Sie gehorcht dem Prinzip des de pluribus unum,
d.h. einer ,,Mannigfaltigkeit, die, ohne sich aufzulosen, die Gestalt einer Union*

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 157

annimmt, was sie von einer nationalen ,,union sacrée* unterscheidet (Arendt
2000a: 314). In ihr iiberwiegt weder Einheit noch Vielheit, sondern beide gehen
jeweils auseinander hervor — ein Balanceakt, der den politischen Kern einer Re-
publik wie auch einer radikalen Demokratie ausmacht. Er basiert auf der Ver-
kniipfung heterogener und in sich autonomer Elemente zu einer Aquivalenz, die
deren Pluralitit nicht ausloscht, sondern vielmehr anerkennt, wobei bei Arendt
ungedacht bleibt, worauf diese Einheit und Aquivalenz letztlich griindet (ich
werde noch darauf zuriickkommen).

Aus Arendts Werk lésst sich folglich ein Pluralititsbegriff ziehen, der kein
schlechter Pluralismusbegriff im Sinne der amerikanischen Mainstream-Politi-
cal-Science sein muss. Der quasi-transzendentale Grund dieser Pluralitit ist na-
tiirlich, dass es nur die Menschen im Plural, nicht den Menschen im Singular
gibt.’ Diese Vielfalt der Perspektiven beinhaltet eine Vielfalt von Machtzentren.
Macht ist fiir Arendt das einzige menschliche Attribut, ,,das nicht dem Menschen
selbst anhaftet, sondern dem weltlichen Zwischenraum eignet, durch den Men-
schen miteinander verbunden sind und den sie ausdriicklich im Griindungsakt
stiften” (Arendt 1994: 227). Macht entsteht im Versprechen, im horizontalen
Sich-aneinander-Binden, das im Unterschied zum vertikalen Herrschaftsvertrag
zu einem Biindnis fiihrt, das ,,weltbildend* ist. Das Wesen einer Foderation hat
nichts mit der Natur der einzelnen foderierten Entititen zu tun. Es residiert in
dem tiber ein solches Biindnis entstehenden Zwischenraum: in der Welt zwischen
den foderierten Entitdten. Wie immer gilt auch hier, dass der Zwischenraum ver-
schwindet, sobald das gemeinsame Handeln endet und das urspriingliche Ver-
sprechen (= Biindnis) nicht mehr erinnert und reaktualisiert wird.

Das ,,verbindende Element®“ eines féderativen Zusammenschlusses ist dem-
gemiss nicht in einer scheinbar positiv gegebenen gemeinsamen Substanz der
Elemente zu suchen, die sich zusammenfinden, sondern in jenem anwesend-ab-
wesenden Zwischenraum, der sich qua Biindnis zwischen eine Pluralitit an sich
heterogener Elemente schiebt. Wirft man an dieser Stelle einen Blick auf die
Theorie radikaler Demokratie, fallen, bei allen Unterschieden, erstaunliche Ahn-
lichkeiten mit Arendts republikanischem Foderalismusmodell auf. Ernesto La-
clau und Chantal Mouffe haben mit Blick auf die sogenannten Neuen Sozialen
Bewegungen der 1970er und 80er Jahre eine solche Theorie ,,radikaler und plu-
raler Demokratie” entwickelt. Unter radikal verstehen sie die Ausweitung von
Gleichheits- und Aquivalenzeffekten, die notwendig ist, soll politisches Handeln
nicht in Vereinzelung vor sich gehen und wirkungslos verpuffen. Unter plural
verstehen sie wiederum die Berticksichtigung der relativen Autonomie jener For-
derungen und Positionen, die in eine Aquivalenz gebracht werden sollen (und
eben nicht, wie in traditionellen sozialistischen Politikvorstellungen, unter einen

5 ,,Gibe es nur einen Menschen®, so Arendt (2000b: 214), ,,wie wir sagen, daf3 es nur
einen Gott gibt, so gibe es den Begriff Mensch in unserem Sinne iiberhaupt nicht;
gibe es nur eine Nation auf Erden oder nur ein Volk, so wiirde natiirlich kein
Mensch wissen, was eine Nation oder ein Volk ist“.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | OLIVER MARCHART

»Hauptwiderspruch® subsumiert). In Laclaus und Mouffes (1991: 228f.) eigenen
Worten:

Nur wenn akzeptiert wird, da3 die Subjektpositionen [der Neuen Sozialen Bewegungen]
nicht auf ein positives und einheitliches Grundprinzip zurtickgefiihrt werden kénnen —
nur dann kann der Pluralismus radikal gedacht werden. Der Pluralismus ist nur in dem
MaBe radikal, als jedes Glied dieser Pluralitdt von Identitéten in sich selbst das Prinzip
seiner eigenen Geltung findet, ohne dal3 dies in einer transzendenten oder zugrundelie-
genden positiven Basis fiir ihre Bedeutungshierarchie und als Quelle und Garantie ihrer
Legitimitét gesucht werden mulf3.

In ihrem Konzept von Foderation findet Arendt in ganz dhnlicher Weise eine Ba-
lance zwischen, auf der einen Seite, dem fiir ein Biindnis erforderlichen Moment
der Pluralitit und Autonomie und, auf der anderen, dem Moment der Aquivalenz,
das — in Absetzung von Arendt und Ankniipfung an Laclau und Mouffe — aller-
dings noch genauer zu bestimmen sein wird.

2. Die radikaldemokratische Republik

Wenn die nichste ,,Revolution” immer schon unterwegs ist, sobald handelnd in
den Fluss der Geschichte eingegriffen wird, dann ist die Republik jenes institu-
tionelle Arrangement, das diesen fortgesetzten Neugriindungen gegeniiber Of-
fenheit erweist, eine Offenheit, die die institutionelle/konstitutionelle Vorbedin-
gung ist fiir die Entstehung von Offentlichkeit. Am Ende des Tages lisst sich die
Republik definieren, ungeachtet aller weiteren Sekundédrbestimmungen, als jene
Regierungsform, die die Moglichkeit der Entstehung eines dffentlichen Raums —
qua konfliktualen Handelns — institutionell/konstitutionell gewéhrleistet. Der Be-
griff res publica selbst ist nichts anderes als der Name dieses offentlichen
Raums. Die ,,6ffentlichen Angelegenheiten” sind keine bestimmte ,,Sache®, de-
ren Inhalt anzugeben wire, sondern die res publica muss ausschlieBlich in jenem
Zwischenraum lokalisiert werden, der sich fiir Arendt als (Nicht-)Raum der Frei-
heit erweist und selbst keinen positiven Inhalt besitzt. Freiheit ist der ,,Geist der
Republik-als-Revolution®, der sich aktualisiert durch fortgesetzte und unab-
schlieBbare Neugriindungen, welche in das institutionelle Gehduse der Republik
nachstromen. Die Republik hort auf, eine Republik zu sein, sobald dieser ,,Geist™
verschwindet und die 6ffentlichen Angelegenheiten zu privaten oder lobbyisti-
schen Interessen verkommen, die den Zwischenraum des Offentlichen verklei-
stern.

Worin besteht dann der Unterschied zwischen einer Republik und einer De-
mokratie? Es ist bekannt, dass beide Konzepte nicht notwendigerweise korre-
spondieren. Unter vormodernen Bedingungen galt als Republik ein Gemeinwe-
sen, in dem die Herrschaft der Gesetze gewdihrleistet war, was auch in einer

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 159

Monarchie der Fall sein konnte. Demokratie war, selbst fiir die amerikanischen
Revolutionire, ein pejorativer Begriff, denn sie barg in sich die Gefahr, so nahm
man an, in mob rule umzukippen. Noch der Kampfruf der Franzgsischen Revo-
lution lautete anfangs ,,Republik® und nicht ,,Demokratie“. Dennoch wurde die
Franzosische Revolution zu Recht als demokratische Revolution bezeichnet, was
sich von der Amerikanischen kaum sagen lésst, die vor allem eine republikani-
sche Revolution war. Will man diesen Unterschied mit und gegen Arendt theore-
tisch fassen, muss man beide Revolutionen auf ihre jeweils grundlegenden Prin-
zipien und symbolischen Koordinaten hin befragen. Dabei wird man zuallererst
auf die unterschiedliche Rolle des ,,Volkes* stof3en, schon weil Demokratie vom
Wortsinn her bekanntlich die Herrschaft des ,,Volkes* bedeutet, wihrend Repu-
blik, wie gesagt, die Herrschaft der Gesetze bezeichnet, was (in konstitutionellen
Monarchien und vor allem Mischverfassungen) das ,,Volk™ nicht notwendiger-
weise aus-, aber auch nicht notwendigerweise einschlieft. Das Prinzip der De-
mokratie, das Arendt (1994: 213) mit dem Majoritétsprinzip identifiziert, spielt
somit in einer Republik eine untergeordnete Rolle, da die in der Republik verfas-
sungsméBig garantierte Herrschaft der Gesetze durch keine Mehrheitsentschei-
dung ausgesetzt werden kann. Insofern die Amerikanische Revolution noch eine
Ubergangsposition zwischen dem vormodernen Verstindnis von Republik und
dem modernen von Demokratie einnimmt, riickt erst mit der demokratischen Re-
volution das ,,Volk* in die Position des Souverins, wihrend es sich bei der Ame-
rikanischen, im Vergleich zur Franzosischen, nach wie vor im wesentlichen um
eine Honoratiorenrevolution handelte. Erst die Franzosische Revolution macht
das Prinzip der Volkssouverdnitit zum unhintergehbaren Bestandteil moderner
politischer Gemeinwesen.

Ab diesem Zeitpunkt ldsst sich das Prinzip der Volkssouverdnitit nicht mehr
aus dem von der Franzdsischen Revolution instituierten demokratischen Horizont
herauslosen, der fiir heutige politische Gemeinwesen uniiberschreitbar bleibt.
Die demokratische Revolution hat einen effektiven Bruch im symbolischen Ar-
rangement des Politischen hervorgerufen, insofern sie, in Claude Leforts Worten,
zu einer fundamentalen Wandlung des symbolischen Dispositivs der Gesellschaft
fithrte. Die Verbindung zum transzendenten Legitimationsgrund der Gesellschaft,
der im Korper des Konigs inkarniert war, wurde in jenem Moment gekappt, in
dem der Ko6rper des Konigs seinen Kopf verlor. In diesem Moment wurde, so Le-
forts berithmte These, der Ort der Macht zu einer Leerstelle und konnte nur noch
von konkurrierenden Gruppen auf Zeit okkupiert werden.® Zum Beispiel wird der
Moment der Entleerung des Ortes der Macht in der Demokratie durch regelma-
Bige allgemeine und freie Wahlen symbolisch wiederholt. Fast konnte man sa-
gen, auch wenn Lefort selbst dieses Bild wohl zu drastisch wére, dass im Mo-
ment der Wahl jedes Mal neu dem Konig der Kopf abgeschlagen wird. Die de-

6  Auf Deutsch finden sich Leforts Texte gesammelt in Rodel 1990. Fiir eine Einfiih-
rung in die Theorie Leforts siche Marchart 1999.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | OLIVER MARCHART

mokratische Revolution muss in diesem Sinne genauso fortgeschrieben und per-
manent reaktualisiert werden wie die republikanische. Der entscheidende Punkt
bei Lefort, und zugleich eine der Differenzen zur Republikanerin Arendt, besteht
allerdings darin, dass ein Zuriick hinter die demokratische Revolution in keinem
Fall moglich ist — selbst dort nicht, wo freie Wahlen ausgesetzt werden. Eine Re-
publik kann verschwinden, wenn die Institutionen der Offentlichkeit absterben
und der ,,Geist“ der Neugriindung erlischt. Das symbolische Dispositiv, das
durch die demokratische Revolution erzeugt wurde, kann hingegen nicht riick-
géngig gemacht werden. Demokratie kann nur in sich mutieren in Totalitarismus.
Daraus sind die Konsequenzen zu ziehen. Wenn es im Handeln politisch
nicht moglich ist, hinter die Franzosische Revolution zuriickzugehen, dann miis-
sen wir, wenn wir ein Denken anstreben, das politisch anschlussfihig ist, eine po-
litische Theorie entwickeln, die den Bedingungen des demokratischen Disposi-
tivs entspricht. Hannah Arendts Denken im Hinblick auf ihre Anschlussfihigkeit
an gegenwairtige politische Projekte (wie das der radikalen Demokratie) zu tiber-
priifen, kann dann nur bedeuten, es vor dem Horizont der demokratischen Revo-
lution zu platzieren. Das fithrt uns notwendigerweise zuriick zur Frage der Volks-
souverdnitét als Hauptbestimmung von Demokratie. Es ist manchmal behauptet
worden, Arendt wiirde diesem Prinzip anhidngen, insofern ihr Rédtemodell doch
von der spontanen Partizipation des ,,Volkes™ getragen wird und als politisches
»Graswurzelmodell® die potestas in populo beschwort. Dabei bleibt die Frage of-
fen, was Arendt genau unter ,,Volk* versteht und in welchem Ausmal sich dieses
Versténdnis tatsdchlich mit dem demokratischen Begriff des ,,Volks® triftt.

3. Das ,,Volk“ als paradoxe Kategorie

Die Kategorie ,,Volk* funktioniert im demokratischen Dispositiv als paradoxe
Kategorie, wobei der Totalitarismus sich daran versucht, sie zu deparadoxisieren.
Ihre paradoxale Natur ist eine notwendige Folge der demokratischen Revolution,
wie sie von Lefort mit der Entleerung des Ortes der Macht beschrieben wurde.
Denn wenn die demokratische Revolution sich symbolisch verdichtet im Moment
der Guillotinierung des Souverdns, womit auch das Prinzip der transzendenten
Begriindung von Souver#nitit zerstort ist, dann wird, wer immer in die Rolle des
Souverins einriickt (und im demokratischen Dispositiv kann das nur das ,,Volk*
sein), nie wieder mit sich selbst identisch sein. Das ,,Volk™ ist und bleibt als sou-
verdnes Subjekt gespalten. Sobald die Verbindung zu seinem transzendenten Le-
gitimationsgrund gekappt wird, findet der Souverin das Prinzip seiner Konstitu-
tion einzig und allein in der eigenen Spaltung. Das erklért die seltsame Ungreif-
barkeit des ,,Volkes* in der Demokratie.” Auf der einen Seite ist es Souverin, auf

7 Diese Beobachtung Leforts wurde historisch-theoretisch untermauert von Rosanval-
lon 1998.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 161

der anderen bleibt sein Status als Souverdn prekér, da er von keinem transzen-
denten Legitimationsgrund mehr garantiert wird. Als greifbarer, d.h. ,,inkorpo-
rierter” Souverin ist das Volk in der Demokratie abwesend, ohne deshalb aufzu-
horen, als Souverin zu fungieren. Anders denn in solcher Form abwesender An-
wesenheit ist die Existenz eines demokratischen Souverins, was in sich schon ei-
nen Widerspruch darstellt, gar nicht vorstellbar. Demgeméss kann es auch so et-
was wie einen einheitlichen und determinierbaren Volkswillen nicht geben, ist
doch das ,,Volk* kein voluntaristisches Subjekt, sondern ein gespaltenes. Nur die
plebiszitdre Demokratie geht von der Existenz eines unmittelbar abfragbaren
Volkswillens aus. Doch diese Vorstellung einer unmittelbaren Emanation des
Volkswillens, der im Moment des Plebiszits angeblich zu Tage treten soll, ent-
spricht bereits einer totalitiren Mutation des demokratischen Dispositivs. Der
Totalitarismus verneint die konstitutive Spaltung des Souverins und behauptet
dessen Selbst-Identitit. Der Wille des ,,Volkes™ kann nun entweder plebiszitir
konstruiert (= ,,abgefragt™) werden oder unmittelbar reinkarniert durch den ,,Fiih-
rer* oder die Partei. Der Wille des ,,Volkes* verschmilzt mit dem des ,,Fiihrers®,
die Unversehrtheit seines Korpers wird gleichgesetzt mit der Wohlfahrt des
,» Volksganzen®, und das Prinzip der Akklamation ersetzt das der Reprisentation.
Dieser letzte Punkt ist entscheidend, will man den totalitiren Charakter be-
stimmter Formen von direkter Demokratie verstehen. Nur wenn eine volle,
selbstgeniigsame Entitdt postuliert wird, die Herr ihres (ebenfalls selbstgentig-
sam-homogenen) Willens ist und diesen unmittelbar kundtut, l4sst sich von jegli-
cher Vermittlungsleistung, jeglicher Artikulation und Reprisentation des ,,Volks-
willens” absehen. Nur unter diesen Bedingungen kann letzterer sich, insofern er
jeglicher Vermittlung vorausgeht, direkt duern und direkt abgefragt werden. Der
leere Ort der Macht wird auf diese Weise phantasmatisch wiederbesetzt durch ei-
nen mit sich selbst identischen Souverédn. Es besteht keine Notwendigkeit zur
Delegation von Macht, die sich ja direkt ausdriicken kann im Wort des Souve-
rans. Die Reprisentation eines abwesenden ,,Volkes eriibrigt sich, da der Souve-
ran vollstindig anwesend ist. Zwischen ,,Fihrer” und ,,Volk herrscht somit kein
Verhiltnis der Reprisentation, sondern eines der (imaginédren) Identitdt, das (po-
litische) Représentation tiberfliissig macht (basiert doch die eigentliche Notwen-
digkeit von Reprisentation auf der konstitutiven Abwesenheit des zu Représentie-
renden).® Totalitarismus und direkte Demokratie partizipieren am selben Phan-
tasma der Pridsenz und Unmittelbarkeit. Aufgrund der demokratischen Revolu-
tion und der konstitutiven Spaltung des Souveréns ist dessen ,,Wille* aber immer
vermittelt. Demokratie ist ihrem Wesen nach immer reprisentativ: Das Prinzip
der Wahl von Reprisentanten — anstatt der direkten Entscheidung politischer
Fragen durch das ,,Volk®“ — ergibt sich aus der institutionell anerkannten Abwe-
senheit des Souverdns. Wo das ,,Volk*“ als Substanz nicht existiert — bzw. das
,,Volk® nur existiert als abwesendes —, dort kann es seinen Willen auch nicht di-

8 Zur Dialektik der Reprisentation vergl. auch Marchart 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | OLIVER MARCHART

rekt ausdriicken. Soll dennoch die Instanz des Souveréns (und sei es eines abwe-
senden) operativ bleiben, dann muss es einen ,,Willen“ geben, nur dass dieser nie
schon vorgéingig gegeben sein wird, sondern zuallererst konstruiert werden muss.
Kurzum: Die Notwendigkeit politischer Reprisentation erwéchst aus dem kon-
stitutiven Mangel, der durch die demokratische Revolution im symbolischen
Dispositiv der Gesellschaft instituiert wurde.

An diesem Punkt wird deutlich, wie Arendt hinter die demokratische Revo-
lution zuriickzugehen versucht. Sie steht dem Prinzip der Représentation dul3erst
skeptisch gegeniiber, sieht sie doch im System reprisentativer Demokratie die
Gefahr, dass sich die Repriasentanten vom ,,Volk* ablosen und zu einer neuen
Kaste verselbstindigen konnten. Das macht Arendt nicht zu einer Anhéngerin
des Plebiszits und der ,,direkten Demokratie®, denn das Plebiszit bedeutet fiir sie
den ,,Tod aller Meinungen* (Arendt 1994: 294) und damit das Ende der Pluralitit
im Politischen. Auch das imperative Mandat, wie es in nicht-plebiszitiren For-
men direkter Demokratie {iblich ist (der Reprisentant ist ein an seinen Auftrag
gebundener Delegierter) ist fiir Arendt inakzeptabel, denn wenn ,,die gewihlten
Vertreter so fest durch Instruktionen gebunden sind, daB sie tiberhaupt nur noch
zusammenkommen, um den Willen der Wihlerschaft in die Tat umzusetzen, so
sind sie bestenfalls die bezahlten Agenten der Wéhlerschaft, deren Spezialitit die
Interessenvertretung ist* (Arendt 1994: 304). Mit ihrem deliberativ-partizipatori-
schen Ritemodell versucht Arendt, eine Losung fiir dieses ,,unlgsbare Dilemma*
zu finden (Arendt 1994: 305). Sie setzt Partizipation an die Stelle von Delegation
und Deliberation an die Stelle von Représentation.

Diese Losung stellt sich prozedural wie folgt dar: In lokalen Zusammen-
schliissen, nennen wir sie nach wie vor Elementarrepubliken, kommt eine Plura-
litdit von Menschen zusammen, um Meinungen auszutauschen und sich auf eine
gemeinsame Meinung zu einigen, die im ndchsthéheren Rat weiter debattiert
wird. Der dorthin Entsandte tritt in einen neuen Deliberationsprozess ein, in dem
sich die Meinung transformieren kann. In diesem Fall wird er/sie die neu gebil-
deten Meinungen in den ersten Rat zuriicktragen und dort wiederum diskutieren.
Arendt umgeht auf diese Weise das Dilemma zwischen Plebiszit und verselb-
standigter Représentation, muss sich aber der gingigen Kritik aussetzen, Réte-
modelle seien unpraktikabel, da sie sich im Entscheidungsprozess als zu langwie-
rig erweisen. Diese Kritik argumentiert letztlich empirisch, gleichsam mit der
Stoppuhr. Aus Sicht des demokratischen Dispositivs drdngt sich hingegen eine
grundlegendere Kritik auf, die mit dem ,,Volks“-Begriff von Réitemodellen zu tun
hat. Das Volk ist hier ndmlich als durchaus anwesende, wenn auch (zumeist) be-
rufsstindisch parzellierte Entitét gefasst. Die klassische Formierung von Rétere-
publiken durch Arbeiter-, Bauern- und Soldaten-Réte weist darauf hin. Hier fin-
den sich Gruppen zusammen, die, bevor sie sich noch politisch konstituieren, be-
reits als diese Gruppen sozial konstituiert sind — und daran dndert sich selbst
dann nichts, wenn wir zu den Arbeiter-, Bauern- und Soldatenriten noch Kiinst-
lerrdte und Nachbarschaftsrite oder Gemeinderite (im Sinne der townhall-mee-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 163

tings) hinzufiigen. Die politische Form des Rats fu3t auf einer vorgéngig konsti-
tuierten sozialen Fassung des ,,Volks®.

Welch Ironie, dass gerade Arendt, die das Politische vor dem Zugriff des So-
zialen bewahren will, einem politischen Organisationsmodell anhingt, das auf
einem sozialen Organisationsmodell basiert.” Noch schlimmer: In der Passage
vom Sozialen ins Politische ,,emaniert” das ,,Volk®, unter revolutionidren Bedin-
gungen, gleichsam spontan aus dem Sozialen und erzeugt aus sich heraus rite-
formige Foren des Handelns. Die Organisation durch eine politische Instanz —
wie eine Partei — ist dem ganz abtriglich, da sie die spontanen Formen des Han-
delns abtdten wiirde. Ohnehin geht in einer Revolution, so Arendt immer wieder,
der spontane Selbst-Ausdruck des ,,Volkes* allen Organisationsbemithungen von
auflen voraus. Das setzt aber voraus, dass, wenn das ,,Volk* aus sich heraus sei-
ne Souverinitéit aktualisieren soll, es als mit sich selbst identisch konzipiert wer-
den muss, als Herr seines Willens. So wird auch Arendts Skepsis gegeniiber dem
Représentationsprinzip verstindlich: Nur wenn der Souverdn abwesend ist, ist
Représentation notwendig; wo er ohnehin anwesend ist, dort kann Spontaneitit,
spontaner Ausdruck und Prisenz herrschen. Ich denke, dass diese Fassung von
Spontaneitét als Spontaneismus einer Verwechselung der Revolution als Ereignis
mit dem Subjekt des Handelns unterliegt: Was tatsdachlich dem Handeln immer
ontologisch vorausgeht, ist das vollig a-subjektive revolutiondre Ereignis, das
spontan in Kausalketten oder in die lineare Zeitenfolge einbricht. Es ist aber kei-
nesfalls ein dem Handeln vorausgehendes und es tragendes Subjekt (das wiirde
Handeln zum bloflen Attribut einer subjektiven Substanz machen). Mit anderen
Worten, Spontaneitit ist eine Kontingenzformel, keine Substanzformel.

Gerade aus demokratietheoretischer Sicht kann die Verwechslung von Spon-
taneitdt mit Spontaneismus zum Problem werden. Ein spontaneistisches Modell
des Handelns ist problematisch, weil es nicht nur die demokratische Substanzlo-
sigkeit des ,,Volkes™ in Frage stellt (politisch ,,spontan ausdriicken* kann sich nur
ein ganzheitliches Willenssubjekt), sondern dariiber hinaus Formen des struktu-
rellen Ausschlusses — etwa aufgrund sozialer Ungleichheiten, die Partizipations-
chancen negativ beeinflussen — unberiicksichtigt ldsst. Im revolutiondren Mo-
ment des spontanen Zusammenschlusses erweisen sich strukturelle Ausschliisse
als weitgehend irrelevant. Und selbst wenn Spontaneismus im revolutiondren

9 Das schlie3it die Bildung von Réiten durch Menschen, die sozial rein gar nichts mit-
einander zu tun haben, nicht unbedingt aus, allerdings wiirden sich solche Réte dann
wohl um politische Forderungen oder gar um ein politisches Programm sammeln,
was aus Sicht Arendts die Gefahr der programmatischen Stillstellung des freien
Meinungsaustauschs und der Verfestigung der Réte zu Parteien bergen wiirde. Das
Prinzip des Zusammenschlusses darf in keinem Inhalt, Zweck oder Ziel liegen, da
der Sinn des Handelns ja in diesem selbst besteht (ansonsten wire Politik instru-
mentelles Herstellen). Aus diesem Grund, so wird man schlieBen, kann die Forde-
rung oder das Programm, zu dessen Durchsetzung man sich zusammenschlie3t, dem
Zusammenschluss selbst nicht vorausgehen, es muss sich im Prozess des Handelns
deliberativ zu einer (provisorischen) Meinung herausbilden.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | OLIVER MARCHART

Moment méglich sein sollte, was man auch anzweifeln konnte, miisste immer
noch davon ausgegangen werden, dass diese Ausschliisse unter Bedingungen
spaterer Normalisierung und Institutionalisierung republikanischen Handelns
wiederkehren.'® Jedenfalls muss man sagen, dass Arendt die Frage struktureller
Ausschliisse, die im eigentlichen Zentrum der demokratischen Revolution steht,
weitgehend ignoriert.'" Die Spaltung des ,,Volkes* ist eben auch eine Spaltung
zwischen den in diese Kategorie Eingeschlossenen und den aus ihr Ausgeschlos-
senen. So hat Giorgio Agamben (2001: 35), dhnlich wie Jacques Ranciére (2002:
21ff.), darauf hingewiesen, dass in den europdischen Sprachen der Begriff
,»Volk* in sich gespalten ist, insofern ein und derselbe Begriff ,,sowohl das kon-
stitutive politische Subjekt als auch die Klasse, die von der Politik zwar nicht ,de
jure‘, doch ,de facto® ausgeschlossen ist*, bezeichnet. Einerseits bezeichnet
»Volk“ die Gesamtheit des (Staats-)Volks, andererseits die Gruppe der Deklas-
sierten, Ausgeschlossenen, Ungliicklichen. Erst mit der demokratischen Revolu-

10 Auch beziiglich solcher Normalbedingungen des Handelns ignoriert Arendt das
Problem struktureller Ausschliisse. Zwar darf in einer Republik Arendtscher Pra-
gung niemand vom 6ffentlichen Raum prinzipiell ausgeschlossen werden (und um-
gekehrt darf niemand zur Politik gezwungen werden). Doch da dieses Ausschluss-
verbot eher rechtlicher (d.h. verfassungsméBiger) als substantieller Natur ist, bleibt
die Gefahr bestehen, dass die offentlichen Angelegenheiten zur exklusiven Be-
schéftigung jener werden, die nicht nur den Mut, die Zeit, das Interesse und durch-
aus auch die Fihigkeiten aufbringen, den Raum der Offentlichkeit zu betreten und
politisch zu handeln, sondern vor allem jener, die es sich im materiellen Sinn leisten
konnen. Es besteht die Gefahr, dass sich das ,,Volk* in letzter Instanz aus einer Elite
der Handlungswilligen und -féhigen zusammensetzt, denen die Republik die Mog-
lichkeit zum Handeln institutionell garantiert. Auch hier wird also die Frage des
strukturellen Ausschlusses nicht gestellt, da man davon ausgeht, dass in einem sol-
chen Modell der ,,Selbstauslese* die Grenze zum Offentlichen von jedem jederzeit
in beide Richtungen tiberschritten werden kann.

11 Es wurde oft angemerkt, dass Arendts politische Theorie auf dem sozialen Auge
blind ist. Wenn dem tatséchlich so ist, wenn Arendt also tatséchlich in der sozialen
Frage, die in der Franzosischen im Unterschied zur Amerikanischen Revolution ei-
ne bedeutende Rolle spielte, eine Gefahr fiir 6ffentliches, freies und deliberatives
Handeln sehen sollte, dann hat das zum einen natiirlich damit zu tun, dass sie den
Raum des Politischen vor dem Zugriff reiner Partikularinteressen wie auch vor
6konomischem Kalkulationsdenken schiitzen will. Politisches Handeln darf sich,
darin ist Arendt zuzustimmen, eben nicht konomischen Zweck- und Nutzenkalkii-
len unterordnen. Zum anderen aber, und hier verfangt der Vorwurf, stellt Arendt die
Tendenz aus, ,,das Volk* als Kategorie der strukturell Ausgeschlossenen nochmals
aus der Politik zu verbannen (der Hunger der Massen habe nichts im Reich der
Freiheit verloren, da er dem Reich der Notwendigkeit entstammt), womit sie aus
dem Horizont der demokratischen Revolution heraustritt. Man ist zu sagen versucht,
dass Arendt in diesem Punkt einem Selbstmissverstdndnis unterliegt: Denn damit
préjudiziert sie inhaltlich, was zur res publica auf keinen Fall werden darf: ndmlich
die ,,soziale Frage*. Die res publica, und darin liegt die Pointe des republikanischen
Offentlichkeitsbegriffs, ist aber inhaltlich unbestimmt. Die ,,soziale Frage* kann,
wie jede andere, jederzeit zum Inhalt des Handelns werden, ohne den Modus des
Handelns schon in ein 6konomisches Kalkiil zu verwandeln.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 165

tion riickte das Problem des Ausschlusses ein fiir allemal ins Zentrum des politi-
schen Dispositivs. Doch wenn in der Franzosischen Revolution das ,,Volk® als
,»le peuple toujours malheureux* bezeichnet wurde, als ,,Volk* im Sinne der Un-
gliicklichen = Ausgeschlossenen, dann kritisiert Arendt diesen Begriff des ,,Vol-
kes* und die ihm scheinbar korrespondierende unpolitische Emotion des Mitleids
als Gefahr fiir den 6ffentlichen Raum. Was aber, wenn die demokratische Revo-
lution gar nicht von Mitleid geleitet ist, sondern von der Forderung nach struktu-
rellem Einschluss der Ausgeschlossenen in die Kategorie des ,,Volkes*?

Moglich wird die Inklusionsforderung tiberhaupt erst mit der demokratischen
Revolution, in welcher der Souverén, das ,,Volk®, von einem prinzipiellen oder
»ontologischen Mangel gezeichnet ist. Nur weil der Souverin nicht-ganz ist,
kann er neue Einschliisse produzieren und, in Arendts Begrifflichkeit, ,,Neuan-
kommlinge* aufnehmen. Umgekehrt betreibt der Totalitarismus den Versuch, die
Homogenitit, Fiille und Présenz des ,,Volkes™ wiederherzustellen, indem er ver-
sucht, ,,die Spaltung, die das Volk entzweit, dadurch zu schlieBen, dafl das Volk
der Ausgeschlossenen radikal eliminiert wird”“ (Agamben 2001: 38). Die Logik
des Totalitarismus unterscheidet sich somit fundamental von jener der Demokra-
tie, obwohl sie aus einer Mutation des demokratischen Dispositivs hervorgeht. In
der Demokratie ist das ,,Volk* als Souverén eine Inklusionskategorie, die selbst
keine Substanz besitzt, aber gerade deshalb vormals Ausgeschlossene zu inklu-
dieren in der Lage ist. Im Totalitarismus ist es eine Exklusionskategorie, die die
Einheit des ,,Volkes* imaginir erzwingt, indem sie alles scheinbar Heterogene
ausstofit. Das macht den eigentlichen Unterschied aus zwischen einem volki-
schen ethnos und einem demokratischen demos.

4. Der zweifache Ab-Grund

Die demokratische Pragung der Volkssouverénitit ist also ausgesprochen para-
dox: Das Volk muss die Rolle des Souverdns einnehmen — und kann sie doch nie
einnehmen. Statt dessen wird in der Demokratie die Souverdnititsfunktion des
,»Volkes“ genau dadurch aktualisiert, dass jeder potentielle Ausschluss hinterfragt
wird. Wurde in den Revolutionen des 19. Jahrhunderts im wesentlichen der Aus-
schluss der Arbeiterklasse thematisiert, so riickte im 20. Jahrhundert eine Viel-
zahl von Ausschliissen in die Arena des politischen Kampfes. Es kam zu einer
signifikanten Ausweitung von Inklusionsforderungen iiber soziale Anliegen hin-
aus, wobei heute wieder jene weltweiten sozialen und Skonomischen Aus-
schliisse, die durch die sogenannte globalisierte Wirtschaft erzeugt werden, an
Prominenz gewonnen haben. All diese Kédmpfe sind, insofern sie Kampfe um
Einschluss vormals Ausgeschlossener sind, im Horizont der Franzdsischen und
nicht der Amerikanischen Revolution lokalisiert. Dies wird nicht nur von Arendt
iibersehen, sondern auch von marxistischer Seite. Die sozialen bzw. sozialisti-
schen Revolutionen des 19. Jahrhunderts verstanden sich als Fortsetzung und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | OLIVER MARCHART

Verwirklichung der noch uneingelosten Versprechen der Franzosischen Revolu-
tion. Sozialismus bezeichnete, in den Worten Leforts, nichts anderes als ,,die
Ausweitung der demokratischen Revolution® (in Rodel 1990: 52). Die spiteren
sozialistischen Revolutionen in Opposition zu einer angeblich bloB biirgerlichen
Franzosischen Revolution zu bringen, wie im dogmatischen Marxismus {iblich,
wire vollig verfehlt. Im Gegenteil, sie ergeben sich unmittelbar aus der jakobini-
schen Revolution: Babeufs ,,Verschworung der Gleichen®, die dem Prinzip sub-
stantieller sozialer Gleichheit huldigt, wird zum politischen Ausgangspunkt von
Sozialismus und Kommunismus. Aus politischer Perspektive ist der sozialistisch-
kommunistische Egalitarismus, der den Einschluss der sozial und 6konomisch
ausgebeuteten Massen fordert, ein Kind der ach so biirgerlichen Revolution und
vollstindig im demokratischen Imaginéren verankert. Ja man koénnte sogar sagen:
Demokratie ist selbst nichts anderes als eine ,, conspiration pour 1’égalité* (vgl.
dazu Marchart 2003).

Aus diesem Grund besteht das Demokratische an der Demokratie in genau
der Ausweitung und Vertiefung des egalitiren Horizonts qua Inklusion vormals
Ausgeschlossener. Damit wire zugleich eine mogliche Definition von ,radikaler
Demokratie gewonnen, die mit dem Adjektiv ,radikal schon allein deshalb
versehen werden muss, um sie von den heute ,,real-existierenden” Demokratien
zu unterscheiden. Letzteren scheint gerade an der Verengung des demokratischen
Horizonts, an einem minimalen Geriist formaler Rechte und Institutionen, mini-
malen Partizipationschancen und am — vor allem 6konomischen — Ausschluss
immer groferer Bevolkerungsgruppen gelegen, ganz zu schweigen vom struktu-
rellen Ausschluss von Migranten und Migrantinnen von sozialen wie politischen
Rechten. Es ist also keineswegs so, dass der demokratische Horizont bereits an
sein Limit gestoen wire, ganz im Gegenteil. An diesem Punkt kann sich durch-
aus Arendts republikanisches Modell als aktuell und produktiv erweisen, gesetzt
wir akzeptieren, dass Republikanismus nur noch als demokratischer Republika-
nismus zu haben ist. Eine Republik, die nicht auch Demokratie im modernen
Sinn wire, ist heute nicht mehr denkbar. Was hingegen durchaus vorstellbar ist,
ist eine Demokratie mit republikanischen Elementen, d.h. mit Elementen der Si-
cherung des offentlichen Raums und der aktiven ,Biirgerbeteiligung® an der
Aushandlung der o6ffentlichen Angelegenheiten. Dieser Raum muss allerdings
dem egalitdren Inklusivitétsprinzip gehorchen, denn Demokratie, auch eine repu-
blikanische Demokratie, ist nur zu haben in Form von fortgesetzter Demokrati-
sierung."?

Doch es gibt noch einen tiefer liegenden Grund, warum Demokratie und Re-
publikanismus {iberhaupt miteinander artikulierbar sind. Ein Grund, der genau in
Hannah Arendts politischem post-foundationalism zu suchen ist. Demokratie und
Republikanismus sind auf emanzipatorische Weise miteinander artikulierbar,

12 Der Jakobinismus selbst war letztlich nichts anderes als solch ein demokratischer
Republikanismus.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 167

weil sie die ,,ontologische* Bestimmung teilen, auf einem Ab-Grund gebaut zu
sein. In beiden Fillen handelt es sich um Regime der Ent-Griindung oder Grund-
losigkeit, denn beide machen auf ihre je eigene Art die Grundlosigkeit selbst zum
Grund. Republik ist deshalb einer der Namen fiir die symbolische Instituierung
von Grundlosigkeit als Grund des Gemeinwesens, weil sie jene Regierungsform
ist, die auf dem ,,Grund der Freiheit — und damit auf einem abwesenden Grund
gegriindet ist. Demokratie ist ihrerseits der Name fiir Grundlosigkeit als Grund
des Gemeinwesens, weil sie auf der anwesenden Ab-Wesenheit des ,,Volkes als
Souverdn gegriindet ist, d.h. auf einem leeren Ort der Macht. Anders gesagt:
Wenn die Republik Freiheit griindet und auf Freiheit griindet, dann griindet De-
mokratie Gleichheit und auf Gleichheit."”> Doch Gleichheit wie Freiheit besitzen
dabei eben gerade nicht den Status eines gesicherten und festen Fundaments der
jeweiligen Regierungsformen, wenn es sich denn bei Republik und Demokratie
um Regierungsformen handelt. Sie indizieren vielmehr die notwendige Unab-
stellbarkeit politischer Griindungshandlungen, die aus dem Chiasmus aus Freiheit
und Gleichheit, aus Republik und Demokratie, entspringen. Erst auf der Grund-
lage dieser doppelten Grundlosigkeit, die in der Republik ein anderer Name fiir
Freiheit und in der Demokratie ein anderer Name fiir Gleichheit ist, ermoglicht
sich das stindige Fortschreiben von Neu-Griindungen, ohne das es weder Repu-
blik noch Demokratie gibe.

Literatur

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Freiburg und
Berlin: Diaphanes.

Arendt, Hannah (1998): Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk,
Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (1992): Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen/Ziirich:
Piper.

Arendt, Hannah (1993): Macht und Gewalt, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (1994): Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000a): /n der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken I,
hgg. von Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000b): Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im po-
litischen Denken I, hgg. von Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000c): Vor Antisemitismus ist man nur noch auf dem Monde
sicher. Beitrage fiir die deutsch-jiidische Emigrantenzeitung ,,Aufbau® 1941-
1945, hg. von Marie Luise Knott, Miinchen: Piper.

13 Oder in den Worten Ernesto Laclaus (1990: 78): ,,[D]emocracy is the very placing
in question of the notion of ground".

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | OLIVER MARCHART

Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our Time, London
und New York: Verso.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (1991): Hegemonie und radikale Demokra-
tie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Marchart, Oliver (1999): ,,Die politische Theorie des zivilgesellschaftlichen Re-
publikanismus: Claude Lefort und Marcel Gauchet®, in André Brodocz und
Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der Gegenwart, Opladen: Leske +
Budrich, S. 119-142.

Marchart, Oliver (2003): ,,Die Jakobiner, der Mai und die Demokratie. Anmer-
kungen zum Phantasma und imaginédren Horizont von Emanzipation®, in dis-
kus, Nr. 2.03, 52. Jhg. (Oktober 2003), S. 23-29.

Marchart, Oliver (2005): ,,Don Alejandros Problem. Zum Verhiltnis von Repri-
sentation, Souverinitit und radikaler Demokratie®, in DemoPunk und Kritik
& Praxis Berlin (Hg.): Indeterminate! Kommunismus. Texte zur Okonomie,
Politik und Kultur, Berlin: Unrast-Verlag, S. 68-95.

Marchart, Oliver (2006): Post-foundational Political Thought: Political Differ-
ence in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh: Edinburgh University
Press (im Erscheinen).

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rodel, Ulrich (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre (1998): Le peuple introuvable, Paris: Gallimard.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Prosa.

Schreibverfahren bei Michel Serres

PETRA GEHRING

Im Jahr 1990 (und 1994 in deutscher Ubersetzung) erschien Le contrat naturel,
Der Naturvertrag — von dem Epistemologen und Wissenschaftsphilosophen Mi-
chel Serres ein iiberraschend direkt politisch angelegtes Buch. Schon im Titel
spielt Der Naturvertrag mit einer Parallele zu Rousseaus Contrat social, und tat-
sdchlich entfaltet der Text eine Forderung, die auf nichts weniger als eine politi-
sche Neugriindung der Form namens Gesellschaft hinauslduft. Die Idee des Sozi-
alvertrags — so Serres’ These — war im Grunde immer einseitig, sie schloss die
aullermenschliche Natur aus. Das Denken der Volkssouverénitit und der Griin-
dung des Gemeinwesens in sich selbst erklarte dem Nicht-Sozialen den Krieg.
Heute sehen wir die Folgen. Wollen wir nicht die Welt und uns selbst zugrunde
richten, so bedarf es nach Serres eines neuen, eines zweiten groen Vertrages der
Menschen mit sich selbst: Kein ,,sozialer Vertrag wire dieser neuerliche politi-
sche Griindungsakt, sondern eben ein ,,natiirlicher” oder besser ein naturbezoge-
ner Vertrag, ein Kontrakt zugunsten der Natur. Es gelte, ,,den ausschlielichen
Gesellschaftsvertrag durch einen Naturvertrag der Symbiose und Wechselseitig-
keit [zu] ergénzen™ (Serres 1994: 68). Fiir diejenigen Wesen, die keine Rechte
haben, stiftete die Menschheit auf diese Weise erstmals ein Recht.

Nachfolgend soll nicht diese starke, programmatische These des Buches ni-
her vorgestellt werden.! Vielmehr méchte ich die Form betrachten, in der Serres
diese These vorlegt. Auch fiir die experimentierfreudigen Verhéltnisse der fran-
zosischen Philosophie ist es tatsdchlich eine sehr besondere écriture, ein sehr ei-
genwilliger Schreibstil, in welchem Serres seine Uberlegungen entwickelt hat.
Dies nicht nur, weil der gar nicht besonders umfangreiche Text in viele kleine

1 Dies habe ich an anderer Stelle versucht, vgl. Gehring 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | PETRA GEHRING

Abschnitte zerfillt, zwischen ,,wir* und dem ,,ich* hin- und herschwingt — sowie
dem Du eines adressierten Lesers und vielleicht der ganzen Gattung Mensch.
Sondern auch, weil Serres einen eigentiimlich drastischen, zugleich uneinheitli-
chen Redefluss organisiert, der sein Thema eher mit sich fortreifit, als dass er es
klar entwickeln wiirde. Auch die Kapiteliiberschriften und Uberschriften der Ab-
schnitte wirken wie Embleme: ,,Krieg, Friede — ,,Naturvertrag® — ,,Wissenschaft,
Recht — ,,Seile, Auflosung®. Dabei ist das Buch das Gegenteil eines Zettelka-
sten-Buchs oder einer Aphorismensammlung. Der Naturvertrag erzeugt von sei-
nem ersten Satz an einen kraftvollen Sog. ,,Ein stockschwingendes Feindespaar
bekdampft sich inmitten von Treibsand.” (Serres 1994: 11) So lautet der erste
Satz. Es wire nicht tibertrieben zu sagen, dass Serres’ Buch iiber die Neubegriin-
dung des Verhiltnisses der Menschheit zur Natur nicht nur in seinen Inhalten,
sondern eben auch der Form nach seinesgleichen sucht.

Was hat es mit der Prosa von Michel Serres auf sich und wie héngt sie mit
Serres’ philosophischem oder auch philosophisch-politischem Anliegen zusam-
men? Ich ordne meine Uberlegungen entlang der Vermutung, dass bei Serres
Form und Inhalt auf das Engste zusammenhingen. Der Naturvertrag ist nicht
nur, was seinen Willen zur Wahrheit, sondern auch, was seinen Willen zur Wir-
kung angeht, ein Stiick politische Philosophie. Der Naturvertrag argumentiert,
aber er iiberredet auch, er ist ein dsthetischer Text. Mehr noch. Denn Serres’ Pro-
sa beschrinkt sich nicht auf den literarisch-kiinstlerischen Eindruck. Vielmehr
arbeitet sie daran — um diesen Gesichtspunkt geht es mir — auf eine neue und ei-
gentlimliche Weise eine politische Prosa zu sein.

Ich skizziere zunichst Serres’ Schreibverfahren (1), danach (2) seine nicht in
Der Naturvertrag, sondern in anderen Schriften programmatisch formulierte phi-
losophische Methodologie. Dabei suche ich eine Verbindung zwischen Serres’
radikaler Methodologie und der Radikalitét seiner Prosa. AbschlieBend spitze ich
(3) meine These zu, dass Der Naturvertrag beispielhaft Serres’ Schreibweise
nicht nur als methodologisch konsequente Form des Philosophierens vorzeigt,
sondern dass das Schreibverfahren des Buches tatsdchlich auch eine Politik ent-
hilt: eine theoriepolitische Strategie und auch eine wissenschaftskritische, eine
sich an den Leser als Biirger wendende politische Position. Der Mathematiker
und Wissenschaftshistoriker agiert in Der Naturvertrag vielleicht sogar mehr der
Form als dem Inhalt nach als politischer Philosoph. Mit dieser These mdchte ich
die Prosa des Michel Serres als eine nicht nur dsthetische, sondern politische Pro-
sa begreifen und vorstellen.

Serres thematisiert in seinem Buch den Status derjenigen Sphire, die uns tradi-
tionell als ,,die Natur* gegolten hat: Die Physis, der physische Kosmos, natura,
nature, la nature oder [’ordre naturel. In der modernen wissenschaftlichen und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 171

hochtechnisierten Gesellschaft herrscht Krieg gegen diese Sphédre — und zwar
nicht metaphorisch, sondern ganz wortlich. Serres sieht eine in die Techniken,
aber auch in unsere Selbstverhéltnisse eingebaute juridische Friedlosigkeit am
Werk, die in unserer modernen Idee des Sozialen wurzelt. Die Figur des Gesell-
schaftsvertrages verbriefte gleichsam ein Nicht-Verhiltnis zur Natur — unserem
ganz Anderen. Freilich entgleitet diese Aggressivitit des Sozialen unseren poli-
tisch-philosophischen Begriffen — eben weil wir die politische Welt als ein Uni-
versum des Gesellschaftlichen denken. Inzwischen bringt der Ruin der Natur das
Problem ans Licht. ,,Ehedem siegreich zeigt sich die ERDE nun als Besiegte.
(Serres 1994: 27) Serres vermeidet das Wort Okologie und er vermeidet das
Wort Katastrophe. Aus seiner Sicht ist es jedoch fiir den zweiten Sozialvertrag,
fiir jenen ,,Naturvertrag™ hohe Zeit. ,,Die Hinfilligkeit hat die Lager gewechselt™
(Serres 1994: 40). Jene fremde Dimension, die wir Natur genannt haben, geht —
inzwischen auch fiir uns erfahrbar — verloren. Der Mensch ,,ist ein Uberall-Sein®
(Serres 1994: 35, 37), allerdings ohne dass er seine eigene fiirchterliche Effizienz
begreifen konnte — das heiflt: ohne sie in anderen als sentimentalen Kategorien
fassen zu konnen. Von der Kultur geht eine objektive Gewalt aus. Doch diese in
politischen, in normativen Kategorien zu fassen, sprengt unseren — sprengt den
sozialen — Rahmen.

Serres entfaltet diese Diagnose nicht allein in Rechtsbegriffen, sondern in
Bildern, die zugleich Geschichten sind. Ein Analogon des Naturvertrages wire
beispielsweise der unausgesprochene Pakt der Seeleute miteinander wie auch mit
dem Element, das sie befahren, mit dem Meer. Ein Schiff auf offener See kennt
keine Zufluchtsorte. Die Seeleute verbindet ein Sozialvertrag, ein Nichtangriffs-
pakt untereinander. Zugleich gilt jedoch eben dieses positive Band auch gegen-
iiber dem Ozean, der das Boot trigt. Der Seemann fiirchtet und er liebt das Meer.
Er kennt es und nimmt es ernst. Er bekdmpft es nicht, selbst wenn es in widrigen
Situationen um das Leben geht. Im Gegenteil. Wer gegen das Meer kampft, ver-
steht es nicht. Er macht Fehler. Er wird umkommen.

Um Dinge wie diese zu sagen, bedient sich Der Naturvertrag einer Prosa, die
das direkte Mitteilen — personliche Erzdhlung, Fabel, Mythos, Reportageele-
mente — mit verschiedenen Reflexionsebenen verkniipft. Dabei vermengt er die
Diskurse der Wissenschaften. Er arbeitet souverdn eklektizistisch, huldigt ver-
schiedenen wissenschaftlichen Stilidealen und bringt Fachterminologie der Na-
turwissenschaften, der Sozialwissenschaften, der Medizin, des Rechts und auch
der klassischen Philosophie zusammen. In diese Melange hinein mischt er
gleichberechtigt die Sprachen der Erfahrungswelt. Erinnerungen, Seufzer, Tage-
buchstellen. Ein ebenso massiver wie in sich heterogener Schreibfluss entsteht.
Auch im Inneren der vielen kurzen Abschnitte des Buches fiigen sich Stilwechsel
und Uberginge der Rede-Ebenen aneinander. Dabei méchte man von Briichen
oder Spriingen nicht reden: Das Heterogene ist eng aneinander gebunden und er-
gibt einen stark magnetisierten Stoff.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | PETRA GEHRING

Wollte man zentrale sprachliche Gesten identifizieren, so wird man vielleicht
sagen: Der Naturvertrag spielt auf den Registern der Erzahlung, der anwaltlichen
Stellungnahme, des gelehrten Traktats, der erinnernden Meditation und schlie3-
lich der pathetischen existentiellen Anrufung — was immer ,,Existenz” bezogen
auf einen solchen, klassische Sprecherpositionen allenfalls zitierenden Textzu-
sammenhang heilen mag. Es scheint, als solle eine teils weich hin und herglei-
tende, teils pfeilartig-angriffige sprachliche Bewegung eine eigentiimliche zwei-
fache Erfahrung einfangen, um die es Serres in immer neuen Anldufen geht: Das
Staunen vor der Unmoglichkeit, so etwas wie ,,Natur” in der Erfahrung und der
Sprache tatsichlich zu finden — und zugleich die dringende Gewissheit, dass es
dennoch eben dort, wo wir die Intuition ,,Natur* haben, etwas zu suchen gilt. Et-
was, das wir eigentlich auch benennen kénnen. Offenbar miissen wir neue Mittel
mobilisieren und definitiv andere Relationen bemiihen als die der Wissenschaften
(objektiven Gewi3heit) oder der politischen Philosophie (Sozialvertrag und Men-
schenrecht).

Wie von dem sprechen, was man nicht einfach Naturerfahrung nennen kann,
aber doch Erfahrung nennen sollte — eine Erfahrung von existentieller Intimitét,
eine Erfahrung jenseits des Paradigmas des Sozialen? Serres sucht fiir die Natur
als Erfahrungstatsache Worte, aber er vermeidet alle fertigen Objektivierungsre-
gister. Er variiert die Formen. ,,Empirie” wire das falsche Wort. ,,Phdnomen*
wire wahrscheinlich aber auch kaum besser. Oder sollte man vielleicht doch eine
Stelle wie die folgende (iber das Hochgebirge) phanomenologisch nennen?

Vor dem Abend in der Berghiitte hat niemand diese Welt verlassen; seit den frithen
Morgenstunden aber dringt jeder in die andere ein. Dieses kleine Chalet in unmittelbarer
Nihe des Gletschers dient als Scharnier, als Pforte, als Schleuse, als Eingang, als Uber-
gang, den eine Art Schutzheiliger bewacht. Eis, Schnee und Felsen bilden die nahezu
abstrakte andere Welt. Sie hat mit dem Gewohnten nichts gemein. Die Horizontale wird
vertikal, unsere alten Sichtweisen geraten ins Wanken, alle Gesten und Verhaltenswei-
sen verdndern sich, es wandelt sich die Sprache, die niemand versteht, der nicht densel-
ben Schritt getan hat. [...]

Schritt fiir Schritt begleitet uns das Archaische und das Primitive. Habe ich, ohne es zu
bemerken, bereits gesagt, daf die Gletscher zerkliiften, wenn sich ihr Bett konvex auf-
wirft und abwirts neigt? Jedermann weill das. WeiB, fahl und griin klaffen die sichtba-
ren Lippen dieser Miinder oder Schrunde, die hier und da mit Schnee bedeckt sind.
Wenn eben dieses Bett sich jedoch manchmal konkav einsenkt, bricht der Gletscher sei-
ner ganzen Dicke nach, aber in anderer Richtung, so daB der Rif3 oder Spalt eine umge-
kehrt V-Form annimmt. Man tiberquert eine kaum sichtbare, genau gezeichnete, feste
und randscharfe Linie unter hohem Druck, deren Energie jedoch einen gigantischen
Hohlraum verbirgt, der sich mit wachsender Tiefe vergréBert und in einigen Fillen
mehrere Kathedralen in sich aufnehmen konnte. (Serres 1994: 170f.)

In erzdhlenden Passagen wie diesen ldsst Serres seine Sétze wie Drachen steigen,
so dass sie sich den Gravitationsfeldern der Naturwissenschaft, aber auch der Na-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 173

turphilosophie oder anderen Mustern des Natiirlichen entziehen. Andere Pas-
sagen sind anders: ,,Vergessen wir das bei diesem Thema so abgedroschene Wort
environnement — ,Umwelt‘. Es setzt voraus, dal wir Menschen im Mittelpunkt
eines Systems von Dingen stehen, die um uns kreisen, da3 wir der Nabel des
Universums sind, Herren und Besitzer der Natur.* (Serres 1994: 61) Oder noch
anders:

Wiirde unser Rationales sich mit dem Realen und das Reale sich mit dem Rationalen
verbinden, lieBen unsere verniinftigen Unternehmungen keinerlei Rest zuriick; wenn
aber der Unrat im Abstand, der sie voneinander trennt, wuchert, so deshalb, weil dieser
Abstand die Pollution hervorbringt; sie schiittet die Distanz des Rationalen zum Realen
zu. In dem Maf3e aber, wie der Miill sich hiuft, vertieft sich auch der Graben zwischen
den beiden Welten. Die HaBlichkeit folgt aus der Disharmonie und umgekehrt. Muf3
man erst noch beweisen, was unser Verstand der Welt Gewalt antut? Verspiirt er nicht
mehr das vitale Bediirfnis nach Schénheit? (Serres 1994: 47)

Wo er das Natiirliche umkereist, spricht Der Naturvertrag immer auch von Kultur.
Er schildert die Ratlosigkeit des Gesellschaftsmenschen vor ,seiner® Natur wie
vor der Naturzerstérung gleichermaflen. Das Wuchern der Artefakte, die eigen-
tiimliche Verletzlichkeit dessen, was vor ihnen war und was sie veridndern.

Nachts vom Satelliten aus sichtbar als die grofite Licht-Galaxie des Globus, insgesamt
stirker bevolkert als die Vereinigten Staaten, geht die tiberriesige Megalopolis Europa
von Mailand aus, iiberquert die Alpen durch die Schweiz, folgt dem Rhein durch
Deutschland und die Benelux-Lénder, greift England in der Flanke an, nachdem sie den
Atlantik bis Dublin iiberquert und den Armelkanal hinter sich gelassen hat. Ein sozialer
Komplex, der nach Gréfe, struktureller Homogenitiat und WelteinfluB den grofen Seen
oder dem Packeis von Gronland vergleichbar ist, verdndert dieser Menschenschild seit
langem tiefgreifend die Strahlenbrechung, den Wasserkreislauf, die mittlere Jahrestem-
peratur und die Wolken- oder Windbildung, kurz: die Elemente, dazu die Zahl und die
Entwicklung der lebenden Arten auf, iiber und unter seinem Territorium. (Serres 1994:
34)

»~Endlich existieren wir als Natur®, heifit es einige Seiten weiter ironisch tiber
diesen gigantischen, quasi anorganisch gewordenen Leviathan. ,,Der Geist hat
sich zum Tier ausgewachsen und das Tier zur Platte.” (Serres 1994: 39)

Serres’ Sitze klagen an. Sie verteidigen. Sie mahnen. Man mag an ein an-
waltliches Pladoyer denken — oder vielleicht auch an ein staatsanwaltliches, denn
es ist auch eine Leerzone in unserem moralischen Erfahrungsschatz, die Der Na-
turvertrag anprangert und an der er uralte Fabeln und Namen erprobt. Sie bi-
lanzieren eine ruinierte Liebe, Widmung, Sehnsucht des Humanen nach sich
selbst, und sprechen von dem, was im Abschied dasjenige ist, wovon man sich
verabschiedet, vom Zorn, vom Grauen des Menschen vor den Machinationen
seiner selbst und vor der Vielzahl seiner destruktiven Spuren.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | PETRA GEHRING

Serres Prosa verhilt sich sprachkritisch. Sie organisiert regelrechte Bela-
stungstests fiir tradierte Metaphern. So die Bilder fiir den Naturvertrag: Nicht
Rechtsakt, nicht fiat, nicht juristisches ,,Performativ (vgl. Serres 1994: 128).
Sondern? Eine schlichte und existentielle Technik. Zum Beispiel ein Seil. Die
Verbindung durch ein Band. Wer im Hochgebirge oder im Packeis unterwegs ist,
kann dies nicht allein tun, er muss sich mit anderen zusammen binden.

Setzt sonst [...] jeder Aufbruch voraus, daf Stringe oder Bindungen reilen oder Halte-
trossen losgemacht werden, so erfordert der frithmorgendliche Aufbruch in den hoch-
gelegenen Berghiiten dagegen die Bildung von Seilschaften. Nur wenige wagen sich als
Einzelgédnger da hinauf. Zwischen den Seilschlaufen, die die Becken stiitzen, bildet sich
eine konstante, wenn auch geschmeidige stoffliche Kommunikation, die das Vorankom-
men sichert. Das Subjekt, das marschiert, klettert, sich anklammert, ankommt oder nicht
ankommt — es ist weder es selbst noch Sie oder ich, es ist die Seilschaft, das heifit das
Band. (Serres 1994: 171f.)

Die Gefahrenlage und die Bindung verdndern das reisende Subjekt. Die Be-
schaulichkeit des individuellen Erkundungsganges verschwindet. Die Verpflich-
tung lduft wie eine Leine auch durch alle Fragen der Erkenntnis hindurch. In
sanfter Landschaft unspiirbar, gibt das Band in rauherem Geldnde zu fiihlen, dass
das Kollektiv existiert. Ein Wir ist geschaffen: der Gesellschaftsvertrag. Im
Hochgebirge wird das Band zum Zugseil, zur direkten Verbindung mit den Din-
gen: der Naturvertrag. Er gibt der Gruppe auf elementare Weise Auflenhalt. Das
Seil halt eine Seilschaft, indem es die sinnliche Verbindung herstellt zum Haken
in der Wand. ,,[D]ie Gruppe sieht sich nicht nur auf sich selbst bezogen, nicht nur
mit sich selbst verbunden, sondern auch mit der objektiven Welt. [...] Gesamt-
heit der Beziehungen der Gruppen zur Welt, die geboten sind, sobald diese Welt
gefihrlich wird — ist das Ankerlichten beendet, welche Beziehungen unterhalten
die Gerite dann ihrerseits zum Recht?* (Serres 1994: 173f.)

Serres riskiert viel, denn er ldsst seinen Text keineswegs nur in solchen di-
stanzierten Analogien sprechen. Der Text verlagert zuweilen den Ton, schliipft in
seine Sujets hinein und dhnelt dann einem religiésen Text. Gemessen an der phi-
losophischen Forderung des Verzichts auf das Postulieren von Transzendenz
miissen Passagen von Der Naturvertrag irritieren. In gesperrter Schreibweise
geistert beispielsweise das Wort ERDE durch den Text, so wie auf mittelalterli-
chen Buchseiten der GOTT aus den Zeilen herausstach. Die ERDE: Serres um-
schreibt sie in der Art einer Huldigung: ,,Matrix allen erdenklichen Lebens, Spie-
gel der Eisflichen, Sitz der Schneemassen, Urne der Meere, Windrose, Elfen-
beinturm, Haus aus Gold, Himmelspforte, Heil, Zuflucht, wolkenumsdumte Ko-
nigin.” (Serres 1994: 199)

Oder, mythologischer, wobei die Kontexte der griechischen Antike und die
Gegenwart ineinander gleiten:

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 175

Was ist die Natur? Die Unterwelt oder Holle der Stadt oder der Kultur. Der Ort, an den
der Ko6nig verbannt wurde: eben der Verbannungsort, buchstéblich die Bann-Meile, die
Umgebung der Stadt. ... Von dieser Unterwelt sagte Anaxagoras: ,In den Hades steigt
man von {berall und immer auf gleiche Weise hinab.® Ob Sie aus Sparta oder San Fran-
cisco kommen, man stirbt doch auf gleiche Weise. Ob sie aus Paris oder Pisa verbannt
worden sind, Thr Exil liegt aulerhalb der Welt, unter ein und demselben unvergéngli-
chen Himmel. (Serres 1994: 125)

Sparta oder San Francisco — wird das mythologisch-religiose Genre wohl wie-
derbelebt oder eher zitiert? Passagen in Der Naturvertrag dhneln einer Predigt.
Dennoch scheint mir letztlich der Zusammenhang entscheidend und damit die
Tatsache, dass auch dieser Duktus nach wenigen Sitzen bereits wieder durchbro-
chen wird. Serres erprobt Anndherungsrichtungen. Er vervielfiltigt die Stimmen
und spielt gleichsam die ganze Breite der Instrumentierung der europdischen
Tradition aus, um zu adressieren, was nicht zu adressieren ist. Metaphysik oder
Mystik des Anderen? Die Kunst dieser Prosa fangt das metaphysische Risiko in
Teilen ab. Sie verleugnet es allerdings nicht.

SchlieBlich ein zentrales Stilmittel: Serres erzchlt.* Namentlich gegen Ende
hin verwandelt sich Der Naturvertrag in ein Geflecht von personlichen, mit Da-
tum und Ort versehenen Reisenotizen. Unbekannte Eigennamen tauchen auf. Wir
sind im Gebirge, bei jemandem zu Gast, begleiten chinesische Holzféller in ei-
nem Hochwald, die dort einen méchtigen Baumstamm ansingen, wahrend sie ihn
zu transportieren suchen:

Ich sage Thnen, was ich gesehen und gehort habe: Die Materie erhob sich. Ja, von den
sieben stimmigen Holzféllern in die Wiege der Lianen gelegt, die erbebten wie die Kla-
viersaiten bei den tiefen Tonen. Aber nein. Die Materie erhob sich. Vom Hauch der
Musik aufgehoben, hifite die Holzbohle Segel, sie legte ab. (Serres 1994: 192)

Oder — wieder auf der Suche nach der Natur als Instanz, die es in unserer Wirk-
lichkeit nicht gibt aber auch nicht nicht gibt und also im Vertrag zu stiften wére —
die Schilderung eines Erdbebens:

Plotzlich schiittelt der Erdboden seine Gerétschaften ab: die Mauern bersten, zum Ein-
sturz bereit, aus ihrem Verbund losgekort, die Déacher werfen sich auf, Frauen stiirzen
hin, die Kommunikation ist unterbrochen, der Larm verhindert jede Verstdndigung, das
diinne Hdutchen von Technik reif3t ein mit metallischem oder kristallinem Knirschen
und Krachen, die Welt kommt schlieBlich zu mir, &hnelt mir, ganz ratlos. Tausend un-
niitze Bande 16sen sich, liquidiert, wihrend aus den Tiefen, unter den schwankenden
FiiBen, das eigentliche Sein, das Grundrauschen, die grollende Welt aufsteigt: der
Rumpf, der Querbalken, der Kiel, das méchtige Spantengerippe, der reine Unterbau,

2 Das Medium der Erzéhlung und namentlich der Reiseerzahlung ist fiir Serres auch
in anderen Texten elementar (vgl. etwa Serres 1988).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | PETRA GEHRING

das, woran ich mich seit jeher klammere. Ich kehre in mein vertrautes Universum zu-
riick, in meinen bebenden Raum, zu den gewohnlichen BloBen, zu meinem Wesen, ge-
radewegs zur Ektase. (Serres 1994: 202f.)

Eine pathetische Sprache. Man koénnte sich — etwa angesichts des zuletzt zitierten
Beispiels — wahrscheinlich streiten, ob sie eher nach Heidegger schmeckt oder
doch eher nach Bataille, oder ob sie an Melville denken ldsst: An jenes eigenar-
tige Drama, welches den Jager Ahab an das weifle Ungeheuer bindet. An das lee-
re Auge, das Gegeniiber seiner Jagd.

2,

Die zitierten Passagen lassen die schriftstellerische Freiheit vielleicht ahnen, die
Serres sich nimmt. Sie machen, so hoffe ich, aber auch deutlich: Hier schwelgt
nicht blof ein Philosoph in Sprache, hier setzt nicht einfach jemand zur Verscho-
nerung Weichzeichner ein. Vielmehr geht es um eine Theoriesprache eigener Art,
um eine Poetisierung in methodischer Absicht.

Serres poetisiert seine Sprache, das wire eine weitergehende These, auch
nicht lediglich, um ,dichterisch® etwas zu umschreiben, was man mit direkten,
theoretischen Mitteln nicht sagen kann. Serres Prosa bekundet nicht die Resigna-
tion von Theorie. Sie feiert nicht blol einen abwesenden Gegenstand, und sie
versucht auch nicht, eine Parallele zu den ebenfalls verwendeten Theoriebegrif-
fen zu er6ffnen — also umschreibend zu ,illustrieren‘, wovon die Rede sein soll.
Der Theoriesprache selbst widerfahrt die Poetisierung: Dies ist nicht zuletzt der
Effekt jener eigentiimlichen Dichte, die den Text (trotz Mischung und Ebenen-
wechsel) an keiner Stelle zerteilbar erscheinen lisst. Serres Prosa bleibt Theorie
— oder will Theorie bleiben. Sie verwandelt aber ihr Gesicht.

Geht es also in einem philosophisch radikalen Sinne etwa um die seit Derrida
sprichwdortliche Strategie einer Vervielfiltigung moglicher Lesarten von Theo-
rietexten und damit um einen Grenzgang oder ,,Randgang® (vgl. Derrida 1988)
zwischen Literatur und Philosophie? Ich denke: Auch darum dreht sich ein Pro-
jekt wie Der Naturvertrag nicht. Serres verarbeitet zwar hier und da Elemente li-
terarischer Fiktion (etwa Jules Verne oder Robert Musil), aber er behandelt diese
nicht als etwas, das Anlass gibe, iiber eine Grenze nachzudenken, die Theorie
von Literatur oder anderen Genres trennt. Serres behandelt alles, was er aufgreift,
einfach wie nicht-fiktionale Aussagen zur Sache. Er spielt es nicht gegen die
Wissenschaft aus. Er ,,disseminiert” also keineswegs mittels der Andersartigkeit
des Literarischen — wie Derrida es kunstvoll tut (vgl. Derrida 1995) — einen aus
seiner Sicht (allzu) prézisen Sinn.

Serres tiberfiihrt schlieBlich auch nicht das philosophisch vermeintlich Pré-
zise in polykontextuelle Moglichkeitsraume. Der Naturvertrag setzt kaum mehr
als ein orthodox geschriebener philosophischer Text es tun wiirde logische Kurz-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 177

schliisse, Paradoxien, Aporien oder Differenzen frei. Mit anderen Worten: Serres
poetisiert seine Sprache, aber weder auf die Literatur noch auf die (latente) Lite-
rarizitit von Theoriesprache noch auf die logische Abgriindigkeit von Sprache im
Allgemeinen wird durch seine Verfahren das Augenmerk gelenkt. Serres’ Prosa
will vielmehr als eine Anstrengung in der Sache funktionieren. Sie will von vor-
handenen Gegebenheiten reden. Sie 16st allerdings diese ,Sache® systematisch
von allen Vorgaben bestimmter Diskurse. Es wird ein Abstand organisiert, nicht
mittels Destruktion, sondern mittels der Mischung konventioneller Formen. Er
betrifft alle Formen gleichermafBlen. Dennoch geht es Serres eher um die Suche
nach neuen, angemessenen Formen als um die Kritik des Prinzips ,Form‘.

Ich formuliere diese Beobachtung als These. Serres erweitert die stilistischen
Spielrdume der Theoriesprache nicht in der Absicht, Literatur und Philosophie
einander néher zu riicken. Der Naturvertrag schafft vielmehr — im Medium einer
kompromisslos gewonnenen sprachlichen Mischung — ein Pathos der Distanz.
Serres’ Prosa hélt sich diesseits der Einordnungen. Zugleich entwirft sie etwas,
das den Traum einer universalen Verstdndigung zu bezeugen scheint: Sie 6ffnet
sich weit, sie nimmt sowohl weltliche Erfahrungs-Sprachen als auch die Idiome
der wissenschaftlichen Disziplinen in sich auf. Der textuelle Raum der europii-
schen Uberlieferung und Gegenwart wird aufgemischt. Der Naturvertrag erfindet
natiirlich nicht wirklich eine Universalsprache. Aber er spricht, als spriche das
Denken alle Sprachen, als agiere es polyglott.

Serres’ écriture ist damit zwar entschieden philosophisch, verzichtet aber auf
eine Privilegierung der Auseinandersetzung mit der philosophischen Tradition,
wie die stérker philologischen Schreibverfahren von Heidegger oder Derrida es
tun. Auch dies lésst sich als These fassen: Serres’ Schreibverfahren sind affirma-
tiv. Sie sind nicht durch ihren Sprachstil bereits ironisch-polemisch gegen den
Normalstil philosophischer Meisterdiskurse gerichtet. Sie definieren eine neue
Form, aber sie setzen auf der Ebene der Form nicht auf , kritische* Pointen.

Der Naturvertrag spielt keine Spiele. Er will maximal allgemein und zu-
gleich maximal konkret sein. Serres steckt ein Feld gemischter Erfahrungen ab,
in dem eine gemischt erfahrbare Sache auf neue Weise zum Auftritt kommt. Die
zu diesem Zweck geschaffene dichte Diskursmischung reorganisiert divergie-
rende Felder des Wissens und auch moralisch-ethischer, existentieller Evidenzen
in einer gemeinsamen und auf neue Weise tiberlappungsreichen Geographie.
Worum geht es dabei? Um Wechselwirkungen, um rhythmische oder motivische
Interferenzen? Geht es um Uberredung? Um synisthetische Suggestion?

Zu seiner Methode hat sich Serres verschiedentlich gedufert, auch wenn sich
in Der Naturvertrag keine Hinweise finden. Schlagen wir daher einen kurzen
Bogen. Schon Serres’ frithe strukturalistische Programmtexte, nachzulesen im er-
sten Band der grofen Sammlung Hermes, bieten Aussagen zu Methodenfragen
(vgl. programmatisch Serres 1991: 9-23, 25-56). Hin und wieder schreibt Serres
auch orthodox, aber bis heute sind die meisten seiner Arbeiten in literarischer
Hinsicht experimentell angelegt und setzen mehr oder weniger ausdriicklich un-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | PETRA GEHRING

gewohnliche Schreibverfahren ein — von der ,tiefenhermeneutischen® Interpreta-
tion von Bildern (vgl. Serres 1981) iiber kommentierende Lektiiren, die vor allem
die Hermes-Bénde pragen, dann die schon erwihnten Reise-Erzahlungen und das
wahrscheinlich héufigste und typischste Stilmittel: die spielerische Arbeit mit
kleinen, in Mythen eingekniipften Modellszenen oder Fabeln (vgl. meisterhaft:
Serres 21984).

,Ich suche die Passage, die von der exakten Wissenschaft zur Wissenschaft
vom Menschen fiithrt“, heift es zum Auftakt von Hermes V: Die Nordwest-Pas-
sage (Serres 1994b: 15). Bereits vor der ,,Passage” machte Serres das Reisen
nicht nur zum Thema, sondern auch zu einem zentralen Methodenbegriff. Die
Passage, das Suchen und Finden eines unmdglich scheinenden Weges, korre-
spondiert mit fritheren Motiven: der randonnée, dem Spazierengehen und Um-
herschweifen (vgl. Serres 21984: 163ff.; Serres 1994: 7ff.), dem parcours (vgl.
Serres 1993: 206-221). Im ersten Hermes Band war es das ,,Netz“ als Geflecht
von Knoten und Wegen, spéter sind es die Verwirbelung und die Vermischung,
die als Modelle dienten fiir das Gegenstiick jenes Wie, ndmlich fiir das Wohin-
durch dieser ,Methode‘, dieser Wegfindung. Jeder Weg fiihrt ins Komplexe, lédsst
sich ablenken, ist relativ auf eine ihrerseits relative, also in nichts wirklich not-
wendige, sondern vollzugsabhingige Struktur. Was als Weg und was als Umweg
erscheint, ist perspektivenabhingig. Als Formen sind sie letztlich ununterscheid-
bar.

Serres’ Methodenverstindnis ist relationalistisch, perspektivistisch, prozess-
orientiert. Als eine metonymische Gewéhrsfigur hierfiir setzt er — gegen den ,ei-
nen‘ Gott des Rationalismus und der monotheistischen Traditionen in der Philo-
sophie — den antiken Gotterboten Hermes: ein Halbgott, ein Hybridwesen. Glaubt
man der Uberlieferung, so war er in der Antike nicht nur zustéindig fiir die Ver-
stindigung und fiir den Handel, sondern auch fiir die Diebe, worauf Serres gern
hinweist. Hermes ist eine zwielichtige Figur. In seinem Buch Der Parasit be-
schreibt Serres das ,,System® des Hermes — und meint auch die logische Anlage
seiner eigenen Theorie:

Es ist polytheistisch oder polyzentrisch, eine Kette von Sanduhren, ein Netz aus solchen
Ketten. Die Engel, die voriibergehen, Gotter oder Damonen, halten die Kreuzungs-
punkte inne: Knoten des Austauschs, des Wechsels, Schnittpunkte, Gabelungen der Ent-
scheidungslinien, Schicksalsspindel, Biindel, bei dem das Viele in einer Hand zusam-
menléduft. Der Anfang des Politischen. (Serres 21984: 72)

Das monotheistische System der Vernunft verspricht eine Eindeutigkeit, die es
aus der Sicht der polyvalenten Logik des Hermes nicht gibt. Dennoch — und das
ist wichtig — kann es fiir die theoretische Anstrengung kein anderes Ziel geben
kann als den Versuch einer Strukturfindung. Auch wenn alles sich ins Komplexe
wendet, ist das Ziel der Theoriebildung nach wie vor Prizisierung, namlich Pra-
zisierung eben dieser polyvalenten Situation:

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 179

Die Frage ist, ob man ein Netz konstruieren kann, das frei von Kreuzungen, Verteilern
und Schnittpunkten wire, an denen sich die Parasiten niederlassen. Wo jedes beliebige
Element mit jedem anderen in Beziehung treten konnte, ohne auf einen Vermittler an-
gewiesen zu sein. Das ist das Pfingstschema. Es gilt entschieden, eine Philosophie ohne
Verteiler zu schreiben. Damit habe ich begonnen. (Serres 21984: 73)

Serres prigt flir sein Methodenideal einen sehr schonen Ausdruck: Er spricht von
unscharfer Mathematik.

Gott oder Teufel? Ausschluf}, Einschlu3? These oder Antithese? Die Antwort ist ein
Spektrum, ein Band, ein Kontinuum. Wir werden niemals mehr mit Ja oder Nein auf
Fragen der Zugehorigkeit antworten. Drinnen oder DrauBlen? Zwischen Ja und Nein,
zwischen Null und Eins erscheinen unendlich viele Werte und damit unendlich viele
Antworten. Die Mathematiker nennen diese neue Strenge unscharf: Unscharfe Unter-
mengen, unscharfe Topologie. Den Mathematikern sei Dank. Wir hatten dieses unscharf’
schon seit Jahrtausenden nétig. In seiner Erwartung machten unsere starre Logik und
unsere grobschlidchtigen Begriffe den Eindruck, als spiele man mit Boxhandschuhen
Klavier. (Serres *1984: 89)

,Diode, Triode, Methode. Die zweiwertigen Topiken verlieren sich in diesen Ge-
bilden. Der Wert der Zugehorigkeit geht durch den Raum, durch das Spektrum,
das die zwei alten Werte trennt oder vereint. Die Mathematik des Unscharfen,
erkundet diese Mitte, dieses Mittel, diesen Vermittler.* (Serres 21984: 104)

Diese Idee einer ,,Mathematik des Unscharfen* konnte auch einen Schliis-
sel zum Verstidndnis von Serres Schreibverfahren bieten. Es geht nicht darum,
dem Unscharfen die Tiren zu 6ffnen, anstelle von Wissenschaft also kiinftig auf
Poesie oder Vielfalt zu setzen. Es gilt vielmehr darum, die Extreme — Prizision
und Unschirfe — zusammenzubringen: Wissenschaftliche Strenge soll auf neue
Weise verbunden werden mit der methodologischen Entscheidung fiir diejenige
Vielfalt, die bisher untragbar schien, weil sie (de jure jedenfalls) die Begriffe
sprengt. Eben damit kommen wir von Serres’ Methodologie zur Sprache seiner
Theorie: Das mit dem Namen Hermes verbundene philosophische Vorhaben for-
dert nicht nur eine Fusion der Sprachen der Naturwissenschaften sowie der Kul-
turwissenschaften und der Kultur. Es fordert mehr. Namlich die Beibehaltung der
in den bisher getrennten Ordnungen vertretenen maximalen Anspriiche und Me-
thoden — unter anderem die verschiedenen maximalen Anspriiche einer sprachli-
chen Gerechtigkeit gegeniiber der Sache.

Mathematik des Unscharfen — das wire das Programm einer ultimativen Ab-
straktion (nach dem Vorbild der Mathematik) bei gleichzeitiger Modellierung des
Unscharfen in einem phidnomenologischen Modus (nach dem Vorbild der Ge-
schichte, der Geschichten und der alltagsweltlichen Erfahrung). Die damit ange-
strebte Sprache kann keine Sprache sein, die als Meta-Sprache auf vorhandene
Disziplinen aufsetzt. Sie miisste immer auch eintauchen kénnen, Konstruktion

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | PETRA GEHRING

mit Konkretion verbinden. Sie miifite einerseits im Formalen und andererseits im
singulédr Erfahrbaren, im radikal Weltlichen sein.

3.

Methodologie und Prosa erscheinen bei Serres eng verbunden, und zwar nicht al-
lein deshalb, weil sich in der Philosophie jede inhaltliche Frage auch als Form-
frage auf das Wie des Philosophierens zuriickbiegen ldsst. Die Bindung ist enger,
das zeigt die Weglassprobe: Serres’ Anspruch einer gedffneten und vielfiltigen,
zugleich aber anschluss- und iibersetzungsfihigen Form von Theorie, einer die
Diskurse nicht sprengenden, sondern in diesen dicht und konkret etwas aussagen-
den Arbeitsweise, lieBe sich als Programm sprachneutral gar nicht durchfiihren.
Eine ,,Mathematik des Unscharfen“, durchgefiihrt in konventioneller Wissen-
schaftsprosa, wire schwer vorstellbar. Ebenso wenig kann es allerdings ausrei-
chen, schlicht auf Beimischung der Elemente und auf Anreicherung als Selbst-
zweck zu setzen. Serres’ Methodologie 14duft auf vielmehr darauf hinaus, dass im
strengen Sinne des Wortes gedacht werden muss. Sie erzwingt eine sprachlich-
reflexive Einkniipfung. Paradox gesprochen: In der Fiille der Optionen einen
Sinn fiirs Ganze. Weniger paradox: einen Sinn fiir den zu erreichenden sprachli-
chen Limeswert.

Wie verkniipft sich dies nun mit der anfangs aufgestellte These, dass Serres’
Prosa nicht nur theoretisch hochreflexiv, sondern tatsachlich politisch funktio-
niert? ,,Der Anfang des Politischen® (Serres 21984: 72) — so hieB es in der oben
zitierten Passage aus Der Parasit lakonisch. Zweifellos: Der Naturvertrag be-
handelt ein politisches Thema. Aber damit wire Serres’ polyloges Verfahren ja
noch nicht als politisch charakterisiert.

Sicherlich — das wire eine erste, aber wenig befriedigende Antwort — hat der
Schritt iiber die Grenzen der wissenschaftlichen Orthodoxien hinweg und hinaus
in das, was Husserl ,,Lebenswelt™ genannt hat, immer einen gewissen politischen
Charakter. Ein Angehoriger des Systems Wissenschaft sucht sprachlich eigene
Wege, er nimmt Stellung und er nimmt die Welt der prosaischen Erfahrung radi-
kal ernst: So besehen ist Serres sowohl Experte als auch schreibender, politischer
Biirger. Er spricht aus jener eigenartigen Zwischenstellung, welche die Philoso-
phie — als Wissenschaft, als Wissenschaft von der Wissenschaft, als Praxis au-
Berhalb der Wissenschaft — sich traditionell zu Eigen macht.

Nimmt man allerdings das Anliegen von Der Naturvertrag ernst, so verkor-
pert der Text ja keineswegs nur Wissenschaftskritik. Serres grofles ziviles Pli-
doyer fiir eine Neugriindung dessen, was Gesellschaft genannt werden soll, wer-
tet nicht einfach ,lebensweltliche® oder ,,politische” Gesichtspunkte auf. Es
bringt nicht einfach Erfahrung gegen Wissenschaft und Technik in Stellung. Was
Serres artikuliert, ist vielmehr in Teilen auch eine Kritik der Wissenschaft an der
Politik. Das Soziale ist kein Rettungsanker. Es ist vielmehr Teil des Problems.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 181

Und dies gilt auch fiir die Sprache, in der sich das Buch an seine Leser wendet.
Das Buch politisiert das Verhiltnis zwischen Wissenschaft und Politik gleichsam
auch umgekehrt: Nicht als konventionelle wissenschaftliche Beratung oder auch
Rationalisierung von Politik im Namen der wissenschaftlichen Expertise fiir Na-
tur. Nicht als eine Bevormundung oder Belehrung von Politik. Sondern in Gestalt
einer aus einer spezifischen Erfahrungsnihe der Wissenschaft zum politischen
Gegenstand Natur gewonnenen existentiell politischen Sicht: Wer auch Wissen-
schaftler ist, der hat es — so konnte man Serres politische Perspektive zuspitzen —
leichter mit einer archaischen Solidaritit zu jener, vom Standpunkt der Gesell-
schaft (und der Politikerpolitik) gar nicht erst politikfdhigen Frage nach der An-
erkennung und der Hinwendung zu jenen Dingen namens Natur.

,In der Politik oder in der Okonomie kénnen wir die Stirke der Macht an-
hand der Wissenschaften definieren; aber wie sollen wir uns die Schwiche, die
Verginglichkeit vorstellen? (Serres 1994: 73) Eben dies wire nach Serres eine
neue politische Dimension der Wissenschaft — und zwar einer insofern verén-
derten, gleichsam unmittelbar politischen Wissenschaft, als sie nicht der Politik
,dient‘, sondern sich dieser schwachen Seite der politisch unvertretenen Welt des
Natiirlichen annimmt. Es wire ein neues und politisches Gesicht der Wissen-
schaft, wenn sie gleichsam aus ihrer asozialen, ihrer den Dingen zugewandten
Seite jene neue Haltung gewinnen konnte, die mit dem Naturvertrag fiir alle ge-
boten scheint.

In den AuBerungen des Politikers, schreibt Serres, ist ,,endlos vom Menschen
die Rede*; von den Dingen der Welt kann der Politiker ,,gldnzend absehen®, denn
er ist ins ,,gesellschaftliche Kollektiv eingeschlossen™ (vgl. Serres 1994: 76f.).
Das alles habe sich verindert, fahrt Serres fort.

Fortan halten wir das Wort politisch fiir ungenau, weil es sich nur noch auf die Stadt,
auf die 6ffentlichen Réume, auf die organisatorische Verwaltung von Gruppen bezieht.
[...] Von nun an muB der Regierende sich aus den Humanwissenschaften herauswagen,
aus den StraBen und Mauern der Stadt, muf3 er Physiker werden, sich vom Bann des Ge-
sellschaftsvertrages 16sen und einen neuen Naturvertrag erfinden, den der Bedingungen,
unter denen wir geboren werden — oder morgen wiedergeboren werden miissen. (Serres
1994: 77)

Vielleicht kann man sagen, dass Serres Schreibweise auch hier politisch agiert:
Die neue Mischung der Sprachen, der neue Limeswert einer Universalsprache
wire dort angesiedelt, wo auch dieses iiber die Konventionen des Politischen hi-
nausgehende Politische Raum erhilt.

Dazu ein weiterer Punkt. Serres’ Sprache ist und wirkt politisch, sofern sein
Experiment mit der theoriesprachlichen Form auf ein Zusammenwirken der
Idiome angelegt ist. Serres baut eine mehrfache Spannung auf — aber diese Span-
nung ist geradezu harmonieverdédchtig konstruktiv. Serres sucht nicht Dissidenz
aus oder Dekonstruktion der Wissenschaft. Er pflegt auch keine negative Theo-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | PETRA GEHRING

logie des ganz anderen Ortes der eigenen Rede, er schwort der diskursiven Zuge-
horigkeit zur Theorie in keiner Weise ab. Freilich fordert er Wandel — aber auch
dieser spielt Wissenschaft und Gesellschaft nicht gegeneinander aus, sondern un-
terliuft beides. Auf diese Weise entsteht eine Radikalitit neuen Typs.’

Bei allem beschriankt Der Naturvertrag sich in keiner Weise auf die epistemi-
sche Perspektive. Ins Werk gesetzt wird eher schon eine Fusion — der epistemo-
logischen Programmatik mit den Belangen eines fiir die Gesellschaft und ihre
Vernunftkulturen gleichermalen existentiellen politischen Feldes. Hierfiir stehen
nicht zuletzt jene metaphysischen, vielleicht sogar quasi-religiosen Obertone, die
Serres in seine Erorterung mischt. Der Text entfaltet eine {iber die wissenschafts-
kritische Zumutung noch deutlich hinausgehende Rhetorizitét: Soll man von ,,Zi-
vilreligion® sprechen, wie Rousseau es im Contrat Social getan hat — und wire
dann nicht die Wissenschaft alten Typs wie auch die heutzutage tibliche Form
der politischen Philosophie kompromittiert? Tatsdchlich verkérpert die Prosa von
Der Naturvertrag vielleicht sogar vor allem eine kritische Anfrage an die Strenge
der Sprache nicht der Naturwissenschaften, sondern der politischen Kritik. Seit
Marx und seit wir in der Epoche der Politiksteuerung durch Sozialwissenschaften
leben, hat politische Philosophie in einem sehr bestimmten Sinne Analyse zu sein
— und nicht Anrufung, Bitte, Achtung, Huldigung, Respekt. Mehr noch als Er-
kenntnistheorie oder selbst als Wissenschaftsphilosophie ist die politische Theo-
rie heute das Reich einer dogmatischen Rationalitit — und auch einer engen Spra-
che, einer szientifischen Sprache, die geradezu obligatorisch an demonstrierbare
,Rationalitit’ gebunden ist. Vernunftsprache und Verantwortung erscheinen in
der Politik geradezu synonym. Und dies gilt namentlich fiir die durch Psycholo-
gismen und Sozialstatistiken dominierte 6kologische Diskussion.

Hier reagiert Der Naturvertrag der Sache nach — und zwar eben durch seine
sprachlichen Verfahren. Serres pfeift auf Sozialsteuerung und auf die diesbeziig-
lichen Diskurse. Statt dessen singt sein Text einen leidenschaftlichen, ganz an-
dere Vernunftformen zitierenden Klagegesang. So besehen ist die Prosa von Der
Naturvertrag politisch vollig unkorrekt. Sie zielt gegen die Korrektheitsforde-
rungen einer Sprache der 6kologischen Politik. Rousseau galt als Demagoge.
Vielleicht konnte Serres damit leben, in einem #hnlichen Sinne auch — ein De-
magoge zu sein?

So denke ich denn schlieBlich, dass Serres weniger das Phanomen Wissen-
schaft problematisiert — als vielmehr den Szientismus unserer politischen Sprache
und der Assoziationskultur, die sich in dieser Sprache einschliefit. Das Unwahr-
scheinliche, das Merkwiirdige und Staunenswerte Europas, eine Wissenschafts-
und Technikkultur, eine Kriegskultur, eine Kunstkultur zu sein, wiirde eine poli-
tische Prosa eigener Breite und eigenen Reichtums erfordern. Eine, die ihre Ge-

3 Die Neuheit einer Theoriegeste zu beschworen ist allerdings stets auch falsch. Un-
vergleichbar ist Serres’ philosophische Radikalitdt nicht. Man mag an Heidegger
denken oder an den spdten Merleau-Ponty. Das Thema wiirde weitere Untersuchun-
gen lohnen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER PROSA | 183

genstinde nicht verleugnet (und auch keine der europdischen Formen, ,verniinf-
tig® zu sein), die dennoch aber gegen szientifische Verengung der politischen
Vernunft ankdmpft. Tatschlich stellt Der Naturvertrag eine solche Forderung
auf: ,,Durch einen neuen Appell an die Globalitit miissen wir eine gleichermalien
rationale und ausgewogene Vernunft erfinden, die richtig denkt und gleichzeitig
vorsichtig urteilt.” (Serres 1994: 155)

Fiir die Sprache der politischen Philosophie muss — jedenfalls mit Serres —
hier folgen, dass es die Aufgabe des politischen Philosophen wire, eine mog-
lichst breite, eine reiche und dichte Prosa zu erfinden — kein sprachliches Dach,
unter das alles passt. Nur an diesem Punkt riickt Serres das Politische und die
Kunst zusammen: Nicht, weil das Politische &dsthetisiert werden sollte, sondern
weil allein die Kunst denjenigen maximalen Anspruch verbiirgen kann, der an
die technische Seite des Politischen zu richten wére. Wie im Packeis und auf See
gilt in der Kunst das Gesetz der Virtuositit, heiflt es in Der Naturvertrag. ,,.Die
Schonheit genieft keinerlei Recht auf Fehler.” (Serres 1994: 186) Strenge Kunst,
strenge Wissenschaft, Strenge im politischen Umgang mit Gefahren: Serres zu-
folge miisste es also etwas geben wie eine politische Virtuositit. Virtuositdt nicht
allein des Politikers, sondern aller. ,,Fremdartigkeiten umgeben unseren Raum.
Das Lichten des Ankers fiihrt dahin.* (Serres 1994, 186f.)

Literatur

Derrida, Jacques (1988): Randginge der Philosophie (1972), Wien: Passagen.

Derrida, Jacques (1995): Die Dissemination (1972), Wien: Passagen.

Gehring, Petra (2004): ,,Michel Serres: Friedensverhandlungen mit der Natur®.
In: Oliver Fliigel, Reinhard Heil, Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr des
Politischen, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 308-321.

Serres, Michel (1991) Hermes I: Die Kommunikation (1968), Berlin: Merve.

Serres, Michel (1993): Hermes IV: Verteilung (1977), Berlin: Merve.

Serres, Michel (1994b): Hermes V: Die Nordwest-Passage (1980), Berlin: Mer-
ve.

Serres, Michel (*1984): Der Parasit (1980), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Serres, Michel (1981): Carpaccio. Asthetische Zuginge (1975), Reinbek bei
Hamburg: Rohwohlt.

Serres, Michel (1988): Ablosung. Eine Lehrfabel (1983), Miinchen: Boer.

Serres, Michel (1994): Der Naturvertrag (1990), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit durch politische Reprasentation —
Lefort, Gauchet und Rosanvallon iiber die

Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft

WIiM WEYMANS

Ziel dieses Artikels ist es, das Problem der politischen Reprisentation innerhalb
der Arbeiten von Lefort, Gauchet und Rosanvallon darzustellen. Der erste Blick
gilt Lefort, der argumentiert, dass eine demokratische Gesellschaft durch die
Spannung zwischen ihren abstrakten allgemeinen Leitprinzipien und der kon-
kreten sozialen Realitédt charakterisiert wird. Aufgabe der politischen Reprisen-
tation ist es dann, zwischen den Prinzipien und der Gesellschaft zu vermitteln.
Diese Reprisentationstheorie erlaubt Lefort, Gauchet und Rosanvallon nicht nur
die kritische Untersuchung vergangener und zeitgendssischer Diskurse, sondern
auch eine eigene, alternative Geschichtsschreibung. Allerdings hat die zuneh-
mende Individualisierung seit den 1980er Jahren die Spannung zwischen der in-
dividualisierten Gesellschaft und ihren allgemeinen Prinzipien vergroBert und
dadurch die politische Vermittlungsarbeit weiter erschwert. Der Artikel diskutiert
diese Diagnose und die von Gauchet und Rosanvallon entwickelten Losungsan-
sitze. Wihrend Gauchet eine interessante Diagnose stellt, aber skeptisch in be-
zug auf mogliche Losungen bleibt, bietet Rosanvallon eine konkrete Losung fiir
die heutige Krisis der politischen Reprisentation an.

1. Einleitung

Obwohl die meisten politischen Theoretiker darin tibereinstimmen, dass irgend-
eine Form politischer Reprédsentation (durch den Staat, politische Parteien oder

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | WiM WEYMANS

Regierungen) notwendig ist, glauben sie nur selten, dass sie Freiheit erzeugt, sei
es individuelle oder kollektive, negative oder positive Freiheit. (Berlin 2002)
Wihrend Anhdnger negativer Freiheitstheorien die politische Reprisentation als
mangelhaftes und moglicherweise gefihrliches Substitut fiir das Handeln und die
Rechte freier Individuen fassen, argumentieren die Vertreter positiver Freiheits-
theorien, dass Verfahren politischer Représentation das ,,Volk* (definiert entwe-
der als verniinftig oder als Trager geteilter Werte) davon abhilt, sich wirklich
selbst zu regieren. Politische Reprisentation wird so als ein Zerrspiegel der Ge-
sellschaft gesehen. In Folge dessen wird den Reprisentationsinstanzen der Ge-
sellschaft wie politischen Parteien, Gewerkschaften oder Biirokraten vom Main-
stream der politischen Theorie wenig Aufmerksamkeit gewidmet, und falls doch,
dann werden sie meist als gefidhrliche ,Supplemente gesehen, die die Rechte und
den Willen des Volkes verzerren. In diesem Artikel mochte ich jedoch eine
Theorie untersuchen, die die politische Reprisentation durch den Staat nicht als
eine Einschrinkung der Freiheit, sondern vielmehr als deren eigentliche Mog-
lichkeitsbedingung sieht.

Es sollte keine Uberraschung sein, dass ich mich zur Untersuchung dieses
Problems nach Frankreich wende. Nirgendwo sonst wird der Staat (L’Etat) in
gleichem Male als direkter Ausdruck des Willens der Gesellschaft gesehen und
folgerichtig mit der Macht ausgestattet, im Interesse der Gesellschaft zu handeln.
Doch besitzt dieses Ideal eine ambivalente Struktur. Bestétigt wird dies durch die
Tatsache, dass seit Tocqueville die meisten franzosischen Denker (linke wie
rechte) den Staat dafiir an den Pranger stellen, dass er statt einer direkten Repr-
sentation des Willens des Volkes vielmehr nur eine verzerrte Darstellung dessel-
ben anbietet.

Die enorme Macht des Staates betriige und unterdriicke den Willen der Ge-
sellschaft eher, als dass sie ihn ausdriicke. Theoretiker wie Claude Lefort
(*1924), Francois Furet (1927-97) und ihre beiden wichtigsten Schiiler, Marcel
Gauchet (*1946) und Pierre Rosanvallon (*1948) sehen das anders. In ihren Ar-
beiten versuchen sie, die inhdrente Ambivalenz politischer Reprisentation durch
den Staat nicht ldnger anzuprangern, sondern sie zunichst zu verstehen, was ih-
nen erlaubt, sorgsam zwischen totalitiren und demokratischen Staaten zu unter-
scheiden.

Im Folgenden konzentriere ich mich auf das Werk Leforts und in geringerem
Umfang auch auf Gauchet und Rosanvallon. Ich behaupte, dass ihre Perspektive
auf diesen Gegenstand ihre tiber Frankreich hinausgehende Originalitit als politi-
sche Theoretiker ausmacht. Wiahrend dem Werk Leforts bereits viele Artikel und
einige Biicher' gewidmet sind, haben nur wenige Kommentatoren die Wichtig-
keit der Theorie der politischen Reprisentation in seinen Arbeiten wahrgenom-

1 Poltier (1998); Flynn (1992) besonders Kapitel 6; Howard (1977) besonders Kapitel
9.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 187

men.? Ich méchte aufweisen, dass man Leforts Werk als einen interessanten Bei-
trag zur Debatte iiber die politische Représentation in und auflerhalb Frankreichs
lesen kann. Es soll gezeigt werden, inwiefern ihre Arbeit es erlaubt, zu einer an-
deren Einschitzung des Staates als Reprisentant der Gesellschaft zu gelangen.
Des weiteren wird hervorgehoben, wie Gauchet und Rosanvallon Leforts Theorie
der Reprisentation im Lichte der aktuellen Krise der Repréisentation aufgenom-
men, historisiert und modifiziert haben. Wichtig wird dabei der bisher vernach-
lissigte Einfluss von Lefort auf Gauchet und Rosanvallon.

2. Lefort liber Politische Reprasentation

Um Leforts Theorie politischer Représentation verstehen zu kénnen, muss man
sehen, gegen welche Theoriepositionen sie sich absetzt. Auch wenn Lefort oft-
mals als Liberaler gelesen wird, weist er trotzdem den Liberalismus zuriick, da
dieser den Staat lediglich als neutralen Garanten eines verniinftigen Konsenses
auffasst, der entweder aus einem Sozialvertrag oder einem selbstregulierenden
System, welche beide aus der menschlichen Natur oder dem autonomen Indivi-
duum abgeleitet werden, entsteht. (Lefort 1994; Lefort 1986) Obwohl Lefort
1958 mit dem Marxismus bricht,* stimmt er doch weiter der Marxschen Kritik
zu, die die liberalistische Behauptung eines vermeintlich neutralen Konsenses
demaskiert, in dem sie die faktische Ungleichheit, die Konflikte und die Herr-
schaftsformen nachweist, die der Konsens unterdriickt. Wahrend er mit dieser
Kritik {ibereinstimmt, verwehrt er sich strikt gegen die Marxsche Alternative, die
besonders im Frankreich der 1960er Jahre einflussreich war. Genau so wie Libe-
rale die politische Reprisentation auf biirgerliche Rechte und Interessen reduziert
hatten, reduzierte der Marxismus (oder Sozialismus) Politik auf ,reale‘, zugrun-
deliegende sozioskonomische Gesetze und Interessen.’

Liberale und Marxisten teilen so eine entscheidende Annahme, namlich dass
eine Gesellschaft letztendlich auf eine fundamentalere Realitiit, seien es formelle
juridische Prinzipien (gegebene Rechte und Verfahren, die in der menschlichen
Natur wurzeln) oder eine tieferliegende soziale Struktur (wie den Klassenkampf),
reduziert werden kann. Uberdies teilen Marxismus wie Liberalismus den libera-
len Traum von einer harmonischen Gesellschaft ohne Konflikte. (Lefort 1994:
88ff.) Im GroBen und Ganzen bleibt der Politik innerhalb dieses Paradigmas sehr
wenig Autonomie, vom Staat ganz zu schweigen, der entweder die natiirlichen

2 Mit der Ausnahme von Doyle (2003), die sich mit diesem Thema auseinandersetzt
(etwa auf den Seiten 71, 74, 77-80, 89f.).

3 Auch hier bildet Doyle (2003) eine Ausnahme, da sie untersucht, wie Lefort Gau-
chet beeinflusst hat. Rosanvallon erwéhnt sie demgegentiber nicht.

4 Zu Leforts geistiger Biographie vgl. Lefort 1979a: 8-10 und 12-15; 1992: 337ff., so-
wie die beiden ersten Kapitel in Poltier 1998.

5 Lefort 1978; 1994: 77, 88-92, 146ff.; 1986: 10, 208f.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | WiM WEYMANS

Rechte schiitzt oder die tieferen Gesetze und Interessen der Gesellschaft wieder-
spiegelt. Ebenso weist Lefort die sozialen und politischen Wissenschaften in all
ihren Variationen zuriick, weil auch sie Politik und Gesellschaft auf ein En-
semble empirisch beobachtbarer Fakten reduzieren. (Lefort 1986: 19f., 254f,
258ft.)

Im Gegensatz zu all denjenigen Theoretikern, die voraussetzen, dass Gesell-
schaft sich auf Fakten reduzieren ldsst, welche von der Politik einfach gespiegelt
(reprisentiert) werden sollten, geht Lefort davon aus, dass man, um Gesellschaft
verstehen zu konnen, auch die allgemeinen Prinzipien (,Volkssouveranitit®,
,Gleichheit’ oder ,Menschenrechte), die eine faktische soziale Ordnung legiti-
mieren, die ihr Bedeutung und Legitimitit geben, berticksichtigen muss. Wie
Tocqueville setzt er voraus, dass diese Prinzipien genauso die Institutionen an-
leiten wie auch die Art und Weise, in der Menschen sich selbst und die Welt er-
fahren. (Lefort 1986: 8ff., 258) Das heilit nun aber nicht, dass diese leitenden
Prinzipien selbst ein letztes Fundament oder eine ,tiefere® Realitdt wéren, von der
sich die Gesellschaft ableiten liele. (Lefort 1978: 290)

Auch wenn sie die Realitdt anleiten, sind diese Prinzipien doch nicht die Rea-
litdt selbst. Im Gegenteil: Leforts Ausgangspunkt besteht genau darin, dass es
immer eine fundamentale Trennung zwischen der sozialen Realitédt und ihren lei-
tenden Prinzipien oder, in seiner eigenen Terminologie, eine Divergenz (écart)
zwischen dem ,Realen‘ (/e réel) und dem ,Symbolischen® (le symbolique — das
sind die Leitprinzipien) geben wird. (Lefort 1978: 282; 1986: 265, 268) Es ist al-
so weder moglich, eine komplexe soziale Realitdt auf ihre Prinzipien zu redu-
zieren, noch kann die Realitit ohne irgendwelche leitenden Prinzipien existieren.
All das impliziert, dass man beides berticksichtigen muss, um eine Gesellschaft
erkldren zu konnen: die soziale Realitéit (das ,Reale‘) und ihre leitenden Prinzi-
pien (das ,Symbolische), ohne jemals in der Lage zu sein, das eine auf das an-
dere reduzieren zu konnen (wie es der Liberalismus, der Marxismus und die So-
zialwissenschaften getan haben). Fiir Lefort bedeutet die Untersuchung der lei-
tenden ,Erzeugungsprinzipien® (principes générateurs) einer Gesellschaft, ihre
Form (forme de société) oder ihre symbolische Ordnung zu betrachten, die er als
,das Politische‘ (le politique), im Gegensatz zur partikularen Sphére der Politik,
bezeichnet. (Lefort 1986: 8f., 19f., 255ff.)

Leforts Verstdndnis der symbolischen Dimension sozialer Realitdt fiihrt zu
einer Neueinschitzung der Politik. Wenn die Gesellschaft Anleitung durch eine
Reihe von Prinzipien benétigt, dann benétigt sie auch einen Agenten, der diese
unsichtbaren Prinzipien fiir die Gesellschaft représentiert bzw. darstellt. Wenn
man wissen méochte, welches die leitenden Prinzipien eines bestimmten Typs von
Gesellschaft sind, dann geniigt es, sich die Art und Weise anzusehen, wie Macht
reprasentiert, ,aufgefiihrt’ und legitimiert wird, da dies ein Indikator dafiir ist,
wie eine Gesellschaft sich versteht und selbst organisiert. Macht ist fiir Lefort
nicht irgendein Ding, das empirisch gegeben ist, sondern bleibt immer mit ihrer
Représentation verbunden. (Lefort 1978: 285) Reprisentation bedeutet dann

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 189

nicht das passive Wiederspiegeln der Realitéit (wie bei den politischen Realisten
oder Positivisten), sondern steht fiir die Aktivitét, die die symbolischen Prinzi-
pien so arbeiten lédsst, dass eine ganze Gesellschaft Bedeutung und Legitimation
erwirbt. Fiir Lefort ist es die Essenz der Macht, ein Modell sozialer Organisation
auf der politischen Biihne sichtbar zu machen. (Lefort 1994: 96) Dies kann nicht
einfach ein Akt des Wiederspiegelns sein, da diese Prinzipien nicht als eine ge-
gebene, determinierte Realitédt existieren, sondern nur durch den politischen Akt
der Reprisentation selbst. (Lefort 1978: 282ff.)

Politische Représentation ist damit zweideutig. Auf der einen Seite miissen
Machthaber mittels politischer Reden, Ritualen und Symbolen stindig auf die
allgemeinen Prinzipien verweisen, auf Grund derer sie regieren, und indem sie
dies tun, wird der Gesellschaft dabei deutlich, was die ihr zugrundliegenden
Prinzipien sind. Das Faktum, dass Machthaber diese Prinzipien reprisentieren,
trennt sie in praktisch jeder Gesellschaft vom Volk. Auf der anderen Seite kon-
nen Machttrager nicht direkt mit den allgemeinen Prinzipien identifiziert werden,
die sie lediglich reprisentieren. Sie verhalten sich zu diesen Prinzipien wie
Schauspieler zu ihren Rollen. Ein Herrscher, der so tut, als ob er sich in volliger
Ubereinstimmung mit den allgemeinen Prinzipien befinde, auf Grund derer er re-
giert, wiirde jegliche Legitimation einbiiBen. Ahnlich wie ein Schauspieler ist ein
Herrscher gefangen zwischen dem Publikum (audience) und der Rolle, die er
spielt. Wahrend der Machttrager zeigt, wie diese Prinzipien die soziale Realitit
strukturieren, muss er gleichzeitig zeigen, dass diese Prinzipien selbst niemals
vollig mit einer gegebenen sozialen Realitét tibereinstimmen. (Lefort 1986: 268;
1992: 313; Lefort/Gauchet 1971: 14ff.)

Im Einklang mit der Tradition unterscheidet Lefort unterschiedliche Gesell-
schaftstypen entsprechend der Prinzipien, auf denen sie ,basieren‘. Wie Tocque-
ville (oder Marx) kontrastiert er zwei Gesellschaftsformen, ndmlich die, die man
als aristokratische Gesellschaften bezeichnen kann (Lefort spricht auch von theo-
logisch-politischen Regimes) und die demokratischen Gesellschaften. (Lefort
1986: 26f.; 1978: 293ff.) Wie unterscheiden sich beide Typen? Eine hierarchi-
sche aristokratische Gesellschaft, in der jeder und jede seinen bzw. ihren Platz
kennt, wird durch das Prinzip natiirlicher Ungleichheit geleitet, wiahrend eine
demokratische Gesellschaft umgekehrt auf dem Prinzip formaler Gleichheit ba-
siert. In demokratischen Gesellschaften ist die legitime Macht die Macht des
Volkes, wihrend sich diese Macht in aristokratischen Gesellschaften in den Hén-
den Gottes befand. Wihrend in aristokratischen Gesellschaften die Herrscher
zwischen gottlichen Prinzipien und einer hierarchischen Gesellschaft vermitteln,
vermitteln sie in demokratischen Gesellschaften zwischen dem Volk und seinen
demokratischen Prinzipien.

In beiden Gesellschaftsformen unterscheiden sich die Prinzipien von der be-
stehenden sozialen Realitdt, allerdings wird diese Differenz unterschiedlich arti-
kuliert. In aristokratischen Gesellschaften unterschieden sich die Prinzipien von
der Gesellschaft, weil sie letztlich die Prinzipien Gottes waren und nicht diejeni-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | WiM WEYMANS

gen der Menschen. Die soziale Realitit dhnelte sehr einer substantiellen und gott-
lichen Ordnung, war aber offensichtlich nicht identisch mit derselben. In einer
Demokratie, in der das Volk zum Souverdn erkldrt wird, unterscheiden sich die
allgemeinen Prinzipien immer noch von der sozialen Realitit; nicht, weil sie von
Gott gemacht sind, sondern weil sie nicht mehr ldnger mit einer vorgegebenen, a
priori bestimmten Wirklichkeit {ibereinstimmen und deswegen abstrakt oder
formal werden, das heif3it, dass sie niemals vollstandig ,aktualisiert* oder ,reali-
siert® werden konnen. In einer Demokratie verlieren die allgemeinen Prinzipien
den konkreten und substantiellen Inhalt, den sie in einer géttlichen Ordnung noch
hatten und transzendieren deshalb die konkrete Gesellschaft. Obwohl de-
mokratische Gesellschaften angeleitet werden durch die Idee der Gleichheit oder
der Volkssouverinitit, gibt es letztendlich keine konkrete Realitit, die diesen
Prinzipien korrespondieren wiirde. Niemand weil3 genau, was es heif3t, ,Volks-
souverdnitit® oder ,Gleichheit® vollstindig zu verwirklichen. (Wer ist das Volk?
Was bedeutet Gleichheit wirklich?) Diese Prinzipien als solche kénnen nicht
mehr ldnger ,adidquat‘ reprisentiert werden. Nur durch unterschiedliche, mitein-
ander konfligierende Vorstellungen innerhalb der Arenen des Politischen kann es
eine ,Quasi-Reprisentation® (quasi-représentation) dieser Prinzipien geben. (Le-
fort 1979a: 26; 1986: 20, 27f., 257, 267-9) Da demokratischen Gesellschaften ein
bestimmtes a priori, ein Plan oder Referenzpunkt, fehlt, sind sie pluralistisch, wi-
derspriichlich und offen fiir radikalen Wandel. In Leforts beinahe ,existentialisti-
scher® Terminologie sind demokratische Gesellschaften durch eine radikale ,Un-
bestimmtheit® (indétermination) charakterisiert; ihre Identitét bleibt eine ,offene
Frage‘ ohne ,festgelegte* oder ,letzte* Antwort. Das ,Symbolische® (die abstrak-
ten allgemeinen Prinzipien) wird niemals vollig mit dem ,Realen‘ (der durch sie
geordneten vielfiltigen Realitdt) zusammenfallen. (Lefort 1979a: 27; 1986: 25,
29, 215, 268)

Waihrend demokratische Prinzipien abstrakt und allgemein bleiben, leiten sie
dennoch demokratische Gesellschaften an, die ohne sie auseinanderfallen wiir-
den. Demokratische Gesellschaften sind, wie jede andere Gesellschaft auch, fiir
die Reprisentation der ihnen zugrundliegenden Prinzipien von Institutionen ab-
héngig. Hier kommt der Staat ins Spiel. Indem der Staat von der Gesellschaft wie
von den leitenden Prinzipien unterschieden bleibt, schiitzt er die gesellschaftli-
chen Leitprinzipien davor, jemals vollstindig ,verwirklicht® zu werden, und in-
dem er das tut, garantiert er, dass die demokratische ,Essenz‘ und Pluralitit auf-
recht erhalten bleiben.

Wie hat man das konkret zu verstehen? Wihrend im modernen Staat die
Herrscher noch immer heilige transzendente Prinzipien (Vernunft oder Gerech-
tigkeit) verkdrperten, welche mit einem apriorischen determinierten Plan korres-
pondierten, reprdsentierten die Herrscher im darauf folgenden demokratischen
Staat nur indeterminierte Abstraktionen (wie ,Volkssouverdnitit® oder ,Gleich-
heit‘). Je gleichberechtigter oder souverdner das Volk wurde, desto abhingiger
war es von einem immer weiter wachsenden Staat, der nun die Aufgabe zugewie-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 191

sen bekam, die Interessen freier und gleicher Individuen, zu représentieren. (Le-
fort 1986: 40; 1994: 63f., 671f., 93f., 153f.) Durch die Gleichbehandlung eines je-
den reprisentierte der Staat jedoch offensichtlich nicht die Gesellschaft in ihrer
faktischen Diversitdt (in der jeder ungleich ist). Vielmehr folgte er einem ab-
strakten Gleichheitsprinzip. Der demokratische Staat war von Anfang an von der
,wirklichen® Gesellschaft ,entfremdet’. Dadurch garantiert der Staat nicht nur
Gleichheit vor dem Gesetz, sondern erinnert eine demokratische Gesellschaft
auch daran, dass ihre allgemeinen Leitprinzipien nicht v6llig mit der Wirklichkeit
iibereinstimmen.

Trotzdem haben Denker der Linken den Staat nicht nur dafiir kritisiert, dass
er nicht darauf achtet, wie die Individuen wirklich sind, sondern auch dafiir, dass
er faktische Ungleichheiten im Namen formaler Prinzipien rechtfertigt. Lefort
glaubt dagegen, dass nur dank dieser abstrakten formalen Gleichheit wirkliche
Ungleichheit sichtbar und kritisierbar wird. Soziale Ungleichheit wire in einer
Gesellschaft ohne Referenz auf unbestimmte formelle Gleichheit nicht einmal
wahrnehmbar. (Lefort 1978: 134) In der Tat haben sich iiber die Jahre viele
Gruppen im Namen der formalen Gleichheit von ihrer Ungleichbehandlung
emanzipiert. Obgleich der Emanzipationsprozess mit der Emanzipation der
Bourgeoisie begann, emanzipierte sich doch die Arbeiterklasse nur ein Jahrhun-
dert spiter, gefolgt von der Emanzipation der Frau und anderer marginalisierter
Gruppen. Gerade deswegen, weil die Idee der formalen Gleichheit eine unbe-
stimmte Abstraktion ist, wurde es moglich, dass eine (scheinbar ,,feststehende®)
Interpretation dessen, was Gleichheit zu einer bestimmten Zeit und an einem be-
stimmten Ort (sagen wir im 19. Jahrhundert) bedeutet, durch bestimmte Gruppen
(etwa die Arbeiter) kritisiert werden kann. Thre abstrakte Natur sorgt des weiteren
dafiir, dass immer neue Anspriiche auftauchen, da das Ideal der Gleichheit per
definitionem niemals vollstindig ,verwirklicht® werden kann. (Lefort 1979a:
11£.; 1994: 711f.)

Nicht nur das Gleichheitsideal ldsst den Staat wachsen, sondern auch das
ebenso abstrakte Ideal der Volkssouverdnitit. In demokratischen Gesellschaften
gehort die Souverdnitidt eher dem Volk als einem Gott oder absolutistischen
Herrschern. Doch diese Souverinitit wird, wie es das Wahlritual deutlich macht,
niemals vollstindig verwirklicht. An dem Punkt, wo das Volk seinen Willen aus-
driicken soll, wird klar, wie abstrakt dieser Wille ist, zerstreut iiber Millionen von
Individuen, ,ausgedriickt® in vollig abstrakten numerischen Wahlergebnissen.
Diese numerische Abstraktion wird durch politische Parteien, Gewerkschaften
und andere Verbinde kompensiert. Vor und nach den Wahlen versuchen sie, der
hoch abstrakten Stimme des Volkes eine Form zu geben. (Lefort 1986: 28f.,
2671.; 1994: 148ff)

Keiner einzelnen Partei oder Gruppe ist es jedoch erlaubt, diese Abstraktion
vollstdndig zu iiberwinden. Es wird immer unterschiedliche Parteien geben, die
den Willen des Volkes unterschiedlich interpretieren, so dass keine einzelne Par-
tei mit der eigentlichen Macht zusammenfiallt. Wahrend das Volk einen Staat be-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | WiM WEYMANS

notigt, um sich selbst zu regieren, hindert die Kluft zwischen dem Staat und der
pluralistischen Gesellschaft das Volk zur gleichen Zeit daran, sich vollstindig
selbst zu regieren. Das ist der Grund dafiir, warum Lefort zu Folge in einer De-
mokratie der Platz der Macht, der Ort vollstindiger Souverinitit, ,leer*, das heift
,abstrakt‘, unbestimmt oder rein ,symbolisch® bleibt. Wéhrend der Herrscher ei-
ner aristokratischen Gesellschaft diesen transzendenten Ort okkupieren konnte,
konnen sich Regierenden in einer demokratischen Gesellschaft nur durch einen
Reprisentationsprozess auf ihn beziehen. Die eigentliche Macht, der Staat, ist
nun in der Hand von jedem und keinem: Keine besondere Gruppe oder Klasse
kann einen privilegierten Zugang zur Macht fiir sich beanspruchen. Selbst die
Partei oder Koalition, die die Exekutivmacht innehat, besitzt diese nur auf Zeit
und muss die andauernde Kritik einer legitimen Opposition tolerieren. Das Volk
regiert sich so nie direkt selbst, da seine Souverinitit immer durch eine Vielzahl
politischer Parteien und anderer Gruppen reprisentiert oder vermittelt wird, von
denen keine beanspruchen kann, vollstindig mit dem Staat {ibereinzustimmen.
Fiir Lefort gibt es nicht nur eine Trennung zwischen dem Staat und der Gesell-
schaft: Auch der Staat selbst ist komplex und im Inneren gespalten. (Lefort 1986:
27, 165)

Viele Interpreten sehen in all dem eine bloBe Verhinderung der Demokratie.
Der Staat oder der Wahlvorgang hindere, wie oft beklagt wird, das Volk daran,
sich wirklich selbst zu regieren, sei es auch nur dadurch, dass er lediglich beste-
hende Herrschaftsverhéltnisse legitimiert. (Lefort 1994: 147f.) In der Tat haben
linken Denker und Denkerinnen wie Arendt beklagt, dass die moderne Demo-
kratie keine wirkliche Demokratie sei, da die Macht des Volkes nicht vollstindig
,aktualisiert® werde. (Vgl. Arendt 1998: 206f.) Lefort betont dagegen, dass ge-
rade die Nichtaktualisierung (oder Vermittlung) der Volkssouverinitit eine Ga-
rantie fiir Freiheit und Pluralitdt darstellt. Paradoxerweise wiirde die Elimination
aller Formen von Herrschaft oder ,formaler’ Demokratie nicht zur totalen Frei-
heit oder ,wirklichen® Demokratie fithren, sondern vielmehr zur totalen Herr-
schaft, wie es die totalitiren Regime gezeigt haben. (Lefort 1978: 303; 1986:
211f.; 1994: 81; 1992: 173)

Da Lefort zufolge keine einzelne Gruppe mit der wirklichen Macht koinzidie-
ren kann, bedeutet dies, dass sich unterschiedliche Bereiche wie Justiz, Wissen-
schaft, Zivilgesellschaft, Kunst und Politik alle nach ihren eigenen MaBstdben
frei entfalten konnen. Des weiteren konnen sie die Sphére der Politik, welche nun
begrenzt ist und die anderen Sphidren respektieren muss, kritisieren. Da keine
dieser Sphéren einen privilegierten Zugang zur Staatsmacht besitzt, kénnen sie
autonom arbeiten. Ein demokratischer Staat beriicksichtigt dies, um eine auto-
nome und differenzierte Zivilgesellschaft zu ermoglichen. (Lefort 1979a: 25;
1986: 27f., 266) Konflikt und Pluralitdt sind damit essentielle Eigenschaften der
Demokratie und kein Mangel, der in einer harmonischen klassenlosen Gesell-
schaft oder in einem verniinftigen Konsens (wie viele ,deliberative® Theoretiker
immer noch glauben) aufgeldst werden sollte. Dieser Konflikt ist legitim, da er

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 193

durch die Referenz auf allgemeine Prinzipien vermittelt ist und es sich damit
nicht um einen reinen Konflikt sachlicher Interessen handelt. Das ist der Grund,
warum eine pluralistische demokratische Gesellschaft politische Biihnen (Parla-
mente, Rite, 6ffentliche Debatten) benétigt, auf denen die Probleme unter Rekurs
auf abstrakte Prinzipien, die sicherstellen, dass diese Konflikte legitim erschei-
nen, dargestellt und repréisentiert werden. (Lefort 1994: 150ff.; 1986: 267) Lefort
unterscheidet zwischen dem ,symbolischen, durch leere Prinzipien vermittelten
Konflikt und dem ,realen‘ Konflikt (z.B. dem Biirgerkrieg), in dem alle legiti-
mierenden Prinzipien verschwunden sind, so dass alle Macht jegliche Legitima-
tion verliert und rein faktisch wird. Wahrend die erste Konfliktform zu einer
,symbolischen‘ Leere fiihrt, fithrt die zweite in eine ,reale‘ Leere. (Lefort 1986:
28, 30, 274; 1994: 92f.)

Die Feststellung, dass die Macht des Volkes letztlich eine formelle Abstrak-
tion bleibt, lasst sich auch flir deren Form und Identitit behaupten. Wiahrend in
aristokratischen Gesellschaften die Form der Gesellschaft die eines Organismus,
einer natiirlichen Gemeinschaft war, wird sie in demokratischen Gesellschaften
zur reinen Abstraktion oder sie wird, wie Lefort sagt, ,entkorpert*; sie besitzt
keine a priori festgelegte organische Einheit. In Demokratien beziehen sich Men-
schen in der Tat auf abstrakte unbestimmte symbolische Referenzpunkte wie
,Staat, ,Nation® oder ,Volk‘, denen keine substantielle, apriorische Realitét kor-
respondiert. (Lefort 1986: 28, 2711f.; 1994: 83) Es gibt hier einen Unterschied
zwischen dem Volk als abstraktem Prinzip und dem Volk in seiner konkreten,
vielfiltigen soziologischen Realitit. (Vgl. auch Rosanvallon 1998: 12ff.)

Viele Autoren lehnen diese abstrakte Konzeption ab, da sie nur Franzosen
und Amerikaner reprisentiert, aber keine Arbeiter oder Minoritéten, nur isolierte
Individuen, aber keine ,Mitglieder® einer wirklichen Gesellschaft. Ebenso wird
dem Staat vorgeworfen, eher Abstraktionen zu reprasentieren als wirkliche Men-
schen.® Lefort weist dagegen darauf hin, dass die notwendig abstrakte Konzep-
tion des Volkes auch Vorteile mit sich bringt. Zum einen erméglicht es der Be-
zug auf diese leeren Symbole, Individuen zu vereinigen, so dass sie sich als Teil
einer grofBeren Entitdt, zum Beispiel eines Nationalstaats, fithlen, da die soziale
Integration in einer Demokratie auf formaler Gleichheit basiert. (Lefort 1986: 28,
271ff.; vgl. auch Rosanvallon 1998: 91f.) Zudem verspricht ein abstraktes Natio-
nenkonzept ein gewisses Mafl an Kompensation fiir den Verlust der substantiel-
len Identitdt der individualisierten Gesellschaft durch eine breite Palette von zi-
vilgesellschaftlichen Gruppierungen. Abgesehen davon, dass sie die Gesellschaft
,normalisiert’, fordert die Demokratie auch Heterogenitit. Das Volk als durch
den Staat vermittelte Abstraktion und das Volk in seiner durch unterschiedliche
gesellschaftliche Vereinigungen vermittelten konkreten vielféltigen Realitdt kon-
nen nebeneinander existieren: Man kann sich als Teil einer groeren Nation fiih-

6 Vgl. auch Pierre Rosanvallon ,Malaise dans la représentation‘, in: Furet/Julliard/
Rosanvallon 1988: 158ff; Rosanvallon 1998: 91f.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | WiM WEYMANS

len und gleichzeitig Mitglied einer konkreteren Klasse oder Gruppe sein. Gerade
der abstrakte Charakter des Volkes garantiert unterschiedliche konkrete Identité-
ten. (Lefort 1979a: 67; 1986: 25) Wire es einer Partei oder Gruppe dagegen
moglich, zu bestimmen, was ,,das Volk™ wirklich heilit, wiirde die konkrete Viel-
falt der Identitdten gefiihrdet werden, wie es die totalitdren Regime gezeigt ha-
ben.

Aus all dem wird klar, dass die Trennung zwischen dem Staat und einer viel-
féltigen Gesellschaft die demokratische Gesellschaft davor schiitzt, ihre Prinzi-
pien vollstindig umzusetzen. Lefort schreibt dem Staat einen Wert zu, weil er
dessen ,symbolische’ Funktion als Reprisentant allgemeiner Prinzipien aner-
kennt und ihn nicht, wie viele seiner Kritiker, auf ein Instrument oder Spiegel
,realer Interessen‘ reduziert. Eher als das Spiegeln sozialer Fakten ist es die Auf-
gabe des Staates zu verhindern, dass die Prinzipien auf reine Fakten reduziert
werden. Lefort glaubt, dass die Abschaffung des Staates oder der Représentation
durch die vollstindige Verwirklichung der abstrakten Prinzipien weniger und
nicht mehr Freiheit erzeugen wiirde. Folglich bleibt der Staat eine ferne und un-
vollstdndige Reprdsentation der Gesellschaft, wie sie ,wirklich® ist. Wie befrei-
end der Staat auch sein mag, so sieht Lefort trotzdem, dass er ,normalisierend®,
fern oder kalt scheinen kann, und dass die unvollstindige, abstrakte Natur der
demokratischen Prinzipien oft schwer zu akzeptieren ist. (Lefort 1979a: 24, 27,
1986: 23f., 40f.) Wie schwer dies ist, zeigt die franzgsische Geschichte und die
Schwierigkeiten, die es macht, sich mit der demokratischen Reprisentation abzu-
finden.

3. Die Leugnung der politischen Reprédsentation
in Frankreich

Bis hierhin ist klar geworden, wie ein demokratischer Staat Lefort zu Folge eine
vielfiltige Zivilgesellschaft durch die Représentation unbestimmter und allge-
meiner Prinzipien erzeugen kann. Dies mag wenig revolutionér klingen, aber im
Frankreich der 1970er und 1980er Jahre war es definitiv revolutiondr. Warum
genau hat Frankreich solche Probleme damit, die politische Vermittlung des
Staates zwischen abstrakten und allgemeinen Prinzipien und einer vielfdltigen
Zivilgesellschaft zu akzeptieren? Hier kommen Gauchet und Rosanvallon ins
Spiel. Wie Lefort arbeiten sie an der Ecole des Hautes Etudes en Science Socia-
les (EHESS) im Raymond Aron Forschungszentrum.7 Gauchet und Rosanvallon
sind beide nicht nur stark von Lefort beeinflusst, sondern auch von dem Histori-
ker Furet. Eine Folge davon ist, dass Gauchet und Rosanvallon, mehr noch als
Lefort, sich nicht nur der Tatsache bewusst sind, dass Frankreich mit seiner Ab-

7 Vgl. weiterhin auch Pierre Rosanvallon, ,Le politique‘, in: Revel/Wachtel 1996:
299-311. Zu Rosanvallon vgl. auch Jainchill/Moyn 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 195

weisung der ,normalen‘ demokratischen Reprisentation eine Ausnahme darstellt,
sondern auch die historische Dimension des Problems demokratischer Repri-
sentation beriicksichtigen. Wenn abstrakte Prinzipien nur mittels einer konkreten
Reprisentation in einem spezifischen Kontext existieren, dann muss es moglich
sein, eine Geschichte dieser unterschiedlichen Reprisentationen — besonders in
Frankreich — zu schreiben.

Werfen wir einen Blick darauf, wie Rosanvallon die Ausnahmeposition der
franzgsischen ,politischen Kultur® versteht und untersucht. Wahrend in England
und anderswo im Verlauf des 18. Jahrhunderts die alten feudalen Strukturen
langsam ,von unten‘ demokratisiert wurden, wurde in Frankreich die Feudalari-
stokratie durch den absolutistischen und zentralistischen Staat unterhéhlt. Nach
Ausbruch der Franzosischen Revolution wurden die verbliebenen feudalen In-
stanzen weiter zerstort, so dass wirklich nur noch das Volk und der Staat ohne
die traditionellen feudalen Vermittlungsinstanzen tiibrigblieben. Die Frage ist,
wie eine Gesellschaft zusammengehalten werden kann, wenn sie zersplittert und
ihrer Vermittlungsinstanzen beraubt wurde, die ihr bisher eine konkrete Form
und Realitét gaben. (Rosanvallon 1988: 1611t.)

Ein Losungsangebot des 18. Jahrhunderts war der Liberalismus. Liberale wie
Hume und Smith glaubten, dass die privaten Interessen der Individuen, angeleitet
entweder durch ihren intéret bien-etendu oder die unsichtbare Hand, auch dem
Allgemeinwohl dienen. In diesem optimistischen Modell spielen Politiker oder
der Staat nur eine sehr eingeschriankte Rolle beim Ordnen der Gesellschaft, da
diese harmonische Ordnung von selbst entsteht. Wahrend Lefort, Gauchet und
Rosanvallon in der einen oder anderen Weise mit dem Liberalismus sympathisie-
ren, bleiben sie ihm gegeniiber trotzdem argwohnisch, da sie, anders als die mei-
sten Liberalen, glauben, dass eine Gesellschaft von Individuen nicht naturgege-
ben, sondern vielmehr Ergebnis der durch die politische Reprisentation vermit-
telten allgemeinen Leitprinzipien ist.®

Da sie nicht davon ausgehen, dass private Interessen spontan zur Steigerung
des Gemeinwohls fiihren, folgten die meisten Revolutiondre im Frankreich des
18. Jahrhunderts eher Republikanern wie Rousseau oder Sieyés als Liberalen wie
Hume oder Smith. Fiir sie war der einzige Weg, eine postfeudale demokratische
Ordnung auf den Weg zu bringen, die Uberfiihrung partikularer Interessen in das
Gemeinwohl. Die Individuen waren nun aufgerufen, ihre partikularen Priferen-
zen aufzugeben und sich vollstindig mit dem Gemeinwohl des Volkes zu
identifizieren, um eine wirkliche Volkssouverinitit und Gleichheit etablieren zu
konnen. All dies schien spontan wihrend der revolutiondren Ereignisse in den
Stralen von Paris zu geschehen. Nachdem diese voriiber waren, waren Schulen
und andere staatliche Organisationen dazu aufgerufen, die partikularen Einzel-
willen zu vereinen und sicherzustellen, dass sich der Einzelne als Biirger sah und

8 Rosanvallon 1999; Lefort/Gauchet 1971: 56ff.; Lefort 1994: 88f.; 1986: 198ff.,
273f. oder Gauchet 1985: 263.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | WiM WEYMANS

nicht nur als Individuum, so dass eine ,imagindre Transsubstantiation® des So-
zialen stattfinden konnte. (Rosanvallon 1998: 97) Die Jakobinischen Revolutio-
nire unterstellten daher, dass eine wahre Demokratie nur etabliert werden kénn-
te, wenn die abstrakten Prinzipien der Demokratie wie formale Gleichheit und
Volkssouverinitdt oder die Einheit des Volkswillens tatséchlich vollstindig reali-
siert (das hei3t ,aktualisiert oder ,materialisiert’) und nicht nur représentiert
wiirden. Wéhrend die Liberalen dachten, die soziale Realitit wire naturgegeben,
glaubte die franzosische politische Kultur, sie kénne nur entstehen, wenn die
Realitiit vollstindig mit den abstrakten allgemeinen Prinzipien in Ubereinstim-
mung gebracht wiirde. Es ist keine Uberraschung, dass Lefort, Gauchet und Ro-
sanvallon beide Méglichkeiten ablehnen.

All dies fiihrte zu der typisch franzdsischen, ,republikanischen® oder ,Jakobi-
nischen‘ politischen Kultur der Allgemeinheit, um Rosanvallons Terminologie zu
nutzen, die durch die Sehnsucht nach Konsens und Transparenz charakterisiert
ist. In diesem Traum vom Konsens gab es nur eine franzosische Nation von Glei-
chen, nicht Mitglieder einer partikularen Klasse oder Gruppe. In Folge dessen
wurde der normale politische Konflikt verunméglicht: Jede abweichende Mei-
nung wurde als Bedrohung der Einheit des Volkes wahrgenommen. Das Ideal
des Konsensus und der Einheit implizierte Transparenz, da man sich den Volks-
willen als unmittelbar gegeben vorstellte und nicht als abhéngig von den unter-
schiedlichen zivilgesellschaftlichen Institutionen oder dem Staat. Wenn im repu-
blikanischen Frankreich der Staat gelobt wurde, dann nur in der Gestalt des un-
mittelbaren Ausdrucks des Volkswillens. (Vgl. Rosanvallon 1988: 165ff; 1998:
34ff, 86ff.) Gleichzeitig wurden Staat, Biirokratie, politische Parteien und Ge-
werkschaften (und andere vermittelnde Institutionen) heftigst kritisiert, da sie als
Hindernisse gesehen wurden, die es dem Volk verunméglichten sich vollstindig
selbst zu regieren. (Rosanvallon 1988: 169ff., 177f.; 1990: 51-9, 276).

Schon wihrend des 19. Jahrhunderts vermischte sich diese typisch franzosi-
sche politische Kultur mit dem Widerstand der Arbeiter, die in ihrer partikularen
Identitdt als Arbeiter und nicht nur als ,,Franzosen wahrgenommen werden
wollten.” Auf eine radikale Art und Weise leisteten zum Beispiel lange vor dem
Mai 1968 die Syndikalisten Widerstand. Aus dieser Kritik entstand der franzosi-
sche Kommunismus, der wihrend des 20. Jahrhunderts vor allem unter den In-
tellektuellen verhidltnismaBig einflussreich bleiben sollte. Paradoxerweise inver-
tierte der Kommunismus jedoch einfach das von ihm kritisierte Jakobinische
Schema, indem er das Ideal einer franzdsischen klassenlosen Gesellschaft durch
das Ideal einer allgemeinen Klassenlosigkeit (und Staatenlosigkeit) ersetzen
wollte. (Rosanvallon 1998: 96; Lefort 1978: 302) In beiden Féllen wurde der
Versuch unternommen, abstrakte Prinzipien in die Realitdt umzusetzen, und Staat
und Gesellschaft zu einen, was in beiden Fillen auf die Abschaffung faktischer
Differenzen und der Pluralitét hinauslief.

9 Rosanvallon 1990: 173f.; 1998: 671f.; vgl. auch Lefort 1978: 303f.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 197

In den 1970ern begann der Zauber kommunistischer Alternativen in Frank-
reich zu schwinden, besonders nach der Verdffentlichung der franzgsischen
Ubersetzung von Solschenizyns ,,Archipel Gulag® 1974, das die Linke in eine in-
tellektuelle Krise stiirzte. Wie reagierten Leforts Zeitgenossen nachdem dass,
wortiber er seit Jahren schrieb, nun offensichtlich geworden war, ndmlich dass
kommunistische Regime Lager, Terror und Unterdriickung bedeuteten? Im Ge-
gensatz zu dem, was man erwarten sollte, fithrte dies nicht zu einer verspéteten
Neueinschitzung der demokratischen Politik oder des Staates — ganz im Gegen-
teil."

Auf politischer Ebene ist Lefort entsetzt von der Einstellung und dem Ver-
halten sowohl der sozialistischen als auch kommunistischen Parteien. In den
1970ern gab sich die Kommunistische Partei ein neues Etikett, das des Euro-
kommunismus, und verpflichtete sich vage den Menschenrechten. Die Soziali-
sten akzeptierten dies — wie Lefort beklagt — durch die Zusammenarbeit mit der
Kommunistischen Partei. Wie die Kommunisten sahen sie den Staat weiterhin
lediglich als ein Instrument, um partikulare Interessen durchzusetzen, und nicht
als Reprisentant allgemeiner Prinzipien. (Lefort 1979a: 17-21; 1994: 77, 90ff.,
1291f)) Auch linke Politiker teilen den typisch franzosischen Blick: Der Staat
sollte idealerweise ein unmittelbarer Ausdruck der gesellschaftlichen Interessen
sein.

Als Folge dessen haben viele linke Intellektuelle die offizielle sozialistische
und liberale Politik und den in zunehmenden Maf3e biirokratischen Wohlfahrts-
staat im allgemeinen heftigst kritisiert, da sie befiirchteten, der Staat kénnte mit
der Gesellschaft eins werden und so die Autonomie der Zivilgesellschaft zersto-
ren. (Lefort 1986: 37f.; 1994: 89, 93, 137) So nahm Foucault an, dass die Politik
aller modernen Staaten, egal ob kommunistisch oder nicht, durch ihre biirokrati-
sche panoptische Gesellschaftskontrolle totalitdr sei. Auch demokratische Re-
gime wiirden von einer anonymen, omniprasenten biirokratischen Disziplinar-
macht beherrscht, die Individuen hervorbringe, kontrolliere und normalisiere,
welche gegen die Maschinerie, die sie erzeugt hat, keinen Widerstand leisten
konnen. (Gauchet/Swain 1980: 109ff.; Lefort 1986: 11)

Wie also diesem protototalitidren Staat entkommen? Bekannterweise kam es
in den 1970ern zur plétzlichen Wiederentdeckung des liberalen Glaubens an die
Menschenrechte und moralische Prinzipien, der es erméglichte, der unschonen
Welt des Staatstotalitarismus zu entflichen und diese zu verdammen, zu verurtei-
len und abzulehnen. Die sogenannten Nouveaux Philosophes wie André Glucks-
mann und Bernard Henri-Lévy wurden iiber Nacht berithmt, indem sie in den
Medien eine ,moralische Kritik nicht nur des Totalitarismus, sondern der Staats-
biirokratie und der Politik als solcher feilboten. (Lefort 1979a: 21ff.; 1994: 47ft.,

10 Fir eine Analyse der Diskussionen dieser Zeit vgl. Lefort 1979a: 15-25 oder Gau-
chet 1988; weiter Gauchet/Swain 1980 oder Gauchet 2002; siche ferner Christoffer-
son 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | WiM WEYMANS

130f.; 1986: 11) Politik und Staat wurden beide im Namen der Moral und der
universalen Menschenrechte abgelehnt.

Im Zuge des Mai 68 suchten viele Denker der sogenannten ,,neuen* oder
.zweiten® Linken ebenfalls nach Alternativen, um die Autonomie der Gesell-
schaft gegen den biirokratischen Wohlfahrtsstaat zu verteidigen. Beispielsweise
gab es Castoriadis‘ Ideal einer autonomen Gesellschaft, die sich, vom Staat be-
freit, selbst instituieren kann. (Lefort 1976-1977: 185f.) Andere idealisierten die
sogenannten primitiven Gesellschaften, die den Staat ablehnen. Ebenso gab es
die Theorie (und Praxis) des ,Selbstmanagements® (autogestion). Dieses damals
auch von Rosanvallon geteilte (Rosanvallon 1988: 191f.; Lefort 1994: 77ff.) Ide-
al zielte beispielsweise auf eine von den Angestellten unabhingige Organisation
von Fabriken ab. Foucault selbst sympathisierte mit radikalen politischen Bewe-
gungen, wie den Levellers, die an den endlosen Kampf gegen die angeblich neu-
trale Staatsordnung glaubten. (Foucault 1997) Certeau setzte seine Hoffnungen in
den alltdglichen taktischen Widerstand des Verbrauchers, auch wenn er, wie
Foucault, nicht glaubte, dass dieser Widerstand die quasi-totalitdre Staats-
herrschaft wirklich brechen oder d&ndern konnte. (Certeau 1990: 217)

Wihrend Lefort, Gauchet und Rosanvallon, als Teil der ,Neuen Linken‘ darin
iibereinstimmen, dass der biirokratische Wohlfahrtsstaat es riskiere, die zivilge-
sellschaftliche Autonomie zu zerstéren, weisen sie gleichermallen die Dichoto-
mie zwischen der ,bosen’, ,statischen‘ totalitdren Politik und den (moralisch) gu-
ten Alternativen jenseits des Staates zuriick. Diese Dichotomie ruht auf einer
doppelten Annahme. Erstens, dass die Politik und der Staat einfach die faktische
Herrschaft repréisentieren und zweitens, dass man deswegen die Politik radikal
hinter sich zu lassen habe. Was ist das Wesen dieser Annahmen und wie konnen
Lefort, Gauchet und Rosanvallon sie widerlegen?

Die erste, von den Verteidigern des Staates und dessen Kritikern geteilte An-
nahme lautet, dass es dem Staat immer besser gelingt sich mit der Gesellschaft zu
vereinigen und sie zugleich zu dominieren. Seinen wesentlich zahlreicheren Kri-
tikern zu Folge ist der Staat deswegen per definitionem totalitér, unterdriickend
und beherrschend. Kurz, er wird als ,Monster* gesehen, das ,,alle Formen des
Bosen erklirt®."

Es wurde angenommen, dass der Staat ein rein quantitativer Agent sei, des-
sen Herrschaft einfach entweder ab- oder zunehmen konnte. Jede qualitative Un-
terscheidung zwischen demokratischen und totalitiren Staaten oder zwischen
seinen unterschiedlichen Funktionen (6konomisch, kulturell, sozial) wurde
schlicht ignoriert. (Rosanvallon 1990: 9ff.) Uberdies wurde angenommen, dass
der Staat nicht nur unterdriickerische Absichten habe, sondern dass er diese be-
reits vollstandig verwirklich habe. Paradoxerweise dachten sowohl die Vertreter

11 Lefort bezieht sich haufig (meistens ironisch) auf zeitgendssische Theorien des
Staates. Vgl. z. B. Lefort 1978: 7; 1979a: 22; 1979b: 37; 1986a: 11, 18 und 60. Vgl.
auch Gauchet/Swain 1980: 149-53.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 199

eines starken, vollstindig mit der Gesellschaft identischen Staates (wie die Jako-
biner und Marxisten) als auch diejenigen, die ihn ablehnten, dass der Staat wirk-
lich in der Lage sei, die Gesellschaft vollstindig zu kontrollieren (entweder um
sie zu befreien oder um sie zu beherrschen). (Lefort 1986: 215f.)

Wiéhrend sie das mit einem biirokratischen Staat verbundene Risiko durchaus
sahen, weisen Lefort, Gauchet und Rosanvallon diese Annahme nichtsdestotrotz
zuriick, da diese filschlicherweise den Staat auf seine faktische oder instrumen-
telle Funktion reduziert. Betrachtet man jedoch den Staat als einen Représentan-
ten unbestimmter abstrakter Prinzipien, wird es moglich, die entscheidende Dif-
ferenz zwischen totalitiren und demokratischen Staaten zu erkennen. Wahrend
der totalitire Staat versucht, die Prinzipien zu verwirklichen, (indem er sie ver-
korpert), schiitzt ein demokratischer Staat (durch Représentation), die Gesell-
schaft vor der (vollstindigen) Verwirklichung dieser Prinzipien, so dass er von
der Gesellschaft getrennt und von ihr abhingig bleibt. (Lefort 1994: 155f.) Lefort
schreibt ,,We must continue to stress that the modern State is not a despotic Sta-
te, wiahrend Gauchet feststellt, dass ein biirokratischer Staat nicht notwendig
Unterwerfung impliziert. (Lefort 1976-77: 187; Gauchet 1985: 262) Die Vertei-
digung der (Zivil-)Gesellschaft bedeutet nicht, den Staat als solchen zu verdam-
men. Wie wir gesehen haben, erlaubt die Distanz zwischen Staat und Gesell-
schaft in Wirklichkeit die Entstehung einer Zivilgesellschaft mit einer Vielfalt
von Gruppen, Parteien und Individuen, die sich alle der staatlichen Kontrolle wi-
dersetzen und ihr entkommen.

Uberdies glauben Lefort, Gauchet und Rosanvallon, dass dieser Widerstand
gegen staatliche Beherrschung strukturell ist; sie weisen deshalb die damals
weithin akzeptierte Sichtweise zuriick, dass die Jakobinische oder panoptische
Rhetorik wirklich mit der Realitit {ibereinstimmen wiirde. (Lefort 1978: 299)
Nehmen wir zum Beispiel die Totalitarismusanalyse Leforts. Fiir Lefort repra-
sentiert der Totalitarismus den Versuch, eine Gesellschaft zu erzeugen, in der die
demokratischen Prinzipien vollstindig verwirklicht sind, in der das Volk wirklich
geeint, gleich, frei oder souverén ist. Lefort weist auf die Fehler und inhédrenten
Widerspriiche hin, die ein solcher Versuch erzeugt. Ist eine transparente Gesell-
schaft moglich? Man denke nur an die Geheimnistuerei im Kontext totalitdrer bii-
rokratischer Entscheidungen. Ist es moglich, dass sich eine Gesellschaft wirklich
selbst regiert? Man denke an Einparteienherrschaften. Ist wahre und wirkliche
Gleichheit moglich? Man denke an den sich erweiternden Riss zwischen der
,Nomenklatura‘ und dem einfachen Volk. Kurz: Wihrend der Totalitarismus ver-
sucht, die Liicke zwischen Prinzip und Realitit, zwischen Staat und Gesellschaft
zu iiberwinden, erweitert er sie nur.'?

Wihrend Lefort hauptsichlich totalitire Regime untersucht, konzentrieren
sich Gauchet und Rosanvallon auf die Geschichte des Widerstands gegen den Ja-
kobinischen Diskurs in Frankreich, der ebenfalls glaubte, seine Prinzipien korre-

12 Lefort 1978: 3091f.; 1986: 276; 1994: 103, 106, 142f., 150; 1999: 371f.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | WiM WEYMANS

spondierten mit der Realitdt. Gauchet hat gezeigt, wie panoptische franzosische
Irrenanstalten, die Foucault als emblematisch fiir den totalitiren Jakobinischen
Staat betrachtete, auf faktischen Widerstand trafen und sich letztlich selbst un-
terminierten. Der panoptische Blick, schreibt Gauchet, mag als Idee existieren,
aber in der Praxis nicht, da er de facto nichts sieht. (Gauchet/Swain 1980: 149-
53) Rosanvallon schreibt eine Gegengeschichte, in welcher er die Realitét hinter
dem Jakobinischen Diskurs der Allgemeinheit und den Widerstand gegen ihn
zum Vorschein bringt. Wahrend der Diskurs in einer imagindren schizophrenen
Welt blieb, indem er die Pluralitit der Zivilgesellschaft einfach ignorierte (Ro-
sanvallon 1998: 39ff.), musste er diese Pluralitit in der Praxis zur Kenntnis neh-
men, obgleich nur indirekt (und langsam). Auch wenn die Zivilgesellschaft in ei-
ner schwachen Position verblieb, wurden politische Parteien, Gewerkschaften,
Sozialpartner und andere Vereinigungen doch stillschweigend anerkannt, was ei-
ner de facto Anerkennung des Pluralismus und der institutionenbasierten Ver-
mittlung gleichkam."? Zusammengefasst: Lefort, Gauchet und Rosanvallon glau-
ben, dass die totalitdren oder Jakobinischen Versuche, abstrakte Prinzipien voll-
standig zu verwirklichen, zum Scheitern verurteilt waren. Sie bezeichnen solche
Versuche aus diesem Grund als ,fiktional‘, ,imagindr‘, ,ideologisch® oder gar
,phantasmatisch’. (Lefort 1979a: 26; 1986: 212)

Die zweite Annahme der Staatskritiker folgt aus der ersten. Thr diisteres Bild
des Staates fiihrt zu einer idealisierten Sicht auf Gesellschaften ohne Staat oder
Politik. Wie Lefort jedoch gezeigt hat, ist diese zweite Annahme genauso zwei-
felhaft wie die erste. Er begriindet dies, indem er sich auf zwei exemplarische
Diskurse, die auf dieser Annahme beruhen, konzentriert: Die Idealisierung der
Gesellschaft gegeniiber dem Staat und der Glaube an die Menschenrechte.

In den 1960ern hatte der Lefort und Gauchet nahestehende Anthropologe Pi-
erre Clastres (1934-77) die wenigen in Siidamerika tibriggebliebenen ,primitiven
Gesellschaften® untersucht und war zu dem Schluss gekommen, dass es sich
nicht um riickwirtsgewandte Gesellschaften handelte, denen ein moderner Staat
»fehlte“, sondern vielmehr um Gesellschaften, die den Staat explizit zurtickwie-
sen, um ,Gesellschaften gegen den Staat‘."* Lefort fand im Werk Clastres Unter-
stiitzung fiir seine These, dass eine Gesellschaft ihre tieferliegenden allgemeinen
Prinzipien durch politische Reprisentation versteht. Auch Gesellschaften, die
sich gegen den Staat wenden, brauchen einen Herrscher, wenn auch nur, um sie
oder ihn als explizit machtlos aufzuzeigen, so dass sich die Gesellschaft als eine
herrschaftsfreie Gesellschaft vollstindig Gleicher wahrnehmen kann. (Lefort
1992: 313f)

Wie wir gesehen haben, wurden wihrend der 1970er diese Gesellschaften
von vielen zur Unterstiitzung der These genutzt, dass wahre Freiheit und Gleich-

13 Rosanvallon 1998: 168ff.; 2004: 10ff. Vgl. auch Gauchet 1998: 42f.
14 Vgl. Clastres 1974: 303ff. Zum Leben und Werk Clastres siche beispielsweise
Moyn 2004: 55-80.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 201

heit bedeute, den Staat aufzuheben. Stirker als Clastres betont Lefort den enor-
men Preis, der fiir diese Abweisung des Staates entrichtet werden muss. Fiir Le-
fort ist es nur die Vermittlung des Staates zwischen den Prinzipien und der Ge-
sellschaft, die Freiheit, Widerspruch und Individualitit mdglich macht. In Gesell-
schaften gegen den Staat wird diese Vermittlung jedoch abgelehnt, was bedeutet,
dass die heiligen Prinzipien durch Ubergangsrituale unmittelbar und wortwort-
lich in ihre Korper eingeschrieben werden, in denen die élteren Mitglieder der
Gesellschaft die Prinzipien der Gemeinschaft (,Alle sind gleich®) mit Messern in
das Fleisch der jungen Initiierten einschreiben, indem sie ihren Riicken vernarben
oder Teile des Korpers durchstechen. Ein Infragestellen der Prinzipien ist nicht
moglich, bzw. bedeutet den sofortigen Tod. Wirkliche Gleichheit und Abwesen-
heit des Staates sind also nur durch die radikale Abhdngigkeit von einer heiligen
zeitlosen Tradition, die unmittelbar die Prinzipien der Gesellschaft diktiert, mog-
lich. Anders als Clastres identifiziert Lefort den Staat nicht mit Knechtschaft und
Niedergang bzw. Verfall, sondern mit der Freiheit der Gesellschaft, ihre eigene
Geschichte zu bestimmen. (Clastres 1974: 315-26)

Die zweite Annahme zeigt sich ebenfalls in dem — fiir Frankreich neuen —
Widerstand gegen die totalitdren Regime und Politiken sowie den Staat im Allge-
meinen im Namen der liberalen individuellen Menschenrechte. (Rosanvallon
1988: 145) Der moralische Konsens der Menschenrechte wurde mit den in der
Politik herrschenden Zwingen (wie Konflikt und Herrschaft) kontrastiert. Die
Menschenrechte passten hervorragend zu der traditionellen, franzdsischen repu-
blikanischen Sehnsucht nach Konsens und Einheit. Auch wenn es Lefort zufrie-
den stellt, dass nach jahrzehntelanger Verurteilung des Staates durch linke Intel-
lektuelle die Menschenrechte in Frankreich schlussendlich ernstgenommen wur-
den, so ist er doch nicht mit der Weise einverstanden, wie sie interpretiert wer-
den. Fiir ihn diirfen die abstrakten Menschrechte nicht der Politik entgegenge-
setzt werden, sie konnen vielmehr tiberhaupt nur mittels Debatten und Konflikten
innerhalb der Gesellschaft und der Politik funktionieren. Beispielsweise werden
Streiks im Namen des Streikrechts legitimiert, was nicht heift, dass sich dieses
Recht jenseits sozialer und politischer Auseinandersetzungen und Konflikte be-
finden wiirde. Deshalb attackiert Lefort beide Seiten, Marxisten, die die formalen
Rechte im Namen soziologischer Fakten verurteilten, wie auch seine Zeitgenos-
sen, welche umgekehrt die faktische Politik als solche im Namen individueller
Menschenrechte verurteilen. Lefort wendet sich gegen beides, den Historizismus
und den einseitigen moralischen Universalismus oder Liberalismus, wie er noch
in der heutigen politischen Theorie weit verbreitet ist. Fiir ihn sind die Men-
schenrechten Prinzipien, die nicht vollstindig auf kontingente Fakten oder
menschliche Interessen (im Sinne des Historizismus) reduziert werden konnen,
aber auch nicht ,natiirlich gegeben® sind: Statt dass sie zu einem verniinftigen
Konsens (im Sinne einer normativen Interpretation der Menschenrechte) fiihren
wiirden, miissen sie vielmehr den konflikthaften politischen Debatten unterwor-
fen werden. Fiir Lefort sind Prinzipien und Realit4t, Normen und Debatten, Men-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | WiM WEYMANS

schenrechte und Politik wechselseitig von einander abhéngig und bleiben doch
getrennt. (Lefort 1986: 11f., 411f.; 1994: 45-83)

4. Gauchet und Rosanvallon iiber die Krisis der
politischen Reprédsentation

Leforts Modell politischer Reprisentation setzt voraus, dass zwei Bedingungen
erfillt sind. Erstens, dass selbst wenn die bestehende Reprisentation der ab-
strakten Prinzipien von Individuen in Frage gestellt werden kann, eine solche
Herausforderung im Namen dieser Prinzipien erfolgen muss. Wéhrend Strei-
kende partikulare Interessen haben, so miissen sie diese doch durch den Bezug
auf unbestimmte abstrakte Prinzipien wie die Menschenrechte verteidigen. Zwei-
tens muss es Vermittlungsinstanzen wie Gewerkschaften oder politische Parteien
geben, die den Individuen helfen, ihren partikularen Hintergrund in Zu-
sammenhang mit einer abstrakteren Ebene zu sehen. Genau im Moment des Tri-
umphes der Demokratie iiber ihre totalitiren Rivalen in den 1970er und 1980er
Jahren wurden diese beiden Bedingungen von der Realitét einer sich immer wei-
ter individualisierenden (oder nach franzosischem Malstab: ,liberalen‘) Gesell-
schaft unterhohlt. Wiahrend die Individualisierung auf den ersten Blick eine
Schwichung des Wohlfahrtsstaates bedeutet und damit mehr Freiheit fiir die Zi-
vilgesellschaft, zeigt sich auf den zweiten Blick, dass auch die zivilgesellschaftli-
chen Institutionen Stiick fiir Stiick unterminiert werden. Als Folge davon fiithlen
sich die Individuen nicht mehr ldnger verbunden mit und reprisentiert von ver-
mittelnden Vereinigungen wie Gewerkschaften und politischen Parteien."”” Wie
kann diese sogenannte Krise der politischen Reprisentation erklart und gelost
werden?

Gauchet eroffnet hier einige interessante Perspektiven. Thm zu Folge konnten
sich demokratische Regime lange Zeit durch die Bedrohung entweder durch to-
talitdre Staaten oder (im laizistisch geprégten Frankreich) durch die Kirche legi-
timieren. Diese Bedrohung legitimierte den republikanischen Vorrang des Ge-
meinwohls (Staat) gegentiiber den partikularen Interessen (Zivilgesellschaft). Als
sich diese Bedrohung im Laufe der 1970er aufldste, verlor der republikanische
Staat seine Legitimation. Wegen des Sieges iiber seine Widersacher biifite der re-
publikanische Staat seine raison d’étre ein. (Gauchet 1998: 64ff.) Folge davon
war, dass Menschenrechte oder abstrakte Prinzipien nicht mehr den Vorrang der
Nation vor dem Einzelnen bedeuteten, sondern einfach zu Werkzeugen fiir Indi-
viduen wurden, die ihre rein privaten Interessen durchsetzen wollten. (Gauchet
1998: 81ff.) Der Staat als Repriasentant der allgemeinen Prinzipien wurde nun
mehr denn je als ein Hindernis fiir die personliche Freiheit gesehen.

15 Vgl. Rosanvallon 2000: 96ff., Gauchet 1998: 67ff., 78ff.; 2002: 17ff.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 203

Paradoxerweise war der Staat so erfolgreich in seiner Produktion emanzipier-
ter Individuen (mittels Schulen, Wohlfahrtsleistungen, Gleichbehandlung), dass
die Individuen nun vom biirokratischen Staat befreit sein wollen, der ihre Freiheit
erst ermoglichte. Wahrend der Staat Opfer seines eigenen Erfolgs wird, beiflen
die Individuen die Hand, die sie fiittert, da sie nicht akzeptieren, dass ihre kon-
krete individuelle Freiheit einen Staat voraussetzt, der die allgemeinen Prinzipien
reprasentiert, welche eine Emanzipation der Individuen erst erlaubt. (Gauchet
2002: Iff., 246ff., 342ff.) Die Demokratie wendet sich so gegen sich selbst (con-
tre elle-méme). Folge davon ist, wie Gauchet in seinem Werk zeigt, dass es zu
einem drastischen Wandel von ,Politik, ,Individualitét, ,Bildung und ,Gesell-
schaft kommt. (Gauchet 2002; 1985: 264ff.; 1998: 65ff.) Trotzdem bleiben die
Individuen, auch wenn sie anderes glauben mogen, faktisch mehr denn je abhén-
gig von dem Staat, der sie erzeugt hat. In seinem Werk weist Gauchet immer
wieder auf die unterdriickten, aber notwendigen Bedingungen der Moglichkeit
von Individualitdt hin.

Soweit die Diagnose. Aber was ist mit der Losung? Traditionellerweise ver-
suchen Republikaner und Populisten, die Probleme einer individualisierten Ge-
sellschaft zu 16sen, indem sie nach mehr Einheit und nationaler Geschlossenheit
rufen. Fir Gauchet und Rosanvallon jedoch ist diese ,republikanische Regres-
sion eine Losung aus der Vergangenheit, die schlicht die Fakten ignoriert.'® Neu
fiir Frankreich war die Verteidigung von Gruppenidentititen als Losung fiir eine
verblassende Jakobinische Nation, die bisher nur abstrakte Individuen anerkannt
hatte. Gauchet und Rosanvallon zeigen jedoch, dass die Natur dieser Gruppen-
identitdten sich gewandelt hat: Sie bilden keine stabilen, ,natiirlich gegebenen*
Identitéten mehr, die durch die Politik gespiegelt werden sollen, sondern sind das
Ergebnis einer individuellen Wahl. Diese Identititen sind damit eher Teil des
Problems als Teil der Losung.!” Abgesehen von diesen iiberholten Losungen gibt
es noch eine von beinahe allen (sogar in Frankreich) akzeptierte Losung: den Li-
beralismus. Wie kann man eine Gesellschaft aus sehr unterschiedlichen Indivi-
duen besser regulieren als iiber die Gesetze des Marktes? (Gauchet 1998: 85ft.;
Rosanvallon 1988: 144ff.) Da aber der Liberalismus der Illusion anhéngt, dass
die Gesellschaft vollstidndig autonom und in der Lage sei, sich zur Génze selbst
Zu organisieren, ist er wiederum eher ein Symptom als ein Heilmittel.

Gegen den Liberalismus, der glaubt, Politik sei ein Spiegel der Gesellschatft,
zeigt Gauchet, dass die liberalistischen Versuche, diese Spiegelung zu leisten —
beispielsweise durch Meinungsumfragen — immer deutlicher machen, wie ,unre-
présentierbar‘ eine individualisierte Gesellschaft ist. Als Folge davon klafft der
Riss zwischen Staat und Gesellschaft nur noch weiter auf, wie die aktuelle Krise
politischer Représentation deutlich macht. Der Versuch des Liberalismus, den
Riss zwischen der Gesellschaft und ihren Leitprinzipien mittels der Idee einer

16 Rosanvallon 1988: 140ff.; 1998: 340ff.; Gauchet 1998: 65.
17 Gauchet 1998: 89ff.; Rosanvallon 1988: 147ff., 154ff.; 1998: 347-54.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | WiM WEYMANS

sich selbst regulierenden Gesellschaft zu schlielen, schldgt daher fehl. Dartiber
hinaus sind auch liberale Gesellschaft abhingig von einem Leitprinzip, ndmlich
dem einer radikal unvorhersehbaren und offenen Zukunft, welche sich von der
bestehenden Gesellschaft unterscheidet und sie doch anleitet. (Gauchet 1998:
125ff.) Der Staat versucht eher, der Gesellschaft aktiv bei der Bewiéltigung der
unbestimmten Zukunft zu helfen, als dass er sie einfach wiederspiegeln wiirde.
Beispielsweise werden im Bildungsbereich Kinder zunehmend auf die ,neuen
Herausforderungen® der Zukunft vorbereitet und weniger dazu angeleitet, sich
mit den Ideen der Vergangenheit zu beschiftigen. (Gauchet 1985: 255f., 258f.,
264ft., 276f.; 2002: 109ff.) Und noch in einer weiteren Hinsicht ist die Gesell-
schaft abhéngig vom Staat: Die Individuen rufen den Staat an, um ihn (auf eine
fast schmittianische Art und Weise) entscheiden zu lassen, welche individuellen
Vorlieben vertretbar sind und welche nicht. (Gauchet 1998: 98ff., 117f.) Das
Problem ist jedoch, dass die Individuen und die ,liberale Ideologie®, der sie fol-
gen, davon ausgehen, dass die Gesellschaft sich vollstindig selbst regulieren
kann und die Individuen ihre Abhéngigkeit von allgemeinen Prinzipien und de-
ren Institutionen daher nicht mehr in den Blick bekommen. (Gauchet 2002: XXI,
XXVI) Wenn die liberalistische Losung also falsch ist, welche anderen Alterna-
tiven gibt es dann fiir Gauchet? Fiir ihn konnen wir nichts anderes tun als darauf
warten, dass die inhdrenten (vom Liberalismus unterdriickten und von Gauchet
aufgedeckten) Widerspriiche unserer Demokratien sich dermaBien verschirfen,
dass die demokratischen Gesellschaften gezwungen sind, sich zu wandeln.

Rosanvallon ist hier weniger quietistisch. Wie Gauchet sieht er die Indivi-
dualisierung als Gefahr, nicht nur, weil sie die Solidaritit und den ,sozialen Ze-
ment* zerstort, sondern auch, weil sie die Individuen von der Gesellschaft trennt,
die ihre Individualisierung moglich macht (Rosanvallon 2000). Eher als Gauchet
schliagt Rosanvallon positive Losungen fiir dieses Problem vor. Wer kann es also
16sen? Auch wenn er Verbindungen zu den Gewerkschaften hatte und fiir die
Selbstverwaltung der Zivilgesellschaft eintrat, glaubt er doch nicht mehr linger
daran, dass vermittelnde Institutionen wie die Gewerkschaften wieder zu der
Macht kommen konnten, die sie einst besallen. Statt dessen setzt er seine Hoff-
nungen in den Staat und in die Sozialwissenschaftler als privilegierte Agen-
ten/Aktoren, die es den Individuen moglich machen miissen, sich wieder mit den
Prinzipien verbunden zu fiihlen, die ihre Freiheit und Gleichheit garantieren.
(Rosanvallon 1990: 278; 1995: 37-40)

Wie konnen sie dies erreichen? Zuerst miissen Politiker und Sozialwissen-
schaftler ihre Kategorien an die individualisierte Gesellschaft anpassen. Wéhrend
der (Wohlfahrts-)Staat Individuen bisher als homogene Gruppen oder Klassen
auffasste, muss er diese Kategorien nun individualisieren, indem er Lebensldufe
und variable individuelle Situationen mitberiicksichtigt. Er muss seine Bezug-
nahme auf allgemeine Prinzipien, wie etwa die Gleichheit vor dem Gesetz, mit
individualisierten begrifflichen Werkzeugen verbinden. (Rosanvallon 2000:
96ft.; 1998: 354ff.) Rosanvallon ist sich bewusst, dass dieses Paradox eines ,in-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 205

dividualisierten Rechts‘ an die Grenzen der Idee der ,Gleichheit vor dem Gesetz*
stoft, die notwendig die Abstraktion vom einzelnen Fall impliziert. Er glaubt je-
doch nichtsdestotrotz, dass es noch Raum fiir eine Form der Individualisierung
gibt, die die Allgemeinheit als Basis der Gesellschaft nicht gefihrdet. (Rosan-
vallon 2000: 50f., 83, 104f.)

Rosanvallon geht — wie auch Gauchet — davon aus, dass politische Repré-
sentation heute nicht einfach das Widerspiegeln der Gesellschaft bedeuten kann,
da in einer hochgradig individualisierten Gesellschaft, die wortwortlich ,unrepré-
sentierbar® geworden ist, nur wenig zum Spiegeln {ibrigbleibt. Des weiteren wei-
sen beide Autoren die liberale Idee, dass sich eine Gesellschaft gleichsam auto-
matisch selbst ordnen kann, zuriick. Aber wo Gauchet skeptisch im Hinblick auf
alternative Formen politischer Reprisentation bleibt, schligt Rosanvallon die
Aufwertung der kognitiven Aspekte der Reprisentation vor. Statt passiv eine
,nicht reprisentierbare® Gesellschaft zu spiegeln, sollten Politiker und Sozialwis-
senschaftler aktiv nach neuen Wissensformen einer individualisierten Gesell-
schaft suchen; beispielsweise durch das Schreiben einer kollektiven Gesell-
schaftserzahlung, welche gleichzeitig ein ,Tagebuch® des Individuellen wire und
so die abstrakten und allgemeinen Prinzipien wieder mit der konkreten und indi-
vidualisierten sozialen Realitét versohnen wiirde. (Rosanvallon 2000: 101; 1995:
41f.; 1998: 356-61) Rosanvallon verweist auch auf die Eigenverantwortung des
Individuums dafiir, sich wieder in die Gesellschaft einzufligen — zum Beispiel,
indem es aktiv nach einer Arbeit als Mittel sozialer Integration sucht. (Rosan-
vallon 2000: 66, 82ff., 88f.) Im GroBen und Ganzen schreibt Rosanvallon jedoch
den Politikern und Sozialwissenschaftlern, die sich auf die neue Realitit der in-
dividualisierten Gesellschaft einstellen miissen, eine sehr viel groBere Verant-
wortung zu.

5. Schluss

Lefort, Gauchet und Rosanvallon versuchen zu zeigen, dass der Staat als Repra-
sentant der allgemeinen Prinzipien fiir eine pluralistische demokratische Gesell-
schaft notwendig ist und dass er als Reprisentant von der Gesellschaft getrennt
bleiben muss. Anders als andere franzosische Theoretiker betonen sie deswegen
die Wichtigkeit von Vermittlungsinstanzen (Staat, politische Parteien, Gewerk-
schaften etc.), die nicht darauf reduziert werden diirfen, unmittelbarer Ausdruck
einer gegebenen Gesellschaft zu sein. Thre Theorie der Reprisentation unter-
scheidet sie auch von den liberalen politischen Theoretikern der anglophonen
Welt. Trotzdem bleiben sie in mindestens zwei Hinsichten in der von ihnen so
heftig kritisierten franzosischen politischen Kultur verwurzelt. Erstens bleiben sie
in ihrer Einstellung zur Zivilgesellschaft und zum Staat ambivalent: Wahrend sie
die Autonomie der Zivilgesellschaft begriiflen, glauben sie nichtsdestotrotz, dass
diese in letzter Instanz von der Politik oder dem Staat abhéngig ist. Umgekehrt

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | WiM WEYMANS

sehen sie trotz ihrer Kritik des Wohlfahrtsstaates den Staat als privilegierten Re-
préasentanten abstrakter und allgemeiner Prinzipien. Aber kann die vielfiltige Zi-
vilgesellschaft keine groflere Rolle spielen als diese Autoren annehmen? Zwei-
tens, und in Bezug dazu, fragt man sich, ob diese Autoren nicht vorschnell die
Rolle der Medien als ,Vermittlungsagenten®, die eine Gesellschaft mit den ihr
zugrundeliegenden Prinzipien verbinden konnten, abwerten. Sicher, die Medien
spiegeln allzu oft vor, mit der Gesellschaft zusammenzufallen, anstatt sie zu re-
prisentieren.'® Trotzdem konnen die Medien im Prinzip eine sehr wichtige Rolle
beim Wiederherstellen des sozialen Bandes spielen. Die Tatsache, dass Politiker
zunehmend gezwungen sind, den ,,Gesetzen der Medien* zu folgen, belegt dies.
Und ist umgekehrt nicht eines der Probleme welches die Europdische Union
heimsucht, dass es ihr trotz ihrer vermittelnden Institutionen an den notwendigen
Medien mangelt, um ihre Politik und ihre Prinzipien der Bevolkerung nahezu-
bringen?

(Aus dem Englischen von Reinhard Heil)"

Literatur

Arendt, Hannah (1998): The Human Condition Chicago and London: University
of Chicago Press.

Berlin, Isaiah (2002): ,Two concepts of liberty‘, in: ders. (2002): Liberty, Ox-
ford: Oxford University Press, 166-217.

Certeau, Michel de (1990): L’Invention du quotidien. I. Arts de faire, ed. Luce
Giard, Paris: Gallimard.

Christofferson, Michael Scott (2004): French Intellectuals Against The Left. The
Antitotalitarian Moment of the 1970s, New York — Oxford: Berghahn Books.

Clastres, Pierre (1974): La société contre 1’état, Paris: Les éditions de minuit.

Doyle, Natalie (2003): ,Democracy as socio-cultural project of individual and
collective sovereignty‘, Thesis Eleven, 75: 69-95.

Flynn, Bernard (1992): Political Philosophy at the Closure of Metaphysics, Lon-
don — New Jersey: Humanities Press.

Foucault, Michel (1997): “Il faut défendre la société, Paris: Seuil-Gallimard.

Furet, Francois/Julliard, Jacques/Rosanvallon, Pierre (1988): La République du
centre. Paris: Calmann-Lévy.

Gauchet, Marcel (1985): Le Désenchantement du monde, Paris: Gallimard.

Gauchet, Marcel (1988): ,Totalitarisme, libéralisme, individualisme‘, Le Débat
50.

Gauchet, Marcel (1998): La Religion dans la démocratie, Paris: Gallimard.

18 Lefort 1978: 318ff., Gauchet 2002 : 362f. ; Rosanvallon 1988: 181; 1998: 346.
19 Der Ubersetzer dankt Julia Schleinkofer und Andreas Hetzel fiir ihre Unterstiitzung.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 207

Gauchet, Marcel (2002): La démocratie contre elle-méme, Paris: Gallimard.

Gauchet, Marcel/Swain Gladys (1980): La pratique de 1’esprit humain, Paris:
Gallimard.

Howard, Dick (1977): The Marxian Legacy, London — Basingstoke: Macmillan.

Jainchill, Andrew/Moyn, Samuel (2004): ,French Democracy between totalitari-
anism and solidarity: Pierre Rosanvallon and revisionist historiography*,
Journal of Modern History 76: 107-154.

Lefort, Claude (1976-77): ,An interview with Claude Lefort* in: Telos, 30.

Lefort, Claude (1978): Les formes de I’histoire, Paris: Gallimard.

Lefort, Claude (1979a): Eléments d’une critique de la bureaucratie, Paris: Galli-
mard.

Lefort, Claude (1979b): ,La communication démocratique‘ in: Esprit, 9-10.

Lefort, Claude (1986): Essais sur le politique, Paris: Seuil.

Lefort, Claude (1992) : Ecrire, Paris: Calmann-Lévy.

Lefort, Claude (1994): L’Invention démocratique, 2™ ed (zuerst 1981), Paris:
Fayard.

Lefort, Claude (1999): La complication, Paris: Fayard.

Lefort, Lefort/Gauchet, Marcel Gauchet (1971): ,Sur la démocratie: le politique
et ’institution du social‘, Textures 2-3.

Moyn, Samuel (2004): ,Of savagery and civil society: Pierre Clastres and the
transformation of French political thought‘, Modern Intellectual History 1,
55-80.

Poltier, Hugues (1998) : Passion du politique, Genéve: Labor et fides.

Revel, Jacques/Wachtel, Nathan (Hg.) (1996): Une Ecole pour les Sciences So-
ciales, Paris: Cerf and EHESS.

Rosanvallon, Pierre (1988): ,Autogestion‘, Le Débat 50.

Rosanvallon, Pierre (1990): L’Etat en France. De 1789 a nos jours, Paris: édi-
tions du Seuil.

Rosanvallon, Pierre (1995): ,Faire I’histoire du politique‘, Esprit, Nr. 209 (Fe-
bruar), 37-40.

Rosanvallon, Pierre (1998): Le peuple introuvable. Histoire de la représentation
démocratique en France, Paris: Gallimard.

Rosanvallon, Pierre (1999): Le capitalisme utopique, Paris: Seuil.

Rosanvallon, Pierre (2000): The new social question, Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Rosanvallon, Pierre (2004): Le modéle politique frangais. La société civile contre
le jacobinisme de 1789 a nos jours, Paris: Editions du seuil.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demokratischer Sektoralismus:

Fragen an die politische Theorie

THOMAS SCHMIDT

Mein Aufsatz wird sich in einem wesentlichen Punkt vom Gros der iibrigen in
diesem Sammelband vorgestellten Beitrige unterscheiden. Wiahrend die tibrigen
Artikel intensiv einzelne Autoren und bestimmte Theorieansitzen bearbeiten und
dadurch gleichsam die Angebotsseite der politischen Theorie reprasentieren, re-
présentiert mein Beitrag die Nachfrageseite. Mein Interesse lédsst sich dabei wie
folgt zusammenfassen: Welchen konstruktiven Beitrag kann die neuere politische
Theorie angesichts einer gegebenen Herausforderung, ndmlich der Notwendig-
keit, die bereits existierenden Formen transnationaler Politik zu demokratisieren,
zur Begriindung einer transnationalen demokratischen Praxis leisten?

Meine (vorldufige) Antwort umfasst zwei Teile. Im ersten werde ich die
Ausgangslage transnationaler Politik schildern, wobei insbesondere der européi-
sche Einigungsprozess als Paradebeispiel dienen soll. Nirgendwo sonst in der
Welt hat es bisher einen ambitionierteren Versuch der De- und Transnationalisie-
rung der Politik gegeben bzw. wurde intensiver iiber Moglichkeiten und Unmog-
lichkeiten der transnationalen Demokratie diskutiert. Dabei hat sich gezeigt, dass
durch den fortwdhrenden Prozess der Entgrenzung, meist Globalisierung ge-
nannt, die kurzzeitig stillgelegten Grenzprobleme der Demokratie aufbrechen
und durch funktionale Aquivalente jenseits des Nationen-Begriffs befriedigt
werden miissen. Das funktionale Aquivalent zur Grenzziehung der Nation er-
kenne ich dabei in der begrenzenden Funktion des Sektors (bzw. des Politikfel-
des), weswegen an dieser Stelle auch das Konzept des demokratischen Sektora-
lismus als eine zeitgemifBe Alternative zum Modell des demokratischen Nationa-
lismus eingefiihrt werden soll.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | THOMAS SCHMIDT

Im zweiten Teil werde ich zundchst das Konzept des demokratischen Sekto-
ralismus eingehender erldutern, um auf dieser Grundlage meine Fragen an die
politische Theorie zu formulieren. Tatséchlich ist die Liste meiner Fragen kurz
und die Liste der Beispiele aus der politischen Theorie, auf die ich zu sprechen
komme, kaum lidnger geworden. Das ist nicht nur dem hier gebotenen Platz ge-
schuldet. Neben den hier exemplarisch ausgewihlten Theorien sprache nichts
dagegen, die neueren Entwicklungen um John Deweys Pragmatismus bzw. sei-
nen ,,demokratischen Experimentalismus* (vgl. Brunkhorst 1998) oder aber Jiir-
gen Habermas’ Diskurstheorie nach dem hier vorzufithrenden Muster zu befra-
gen. An anderer Stelle wird dies auch sicher nachgeholt werden. In dem hier vor-
liegenden Beitrag allerdings mdchte ich mich weitgehend auf die Systemtheorie
eines Niklas Luhmann und das postfundationalistische Denken von Ernesto La-
clau und Chantal Mouffe beschrinken. Dazu ist es zunichst niitzlich, sich von
kulturalistischen Theorien abzugrenzen, wie sie Charles Taylor in einer ,,moder-
nen” Fassung vertreten hat. Abgerundet wird das Ganze durch eine skizzenhafte
Auseinandersetzung mit der ,,politischen Epistemologie® von Bruno Latour.

1. Transnationale Demokratie

Ohne Nation keine Demokratie. Das zumindest ist der Tenor einer im Kontext
der EU-Demokratiediskussion sehr einflussreichen Denkrichtung, deren Bedeu-
tung eher noch zunimmt denn schrumpft (Guéhenno 1994; Greven 1998; Offe
1997; Scharpf 1999). Wiirde diese Behauptung zutreffen, markierte die Diagnose
einer ,,postnationalen Konstellation“ nicht den Beginn eines nunmehr global an-
gelegten demokratischen Zeitalters — so wie das urspriinglich auch Jirgen Ha-
bermas, bis hin zur ,,Weltbiirgerschaft und ,,Weltrepublik®, erhofft hatte (Ha-
bermas 1994: 659f.; 1998), sondern ganz im Gegenteil den End- bzw. Umkehr-
punkt gesellschaftlicher Emanzipationsprozesse.

Die Ursachen, die zu dieser postnationalen Konstellation gefiihrt haben, sind
vielfiltig. Je nach politischer Einstellung wird dabei mal mehr der Wille, mal
mehr die Ohnmacht der an den Entscheidungsprozessen beteiligten Akteure in
den Vordergrund gestellt. Wenig strittig ist dabei, dass es zahlreiche politische
Problemfelder gibt, in denen wirkungsvoll nur noch transnational etwas zu errei-
chen ist (man denke z.B. an das Thema Klimaschutz). Nun mochte ich mich in
diesem Beitrag nicht mit den Ursachen der Globalisierung, sondern mit ihren
demokratierelevanten Auswirkungen beschéftigen.

Eine als demokratisch zu bezeichnende Politik beruhte bislang wesentlich auf
einem Modell zerritorialer Repréisentation. Parlamente, Parteien und wahlkreis-
abhingige Abgeordnete waren lange Zeit die herausragenden Elemente, mit de-
nen innerhalb eines Nationalstaates, gleich ob er einheits- oder bundesstaatlich
verfasst war, der Volkswillen in den politischen Willensbildungsprozess einge-
speist wurde. Eine der Funktionsvoraussetzungen dieses Arrangements war die

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 211

relativ weitreichende Deckungsgleichheit von Kultur-, Rechts- und Wirtschafts-
rdumen. Nach tbereinstimmender Einschidtzung beginnt diese Kongruenz nun
aufzubrechen. An ihre Stelle tritt ein facettenreicher Prozess der (territorialen)
Entgrenzung, in dem die Europdische Union eine Sonderstellung einnimmt. Im
Kontrast zu bekannten Formen staatlicher Zusammenschliisse ist die EU ndmlich
weder Staatenbund noch Bundesstaat, sondern ein Gebilde ganz eigener Art (,,sui
generis®, vgl. Jachtenfuchs 1997). Zwar sind in der Union sowohl die National-
staaten als auch diverse Formen von Nationalismen weiterhin priasent — doch
niitzt dies keinesfalls der demokratischen Legitimation von EU-Politik, sondern
behindert sie.

Statt territorial gebundener demokratischer Politik hat sich in der EU ein Sy-
stem etabliert, in dem politikfeldspezifische transnationale Politiknetzwerke die
Politik dominieren. Als Network Governance oder — ins Deutsche iibersetzt — als
politikfeldspezifisches Mehrebenennetzwerkregieren (Ziirn 1998), lésst sich die-
ser Formwandel am besten als Sektoralisierung der Politik bezeichnen. Sektor
meint hier im wesentlichen das Gleiche wie Politikfeld (auch wenn ich an ande-
rer Stelle eine Differenzierung beider Begriffe je nach Institutionalisierungsgrad
vorgeschlagen habe; vgl. Schmidt 2004). Beispiele fiir wichtige européische Po-
litikfelder sind Binnenmark, Verbraucher- und Umweltschutz, Agrarpolitik oder
die gentechnisch verdnderten Lebensmittel.

Alternativ zu sektoraler Politik wird in der Literatur hdufig auch von funktio-
naler Politik gesprochen (eine Bezeichnung, die mir weniger gefillt, da hier dem
Funktionalismus eine positive Konnotation verliehen wird, den er sich nicht ver-
dient hat). Als solche war sie schon frither Gegenstand von Analysen, die sich al-
lerdings meist auf den Nationalstaat und dort wiederum auf das Feld der Parteien
bzw. der industriellen Arbeitsbeziechungen konzentrierten. Schon bei dieser Ge-
legenheit fiel auf, dass in Anbetracht sektoraler Problemstellungen die auf ter-
ritoriale Représentation eingestellten politischen Systeme keine wirklich ange-
messene Form demokratischer Legitimation bieten konnten (einschldgige Stich-
worte: ,,Krise des Parlamentarismus®, ,,Krise der Reprisentation®). Zwar gelang
es einigen politischen Systemen, fiir kurze Zeit alternative Formen der demokra-
tischen Représentation aufzubauen (vgl. die Stellung des Korporatismus in soge-
nannten Konsens- bzw. Konkordanzdemokratien) — am ehesten gelang das aller-
dings ausgerechnet dort, wo die Gesellschaft in einer tibersichtlichen Art und
Weise relativ eindeutige ethnische, religiose oder klassenbedingte Segmentierun-
gen aufzuweisen hatte (z.B. im Konsoziationalismus der Schweiz, Belgiens und
der Niederlande; siche M. Schmidt 2000). Mit zunehmendem sozialen Wandel
haben sich diese Segmentierungen weitgehend verfliissigt und an die Stelle des
Vertrauens und der Loyalitét gegeniiber den je eigenen Funktionseliten sind indi-
viduelle Partizipationsanspriiche getreten. In ihrer Folge haben sich auf nationa-
ler Ebene unkonventionelle Partizipationsformen herauskristallisiert, die als Er-
génzung oder Konkurrenz zu den herkommlichen Strukturen die demokratische
Qualitét (gemessen am Partizipationsgrad) erheblich erhoht haben.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | THOMAS SCHMIDT

Ob konventionelle oder unkonventionelle Partizipationsformen — fiir die eu-
ropéische Ebene lisst sich kein positives Urteil abgeben. Obwohl nach Schitzun-
gen bereits mehr als 50 % der die EU-Biirger direkt vor Ort betreffenden Gesetze
auf der europdischen Ebene entschieden werden, sind die Partizipationsméglich-
keiten des Biirgers weitgehend auf die Wahlen zum Europiischen Parlament
(EP) reduziert. Ganz davon abgesehen, dass — gemessen an nationalen Parla-
menten — die Kompetenzen des EP noch immer (wenn auch abnehmend) stark
eingeschrankt sind. Als genuines Instrument territorialer Représentation ist eine
Vollparlamentarisierung der EU ausgesprochen ungeeignet, transnationale sekt-
orale Politik demokratisch zu legitimieren. Eine die Territoriumsgrenzen tiber-
schreitende und durchschneidende sektorale Politik bentigt eine ebenso geartete
soziale Legitimationsbasis. Angesichts der nationalen Verbundenheit politischer
Assoziationen (wie Parteien und Verbdnde) und trotz (oder gerade wegen?) eini-
ger Ausnahmen, wie transnationale Konzerne und internationale Nichtregie-
rungsorganisationen (INGOs), ist diese nicht mal im Ansatz vorhanden.

Fazit: Selbst angesichts einer fortgesetzten Kompetenzzunahme des EP blie-
be also das virulente Demokratiedefizit der européischen Politik bestehen. Ver-
suche, diese vernichtende Bilanz durch den Ausbau des Ministerrats zu einer
zweiten Kammer (nach Vorbild des deutschen Bundesrats bzw. des amerikani-
schen Senats) oder durch einen Ausschuss der Regionen, der der sogenannten
»dritten Ebene eine reprisentative Stimme geben sollte, aufzupolieren, miissen
scheitern, denn sie kranken allesamt an dem selben prinzipiellen Problem: sekt-
orale Politik kann mit den Mitteln politischer Institutionen, die einem territorialer
Représentationsprinzip geschuldet sind, nicht demokratisiert werden.

Gibt es Alternativen? Dem territorial eingehegten Nationalstaat gelang es fiir
eine geraume Zeit, ein glaubwiirdiges Modell der Demokratisierung zu stiften.
Der Preis fiir diesen demokratischen Nationalismus war ein relativ hohes Maf3 an
kultureller Homogenitét und ein Kompetenz- bzw. Souverénititsbegriff, der fest
an Landesgrenzen (= Rechtsrdaume) gekoppelt war. Jetzt, da diese Funktionsvor-
aussetzungen wegbrechen, bedarf es einer sektoralen und transnationalen Alter-
native. Diesem Anspruch kann die EU in ihrer jetzigen Verfassung nicht gerecht
werden. Sie ist vielmehr ein Musterbeispiel fiir die zunehmende Bedeutung von
Expertokratien, iiberzeugt davon, dass nur ein von Facheliten getragener experto-
kratischer Sektoralismus in der Lage sei, die komplexen Herausforderungen des
Regierens jenseits des Nationalstaates in den Griff zu bekommen. Auf diese
Weise werden eine Vielzahl der auf nationaler Ebene erkdmpften demokratischen
Partizipationsfortschritte, gleichsam durch die européische Hintertiir, entwertet,
was leicht erklirt, weswegen die herrschenden nationalen Funktionseliten er-
staunlich wenig (vgl. Wolf 1997; 2002), eine an Partizipation interessierte, ge-
sellschaftliche Linke dafiir aber zunehmende Probleme mit dem europiischen
Einigungsprojekt hat.

Ich teile die Auffassung, dass es aus demokratischer Sicht dringend geboten
ist, sich dem Modell des expertokratischen Sektoralismus entgegenzustellen.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 213

Doch da sich — anders als dies Teile der Linken zu glauben scheinen — die Ent-
wicklung der Sektoralisierung von Politik faktisch (aber auch normativ) nicht
aufhalten lassen wird, bleibt nur die Alternative eines demokratischen Sektora-
lismus. Das Modell eines demokratischen Sektoralismus sollte dabei mehr sein
als nur ein Leitbild, es muss auch die Mdoglichkeit einer gelingenden politischen
Praxis mit einschlieen, womit es sich von dem mir zwar sympathischen, aber
nur appellativ zu gebrauchenden Begriff des Kosmopolitismus unterscheidet. So
konnte eine funktionierende politische Praxis des demokratischen Sektoralismus
zwar kosmopolitische Einstellungen beférdern — umgekehrt gilt das kaum. Die
Idee des Kosmopolitismus ist zu abstrakt und zu weit entfernt vom konkreten,
sachbezogenen politischen Alltagsgeschift, um ideologisch den Belastungen ei-
ner konfliktreichen transnationalen Politik gewachsen zu sein.

Was wiederum auf eine generelle Einsicht verweist: Bei aller Phantasie mit
dem die Geistes- und Sozialwissenschaften am Begriffsapparat schrauben und
neue politische Konzepte entwerfen. Am Ende entscheidet die gesellschaftliche
Realitét, welches Konzept den Durchbruch schaffen wird und welches wieder
verschwindet. Was somit theoretisch seinen Anfang nahm, wird schlussendlich
zur empirischen Frage. Gleichwohl wird man eine neue politische Praxis empi-
risch nicht nachweisen kénnen, sofern man zuvor keinen Begriffsapparat gebildet
und ihn theoretisch durchgearbeitet hat. Dies soll nicht zuletzt im nun folgenden,
zweiten Teil demonstriert werden.

2. Demokratischer Sektoralismus und die neuere
politische Theorie

Noch ist der Begriff des demokratischen Sektoralismus unterbestimmt. Die tref-
fenste Ubersetzung scheint mir zu sein, von einer sachbezogenen oder einer (frei
nach John Dewey) problemldsungsorientierten Demokratie zu sprechen. Was
aber gehort zur Sache und wer definiert das Problem? Wenn alle Begriindungen
zu versagen scheinen, retten sich Experten gerne mit einer Floskel und reden von
der ,,Natur der Sache®, als sei diese unzweifelhaft gegeben. In modernen, aufge-
klarten Zeiten steht eine solche ,,Letztbegriindung™ zu Recht unter Ideologiever-
dacht. Was in einem konkreten Fall sachlich relevant ist und was nicht, muss
dem politischen Prozess iiberlassen bleiben und ist vorab zunichst unbestimmt.
Das kann (oder muss vielleicht) selbst fiir die scheinbar so unpolitische und au-
tonome Wissenschaft giiltig sein (Latour 1998: 2001). Das muss nicht notwendig
in das andere Extrem, ndmlich in kulturalistischen Relativismus umschlagen.
Tatsdchlich wird es wesentlich darum gehen, eine Perspektive aufzuzeigen, die
weder der einseitigen Naturalisierung noch der ebenso einseitigen Kulturalisie-
rung politischer Sektoren Vorschub leistet. Damit ist bereits gesagt, dass politi-
sche Sektoren sich nicht aus Akteuren, sondern aus Bedeutungen (Propositionen)
und Deutungsmustern zusammensetzen, iiber deren verallgemeinerbare Bedeut-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | THOMAS SCHMIDT

samkeit unter pluralistischen Vorzeichen gestritten wird. Entsprechend aufmerk-
sam missen Institutionen beachtet werden, die dem Deutungspluralismus
und/oder der Selektion politikfeldrelevanter Deutungen dienen. Am Ende eines
politischen Prozesses steht nimlich immer eine (vorldufige) Entscheidung zu-
gunsten der einen oder anderen Deutung um die herum eine policy formuliert
wird. Damit wird — was viele Beobachter zu unterschitzen scheinen — eine po-
licy, d.h. ein Gesetz oder politisches Programm, zum entscheidenden Vehikel,
iber das eine Deutung (im geradezu klassischen Sinne) die Herrschaft tiber einen
politischen Sektor iibernimmt und die (soziale) Realitit zu beeinflussen sucht' —
wenigstens bis zu dem Zeitpunkt bis eine neue policy beschlossen und damit der
~Regierungswechsel“ eingeldutet wird®.

Der Selektion aus verschiedenen Deutungsmustern kommt also eine ent-
scheidende politische Bedeutung zu. Wie aber funktioniert dieser Selektionspro-
zess? Aus politologischer Sicht ist dies die vielleicht komplexeste Frage iiber-
haupt. Klar ist nur, dass hier dem Begriff des ,,Framing* (Rahmung) eine zentrale
Stellung zukommt. Erst durch die Rahmung erscheint ein Thema in einem ganz
bestimmten Licht, werden bestimmte Kontexte hervorgehoben und andere ausge-
schlossen. Nur durch erfolgreiche Prozesse der Rahmung kann es gelingen, aus
einzelnen Sachverhalten (individuell oder kollektiv relevanten) Sinn zu erzeugen.
Wegen der Pluralitdt moglicher Rahmen (also Kontexte) und durch das Refle-
xivwerden der dahinter stechenden Prozesse wird dieser Prozess zum Politikum.
Nicht von ungefihr erfihrt daher sowohl in der Politikwissenschaft als auch in
der politischen Praxis der Begriff der Rahmung hochste Aufmerksamkeit. Wer
beeinflussen kann, aus welcher Perspektive, d.h. unter Verwendung welches Be-
deutungskontextes, eine bestimmte Sache, ein Thema oder ein Problem zu be-
trachten ist, der hat gute Chancen, auch die von ihm favorisierte Problemlésung
(= policy) durchsetzen zu konnen. Entsprechend steht fiir Generalsekretére deut-
scher Parteien und politische Kommentatoren nicht mehr die ,richtige Bewer-
tung® im Zentrum aller Kommunikationsbemiihungen, sondern die Erringung der
»Deutungshoheit zum Nutze eigener Interessen. Unter demokratischen Vorzei-
chen sind hier allerdings bestimmte Bedingungen an Offenheit und Inklusivitdt
anzumelden. Lautete das bisherige demokratische Credo ,,one man, one vote*, so
steht fortan ,,one man, one voice™ im Vordergrund. Insbesondere unter den Vor-

1 Diese Beschreibung klingt totalitér und scheint die Gestaltungsfihigkeit von Politik
zu liberschidtzen. Man muss allerdings die Steuerungsféhigkeit der Politik auf die
gesellschaftliche Wirklichkeit nicht sehr hoch veranschlagen, um einzusehen, dass
mit Politik zumindest ,,ein Unterschied* gemacht wird — selbst wenn sich dieser Un-
terschied letztendlich aus nicht-intendierten Nebeneffekten zusammensetzen sollte.

2 Nach herkommlicher Diktion bezieht sich ,,Regierungswechsel* auf den Austausch
des regierenden Personals. Wie unprézise das die politische Realitit beschreibt, of-
fenbart das Politikfeld Agrarpolitik. Hier hatte bis zum BSE-Skandal und der Neu-
ordnung des Ministeriums nie wirklich ein Machtwechsel stattgefunden, weil immer
das selbe, tiber die Parteigrenzen hinweg akzeptierte Landwirtschafts-Paradigma die
Politiken dominierte.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 215

zeichen von Pluralisierung und Individualisierung kann das schnell zur kommu-
nikativen Uberforderung des politischen Prozesses fiihren. Neben Institutionen
und Verfahren der Offnung sollten daher auch — da unvermeidlich — demokra-
tisch akzeptable Formen der SchlieBung in den Blick genommen werden®. Und
da sich diese Prozesse ferner unter den Vorzeichen (sogar transnationaler) an-
onymer Massengesellschaften vollziehen, miissen sie den Anspriichen massen-
medialer Kommunikation geniigen und nicht auf Kommunikationssituationen
face-to-face beschriankt bleiben. Es wird nachstehend zu tiberpriifen sein, inwie-
weit die neueren politischen Theorien sich eine solche Frageperspektive zu eigen
machen und Antworten liefern konnen.

21 Charles Taylors politische Theorie kulturalistischer
Inkommensurabilitét

Mit welchen Perspektiven und Kontexten im transnationalen Raum diirfen wir
realistischer Weise rechnen? Folgen wir dem kulturalistischen Ansatz von
Charles Taylor (1989), dann besteht im interkulturellen Raum kaum eine Chance
auf Verstdndigung. Nach Taylor sind Kulturen Lebensformen, von denen jeder
Mensch einer angehdren soll. Sie sind ferner holistisch und in dieser Weise fiir
Angehorige anderer Lebensformen absolut inkommensurabel. Deutungen konnen
auf diese Weise immer nur gleichbedeutend mit Selbst-Interpretation im Hori-
zont einer (sprachlich determinierten) Lebensform sein.

Damit hat Taylor eine Radikalposition formuliert, der zuzustimmen bedeuten
wiirde, das Projekt einer transnationalen Demokratie weitgehend ad acta zu le-
gen. Auf der anderen Seite miissen unterschiedliche kulturelle Ausgangsvoraus-
setzungen bei der Frage nach der Inklusions- und Integrationsféhigkeit sektoraler
Politik mit ins Kalkiil gezogen werden.

Zudem bestidtigt die europdische Regierungspraxis die Vermutungen von
Taylor nicht. Gerade die EU liefert immer wieder Anschauungsmaterial dafiir,
dass auf Expertenebene meist keine dramatischen Verstindigungsprobleme zwi-
schen Sprechern verschiedener nationaler Herkunft herrschen. Jenseits nationaler
Unterschiede sind es hier eher die Vertreter verschiedener ,,Facher” (also Ingeni-
eure vs. Juristen; Naturwissenschaftler vs. Geisteswissenschaftler etc.) die an
wechselseitigem Unverstdndnis leiden.

Neben einer ganzen Reihe von kategorialen Ungereimtheiten steht Taylors
kulturalistisch eingefirbte politische Theorie demnach auch empirisch keines-
wegs auf sicherem Grund. Einen interessanten Versuch der theoretischen Weiter-
entwicklung, mit dem nicht zuletzt der Absolutheitsanspruch interkultureller In-

3 Das ist nicht selbstverstdndlich. Die neuere Demokratietheorie verfahrt haufig nach
dem Muster ,,je mehr, desto besser und verkennt dabei die Notwendigkeit, nach
der Offnung des politischen Feldes auch Strategien zu seiner SchlieBung vorzu-
schlagen (vgl. Young 2000).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | THOMAS SCHMIDT

kommensurabilitit aufgeweicht werden soll, unternimmt Hartmut Rosa, indem er
eine Theorie der ,,dimensionalen Kommensurabilitit“ entwickelt. Die fiir die
Verstindigung notwendige Horizontverschmelzung ergibt sich in dieser Variante
»hicht aus einer kontextiibergreifenden Perspektive, sondern vom Standpunkt ei-
nes neuen Kontextes aus™ (Rosa 1996: 507). Es wire zu diskutieren, ob nicht
auch (oder gerade) sektorale Themenstellungen in der Lage sein konnten, diesen
neuen, die kulturellen Uberlieferungen und lebensweltlichen Erfahrungen durch-
schneidenden Kontext zu schaffen, d.h. eine kleine sektorale Welt zu schaffen,
die sich (,,sui generis*“?) ihren eigene Interpretationshorizont schafft.

2.2 Niklas Luhmanns soziologische Theorie funktionalistischer
Inkommensurabilitét

Nun méchte ich mich der radikaldemokratischen Position von Laclau und Mouf-
fe zuwenden, allerdings iber einen Umweg iiber die autopoietische Sy-
stemtheorie. Da sektorale Politik mittelbar ein Resultat der funktionalen Diffe-
renzierung ist, liegt es nahe, auch der autopoietischen Systemtheorie von Niklas
Luhmann Beachtung zu schenken. Wihrend man bei Charles Taylor mit einer
radikalen kulturellen Inkommensurabilititsthese konfrontiert war, trifft man bei
Niklas Luhmann (1990; 1990b; 1997; 2000) gewissermalien auf ihr funktionali-
stisches Pendant. Dabei ist einsichtig, dass es von vorentscheidender Bedeutung
ist, ob ein Thema oder Problem aus einer 6konomischen, wissenschaftlichen, po-
litischen, religiésen oder vergleichbar grundsitzlich zu unterscheidenden Beob-
achtungsperspektive wahrgenommen wird. Nur auf sich selbst bezogen produzie-
ren die verschiedenen Beobachtungsperspektiven sinnvolle Kommunikationsan-
schliisse. Dagegen besteht tiber die verschiedenen Perspektiven hinaus, keine
Chance auf eine sinnvolle Verstindigung. Fiir das Anliegen des demokratischen
Sektoralismus ist eine solche Einstellung unbefriedigend.

Das dem so ist, liegt wesentlich an Luhmanns folgenreicher Unterscheidung
von Gesellschaftsstruktur und Semantik. Gesellschaftsstruktur verweist auf die
Operationen der Systeme. Semantiken dagegen sind vorzugsweise in Textform
kondensierte und konfirmierte Strukturen der Selbstbeobachtung der Systeme,
wodurch sie nicht zuletzt die Aufgabe des Systemgedéchtnisses iibernehmen. In
ihrer Wirkung marginalisiert werden die Semantiken allerdings erst durch Luh-
manns These von der ,,Nachtriglichkeit der Semantik®. Dadurch iibernehmen sie
keine aktive Rolle bei der Konstituierung sozialer Systeme. Urs Stédheli hat sich
mit dieser Antwort nicht zufrieden gegeben und die autopoietische Systemtheorie
von Luhmann einer dekonstruktivistischen Lektiire unterzogen. Der einfachen
Nachtriglichkeit setzt er die These einer ,.konstitutiven Nachtréaglichkeit der Se-
mantik* entgegen, wodurch ,,Selbstbeschreibungen durch ihre retroaktiven Ef-
fekte zum evolutiondren bedeutsamen Faktor werden, indem sie die autopoieti-
sche Operativitit des Systems miterzeugen® (Stiheli 2000: 217). Durch diesen

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 217

Kniff hat er die Systemtheorie aber ganz bewusst in die Néhe einer politischen
Theorie der Bedeutung geriickt, wie sie explizit von Laclau und Mouffe vertreten
wird. Folgerichtig sieht Stiheli das Hauptmanko der Systemtheorie darin, das Po-
tential des Politischen als herausragende Moglichkeit zur Entparadoxierung von
Unentscheidbarkeiten zu tibersehen. Welche Unterscheidung bei welcher Gele-
genheit zur Anwendung kommt, kann nicht begriindet werden. Gerade deswegen
aber muss eine Entscheidung getroffen werden, und sie muss zugleich den
Zweck erfiillen, den Umstand unsichtbar zu machen, dass diese Entscheidung
auch ganz anders hitte getroffen werden konnen.

2.3 Laclaus und Mouffes politische Theorie des
leeren Signifikanten

In der Systemtheorie soll das Komplementir aus (systemschlieBendem) Code
und (umweltéffnendem) Programm, die Entparadoxierung sinnhafter Kommuni-
kationsprozesse ganz alleine gewéhrleisten. Nach Stéheli kann diese Konstruk-
tion ohne Bezug auf das Politische nicht tiberzeugen. Als Alternative fiir Code
und Programm steht bei Laclau/Mouffe (1991) der ,,leere Signifikant™. Der leere
Signifikant ist ,,ein Zeichen, das kein Zeichen ist* (Stdheli 2000: 61), da es (mit
wechselnden Inhalten) als eine Art Platzhalter ,,bezeichnet, was eigentlich nicht
bezeichnet werden kann: die Identitét des Diskurses* (Staheli 2001: 201).

Es gibt keine sachlichen Grenzen dafiir, welches sprachliche Zeichen als lee-
rer Signifikant fungieren kann und welches nicht. In einem gemeinsamen Aufsatz
haben Thorsten Bonacker und André Brodocz die internationale Anerkennung
und Genese des Begriffs der Menschenrechte aus der Perspektive des ,,deutungs-
offenen Signifikanten™ analysiert. Im Prinzip spricht nichts dagegen, auch die
Bezeichnung von Politikfeldern wie Umweltschutz, Agrarmarkt oder gentech-
nisch veridnderte Lebensmittel als leere bzw. deutungsoffene Signifikanten und
damit als Gegenstand von hegemonialen Deutungskonflikten zu begreifen.

Wie schneidet der radikaldemokratische Ansatz, gemessen an den oben for-
mulierten Erwartungen eines demokratischen Sektoralismus, ab?

Im Kontrast zu kulturalistischen Ansétzen miissen keine vorpolitischen Iden-
titdten unterstellt werden. An einer Stelle bemerken Laclau/Mouffe, dass es in ih-
rer politischen Theorie nicht nur um die Identitdt des Diskurses, sondern auch um
Identitditen in Diskursen geht. Der politische Prozess iibernimmt somit die zen-
trale Aufgabe, die unbestimmten sozialen Grenzen zu bestimmen und entfaltet so
seine sozialintegrative Wirkung. Das ist von grolem Vorteil fiir einen demokrati-
schen Sektoralismus, der sich im transnationalen sektoralen Bedeutungsraum
aufhélt und die unvermeidlichen politischen Identititen (besser: Identifizierun-
gen) idealiter aus sich selbst heraus schopft.

Ferner weist der Ansatz von Laclau/Mouffe kein Konstruktionsmerkmal auf,
das seine Funktionsfahigkeit unter den Bedingungen massenmedialer Kommuni-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | THOMAS SCHMIDT

kation verhindern wiirde. Auch das ist freilich ein Plus, zumal der Zeichencha-
rakter des leeren Signifikanten ihn gegeniiber den Unterschieden natiirlicher
Sprachen weitgehend unsensibel macht und dadurch ein Hochstmal3 an kulturel-
ler Offenheit und Inklusivitit gewéhrleistet.

Was aber bestimmt den Inhalt des leeren Signifikanten — denn darum geht es
ja letztlich in jeder politischen Entscheidung. Diese Frage muss auch geklart
werden, um den Grad an sozialer Offenheit und Inklusivitit abschitzen zu kon-
nen. An dieser Stelle wird man bei Laclau/Mouffe auf den Machtbegriff zurtick-
geworfen. Das Politische entspricht dann dem Ensemble jener Entscheidungen,
die auf einem unentscheidbaren Terrain getroffen worden sind, also einem Ter-
rain, fir das Macht konstitutiv ist. Der Inhalt des leeren Signifikanten reflektiert
aus dieser Sicht die gegebenen gesellschaftlichen Machtverhéltnisse bzw. Macht-
ungleichgewichte (nicht mehr, aber auch nicht weniger).

Sofern aber alles nur in Machtbeziehungen griindet, ergibt sich fiir die De-
mokratie ein grundlegendes Problem: Moderne liberale Gesellschaften haben es
bisher verstanden, dass die Hegemonie bestimmter Deutungen durch alternative
Deutungen prinzipiell herausgefordert und gegebenenfalls sogar abgeldst werden
kann. Nach der bekannten Einschitzung von Claude Lefort ist in der Demokratie
der symbolische Ort der Macht leer und ihre eigene Legitimationsbasis durch ra-
dikale Unbestimmtheit gekennzeichnet (Lefort/Gauchet 1990). Daraus folgt, dass
in der Moglichkeit der Demokratie immer auch sogleich die Moglichkeit des To-
talitarismus angelegt ist. Auch Laclau/Mouffe schitzen aus normativen Griinden
die Institutionen der liberalen Gesellschaften, die jenes MaB3 an Offenheit ge-
wihrleisten, dass fiir ihre Variante von Radikalitit und Emanzipation niitzlich,
wenn nicht sogar konstitutiv erscheint. Leider bleibt unklar, wie im Rahmen die-
ser Hegemonietheorie die Reproduktion des liberalen Grundgeriists sichergestellt
werden konnte. Zwar fordert Mouffe an zentralen Stellen in ihrem Werk, dass die
politischen Kontrahenten als Gegner (Agonist) und nicht im Sinne Carl Schmitts
als Feinde (Antagonist) zu begreifen wiren, doch ist das zundchst nichts weiter
als eine normative Setzung. In einer politischen Welt grundloser Unterscheidun-
gen bleibt Mouffe den Nachweis schuldig, wie eine biirgerkriegsdahnliche Eska-
lation von Deutungskonflikten ausgeschlossen werden konnte (vgl. dazu auch
Stiaheli 2001: 212-14; Jorke 2004; Hetzel 2004).

Wie skizziert, bietet die poststrukturalistische Hegemonietheorie eine ganze
Menge von Ansatzpunkten, an denen das Konzept des demokratischen Sektora-
lismus ankniipfen kann. Mit der Machtfrage hat sich dann allerdings ein sehr
grundsitzliches Problem eingestellt, dass sich unter den Bedingungen radikaler
Kontingenz theorieimmanent kaum losen ldsst. Die Sachlage dndert sich freilich,
sobald die Empirie in den Blick genommen wird. Dann wird man rasch feststel-
len, dass an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten die Art und Weise, mit
der die leere Stelle der Macht gefiillt wird, so vollstindig kontingent gar nicht ist.
Fiir marxistisch eingestellte Beobachter waren und sind es die letztlich aus den
Produktionsverhiltnissen resultierenden strukturellen Machtverhiltnisse, die be-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 219

griinden, weswegen sich bestimmte Deutungsmuster durchsetzen und andere
eben nicht. Sowohl Michel Foucault als auch kulturkritische Autoren haben viel
dazu beigetragen, um begreifen zu lernen, wie gesellschaftliche Machtverhilt-
nisse ohne sichtbare dulere Gewaltanwendung in der Lage sind, Ordnung herzu-
stellen, und zwar indem sie institutionell vermittelt auf die innere Natur der Ge-
sellschaftsmitglieder einwirken und damit deren eigentlich unwahrscheinlichen
Hang zur Selbstdisziplinierung ausnutzen. Alternativ zur marxistischen Sicht
lasst sich heute auf die besondere Bedeutung wissenschaftlicher Expertise fiir
den politischen Entscheidungs- und Legitimationsprozess verweisen. Die Ak-
zeptanzchancen eines Deutungsmusters steigen rapide, wenn zu dessen Bestéti-
gung das wissenschaftliche Ticket gezogen wird. Haufig reduziert sich dann die
politische Auseinandersetzung auf den Konflikt zwischen Expertise und Gegen-
Expertise, wihrenddessen sich das gleichermaflen erschreckte wie gelangweilte
Publikum vom politischen Prozess abzuwenden beginnt und den Experten und
Eliten ,,vertrauensvoll“ den politischen Raum iiberldsst. Nach Meinung elitenori-
entierter Demokratietheorien ist dies dann auch ganz gut so oder aber zumindest
eine unausweichliche Konsequenz, sofern man auf ,.,good governance* (wie das
neuerdings hei3t) nicht verzichten mochte. Fiir Poststrukturalisten wie Laclau
und Mouffe sind solche Kategorien freilich blanke (Herrschafts-)Ideologie. Bru-
no Latours Vorstellung einer ,,politischen Okologie® oder besser: einer ,,poli-
tischen Epistemologie® steht zwischen diesen beiden Extremen. Mit ihr mochte
ich mich abschlieBend beschiftigen.

2.4 Bruno Latours politische Epistemologie

Bruno Latour (1998; 2000; 2001) akzeptiert die groBe Bedeutung, die die (Natur-)
Erkenntnis fiir unsere Gesellschaft hat. Was er nicht akzeptiert, sind sdmtliche
Versuche, aus Naturerkenntnis und Wissenschaft einerseits und dem Sozialen
und Politischen andererseits einen uniiberwindlichen Gegensatz zu konstruieren.
Denn das Gegenteil ist richtig. Was in der Theorie getrennt sein soll, stellt in der
Praxis ein verwobenes Kartell dar, so dass lingst die Wissenschaft nicht ohne po-
litische und umgekehrt die Politik nicht mehr ohne wissenschaftliche Einmi-
schung funktionieren kann. Wer so denkt, nimmt einen Bruch mit den grundle-
gendsten (Seins-)Gewissheiten der modernen Erkenntnisphilosophie billigend in
Kauf. Und tatséchlich ist in den Augen Latours das kartesianische Programm
wenig mehr als der untaugliche Versuch, all das unsichtbar werden zu lassen,
was die Moderne doch stindig an Hybriden aus menschlichen und nicht-
menschlichen Wesenheiten hervorbringt. Entsprechend wire ,,Sein ein anderes
Wort fiir menschliches und nicht-menschlichem Verbundensein: ,,Das Ozonloch
ist zu sozial und zu narrativ, um wirklich Natur zu sein, die Strategie von Firmen
und Staatschefs zu sehr angewiesen auf chemische Reaktionen, um allein auf

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | THOMAS SCHMIDT

Macht und Interessen reduziert werden zu konnen, der Diskurs der Okosphire zu
real und sozial, um ganz in Bedeutungseffekten aufzugehen® (Latour 1998: 14).
Diese kurzen Bemerkungen lassen bereits erahnen, wie radikal der Autor da-
bei vorgeht, neue und ungewohnte Grenzziehungen vorzunehmen. Sein Interesse
deckt sich dabei aber wesentlich mit dem des demokratischen Sektoralismus.
Auch seinem Programm einer politischen Epistemologie (das im tibrigen die po-
litische Okonomie nicht nur erginzen, sondern ersetzen soll) (Latour 2001: 287)
geht es zunichst darum, die Grenzen des Demos — nicht in Form eines menschli-
chen Kollektivs, sondern in Gestalt von Propositionen (also Deutungen und Be-
deutungen) — zu bestimmen, wobei er zwischen den falschen Alternativen Kul-
turrelativismus und Naturalismus einen dritten Weg sucht. In einem aus zwei
Kammern bestehenden ,,Parlament der Dinge* miissen die Akteure/Aktanten ihre
Wirklichkeit unter Beweis stellen und das erfiillen sie zunéchst am besten durch
ihre Widerspenstigkeit: ,,Menschliche und nicht-menschliche Akteure erscheinen
zunéchst als Storenfriede. Thr Handeln lésst sich vor allem durch den Begriff der
Widerspenstigkeit definieren* (Latour 2001: 115; zum Thema ,,Widerspenstig-
keit vgl. auch Wingert 2001). Durch die Widerspenstigkeit gerdt sowohl das
kulturrelativistische als auch das naturalistische Weltverstdndnis an seine Gren-
zen, denn was fiir den subjektiven Willen ein zuviel an Irritation ist (z.B. um so
tun zu konnen, als wire da nichts), das ist fur die objektive Realitét ein noch zu-
wenig an Information (z.B. um ein fiir alle mal verbindlich definieren zu diirfen,
worum es sich tiberhaupt handelt). Im Parlament der Dinge soll diese Spannung
nicht aufgelost, sondern als produktiver Faktor bewahrt werden, wobei die erste
Kammer von Latour als eine ,,einbeziehende Gewalt“ beschrieben wird. Hier soll
die Sensibilitit fiir die ,,Prdsenz einer Vielzahl von Propositionen® geschérft
werden, die woméglich darauf warten, Teil des Kollektivs, d.h. des Demos bzw.
der gemeinsamen Welt zu werden (,,Perplexitét™). Zudem soll dort die Frage be-
antwortet werden, welche Beweise relevant sind, um iiber Existenz, Wichtigkeit,
Willen einer Proposition zu urteilen (,,Konsultation®). Die ,,ordnende Gewalt*,
reprasentiert durch die zweite Kammer, hat sodann die Aufgabe die heterogenen
und inkommensurablen Propositionen in eine einzige, homogene und mit klaren
Priferenzen ausgestattete Ordnung einzusortieren (,,Hierarchie®). Ferner soll hier
die Funktion der SchlieBung ausgeiibt werden, ohne die das Wesen der Politik
(sprich: die ,.kollektiv verbindlichen Entscheidungen®) nicht denkbar wiren (,,In-
stitution”)*. Welche Rolle spielen in diesem System aber die Experten und Eliten

4 Auch wenn Latour eher solche Beispiele wie BSE, AIDS bzw. HI-Virus im Ange-
bot hat und diese fiir die Aufnahme in den Demos vorschldgt — so konnte man das
Modell doch auch auf andere, dem Sektoralismus ebenfalls vertrautere Bereiche
iibertragen, z.B. der Wirtschaftspolitik: Nachdem in der ersten Kammer die Rele-
vanz und Wirklichkeit (volks-)wirtschaftlicher Prozesse festgestellt worden ist,
tummeln sich in der zweiten Kammer noch zwei konkurrierende wirtschaftspoliti-
sche Paradigmen, das sogenannte angebots- und das nachfrageorientierte Para-
digma. Von Zeit zu Zeit gelingt es mal dem einen, mal dem anderen Paradigma den
politischen Sektor zu beherrschen (Regierung/Opposition). Unter Umstédnden wire

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 221

und an welcher Stelle setzt die versprochene Demokratisierung ein? Es ist kaum
vorstellbar, wie die soeben beschriebenen Aufgaben ohne das ,,Know how* von
Experten erfiillt werden konnten. Tatsdchlich sorgen Wissenschaftler, Okono-
men, Politiker und Moralisten (wie sie Latour nennt) wesentlich fiir die Funkti-
onsfahigkeit der beiden Kammern. Indem Latour nicht auf Wissenschaft, sondern
auf Forschung setzt, glaubt er den Gefahren der Expertokratie jedoch entkommen
zu konnen. Schon heute sei der klassische Experte im Verschwinden und treten
Mitforscher in Gestalt von Konsumenten, politischen Aktivisten oder wohlinfor-
mierten und -interessierten Patienten in den Vordergrund — so die These (vgl. La-
tour 2000).

Trotz aller Skepsis gegeniiber einer Expertokratie wiirde der demokratische
Sektoralismus den Wert von Experten und Expertisen ebenso wenig leugnen, wie
das die politische Epistemologie tut. Vieles spricht dafiir, gerade in einer trans-
nationalen Veranstaltung wie der EU zundchst den Experten das Initiativrecht
einzurdumen und sie dariiber beraten zu lassen, welche Losungen fiir welche po-
litischen Probleme die angemessensten wiren. Haufig wird dadurch allerdings
der erste Schritt vor dem zweiten getan, d.h. Experten liefern bereits fertige Lo-
sungen (zweite Kammer), wiahrenddessen die Vielzahl moglicher Propositionen
noch gar nicht durchgearbeitet worden ist (erste Kammer). Eine Antwort des de-
mokratischen Sektoralismus auf diese Situation konnte lauten: Offentlichkeit und
direktdemokratische Referenda. Wie dies im Einzelnen zusammenhingt und
welche Vorteile sich daraus ergeben, mithin die konkrete demokratische Per-
spektive, habe ich in einem anderen Aufsatz ausfiihrlich dargelegt (Schmidt
2005). An dieser Stelle nur soviel: Uber (fakultative) Referenda (vgl. Abromeit
1998) lieBen sich sowohl die Funktionen der ersten Kammer (d.h. die Offnungs-
funktion) als auch die der zweiten Kammer (die SchlieBungsfunktion) auf eine
breitere demokratische Basis stellen. Dabei kdme es zu einer in beidseitigem In-
teresse stattfindenden kommunikativen Riickkoppelung zwischen Experten und
Normalbiirgern, wie sie unter reprisentativen Demokratiebedingungen nur selten
hergestellt werden kann.

3. Fazit

Der erste skizzenhafte Versuch, den Mehrwert ausgesuchter neuerer politischer
Theorien fiir die theoretische Fundierung eines demokratischen Sektoralismus im
transnationalen Raum abzuschitzen, hat zu durchaus positiven Ergebnissen ge-
fithrt. In Anbetracht der gegebenen demokratietheoretischen Herausforderung hat
jede Theorie einen signifikanten Beitrag zur Konkretisierung des Problems gelei-
stet. Auch wenn dabei die passende Theorie und die passende Losung fiir alle

gar eine Fusion/Kombination der beiden widerstreitenden Paradigmen denkbar (so
eine Art ,,Grofle Koalition“ der Wirtschaftspolitik).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | THOMAS SCHMIDT

Probleme nicht aufgetaucht sein sollte, so ist doch dem Verfahren ein erkennt-
nisbefordernder Mehrwert nicht abzusprechen.

Literatur

Abromeit, Heidrun (1998): Democracy in Europe — Legitimising Politics in a
Non-State Polity, Oxford/New York: Berghahn Books.

Brunkhorst, Hauke (Hg.) (1998): Demokratischer Experimentalismus. Politik in
der komplexen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Jorke, Dirk (2004): Die Agonalitit des Demokratischen: Chantal Mouffe. In:
Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.), Die Riickkehr des Poli-
tischen, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 164-184.

Greven, Michael Th. (1998): Mitgliedschaft, Grenzen und politischer Raum:
Problemdimensionen der Demokratisierung der EU. In: Beate Kohler-Koch
(Hg.), Regieren in entgrenzten Rdumen. PVS-Sonderheft 29, S. 249-270.

Guéhenno, Jean-Marie (1994): Das Ende der Demokratie, Miinchen: Piper.

Habermas, Jiirgen (1994): Faktizitdt und Geltung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (1998): Die postnationale Konstellation, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Hetzel, Andreas (2004): Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie. In: Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, An-
dreas (Hg.), Die Riickkehr des Politischen, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschatft, S. 185-210.

Jachtenfuchs, Markus (1997): Democracy and Governance in the European Un-
ion, in: Fallesdal, Andreas/Koslowski, Peter (ed.), Democracy and the Euro-
pean Union, Berlin et al. : Springer, S. 37-64.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie.
Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Latour, Bruno (1998): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie, Frankfurt a.M.: Fischer.

Latour, Bruno (2000): Die Hoffnung der Pandora, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude/Gauchet, Marcel (1990): Uber die Demokratie. In: Ulrich Rodel
(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertdire Demokratie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 89-122.

Luhmann, Niklas (1990): Okologische Kommunikation, Opladen: Westdeutscher
Vlg.

Luhmann, Niklas (1990b): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Teilbénde, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHER SEKTORALISMUS | 223

Luhmann, Niklas (2000): Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Offe, Claus (1997): Demokratic und Wohlfahrtsstaat. In: Wolfgang Streeck
(Hg.), Internationale Wirtschaft, nationale Demokratie, Frankfurt a.M./New
York: Campus, S. 99-136.

Rosa, Hartmut (1995): Hypergiiter der Moderne. Die konfliktreiche moralische
Landkarte der Gegenwart. In: PVS 36, S. 505-522.

Rosa, Hartmut (1998): Identitdt und kulturelle Praxis, Frankfurt a.M./New York:
Campus.

Ruppertz-Rausch, Simone/Schmidt, Thomas (2002): Auf der Suche nach trans-
national-sektoralen Referenzgruppen als sozialer Basis europaischer Offent-
lichkeit. In: Berliner Initial 13, H. 5/6, S. 45-56.

Scharpf, Fritz W. (1999): Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch?,
Frankfurt a.M./New York: Campus.

Schmidt, Manfred G. (2000): Der konsoziative Staat. In: Grande, Edgar/Jachten-
fuchs, Markus (Hg.) Wie problemlosungsféhig ist die EU?, Baden-Baden, S.
33-58.

Schmidt, Thomas (2004): Demokratischer Sektoralismus — Die politische Sozio-
logie der EU zwischen Identitdtspolitik und Expertokratie. Diss. TU Darm-
stadt.

Schmidt, Thomas (2005): Der demokratische Sektoralismus und seine direktde-
mokratischen Ausgestaltungsmoglichkeiten. In: Hitzel-Cassagnes, Tan-
ja/Schmidt, Thomas (Hg.), Demokratie in Europa und européischen De-
mokratien, Wiesbaden: VS Verlag, S. 290-303.

Stiheli, Urs (2000): Sinnzusammenbriiche, Weilerswist: Velbriick.

Stiheli, Urs (2001): Die politische Theorie der Hegemonie: Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe. In: Brodocz, André und Gary S. Schaal (Hg.), Politische
Theorien der Gegenwart II, Opladen: Leske + Budrich, S. 193-224.

Taylor, Charles (1989): Sources of the Self. The Making of the Modern Identity.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Wingert, Lutz (2001): Epistemisch niitzliche Konfrontationen mit der Welt?. In:
ders./Giinther, Klaus, Die Offentlichkeit der Vernunft und die Vernunft der
Offentlichkeit, Frankfurt a. M., S. 77-105.

Wolf, Klaus Dieter (1997): Entdemokratisierung durch Selbstbindung in der EU.
In: ders. (Hg.), Projekt Europa im Ubergang, Baden-Baden: Nomos, S. 271-
294,

Wolf, Klaus Dieter (2000): Die neue Staatrdson, Baden-Baden: Nomos.

Young, Iris (2000): Inclusion and Democracy, Oxford: OUP.

Zirn, Michael (1998): Regieren jenseits des Nationalstaates, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Implizite Zensur und politische Offentlichkeit

HEIKE KAMPF

Ausgehend von der Frage nach dem Zusammenhang von impliziten Zensurme-
chanismen und Offentlichkeit méchte ich Butlers Verstindnis des Politischen be-
leuchten, das sich im Rahmen dieser Verstrickung von Offentlichkeit und Zensur
entfalten ldsst. Die Konzentration auf implizite Zensurverfahren macht, wie im
Folgenden verdeutlicht werden soll, die Besonderheit von Butlers Verstindnis
des offentlichen Raumes als Feld des politischen Handelns aus. Wahrend die
Formen expliziter Zensur als formulierte oder zumindest formulierbare Bedin-
gungen der Partizipation am 6ffentlichen Leben in Erscheinung treten und daher
einer kritischen Diskussion und Revision zugénglich bleiben, sind implizite Zen-
surmechanismen ohne explizite Regulierungen wirksam. Indem die implizite
Zensur nach Butler in ,,nicht-sprachlicher Form* vorzeichnet, ,,was unsagbar
bleibt” (Butler 1998: 184f.), begrenzt sie gewissermalien auch den Horizont, in
dem sich die Kritik an expliziten Zensurverfahren bewegt. Dass die implizite
Zensur selbst noch die Bedingungen der Formulierbarkeit und Verstdndlichkeit
solcher kritischen Diskurse einbegreift, macht deutlich, mit welchen massiven
Problemen sich der Versuch einer Uberwindung des durch die implizite Zensur
erzwungenen Schweigens konfrontiert sieht. Butler vermutet daher, dass die im-
pliziten Formen der Zensur ,,dem Sagbaren woméglich eine wirksamere Grenze
[setzen], als die expliziten Formen.* (Butler 1998: 185)

Mit dem Versuch, dieses erzwungene Schweigen zu brechen, geht die Suche
nach Moglichkeiten einer Revision der Regeln der Intelligibiltitét einher, die die
offentliche Wahrnehmbarkeit und Vernehmbarkeit stiften. Die Uberwindung im-
pliziter Formen der Zensur wiirde daher eine radikale Transformation der Kon-
stitutionsbedingungen der Offentlichkeit bedingen, indem sie eine Erweiterung
des Sagbaren und Vernehmbaren herbeifiihrt und dem stillschweigend Ausge-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | HEIKE KAMPF

schlossenen und Verworfenen die Partizipation am 6ffentlichen Leben ermog-
lichte.

Das durch die implizite Zensur Ausgeschlossene ldsst sich nicht benennen,
gerade weil es als Konstitutionsbedingung des Sagbaren in den Blick genommen
wird. Aber Butler geht davon aus, dass es spezifischen Erfahrungen zugénglich
ist, die sich als Erfahrungen der Unaussprechbarkeit und Irrealisierung bezeich-
nen lassen. Sie versucht, diese Erfahrungen zu politisieren, das heil3t, sie 6ffent-
lich und in ihrer transformierenden Macht sichtbar zu machen. Wobei diese Poli-
tisierung mit einer Revision der herrschenden Konstitutionsbedingungen der Of-
fentlichkeit einhergeht.

Eine weiteres Anliegen dieser Thematisierung von impliziter Zensur und Of-
fentlichkeit besteht darin, intellektuelle und politische Titigkeit zusammenzufiih-
ren, deren Trennung Butler kritisiert. Butler konstatiert eine Verbreitung der Ab-
lehnung eines selbstkritischen Denkens, das immer die Gefahr birgt, die eignen
Uberzeugungen zu verlieren. So wird Politik durch die Weigerung, vertraute und
geliufige Wirklichkeitsbeziige und Uberzeugungen in Frage zu stellen, genau
das, ,,was einen gewissen Antiintellektualismus erfordert®. (Butler 1998: 229)
Damit kritisiert sie ein Politikverstindnis, das es gewissermallen zur Voraus-
setzung politischen Handelns macht, sich nicht beunruhigen zu lassen und Un-
wissenheit und Unsicherheiten zu verleugnen.

Wie héngen nun diese beiden Zielsetzungen, auf der einen Seite Erfahrungen
der Unaussprechbarkeit zu politisieren und auf der anderen Seite einen Antiin-
tellektualismus zu iiberwinden, zusammen?

Butlers Kritik des Antiintellektualismus ist nicht zuletzt als Antwort auf die
kritische Lesart ihrer Texte zu verstehen, die zu dem Vorwurf fiihrt, ihre Uberle-
gungen triigen dazu bei, politische Handlungsfihigkeit zu untergraben und sie
boten dem politischen Handeln keine normative Orientierung. Diese Kritik deutet
Butler gewissermalfien als Forderung nach Vereindeutigung, die sowohl die For-
derung nach eindeutiger Formulierung politischer Interessen und Ziele, wie die
nach einer konsistenten politischen Identitdt der Akteure einschliet. Von hier
aus erscheint das Ungewisse, das Eingestindnis von Unwissenheit und Unein-
deutigkeit, das Zugesténdnis der Intransparenz der eigenen Handlungsmotive und
—ziele gewissermaflen als intellektuelle Zogerlichkeit, die jede politische Tatkraft
erlahmen ldsst. Butler rdumt dagegen gerade diesen Vieldeutigkeiten und Unsi-
cherheiten und dem Wissen um die eigene Intransparenz einen zentralen Raum
ein, der nicht etwa politisches Handeln verhindert sondern dieses vielmehr trigt
und orientiert. Dies wird besonders in der ethischen Relevanz deutlich, welche
Butler in ihrer Schrift ,,Kritik der ethischen Gewalt” der eigenen Intransparenz
und dem Freudschen Unbewussten als dem konstitutiv Enteigneten einrdumt, die
nicht als Bedrohungen sondern geradezu als Uberlebensbedingung erscheinen,
weil sie das Selbst mit anderen verbindet. Gerade in seiner Undurchschaubarkeit
fiir sich selbst unterhdlt das Subjekt laut Butler ,einige seiner wichtigsten ethi-
schen Bindungen* (Butler 2003:29).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IMPLIZITE ZENSUR UND POLITISCHE OFFENTLICHKEIT | 227

Durch die Beobachtung, dass sowohl ein in der Politik feststellbarer Antiin-
tellektualismus als auch die Verwerfung von Erfahrungen als ,,unpolitische* dem
Verlangen nach Vereindeutigung und Eindeutigkeit geschuldet sind, verstirken
beide letztlich implizite Zensurmechanismen, die — kurz gesagt — das Uneindeu-
tige, Intransparente als Bedrohung von Sinn und Intelligibilitdt aus dem 6ffentli-
chen Raum exkludieren. Dagegen versteht Butler gerade die Kritik der impliziten
Zensur, die die Offentlichkeit konstituiert, als das zentrale Anliegen politischer
Intervention.

Ich mochte mich im Folgenden Butlers Verstindnis des Politischen im Kon-
text ihres Begriffs der Offentlichkeit nihern, wobei vor allem das konstitutive
Moment der impliziten Zensurverfahren und der Versuch ihrer Uberwindung im
Vordergrund stehen. Dabei soll es insbesondere darum gehen, sowohl die Origi-
nalitdt als auch die Problematik dieses Begriffs des Politischen herauszustellen
und mogliche Weiterentwicklungen anzusprechen.

1. Offentlichkeit, Zensur und das Feld des Politischen

Aus den einleitenden Formulierungen geht schon hervor, dass sich Butlers Be-
griff der Offentlichkeit nicht in einer spezifischen Funktion, etwa darin, staatli-
che oder institutionelle Regelungen zu legitimieren oder zu verdndern, erschopft.
Offentlichkeit erscheint bei Butler vielmehr selbst als Realisierungsraum des Po-
litischen, dessen Wandel sich jenseits rechtlicher und institutioneller Einrichtun-
gen vollzieht. Diese Offentlichkeit ist weder auf einen Funktionszusammenhang
reduzierbar, noch ist sie selbst als /nstitution zu verstehen. Sie ist viel eher durch
ihren informellen Charakter gekennzeichnet und kdme in dieser Hinsicht dem
nahe, was Jirgen Habermas als ,,die kulturellen Selbstverstindlichkeiten* (Ha-
bermas: 1990: 354f.) beschreibt, die den lebensweltlichen Kontext und den Bo-
den der Kommunikation bilden. Allerdings wire letztere Metaphorik dahinge-
hend zu revidieren, dass diese Selbstverstindlichkeiten oder das Hintergrundver-
standnis nicht den ,,Boden* der Kommunikation bilden, sondern dass sich Of-
fentlichkeit in der Performation, im kommunikativen Prozess, stets neu bildet
und fortschreibt, so dass die Moglichkeit politischen Handelns als Verdnderung
des gemeinsamen Horizonts der Verstdndigungspraxis erschlossen wird. An an-
derer Stelle ndhert sich Butler daher auch dem Hegelschen Begriff der ,,Sphére
der Sittlichkeit an, um diese nicht-organisierte Offentlichkeit, um die es ihr
geht, zu fassen.

Mit der Thematisierung impliziter Zensurverfahren als konstituierende Be-
dingung der Offentlichkeit weisen ihre Uberlegungen jedoch schlieBlich auch
iiber diese vorliufigen Annéherungen an den Begriff der Offentlichkeit hinaus:
Es geht Butler nicht primédr um die Feststellung eines Wahrnehmungsfilters, der
etwa Formen sozialen Leidens der 6ffentlichen Aufmerksamkeit entzieht, und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | HEIKE KAMPF

dem sich beispielweise Pierre Bourdieu (2002), gewidmet hat.' Ebenso wenig
geht es hier um die Diskussion eines medialen Selektionsdrucks, der bestimmte
Themen ausblendet. Diese Probleme sind eher im Zusammenhang mit der Ana-
lyse expliziter Zensurverfahren anzusprechen. Vielmehr versteht Butler implizite
Zensurmechanismen in ihrer produktiven Macht d.h. in ihrer Offentlichkeit kon-
stituierenden Dimension. In dieser Blickrichtung werden weniger Formen der
Unterdriickung beschreibbar, sondern Butlers Uberlegungen gehen vielmehr da-
von aus, dass diese Zensurmechanismen tiberhaupt erst Sagbares und Wahr-
nehmbares schaffen, also die Moglichkeit der Verstéindigung stiften. Die Offent-
lichkeit wird so als Erscheinungsraum gemeinsamer Realitdt verstanden, in der
Artikulierbarkeit und Realitdt aufeinander verwiesen sind.

Die impliziten, die politische Offentlichkeit konstituierenden Zensurmecha-
nismen bleiben unsichtbar, so lange sich der politische Diskurs im Rahmen herr-
schender Intelligibilititsbedingungen bewegt. Sie entziehen sich der Lesbarkeit,
und der Kritik, sobald sie selbst den Beschreibungshorizont, den Horizont des
Aussprechbaren und Mitteilbaren, begrenzen. Sie stecken selbst gewissermalien
den Rahmen ab, innerhalb dessen Zensurverfahren angesprochen und ausgespro-
chen werden konnten. Die Verwerfungsprozesse, die sich durch die impliziten
Zensurmechanismen vollziehen, erzeugen nach Butler das unlebbare Leben, das
»Reich zwischen Leben und Tod", das sie in Anlehnung an Hannah Arendt auch
als ,,Schattenreich® bezeichnet.

Butlers Reformulierung und Transformation des Politischen zielt auf die
Verdnderung eben dieses intransparenten Horizontes, unter dem Sprechen mog-
lich und zugleich begrenzt wird. Politisches Handeln und Sprechen, wie es Butler
denkt, soll selbst verindernd auf die Konstitutionsbedingungen der Offentlichkeit
zuriickwirken, aus der sie doch hervorgehen. Diese Uberlegungen fiihren sie
zwangslaufig an die Schwelle des Sagbaren, an die Grenze, die das Sagbare vom
Unsagbaren, das Lebbare vom Unlebbaren, das Wahrnehmbare vom Unsichtba-
ren trennt.

Wiéhrend sich implizite Zensurverfahren also der sprachlichen Aufkldrung
zunéchst entziehen und nicht aussprechbar sind, fithren doch spezifische Erfah-
rungen an diese Schwelle des Sagbaren, die als Desorientierung im Sinne des
drohenden Verlustes der Artikulations- und Mitteilungsfihigkeit erlebt wird. Die-
sen Zusammenhang kann Butler herstellen, weil sie eine enge Verwiesenheit von
Zensur und Subjektivierung (subjection) aufweist, die ihren Begriff der politi-
schen Offentlichkeit auch von dem Hannah Arendts unterscheidet, dem Butler
aber insofern nahe steht, als sie die realitétsstiftende, wirklichkeitskonstituie-
rende Dimension des 6ffentlichen Raumes betont.

1 Die Nihe zu Bourdieus angesprochenen Ausfiihrungen und Butlers Uberlegungen
besteht darin, dass beide versuchen, den Begrift des Politischen zu erweitern (Bour-
dieu 2002: 824) und daher zensorische Praktiken und Wahrnehmungsschwellen
aufzeigen und iiberwinden wollen. Butler betont jedoch den produktiven und kon-
stitutiven Charakter der impliziten Zensur starker als Bourdieu.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IMPLIZITE ZENSUR UND POLITISCHE OFFENTLICHKEIT | 229

2. Zensur und Subjektivierung

Butler nihert sich den impliziten Zensurmechanismen, die Offentlichkeit konsti-
tuieren, liber den Zusammenhang zwischen Prozessen der Subjektivierung und
der Regulierung des Bereichs des Sagbaren. Implizite Zensurverfahren begrenzen
den Bereich des Sagbaren auch dadurch, dass das Sprechen nur als Sprechen ei-
nes Subjekts lesbar wird. Verstdndliches Sprechen setzt also sowohl eine gram-
matische wie eine soziale Positionierung des Sprechers voraus.

Die Grenzen des Sagbaren sind demnach mit den Grenzen des verstindli-
chen, des im offentlichen Raum horbaren Sprechens identisch. Offentlichkeit
konstituiert sich gewissermallen iiber ein gemeinsames Hintergrundverstindnis,
das nicht auf bewusste Regelbefolgung reduzierbar ist. Dieses steckt immer
schon den Rahmen ab, innerhalb dessen sich Verstindigungsprozesse vollziehen
konnen. Dieser Horizont selbst ist — wie schon gesagt — nicht entzifferbar und
bleibt der Beschreibung unzuginglich. Der Zusammenhang mit Subjektivie-
rungsprozessen besteht insofern, als das Sprechen im offentlichen Raum als
Sprechen eines Subjektes identifizierbar sein muss. Offentlichkeit erscheint so
auch als der Raum, in dem das Subjekt ,,ins Leben gerufen” wird, indem es an-
sprechbar wird. Der Status als Subjekt ist in dem Moment bedroht, in dem das
Individuum ,,sich auBlerhalb des Bereichs des Sagbaren™ begibt. (Butler 1998:
189) Aber gerade die Tatsache, dass der Subjektivierungsprozess scheitern kann,
insofern die Annahme der Identitét nicht das versprochene und erhoffte Widerer-
kennen im Begriff, in der Benennung, gewihrt, erdffnet die Moglichkeit des
Wandels. Hier wird der Zusammenhang von Subjektivierungsprozessen und im-
pliziten Zensurverfahren relevant, um kritische Positionen zu denken, von denen
her implizite Zensurverfahren tiberhaupt fiihlbar und sichtbar werden koénnen:
Den in ein ,,Schattenreich® verdridngten Existenzen ist der Blick auf die Bedin-
gungen freigegeben, unter denen lebbares Leben organisiert wird, wie Butler in
ihrer Lektiire der Antigone verdeutlicht. Diese Freigabe des Blicks ist jedoch um
den Preis der Gefahr des Verstummens erkauft.

Durch die wechselseitige Verwiesenheit, die das Verhiltnis zwischen Of-
fentlichkeit und Subjektivierungsverfahren prégt, kann Butler schlielich diese
Erfahrungen der Desidentifikation, wie das Gefiihl der Verkennung, das Gefiihl,
den eigenen Ort in der Sprache zu verlieren, ,,das Gefiihl, dass man zerfallt
(Butler 1998: 193), das den Einbruch des Unsagbaren anzeigt, politisieren. Sol-
che Gefiihle, die in ein Schattenreich fithren, und die bei Arendt eher als Weisen
radikaler Privatisierung und des Riickzuges aus dem offentlichen Raum be-
schrieben werden miissten,” erhalten nunmehr politische Relevanz, weil sie die

2 Arendt (1992: 63f.) bezeichnet den Schmerz als privateste aller Erfahrungen, weil
sich diese Erfahrung ,,schlechterdings nicht mehr mitteilen, beziehungsweise so um-
formen [14Bt], dass sie der Mitteilung zugénglich wire“. Diese Erfahrung fithrt nach
Arendt daher aus der ,,Welt der Menschen, dem inter homines esse‘ heraus.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | HEIKE KAMPF

Bedingungen der Aussprechbarkeit und Ansprechbarkeit als Hindernis des Er-
scheinenkonnens im 6ffentlichen Raum erfahrbar machen.

In diesem Sinne vertritt Butler einen starken Begriff von Offentlichkeit, die
sich als Realisierungsraum menschlichen Lebens auffassen l4sst und der merk-
wiirdig alternativlos bleibt: Offentlichkeit kann als die Sphire beschrieben wer-
den, in der sich Wirklichkeit fiir die Teilnehmer konstituiert, innerhalb der Ver-
standigung moglich ist und in der die Akteure tiberhaupt sichtbar werden kénnen.
Die Offentlichkeit gilt als Erscheinungsraum, in dem sich, wie Arendt schreibt,
»Wirklichkeit im Gehort- und Gesehenwerden konstituiert (Arendt 2002: 73).
Anders als Arendt stellt Butler diesem 6ffentlichen Raum jedoch keine lebbare
alternative Sphire zur Seite. Vielmehr kritisiert Butler gerade Arendts Trennung
zwischen privatem und 6ffentlichem Raum (Butler 2001: 130) und richtet ihr
Augenmerk stirker auf Prozesse der Erzeugung eines konstitutiven Auflen, durch
die die Grenzen des o6ffentlichen Raumes gezogen und aufrechterhalten werden.
Die unhintergehbare Verwiesenheit des Menschen auf Ansprache jedoch, dass
niamlich, wie es Arendt ausdriickt, Menschsein bedeutet, unter Menschen zu sein,
findet sich in Butlers Beschreibung der Offentlichkeit wieder, in der sie als ,,Ge-
sprachsschauplatz® erscheint, ,,in dem sich das Menschliche durch Worte und Ta-
ten konstituiert™ (Butler 2001).

3. Wege aus dem Schattenreich

Als schattenhaftes Dasein sind solche Existenzformen ansprechbar, denen die
Moglichkeit des Erscheinens im 6ffentlichen Raum genommen ist, denen der Zu-
tritt zu diesem Gesprichsschauplatz verweigert wird, und denen in diesem Sinne
Realitdt und Menschlichkeit abgeht. Dass dieser Ausschluss lebensbedrohlich ist,
verdeutlicht Butler, indem sie die Bedingungen des Uberlebens in dringlicher
Weise formuliert und an die Bedingungen der Sprachfahigkeit kniipft:

SchlieBlich iiberlebt niemand, ohne angesprochen zu werden, niemand tiberlebt, um sei-
ne Geschichte zu erzéhlen, ohne zuvor durch die Adressierung in die Sprache eingefiihrt
worden zu sein, ohne diese oder jene Geschichte angeboten bekommen zu haben, ohne
in die diskursive Welt der erzdhlten Geschichten hineingebracht worden zu sein, um
dann spéter den eigenen Weg in der Sprache zu finden, nachdem die Sprache vorge-
geben wurde, nachdem sie ein Beziehungsgeflecht geschaffen hat, in das man verstrickt
und in dem man bedroht ist, in dem man aber auch am Leben bleibt und gedeiht. (Butler
2003: 75)

Das Reich zwischen Leben und Tod entsteht durch Prozesse der Irrealisierung,
die die Kehrseite der Zensurverfahren sind, die erst das Sprechen erméglichen
und Realitit und Sichtbarkeit schaffen. Die Offentlichkeit als das Feld des Wahr-
nehmbaren und Horbaren produziert also zugleich Verwerfungen und Unkennt-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IMPLIZITE ZENSUR UND POLITISCHE OFFENTLICHKEIT | 231

lichkeiten und etabliert so ein konstitutives Auflen. Dieses Ausgeschlossene
bleibt aber auf das Feld des Sagbaren und Wahrnehmbaren bezogen, insofern es
als Bedrohung des Intelligiblen gegenwirtig bleibt und im kommunikativen Pro-
zess immer wieder aufs Neue verdringt werden muss.’

Diese implizite Zensur, die eine Offentlichkeit schafft, die konstitutiv durch
ein Schattenreich begrenzt wird, entzieht sich expliziter Kritik, die auf die den
offentlichen Raum konstituierenden Bedingungen der Verstandlichkeit verwiesen
bleibt. Kritik vollzieht sich daher als Subversion herrschender Intelligibilitéitsbe-
dingungen und macht sich die Méglichkeiten des Scheiterns der Verdrdngungs-
prozeduren zu nutze. Laut Butler hat es keinen Sinn, sich der impliziten Zensur
zu wiedersetzen: ,,Weil jeder Ausdruck immer schon zu einem gewissen Grad
zensiert ist, hat es keinen Sinn, sich der Zensur zu widersetzen, denn das wiirde
bedeuten, sich den Bedingungen der Intelligibilitit, der Verstindlichkeit, zu wi-
dersetzen®. (Butler 1998: 190)

Um Gehor zu finden ist politisches Handeln, das sich innerhalb der 6ffentli-
chen Sphire bewegen und gleichzeitig verdndernd auf diese zurtickwirken muss,
auf Verstindlichkeit verwiesen, ohne sich allerdings den herrschenden Bedin-
gungen der Verstandlichkeit vollstindig unterwerfen zu kénnen. Es geht gewis-
sermaflen darum, im Sprechen die Spielrdume des Uneindeutigen, des nicht voll-
standig determinierten Sinns aufrecht zu erhalten. Deshalb argumentiert Butler
gegen alle Formen der Vereindeutung der Rede. In ihrem Buch Haf spricht wen-
det sie sich beispielsweise gegen eine Reglementierung des Sprechens durch ge-
setzliche Regelungen, was auch die Verbote beleidigender und herabwiirdigender
Benennungen betrifft, da mit jeder Reglementierung der Spielraum der Resigni-
fizierung verschwinden wiirde. Denn nur das nicht vollstindig determinierbare
Leben der Sprache bietet dem Verworfenen und Unaussprechlichem die Mog-
lichkeiten unvorhersehbarer Interventionen.

Die Frage, weshalb das Ausgeschlossene in die Offentlichkeit dringt und
sich nicht im Verborgenen einrichtet, stellt sich Butler nicht, weil ihr starker Be-
griff der Offentlichkeit und die damit einhergehende Katastrophisierung des Aus-
schlusses als Bedrohung des Subjektstatus keine Alternative zuldsst. Als Motiva-
tion dieses politischen Handelns erscheint schlieBlich das Uberlebenwollen, das
sich nicht wieder kritisch befragen ldsst. Vor allem in ihrer Kritik der ethischen
Gewalt (Butler 2003) betont sie den Wert des Lebens, das sich als menschliches
nur in der Anerkennung und dem Sichtbarwerden fiir andere (recognition), reali-
sieren kann. Wihrend in Butlers Interpretation der Antigone, in der sie die Ver-
werfung inzestudser Liebe thematisiert, immer wieder Einschiibe zu finden sind,
in denen sie ausfiihrt, sic wolle nicht dem Inzest das Wort reden, stellt sich hier
die Frage nach der moglichen Legitimitit von Verwerfungen durch die starke Be-

3 Hier wird auch deutlich, dass die rdumliche Metaphorik der Erzeugung eines ,,Au-
Ben®, die auch Butler selbst immer wieder verwendet, nur bedingt geeignet ist, um
die Wirkung der impliziten Zensur zu beschreiben.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | HEIKE KAMPF

tonung der Lebensnotwendigkeit des Erscheinenkénnens durch die Artikulation
nicht.

Anders als Hannah Arendt thematisiert Butler nicht die Mdoglichkeit einer
Privatsphire, die nicht als erzwungener Riickzugsraum erscheint, sondern der ei-
ne eigene Berechtigung zukdme. Arendt betont, dass es durchaus ,,relevante An-
gelegenheiten gibt, die nur im Privaten leben und gedeihen kénnen®. Demnach
kann zum Beispiel die Liebe, anders als die Freundschaft, die ,,6ffentliche Zur-
Schaustellung schlechterdings nicht tiberleben (Arendt 2002: 64). Allerdings
bleibt nach Arendt die Liebe im offentlichen Raum politisch macht- und wir-
kungslos. Butler scheint die Sphire des aus dem o6ffentlichen Raum Ausge-
schlossenen gerade deshalb in so starker und verzweifelter Abhingigkeit und Be-
zogenheit zur Offentlichkeit zu zeichnen, damit eine Politisierung dieses Be-
reichs moglich wird. Vielleicht sind Butlers Ausfithrungen zur ,,unlebbaren
Liebe“, die auf 6ffentliche Anerkennung dringt, um zu iiberleben, auch als Kritik
an Arendts Form der Privatisierung der Liebe zu lesen.

Ein weiteres Problem, das sich aus diesen Uberlegungen ergibt, besteht nicht
zuletzt in der Frage, wie das politische Handeln und Sprechen von den Grenzen
des Sagbaren ausgehend im 6ffentlichen Raum kenntlich werden kann, ohne die
geltenden Bedingungen des Kenntlichwerdens (der Intelligibilitit und des kennt-
lich Werdens als politisches Handeln) erfiillen zu konnen. Denn das hief3e, die
herrschenden Bedingungen der Intelligibilitét zu bestdtigen, die es gerade durch
die politische Rede zu verdndern gilt, die sich am Rande des Sagbaren bewegt.

Mit diesem Anliegen setzt sich die politische Rede der Gefahr eines doppel-
ten Scheiterns aus: ginzlich unverstindlich zu sein oder sich der Wahrnehmung
als politisch relevante Rede, die Effekte im offentlichen Raum erzielen will, zu
entzichen. Politisches Handeln in Butlers Sinne muss mit der Performation zu-
gleich den herrschenden Interpretationshorizont verdndern, um o6ffentlich Gehor
zu finden und wirksam werden zu konnen.

Das Anliegen, 6ffentlich Gehor zu finden, an dem Antigone so eindrucksvoll
scheitert,” bleibt eng mit den Anspruch, autoritativ zu sprechen, verkniipft: Mit
dem Anspruch also, Autoritit in dem Sinne auszuiiben, dass die Rede ihr Ver-
stdndnis erzwingt und transformierende Effekte im 6ffentlichen Raum erzielen
kann. In diesem Zusammenhang wird die gesellschaftliche Position des Spre-
chers relevant, insofern sie die Wirksamkeit des Sprechaktes garantiert, die Bour-
dieu als ,,soziale Magie“ anspricht. Aber der politische Sprechakt im Sinne But-
lers muss, um verindernd auf die Konstitutionsbedingungen der politischen Of-
fentlichkeit einwirken zu kénnen, auch mit den ihn autorisierenden Kontexten
brechen. Das heifit sowohl der soziale Status als auch die grammatische Subjekt-
position, von der aus eine identifizierbare und wirkungsvolle Rede moglich ist,

4 Obwohl Antigone ihre 6ffentliche Rede mit dem Tod bezahlt, scheitert sie doch
nach Butler (2001: 132) nicht vollstindig, sondern ihr Verhédngnis tritt gewisserma-
Ben als Verheilung einer unvorhergesehenen Zukunft in den ,,Diskurs der Intelligi-
bilitat” ein.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IMPLIZITE ZENSUR UND POLITISCHE OFFENTLICHKEIT | 233

miissen iiberschritten werden. Deshalb beharrt Butler darauf, dass das Sprechen
neue Kontexte anzichen und etablieren kann, die Autoritit verleihen. Sprechen
kann also auch Wirksamkeit erlangen, ohne sich auf herrschende Autorisierungs-
strukturen zu beziehen. Der Sprechakt kann laut Butler ohne vorgédngige Autori-
sierung dennoch ,,im Vorgang seiner AuBerung® Autoritit gewinnen und ,kann
einen verdnderten Kontext seiner zukiinftigen Rezeption antizipieren und setzen*
(Butler 1998: 226). Als Beispiel einer sich autorisierenden Handlung, nennt But-
ler Rosa Parks legenddr gewordene Busfahrt und schreibt: Rosa Parks verlieh,
»indem sie ohne vorgingige Autorisierung Anspruch auf dieses Recht [im vorde-
ren Abteil des Busses zu sitzen] erhob, ebendieser Handlung eine gewisse Auto-
ritdt und leitete den Umsturz bestehender Legitimititscodes ein® (Butler 1998:
208).

Diese Wirkung der Rede oder jeder anderen Handlung bleibt allerdings un-
kontrollierbar, sie ,,ereignet sich®, denn sie lebt gerade von der Moglichkeit des
Fehlgehens, des Scheiterns des herrschenden Diskurses und seiner Autorisie-
rungsinstanzen. Versuche, das Sprechen zu reglementieren, bezeichnet Butler
daher auch als Dogmatismus. Auch der Versuch, die Wirkungen der widerstin-
digen Rede zu kontrollieren, etabliert daher ein autoritdres Sprechen, das selbst
auf der Logik der Verwerfung beruht, gegen die es gerichtet sein soll. Das kriti-
sierte autoritdre Sprechen tilgt gewissermallen den Aufschub zwischen Erkennen
und Anerkennen, Erkenntnis und Urteil. So iibt es eine lautlose Gewalt aus, in-
dem es dem Adressaten die Moglichkeiten zur Stellungnahme versperrt und seine
fraglose Anerkennung erzwingt.

Butler wendet sich mit dieser Kritik gegen Vereindeutigungsprozesse, die die
Forderung nach Verstindlichkeit im offentlichen Raum erzwingen. Dies trifft
sowohl Definitionsverfahren und Begriffsbestimmungen, als auch die juridische
Praxis, deren Deutungsmonopol Butler entgegenwirken will, weil diese zur Sta-
bilisierung von Verwerfungen beitrigt. So argumentiert sie auch gegen die (aus-
schlieBliche) Inanspruchnahme rechtlicher Regelungen, die ein verletzendes und
ausgrenzendes Sprechen verbieten. Politisches Handeln soll vielmehr neue Deu-
tigkeiten schaffen, die sich im Eingestidndnis der Unwissenheit (nicht zu wissen,
was Begriffe wie Gerechtigkeit und Recht bedeuten, oder die Unwissenheit tiber
die eigene Positionierung) erschlieen. Es ist damit zwar der Gefahr des Unkenn-
tlichbleibens ausgesetzt, weil es sich nicht auf herrschende Legitimationsstrate-
gien beziehen kann und sich an den Grenzen der Verstindlichkeit bewegt, aber es
ist auch von reiner Subversion (die blo Unterminierung wire) und von reiner
Opposition, die sich aus dem offentlichen Raum zurtickzoge, geschieden.

Ein politisches Handeln, das dem Verworfenen zur Wirklichkeit verhilft, oh-
ne sich der impliziten Zensur zu beugen, miisste mit der Handlung zugleich den
Kontext schaffen, in dem es verstindlich wird, und einen Bruch mit der doxa so-
wie den Konventionen bedeuten, ohne dadurch bedeutungs- und wirkungslos zu
werden.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | HEIKE KAMPF

4. Eine Politik 6ffentlicher Trauer

Die Form politischen Handelns, die Butler vorschwebt, miisste, wie sie hervor-
hebt durch einen Bruch mit der Vergangenheit ,,in eine unbekannte Zukunft“
weisen und der Politik eine ,,offene Form geben (Butler 1998: 227). Sie spricht,
in Anlehnung an Foucault, auch von einer ,,Politik der Hoffnung und der Angst®,
die aus der zwangsldufigen Unabsehbarkeit des Handelns folgt.

Dass dieses politische Handeln weder seine Verstindlichkeit oder Erkenn-
barkeit noch seinen Erfolg erzwingen kann (ohne selbst in die kritisierten autori-
taren Strukturen zuriickzufallen), bleibt das beunruhigende Moment in Butlers
politischem Denken. Politische Intervention erlangt aus dieser Sicht einen untilg-
baren Ereignischarakter, der sich auch der Intention der Akteure entzieht.

Die — wenn auch nicht selten iiberzogene — Kritik, welcher Butlers politisches
Denken von Seiten vor allem feministischer Theoriebildung ausgesetzt ist,
scheint durch diese konstitutive Unabsehbarkeit politischer Erfolge und die In-
fragestellung ihrer Planbarkeit und Kontrollierbarkeit motiviert. Denn Butler ver-
steht das Feld des Politischen als das Gemeinsamkeit stiftende Moment 6ffentli-
cher Deutungs- und Verstindigungspraktiken, die durch ihr konstitutives Auflen
oder besser: durch ihre konstitutiven Verdrangungsprozeduren, der Moglichkeit
des Wandels ausgesetzt sind. Alle staatlichen Interventionen und sozialen Insti-
tutionalisierungen bedrohen im Verstéindnis Butlers die Moglichkeit der Offnung
auf das Ausgeschlossene, verhindern gewissermaflen die Riickkehr des Ver-
dringten, insofern sie als Verfestigungen des Bestehenden erscheinen und sich
damit einer unbekannten Zukunft verschlieen.

Welche AuBerungsformen oder Strategien kommen aber dem starken An-
spruch politischen Handelns nahe? Aus dem oben angesprochenen Ereignischa-
rakter politischer Interventionen ergibt sich zundchst die negative Forderung,
solche Handlungen zu unterlassen, die die Moglichkeit politischen Wandels, als
Resignifizierung und Rekontextualisierung verstanden, verringern. Hier ldsst sich
Butlers Kritik an juridischen Verfahren und an verschiedenen Formen der Insti-
tutionalisierung und der Festlegung politischer Identitdten nennen. Neben diesen
negativen Formulierungen, finden sich bei Butler vor allem Uberlegungen zu so-
genannten subkulturellen Strategien, wie Travestie und Parodie, sowie Ausfiih-
rungen zur politischen Relevanz 6ffentlicher Trauer.

Wihrend Butler in ihren fritheren Schriften vor allem Travestie und Parodie
als Moglichkeiten subversiven Handelns vorstellte, scheint es gerade die Erfah-
rung zu sein, dass diese Praktiken ihre Deutung als Kritik ,,ontologischer Ef-
fekte™ nicht selbst durchsetzen konnten, die Butlers Hoffnungen auf diese Ver-
fahren dampfte: So waren diese Verfahren der Kritik ausgesetzt, weil sie bei-
spielsweise als Verhohnung von Weiblichkeit gedeutet wurden und damit ihre
erhoffte Wirkung nicht erzielen konnten, da sie gewissermalien ,,falsch® gedeutet
wurden, bzw. an der Restrukturierung des Interperationshorizontes, die ihnen
subversive Macht zugestanden hiitte, scheiterten. Neuere Uberlegungen Butlers

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IMPLIZITE ZENSUR UND POLITISCHE OFFENTLICHKEIT | 235

konzentrieren sich auf die dffentliche Trauer, die als politischer Akt die herr-
schenden Auffassungen betrauerbarer Verluste erweitern soll. Mit dieser Thema-
tik werden sowohl die in ein Schattenreich verdringten Beziehungen und Le-
bensweisen ansprechbar als auch die Erweiterung der Kategorie anerkennbarer
Beziehungen und Lebensweisen als politisches Anliegen formulierbar.

Allerdings wird durch die Konzentration auf die Trauer auch die Problematik
des Politikbegriffs deutlich: Das Anliegen, einen Verlust als solchen in einer Of-
fentlichkeit kenntlich zu machen, in der er nicht als betrauerbar gilt, scheint
durch den Vollzug der Trauer allein nicht erreichbar. Auch hier bleibt die Frage
offen, wie sich die Einsichten, die sich im Moment der Irrealisierung machen las-
sen, Gehor verschaffen kénnen. Die Frage also, wie die Zensurverfahren, die Of-
fentlichkeit konstituieren, und die als ihre Kehrseite ein konstitutives Auflen, ein
Verdringtes schaffen, von dem Ausgeschlossenen, dem Verdrangten, iberwun-
den werden koénnen. Denn dies wire die Voraussetzung fiir die Schattenexisten-
zen in der Offentlichkeit sichtbar zu werden, ohne sich deren Bedingungen zu
unterwerfen, so dass sich das Feld 6ffentlicher Erkennbarkeit und Anerkennbar-
keit erweiterte.

Butler spricht insbesondere die 6ffentliche Trauer um die Aids-Opfer an und,
in neuerer Zeit, die Trauer um die Opfer, die der ,,Krieg gegen den Terrorismus*
forderte und fordert. Hier geht es ihr besonders darum zu zeigen, dass die Ver-
weigerung der Trauer um die Toten ein Indikator fiir das herrschende Verstiand-
nis des Menschen und des Menschlichen ist. Die nicht betrauerbaren Toten bil-
den gewissermaflen die duflere Grenzen dessen, was als menschliches Leben gel-
ten kann. Diese Weigerung oder Unfihigkeit zu trauern fithrt Butler auf einen
Irrealisierungsprozess (derealization) zuriick, dem die unbetrauerbaren Toten
schon zu Lebzeiten unterlagen. Sie sind demnach so wirkungsvoll in ein Schat-
tenreich gedriangt und an einem offentlichen Erscheinen gehindert worden, dass
ihr Tod nicht als Verlust kenntlich werden kann. Und sie sind daher auch in be-
sonderen Mafle korperlicher, lebensbedrohender Gewalt ausgesetzt: ,,They can-
not be mourned because they are always already lost, or, rather, never were, and
they must be killed, since they seem to live on, stubbornly, in this state of dead-
ness.* (Butler 2004: 33)

In diesen Formulierungen wird der Begriff der ,,schattenhaften Existenz* und
sein Bezug zur Offentlichkeit besonders greifbar. In dem hier geforderten Voll-
zug Offentlicher Trauer geht es darum, diesen ,lebenden Toten™ wenigstens po-
stum ein menschliches Antlitz zu verleihen. Diese 6ffentliche Trauer bleibt je-
doch, um als solche kenntlich werden zu konnen, auf herrschende Trauerrituale,
also bereitstehende, kulturelle Artikulationsformen verwiesen. Der Anspruch,
Offentlichkeit und Intelligibilititsbedingungen zu restrukturieren, kann hier
kaum eingeldst werden und steht auch nicht im Vordergrund einer Politik der
Trauer. Die Chance der 6ffentlichen Trauer liegt eher darin, dass sie dazu beitra-
gen kann, die Vorstellungen davon zu erweitern, um welche Leben sich legitim-
erweise trauern ldsst. Dariiber hinaus ermdglicht die Reflexion auf die von der

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | HEIKE KAMPF

Trauer ausgeschlossenen Leben moglicherweise eine Revision dessen, was als
Bedingung menschlichen und also betrauerbaren Lebens gilt.

Literatur

Arendt, Hannah (2002): Vita activa oder vom titigen Leben. Miinchen: Piper.

Bourdieu, Pierre (2002): Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltigli-
chen Leidens an der Gesellschaft. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Butler, Judith (1998): HaB spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin: Berlin
Verlag.

Butler, Judith (2001): Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben
und Tod. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2003): Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesung 2002.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence.
London/New York:Verso.

Habermas, Jirgen (1990): Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Slavoj Zizeks Kritik des
radikaldemokratischen Diskurses

REINHARD HEIL

Der folgende Beitrag hat zwei Zielsetzungen: Zum einen wird Slavoj Zizeks Kri-
tik der Radikaldemokratie rekonstruiert, zum anderen versuche ich zu zeigen,
wie sich Zizeks Denken vom zeitgendssischen Diskurs der politischen Theorie
abhebt und dabei Orte des Denkens (wieder) zu entdecken, die — auch und gerade
— dem Denken der radikalen Demokratie, der wohl elaboriertesten Demokratie-
theorie der Gegenwart, verschlossen bleiben. Zizek ist einerseits emphatischer
Demokrat; er schlie8t sich Ranciéres Verstindnis von Demokratie (Ranciére
2002; vgl. die Einleitung zu diesem Band) an und fasst Politik und Demokratie
als synonym. ,.Der politische Konflikt bezeichnet [...] die Spannung zwischen
dem strukturierten Gesellschaftskorper, in dem jeder Teil seinen festen Platz hat,
und dem ,Teil ohne Anteil‘, der diese Ordnung aufgrund des leeren Prinzips des
Allgemeinen ins Wanken bringt“ (Zizek 2001a: 256). Der Teil-ohne-Anteil bean-
sprucht, nicht einfach gehort zu werden, einen Platz in der bestehenden Ordnung
zu erhalten, sondern er behauptet das Ganze zu sein und mit diesem Anspruch
die bestehende Ordnung auszusetzen. Dieser Begriff des Demokratischen steht
jedoch quer zu der Politik, die in den heutigen westlichen Gesellschaften unter
dem Namen Demokratie firmiert. Die bestehenden Demokratien sind fiir Zizek
keine Demokratien im eigentlichen Sinne, da sie genau diese genuin demokrati-
sche Geste zu verhindern suchen.

Slavoj Zizek (*1949), slowenischer Philosoph und Psychoanalytiker, ist si-
cher einer der bekanntesten kritische Intellektuellen weltweit. Sein Denken reak-
tualisiert die Philosophie des Deutschen Idealismus (Hegel, Schelling, Fichte)',

1 Zizek rekurriert in jedem seiner Biicher auf die Philosophie Hegels, siche aber be-
sonders: Zizek 1992, 1995, 2001a.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | REINHARD HEIL

nimmt die Kritik der 6konomischen Theorie, wie sie von Marx ausgearbeitet
wurde (Warenfetischismus, Klassenkampf) wieder auf, verkniipft sie mit den Er-
kenntnissen der freudschen und lacanschen Psychoanalyse (Unbewusstes, Akos-
mologie, Todestrieb) und erméglicht damit eine den zeitgendssischen Ver-
hiltnissen gerecht werdende Gesellschaftsanalyse. Zizek versteht sein Denken
dezidiert als politisches Denken’, eine Form des Denkens, die sich heute allge-
mein auf dem Riickzug befindet. Sein Denken stellt nicht nur altgeliebte Dicho-
tomien und Ordnungsprinzipien in Frage, sondern weist die Unmoglichkeit der
Trennung von Politik und der dem Gesellschaftssystem zugrundeliegenden Wirt-
schaftsform nach. Gerade die Demokratie — in all ihren Spielarten — erfiillt fiir
Zizek die Bedingungen, die ein auf stindigen Wandel abgestelltes Wirtschaftssy-
stem wie der Kapitalismus als Systemumwelt benétigt. Desubstanzialisierung
und Kapitalismus stehen in direktem Zusammenhang, worauf bereits Marx und
Engels im Kommunistischen Manifest hinwiesen:

Die fortwidhrende Umwilzung der Produktion, die ununterbrochene Erschiitterung aller
gesellschaftlichen Zustinde, die ewige Unsicherheit und Bewegung zeichnet die Bour-
geoiseepoche vor allen anderen aus. Alle festen eingerosteten Verhiltnisse mit ihrem
Gefolge von altehrwiirdigen Vorstellungen und Anschauungen werden aufgeldst, alle
neugebildeteten veralten, ehe sie verknchern konnen. Alles Stindische und Stehende
verdampft, alles Heilige wird entweiht, und die Menschen sind endlich gezwungen, ihre
Lebensstellung, ihre gegenseitigen Beziehungen mit niichternen Augen anzusehen.
(Marx/Engels 1969: 466)

An dieser Einsicht von Marx und Engels hlt Zizek fest. Jede Untersuchung einer
gesellschaftlichen Formation, die nicht auf die ihr jeweils zu Grunde liegende
Wirtschaftsform eingeht, verfehlt ihren Gegenstand bzw. schreibt ungebrochen
die bestehenden Zusténde fort.

Aktuelle Uberlegungen zum Problemkomplex Demokratie sehen sich vor das
Problem gestellt, dass sich der Begriff der Theorie selbst verschoben und plurali-
siert hat. Theorien, wie sie von Butler, Derrida, Laclau, Zizek und anderen ver-
treten werden, sind darauf angewiesen, ihre eigene Unmoglichkeit (als Theorie
im herkémmlichen Sinne) stets mitzureflektieren; sie stehen — wie bereits Hegels
Dialektik — vor der paradoxen Aufgabe, als Theorie einen gewissen Universali-
titsanspruch erheben zu miissen, gleichzeitig aber die Unmoglichkeit eines sol-
chen Anspruchs auszuweisen. Bekanntermaflen ist der Streit dariiber, ob Theo-
rien, die jenseits der Gattungsgrenzen operieren, iiberhaupt noch Theorien sind,
die sich von anderen Narrationen unterscheiden lassen oder nicht, noch lange
nicht beendet. Demokratietheorien sehen sich immer vor das Problem gestellt,
dass sie auf der einen Seite dem Stand der Theorie gerecht werden miissen, das
auf der anderen Seite aber oftmals von ihnen verlangt wird, sie miissten sich (a)

2 Vgl. zum Begriff des Politischen bei Zizek Badiou/Zizek 2005, Glynos 2001, Heil
2004, O’Connor 2004, Zizek 2006, 2005a, 2001a, 2001b, 2001c.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 239

direkt in Praxis umsetzen lassen und (b) jedermann verstindlich sein. Theorien
der Demokratie sind aber, wie auch Ethiken, keine Kasuistiken, sie kénnen we-
der den Politikern, noch gar den Wéhlern, irgendwelche Entscheidungen abneh-
men; sehr wohl aber kénnen sie den Blick fiir die Probleme demokratischer Ge-
sellschaften schirfen. Demokratietheorien stehen vor dhnlichen Problemen, wie
nichtnaturalistische Bioethiken, von denen verlangt wird, dass sie Aussagen dar-
iiber treffen sollen, was denn zum Beispiel im Falle der Gentechnik moralisch
richtig oder falsch ist.

Die zeitgendssischen Demokratietheorien stehen vor dem Dilemma, dass die
ihnen zugrundliegenden Erkenntnistheorien und Ontologien nicht in der Lage
sind, an die Lebenswelt anzuschlieen, obwohl sie gerade aus der Analyse der
bestehenden Verhiltnisse hervorgehen; gleichzeitig ist es aber nicht moglich —
bzw. nicht sinnvoll —, hinter den Stand der Theorie zuriickzufallen. Die Komple-
xitdt heutiger Demokratietheorien ist der Sache geschuldet. Es ist nicht die
Schuld der Theorie, dass Gattungsgrenzen sich auflésen, die Natur des Menschen
sich nicht langer festlegen ldsst, und dass allein die Frage, was denn eine politi-
sche Aktion ist und was nicht, sich kaum mehr verbindlich kléren l4sst.

Eine der Hauptprimissen von Zizeks Denken ist die Unterstellung einer Iso-
morphie der Hegelschen Logik und der Lacansche Signifikantenlogik. Beide be-
schreiben dieselbe Matrix in jeweils unterschiedlichen Begriffen. Hegel wie La-
can gehen in Zizeks Interpretation von einer konstitutiven Unabgeschlossenheit
der Realitdt aus. (Vgl. Lacan 1975, Zizek 1992: 18-23; 215-244; Heil 2003;
2004) Wie Hegel in der Einleitung der Phdnomenlogie des Geistes (Hegel 1970:
68-81) ausfiihrt, macht es innerhalb der Dialektik keinerlei Sinn, eine AuBenwelt
anzunechmen, die dann vom menschlichen Erkenntnisvermégen in verzerrter
Form ,,abgebildet” wird, vielmehr gibt Hegel den Glauben an die ,,Hinterwelt
(Nietzsche) Kants, das beriihmte, sich dem Erkenntnisvermdgen entziehenden
,Ding an sich® vollstindig auf: Eine der Grundoperationen der Dialektik ist es,
die Subjekt-Objekt-Dichotomie aufzuheben und die Substanz auch als Subjekt zu
denken.’

Lacans Triade des Imaginédren, Symbolischen und Realen ldsst sich dhnlich
interpretieren. Das Reale Lacans, dasjenige, was nie aufhort, sich nicht zu schrei-
ben, der Fels, an dem jede Symbolisierung scheitert, ist eine geisterhafte Er-
scheinung. Das Reale ist keine Fiille, die wir mit unserem mangelhaften Erkennt-
nisvermdgen nicht addquat wahrnehmen konnen, sondern es steht gerade fiir die
urspriingliche Abwesenheit einer solchen Fiille. Symbolisierung im Sinne Lacans
und Zizeks bedeutet nicht, dass iiber eine sich ewig entzichende Welt dort drau-
Ben ein symbolisches Netz geworfen wird, dieses Netz aber entweder Locher hat
oder nicht ausreicht, die Welt zu erfassen, sondern der Symbolisierung geht

3 Vgl hierzu ausfiihrlich Gamm 1997. Diese Einfilhrung in den Deutschen Idealis-
mus (Fichte, Schelling, Hegel) er6ffnet einen ausgesprochen produktiven Interpre-
tationshorizont und rdumt mit vielen Vorurteilen gegeniiber der Hegelschen Philo-
sophie (Panlogismus, affirmative Staatsphilosophie, ...) auf.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | REINHARD HEIL

nichts voraus, sie schafft im Akt der Symbolisierung erst das, was sie letztendlich
verfehlt. Zizek spricht in diesem Zusammenhang auch von ,,Akosmismus*, also
davon, endgiiltig den Glauben an eine geschlossene Ordnung aufzugeben.

Weit davon entfernt, von Kants Kritizismus aus auf eine vorkritische Metaphysik zu re-
gredieren, die die rationalen Strukturen des Kosmos angeben will, akzeptiert Hegel vol-
lig das Ergebnis von Kants kosmologischen Antinomien (und zieht daraus die Konse-
quenzen) — es gibt keinen Kosmos; die ganze Idee eines Kosmos als ontologisch voll-
stindig konstituierte Totalitit ist widerspriichlich. (Zizek 2001a: 87)

1. Zizeks Kritik an Laclau

Zur Erlduterung der Zizekschen Kritik des radikaldemokratischen Diskurses
werde ich mich im folgenden hauptsichlich auf Zizeks Beitrige in dem von ihm
gemeinsam mit Judith Butler und Ernesto Laclau verfassten Band Contingency,
Hegemony, Universality — Contemporary Dialogues on the Left (Butler/Laclau/
Zizek 2000) beziehen. Der genannte Band ist ein Versuch der drei Verfasser, ihre
Positionen in ein kritisches Gesprich zu bringen, sich wechselseitig zu verstehen
und sich dabei der je eigenen Position zu versichern. Besonders beriicksichtigt
wird der Aufsatz Class Struggle or Postmodernism? Yes please!, dessen Titel
Programm ist und der gleichzeitig auf eine weitere Besonderheit Zizeks verweist:
Er erldutert seine Theorie immer wieder mittels Beispielen aus der Popularkultur,
ohne dabei jemals auf das Niveau der sogenannten Mickey-Mouse-Studies abzu-
sinken: Die Marx Brothers, Alfred Hitchcock, die Matrix und Zeichentrickfilme
werden regelmissig zur Erléduterung komplexer theoretischer Positionen heran-
gezogen. ,,Yes, Please!* ist Groucho Marx’ Antwort auf die Hoflichkeitsfrage
.. Tea or Coffee?*. (Zizek 2000a: 90) Mit seiner Antwort verweigert er die Wahl.
Der Vollzug dieser einfachen Geste erdffnet die Moglichkeit einer Verschiebung
des bestehenden diskursiven Rahmens. Eine entscheidende Vorbedingung fiir
den philosophischen Eingriff ist es laut Ziek, sich schlicht nicht erpressen zu
lassen, sich vom (politischen) Gegner nicht den Rahmen der Auseinandersetzung
vorgeben zu lassen. Die Verweigerung der Wahl kann entweder bedeuten, dass
beide Alternativen gewéhlt werden — wie im Fall ,,Class Struggle or Postmoder-
nism? Yes, please!“, oder aber, dass beide Alternativen abgelehnt werden, um
das gesamte Feld zu verschieben, wie im Falle der Dichotomie Technik/Natur,
die den Gegenstinden nicht mehr gerecht werden kann (vgl. Zizek 2001a: 95ff)).
Zizek sicht mehrere Ankniipfungspunkte zwischen seiner Theorie und dem
Ansatz Laclaus, insbesondere zu dessen Konzeptionen des Antagonismus und
der Hegemonie. Jedoch sind die Begriffe des Realen und des Antagonismus nicht
synonym (vgl. Zizek/Daly 2004: 77). Zwar fillt jeder Antagonismus in das Rea-
le, aber das Reale tritt nicht nur in Form des Antagonismus auf. Laclaus und
Mouffes grundlegende Einsicht, dass die Gesellschaft nicht existiert, dass es, be-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 241

dingt durch ihre antagonistische Verfasstheit, nicht méglich ist, die Gesellschaft
als Ganzes zu erfassen (vgl. Laclau/Mouffe 1991), wird von Zizek vollstindig
akzeptiert. Ein Antagonismus im Verstdndnis Laclaus ist kein einfacher Wider-
spruch, der sich in irgendeiner Form auflésen liee, sondern fungiert als Garant
dafiir, dass es immer Widerspriiche und partikulare Einstellungen gibt. Der Ant-
agonismus durchzieht alle Selbst- und Weltverhiltnisse, er schreibt sich iiberall
ein, ohne selbst direkt reprisentiert werden zu kénnen. Darauf weist Zizek expli-
zit hin: Nicht nur verhindert die antagonistische Konstitution der Gesellschaft de-
ren Reprisentation, auch der Antagonismus selbst kann nicht direkt bezeichnet
werden.

Eng verbunden mit dem Antagonismusbegriff ist der Begriff der Hegemonie.
Hegemonie l4sst sich mit Hetzel (2004) wie folgt charakterisieren:

Jeder Universalititsanspruch muss sich notwendig in einer Partikularitdt inkarnieren,
die ihn zugleich unterldauft. Umgekehrt erzielt keine Partikularitét eine politische Wir-
kung, sofern sie nicht mit Universalisierungseffekten einhergeht. In diesem Zusammen-
hang spricht Laclau von der ,Reprisentation eines Unmoglichen®, die fiir hegemoniale
Gefiige konstitutiv ist. Universalitit kann nie direkt reprasentiert werden, sondern zeigt
sich nur indirekt als zugleich notwendiger und unméglicher Einsatz in hegemonialen
Kéampfen. Sie tritt nur im Modus eines uneinlésbaren Anspruchs auf [...]“ Des weiteren
besteht zwischen dem Universellen und dem Partikularen ,,obwohl sie sich wechselsei-
tig voraussetzen, eine uniiberbriickbare Kluft. Aus diesem Grund kann eine partikulare
Position das Universelle nur als Leerstelle beanspruchen. [...] Das Ganze [...], das in der
politischen Auseinandersetzung von einer partikularen Instanz reprasentiert werden soll,
bricht sich im Horizont dieser partikularen Instanz [...] und entzieht sich letztlich. Dieser
Entzug des Universellen hindert die Gesellschaft daran, sich selbst transparent zu wer-
den, zu einer ,letzten® Gestalt zu gerinnen. [...] Damit verabschiedet sich Laclau auch
vom Projekt einer ,Gesellschaftstheorie®, die glaubt, Gesellschaft als ganze tiberblicken
und reprisentieren zu kénnen. (Hetzel 2004: 193f.)

Die Spannung, die den Hegemoniebegriff ausmacht, wird von Zizek anhand der
Entwicklungsformen des Marxismus verdeutlicht: Dieser oszilliere zwischen ei-
ner radikalen, revolutioniren Logik der Aquivalenz (wir gegen sie, Fortschritt
gegen Reaktion, Freiheit gegen Tyrannei, usw.), welche sich auf unterschiedlich-
ste Gruppen beziehen muss, um ihre Aufgabe, die globale soziale Transforma-
tion, erfiillen zu kénnen, und der revisionistischen Reduktion der fortschrittlichen
Agenda auf eine Reihe partikularer sozialer Probleme, also auf Differenzen, die
sich mittels Kompromissfindung 16sen lassen (vgl. Zizek 2000a: 92). Auf der ei-
nen Seite findet sich die korporatistische Sicht der Gesellschaft als eines Korpers,
in dem jeder Teil seinen Platz hat, und auf der anderen Seite der revolutionére
Blick auf den Klassenantagonismus. Zizek folgt Laclau auch darin, dass diese
Positionen koinzidieren. Er schreibt,

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | REINHARD HEIL

a pure corporate vision has to eject forces that oppose its organic notion of the social
body into pure externality (the Jewish plot, etc.), thus reasserting radical antagonism be-
tween the social Body and the external force of Decadence; while radical revolutionary
practice has to rely on a particular element (class) which embodies universality (from
Marxist proletariat to Pol Pot’s peasants). (Zizek 2000a: 92)

Zizeks Hauptvorwurf gegeniiber Laclau besagt, dass er den Kapitalismus als ,,the
only game in town* akzeptiere und — im Verstindnis Zizeks — damit seinen Frie-
den mit dem Bestehenden geschlossen habe. Dies ist ein Einwand, den Zizek
konsequent — und meines Erachtens gerechtfertigt — gegen fast alle zeitgendssi-
schen politischen Theorien ins Feld fiihrt: Die postmoderne Politisierung vieler
Lebensbereiche werde bezahlt mit der Entpolitisierung der Okonomie und fiihre
zu einer (Re-)Naturalisierung des Kapitalismus.* Der Diskurs der radikalen De-
mokratie kranke wie die meisten ,,postmodernen* Theorien daran, dass sie zwar
sehr effektiv immer weitere gesellschaftliche Bereiche ,,repolitisiere, diese Re-
politisierung aber mit einer Entpolitisierung der 6konomischen Grundordnung,
des Kapitalismus, bezahle und damit einen zu hohen Preis entrichte. Ahnlich wie
im Falle des Multikulturalismus® sympathisiert Zizek durchaus mit der Zielset-
zung einer radikalen Demokratie, dies hindert ihn aber nicht, grundlegende Kritik
an ihr zu iben. Im Falle des Multikulturalismus ist es der verdeckte Rassismus
(vel. Zizek 2001a: 298-306) und die mit ihm verbundene Unmdéglichkeit, die ei-
gene partikulare Situation in das Allgemeine zu iiberfithren (vgl. Zizek 2001a:
255-263). Der Multikulturalismus hat fiir jeden einen Ort; jedes Problem wird
zum Problem einer bestimmten Minderheit. Der Multikulturalismus kiimmert
sich zwar um die Betroffenen, gleichzeitig verhindert er aber, dass diese ihre Po-

4 ,,Was den beiden besiegten Ideologien [Staatssozialismus, Wohlfahrtsstaat, RH] ge-
mein war, ist die Vorstellung, daf die Menschheit als kollektives Subjekt die Fahig-
keiten besitze, die unpersonliche und anonyme soziohistorische Entwicklung auf ir-
gendeine Weise zu begrenzen, sie in eine gewiinschte Richtung zu lenken. Heutzu-
tage wird eine solche Vorstellung schnell als ,ideologisch® und/oder ,totalitar
abgetan: Der gesellschaftliche Prozel3 wird wieder als von einem anonymen, gesell-
schaftlich nicht kontrollierbarem Schicksal dominiert betrachtet. Und der Aufstieg
des globalen Kapitalismus wird uns als ein solches Schicksal, das man nicht be-
kédmpfen kann, hingestellt — entweder man pafit sich an, oder man halt mit der Ge-
schichte nicht Schritt und wird von ihr zermalmt. Das einzige, was man tun kann,
ist, den globalen Kapitalismus so human wie moglich zu machen, fiir einen ,globa-
len Kapitalismus mit menschlichem Antlitz® zu kdmpfen (hierum geht — oder ge-
nauer, ging — es beim Dritten Weg).“ (Zizek 2005a: 160f.)

5 ,First, I don’t accept as the level of a modern left the so-called identitarian struggles
of postmodern multiculturalism: gay rights, ethnic minority demands, tolerance
politics, anti-patriarchal movements and so on. I am more and more convinced that
these are upper-middle-class phenomena which shouldn’t be accepted as the hori-
zon of struggle for the left. To avoid any misunderstanding, I am not opposed to
multiculturalism as such; what I am opposed to is this idea that it constitutes the
fundamental struggle of today.* (Zizek/Daly 2004, 144)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 243

sition verallgemeinern, ihr Problem also nicht mehr als i#» Problem sehen, son-
dern es universalisieren und damit die Gesellschaft als Ganze in Frage stellen.

Was ein solches tolerantes Vorgehen aber verhindert, ist die eigentliche Geste der Poli-
tisierung: Obwohl die Schwierigkeiten, die sich daraus ergeben, eine afroamerikanische
arbeistlose lesbische Mutter zu sein, bis in die kleinsten Details ddaquat katalogisiert
werden, ,spiirt® die Betroffene dennoch, dass gerade an dieser Bemiihung, ihrer spezifi-
schen Zwangslage Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, etwas ,faul® und ,frustrierend*
ist: Sie wird dadurch namlich der Méglichkeit beraubt, dasjenige, was bei ihr ,falsch*
lauft, ,metaphorisch® zu erhéhen und dadurch zu einem Stellvertreter fiir das allgemeine
,Falsche* zu machen. (Zizek 2001a: 280)

Neben der schleichenden Entpolitisierung der Okonomie macht Zizek darauf
aufmerksam, dass es heute kaum mehr moglich ist, liberhaupt eine politische
Strategie zu vertreten, die auf einen Wandel der Gesellschaftsordnung abzielt.
Jede Form radikalen politischen Engagements wird dem Generalverdacht, totali-
tdr zu sein, unterworfen. Jeder Versuch, auch nur eine andere Ordnung zu imagi-
nieren, wird mit einem moralisierenden Verweis auf den Holocaust und den Gu-
lag abgeschmettert. Dieses Verfahren ermégliche es, wie Zizek schreibt, dass
,conformist liberal scoundrels can find hypocritical satisfaction in their defence
of the existing order: they know there is corruption, exploitation, and so on, but
every attempt to change things is denounced as ethically dangerous and unac-
ceptable, recalling the ghosts of Gulag or Holocaust* (Zizek 2000a: 127, aus-
fiihrlich hierzu: Zizek 2001c¢).*

Als , konformistischen liberalen Schurken wiirde Zizek Laclau wohl nicht
bezeichnen, aber seine Einwénde richten sich gegen einige von Laclaus Grund-
annahmen. Zizek glaubt schlicht nicht daran, dass die Demokratie wirklich der
Weisheit letzter Schluss ist, sondern er nimmt sie sogar als eine moégliche Ver-
hinderungsinstanz des Politischen wahr. Demokratie — auch die laclausche Radi-
kaldemokratie — bleibt im Verstiindnis Zizeks auf die kapitalistische Wirtschafts-
ordnung angewiesen und macht sich damit zu deren Erfiillungsgehilfen.

Interessanterweise verweigert sich meines Erachtens Laclau dem Dialog und
versucht, sich rhetorisch aus der Affire zu ziehen. Gegen Zizeks Vorwurf, die
Vertreter des Postmodernismus wéren letztlich resignativ und akzeptierten den
Kapitalismus als ,,the only game in town®, ,,argumentiert™ Laclau wie folgt:

6 ,,Today, reference to the ,totalitarian threat sustains a kind of unwritten Denkverbot
(prohibition against thinking) similar to the infamous Berufsverbot (prohibition
against being employed by any state institution) in late 1960s Germany — the mo-
ment one shows the slightest inclination to engage in political projects that aim se-
riously to challenge the existing order, the answer is immediately: ,Benevolent as it
is, this will necessarily end in a new Gulag!‘ The ,return to ethics® in today’s politi-
cal philosophy shamefully exploits the horrors of Gulag or Holocaust as the ulti-
mate bogey for blackmailing us into renouncing all serious radical engagement.*
(Zizek 2001c, 3f.)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | REINHARD HEIL

The difficulty with assertions like this is that they mean absolutely nothing. I understand
what Marx meant by overcoming the capitalist regime, because he made it quite explicit
several times. I also understand what Lenin or Trotsky meant for the same reason. But
in the work of Zizek that expression means nothing — unless he has a secret strategic
plan of which he is very careful not to inform anybody. Should we understand that he
wants to impose the dictatorship of the proletariat? Or does he want to socialize the
means of production and abolish market mechanisms? And what is his political strategy
to achieve these rather peculiar aims? What is the alternative model of society that he is
postulating? Without at least the beginning of an answer to these questions, his anti-
capitalism is mere empty talk. (Laclau 2000b: 206)

Laclau verlangt also nach ,,konstruktiver Kritik“, wie an seinen folgenden Aus-
fithrungen noch deutlicher wird, da er hier Beispiele fiir eine mogliche ,.kon-
struktive Kritik* gibt:

But perhaps Zizek has something more reasonable in mind: for instance, the overcom-
ing of the prevalent neoliberal economic model and the introduction of state regulation
and democratic control of the economy, so that the worst effects of globalization are
avoided. If that is what he means by anti-capitalism, [ would certainly agree with him,
but so would most of the ,postmodernists‘ against whom his polemic is addressed. (La-
clau 2000b: 206)

Mit diesen Aussagen bestitigt Laclau geradezu die Kritik Zizeks. Seine Replik
auf die von Laclau erhobenen Vorwiirfe stellt er unter das alte Motto ,,Soyons
réalistes, demandons 1’impossible*”’.

Fiir Zizek steht Laclaus Aussage dafiir, dass es heute nicht mehr moglich sei;
eine lebensfihige Alternative zum globalen Kapitalismus auch nur zu imaginie-
ren. Linke Politik reduziert sich damit auf ,,the introduction of state regulation
and democratic control of the economy, so that the worst effects of globalization
are avoided®. Gerade mit einer solchen, von Laclau propagierten Einstellung, be-
schriinkt sich Zizek zufolge die Linke selbst darauf, lediglich die schidigenden
Effekte des Kapitalismus zu begrenzen. Mit anderen Worten, es bleibt ihr nur,
dem Kapitalismus ein menschliches Gesicht zu geben.

Even if this is the case, I think one should at least fake note of the fact that the much-
praised postmodern ,proliferation of new political subjectivities‘, the demise of every
,essentialist® fixation, the assertion of full contingency, occur against the background of
a certain silent renunciation and acceptance: the renunciation of the idea of a global
change in the fundamental relations in our society (who still seriously questions capi-
talism, state and political democracy?) and, consequently, the acceptance of the liberal
democratic capitalist framework which remains the same, the unquestioned background,
in all the dynamic proliferation of the multitude of new subjectivities. In short, Laclau’s

7  Seien wir realistisch, verlangen wir das Unmdgliche.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 245

claim about my anti-capitalism also holds for what he calls the ,democratic control of
the economy*, and, more generally, for the entire project of ,radical democracy‘: either
it means palliative damage-controll measures within the global capitalist framework, or
it means absolutely nothing. (Zizek 2000c: 321)

Laclau erhebt also gegeniiber Zizek den Vorwurf, dieser wiirde einen bedeu-
tungslosen und unbegriindeten Antikapitalismus vertreten, da er nicht in der Lage
sei, zu erkldren, wie genau denn nun die Revolution ablaufen werde und vor al-
lem, wer denn bitte ihr Triger, ihr Subjekt sein solle. Zizek dagegen wirft Laclau
vor, dass dieser Politik auf den Erhalt des status quo reduziere und den Kapita-
lismus vollstindig akzeptiert habe. Daly fasst dies in einem Interview mit Zizek
biindig zusammen: ,,[...] where you seem to be arguing that the existing political
struggles are already caught up in a certain liberal capitalist ethos and that the
contemporary logics of hegemony are already hegemonized; already configured
within the capital processes themselves ... (Zizek/Daly 2004: 149, im Orig. kur-
siv)

Zizek vertieft seine Kritik entlang einer prinzipiellen Frage: Was fiir einen
Status besitzt die Theorie der Hegemonie selbst? Er macht darauf aufmerksam,
dass es keinen Gegensatz zwischen der pluralen Kontingenz postmoderner politi-
scher Kdmpfe und der Totalitit des Kapitals gibt, sondern dass der Kapitalismus
»provides the very background and terrain of the emergence of shifting-disper-
sed-contingent-ironic-and so on, political subjectivities (Zizek 2000a: 108,
Herv. im Orig.). Der Kapitalismus ist fiir Zizek die Wirtschaftsform, die die kon-
sequente Reflexivierung aller Welt- und Selbstzuginge tiberhaupt erst moglich
gemacht hat. Der Kapitalismus — hier bleibt Zizek Marxist — schreibt sich in alle
Formen menschlicher Subjektivitit und in die Form der Gesellschaft ein.® Zizek
macht gegeniiber Laclau geltend, dass dieser nicht strikt genug trenne zwischen
der Kontingenz innerhalb eines bestimmten historischen Horizonts und dem fun-
damentaleren Ausschluss, in dem dieser Horizont griindet. In Laclaus Behaup-
tung, dass die Fiille, also die Selbstidentitit, der Gesellschaft nicht erreichbar ist
(,,Die Gesellschaft existiert nicht.), die Versuche, diese zu erreichen, zwar not-
wendig fehlschlagen, sie aber wihrend der Suche nach dieser unmdéglichen Fiille
durchaus eine Reihe von Teilproblemen lésen konnen’, sieht Zizek diese zwei
Ebenen miteinander vermengt. Fiir ihn stellt sich die Frage: Ist die hegemoniale
Logik ein tibergeschichtliches Allgemeines, dass sich auf alle méglichen ideolo-
gischen Formationen, auf vergangene wie auf die gegenwirtigen anwenden lasst,

8 It is not just one domain among the others. Here again I disagree with the post-
modern mantra: gender, ethnic struggle, gender, whatever, and the class. Class is
not one in the series. For class, we read, of course, anti-capitalist economic strug-
gle.“ (Zizek/Daly 2004, 147)

9 ,If the fullness of society is unachievable, the attempts at reaching it will necessar-
ily fail, although they will be able, in the search for that impossible object, to solve
a variety of partial problems.* (Laclau nach Zizek 2000a: 93)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | REINHARD HEIL

oder beschreibt sie nur die Struktur der besonderen ideologisch-politischen Kon-
stellation des westlichen Spitkapitalismus und ist von dieser abhiingig? Zizek
macht in Laclaus Ansatz eine Vermittlungsinstanz zwischen diesen beiden Polen
aus: das evolutionire Narrativ des Ubergangs von der essentialistischen, traditio-
nellen marxistischen Klassenpolitik zum vollen Geltendmachen der Kontingenz
im Kampf um die Hegemonie. Dieses Narrativ erldutert, wie der allgemeine
Rahmen als solcher gesetzt und zum Strukturprinzip des ideologisch-politischen
Lebens wurde. Doch stellt sich hier die Frage, ob dieser evolutionire Ubergang
einen Ubergang von der Verfehlung zur Einsicht darstellt. Mit anderen Worten:
War zu Marxens Zeiten der Klassenessentialismus eine addquate Form, wihrend
wir heute das Geltendmachen der Kontingenz benstigen? Oder ist der Ubergang
vom essentialistischen Fehler zur ,,wahren® Einsicht historisch bedingt, war also
in diesem Fall die essentialistische Illusion objektiv notwendig, wihrend unsere
Epoche sich der Kontingenz stellt? Eine weitere Losungsmoglichkeit wire das
Zusammendenken beider Antworten, die Verbindung zwischen der allgemeinen
Giiltigkeit des Konzepts der Hegemonie mit der Tatsache, dass es selbst erst vor
kurzer Zeit konzeptionalisiert wurde und mit der heutigen sozialen Konstellation
verbunden ist. Dies wiirde bedeuten, dass auch wenn das sozio-politische Leben
und seine Struktur immer schon das Ergebnis hegemonialer Kédmpfe war, es erst
heute moglich ist, dass dieser Kampf um die Hegemonie zu sich selbst kommt
und sich vom essentialistischen Ballast befreit. Auch diese mogliche Antwort
lisst Zizek nicht gelten; gerade hier sieht er seinen oben angefiihrten Vorwurf
bestitigt, dass die Anerkennung der vollstdndigen Kontingenz und der Kapita-
lismus einander nicht entgegengesetzt sind. Durch das Anerkennen der Kontin-
genz verliert man die Ermoglichungsbedingung dieser Anerkennung aus dem
Auge. Fiir Zizek ist die Logik der Hegemonie selbst Opfer der Hegemonie des
Kapitals. ,,I think that the idea that today we no longer have a central struggle but
a multitude of struggles is a fake one, because we shouldn’t forget that the
ground for this multitude of struggles was created by modern global capitalism.*
(Zizek/Daly 2004: 149f.)"

Zizek behauptet nun, dass dem Kampf um die Hegemonie eine Griindungs-
geste vorhergehen muss, die iiberhaupt erst den Raum erdffnet, in dem der
Kampf um die Hegemonie stattfinden kann. Das heiBt, die Frage lautet fiir Zizek
nicht, welcher partikulare Inhalt die leere Allgemeinheit hegemonialisiert und
deshalb im Kampf um die Hegemonie andere Inhalte ausschlieft, sondern: Wel-
cher spezifische Inhalt muss ausgeschlossen werden, damit die leere Form der
Allgemeinheit als das Schlachtfeld fiir die Hegemonie auftauchen kann? (Vgl.
Zizek 2000a: 109ff.) Zizek erldutert dies anhand des Begriffs der Demokratie:

10 Zizek fihrt fort: ,,This doesn’t devaluate these struggles: I am not saying they are
not real struggles. I am saying that the passage from old-fashioned class struggle to
all these postmodern struggles of ecological, cultural, sexual etc. struggles is one
that is opened up by global capitalism. The ground of these struggles is capitalist
globalization.“ (Zizek/Daly 2004: 150)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 247

[...] what ,democracy® will mean, what this term will include and what it will exclude
(that is, the extent to which and the way women, gays, minorities, non-white-races, etc.,
are included/excluded) is always the result of contingent hegemonic struggle. However,
this very open struggle presupposes not some fixed content as its ultimate referent, but
its very terrain, delimited by the ,empty signifier* that designates it (,democracy*, in
this case). (Zizek 2000a: 110)

Es kann also einen Kampf um die Hegemonie nur geben, weil ihm ein Aus-
schluss vorausgeht, der eine leere Allgemeinheit ermoglicht. Das, was gebarrt,
also von der Unmdoglichkeit der Symbolisierung durchzogen wird, ist nicht das,
was von dem bestehenden hegemonialen Regime ausgeschlossen wird, sondern
das, was dieses Regime tiberhaupt erst erméoglicht.

Der Vorwurf gegeniiber Laclau lautet damit, dass dieser den eigentlichen
Rahmen der Hegemonie nicht wirklich in den Blick bekommt. Zizek schreibt:

[TThe truly radical assertion of historical contingency has to include the dialectical ten-
sion between the domain of historical change itself and its traumatic ,ahistorical® kernel
qua its condition of (im)possibility. Here we have the difference between historicity
proper and historicism: historicism deals with the endless play of substitutions within
the same fundamental field of (im)possibility, while historicity proper makes thematic
different structural principles of this very (im)possibility. In other words, the historicist
theme of the endless open play of substitutions is the very form of ahistorical ideologi-
cal closure: by focusing on the simple dyad essentialism-contingency, on the passage
from the one to the other, it obfuscates concrete historicity qua the change of the very
global structuring principle of the Social. (Zizek 2000a: 111f.)

Laclaus Vorwurf, dass Zizeks Antikapitalismus ,,mere empty talk“ (Laclau
2000b: 206) sei, erscheint von hier aus als unbegriindet. Das, was Zizek unter
Antikapitalismus versteht, steht quer zur antikapitalistischen Rhetorik der zeitge-
nossischen Linken.

2. Zizeks Antikapitalismus

Der Punkt, an dem wohl die meisten Leser nicht mehr bereit sind, Zizek zu fol-
gen, lasst sich leicht bestimmen: Er affirmiert, wie auch Alain Badiou, weiterhin
den Kommunismus, sicht in Lenin einen grofen Staatsmann und eine durchaus
anschlussfihige politische Konzeption (vgl. Zizek 2002). Aussagen wie die, dass
jede Form des Kommunismus, ob er nun zum Gulag fiithre oder nicht, prinzipiell
Freiheitsrdaume erdffne, prinzipiell die Moglichkeit offen halte, dass es auch an-
ders sein konnte, stofen dem heutigen Leser natiirlich vor den Kopf, da wir ja al-
le gelernt haben, dass der Kommunismus vielmehr prinzipiell menschenverach-
tend sei und auflerdem nicht funktionieren kann — letzteres ist der Grund dafiir,
warum dieses Gespenst immer noch so gefiirchtet wird. Zizek beschont jedoch

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | REINHARD HEIL

nicht einfach die Untaten und Verfehlungen des Kommunismus, sondern er
bleibt sich ihrer bewusst, bejaht aber trotzdem weiterhin den Kommunismus. Ge-
rade hier wird Zizeks Haltung des ,,sich nicht erpressen Lassens* in ihrer ganzen
Radikalitét deutlich. Auch Einwénde in der Form, dass eine bestimmte politische
Handlung dazu fithren konnte, dass sich das Kapital aus dem entsprechenden
Land zuriickzieht und dadurch das Wirtschaftswachstum zuriickgehe (vgl. Zizek
2005a: 161) werden von Zizek als Erpressungsversuche wahrgenommen, gegen
die man sich wehren muss.

Mogen die folgenden Ausfithrungen auch populistisch klingen, so wird doch
gerade daran, dass wir sofort bereit sind, sie als populistisch zu brandmarken
deutlich, wie wenig wir in der Lage sind, uns auf etwas einzulassen, dass jenseits
der kapitalistischen Marktlogik liegt.

Man wird hier mit zahlreichen Fetischen brechen miissen: Wen schert es, wenn das
Wirtschaftswachstum stagniert oder gar zuriickgeht? Haben wir nicht genug vom star-
ken Wirtschaftswachstum, dessen Effekte sich in der Gesellschaft zumeist in Gestalt
neuer Formen von Armut und Depossedierung bemerkbar machen? Wie wire es mit ei-
nem negativen Wirtschaftswachstum, das zu einem qualitativ besseren, nicht héheren
Lebensstandard fur die breiteren Bevolkerungsschichten fiihrte? Das wire eine 7Tat in
der heutigen Politik — den Bann zu brechen, automatisch den Rahmen anzuerkennen,
und auszubrechen aus der schwachsinnigen Alternative ,entweder wir billigen um-
standslos die Globalisierung des freien Marktes, oder wir machen unmégliche Verspre-
chungen nach Art magischer Formeln dariiber, wie man seinen Kuchen zugleich behal-
ten und essen, Globalisierung mit gesellschaftlicher Solidaritit verbinden kann®. (Zizek
2005a: 161)

Maogliche Freiheitsspielriume und echtes politisches Handeln findet Zizek an un-
gewohnlichen Orten; auch und gerade dort, wo man das Gegenteil vermuten
konnte. ,,Da heute der Kapitalismus die Totalitdt der menschlichen Zivilisation
definiert und strukturiert, war und ist jedes ,kommunistische® Territorium — ein-
mal mehr trotz der Schrecken und Fehlgriffe des Kommunismus — eine Art ,be-
freiten Territoriums‘, wie Fred Jameson es a propos Kuba ausgedriickt hat.*
(Zizek 2005a: 171) Zwar hitten die kommunistischen Regime hauptsichlich Ter-
ror und Elend hervorgebracht und miissten als Fehlschldge betrachtet werden,
Zizek hilt aber an der strukturalistischen Erkenntnis fest, dass es einen uniiber-
briickbaren Riss zwischen dem Raum und dem ihn ausfiillenden Inhalt gibt. Die
Regime haben zwar versagt, aber sie ,,0ffneten [...] zugleich doch einen be-
stimmten Raum, den Raum utopischer Erwartungen, die uns unter anderem in die
Lage versetzten, das MiBllingen des real existierenden Sozialismus selbst abzu-
schitzen® (Zizek 2005a: 171f.). Zizek zitiert zustimmend Alain Badious Motto
»mieux vaut un désastre qu’un désctre”. Das bedeutet fiir ihn, dass noch der
schlimmste stalinistische Terror der liberalsten kapitalistischen Demokratie vor-
zuziehen sei, auch wenn das ein Schock fiir die liberale Sensibilitét sei. Von der

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 249

Inhaltsseite her sei natiirlich die kapitalistische Demokratie mit ihren wohlfahrts-
staatlichen Einrichtungen dem Stalinismus vorzuziehen, aber auf der Seite der
Form ist der Stalinismus einfach aus dem Grund iiberlegen, dass er einen Raum
jenseits des Kapitalismus eroffnet. Fiir Zizek lautet die entscheidende politische
Frage an dieser Stelle: ,,Ist ein utopischer Punkt vorstellbar, an dem diese verbor-
gene Ebene des utopischen Anderen [!] Raums sich mit dem positiven Raum des
,normalen‘ gesellschaftlichen Lebens verbidnde? Gibt es in unseren ,postmoder-
nen‘ Zeiten noch einen Raum fiir Gemeinschaften dieser Art? (Zizek 2005a:
176) In der Geschichte habe es immer wieder solche Versuche gegeben, die aber
letztendlich alle gescheitert sind.'" Auch der Sendero Luminoso (Der leuchtende
Pfad) wird von Zizek unter die einen anderen Raum eréffnenden Bewegungen
gerechnet. Wieweit ZiZek zu gehen bereit ist'2, zeigt sich an einer weiteren, einen
anderen Raum 6ffnenden Bewegung: dem Vietcong.

Es gibt den Willen, den ,mutigen Sprung‘ zu wagen und aus dem globalen Kreislauf /e-
rauszutreten, der immer wieder neu durchlaufen wird, ein Willen, der seinen extremen
und beidngstigendsten Ausdruck in einem weithin bekannten Ungliicksfall aus dem
Vietnam-Krieg gefunden hat: Nachdem die US-Armee ein Dorf besetzt hatte, impften
deren Arzte die Kinder am linken Arm, um ihre humanitire Firsorglichkeit zu demon-
strieren; als das Dorf am folgenden Tag wieder von den Soldaten des Vietcongs einge-
nommen wurde, hackten sie allen geimpften Kindern den linken Arm ab ... Obwohl die-
se unbedingte Zuriickweisung des Feindes ohne Riicksicht auf Verluste, gerade da, wo
er sich von seiner hilfsbereiten, humanitiren Seite zeigt, schwerlich zum konkreten Mo-
dell, dem zu folgen wire, erkldrt werden kann, ist die ihr zugrundeliegende Intention
gutzuheiBen. (Zizek 2005a: 170f.)

Die Vietcong gingen Zizek zu Folge genauso wenig wie der Sendero Luminoso,
der bevorzugt landwirtschaftliche Berater und medizinischer Helfer totete, in die
aufgestellte humanitére Falle. Nimmt man die Hilfe vom Feind an, ist man be-
reits verloren. Man darf nicht iibersehen, dass Zizek hier bewusst von einer be-
wahrungswiirdigen Intention spricht und nicht das konkrete Handeln des Viet-
cong oder des Leuchtenden Pfads verteidigt. Politik ist fiir Zizek immer die
»Kunst des Unmaoglichen: Sie verandert gerade die Parameter dessen, was in der
existierenden Konstellation als ,mdglich betrachtet wird“ (Zizek 2001a: 274;
vgl. Heil 2004).

Zizek ist mehr als ein Verbalrevolutiondr, auch wenn er die Begriffe ,,radical,
even more radical, proper” etc. inflationér gebraucht, so ldsst sich doch festhal-
ten, dass er einen anderen, bestehende Orientierungen aussetzenden Blick auf das

11 Neben dem Sendero Luminoso und dem Vietcong fiihrt Zizek noch die ,.jesuiti-
schen Reduciones im Paraguay des 18. Jahrhunderts (die in einer gemeinsamen Ak-
tion der spanischen und der portugiesischen Armee brutal zerstért wurden)* (Zizek
2005a: 170) an.

12 Vgl. auch Zizeks Ausfiihrungen zu einer moglichen Aussetzung des Gesetzes von
links in Zizek 2001a: 306-318.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | REINHARD HEIL

Politische, wie auch auf die bestehenden politischen Systeme wirft und es schwer
ist, sich seinen Diagnosen gegeniiber zu verweigern. Auch gehort Zizek nicht zu
den Salon-Marxisten, die keinerlei Erfahrungen im Umgang mit dem ,realexi-
stierenden Sozialismus® besitzen, sondern ihm sind als Slowene das Tito-Regime
und andere kommunistische Staaten aus erster Hand bekannt. Thm geht es nicht
darum, die vergangenen kommunistischen oder sozialistischen Regime zu vertei-
digen, sondern darum, aufzuweisen, dass es moglich ist iiber das Bestehende hin-
aus alternative Gesellschafts- und Wirtschaftsformen jenseits der liberalen De-
mokratien westlicher Prigung und dem Neoliberalismus zu denken. Zizeks Dia-
gnose, dass wir uns damit abgefunden haben unter den gegebenen Umstidnden
kein sinnvolles Gegenprogramm zum Kapitalismus mehr entwerfen zu kénnen,
ist zuzustimmen. Die zunehmende Reflexivierung aller Welt- und Selbstzugénge
macht es jedoch fraglich, ob es moglich ist, aus dem Bestehenden heraus eine
Kritik an der 6konomischen Basis zu iiben, die in irgendeinem Sinne konstruktiv
ist, das Gegebene iiberschreitet. Liest man Zizek, so hat man das Gefiihl, dass
wirklich nichts aufler einer radikalen Verwerfung des Bestehenden Sinn macht.
Die Idee der Revolution, des politischen Akts, leidet — neben anderem — aber
daran, dass sie nur dann erfolgreich betrieben werden kann, wenn sie die Sphére
der Okonomie — und damit der Gesellschaft — vollstindig und ergebnisoffen um-
wilzt. Die hierzu notigen Voraussetzungen sind schwer zu verwirklichen. Mag
Zizek noch so polemisch in seiner Argumentation sein und die Idee der Hegemo-
nie vielleicht sogar verfehlen, so legt er meines Erachtens doch den Finger in ei-
ne offene Wunde: Wir denken nicht einmal mehr ernsthaft dariiber nach, wie es
anders sein konnte.

Literatur

Badiou, Alain/Zizek, Slavoj (2005): Philosophie und Aktualitit — Ein Streitge-
spridch, Wien: Passagen.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Slavoj Zizek (2000): Contingency, Hegemony,
Universality — Contemporary Dialogues on the Left, London/New York:
Verso.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1969): Manifest der Kommunistischen Partei, in:
Karl Marx - Friedrich Engels Werke, Bd. 4, Berlin: Dietz, 459-493.

Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004): Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Darmstadt 2004: WBG.

Gamm, Gerhard (1997): Der Deutsche Idealismus — Eine Einfithrung in die Phi-
losophie von Fichte, Hegel und Schelling, Stuttgart: Reclam.

Glynos, Jason (2001): ,,There is no Other of the Other’: Symptoms of a Decline
in Symbolic Faith, or, Zizek’s Anti-Capitalism, in: Paragraph, Vol. 24, Nr. 2,
July, 78-110.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SLAVOJ Z1ZEKS KRITIK DES RADIKALDEMOKRATISCHEN DISKURSES | 251

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phdnomenologie des Geistes, in: Werke
3, hrsg. Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Heil, Reinhard (2003): Ideologie und Subjekt. Althusser — Lacan — Zizek.
http://www.demokratietheorie.de/home/documents/ideologie_und_subjekt.-
pdf

Heil, Reinhard (2004): , Die Kunst des Unméglichen — Slavoj Zizeks Begriff des
Politischen®, in: Fliigel/Heil/Hetzel, 230-253.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie®, in: Fliigel/Heil/Hetzel 2004, 185-210.

Lacan, Jacques (1975): Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im
freudschen Unbewuften, in: Schriften II, hrsg. von Norbert Haaas, Ol-
ten/Freiburg: Quadriga, 165-204.

Laclau, Ernesto (2000a): ,,Identity and Hegemony: The Role of Universality in
the Constution of Political Logics®, in: Butler/Laclau/Zizek 2000, 44-89.

Laclau, Ernesto (2000b): ,Structure, History and the Political“, in: But-
ler/Laclau/Zizek 2000, 182-212.

Laclau, Ernesto (2000c): ,,Constructing Universality*, in: Butler/Laclau/Zizek
2000, 281-307.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (1991): Hegemonie und radikale Demokra-
tie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

O’Conner, Tony (2004): ,,Post-Politik: Kontingenz und Genealogie*, in: Erik M.
Vogt u. Hugh Silverman, Uber Zizek — Perspektiven und Kritiken, Wien
2004: Turia und Kant.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (1992): Der erhabenste aller Hysteriker: Psychoanalyse und die
Philosophie des deutschen Idealismus, 2. erw. Aufl. Wien: Turia & Kant.
Zizek, Slavoj (1995): Verweilen beim Negativen: Psychoanalyse und die Philo-
sophie des deutschen Idealismus, 2. durchges. Aufl. Wien: Turia & Kant.
Zizek, Slavoj (1999): Liebe deinen Nichsten? Nein, danke! — Die Sackgasse des

Sozialen in der Postmoderne, Berlin: Volk und Welt.

1¢¢

Zizek, Slavoj (2000a): ,,Class Struggle or Postmodernism? Yes, Please!“, in: But-
ler/Laclau/Zizek 2000, 90-135.

Ziiek, Slavoj (2000b): ,,.Da capo senza fine®, in: Butler/Laclau/Zizek 2000, 213-
262.

Zizek, Slavoj (2000c): ,,Holding the Place®, in: Butler/Laclau/Zizek 2000, 308-
329.

Zizek, Slavoj (2001a): Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2001b): Die gnadenlose Liebe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2001c): Did somebody say Totalitarianism? Five Interventions in
the (Mis)use of a Notion, London/New York: Verso.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | REINHARD HEIL

Zizek, Slavoj (2002): Die Revolution steht bevor. Dreizehn Versuche iiber Lenin,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj/Daly, Gyln (2004): Conversations with Zizek, Cambridge/Malden:
Polity Press.

Zizek, Slavoj (2005a): Die politische Suspension des Ethischen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2005b): Korperlose Organe — Bausteine fiir eine Begegnung zwi-
schen Deleuze und Lacan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (2006): The parallax View, Cambridge: MIT Press.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie demokratisch sind radikale

Demokratietheorien?

DIRK JORKE

In diesem Beitrag sollen Uberlegungen fortgefiihrt werden, die Hubertus Buch-
stein und ich unter dem Titel Das Unbehagen an der Demokratietheorie (Buch-
stein/Jorke 2003) formuliert haben. Dort haben wir die Diagnose aufgestellt, dass
sich der Mainstream der gegenwirtigen Demokratietheorien unter dem Paradig-
ma der Rationalisierung verorten ldsst. Rationalisierung meint hierbei die Verla-
gerung der wesentlichen Definitionskriterien vom Moment der Beteiligung hin
zum Moment der Giite der Politikergebnisse, also vom Input zum Output. Das
vorldufige Resultat dieser nicht nur semantischen Transformation ldsst sich dabei
als eine Demokratietheorie ohne Demokratie charakterisieren. Ich mochte an die-
ser Stelle die These entfalten, dass sich die im weiteren Sinne poststrukturalisti-
schen Ansitze, die etwa in der Riickkehr des Politischen (Fliigel/Heil/Hetzel
2004) gewiirdigt worden sind, wenn man sie als genuin demokratietheoretische
Beitrége liest — und sie werden nicht selten auf diese Weise rezipiert —, zu den ra-
tionalistischen Konzeptionen spiegelbildlich verhalten. Um es eingangs auf den
Punkt zu bringen: Meines Erachtens konnen diese Modelle einer radikalen De-
mokratie insofern nicht den Anforderungen einer normativen Demokratietheorie
geniigen, als sie sich genauso weit wie die rationalistischen Ansétze, nur in um-
gekehrter Richtung, von den Erfahrungen, Sprechgewohnheiten und den norma-
tiven Erwartungen derjenigen entfernt haben, in deren Namen sie zu sprechen
beanspruchen. Dies ist aber gerade fiir Theorien, die vorgeben, die Idee der De-
mokratie in radikaler Weise auszubuchstabieren, nicht restlos unproblematisch.
Ich gehe in drei Schritten vor. In einem ersten Schritt sollen die Anforderun-
gen, denen eine normative Demokratietheorie zu gentigen hat, zumindest ansatz-
weise umrissen werden. Sodann werde ich kurz darlegen, weshalb die rationali-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | DIRK JORKE

stischen Demokratietheorien diesen Kriterien nicht entsprechen. Schlielich
mochte ich zeigen, dass auch poststrukturalistische bzw. radikaldemokratische
Entwiirfe hier keine Besserung versprechen.

1. Bedingungen einer normativen Demokratietheorie

Demokratie ist ein umkédmpfter Begriff. Als solche umkémpften Begriffe konnen
im Anschluss an W. B. Gallie (1956) diejenigen Begriffe verstanden werden, die
folgende Merkmale aufweisen: Sie sind in einem erheblichen Umfang normativ
aufgeladen, es gibt verschiedene, sich historisch wandelnde Vorstellungen dar-
iiber, worin ihr normativer Kern besteht und es existiert eine vage Vorstellung
von einem Urbild, dem man auch gegen konkurrierende Konzeptionen moglichst
nah kommen mdochte. Demokratie ist nun neben Gott einer der paradigmatischen
Fille eines derartigen umkampften Begriffs. Dies liegt wesentlich daran, dass der
Bezug auf Demokratie seit der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts in etwa jene
Bedeutsamkeit besitzt, die im christlichen Mittelalter der Berufung auf Gott zu-
gekommen ist.

Vor diesem Hintergrund ist es wenig verwunderlich, dass die Verwendungs-
weisen und Definitionen von Demokratie selbst fiir Experten kaum noch zu
tiberblicken sind. Jeder Versuch, einen bestimmten Bedeutungsgehalt festzu-
schreiben, scheint somit ohne Aussicht auf Erfolg zu sein. Und offenbar muss
mit dem Eingestindnis dieser unhintergehbaren semantischen Umkadmpftheit
auch jedes Unterfangen scheitern, dem Begriff Demokratie einen dauerhaften
normativen Bedeutungskern einzuschreiben. An dieser Stelle der Argumentation
konnte ich getrost abbrechen. Die rationalistischen und die radikalen Ausprégun-
gen der gegenwirtigen Demokratietheorien wiren dann eben zwei konkurrie-
rende Einsédtze im Kampf um die Vorherrschaft im semantischen Feld; nur dass
die radikalen Theorieangebote sich bislang nicht so recht auf dem Markt der
Ideen durchzusetzen vermocht haben. Doch dieses fatalistische Ergebnis mag
nicht recht zufrieden stellen. Einen Ausweg bietet vielleicht eine Untersuchung
der performativen Akte, die mit dem Gebrauch des Demokratiebegriffs einherge-
hen. Denn immer wenn von Demokratie die Rede ist, wird ein Bedeutungsgehalt
aktualisiert, der auf diffuse Weise von so groBBer Attraktivitit ist, dass man sich
ihm nicht entziehen kann. Worin besteht diese Anziehungskraft?

Fur den demos beinhaltet der Demokratiebegriff ein doppeltes Versprechen,
und zwar das der Gleichheit wie der Partizipation. Dieses doppelte Versprechen
ist es, welches dem Begriff der Demokratie seine beeindruckende performative
Kraft verleiht. Eine Kraft, die in ganz unterschiedlichen Arenen ihre Wirkung
entfaltet, von den mitunter ermiidenden Diskussionen in linksradikalen Zirkeln,
tiber die Forderung nach innerparteilicher Demokratie und deren formale Absi-
cherung etwa im bundesdeutschen Parteiengesetz, den Zorn des Volkes tiber die
Verfehlungen der politischen Klasse bis hin zur Befreiungsrhetorik von George

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 255

W. Bush. Der Rekurs auf ihn aktualisiert in diesem alltdglichen, nicht-wissen-
schaftlichen Gebrauch immer wieder das Versprechen der Gleichheit und der
Partizipation, sei es in legitimierender Absicht bei den Angehdrigen der jeweili-
gen politischen Eliten und den Verfechtern des status quo oder einklagend und
fordernd bei den Kritikern der politischen Verhéltnisse. Dieses doppelte Verspre-
chen verleiht dem Demokratiebegriff seine immense Wirkméchtigkeit, macht
seine nahezu unbegrenzte Attraktivitit aus.

Es ist diese Versprechensdimension, die auch in der Formulierung einer nor-
mativ gehaltvollen Demokratietheorie berticksichtigt werden muss. Doch heut-
zutage fiihrt kein gerader Weg mehr von der wissenschaftlichen Fachterminolo-
gie und argumentativen Komplexitdt zum demokratischen Grundimpuls zurtick —
zur egalitiren Partizipation der Biirger. Demokratische Egalitit wird in normati-
ven Demokratietheorien auf einem Abstraktionsniveau ausbuchstabiert, dessen
Nachvollziehbarkeit massiv gegen das demokratische Egalititsgebot verstoft.
Denn der Test flir eine gute normative Demokratietheorie besteht heute darin, ob
sie in der scientific community standhélt, und nicht, inwieweit sie von den Biir-
gern gleichermaflen verstanden und akzeptiert wird. Fiir andere Bereiche der
Wissenschaft und auch fiir andere Termini in den Sozial- und Geisteswissen-
schaften mag eine solche Spezialisierung und Professionalisierung der Fachspra-
che sachdienlich sein. Anders steht es mit dem Begriff der Demokratie. Dieser
bleibt in der Wissenschaftssprache solange fiir eine analytische Umdeutung un-
geeignet, wie seine Verwendung im alltdglichen Sprachgebrauch das Verspre-
chen auf politische Partizipation und gesellschaftliche Inklusion aktualisiert. Will
die akademisch betriebene Demokratietheorie also nicht belanglos werden oder
zu einem Elitendiskurs in apologetischer Absicht verkommen, muss sie an diese
Verwendungsweise anschliefen.

Dabei ist leicht zu zeigen, dass die Vertreter der rationalistischen Demokra-
tietheorie diesem Kriterium nur unzureichend geniigen konnen (Buchstein/Jorke
2003). Aber auch die im Umkreis des Poststrukturalismus formulierten radikalen
Demokratietheorien erweisen sich vor dieser normativen Folie als problematisch.
Bevor ich in den nichsten beiden Abschnitten diesen Vorwurf in der hier gebote-
nen Kiirze zu stiitzen versuche, soll zuvor noch eine weitere Anforderung be-
nannt werden, an deren Klippen insbesondere die radikaldemokratischen Ansitze
aufzulaufen drohen.

Eine 1946 publizierte Aufsatzsammlung, mit der John Dewey seine Philoso-
phie einem breiteren Publikum zugénglich machen wollte, tragt den programma-
tischen Titel Problems of Men. In diesem Titel kommen sowohl die Kritik an tra-
ditionellen Arten wie auch das Programm einer neuen Form des Philosophierens
zum Ausdruck. Die Kritik besteht in dem Vorwurf, dass sich die Philosophie
immer mehr zu einem hochspezialisierten Diskurs entwickelt habe, der nur noch
einem kleinen Kreis von Experten zugénglich sei. Eine solche Entwicklung, die
Dewey zufolge mit der damaligen Dominanz analytischer Philosophie einen neu-
en Gipfel erreicht hat, widerspricht grundlegend seinem Verstindnis von der

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | DIRK JORKE

Aufgabe philosophischer Reflexion. Dieses besteht in der Uberzeugung, Philoso-
phie besitze einzig darin ihre Berechtigung, dass sie zur Bestimmung und Losung
der alltdglichen Probleme und Sorgen der Menschen, eben jener Problems of
Men, einen Beitrag leistet. Sie muss als eine Form der sekundéren, reflexiven Er-
fahrung in Beziehung stehen zu den priméren Erfahrungen der Menschen. Dar-
unter sind jene alltdglichen Gestimmtheiten, Handlungen und Sorgen zu verste-
hen, die unser Leben zu einem groflen Teil ausmachen. Philosophie muss sich
laut Dewey an ihren praktischen Konsequenzen flir diese Erfahrungen messen
lassen. Sie erlangt ihre Bedeutsamkeit, indem sie zur Verbesserung des alltagli-
chen Lebens beitragt.

Philosophische Reflexion steht fiir Dewey damit in einem doppelten Bezug
zur Praxis. Zum einen indem sie in aktuellen Konflikten ihren Ausgangspunkt
vorfindet; philosophische Uberlegungen sollen dann einsetzen, wenn Handlungs-
orientierungen prekér oder Traditionen briichig geworden sind. Zum anderen darf
die philosophische Reflexion hierbei nicht stehen bleiben; sie muss vielmehr zu
ihrem Ausgangspunkt zuriickkehren und praktisch werden, indem sie neue Hand-
lungsmoglichkeiten aufzeigt, durch die die bisherigen Blockaden tiberwunden
werden konnen. Mittels ,,vision, imagination, reflection” (Dewey 1917: 46) hat
sie also neue Handlungsspielrdaume zu eréffnen, oder zumindest zu einer Klarung
der Ursachen bestehender Handlungsblockaden beizutragen. Sie ist an den prak-
tischen Konsequenzen zu messen, die sie in der alltiglichen Erfahrungswelt be-
wirkt. Philosophisches Denken besitzt nur dann seine Berechtigung, wenn ,,like
everyday knowing and like science, it affords guidance to action and thereby
makes a difference in the event™ (Dewey 1917: 42). Dewey fasst den Unterschied
seines Philosophieverstindnisses zu traditionellen Auffassungen in Erfahrung
und Natur folgendermalien zusammen:

Der Bezug auf die Erst- und die Letztgiiltigkeit des Materials der gewohnlichen Erfah-
rung schiitzt uns an erster Stelle davor, uns kiinstliche Probleme zu schaffen, die die
Energie und die Aufmerksamkeit der Philosophen von den wirklichen Problemen ab-
lenken, die sich aus dem wirklichen Stoff ergeben. An zweiter Stelle erméoglicht er eine
Kontrolle oder eine Uberpriifung der Schluffolgerungen philosophischer Forschung; er
ist eine stindige Mahnung, dal wir sie, als sekundére reflexive Produkte, an die Erfah-
rung zuriickbinden missen, aus der sie entstanden sind [...]. An dritter Stelle erhalten
die philosophischen Resultate selbst einen empirischen Wert, wenn man sieht, wie sie
auf diese Weise in weiteren Erfahrungen funktionieren; sie sind das, was sie zur ge-
wohnlichen Erfahrung des Menschen beitragen, und keine Absonderlichkeiten, die, mit
angemessenen Etiketten versehen, in ein metaphysisches Museum gehoren. (Dewey
1995: 34f.)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 257

2. Das Unbehagen an der Rationalisierung der
Demokratietheorie

Lasst man die wichtigsten Ansidtze der gegenwirtigen politischen Theorien Re-
vue passieren, so stoffit man bei allen Differenzen auf einen gemeinsamen termi-
nologischen Umbau. Die meisten Theorien verwenden ndmlich einen Demokra-
tiebegriff, der zwischen politischer Partizipation und vermeintlich rationalen,
sachdienlichen Entscheidungen tiefe Griben wahrnimmt und sich dann im Zwei-
fel gegen die politische Beteiligung ausspricht. Diese Transformation mochte ich
als Rationalisierung der Demokratietheorie bezeichnen. Damit ist gemeint, dass
sich der Fokus moderner Demokratietheorien auf die Bewertung der Qualitét von
Politikergebnissen verschoben hat. Die Demokratietheorie ist output-orientiert
und zielt in ihren theoretischen Bemiihungen vor allem darauf, den Rationalitéts-
grad dieses Outputs zu erhohen. Politische Beteiligung wird nicht als Zweck,
sondern als eines mehrerer moglicher Mittel fiir die Erhohung des Rationalitéts-
grades kollektiv verbindlicher Entscheidungen betrachtet. Priméres Ziel ist eine
Veredelung der Politikergebnisse.

Die wichtigsten Stichworte der aktuellen Debatte sind: effektive Problemlo-
sung, good governance, politische Produktivitit, deliberative Politikarenen, Ko-
mitologie, demokratische Expertise oder Gemeinwohl. Die politikwissenschaftli-
che Diskussion reagiert damit insbesondere auf die ,,postnationale Konstellation*
(Habermas 1998). Insofern sich immer weniger Steuerungsprobleme im national-
staatlichen Rahmen losen lassen, kommt es zu einer Verlagerung kollektiv bin-
dender Entscheidungen auf die suprastaatliche sowie internationale Ebene. So
konnen hinsichtlich des viel beklagten europidischen Demokratiedefizits zwei
Strategien unterschieden werden. Die eine sucht nach Mdoglichkeiten einer Aus-
weitung der Inputlegitimation auf der Ebene der Europdischen Union etwa durch
eine Starkung der Kompetenzen des Europdischen Parlamentes oder mit der For-
derung nach europaweiten Plebisziten. Diese Strategie hat sich in den letzten Jah-
ren jedoch mit der Schwierigkeit konfrontiert gesehen, dass trotz aller Bemiihun-
gen eine europdische Offentlichkeit, die die beabsichtigte Ubertragung national-
staatlicher Legitimationsmuster voraussetzt, kaum vorhanden ist und wohl auch
in absehbarer Zeit nicht entstehen wird. Die andere und in der Literatur vorherr-
schende Strategie besteht in einer Umdefinition des Demokratiebegriffes hin zu
good governance und mehr Effektivitdt. Problematisch ist diese begriffliche Ver-
schiebung nun insofern, als die Kriterien, anhand derer iiber die Giite der jeweili-
gen Politikergebnisse in den supranationalen Gremien entschieden wird, nur sehr
mittelbar demokratisch legitimiert sind. Vorherrschend ist vielmehr ein Eliten-
Diskurs, in dem groBe Einigkeit iiber die Steuerungsziele besteht.'

1 Vgl. mit Blick auf die europdischen Entscheidungsfindungsprozesse Abromeit
(2002: bes. 40-48) und mit Blick auf die GEMs (Weltbank, IWF und WTO) Kahler
(2004).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | DIRK JORKE

Die Produktion rationaler Ergebnisse hat im politikwissenschaftlichen Main-
stream somit Vorrang vor allen anderen Aspekten der Demokratie und die parti-
zipative Komponente des Demokratiebegriffs wird dabei zu einer abhéngigen
Variable, die gegebenenfalls zuriickstehen muss. Damit geht jedoch einer der
beiden essentiellen Bestandteile des Versprechens der Demokratie nahezu voll-
standig verloren. Was nun aber die Gleichheit als zweiten Aspekt des Verspre-
chens betrifft, so wird diese im liberal-demokratischen Diskurs der Moderne oh-
nehin seit Tocqueville lediglich formal ausbuchstabiert. Die aktuellen Vertreter
des rationalistischen Zweiges folgen hier im Groflen und Ganzen dieser Tradi-
tion. Entsprechend ist es auch nicht weiter verwunderlich, dass dieser demokra-
tietheoretische Mainstream mehr und mehr einen apologetischen Charakter ge-
winnt. Doch wie sieht es nun bei den radikaldemokratischen Entwiirfen aus?

3. Das Unbehagen an der Radikalisierung der
Demokratietheorie

Die Kritikpunkte, die ich im Folgenden gegen vermeintlich radikaldemokratische
Ansitze — ich stiitze mich hier zunéchst auf Jacques Derrida und werde sodann
auf Ernesto Laclau und Chantal Mouffe eingehen — vorbringen werde, sind vor
dem Hintergrund der eingangs formulierten Kriterien wenig tiberraschend. Es
sind die mangelnde Beriicksichtigung der konkreten Erfahrungen des Alltags so-
wie die unzureichende Anschlussfahigkeit an zundchst einmal gewohnliche Prak-
tiken, die ich kritisieren werde. Doch zuvor noch einige kurze Anmerkungen zur
Dimension des Versprechens der Demokratie.

Wie wohl niemand sonst hat Derrida mit seiner Idee der , kommenden De-
mokratie” die normative Dimension des Versprechens in das Zentrum seiner po-
litikphilosophischen Uberlegungen geriickt. Thm zufolge ist es fiir die Demokra-
tie geradezu konstitutiv, dass sie offen bleibt. Demokratie in diesem Sinne stellt
die Bewegung der Kritik jeglicher Institutionalisierungsformen der Demokratie
dar, gerade weil sie immer nur unzureichend verwirklicht wird, sie ihrem kon-
stitutiven Auflen nicht entflichen kann. Demokratie ist in diesem Sinne immer
das Andere der etablierten Demokratie:

Der Ausdruck ,kommende Demokratie® steht zweifellos fiir eine kdmpferische und
schrankenlose politische Kritik oder verlangt doch danach. Als Waffe gegen die Feinde
der Demokratie erhebt sie Widerspruch gegen jede naive oder politisch missbrauchliche
Rhetorik, die als gegenwértige oder faktisch bestehende Demokratie ausgibt, was dem
demokratischen Anspruch in der Néhe oder Ferne, zu Hause oder in der Welt unange-
messen bleibt.” (Derrida 2003: 123)

Wenn ich also im vorigen Abschnitt den Vertretern der rationalistischen Demo-
kratietheorien vorgeworfen habe, dass sie etwas als demokratisch adeln, was die-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 259

ses Adjektiv hochstens in einem sehr ausgediinnten Sinne verdient, so finden wir
mit Derrida — aber auch mit Laclau/Mouffe — einen der schérfsten Kritiker dieser
Reinwaschung.’

Gleichwohl ist mir bei der Lektiire von Derridas Texten nie so recht klar ge-
worden, an welchen Kriterien sich diese Kritik im Namen der Demokratie orien-
tieren soll. Er scheut sich hier vor eindeutigen Festlegungen, denn derartige wi-
ren zwangslaufig aporetisch; demokratisch und zugleich nicht-demokratisch:

Um demokratisch [also verstidndlich, eindeutig D.J.] von der Demokratie zu sprechen,
miisste man, gestiitzt auf irgendeine zirkulire performative AuBerung und die politische
Gewalt einer bewaffneten Rhetorik, einer Gesetzeskraft, dem Wort ,demokratisch® ei-
nen Sinn aufzwingen und so einen Konsens erzeugen, an dessen Erzielung man zu
glauben vorgibt. (Derrida 2003: 104)

Also lieber in Andeutungen, im Vielleicht bleiben und sich die Hénde nicht
schmutzig machen. Nicht nur dass Derrida hiermit aus der Unverstindlichkeit,
die seine Texte fiir den Normalsterblichen gemeinhin besitzen, eine Tugend zu
machen versucht, diese Position ist in ihrer Konsequenz auch auf eigentiimliche
Art unpolitisch. Denn zum politischen Handeln bedarf es wesentlich klarer Ori-
entierungen und Perspektiven. Das Unrecht muss hierzu ebenso klar und deutlich
benannt werden wie es konkreter Ziele bedarf. Insofern ist Richard Rorty dur-
chaus zuzustimmen, wenn er in Abgrenzung zu Derrida und in Anlehnung an
Dewey feststellt ,.that I see politics, at least in democratic countries, as something
to be conducted in as plain, blunt, public, easy-to-handle language as possible*
(Rorty 1996: 45). Gerade weil Derridas Texte fiir jemanden, der mit dem ent-
sprechenden Jargon nicht vertraut ist, kaum nachvollziehbar sind, verfehlen sie
eine politische Wirkung. Zumindest dann, wenn man unter Politik mehr versteht
als akademische Diskurse tiber Differenz. Denn bei aller berechtigten Kritik an
Rortys Reformismus und seiner bisweilen affirmativen Haltung gegeniiber dem
angelsichsischen Liberalismus: Seine Diagnose iiber das Versagen der akademi-
schen Linken seit den 70er Jahren in Achieving our country ist groBtenteils zu-
treffend: ,,When we take up our public responsibilities [...] the infinite and the
unrepresentable are merely nuisances. Thinking of our responsibilities in these
terms is as much of a stumbling-block to effective political organization as is the
sense of the sin“ (Rorty 1997).* Vor dem Hintergrund dieser Kritik erweist sich

2 Vgl. Fritsch (2002).

3 Um hier nicht missverstanden zu werden, der cultural turn in den Geistes- und So-
zialwissenschaften hat durchaus emanzipatorische Effekte gehabt. Insbesondere die
Thematisierung von kultureller Dominanz und der damit einhergehenden gesell-
schaftlichen wie auch politischen Marginalisierung der Anderen (Moebius 2003)
stellt eine wichtige Bereicherung des politischen Diskurses dar. Doch auf eben die-
sen beschrinkt sich dieser Erfolg dann auch groBtenteils. Entsprechend steht die
kulturalistische Linke dem seit einigen Jahren beobachtbaren konservativem back-
lash weitgehend hilflos gegeniiber.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | DIRK JORKE

der praktische Ertrag von Derridas Ausfithrungen als gering. Sie erreichen nicht
den Demos und bewirken keine oder nur geringfiigige Verbesserungen der all-
tiglichen Lebensumstinde. Ahnlich wie bei den rationalistischen Ansitzen for-
muliert er seine Philosophie fiir ein akademisches Publikum und betreibt eine
Demokratietheorie ohne Demokratie.

Auch Derridas im Anschluss an Levinas vorgebrachter Verweis auf den un-
endlichen Vorrang des Anderen (Derrida 2000: 99) vermag keine politische Wir-
kung zu entfalten. Es wire an dieser Stelle allzu leicht, Derrida aus politikwis-
senschaftlicher Sicht ein institutionentheoretisches Defizit vorzuwerfen; das si-
cherlich auch.* Worauf es mir hier jedoch dariiber hinaus ankommt, ist, dass
Derridas Politik der Freundschaft kaum eine Verankerung in den realen Prakti-
ken der Menschen besitzt. Der von ihm geforderten Gastfreundschaft ist als ethi-
scher Appell ohne Einschrinkungen zuzustimmen, eine politische Dimension be-
sitzt sie jedoch hochstens mittelbar, gerade weil wir als Wesen aus Fleisch und
Blut diesen Appell im alltdglichen Leben zumeist verfehlen. Und auch der wie-
derholte Verweis auf die aporetische Struktur der Demokratie, dass sie ndmlich
als reale immer und notwendig auf AusschlieBungen beruht, als ,kommende*
diese jedoch tiberschreiten muss, hilft bei konkreten Konflikten wenig. Kurzum,
Derrida formuliert eine abstrakte ethische Theorie, deren politische Konsequen-
zen, sofern man unter dem Politischen immer auch das Moment der Veranderung
sozialer Verhiltnisse versteht, im nahezu luftleeren Raum schweben.’

Begriindungstheoretisch schlieBllich ist die von Derrida behauptete Identitét
von Dekonstruktion und Gerechtigkeit, die den Grund seines politisch-ethischen
Denkens und seiner Idee der kommenden Demokratie abgibt, zweifelhaft. Aus
der Dekonstruktion sowie dem ihr zugrunde liegenden Theorem der Unent-
scheidbarkeit folgt nicht zwangslaufig, wie Ernesto Laclau zeigt, eine bestimmte
ethische Position: ,,[AJus der Tatsache, da3 ultimative SchlieBung und Prisenz
unmoglich ist, folgt kein ethischer Imperativ, die Offenheit zu ,kultivieren® oder
sogar sich einer demokratischen Gesellschaft zu verschreiben (Laclau 2002:
118). Wenn dies aber der Fall ist, dann liefert Derrida keine {iberzeugende Be-
griindung der Demokratie, zumindest ist die aus der Dekonstruktion gewonnene
Einsicht der Notwendigkeit institutioneller Stabilisierungen von etwas wesentlich
Unstabilem und Chaotischem bei gleichzeitigen Insistieren auf der Notwendig-
keit der Infragestellung dieser Stabilisierungen (Derrida 1996: 83f.) viel zu diinn
und allgemein, um demokratische Normen und Verfahren sowie die mit diesen
korrespondierenden institutionelle Erfordernisse zu rechtfertigen. Um auf das
eingangs skizzierte Versprechen der Demokratie, ihre performative Kraft, zu-
riickzukommen: Ich sehe nicht, dass die Dekonstruktion in einer mehr als zufil-

4 Vgl hierzu auch McCarthy (1993: 174) und Niederberger (2002: 169).

5 Eine ebenso informative wie wohlwollende Rekonstruktion des Verhiltnisses von
Ethik und Politik bei Derrida und deren demokratietheoretischen Implikationen lie-
fern Fliigel (2004) und Moebius (2003).

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 261

ligen Verbindung zu den beiden Dimension der Partizipation und der Egalitét
steht.

Wie schaut es nun mit der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe aus?
Das analytische Instrumentarium, welches beide in Hegemonie und radikale De-
mokratie entwickelt haben, stellt meines Erachtens eines der bedeutendsten Er-
rungenschaften politiktheoretischen Denkens des 20. Jahrhunderts dar. Um dies
an einem Beispiel kurz zu illustrieren, mochte ich auf Laclaus Auseinanderset-
zung mit Rorty verweisen. Laclau verweist zu Recht darauf, dass Rortys Unter-
scheidung zwischen offentlich und privat einen transzendentalen Status bean-
sprucht, der nicht weiter begriindet wird und auch alles andere als tiberzeugend
ist. Demgegentiber kann man im Anschluss an Laclau diese Unterscheidung als
Versuch einer theoretischen SchlieBung beschreiben:

[T]he distinction itself becomes problematic and reveals itself as what it actually is —
just an ideal-typical attempt at stabilizing an essentially unstable frontier which is con-
stantly trespassed and overflown by movements coming from its two sides: personal
self-realization investing public aims, politization of the private sphere, private aims
whose fulfilment requires legal recognition, etc. (Laclau 1996: 65)

Auch der vergleichsweise strikte Schutz des privaten Eigentums in Demokratien
westlicher Pragung lésst sich mit der Theorie von Laclau und Mouffe als eine po-
litische und damit potentiell instabile, nichtsdestotrotz aber wirksame Artikula-
tion von Unterordnungsverhiltnissen verstehen. Thre Hegemonietheorie scheint
mir daher in besonderer Weise geeignet, die Genese und gegenwértige Stabilitit
der neoliberalen Vergesellschaftungsform aufzuzeigen. Aber liefern sie auch eine
tiberzeugende Demokratietheorie? Um auf diese Frage eine Antwort zu geben,
wende ich mich im Folgenden einigen neueren Schriften von Chantal Mouffe zu.
Dort finden wir nicht nur eine direkte Auseinandersetzung mit dem demokratie-
theoretischen Mainstream, sondern auch den Entwurf einer agonistischen Demo-
kratiekonzeption. Beides wird gerahmt durch eine Analyse der globalen neolibe-
ralen Hegemonie.

Mouffe sieht in der einseitigen Hervorhebung liberaler Handels- und Frei-
heitsrechte durch den neoliberalen Zeitgeist die Hauptgefdhrdung der modernen
Demokratie. Diese ist ihr zufolge durch eine irreduzible Spannung zwischen den
Prinzipien der liberalen Freiheit und der demokratischen Gleichheit bestimmt.
Nur solange diese Spannung lebendig gehalten wird, es also nicht zu einer Ver-
krustung der grundlegenden gesellschaftlichen Strukturen und Institutionen
kommt, sondern der demokratische Prozess als prinzipiell unabschlie3bar begrif-
fen wird, kénnen Freiheit und Gleichheit in einem immer nur prekédren Gleich-
gewichtszustand weiterhin Bestand haben. Und genau hierin liegt nach Mouffe
auch das zentrale Paradox der modernen, liberalen Demokratie. Ihre Vollendung
konnte einzig zu Lasten eines ihrer Grundprinzipien geschehen. Anders ausge-
driickt: Die Logik der Freiheit untergrabt die Logik der Gleichheit und umge-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | DIRK JORKE

kehrt. Eine demokratische Gesellschaft zeichnet sich dadurch aus, dass in ihr
stindig tiber die Gewichtung der beiden Prinzipien gestritten wird, dieser Prozess
aber zu keinem Ende, zu keiner endgiiltigen Vers6hnung gelangt.

Die suggerierte Alternativlosigkeit neoliberaler Politikkonzeptionen droht
diese irreduzible Spannung indes zunehmend aufzuldsen: ,,[T]he stabilization re-
alized under the hegemony of neoliberalism — with its very specific interpretation
of what rights are important and non-negotiable — is practically unchallenged*
(Mouffe 2000: 5). Dies spiegelt sich Mouffe zufolge auch in der gegenwirtigen
Demokratietheorie wieder. In On the Political argumentiert sie, dass die von Ul-
rich Beck und Anthony Giddens formulierte Theorie der reflexiven Moderne und
die damit einhergehende Propagierung einer Politik Jenseits von Rechts und
Links ebenso zur neoliberalen Hegemonie passe wie Jiirgen Habermas’ Modell
einer deliberativen Demokratie. Beiden Ansétzen sei eine eigentiimliche Verken-
nung des politischen, antagonistischen Charakters der Demokratie eigen. Hier-
durch komme es bei diesen Autoren zu einer technokratischen Auflésung des Po-
litischen, es werde ein post-politisches Ideal formuliert. Diese Negierung der on-
tologischen Dimension des Politischen korrespondiere mit einer neoliberalen
Praxis, in der die Alternativlosigkeit der bestehenden Ordnung suggeriert wird.
Die Folge hiervon sei auf der einen Seite der Riickzug des Demos von der Poli-
tik:

Given the current emphasis on consensus, it is not surprising that people are less and
less interested in politics and that the rate of abstention is growing. Mobilization re-
quires politicization, but politicization cannot exist without the production of a conflict-
ual representation of the world, with opposed camps with which people can identify.
(Mouffe 2005: 24f.)

Doch diese scheinbare Alternativlosigkeit, die sich etwa in der Politik des Dritten
Weges zeige, fiihre auf der anderen Seite auch zu einer Wiederkehr des Ver-
dréngten in Form von Terrorismus und rechtsradikalen Parteien. Gerade weil in-
nerhalb des definierten demokratischen Rahmens kein oder nur sehr wenig Spiel-
raum fiir immer auch emotional gepragten Dissens bleibe, suche sich dieses poli-
tische Bediirfnis andere Bahnen. Somit werde die Demokratie von zwei Seiten
bedroht, von der rationalistisch-technokratischen Negierung des Politischen und
— als eine partielle Reaktion hierauf — von dem Erstarken demokratiefeindlicher
Bewegungen. Mouffes Kritik iiberschneidet sich einerseits mit dem oben formu-
lierten Unbehagen am demokratietheoretischen Mainstream. Doch ihr eigener
Gegenentwurf teilt andererseits mit Derrida das Problem der ethischen Uber-
dehnung der Demokratie.

Eine ihrer Grundpramissen besteht in der Annahme, dass es in einer demo-
kratischen Gesellschaft einen stdndigen Kampf um die politisch-kulturelle He-
gemonie gibt. Insofern ist der demokratische Raum zutiefst durch Dissens und
Antagonismen gekennzeichnet. In dieser Hervorhebung des Konfliktes schlief3t

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 263

Mouffe nun ausdriicklich an Carl Schmitt an. Namentlich dessen Kritik der libe-
ralen Demokratie und die damit korrespondierende Bestimmung des Politischen
als die Differenz von Freund und Feind hat sie in ihren ansonsten poststrukturali-
stischen Theorierahmen integriert. Die jeweilige Grenzziehung zwischen Freund
und Feind, zwischen wir und sie wird dabei von ihr als eine hegemoniale Arti-
kulation rekonstruiert. Hier stellt sich jedoch fiir Mouffe das Problem, ,.,to estab-
lish this us/them discrimination in a way that is comparable with pluralist democ-
racy* (Mouffe 2000: 101). Denn diese ldsst sich nicht mit den Errungenschaften
der modernen Demokratie vereinbaren. Mouffe schldgt daher vor, die Schmitt-
sche Kategorie des Feindes durch die des Widersachers zu ersetzen. Letzterer
sieht in denjenigen Personen, die eine andere Konzeption des Guten vertreten
und mit ihm um die temporire Hegemonie innerhalb des demokratischen Rah-
mens streiten, keinen prinzipiellen Feind. Wir wollen zwar verhindern, dass seine
Ideen hegemonial werden, doch stellen wir nicht sein Recht in Abrede, fiir seine
eigenen Ideen/seine Konzeption des guten Lebens zu streiten:

An adversary is an enemy, but a legitimate enemy, one with whom we have some com-
mon ground because we have a shared adhesion to the ethico-political principles of lib-
eral democracy: liberty and equality. But we disagree concerning the meaning and im-
plementation of those principles, and such a disagreement is not one that could be re-
solved through deliberation and rational discussion. Indeed, given the ineradicable plu-
ralism of value, there is no rational resolution of the conflict, hence its agonistic dimen-
sion. (Mouffe 2000: 102)°

Mouffe présentiert uns also gleichsam einen weich gekochten Schmitt, dessen
radikale Pluralismuskritik in ihr Gegenteil verkehrt wird. Doch von diesem re-
zeptionsgeschichtlichen Einwand einmal abgesehen: Mit ihrer Argumentation
sieht sich Mouffe vor einen gravierendes Problem gestellt. Denn die Vorausset-
zung eines zwar demokratischen, aber nicht notwendig konfliktfreien Miteinan-
ders ist das wechselseitige Vertrauen der Gesellschaftsmitglieder. Dies umso
mehr, je prekérer, weil umkdmpfter die gemeinsame sittliche Basis ist. Durch den
von ihr skizzierten Riickzug des Volkes von der Politik einerseits und das Erstar-
ken fundamentalistischer Gruppierungen andererseits wird nun aber dieses de-
mokratische Ethos massiv bedroht. Vor dem Hintergrund der Erosion {ibergrei-
fender Solidarititen infolge neoliberaler Politiken kommt es bei Mouffe somit zu
einer Intensivierung der sittlichen Anforderungen an die Blirgerinnen und Biirger
genau in dem Moment, wo deren Basis verschwindet.

Somit teilt Mouffe mit Derrida die Bewegung der Ethisierung des Politi-
schen. Sie plddiert fiir das Aushalten von Differenz, fiir eine an Nietzsche orien-
tierte Position des Agonismus. Der politische Kontrahent wird dabei als Gegner

6 Auf die gleiche Weise argumentiert auch Laclau in seinem jiingsten Buch iiber Po-
pulismus (2005). Dort plidiert er fiir die Ubersetzung des populistischen Antago-
nismus in einen demokratisch gezdhmten Agonismus.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | DIRK JORKE

oder Widersacher, nicht jedoch als Feind betrachtet. Wer wollte dem nicht zu-
stimmen? Das Problem liegt hier nicht so sehr darin, dass dieses ethische Postu-
lat, welches ja weit iliber die liberale Toleranzforderung hinausgeht, begriin-
dungstheoretisch im Rahmen der Hegemonietheorie nicht einzuldsen ist (vgl.
Jorke 2004: 180f.). Problematisch ist vielmehr die Wirklichkeitsferne dieses Ap-
pells. Er besitzt nimlich nur einen sehr geringen Halt in den tatsdchlichen Prakti-
ken der meisten Menschen selbst relativ wohlhabender Gesellschaften. Hier
miisste freilich eine soziologische Analyse einsetzen. Stattdessen mochte ich aber
kurz von einer Szene berichten, die ich vor einiger Zeit in der Berliner U-Bahn
beobachten durfte. An einer Haltestelle ist es wohl zu einer zunichst verbalen
Auseinandersetzung zwischen einem Obdachlosen und einem jungen Menschen
mit Migrationshintergrund gekommen. Als die Bahn, in der ich sal3, wieder los-
fahren wollte, ist der Obdachlose leicht schwankend und mit einer brennenden
Zigarette im Mund eingestiegen. Der Migrant lie3 es sich jedoch nicht nehmen,
seinen Widersacher kurz bevor die Tiiren geschlossen worden sind, anzuspucken.
Wihrend der Fahrt hat dann der Obdachlose tiber Ausldnder gepobelt. Um nicht
missverstanden zu werden, dies soll keine Erklarung oder gar Entschuldigung
xenophobischer AuBerungen sein. Mit diesem Beispiel wollte ich vielmehr zei-
gen, dass der Appell, Differenz auszuhalten, elitistische und damit in gewisser
Weise auch antidemokratische Ziige aufweist. Wie insgesamt Demokratie immer
mehr zu einem Elitenprojekt verkommt.” Dies fiihrt auf die eingangs formulierte
Grundthese zuriick, dass sich der rationalistische und der radikale Zweig der
Demokratietheorie wie zwei Seiten einer Medaille zueinander verhalten.

Auf der einen Seite haben wir einen vornehmlich in der Politikwissenschaft
beheimateten Theoriestrang, der die Realitdt mit einem ,,demokratietheoretischen
Zuckerguss* (Buchstein) versieht. Auf der anderen Seite finden wir eine philoso-
phische Diskussion, die mit einem scheinradikalen Gestus auftritt, hinsichtlich
der konkreten Umsetzbarkeit ihrer Theorien aber mehr als vage bleibt. Sind jene
in einem gewissen Sinne zu realitdtsnah, so haben sich diese meines Erachtens zu
sehr von der Realitét entfernt, zumindest kann ich nicht sehen, wie etwa Derridas
Politik der Freundschaft unter den gegenwirtigen Bedingungen politische Rele-
vanz erlangen konnte. Auch der Verweis von Laclau und Mouffe auf die Neuen
sozialen Bewegungen erweist sich angesichts der zunehmenden Entpolitisierung
der Mittelschichten zumindest in den kapitalistischen Metropolen momentan als
hilflos, von Negri/Hardts multitude einmal ganz zu schweigen.® Dies zu den Un-

7 Zu den elitistischen Implikationen des derzeitigen Diskurses tiber ,,Demokratie®
vgl. auch Crouch 2004 und Jérke 2005.

8 Sicherlich gibt es eine globalisierungskritische Bewegung in den Kernlédndern des
Kapitalismus. Aber gegeniiber der neoliberalen Reformagenda bleibt diese grof3-
tenteils ohnméchtig. Illustrativ ist hier insbesondere das Verhalten linker Gruppie-
rungen angesichts der Jugendrevolte in den franzosischen Banlieues im Herbst
2005. Von der Bildung einer ,radikaldemokratischen Aquivalenzkette” war jeden-
falls sehr wenig zu bemerken.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE DEMOKRATISCH SIND RADIKALE DEMOKRATIETHEORIEN? | 265

terschieden. Gemeinsam ist beiden demokratietheoretischen Diskursen aber eine
eigentiimliche Ferne zu den Erfahrungen und politischen Einstellungen all derje-
nigen, denen es nicht vergonnt ist, zu den Gewinnern der Globalisierung zu ge-
horen. Dies mag mit Blick auf die Ansdtze einer radikalen Demokratietheorie
zunéchst erstaunen, ist es doch ihr explizites Anliegen, zu einer Emanzipation der
durch die kapitalistische Expansion Marginalisierten beizutragen. Doch diese
wohlwollenden politischen Absichten sind in eine Theorie verpackt, die an den
Erfahrungen der Marginalisierten vorbeizielt. Und dies in doppelter Weise. Zum
einen — und dies gilt vornehmlich fiir Derrida, mit Abstrichen aber auch fiir Lac-
lau/Mouffe — sind sie in einer Sprache formuliert, die nur fiir wenige Experten
verstédndlich ist. Zum anderen prallen die ethischen Forderungen von Derrida und
Laclau/Mouffe an der Lebenswirklichkeit gerade der so genannten Modernisie-
rungsverlierer ab. Sie spiegeln, etwas tiberspitzt formuliert, die Erfahrungen und
moralischen Ziele junger Akademiker wider, nicht jedoch derjenigen, in deren
Namen gesprochen wird. Somit bleibt am Ende eine Paradoxie. Um das sowohl
von Habermas als auch von Derrida und Laclau/Mouffe anvisierte ,,Aufklarungs-
utopia“ zu erreichen, ist, wie Rorty in einem anderen Zusammenhang deutlich
macht, die ,,Erziehung ganzer Generationen von derart netten, toleranten, wohl-
habenden, geborgenen und andere Menschen respektierenden Studenten in allen
Teilen der Welt™ (Rorty 2000: 259) nétig. Sofern es sich bei den ,,ganzen Gene-
rationen jedoch um mehr handeln soll als die tiblichen Eliten, konnte dies aller-
dings den Bruch mit der ,,Demokratie als dem Herren-Signifikanten* (Zizek
2005: 155) voraussetzen.

Literatur

Abromeit, Heidrun (2002): Wozu braucht man Demokratie? Die postnationale
Herausforderung der Demokratietheorie, Opladen: Leske + Budrich.

Buchstein, Hubertus/Jorke, Dirk (2003): ,,Das Unbehagen an der Demokratiethe-
orie“. Leviathan 31, S. 470-496.

Crouch, Colin (2004): Post-Democracy, Cambridge/Malden, MA: Polity.

Derrida, Jacques (1996): ,,Remarks on Deconstruction and Pragmatism®. In:
Mouffe, Chantal (Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London/New York:
Routledge, S. 77-88.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1917): ,,The Need for a Recovery of Philosophy®. In: ders., The
Middle Works Bd. 10. (1980), Carbondale/Edwardsville: Southern Illinois
University Press.

Dewey, John (1946): The Problems of Men, New York: Greenwood Press.

Dewey, John (1995): Erfahrung und Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | DIRK JORKE

Fliigel, Oliver (2004): ,,.Démocratie a venir. Jacques Derrida“. In: Fliigel, Oli-
ver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004), S. 19-42.

Fligel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004), Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schatft.

Fritsch, Matthias (2002): ,,Derrida’s Democracy to Come®. Constellations 9, S.
574-597.

Gallie, William B. (1956): ,,Essentially Contested Concepts*. Proceedings of the
Aristotelian Society 56, S. 167-198.

Habermas, Jirgen (1998): Die postnationale Konstellation, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Jorke, Dirk (2004): ,,Die Agonalitidt des Demokratischen: Chantal Mouffe“. In:
Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004), S. 164-184.

Jorke, Dirk (2005): ,,Auf dem Weg zur Postdemokratie”. Leviathan 33, S. 482-
491.

Kahler, Miles (2004) ,,Defining Accountability Up: the Global Economic Multi-
laterals“. Government and Opposition 39, S. 132-158.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie.
Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Laclau, Ernesto (2002): ,,Deconstruction, Pragmatism, Hegemony“. In: Mouffe,
Chantal (Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London/New York: Rout-
ledge, S. 47-68.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien: Turia + Kant.

Laclau, Ernesto (2005): On Populist Reason, London: Verso.

McCarthy, Thomas (1993): Ideale und Illusionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Moebius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida,
Frankfurt a.M.: Campus.

Mouffe, Chantal (2000): The Democratic Paradox, London: Verso.

Mouffe, Chantal (2005): On the Political, London/New York: Routledge.

Niederberger, Andreas 2002: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine
politische Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*. Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27, 149-170.

Rorty, Richard (1996): ,,Response to Simon Critchley“. In: Mouffe, Chantal
(Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London/New York: Routledge, S. 41-
46.

Rorty, Richard (1997): Achieving our Country, Cambridge/London: Harvard
University Press.

Rorty, Richard (2000): ,,Menschenrechte, Rationalitidt und Empfindsamkeit®. In:
ders., Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 241-268.

Zizek, Slavoj (2005): Die politische Suspension des Ethischen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integration und Legitimation durch Konflikt?
Demokratietheorie und ihre Grundlegung im

Spannungsfeld von Dissens und Konsens

ANDREAS NIEDERBERGER

1. Demokratie und Konsens in der Demokratietheorie

Es ist ein géngiger Topos sogenannter Theorien radikaler Demokratie, dem ver-
meintlichen ,,Mainstream* der Demokratietheorie vorzuwerfen, dem demokrati-
schen Streit Konsens oder Konsensorientierung vorauszusetzen oder aber Kon-
sens oder Konsensorientierung als Kriterien fiir die ,,Richtigkeit* der Streitfor-
men zu gebrauchen (z.B. Fliigel/Heil/Hetzel 2004: 12). In der Tat scheint es ein
Gemeinplatz der Demokratietheorie nach Rousseau zu sein, als Existenzbedin-
gung fiir die Demokratie die Suche nach dem (hdufig zudem als verniinftig ver-
standenen) Gemeinwohl oder die Umsetzung desselben anzunehmen (vgl. Cohen
1997: 68). Mit dem Gemeinwohl sind Zwecke und Ziele, z.T. sogar bestimmte
Entscheidungen und Projekte gemeint, die entweder fiir das Kollektiv der demo-
kratischen Biirger den hochsten Wert besitzen (sollten) oder aber die wohlver-
standenen relevanten Interessen aller Individuen koordinieren, die von einer po-
litischen Ordnung betroffen sind. Rousseaus eigener Vorschlag eines personal
gedachten /égislateur, der mit seinem verniinftigen Blick auf das Ganze der Ge-
sellschaft dasjenige erkennt, was fiir alle gleichermallen gut ist (Rousseau 1977:
43-47), ist dabei jedoch nur selten unmittelbar aufgegriffen worden.' Denn selbst
wenn viele rousseauistische republikanische Theorien die Suche nach einem
mehr oder minder substantiell verstandenen Gemeinwohl als Zweck der politi-
schen Ordnung betrachten, so beanspruchen sie doch bei aller Problematisierung

1 Vgl zum problematischen Verhiltnis zwischen Rousseaus Uberlegungen und der
Demokratietheorie Goyard-Fabre 1998: 113-118.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | ANDREAS NIEDERBERGER

rein prozeduralistischer Ansétze auch, dass der konkrete Durchgang durch die
Demokratie notwendig ist, da nur so tatsdchlich das Gemeinwohl oder die ge-
meinsame Wohlfahrt ,,gefunden werden koénne (z.B. Losch 2005: 183-190;
Gutman/Thompson 2004: 125-138). Eher kantianische republikanische Ansétze
operieren grundsétzlich anders, indem sie den Begriff des Gemeinwohls tiber die
Autonomie formalisieren oder prozeduralisieren und ihn solcherart als Struktur
der Demokratie selbst kennzeichnen, d.h. die Demokratie, so sie denn ein be-
stimmtes Verhiltnis der Biirger zueinander garantiert (das ihr bzw. ihnen damit
natiirlich in gewisser Weise entzogen ist), ist selbst der Ausdruck des Gemein-
wohls (Maus 1992: 203-226). Nicht-republikanische Varianten der Konsenstheo-
rie, etwa liberaler Art, schlieBlich fordern von den Beteiligten an der demokrati-
schen Auseinandersetzung, ihre Interessen so zu artikulieren und zu présentieren,
dass sie in der Auseinandersetzung fiir die anderen nachvollziehbar sind und so-
mit zu Resultaten fithren (kénnen), von denen zumindest niemand glaubt, dass
sie blof} partikular sind und allein durch den Einsatz von Machtmitteln gegen die
entsprechenden Personen und Gruppen durchgesetzt werden konnten (z.B. Nino
1996: 187-207).

All diese verschiedenen géngigen Theorien betrachten folglich die Demokra-
tie nicht als eine politische Praxis, die ihren Grund in sich selbst hat, sondern sie
schreiben der Demokratie ein Ziel, eine Struktur, Verfahren oder Grenzen vor,
iber die sie als konsensueller Ausgangspunkt oder als konsensuelle Perspektive
nicht disponieren kann. Darin sehen die Theorien radikaler Demokratie ein Pro-
blem, da auf diese Weise nicht alle Beitrige in der demokratischen Auseinander-
setzung — und insbesondere nicht solche Beitrige, die die Demokratie selbst mit
ihrer Verteilung von Rede- und Handlungspositionen und -optionen neu bestim-
men wollen — gleiche Legitimitdt beanspruchen kénnen. Somit besteht die Ge-
fahr, dass die Demokratie letztlich nur den status quo mit all seinen Kontingen-
zen erhdlt und dementsprechend tatséchlich, wie es vor allem die marxistische
Tradition lange Zeit unterstellt hat,” die ungerechten kapitalistischen Verhiltnisse
stabilisiert und kein Substitut fiir revolutiondre Umbriiche sein kann, die in poli-
tischer Hinsicht als wesentliches Moment neuer gesellschaftlicher ,,Selbstinsti-
tuierung® zu denken sind (Castoriadis 1984: 603-609) und auf diese Weise dem
Ubergang vom ,,Reich der Notwendigkeit ins ,,Reich der Freiheit* einen Aus-
druck verleihen.® Aus diesem Vorwurf folgt dann gewdhnlich zudem ein Vorbe-
halt gegentiber der ,,politischen Philosophie®, die so begriffen wird, dass sie sich
die Autoritidt anmaft, die Bedingungen des méglichen Konsenses explizieren und
sich solcherart tiber das Urteil und das Handeln des demokratischen Souverdns

2 Vgl. zu einer detaillierten Untersuchung des Verhiltnisses des Marxismus zur De-
mokratie Demirovic 1997.

3 Vgl. zu einer generellen Problematisierung des Motivs der Selbstinstituierung Nie-
derberger/Schink 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 269

erheben zu konnen.* Die Orientierung am Konsens beschrinkt also in der Kritik-
perspektive der Theorie radikaler Demokratie nicht nur das Handeln der demo-
kratischen Akteure, sondern sie fiihrt letzten Endes zur Uberfliissigkeit der De-
mokratie tiberhaupt, da der Konsens quasi apriorisch von Philosophen auslegbar
ist und somit die Notwendigkeit faktischen politischen Streits verschwindet.

Radikale Demokratietheorien reklamieren demgegeniiber fiir sich selbst ei-
nerseits ,,empirisch® bzw. der widerstreitenden Heterogenitét der faktischen In-
teressen angemessener zu sein und andererseits der Demokratie eine Kritik ent-
gegenhalten zu konnen, die es erlaubt, die Partikularitit der jeweiligen Verfesti-
gung von letzterer aufzuzeigen, und derart dazu beitragt, dass die demokratischen
Verhiltnisse sich immer wieder neu zur Alteritidt und Heterogenitéit 6ffnen (kon-
nen). Die Demokratie wird als Perpetuierung des Dissenses und folglich als be-
standiges Streben um die Aneignung einer Machtposition dargestellt, die nie vol-
lends legitim besetzt werden kann und daher als ,leere Stelle” (Lefort/Gauchet
1990) im Zentrum der Politik verbleiben muss. Offensichtlich wirft dies jedoch
im Gegenzug den Vorbehalt der konsensorientierten Demokratietheorie auf, dass
die Theorie radikaler Demokratie die ,,Bindungskraft“ der Demokratie — sei sie
nun faktisch oder normativ konzipiert — nicht mehr erklaren kann. Denn die De-
mokratie ist ja nicht nur eine politische Praxis unter moglichen anderen, iiber die
je nach Situation strategisch zu verfligen ist, sondern sie muss fiir sich in An-
spruch nehmen, eine dauerhafte und nicht willkiirliche Form politischer Herr-
schaft zu sein, die aufgrund ihrer Inklusion aller Biirger besondere Legitimitit
und faktische Geltung beanspruchen kann (Pettit 1997: 80-109; vgl. dazu auch
Niederberger 2006). Dies setzt aber natiirlich voraus, dass alle Biirger auch wirk-
lich darauf vertrauen, in dieser Form der Herrschaft zum Zuge kommen zu koén-
nen, bzw. dass diese Form der Herrschaft die iiberzeugendste Alternative ist.
Kann es den Theorien radikaler Demokratie also gelingen, einen Modus der In-
klusion zu présentieren, der allein auf der Praxis des demokratischen Streitens
aufruht und der dennoch in der Lage ist, die legitime Geltung des politischen Ge-
fiiges und seines Wirkens zu begriinden, das sich immer wieder aus dem Streit
ergibt?

Zur Untersuchung dieser Frage — und d.h. natiirlich auch der Frage, ob der
Einwand der radikalen Demokratietheorie gegen die Ausrichtung der Demokratie
auf einen (negativ-liberalen, formalen oder substantiellen) Begriff des Gemein-

4, The philosopher [...] imagines a perfect meeting in an ,original position‘ or ,ideal
speech situation® [womit auch bereits die beiden Hauptopponenten John Rawls und
Jurgen Habermas genannt sind, A.N.] where the men and women in attendance are
liberated from their own ideologies or subjected to universalizing rules of discourse.
And then, he asks what principles, rules, constitutional arrangements these people
would choose if they set out to create an actual political order. They are, as it were,
the philosophical representatives of the rest of us, and they legislate on our behalf.
[No] other participants [are] required, even when the decision procedure of the ideal
commonwealth is conceived in terms of consensus or unanimity.” (Walzer 2003:
266)

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | ANDREAS NIEDERBERGER

wohls tiberhaupt sinnvoll vorgebracht werden kann — werden im Folgenden zwei
Argumentationsweisen der dissensorientierten Demokratietheorie diskutiert. Im
Anschluss daran wird skizzenartig erldutert, in welchem Verhéltnis Konsens und
Dissens in der Demokratie und natiirlich auch in der demokratietheoretischen Be-
trachtung stehen oder stehen sollten, wobei sich dann auch zeigt, ob es sich wirk-
lich um Alternativen oder komplementire Aspekte desselben Unternehmens
handelt.

2. Dissens als adaquatere Beschreibung
demokratischer Realitét
Viele der ,,poststrukturalistischen‘‘5 Ansitze im Feld der Sprach-, Kultur- und
Gesellschaftstheorie operieren mit Thesen zur Inkommensurabilitdt oder gar zum
Widerstreit von Sprachspielen, Identitdten, Weltwahrnehmungen etc. (Lyotard
1989; Koveker 2004). Dabei wird zunidchst vor allem in ,,antifundamentalisti-
scher® Manier bestritten, dass es einen einheitlichen Grund, wie etwa die Welt,
die Sprache oder die Substanz, einer sozio-politischen Gemeinschaft gibt; statt-
dessen ist eine heterogene Pluralitit von Weltkonstruktionen und —rekonstruktio-
nen, von ,idiosynkratischen* Verstindigungs- und Artikulationsweisen bzw.
tiberhaupt des Gebrauchs symbolischer Medien anzunehmen. Mit historischem
Blick sind die kontingenten Ein- und Ausschliisse sowie die diskursiven Prakti-
ken zu erfassen, die zur Bildung der Gemeinschaften gefiihrt haben, die sich uns
in ihrer vermeintlichen Soliditét und Natiirlichkeit darbieten. Dieses Zurtickwei-
sen eines einheitlichen Grundes wird nicht notwendig selbstwiderspriichlich
(derart, dass die Zuriickweisung sich selbst nur als eine Betrachtungsweise unter
anderen moglichen verstehen konnte), da die These nicht ,,prasentistisch® so zu
verstehen ist, dass von einem point of nowhere die Inkommensurabilitit einer
tiberschaubaren Menge von Positionen konstatiert wird, wie es z.T. in der analy-
tischen, an Wittgenstein anschlieBenden Sprachspieltheorie klingt (etwa bei
Kripke 1987 oder Rorty 1989). Es wird vielmehr die alltdgliche und historische
Erfahrung formalisiert, dass bisher jede vermeintlich letztgiiltige Einsicht ir-
gendwann mit ,,guten Griinden® bestritten wurde, wobei die Revision hiufig eine
Form angenommen hat, die nicht in der Lage ist, den vorhergehenden Stand bzw.
die frithere Sichtweise addquat darzustellen. Diese Form des Fallibilismus, die
von Thomas S. Kuhn begriffsprigend als Paradigmenwechsel beschrieben wurde
(Kuhn 1976), kann nicht durch die Wahl eines alternativen Mediums oder einer
alternativen Argumentationsform behoben werden, so die These des Antifunda-
mentalismus in der Erkenntnis- und Wissenstheorie. Jede konkrete Artikulation
bleibt in wesentlichen Aspekten der historischen Kontingenz verhaftet und kann

5 Vgl. zur Schwierigkeit der damit suggerierten Einheit stark divergierender Ansétze
Frankfurter Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 271

erst im Laufe der Zeit durch die Emergenz neuer Artikulationen tiber diese kon-
textuelle Bedingtheit aufgeklért werden.

Seit der hegelschen Gegeniiberstellung von Gesellschaft und Staat wird die
Demokratie so verstanden, dass sie nicht ein neues umfassendes Ganzes des Le-
bens bildet, sondern an die gesellschaftliche Wirklichkeit anschlieBt und diese
nie vollstindig zu ersetzen oder zu transformieren vermag. In der Folge des Anti-
fundamentalismus, der zuvor skizziert wurde, gibt es somit — nun natiirlich an-
ders als in Hegels verniinftigem Stdndestaat (Hegel 1970: 398-497) — keinen
Grund, davon iiberzeugt zu sein, dass die Demokratie auf einem geteilten Fun-
dament aufruht, das sie sich lediglich bemiithen muss, gegen die widerstreitenden
gesellschaftlichen Verhiltnisse zu heben und zu explizieren.® Die Demokratie
stiftet vielmehr in einer Wirklichkeit Ordnungsmomente, in der es fiir diese Ord-
nung nur kontingente Ansatzpunkte gibt, ndmlich Positionen, die fiir sich rekla-
mieren, fiir alle Menschen oder zumindest fiir alle Biirger des entsprechenden
Gemeinwesens ,,wahr oder ,,richtig® zu sein,” und daher legitimerweise in eine
Ordnung oder in eine Festlegung von Handlungsweisen umgesetzt werden kon-
nen bzw. diirfen, die fiir alle giiltig sind. Dabei mégen die Ordnung oder die fest-
gelegte Handlungsweise zwar implizite Aspekte einzelner Positionen der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit aufnehmen, in ihrem Anspruch, das Ganze zu inkorpo-
rieren, und mit der damit einhergehenden Zwangsbewehrtheit, diesen Anspruch
auch durchzusetzen, fiihren sie aber strukturell etwas Neues in die Wirklichkeit
ein. Selbst wenn also Akteure von sich aus das Bestehen einer gemeinsamen
Ordnung fordern oder sogar in der Inanspruchnahme von Rechten gegentiber an-
deren unterstellen miissen, so ist der Ubergang zu einer wirklichen Ordnung doch
mehr als die Realisierung desjenigen, dessen Geltung immer schon angenommen
wurde. Der diskursive Universalititsanspruch und die partikulare, singulére
Machtappropriation fallen folglich immer auseinander (Laclau 2000: 141).

Eine addquatere Verstédndnisweise der demokratischen Auseinandersetzungen
und des Funktionierens der Institutionen, die durch sie etabliert und méglicher-
weise ,,programmiert™ werden, beschreibt diese dementsprechend in ihrer Arbeit
an der gesellschaftlichen Heterogenitét. Dabei kann diese ,,Arbeit” sowohl eine
Transformation der Heterogenitét, wie auch eine partikulare oder hegemoniale
Formation zur Folge haben, in der die Heterogenitit einseitig aufgelost bzw. als
asymmetrische Herrschaftsstruktur perpetuiert wird.® Schon begrifflich ergibt
sich an dieser Stelle in einer poststrukturalistischen Theorie radikaler Demokratie
die Schwierigkeit, dem Begriff der ,,Partikularitit”, aber in gewisser Weise auch

6 Vgl. zum Streit tiber die Bedeutung Hegels fiir die Demokratietheorie die Beitrage
in Butler/Laclau/Zizek 2000.

7 Vgl zu einer konkurrierenden Darstellung der Genese und Geltung sogenannter
,joint-intentions* die hegelianischen Uberlegungen bei Richardson 1997 und Ri-
chardson 2002: 162-176.

8 Vgl. zum Begriff der Hegemonie in systematisierendem Anschluss an Antonio
Gramsci Laclau/Mouffe 1985.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | ANDREAS NIEDERBERGER

demjenigen der ,,Hegemonie®, eine klare Bedeutung zu geben, denn ihr fehlt ein
Mafistab, an dem sich die Partikularitit bemessen ldsst, wenn es doch eigentlich
grundsitzlich keine Vorstellung vom Ganzen mehr geben kann. Als Ausweg aus
der Schwierigkeit bietet es sich an, die Partikularitét nur noch formal dadurch zu
kennzeichnen, dass sie ihre eigene Fallibilitéit leugnet und daraus die Berechti-
gung zur Durchsetzung gegen Alternatives ableitet.”

Bleibt die radikale Demokratietheorie primér analytisch, kann sie an diese
Diagnose eines komplexen Verhiltnisses zwischen diskursivem Universalitéitsan-
spruch und faktischer Singularitit und Kontingenz von Herrschaftsstrukturen ge-
nauere Bestimmungen der Eigentiimlichkeiten ,,demokratischer Arbeit” an der
gesellschaftlichen Heterogenitit anschlieBen. Dazu muss sie dem Begriff der
,Demokratie“ allerdings eine doppelte Bedeutung geben, indem sie ihn einerseits
als Ausdruck fiir die Kontingenz des Prozesses begreift, durch den die Heteroge-
nitét zu einer tiberwolbenden Totalitét tibergeht, ihn aber andererseits auch dazu
nutzt, empirische Demokratien zu identifizieren, die als historische Erscheinun-
gen in ihren Besonderheiten betrachtet werden (vgl. zu beiden Dimensionen etwa
Nonhoff 2006). Den meisten Theorien radikaler Demokratie, wie etwa denjeni-
gen Ernesto Laclaus oder Jacques Ranciéres, reicht diese analytische Perspektive
jedoch nicht, so dass sie auch auf eine normativ — so denn diese Charakterisie-
rung mit Blick auf die fraglichen Theorien berechtigt ist (vgl. dazu Critchley
1998; Niederberger 2004) — ,,bessere” Konzeption der Demokratie oder der Poli-
tik abzielen. Die ,,bessere* Demokratie ist dann dadurch charakterisiert, dass sie
die Einsicht in die relative Kontingenz im Prozess der Formierung ihrer Ordnung
oder ihrer Regulierungen zu einem bestindigen Vorbehalt ihr selbst oder den
Ordnungen und Regulierungen gegeniiber instituiert und dartiber die Moglichkeit
zum Bestreiten derselben vorsieht'® — ohne dass sie dariiber allerdings schon ga-
rantieren wiirde, dass die Ordnungen und Regulierungen, die nach einem solchen
Bestreiten erzeugt werden, weniger kontingent wiren (vgl. etwa Lefort/Gauchet
1990: 92).

Es ist zweifelsohne iiberzeugend, dass die Demokratie nicht ohne eine be-
stindige Thematisierung ihrer eigenen Praxis und ihrer jeweiligen Leistungen
auskommen kann. Historisch muss die Demokratie mit Dewey als Prozess immer
neuer Inklusionen in immer neuen Hinsichten begriffen werden, weshalb sie sich
ihrem eigenen Anspruch nach nicht als abgeschlossen verstehen kann (Dewey

9 Dabei geht es tatsdchlich zumindest zunédchst wesentlich um ein begriffliches Pro-
blem und noch nicht um eine normative Schwierigkeit, denn wie sich zeigt, differie-
ren die verschiedenen Theorien radikaler Demokratie darin, ob sie die Partikularitit
als Mangel, der zu beheben ist (z.B. Hetzel 2004: 198-203), oder als Motor, der die
demokratischen Kédmpfe antreibt (z.B. Marchart 1998), betrachten. Vgl. dazu auch
den Versuch Laclaus, die Produktivitit der Inkommensurabilitidt von Partikularitit
und Universalitit zu beschreiben, in Laclau 2000: 140.

10 Vgl. zu einer solchen ,,selbstreflexiven Struktur der Demokratie auch die Idee der
démocratie a venir bei Jacques Derrida, etwa in Derrida 1996: 101 oder in Derrida
2000: 149-157; siche dazu auch Niederberger 2002 sowie Fliigel 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 273

1927: 143-184; Young 2000: 33-36; Bohman 2005). Die entsprechenden Theo-
rien radikaler Demokratie machen also auf einen wichtigen Aspekt demokrati-
scher Verhiltnisse aufmerksam — leider kommen sie aber auch selten tiber diesen
Hinweis hinaus, da es ihnen mit ihrer eigenen normativen ,,Dissenstheorie” der
Demokratie kaum gelingt zu explizieren, warum die Neu- oder Wiederdffnungen
politischer Verhéltnisse tatséchlich strukturell durch die Dissensorientierung der
demokratischen Praxis bedingt sein sollten und warum sie sich nicht doch eher
kontingenten ,,Anst6Ben* von Akteuren oder gar der Selbstkritik gemeinwohlori-
entierter Biirger an der begrenzten Inklusion Betroffener verdanken. Jacques
Rancié¢re etwa bietet allein eine Theorie der Moderne, nach der es fiir die gegen-
wirtige Epoche kennzeichnend ist, dass es zu einer zunehmenden Formalisierung
gemeinschaftsbezogener Argumente kommt (Rancic¢re 2002: 87-93), was einer-
seits zu einer Pluralisierung der Orte und Gelegenheiten des politischen Moments
fiihrt, andererseits aber auch die Gefahr mit sich bringt, dass die Politik in einer
polizeilichen Ordnung verschwindet. Warum jenseits der Stigmatisierung einer
»institutionalisierten™ Inklusion, die historisch sicherlich in gewissem Malle be-
rechtigt ist, aber auch dazu neigt, Institutionen und etablierte politische Verfah-
ren als zu rigide und statisch zu betrachten, der Dissens zur ,,wahren Inklusion
systematisch unverzichtbar ist, kann Ranciere nicht zeigen.

Wenn aber damit die Griindung der Demokratie auf den Dissens nicht garan-
tieren kann, dass es zu immer inklusiveren Verhéltnissen kommt, dann sind die
entsprechenden Ansétze einer dissensorientierten Demokratietheorie letztlich
nicht in der Lage, die ,,Bindungskraft” demokratischer Auseinandersetzungen zu
erkldaren. Sie koénnen z.B. nicht angeben, warum der Streit um die bestindige
Konstitution und Rekonstitution gesellschaftlicher Wirklichkeit héufig auf den
Staat bzw. dessen demokratische Verfassung und Verfahren bezogen ist, wie es
sicherlich empirisch zu konstatieren ist. Hier mag es zwar einen Dissens iiber die
Funktion oder die Struktur des Staates geben, der Streit ist aber nicht per se als
Dissens zu beschreiben, in dem die Ausrichtung auf den Staat nur das Abzielen
auf Machtpotentiale bedeutet. Ein solcher ,,strategischer Streit um Macht wiirde
namlich ohne Zweifel nicht dazu fiihren, dass diejenigen, die im Streit unterlegen
sind, das Operieren des Staates als einer gemeinsamen Ordnung ohne Weiteres
hinnehmen wiirden, wenn dies fiir sie gravierende Konsequenzen hitte. Ein per-
petuierter Streit wiederum wiirde aber die Rede von einer (polizeilichen) Ord-
nung selbst unsinnig machen, so dass die Behauptung eines grundlegenden Dis-
senses nichts anderes als die Behauptung der Abwesenheit von Ordnung iiber-
haupt wire. Es bleibt also fiir die Theorie radikaler Demokratie zu erldutern, wie
es zum Ubergang vom Dissens zur Ordnung kommen kann.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | ANDREAS NIEDERBERGER

3. Dissens als Integration

Den Versuch einer Losung dieser Schwierigkeiten bieten im Anschluss an Clau-
de Lefort und Ernesto Laclau, aber auch an die systemtheoretische Weltge-
sellschaftstheorie Niklas Luhmanns einige Autoren, die behaupten, dass gerade
die Existenz und der Austrag oder die Austragbarkeit'' des Dissenses, selbst
wenn dies letzten Endes keine Vorteile fiir die Beteiligten mit sich bringt, als
Bindungs- und Integrationsmoment zu verstehen ist. Diese Position ist natiirlich
gerade dort attraktiv, wo die Suche nach geteilten Ausgangspunkten schwierig ist
und der Dissens als Moment der Integration folglich die Perspektive bietet, einen
vollkommen voraussetzungslosen Modus der Integration ausmachen zu konnen —
eine Integration, die weder begrifflich, noch inhaltlich auf Inklusion bezogen ist.
Besonders klar prasentiert die These dementsprechend ein Artikel von Thorsten
Bonacker und André Brodocz, der sich mit der globalen politisch-rechtlichen In-
tegration {iber Menschenrechte beschéftigt, in der — so die These der Autoren —
weder als Ausgangs-, noch als Zielpunkt ein geteiltes Verstindnis der Menschen-
rechte zur Anwendung kommen muss. Nach einer Zuriickweisung konsens- oder
vernunfttheoretischer normativer Interpretationen der Geltung der Menschen-
rechte, die eine Verbindlichkeit letzterer durch deren geteilten Gehalt konzipie-
ren, halten Bonacker und Brodocz allgemein fest, dass Normen dann eine Inte-
gration leisten konnen, wenn sie eine ,,Unterschiedslosigkeit gegeniiber unter-
schiedlichen Deutungen (Bonacker/Brodocz 2001: 182) erreichen, d.h. ,,wenn
sich alle auf etwas Identisches beziehen, ohne dass sie darunter etwas Identisches
verstehen™ (Bonacker/Brodocz 2001: 182). Da ja nicht der normative Gehalt die
Integration leistet, ist folglich auch von einer symbolischen anstelle einer norma-
tiven Integration zu reden, womit gemeint ist, dass sich die Integration durch ein
geteiltes Symbol vollzieht und nicht durch eine Norm, die alle in ihrer Geltung
einsehen. Im Durchgang durch verschiedene theoretische und politische Inter-
pretationen der Menschenrechte konstatieren die beiden Autoren, dass der ,,Sie-
geszug® der Menschenrechte mit seinen Konsequenzen beispielsweise fiir die
Einschrankung staatlicher Souverinitét nicht erkldrbar wire, wenn die betroffe-
nen Staaten im Schutz der Menschenrechte nicht eine wesentliche Bestimmung
ihrer Funktion und eine Rechtfertigung ihrer Existenz hitten sehen konnen, es fiir
sie also nicht offensichtlich war, dass sie damit ihre eigene Bedeutung relativie-
ren wiirden.'? Eine ,,internationale Gemeinschaft“ konstituiert sich durch deren

11 Wobei dies hier nicht im Sinne der ,transzendentalpragmatischen“ Rechtstheorie
von Habermas zu verstehen ist, die aus der Bedingung der Moglichkeit demokrati-
scher Vergesellschaftung ein System von Grundrechten ableitet, so dass selbst fiir
diejenigen, die in der konkreten politischen Auseinandersetzung unterliegen, immer
noch der Vorteil verbleibt, basale liberale Freiheitsrechte gesichert zu bekommen
(Habermas 1992: 109-165).

12 Da dieser Artikel wesentlich auf die Erorterung der demokratietheoretischen Frage
nach (den Bedingungen) der Bindungskraft demokratischer Auseinandersetzungen
abzielt, ist hier nicht der Ort, um die Rekonstruktion der Menschenrechte durch die

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 275

Symbolisierung in den Menschenrechten (Bonacker/Brodocz 2001: 191), die
aufgrund ihrer leeren Signifikanz und der Verbindung des Heterogenen mitein-
ander, die daraus resultiert, Koexistenz und sogar Interaktion ermdglichen. Bon-
acker und Brodocz gehen sogar so weit zu behaupten, dass diese Form der sym-
bolischen Integration wesentlich erfolgreicher im Vermeiden von Gewalt sei als
der Typus der normativen Integration, da dieser die ,,Unterwerfung unter eine
Norm oder die ,,Zurechnung® zu ihrem Geltungsbereich durch deren Verengung
unwahrscheinlicher mache. Die Konstitution einer internationalen Gemeinschaft
mit ihren ,,zivilisierenden Effekten ist dann moglich, wenn die widerstreitenden
Deutungen der Menschenrechte nicht zugleich vorgebracht oder erfahren werden,
sondern aufgrund ihrer Ausdehnung in der Zeit den offensichtlichen Widerspruch
umgehen (Bonacker/Brodocz 2001: 196f.). Der Kern der These besteht also dar-
in, dass sich Integration dann ergibt oder ergeben kann, wenn einer symbolischen
Entitét, in diesem Fall den Menschenrechten, eine Ausdehnung in der Zeit mit
der entsprechenden Zuschreibung von Relevanz zukommt und sie so deu-
tungsoffen bzw. bedeutungsleer ist, dass sie zu keinem Zeitpunkt vergangene und
zukiinftige grundsitzlich andere Deutungen ausschlief3t.

Es konnte sich fiir eine Theorie radikaler Demokratie anbieten, jede Form ei-
ner solchen symbolischen Integration iiber einen leeren Signifikanten als demo-
kratische Integration zu beschreiben, da in dieser Integration nichts als die unter-
schiedliche Bezogenheit auf dasselbe die Gemeinschaft bildet. Es liee sich ana-
log sogar die Demokratie selbst zu einem solchen leeren Signifikanten erkléren,
der eine Gemeinschaft derjenigen stiftet, die keine Gemeinschaft bilden und die
nichts Gemeinschaftliches verbindet."> Die Bindungskraft der Demokratie wiirde
sich damit aus ihrer Unverbindlichkeit ergeben, d.h. die Akteure wiirden immer
wieder Formen der politischen Auseinandersetzung, vor allem im Gegensatz zu
solchen der gewalttitigen Konfrontation, des bloBen Messens von Kriften, wih-
len, da sie mit der Demokratie oder der demokratischen Durchsetzung ihrer In-
teressen und Anspriiche jeweils etwas ganz anderes verbidnden, aber in der Tat
etwas damit verbdnden. Die Demokratie wiirde in der jeweiligen diskursiven Or-
ganisation ihrer Interessen, Bediirfnisse und Anspriiche eine entscheidende Rolle
spielen, ohne in den verschiedenen diskursiven Organisationen dieselbe Rolle zu
spielen.

Diese Theorie einer Integration durch die Mdoglichkeit von Dissensualitét
verdankt sich — wie zuvor bereits kurz gesagt — vor allem der Hegemonietheorie
Ernesto Laclaus sowie der Weltgesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Laclau

beiden Autoren zu kritisieren. Es sei jedoch dennoch angemerkt, dass die Darstel-
lung der Genese und der Geltung der bestehenden Menschenrechtsregimes duferst
fragwiirdig ist, zumal etwa der rechtliche Charakter der Menschenrechtserkldrungen
und das Eigenleben rechtlicher Regulierungsmuster iiberhaupt nicht thematisiert
werden.

13 Vgl. zu einer Kritik des Voluntarismus, der in der These nahezu beliebiger ,,leerer
Signifikanten, die die Integration leisten konnen, steckt, Smith 1998: 231-236.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | ANDREAS NIEDERBERGER

bietet die — schon im vorangehenden Abschnitt in Grundziigen charakterisierte —
Option, Hegemoniebildung tiber die Auszeichnung und Einbindung eines Signi-
fikanten zu denken, der auch fiir die hegemonial ,,liberwolbten oder eingebun-
denen Positionen zentral ist (Butler/Laclau/Zizek 2000: 44-89; vgl. dazu auch
Hetzel 2004: 193f.). Aber erst Luhmann erlaubt es, diesen Prozess tatséchlich als
Konstitution eines Kooperationszusammenhangs zu denken, da sich in seiner
Theorie das Bestehen gemeinsamer gesellschaftlicher Verhéltnisse daran ablesen
lasst, dass es Auseinandersetzungen, also Kommunikation tiber sie gibt (Luh-
mann 1975: 55-58). Diese gesellschaftstheoretische These ist notwendig, um be-
haupten zu konnen, dass Integration ohne Inklusion {iberhaupt moglich ist (Bora
2002) — und nur dann kénnen systemtheoretisch argumentierende Autoren, wie
beispielsweise Rudolf Stichweh, sinnvollerweise die Auffassung vertreten, dass
die Existenz einer Weltgesellschaft bereits daran abzulesen ist, dass gegen die
vermeintliche Existenz eines solchen globalen Zusammenhangs protestiert wird,
wobei der Protest in dieser Perspektive letztlich ein Streit {iber die Form der
Ausdifferenzierung dieses Zusammenhangs ist und nicht iiber seine Existenz
(Stichweh 2000: 31-47). Analog kann unter diesen Pramissen auch eine system-
theoretisch informierte Theorie radikaler Demokratie formulieren, dass von De-
mokratie so lange zu reden ist, wie iiber ihr Bestehen gestritten wird.

4. Konsens oder Dissens als Grundlage der Demokratie

Aber vermag dieser Ansatz einer radikalen Demokratietheorie wirklich zu tiber-
zeugen? Einer primédr analytisch-deskriptiv verfahrenden Demokratietheorie er-
laubt er sicherlich wiederum, eine Erkldrung fiir die faktische integrative Wir-
kung einer Demokratie anzubieten und auf diese Weise die Reproduktion eines
bestimmten politischen Kontextes zu erkldren. Diese Formulierung weist jedoch
schon auf das gravierende Problem dieser Theorie der Integration ohne Inklusion
hin: Sie vermag némlich keine Aussage dariiber zu treffen, welche Effekte die In-
tegration fiir die verschiedenen integrierten Positionen hat und d.h. auch, ob die
»zivilisierende® Wirkung der Integration sowie die Stabilitét, die daraus faktisch
resultiert, in der Perspektive der integrierten Positionen wirklich wiinschbar sind.
Denn diese Form der Integration kann nicht ausschlielen, dass es dauerhaft zur
Ausgrenzung und Beherrschung von Menschen, Gruppen und Positionen kommt,
da die Integration ja in keiner Weise garantiert, dass diese Menschen, Gruppen
oder Positionen in irgendeiner Art fiir die ,,Gemeinschaft®, die sich konstituiert,
von Bedeutung sind. Die konsensorientierten Integrationsmodelle erdffnen in
dieser Hinsicht immerhin die Moglichkeit einer Kritik, die zeigt, dass der ver-
meintliche Konsens tatsidchlich keiner ist, da er sich nur in selektivem Einschluss
oder signifikantem Ausschluss Aufrecht erhalten kann. Die Orientierung am
Konsensbegriff bietet solcherart also ein Kriterium, mit dem die Faktizitéit beur-
teilt und in ihrer Berechtigung bestritten werden kann, wihrend die Dissenstheo-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 277

rie der Demokratie schon dann zufrieden sein muss, wenn es nur hinreichend oft
an hinreichend vielen Stellen Streit und Auseinandersetzung gibt — ein fast schon
hegelianisch-dialektischer Optimismus, der irritiert, wenn man bedenkt, dass ge-
rade die Theorie radikaler Demokratie dem ,,Mainstream™ ja haufig vorwirft, ei-
nen zu starken Vernunftbegriff zu verwenden. Wahrscheinlich ist die eigene
Skepsis gegentiber diesem Optimismus dann auch der Grund, warum in nahezu
allen radikalen Demokratietheorien doch tiber die Gleichheit ein (normativer)
Begriff ausgezeichnet wird, zu dem sich der demokratische Streit notwendig ver-
halten muss und der notfalls gegen eine Ordnung und ihre Bemessungsstandards
eingeklagt werden kann.

Wenn also der Begriff der Demokratie in einer Theorie radikaler Demokratie
nicht blof3 analytischen Charakter haben soll, dann kann die Demokratie nicht
schon deshalb als ,,besser” erachtet werden, weil sie faktisch eine Bindungswir-
kung erzeugt. Die Demokratiec muss das Versprechen bieten, relevante Interes-
sen, Anspriiche und Bediirfnisse tatséchlich zu integrieren und zu deren Bertick-
sichtigung beizutragen — Integration ohne Inklusion ist also zumindest normativ
gesehen zu wenig. Ob eine solche Forderung allerdings im Rahmen einer strikten
Dissenstheorie der Demokratie artikuliert werden kann, ist du8erst fraglich, wes-
halb der Demokratie auch in vielen der entsprechenden Theorien entweder mit
der Gerechtigkeit (etwa bei Derrida) oder der Gleichheit ein formales oder gar
ein moralisches Ziel vorausgesetzt wird, das fiir alle Betroffenen verbindlich ist,
oder demokratische Verfahren ausgezeichnet werden, denen bei aller Bertick-
sichtigung des unterschiedlichen Auftretens in ihnen mit unterschiedlichen Ab-
sichten zuzumuten ist, dass sie die geforderte Integration und Inklusion leisten —
in diese Richtung weisen die interessanteren, vor allem feministischen Beitrége
zur Theorie der deliberativen Demokratie (Young 2000: 52-80). Den Theorien
radikaler Demokratie ist allerdings Recht darin zu geben, dass eine solche Auf-
nahme von Konsensmotiven natiirlich nicht bedeuten darf, dass empirischen
Demokratien die normative Leistung der Umsetzung von Gerechtigkeit, Gleich-
heit oder inklusiven Verfahren immer schon zugeschrieben wird. Von den Dis-
senstheorien bleibt somit fiir die Demokratietheorie insgesamt festzuhalten, dass
das Durchsetzen von Interessen und Anspriichen — und seien diese noch so gut
begrindet — haufig von Kédmpfen abhédngig ist, deren Erfolg sich nicht priméar
dem normativen Gehalt der Interessen und Anspriiche verdankt, sondern der Be-
harrlichkeit und dem Vermogen, Spannungen und Streit auszuhalten. Und das
heiflt natiirlich auch, dass die Demokratie dem Dissens Raum geben und lassen
muss — allerdings einem Dissens tiber das, was fiir alle gleichermaBen gelten soll-
te, und nicht einem Dissens schlechthin.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | ANDREAS NIEDERBERGER

Literatur

Bohman, James (2005): ,,The Democratic Minimum: Is Democracy a Means to
Global Justice?*. In: Ethics & International Affairs 19, S. 101-116.

Bonacker, Thorsten/Brodocz, André (2001): ,,Jm Namen der Menschenrechte®.
In: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen §, S. 179-208.

Bora, Alfons (2002): ,,,Wer gehort dazu?‘ Uberlegungen zur Theorie der Inklu-
sion“. In: Kai-Uwe Hellmann/Rainer Schmalz-Bruns (Hg.): Theorie der Poli-
tik. Niklas Luhmanns politische Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
60-84.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Contingency, Hegemony,
Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London: Verso.

Castoriadis, Cornelius (1984): Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf ei-
ner politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Cohen, Joshua (1997): ,,Deliberation and Democratic Legitimacy*. In: James
Bohman/William Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Reason
and Politics, Cambridge/Mass.: MIT Press, S. 67-91.

Critchley, Simon (1998): ,,Dekonstruktion, Marxismus, Hegemonie. Zu Derrida
und Laclau®. In: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur
Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien: Turia & Kant, S. 193-208.

Demirovic, Alex (1997): Demokratie und Herrschaft. Aspekte kritischer Gesell-
schaftstheorie, Miinster: Verlag Westfilisches Dampfboot.

Derrida, Jacques (1996): Marx’ Gespenster, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1927): The Public and Its Problems, New York: Holt.

Fliigel, Oliver (2004): ,,Démocratie a venir: Jacques Derrida®. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. De-
mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2004, S. 19-42.

Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (2004): ,,Die Riickkehr des Politi-
schen®. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr
des Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2004, S. 7-16.

Frankfurter Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie (2004): ,,Autono-
mie und Heteronomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxis-
mus und Poststrukturalismus®. In: Frankfurter Arbeitskreis fiir politische
Theorie & Philosophie (Hg.): Autonomie und Heteronomie der Politik. Poli-
tisches Denken zwischen Post-Marxismus und Poststrukturalismus, Biele-
feld: Transcript Verlag, S. 1-31.

Goyard-Fabre, Simone (1998): Qu’est-ce que la démocratie? La généalogie phi-
losophique d’une grande aventure humaine, Paris: Armand Colin.

Gutman, Amy/Thompson, Dennis (2004): Why Deliberative Democracy?,
Princeton: Princeton University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTEGRATION UND LEGITIMATION DURCH KONFLIKT? | 279

Habermas, Jurgen (1992): Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie®. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Het-
zel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. Demokratietheorien heute, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 185-210.

Koveker, Dietmar (Hg.) (2004): Im Widerstreit der Diskurse. Jean-Frangois Lyo-
tard und die Idee der Verstindigung im Zeitalter globaler Kommunikation,
Berlin: Berlin Verlag.

Kripke, Saul (1987): Wittgenstein iiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Kuhn, Thomas S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony & Socialist Strategy. To-
wards a Radical Democratic Politics, London: Verso.

Laclau, Ernesto (2000): ,,Power and Social Communication®. In: Ethical Per-
spectives 7, S. 139-145.

Lefort, Claude/Gauchet, Marcel (1990): ,,Uber die Demokratie: Das Politische
und die Instituierung des Gesellschaftlichen®. In: Ulrich Rédel (Hg.): Auto-
nome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.
89-122.

Losch, Bettina (2005): Deliberative Politik. Moderne Konzeptionen von Offent-
lichkeit, Demokratie und politischer Partizipation, Miinster: Verlag Westfili-
sches Dampfboot.

Luhmann, Niklas (1975): ,,Die Weltgesellschaft“. In: Niklas Luhmann: Soziolo-
gische Aufkldrung 2. Aufsitze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 51-71.

Lyotard, Jean-Francgois (1989): Der Widerstreit, Miinchen: Fink.

Marchart, Oliver (1998): ,,Gibt es eine Politik des Politischen? Démocratie a ve-
nir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstand“. In: Oliver Marchart
(Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto La-
claus, Wien: Turia & Kant, S. 90-119.

Maus, Ingeborg (1992): Zur Aufkldrung der Demokratietheorie. Rechts- und de-
mokratietheoretische Uberlegungen im AnschluB an Kant, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Niederberger, Andreas (2002): ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine
politische Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?“. In: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie 27, S. 149-170.

Niederberger, Andreas (2004): ,,Aufteilung(en) unter Gleichen — Zur Theorie der
demokratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciére®. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. De-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | ANDREAS NIEDERBERGER

mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S. 129-145.

Niederberger, Andreas (2006): ,,Demokratic in der Weltgesellschaft? Einige
Uberlegungen zu normativen Grundlagen politischer Ordnung und ihrer glo-
balen Realisierung®. In: Jens Badura (Hg.): Mondialisierungen. ,Globalisie-
rung‘ im Lichte transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: Transcript.

Niederberger, Andreas/Schink, Philipp (2004): ,,Im Bann der Souverénitit. Zur
Kritik eines Grundbegriffs moderner Politik™. In: Jorg Meyer/Raj Kollmor-
gen/Johannes Angermiiller/Dirk Wiemann (Hg.): Reflexive Reprisentatio-
nen. Diskurs, Macht und Praxis der Globalisierung, Miinster: LIT Verlag, S.
45-56.

Nino, Carlos Santiago (1996): The Constitution of Deliberative Democracy, New
Haven: Yale University Press.

Nonhoff, Martin (2006): Politischer Diskurs und Hegemonie. Das Projekt ,,So-
ziale Marktwirtschaft®, Bielefeld: transcript Verlag.

Pettit, Philip (1997): Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Ox-
ford: Oxford University Press.

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Richardson, Henry S. (1997): ,Democratic Intentions“. In: James Boh-
man/William Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Reason and
Politics, Cambridge/Mass.: MIT Press, S. 349-382.

Richardson, Henry S. (2002): Democratic Autonomy. Public Reasoning about
the Ends of Policy, Oxford: Oxford University Press.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1977): Gesellschaftsvertrag, Stuttgart: Reclam Verlag.

Smith, Anna Marie (1998): ,,Das Unbehagen der Hegemonie. Die politischen
Theorien von Judith Butler, Ernesto Laclau und Chantal Mouffe®. In: Oliver
Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Erne-
sto Laclaus, Wien: Turia & Kant, S. 225-237.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Walzer, Michael (2003): ,,Philosophy and Democracy*. In: Thomas Christiano
(Hg.): Philosophy & Democracy. An Anthology, Oxford: Oxford University
Press, S. 258-274.

Young, Iris (2000): Inclusion and Democracy, Oxford: Oxford University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Jens Badura, Dr. phil., Maitre de conférence associ¢ an der Universitét Paris 8
(Vincennes-St. Denis) und Geschéftsfithrer von ,durchdenker.de — agence pour la
pensée transverse® (www.durchdenker.de). Arbeitsgebiete: Kulturphilosophie der
Moderne, Strukturalismus, Ethik. Wichtigste Verdffentlichungen: Die Suche
nach Angemessenheit, Miinster/Hamburg/London 2002; als Hg.: Mondialisierun-
gen, Bielefeld 2006.

Oliver Fliigel, Dr. des., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Arbeitsbereich fiir
Politische Ideengeschichte und Theorie der Politik am Institut fiir Politische Wis-
senschaft der Universitdt Hannover. Forschungsschwerpunkte: Politische Philo-
sophie, insbesondere der Moderne, Kritische Demokratietheorie, Postmodernes
Denken. Publikationen u.a.: Die Riickkehr des Politischen. Demokratietheorien
heute, hrsg. zusammen mit Reinhard Heil und Andreas Hetzel. Darmstadt 2004.
Jenseits von Prozedur und Substanz. Derrida und die normative Demokratietheo-
rie, in: Andreas Niederberger/Markus Wolf (Hg.): Dekonstruktion und Politik,
Bielefeld i. E.

Petra Gehring, Prof. Dr. phil. Professorin am Institut fiir Philosophie der TU
Darmstadt. Forschungsbereiche: Metaphysik und Metaphysikkritik — insbeson-
dere des 19. und 20. Jahrhunderts; klassische und nachklassische Phinomenolo-
gie; Strukturalismus und der so genannte Poststrukturalismus, Zeichen-, Text-,
und Medienfragen, Politische Theorie und Geschichtsphilosophie, Rechtsphilo-
sophie, Theorie der Biowissenschaften und der Biomacht, philosophische Be-
griffsgeschichte, Metaphern in der Philosophie und den Wissenschaften. Mono-
graphien zuletzt: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens.
Frankfurt am Main: Campus 2006; Foucault — die Philosophie im Archiv. Frank-
furt am Main: Campus 2004. Aufsdtze im Bereich politische Philosophie u.a.
zum Staat bei Hegel, zu den Staatswissenschaften im 19. Jahrhundert, zu Carl
Schmitt, zu Benjamins Kritik der Gewalt, zu Merleau-Pontys Geschichtsphiloso-
phie, zum Recht, zum Widerstandsproblem und zum Problem des Regierens bei

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | AUTORINNEN UND AUTOREN

Foucault, zu feministischen Subversionen, zu Derridas ,,Gerechtigkeit®, zu Lyo-
tard sowie, aktuell, zum Gestdndnis im Strafvollzug und zur liberalen Sterbehilfe.
Publikationen unter: www.ifs.tu-darmstadt.de/phil/

Reinhard Heil, M.A., promoviert an der TU Darmstadt unter dem Arbeitstitel
,Der Transhumanismus* und war Stipendiat des Graduiertenkollegs ,,Technisie-
rung und Gesellschaft der Technischen Universitit Darmstadt. Seine Arbeits-
schwerpunkte sind der Transhumanismus, politische Theorie und Philosophie,
Sozial- und Technikphilosophie sowie die Laibacher Lacan Schule (Zizek, Dolar,
et al.). Publikationen: Fliigel, O./Heil, R./Hetzel, A. (Hg.): Die Riickkehr des Po-
litischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt 2004.

Andreas Hetzel, Dr. phil., Studium der Philosophie, Germanistik und Publizistik
in Miinster und Frankfurt am Main, derzeit Koordinator im Graduiertenkolleg
,»Technisierung und Gesellschaft” an der TU Darmstadt. Forschungs- und Verof-
fentlichungsschwerpunkte sind Sozial- und Kulturphilosophie, Techniktheorien,
Theorien der Macht, Rhetorik, Sprachphilosophie und politische Theorie.

Mechthild Hetzel, Dipl.-Pad., Lehrbeauftragte fiir Philosophie an der TU Darm-
stadt und Soziologie der Behinderten an der PH Heidelberg; Promotionsstipen-
dium der Hans-Bockler-Stiftung zum Thema ,,Provokation des Ethischen. Dis-
kurse tiber Behinderung und ihre Kritik“: Schriften, Tagungs- und Kongressbei-
trage im Umkreis von Kritischer Theorie und Marginalisierungsdiskursen.

Dirk Jorke, Dr. phil., Studium der Politikwissenschaft, Soziologie, Geschichte
und Philosophie in Kiel und Hamburg, derzeit wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Institut fir Politikwissenschaft der Universitit Greifswald. Forschungsbereiche:
Demokratietheorie, Pragmatismus, politische Anthropologie und politische Ide-
engeschichte. Veroffentlichungen u.a.: Demokratie als Erfahrung. John Dewey
und die politische Philosophie der Gegenwart, Wiesbaden 2003. Politische An-
thropologie. Eine Einfithrung, Wiesbaden 2005. Auf dem Weg zur Postdemokra-
tie. In: Leviathan (4/33).

Heike Kimpf, Privatdozentin fiir Philosophie an der TU-Darmstadt. For-
schungsbereiche: Anthropologie, Sozialphilosophie, Hermeneutik, Kulturtheorie,
feministische Philosophie. Buchversffentlichungen u.a.: Helmuth Plessner. Eine
Einfuhrung. Disseldorf 2001, Die Exzentrizitit des Verstehens. Berlin 2003,
Aufsétze v.a.: Politische Philosophie als Sprachkritik. Zum Machtdiskurs bei Ju-
dith Butler. In: Dialektik 2002, Perspektiven einer feministischen Ethik jeinseits
einer geschlechterspezifischen Moral. In: Ethica 2003.

Jens Kertscher, Dr. phil., Studium der Philosophie und Romanistik in Koln,
Florenz, Tiibingen und Heidelberg, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 283

Philosophie der TU Darmstadt. Arbeitsgebiete sind vor allem Sprachphilosophie,
politische Philosophie, die Philosophie des Deutschen Idealismus, die franzgsi-
sche Gegenwartsphilosophie und der Pragmatismus. Er ist Autor von Aufséitzen
und Rezensionen zu diesen Gebieten und Mitherausgeber u.a. der Bénde Perfor-
mativitdt und Praxis (2003) und Wittgenstein und die Metapher (2004).

Ralf Krause, nach dem Magister tiber das Dialektikverstindnis bei Deleuze an
der FU Berlin und der Arbeit in einem Berliner Schulbuchverlag aktuell mit einer
Dissertation iiber Deleuzes Ansatz einer immanenten Ethik in Wuppertal be-
schiftigt. Publikationen: CD-ROM (Hg.) Nietzsches Schriften oder der furor phi-
losophicus, Berlin 2001; Verkehrte Welt. Dialektisch denken mit Deleuze (in:
Dialektik und Differenz, Wiesbaden 2001); Vom Ethos der Immanenz (in: Jour-
nal Phidnomenologie 17/2002); Deleuze und die Anderen (in: Ereignis auf Fran-
z6sisch, Miinchen 2004); mit Marc Rolli: Politik auf Abwegen (in: Die Riickkehr
des Politischen, Darmstadt 2004) mit Marc R6lli: Die Subjektivierung der Macht
— Deleuze und Foucault (in: sinn macht unbewusstes ..., Wiirzburg, 2005).
Ubersetzung: Un seul ou plusieurs événements von Bruno Besana (in: Ereignis
auf Franzosisch)

Oliver Marchart, Prof. Dr.phil., PhD, arbeitet im Schnittfeld politische Philoso-
phie, Diskurstheorie und Kultur- und Medienwissenschaft. SNF-Forderungspro-
fessor am Soziologischen Seminar der Universitdt Luzern. Aktuelle Buchverof-
fentlichungen u.a.: Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Glo-
balisierung (2005), Stand der Bewegung? Protest, Globalisierung, Demokratie
(2005), hg. mit Rupert Weinzierl, und Post-foundational Political Thought. Poli-
tical Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau (im Erscheinen).

Stephan Moebius, PD Dr. phil., geb. 1973 in Konstanz, Soziologe und Kultur-
wissenschaftler, ist Privatdozent an der Universitidt Bremen und wissenschaftli-
cher Mitarbeiter am Institut fiir Soziologie der Albert-Ludwigs-Universitéit Frei-
burg i.Br.; er arbeitet derzeit in Freiburg an einem DFG-geforderten Projekt zu
Marcel Mauss. Biicher zu Baumans Postmoderner Ethik, 2001; Georg Simmel
lesen, 2002; Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer post-
strukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida, 2003; Praxis
der Soziologiegeschichte, 2004; Franzosische Soziologie der Gegenwart (hg. mit
L. Peter), 2004; Jacques Derrida (hg. mit Dietmar J. Wetzel), 2005; Kunst im
Kulturkampf (hg. mit L. Hieber/K.-S. Rehberg), 2005; Gift — Marcel Mauss’
Kulturtheorie der Gabe (hg. mit C. Papilloud), 2006; Marcel Mauss, 2006; Die
Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collége de Sociologie, 2006; Kultur.
Theorien der Gegenwart (Hg. mit D. Quadflieg), 2006.

Andreas Niederberger (*1972), Dr. Phil, Studium der Philosophie, Romanistik
und Soziologie in Frankfurt, Paris und St. Louis (USA); 2002 Promotion und

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | AUTORINNEN UND AUTOREN

seitdem wissenschaftlicher Assistent am Institut fiir Philosophie der Johann
Wolfgang Goethe-Universitdt Frankfurt am Main; ab Herbst 2006 Gastdozent an
der Northwestern University (Evanston/USA). Jiingere Publikationen u.a.: Kon-
tingenz und Vernunft. Zum Verhiltnis von Wissen und Welt in der Konstitution
der Handlung, Freiburg/Breisgau: Alber 2006 (im Druck); ,,Demokratie in der
Weltgesellschaft? Einige Uberlegungen zu normativen Grundlagen politischer
Ordnung und ihrer Realisierung®, in: Jens Badura (Hg.), Mondialisierungen.
,»Globalisierung™ im Lichte transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: Transcript
2006, S. 183-199; ,,Ontologie als Praxis oder Praxis statt Ontologie? Einige Be-
merkungen zum Verhéltnis von Praxisphilosophie und ,,praktisch-pragmatischer*
Wende der Philosophie®, in: Georg W. Bertram, Stefan Blank, Christophe Lau-
dou, David Lauer (Hg.), Intersubjectivité et pratique. Contributions a 1’étude des
pragmatismes dans la philosophie contemporaine, Paris: L’Harmattan 2005, S.
191-208, ,,Inclusion démocratique et identité(s) plurielle(s) dans 1'Union euro-
péenne®, in: Eurostudia 1 (2005).

Dirk Quadflieg, M.A., Studium der Philosophie und der Soziologie in Aachen
und Bremen; derzeit Promotionsstipendiat der Zentralen Forschungsférderung
der Universitit Bremen. Forschungsschwerpunkte: Philosophie und Kulturtheorie
des 20. Jahrhunderts, insbes. Sprach- und Texttheorie, Phdnomenologie sowie
Psychoanalyse. Veroffentlichungen u.a.: Kultur. Theorien der Gegenwart (Hg.
mit Stephan Moebius), Wiesbaden 2006; Das Sein der Sprache. Foucaults Ar-
chdologie der philosophischen Moderne, Berlin 2006.

Marc Rélli, Dr. phil., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Philosophie
der TU Darmstadt. Forschungsbereiche: Geschichte der philosophischen Anthro-
pologie, Franzgsische Philosophie im 20. Jahrhundert, Philosophie der Biowis-
senschaften, Phinomenologie und Empirismus. Ver6ffentlichungen u.a.: Gilles
Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus. Wien 2003; Ereignis auf
Franzosisch. Von Bergson bis Deleuze. Miinchen 2004 (als Hg.)

Thomas Schmidt, M.A., Studium der Politikwissenschaft und Soziologie in
Darmstadt, Frankfurt a. M. und Edinburgh, danach Wissenschaftlicher Mitarbei-
ter an der TU-Darmstadt, z.Zt. Lehrer fiir Politik an einer kaufménnischen Be-
rufsschule sowie fiir Geschichte an einem beruflichen Gymnasium. Letzte Verof-
fentlichungen: Der demokratische Sektoralismus und seine direktdemokratischen
Ausgestaltungsmoglichkeiten, in: Tanja Hitzel-Cassagnes/Thomas Schmidt
(Hg.): Demokratie in Europa und europdische Demokratien. Wiesbaden: VS Ver-
lag, 2005.

Wim Weymans, Dr. phil., geb 1975, Studium der Geschichte, Philosophie und
Politischen Theorie in Antwerpen, Leuven und Cambridge (GB). Ist derzeit
Postdoc beim Forschungsrat der Universitdt Leuven (K.U. Leuven). Forschungs-

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 285

bereiche: zeitgenossische franzosische politische Philosophie und Geschichts-
theorie und Europiische Forschungs- und Bildungspolitik. Verdffentlichungen zu
Michel de Certeau (in History and Theory 2004), Quentin Skinner (in Leviathan
2005), Claude Lefort, Marcel Gauchet und Pierre Rosanvallon. Veréffentlichun-
gen in Vorbereitung zur Gauchet und Foucault tiber den Wahnsinn sowie iiber
den Europidischen Forschungs- und Bildungsraum. Postanschrift: Willemsstraat
74, B-3000 Leuven, Belgien.

Marc Ziegler, M.A., promoviert an der TU Darmstadt unter dem Arbeitstitel
,,Die phantasmatische Wirklichkeit der Technik* tiber Verdnderungen der Einbil-
dungskraft in hochtechnologischen Gesellschaften und war Stipendiat des Gradu-
iertenkollegs ,,Technisierung und Gesellschaft®. Seine Arbeitsschwerpunkte lie-
gen in der praktischen Philosophie, der Asthetik sowie der politischen Philoso-
phie.

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14119:55. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrdge zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Dezember 2006, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-545-6

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Dezember 2006, ca. 350 Seiten,
kart., zahlr. Abb., ca. 29,80 €,
ISBN: 3-89942-550-2

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
September 2006, 192 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 3-89942-536-7

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnéma

Derrida zum Andenken
September 2006, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-510-3

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

August 2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-332-1

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
Juni 2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-364-X

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansitze zu einem
philosophischen Medienbegriff
April 2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-443-3

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

Mairz 2006, 232 Seiten,
kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-456-5

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

Mirz 2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-475-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14:19:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und dsthetische
Aufrisse

Februar 2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-427-1

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
Februar 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-465-4

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration
Januar 2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-441-7

Christoph Henning
Philosophie nach Marx

100 Jahre Marxrezeption und
die normative Sozialphilosophie
der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 3-89942-367-4

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt

kein System

Beitrdge zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-273-2

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger
Marx zufolge

Die unmogliche Revolution
2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-211-2

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdiszipli-
nirer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839403327 - am 14.02.2026, 14:19:55.



https://doi.org/10.14361/9783839403327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Die unendliche Aufgabe
	Inhalt
	Die unendliche Aufgabe – Perspektiven und Grenzen radikaler Demokratie
	Klassische Rhetorik und radikale Demokratie
	Sprache und Anerkennung. Zur Rationalität des Politischen im Anschluss an Jürgen Habermas’ Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats und Jacques Rancières Unvernehmen
	Metaphysik und Politik – Heidegger, Derrida und das Denken des Offenen
	Konstruktive Dekonstruktion – Dekonstruktive Konstruktion
	Passive Entscheidung des Anderen in mir – Zur Frage der Entscheidung bei Jacques Derrida und Ernesto Laclau
	Revision des politischen Vokabulars: Giorgio Agamben
	Das ‚Begehren‘ des Subjekts – Anmerkungen zum Konzept des Widerstands bei Judith Butler
	Brüchige Widerständigkeit. Zu Entwicklung und Grenzen des Konzepts der „immateriellen Arbeit“ in Hardt/Negris Multitude
	Die Kriegsmaschine in der Struktur des Politischen – Ein Beitrag zur Verunsicherung des Denkens
	Ein revolutionärer Republikanismus – Hannah Arendt aus radikaldemokratischer Perspektive
	Politik der Prosa. Schreibverfahren bei Michel Serres
	Freiheit durch politische Repräsentation – Lefort, Gauchet und Rosanvallon über die Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft
	Demokratischer Sektoralismus: Fragen an die politische Theorie
	Implizite Zensur und politische Öffentlichkeit
	Slavoj Žižeks Kritik des radikaldemokratischen Diskurses
	Wie demokratisch sind radikale Demokratietheorien?
	Integration und Legitimation durch Konflikt? Demokratietheorie und ihre Grundlegung im Spannungsfeld von Dissens und Konsens
	Autorinnen und Autoren

