138

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

die kurdischen Akteure stellte ein sunnitisch geprigter, arabischer, sikularer Na-
tionalismus eine Bedrohung dar."®

Ungeachtet der Positionierung der Sahwa innerhalb der politischen Landschaft im
Irak ist dieser Verbund weniger als Beweis eines tief verankerten Tribalismus zu
deuten, denn als Effekt und Ausdruck eines tiefgreifenden Wandels der Stimme

und ihrer Strukturen, der noch zu erforschen bleibt.*”

4.2 Wahda: Die Uberwindung von Konfessionalismus durch Einheit

Am 29. Juli 2007 gewann die irakische Fussballnationalmannschaft die Asienmeis-
terschaft. Der Titel war eine Sensation fiir die »Léwen von Mesopotamien«, wie die
irakische Auswahl gerne genannt wird. In der irakischen Offentlichkeit wurde der
Sieg als Triumph der Einheit (wahda) gefeiert, der der Gewalt im Irak entgegenge-
setzt wurde. Die Tageszeitung as-Sabah al-gadid gratuliert »unserem Volk« zu die-
sem Sieg, der ein Beweis fiir die Einheit sei.”® Auch der bayan von Staatsprisident
Galal Talabaniwird im Artikel zitiert, der den Sieg als Leistung des gesamten »Spek-
trums« (atyaf), die Spieler als Symbole der nationalen Einheit (al-wahda al-wataniya)
bezeichnet. Ministerprasident Maliki wird mit der Aussage zitiert, die Spieler seien
in der Lage, die verschiedenen Gruppen (sufiif) der Iraker zu vereinen."

Die Zeitung Dar as-Salam, die der sunnitischen Irakischen Islamischen Partei
(IIP) nahesteht, sieht die Nationalmannschaft als Banner der Einheit des irakischen
Volkes und der Toleranz zwischen der Gesamtheit seiner Angehorigen. Wie in vielen
anderen Kommentaren auch sieht Dar as-Salam den Sieg als Startpunkt, als Signal
fur kinftige positive Entwicklungen im Irak."°

Selbst die Spieler verweisen auf die vereinende Symbolik, etwa Siegtorschiitze
Yanis Mahmid, der beteuert, nicht er habe das Tor erzielt, sondern »das gesamte
irakische Volk.«'*

Der sportliche Erfolg wihrend der Hochphase konfessioneller Gewalt im Irak
wurde als Symbol der Einheit gefeiert, als Uberwindung der Spaltung und als Bei-

spiel dafiir, was der Irak sein konnte, sein sollte. Jenseits der Publikationen von ul-

116 Vgl. Benraad: Une lecture de la Sahwa ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 2009,
S.102-103.

117 Vgl.ebd,, S.105. Gerade auch der Zuspruch zu ultraislamischen Kampfbiinden durch Teile der
Stamme deutet auf einen tiefgreifenden sozialen Wandel innerhalb der tribalen Gemein-
schaften hin. Vgl. Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes
and global Jihadism, 2017,S5.1-13,S.7.

118 Vgl as-Sabah al-gadid 915, 31.07.2007, S.1.

19 Vgl.ebd., S. 2.

120 Vgl.ebd., S.11.

121 »Sag@aluhu as-sa’b al-iragi kulluhug, ebd., S. 8 —9.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

traislamischen Kampfbiinden dominierte die Verurteilung konfessioneller Gewalt
die éffentliche Debatte. Die Uberwindung der Gewalt wurde mit der Uberwindung
der Spaltung gleichgesetzt, der die nationale und die religiose Einheit als Ideal ge-
geniibergestellt wurden. Diese idealisierte Einheit wird im Folgenden genauer be-
trachtet.

Die Gewalt im Irak und die konfessionellen Spannungen in der Region lésten
verschiedene Initiativen aus, um das Verhiltnis zwischen den Konfessionen zu ver-
bessern. Zu den prominentesten Beispielen gehoren die Doha-Konferenz von 2007
und die im gleichen Jahr veréffentlichte »Botschaft von Amman«.'** Die Konferenz
in Doha stand im Zeichen der Okumene bzw. der konfessionellen Anniherung (ta-
qrib) und der friedlichen Koexistenz (ta ‘aius) — seit den 1930er Jahren etablierte Kon-
zepte, anhand derer die Einheit der islamischen *'Umma angestrebt wird.”* Selbst
prominente Teilnehmer der Konferenz in Doha verzichteten trotz der dkumenisch
ausgerichteten Schlusserklirung allerdings nicht auf konfessionelle Polemiken. So
verurteilte Yasuf al-Qaradawi bereits bei der Konferenz und wiederholt in den dar-
auffolgenden Jahren die schiitische Praxis der Verunglimpfung der Prophetenge-
fahrten.'*

Die Botschaft von Amman geht auf eine Initiative des jordanischen Kénigs Ab-
dullah II zuriick, der sich bereits 2004 mit den folgenden drei Fragen an verschie-
dene islamische Gelehrte richtete: Wer ist ein Muslim? Ist es erlaubt, jemanden als
vom Glauben abgefallen zu bezeichnen? Wer darf Fatwas ausstellen?”* Die Antwor-
ten wurden an darauffolgenden Konferenzen zwischen 2005 und 2006 durch eine
Vielzahl religiéser Autorititen diskutiert. Die Positionen, auf die sich die Gelehrten
einigten, orientierten sich an der Bestitigung der Gemeinsamkeiten der verschie-
denen Rechtsschulen (inklusive der schiitischen Ausprigungen sowie sufistischer
Strémungen) und betonten die von diesen Schulen geteilten Grundlagen als Basis
fiir die gemeinsame Teilhabe am Islam. Dariiber hinaus bekriftigten sie die Positi-
on, dass ein Rechtsgutachten (fatwa) nur durch Personen erlassen werden diirfe, die

122 Muassasat Al-al-Bait li-I-Fikr al-Islami: The Amman message, 2013.

123 Vgl. Said, Behnam T.: Islamische Okumene als Mittel der Politik. Aktuelle Tendenzen in der
Anniherungsdebatte zwischen Sunna und Schia auf der Doha-Konferenz 2007, Berlin 2009’
(Islamkundliche Untersuchungen 293), S. 11—13. Zuislamischen 6kumenischen Bemithungen
und Gegenbewegungen im 20. Jahrhundert ausfiihrlich Brunner, Rainer: Anndherung und
Distanz. Schia, Azhar und die islamische Okumene im 20. Jahrhundert, Berlin, Boston 2020
(Islamkundliche Untersuchungen 204).

124 Vgl. Brunner, Rainer: Sunnis and Shiites in Modern Islam. Politics, Rapprochement and the
Role of al-Azhar, in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia rela-
tionships. Doctrine, transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S. 25 — 38,
S.37-38.

125 Vgl Muassasat Al-al-Bait li-I-Fikr al-Islami: The Amman message, 2013, S. v —Vi.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

tiber die durch die jeweiligen Rechtsschulen definierten Voraussetzungen verfiigten
und die entsprechenden Methodologien einhielten.'

Sowohl die Doha-Konferenz wie die Botschaft von Amman bekriftigten, dass
dem friedlichen Zusammenleben der Angehorigen verschiedener islamischer
Rechtsschulen und Konfessionen bei allen Differenzen keine theologischen Hin-
dernisse im Weg stiinden. Einen Einfluss dieser Bekenntnisse auf die Gewalt im
Irak lisst sich aber nicht feststellen.

Dieser Exkurs in die regionalen Debatten unter muslimischen Gelehrten illus-
triert das Bemithen der beteiligten Autorititen, die Deutungshoheit iiber ein dis-
kursives Feld zu behalten, die ihnen von diversen Akteuren im Irak offensichtlich
lingst nicht mehr zugesprochen wurde. Weder fiir die Argumentationsweise der ul-
traislamischen Kampfbiinde im Irak noch fiir diejenige der sunnitischen Stimme,
die gegen deren Gewalt mobilisiert wurden, spielten sie eine bedeutsame Rolle.

Im Kontext der Konfessionalisierung betrachtet, zeigen die Bemithungen um
die Okumene die Institutionalisierung der Konfessionen auf. Unterschiedliche In-
stitutionen ringen um die Deutungshoheit innerhalb ihrer jeweiligen Konfessionen
und Rechtsschulen. Zudem sind entgegengesetzte Argumentationsstrukturen fest-
stellbar, wenn etablierte religiose Gelehrte anhand der Rechtsschulen und den da-
mit verbundenen Methoden argumentieren, wihrend ultraislamische Akteure die
Abgrenzung von der Schia und die Gefolgschaft gegeniiber der eigenen Fithrung
konstitutiv sind. Die dkumenischen Uberlegungen mégen angesichts der zeitge-
nossischen konfessionellen Konflikte an Bedeutung gewonnen haben, den Fokus
der Argumentationen bildet aber die Frage nach der Autoritit innerhalb der jewei-
ligen konfessionellen Gruppen bzw. Rechtsschulen: Die etablierte Geistlichkeit re-
klamiert die Deutungshoheit in religiésen Fragen fiir sich. Sie ist es auch, die die
Entscheidung zur Okumene fillt. Somit liefert die Thematisierung des konfessio-
nellen Konflikts die Grundlage, anhand derer religiose Autoritit verhandelt wird.

Die Reprisentation der islamischen oder nationalen Einheit wurde nicht nur
von etablierten Institutionen zur Legitimation genutzt. Im Irak erlaubte sie eine
Systembkritik, wie sie in der Folge der konfessionellen Gewalt prominent durch
die Parteienkoalition ‘Iraqgiya vertreten wurde. ‘Iragiya machte Sicherheit und
die Uberwindung konfessioneller Orientierung hin zu einem Zivilstaat zu ihrem
Wahlprogramm.

4.2.1 ‘Iragiya: Sicherheit und doula muwatina

Die Parteienallianz der ‘Iraqiya-Liste brachte mit ihrer konfessionellen Durchmi-
schung eine Neuerung in die irakische Parteienlandschaft. Geleitet von einem Schii-
ten, Iyad ‘Allawi (2004 irakischer Ubergangspremierminister, nach den Parlaments-

126 Vgl.ebd., S.16-18.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

wahlen 2005 in der Opposition), vereinte sie sowohl sunnitische wie antikonfessio-
nelle Positionen.'”

Die ‘Iraqiya griindete auf der Wifaq-Partei (wifaq al-watani al-‘iraqi, auch be-
kanntals Iraqi National Accord), einem in den 9oer Jahren gegriindeten Zusammen-
schluss fritherer Ba‘t-Angehoériger und weiterer Dissidenten, die vor der Verfolgung
durch Saddam Hussein geflohen waren. Diese Entstehungsgeschichte war mit ein
Grund fiir die Anschuldigungen politischer Gegner gegeniiber ‘Iraqiya, frithere ehe-
malige Baathisten wieder an die Macht bringen zu wollen.*®

‘Iraqiya positionierte sich als sikularistische Alternative zur Rechtsstaat-Koali-
tion (i 'tilaf daula al-qanun) des Ministerprasidenten Maliki. Dieser Sikularismus de-
finierte sich in erster Linie iiber die Ablehnung von Konfessionalismus." Den zwei-
ten argumentativen Grundpfeiler der ‘Iraqiya bildete die Kritik an der gegenwirti-
gen Regierung, der sie neben Konfessionalismus auch Korruption vorwarf (wobei
der arabische Begriff fasad nicht nur finanzielle, sondern auch politische und mora-
lische Korruption umfasst).”°

Das politische Programm der ‘Iraqiya fiir die Parlamentswahlen von 2010 startet
denn auch mit der Aussage, »Konfessionalismus und Korruption sind die Feinde des
Iraks«.” Eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den beiden Begriffen fehlt aller-
dings. In den englischen Ubersetzungen der ‘Iragiya-Texte wird die Formulierung
cross-sectarian als Beschreibung der Allianz verwendet. Das Wahlprogramm besteht
aus fiinf Teilen: 1) Sicherheit und Streitkrifte, 2) Justiz und Menschenrechte, 3) ara-
bische, regionale und internationale Beziehungen, 4) Wirtschaft und 5) 6ffentliche
Dienste, womit hier in erster Linie die 6ffentliche Infrastruktur gemeint ist. Damit
sind die Bereiche benannt, fiir die ‘Iraqiya zu diesem Zeitpunkt Handlungsbedarf
sieht. Demgegeniiber geht das politische Programm von 2002 noch deutlich stir-
ker auf das politische System ein und behandelt die Demokratie als anzustrebendes
Ziel. Eine weitere Besonderheit des Programms von 2002 ist, dass der Begrift ta ifiya
vollstindig fehlt — ein Hinweis darauf, dass das Konzept erst nach 2003 seine Domi-
nanz entwickelt hat.”*

Sicherheit und Streitkrafte sind wiederkehrende Themen in den ‘Iraqiya-Publi-
kationen um 2010. Darunter versteht die Partei zwei aus ihrer Sicht miteinander
verbundene Themenblocke: Erstens wird die Gewalt thematisiert, unter der die ira-
kische Bevolkerung nach 2003 zu leiden hatte, und zweitens wird die Frage nach der

127 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iragiya,
Middle East Report, 127, Briissel, Bagdad 2012, S. 1.

128 Vgl.ebd., S.5.

129 Ebd., S.16.

130 Vgl. al-Ba'labakki: al-Mawrid al-arab'i, 2016, S. 997 —998.

131 Al-g@ima al-iraqiya al-wataniya: Al-barnamig as-siyyasi lil-q2'ima al-iraqiya, 2009, S. 3.

132 Vgl al-wifaq al-watani al-iraqgi: 'Usus mitaq al-wifaq al-watani al-firaqt, 2002.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

14


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Zusammensetzung der Streitkrifte aufgeworfen. Der Aufbau der Streitkrifte wird
verkniipft mit der Forderung nach einer Amnestie fiir diejenigen, die keine Verbre-
chen gegen das irakische Volk begangen hitten. Damit wird auf die Auflésung der
irakischen Armee angespielt, wodurch viele insbesondere sunnitische Armeeange-
horige ihre Existenzgrundlage verloren hatten. Es handelt sich um eine von sunni-
tischen Kreisen oft vorgebrachten Forderung, aber auch in der wissenschaftlichen
Literatur wurde wiederholt auf die gravierenden Folgen des damaligen Entschei-
des hingewiesen.”® Damit stellt der Text einen direkten Zusammenhang zwischen
der schlechten Sicherheitslage und der Gewalt innerhalb der Bevolkerung einerseits
und politischen Entscheiden anderseits her. Als Losung wird gefordert, »die Aus-

wahl der Angehérigen unserer Sicherheitskrifte™*

aus der Gesamtheit des Spek-
trums und der Kategorien des Volkes« zu rekrutieren, wodurch die nationale Ein-
heit verkérpert werden wiirde.” Der Text erwihnt explizit die Situation von 2006
bis 2007 und betont, dass die Bekimpfung der terroristischen Gruppierungen zu
den obersten Priorititen der Polizei gehdren misse. Dafiir seien vertrauenswiirdige
Truppen nétig, die nichts mit konfessionellen Quoten (muhdasasat ta ifiya) zu tun hit-
ten. Teile davon hitten wihrend des Jahres 2006 ihre Pflichten nicht im geforderten
Masse erfiillt (womit auf die Dominanz von Milizen innerhalb der Polizei angespielt
wird).*® Empfohlen werden aus lokalem Personal zusammengesetzte Polizeikrifte

und Spezialeinheiten auf Ebene der Gouvernements anstelle der aktuellen nationa-

133 Die De-Batifizierung ist Gegenstand zahlreicher Untersuchungen, beispielsweise Isakhan,
Benjamin: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power, in:
Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21—35; Vgl. Osman, Khalil: Sectarianism
in Irag. The making of state and nation since 1920, Abingdon, Oxon, New York 2014 (Rout-
ledge studies in Middle Eastern democratization and government), 129 — 135; Lafourcade,
Fanny: How to »Turn the Page«? The National Iragi Leadership After 2003 and the De-Ba'thi-
fication Issue, in: Tejel, Jordi u. a (Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical
and political challenges, Hackensack, New Jersey 2012, S.181 — 201. Die Untersuchung von
Benjamin Isakhan zeichnet sich dadurch aus, dass sie den Prozess der De-Batifizierung zu
unterschiedlichen Zeitpunkten betrachtet, namentlich die erste Welle der De-Batifizierung
bis 2005, die Instrumentalisierung der De-Ba'tifizierung durch die Regierung Maliki im Vor-
feld der Parlamentswahlen 2010 und schliesslich vor den Provinzwahlen 2013, als ihr Einsatz
gegen politische Gegner der Regierung Maliki zusatzlich verscharft wurde. Erst im Vorfeld
der Parlamentswahlen von 2014 schwachte sich diese Nutzung ab; nach wie vor waren aber
insbesondere Kritiker Malikis Ziel entsprechender Untersuchungen und Wahlausschliisse.
Vgl. Isakhan: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power,
in: Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21— 35, Edinburgh 2015.

134 Der Text wechselt zwischen der Beschiftigung mit den Streitkraften im engeren Sinn und
den bewaffneten oder Sicherheitskriften allgemein, die auch die Polizei einschliessen.

135 Vgl. Al-g2'ima al-iraqiya al-wataniya: Al-barnamig as-siyyasi lil-q@’ima al-‘iragiya, 2009.

136 Ebd., Punkt1.5.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

len Einheiten, womit erneut auf die Zusammensetzung dieser Einheiten verwiesen
wird."’

Das Programm ist somit deutlich auf den einen Missstand ausgerichtet, die fiir
die Gewalt verantwortlich gemacht wird: den Konfessionalismus der regierenden
Parteien. Voraussetzung fiir eine Verbesserung der Lage ist fiir ‘Iraqiya offensicht-
lich eine verbesserte Integration insbesondere der sunnitischen Bevolkerung. Aller-
dings findet sich kein Bezug zu einer allfilligen konfessionellen Spaltung oder gar
einer Feindschaft zwischen den Bevolkerungsgruppen. Die Probleme werden aus-
schliesslich bei der aktuellen Regierung und konkreten politischen Entscheidungen
verortet. Die Krise selbst wird als Produkt konfessionell orientierter Politik gesehen.
Dazu zahle insbesondere der Ausschluss der Sunniten aus den Streitkriften und die
Durchsetzung der Sicherheitskrafte mit Milizen.

Bei den Parlamentswahlen von 2010 war die ‘Iragiya-Allianz mit dieser poli-
tischen Ausrichtung erfolgreich. Mit 91 Parlamentssitzen setzte sie sich als Wahl-
siegerin vor die Rechtsstaat-Koalition von Premierminister Maliki, die 89 Sitze er-
hielt.”®® Im anschliessenden Ringen um die Regierungsbildung setzte sich Maliki
allerdings durch und iibernahm erneut das Amt des Premiers. Die ‘Iragiya dagegen
ging als grosse Verliererin aus diesem Machtkampf hervor und musste sich mit we-
nigen Ministerposten begniigen.”®® In der Folge gewann die Kritik am politischen
System, insbesondere am Konfessionalismus und an Maliki persénlich, in den ‘Ira-
qiya-Publikationen an Schirfe. Ihr Schwerpunkt verschob sich im Vergleich zum
politischen Programm von 2009 weg von >sunnitischen< Themen hin zur grundle-
genden Kritik der Orientierung an konfessioneller Zugehorigkeit. Auf der Websei-
te von Wifaq (der bedeutendsten Partei innerhalb des Parteienbiindnisses ‘Iraqiya)
verdffentlichte Texte etwa kritisieren die Darstellung, dass die Regierungspartei die
Schia reprisentiere, da es sich vielmehr um eine Reprisentation der Konfessiona-
listen handle. Der Ausdruck »Mehrheit« (aglabiya), auf den die schiitischen Parteien
zur Legitimation des schiitischen Machtanspruchs gerne verweisen, wird dort mit
Bezug auf die Resultate der Parlamentswahlen explizit als »politische Mehrheit« an-

14 »Demokratie« ist denn auch hiufig Thema in diesen Publikationen,

gesprochen.
wobei zunehmend die Frage gestellt wird, ob Maliki nicht eine Diktatur errichte. Be-
sonders ausfithrlich wird dieser Aspekt im Kontext der Demonstrationen von 2011 in
Anbar diskutiert. Das gewaltsame Vorgehen der Sicherheitskrifte gegen Demons-

trantinnen und Demonstranten sieht der Wifaq als Ausdruck von Konfessionalis-

137 Ebd., Punkt1.6.

138 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iraqiya,
2012, S. 1.

139 Vgl.ebd., S. 2.

140 Al-Hakim, Sliman: Sardin al-fasad wa hitanuhu, 10.10.2011.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

4 Rhetorisch wird gefragt, wie Maliki — ein

mus, Verfassungsbruch und Diktatur.
Ministerprasident trotz Wahlniederlage, der nun 14 tote Demonstranten zu verant-
worten habe — Ministerprasident fiir den ganzen Irak sein konne, fir die irakische
Sunna, die Schia, die Christen und alle Gruppierungen, wenn er dieselbe Sprache
spreche wie Hassan Nasrallah. Der gegenwirtige konfessionalistische Irak sei keine
Demokratie, denn der Irak gehore nicht der Schia, nicht einer einzelnen Konfessi-
on. Es handle sich also nicht um ein Problem zwischen Schia und Sunna, sondern
zwischen denjenigen, die an das Heimatland glaubten (man yu ‘min bi-l-watan), und
denjenigen, die an die »Herrschaft des Rechtsgelehrten« glaubten.** Diese Abrech-
nung wird kombiniert mit dem Vorwurf der Korruption an die Regierung, die sich
im moralischen Verfall der Gesellschaft spiegle.'*®

Die Personalisierung des Konflikts anhand von Ministerprisident Maliki er6ff-
nete allerdings auch neue Positionen innerhalb der ‘Iraqiya. So setzte sich in Tei-
len der Allianz zunehmend die Bereitschaft durch, das bisherige System in seiner
aktuellen Form weiterzufithren und auch mit den konkurrierenden parlamentari-
schen Blocken zusammenzuarbeiten — unter der Bedingung, dass Maliki zuriicktre-
te."** Die Personalisierung und die undurchsichtigen Koalitionsverhandlungen un-
terstrichen den Eindruck, dass politische Inhalte bei diesen Verhandlungen hochs-
tens eine untergeordnete Rolle spielten; weder in der Berichterstattung noch in den
Materialien der Parteien lassen sich Hinweise auf inhaltliche Debatten zwischen
den Parteien finden. Gegenstand der Verhandlungen waren die Aufteilung der po-
litischen Macht, die Frage der Reprisentation der Sunna sowie die Kandidierenden
selbst — sei es nun die Reizfigur Maliki oder allfillige frithere Mitgliedschaften in
der Ba‘t-Partei.

Ungeachtet der Positionen, die im Verlauf der zihen Verhandlungen eingenom-
men worden waren, reagierte die irakische Presse mit Erleichterung, als Anfang Ok-
tober 2010 die neue Regierung unter Nirl al-Maliki feststand.'* Der unterlegene
Anfithrer der ‘Iraqiya, Iyad ‘Allawi, erachtete die neue Regierung dagegen weiter-
hin als inakzeptabel. In seinen Ausserungen zeigte sich die fiir ‘Iraqiya zu diesem
Zeitpunkt typische Kombination aus Kritik an 4 'ifiya einerseits und dem Anspruch
einer Reprisentation der sunnitischen Bevolkerung und der Beriicksichtigung ihrer
Kritik am aktuellen politischen System andererseits. So hatte sich ‘Allawi wieder-
holt gegen die Angriffe zur Wehr setzen miissen, durch die ‘Iraqiya wiirden Ange-

141 Al-Zalimi, Hadi Wali: Tahdid wilaya ra’is maglis al-wuzara® al-iraqi, 10.12.2011; al-1zawi,
Hisam: Hal yasiru aliraq nahwa al-diktattriya?, 25.10.2011.

142 Al-Hamid, Tariq: ’Ida lam..., 24.03.2011 »Herrschaft des Rechtsgelehrten« verweist auf das
politische System im Iran. Maliki wird damit unterstellt, im Dienste Irans zu agieren.

143  Al-Hakim: Sardin al-fasad wa hitanuhu, 10.10.2011.

144 Vgl. as-Sabah al-gadid 1826, 03.10.2010, S. 3.

145 Vgl. al-Mada 1922, 02.10.2010, S. 1.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

hérige des alten Regimes wiedereingesetzt.™¢

alition dariiber hinaus explizit als »schiitisch« Aus diesem Grund, so ein Parteispre-
cher, werde man auch nicht den Boykott der Regierung beschliessen. Denn dies witr-

Die ‘Iraqiya bezeichnete Malikis Ko-

de nicht nur auf einen Boykott Malikis hinauslaufen, sondern einen sunnitischen
»Boykott des Staates«. Auch die Nachbarlinder mit sunnitischer Mehrheit werden
angefithrt, verbunden mit der Frage, ob diese einen Ausschluss der Sunna von der
staatlichen Macht im Irak akzeptieren wiirden.'”” In diesen Ausserungen wird die
Ambivalenz deutlich, die die an Kritik an ta ifiya durch die ‘Iraqiya charakterisiert:
Wihrend der Konfessionalismus des aktuellen politischen Systems gebrandmarkt
wird, orientiert sich die ‘Iraqiya in ihrem Verstindnis von politischer Reprisentati-
on weiterhin an konfessioneller Zugehorigkeit.

Malikis Position stand dieser Kritik diametral gegeniiber. Der Premierminister
und Vorsitzende der Da‘wa-Partei fithrte die bereits bekannte Argumentation der
schiitischen Parteien nach 2003 fort und prisentierte seine Regierung als inklusiv,
als eine Regierung der Zusammenarbeit aller Bevolkerungsteile. Maliki vermied
dabei die Begriffe »Schia«, »Bevolkerungsmehrheit« und »Sunna« weitgehend.
Stattdessen sprach er von den »siegreichen Gruppen«, mit denen eine Zusam-
menarbeit angestrebt werde. Als Kontrastfolie zu dieser Zusammenarbeit diente
ihm allerdings nicht etwa die Gewalt der zuriickliegenden Jahre, sondern die »35
Jahre der Unterdriickung« durch das frithere Regime.*® Damit stellt er seinen
Beteuerungen einer integrativen Regierung umgehend eine explizit schiitische
Geschichtsdeutung entgegen. Obwohl in diesen Diskussionen weder von »Schia«
noch von der »Bevolkerungsmehrheit« gesprochen wird, entstand dadurch aus der
Sicht seiner Kritiker ein uniibersehbarer konfessioneller Bezug.'*

4.2.3 Sadr 2013: Die Vereinigung von Islam und Irak

Mugqtada as-Sadr beschiftigte sich intensiv mit dem Konfessionalismus. Nicht nur
nutzte er Konfessionalismus als einen Vorwurf, den er oft gegen die Regierungs-
parteien richtete. Er betrachtete Konfessionalismus auch von einer systematischen

146 Vgl. as-Sabah al-gadid 1674, 29.03.2010, S.1.

147 Vgl. as-Sabah al-gadid, 03.10.2010, S. 2. In diesen Ausserungen deutete sich bereits die Op-
position gegeniiber dem Staat in seiner aktuellen Form an, wie sie fiir die Proteste von 2012
bestimmend werden sollte. Vgl. 5.2. dieser Arbeit.

148 Vgl. ebd.

149 Aufgrund der dominanten Rolle, die Maliki in der irakischen Offentlichkeit einnahm, wire
es gerechtfertigt, seine Positionen in einem eigenen Unterkapitel zu betrachten. Da er aber
weitgehend auf die bereits bekannte Argumentation der ehemaligen Exilparteien zuriick-
greift und daher kaum neue Elemente in die Konstitution von Konfessionalitdt einbringt,
wird hier auf eine gesonderte Behandlung Malikis verzichtet.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Ebene aus. Dazu diente ihm eine Publikation seines Vaters Muhammad Sadiq as-Sa-
dr, die er mit ausfithrlichen Anmerkungen und Kommentaren versah. Damit hat
Sadr als einziger der untersuchten Akteure eine systematische Auseinandersetzung
mit Konfessionalismus verdffentlicht.

Die Originalpublikation trigt den Titel »Konfessionalismus in der Perspektive
des Islams« und stammt aus dem Jahr 1965. Dies ist fiir den irakischen Kontext ei-
ne frithe explizite Auseinandersetzung mit dem Thema »Konfessionalismus« (wenn
auch nicht mit der konfessionellen Spaltung an sich).”° Sie diirfte der verstirkten
schiitischen politischen Mobilisierung nach dem Militirputsch von 1963 geschuldet

151

sein.”' Zudem war es seit den 1950er Jahren als Gegenreaktion auf 6kumenische Be-

strebungen zu vermehrten publizistischen konfessionellen Provokationen gekom-
men."*

Muhammad $adiq as-Sadr sieht faifiya als sich ausbreitendes Problem, dessen
»ziingelnden Flammen sich im gesamten Territorium des Landes« ausbreiteten.™>
Er stellt zunichst fest, dass es sich bei der gegenwirtigen konkreten Form dieses
Problem nicht um einen konfessionellen Streit handelt, der aufislamischen Grund-
lagen aufbauen wiirde, sondern um einen Verwaltungskonflikt (hilaf maslaht). Da-
bei habe die herrschende von zwei Gruppen jeweils Amter in Behérden und éffent-
lichen Einrichtungen besetzt. Doch dieser Streit sei dem Islam fremd, da dieser
zur Einheit der Muslime aufrufe. Obwohl die Existenz von verschiedenen Rechts-
schulen (madahib; ta'ifa wird in diesem Text nie neutral oder gar positiv verwen-
det) keineswegs negiert wird, betont Muhammad Sadiq as-Sadr, dass Muslime im-
mer im Dienst des Islams stehen sollten (statt ausschliesslich zugunsten einer ein-
zelnen Rechtsschule).”* Das Ziel des aktuellen Konfessionalismus liege darin, die
Angehérigen der Schia von der Regierung fernzuhalten und zu ihrer gesellschaft-
lichen und wirtschaftlichen Abtrennung hinzufiithren. Es handle sich somit um ei-
nen Konflikt zwischen Personen, nicht um einen zwischen islamischen Rechtsschu-
len. Denn Gegenstand des Konflikts seien weder islamische Ansichten noch spezi-
fische Ziele oder inhaltliche Fragen, die den Islam oder die Differenzen zwischen
den Rechtsschulen betreffen wiirden. Stattdessen sei der Konfessionalismus im

150 Die Frage, wie mit konfessioneller Heterogenitiat umzugehen ist, begleitet den Irak seit sei-
ner Griindung als Nationalstaat, wie Fanar Haddad darlegt (vgl. Haddad: Sectarianism in Ir-
ag, 2011, S. 31— 34).

151 Zur schiitischen Mobilisierung der 1960er Jahre vgl. Alaaldin, Ranj: The Islamic Da’'wa Party
and the Mobilization of Irag’s Shi'i Community, 1958 —1965, in: The Middle East Journal 71 (1),
2017, S. 45— 65, S.59 — 61.

152 Vgl. Ende, Werner: Sunniten und Schiiten im 20. Jahrhundert, in: Saeculum 36 (2 — 3), 1985,
S.187-200, S.199.

153 Vgl. as-Sadr, as-Sayyid a$-Sahid Muhammad: at-TZ'ifiya fi nazar al-islam, 20132, .10 —13.

154 Vgl.ebd., S.15-22.

155 Vgl.ebd., S.22—26.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Kontext des Kolonialstaates aufgebaut worden. Er verschliesse zudem die Tiir zu

156 Konfes-

den islamischen Zielen und zur vereinten islamischen Zusammenarbeit.
sionalistische hitten zudem islamische Kriterien verdringt, etwa, wenn ein Erfolg
der anderen Rechtsschule als ausschliesslich deren Erfolg abgelehnt statt als Erfolg
des Islams insgesamt begriisst werde.”” Beurteilen miisse man jeweils das Verhal-
ten einer Person als Individuum. Daher sieht Muhammad Sadiq as-Sadr auch kei-
ne Losung darin, Regierungsposten explizit mit Schiiten zu besetzen, wenn diese
nicht das Wohl aller Muslime beachten wiirden."® Er richtet auch einen Vorwurf an
die Jugend, die Ehrgeiz und Gier nach Amtern in einem tyrannischen System zeige;
notwendig sei vielmehr die Nicht-Kooperation mit den Vertretern dieses Staates.™’
Selbst eine spezifisch schiitische Rechtsprechung von Seiten des Staates betrachtet
Sadiq as-Sadrals unzulissig, da er blind fiir die Zugehorigkeit zu einer Rechtsschule
zu sein habe.'®

Die Losung fiir all diese Probleme liegt also in einer Ausrichtung am Islam.'
Dieser sei zudem in der Schulbildung gegeniiber westlichen Inhalten zu bevorzu-
gen, und auch die Rechtsprechung miisse islamischer werden — wobei den einzel-
nen Rechtsschulen die Anwendung eigener Rechtsgutachten zustiinde.'* Interes-
sant ist, dass $adiq ag-Sadr trotzdem die (gemiss dem Bevolkerungsanteil) ange-
messene Reprisentation der Schia in der Regierung fordert. Dies scheint sich fiir
ihn aus der Ablehnung jeglicher Diskriminierung zu ergeben. Ausserdem sei die
Schia nicht explizit als eigenstindig zu betrachten, sondern als eine unter anderen
Rechtsschulen des Islams.'?

Einhalbes Jahrhundert nach seinem Vater geht Muqtada ag-Sadrin seinen Kom-
mentaren zum Text von Sadiq as-Sadr nicht nur einen Konflikt innerhalb des Iraks
aus. Vielmehr siehter sich einen Krieg kimpfen gegen eine Konfessionalismus-Wel-
le, die sich auf der ganzen Welt ausbreite. Neben den arabischen habe sie lingst auf
asiatische Staaten wie Burma, Indien und Indonesien iibergegriffen, in Afrika auf
Mali, Somalia und weitere Linder. Es handle sich im Wesentlichen um einen neuen
Weltkrieg.'**

Der problematische Gehalt des Konfessionalismus liegt laut Sadr darin, dass die
Angehérigen der jeweils anderen Konfession abgewertet oder schlecht behandelt

156 Vgl
157 Vgl
158 Vgl
159 Vgl
160 Vgl
161 Vgl
162 Vgl
163 Vgl
164 Vgl

ebd., S.27-31.
ebd., S.32-36.
ebd., S.38 —41.
ebd., S. 45— 47.
ebd., S.53—-57.
ebd., S.58.
ebd., S. 65.
ebd., S. 63— 66.
ebd.,S.5-6.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

147


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

wiirden. Ta ifiya sei somit definiert als »Fanatismus« und ein auf unislamische und
amoralische Grundlagen gestellter Umgang mit anderen Konfessionen.'*

Sadr sieht zwei Sichtweisen auf den Konfessionalismus: Erstens diejenige, die
sein Vater diskutiere, d.h. eine islamische Sichtweise, zweitens eine ausserhalb des
Islams griindende. Diese zweite Sichtweise verortet Sadr im westlichen kolonialisti-
schen Denken. Der Westen habe den Konfessionalismus geférdert, um fremde Vol-
ker und Linder zu unterwerfen.'s®

Im Vergleich zur Situation, die sein Vater beschrieben hat, streicht Muqtada
as-Sadr den deutlich gesteigerten Grad an Konfessionalismus heraus, der nun er-
reicht sei. Damals habe es weder Bombenanschlige noch konfessionalistisches Sa-
tellitenfernsehen gegeben, es habe keine offen konfessionalistischen Ernennungen
in der Regierung gegeben; auch die Tatsache, dass Anschlige auf Heiligtiimer veriibt
werden, stelle eine neue Stufe dar.’*’

Das, was sein Vater mit »Verwaltung« bezeichnet habe, wiirde man heute eher
als »politische Interessen« bezeichnen. Er folge aber der Analyse, dass es solche In-
teressen seien und nicht etwa Uberzeugungen, die fiir die Spaltung verantwortlich
seien, und dass nur islamische moralische Wege zu ihrer Uberwindung beitragen
kénnten.'®®

Auf sunnitischer Seite sieht Sadr die Furcht vorhanden, dass eine schiitische
Herrschaft eben explizit schiitisch ausfalle und dementsprechend die Sunna als Be-
volkerung aufgrund ihrer Glaubensinhalte unterdriickt werden kénnte — eine Angst,
die allerdings unbegriindet sei, da »wir« das nicht tun wiirden.”® Dieser Perspek-
tivenwechsel zwischen der Ablehnung der Orientierung an Konfession bei gleich-
zeitiger Gewissheit, dass die Macht legitimerweise der Schia zustehe, kennzeichnet
sowohl Muqtada as-Sadrs Kommentar wie, wenn auch weniger offensichtlich, den
Haupttext seines Vaters. Auch betont Muqtada as-Sadr die Bedeutung, die dem Is-
lam als iibergeordneter Zugehorigkeit zukomme, wenn er kritisiert, dass Menschen
nun eher ihre konfessionelle Zugehorigkeit herausstreichen wiirden statt ihre isla-
17° Ungeachtet der Frage, welche Konfession (fa'ifa) an die Macht komme,
solle immer im allgemeinen Interesse gehandelt werden - so sein Ideal.”” Folglich

mische.

lehnt as-Sadr eine »schiitische« Regierung ab, so sie denn konfessionalistisch aus-
gerichtet sei.'”*

165 Vgl.ebd., S.10.

166 Vgl.ebd., S.11.

167 Vgl.ebd., S.13.

168 Vgl.ebd., S.15-16.

169 Vgl.ebd., S.16-17.

170 Vgl.ebd., S. 36.

171 Vgl.ebd,, S.18. Muqtada as-Sadr verwendet damit t@’ifa im Cegensatz zu seinem Vater in neu-

traler Weise, ahnlich wie madhab.
172 Vgl.ebd., S. 41.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Viele derjenigen, die von einer Stirkung der schiitischen {a'ifa sprichen und Teil
von Regierung oder Parlament seien, blieben ohne Wirkung fiir das Wohl ihrer ta ifa
und wiirden sich auch nicht fiir das Gemeinwohl (salil ‘@mm) einsetzen. Stattdessen
kitmmerten sie sich nur um ihren [Parlaments-]Sitz und darum, dass ihr iippiger
Sold weiterhin gewihrleistet sei.’”

Laut Sadr sollten weder Schiiten noch Sunniten solche Egoisten wihlen. Weder
leiste der schiitische Egoist etwas fiir die Schia noch der sunnitische fiir die Sunna.
Das Wichtigste sei, so Sadr, die islamischen Gruppen zu vereinen und den Patrio-
tismus (wataniya) zu stirken.”’* Dieses Nennen des Patriotismus oder einfach des
»Iraks« als Heimatland (watan) zusammen mit der islamischen Einheit bildet ein
auffilliges Muster in den Kommentaren Sadrs, wodurch er den Fokus seines Vaters
auf den Islam erginzt."

Mugqtada ag-Sadr folgt seinem Vater in der Ablehnung spezifisch konfessionel-
ler Institutionen, wobei er konkret die schiitischen und sunnitischen Waqf nennt
(unter dem fritheren Regime noch durch eine einzige Behorde vertreten, erhielten
Schia und Sunna nach 2003 eigene Institutionen).'”®

Gleichzeitigjedoch erwihnt Muqtada as-Sadr, wie sein Vater, den Mehrheitssta-
tus der Schia und betrachtet offenbar den daraus abgeleiteten Herrschaftsanspruch
als legitim. Dabei kritisiert er die sunnitische Bevolkerung, die sich nicht in glei-
chem Mass fiir die irakische Einheit einsetze, wie dies von schiitischer Seite der Fall
sei."”” Sadr sieht auf sunnitischer Seite offenbar eine Bringschuld vorliegen, sowohl
bei den religisen Gelehrten wie der Bevolkerung.

Aus diesen Betrachtungen geht hervor, dass Muqtada as-Sadr konfessionelle
Differenz keineswegs negiert. Allerdings sieht er sie nicht als problematisch an. Er
selbst sei Zwolfer-Schiit, aber die anderen fawa'if und Religionen im Irak bildeten
zusammen ein schones Mosaik.”® Auch auf das frithere Regime kommt Sadr zu
sprechen, das er nicht als sunnitisch bezeichnet, sondern schlicht als ungerecht,
selbst gegen die eigene Konfession.””

Sadr ruft die Sunna dazu auf, den Konfessionalismus aufzugeben. In diesem
Kontext geht er auch auf die Nachbarldnder ein. Unter Teilen der Sunniten wiirde
der Iran abgelehnt, weil er schiitisch sei, unter Teilen der Schia Saudi-Arabien, weil
es sunnitisch sei. Sadr plidiert dagegen fiir ein méglichst friedliches Zusammenle-

ben mit den Nachbarn.™®°

173 Vgl. ebd.

174 Vgl.ebd., S. 43.

175 Vgl.ebd,, S. 44.

176 Vgl.ebd., S.52—53.
177 Vgl.ebd,, S.54.

178 Vgl.ebd., S. 61.

179 Vgl.ebd., S. 68.
180 Vgl.ebd., S.71.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -

149


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

In dieser ambiguen Haltung gegeniiber der Bestitigung konfessioneller Diffe-
renz bei gleichzeitiger Idealisierung nationaler Einheit zeigen sich die fiir Sadrs
Argumentation bestimmenden Punkte: Die Einheit gilt als gesellschaftliches Ide-
al, nicht als Negation konfessioneller Differenz. Damit verschiebt Sadr die Argu-
mentation seines Vaters deutlich in Richtung nationaler statt religioser bzw. ku-

menischer Einheit.’®!

Die Apelle zum nationalen Zusammenhalt, die er an die ver-
schiedenen Bevolkerungsteile richtet, sollen dazu dienen, die Spaltung der Bevél-
kerung zu iiberwinden. Die Erweiterung von »Islam« um »Irake, die as-Sadr gegen-
tiber dem Text seines Vaters vornimmt, macht zwei Aspekte deutlich: Erstens die
»Irakisierung« der Schia, mit der sich Sadr gegeniiber anderen schiitischen Akteu-
ren zu profilieren versucht. Zweitens charakterisiert sie Sadrs Position als religiosen
Nationalismus, der sich um die Frage dreht, was »Irak«ist bzw. sein soll. Damit lisst
sich nun deuten, wie Sadr die gesellschaftliche Funktion versteht, die er seiner haw-
za natiqa (der »sprechenden« hawza in Abgrenzung zur »schweigenden«, mit dieser
Bezeichnung als apolitisch markierten hawza samita) zuspricht und mit der er sich
von anderen schiitischen Autorititen abzugrenzen versucht.'® Die Rolle der Hawza
in der Gesellschaft korrespondiert fiir ihn mit der konstitutiven Funktion, die die-
se Gesellschaft (bzw. die Aufgabe, sie islamisch auszugestalten) umgekehrt auf die
Hawza ausiibt. Der religiése Nationalismus Sadrs besteht also in einer gegenseiti-
gen Konstitution von Hawza und Irak. Zwischen den »Islam« und »Irak« vereinigt,
wird die irakische Gesellschaft als Bezugspunkt Sadrs greifbar.

4.3 Zweites Zwischenfazit: T@'ifiya und die irakische Bevolkerung

»Samarra« war die Geburtsstunde eines neuen Verstindnisses von {a ifiya. Das Re-
den itber Konfessionalismus erfuhr eine entscheidende Erweiterung um die Ebene
der Spaltung der nationalen Einheit. Seit 2003 wurde Konfessionalismus mit Be-
zug auf das staatliche System diskutiert. Bezeichnet wurde mit dem Begriff entwe-
der das gestiirzte Ba‘t-Regime oder das nach 2003 neu aufgebaute politische Sys-
tem. Nach Samarra dominierte dagegen die Verwendung von ta 'ifiya im Kontext des
»konfessionellen Biirgerkriegs«.

Ungeachtet der akademischen Debatten dariiber, ob die Zeit von 2006 bis 2008
tatsdchlich als »Biirgerkrieg« zu bezeichnen sei oder nicht, war diese Deutung in

181 Amatzia Baram deutet die Differenz eher als Unterschied zwischen Okumene und politischer
Kooperation. Aufgrund der bisherigen Untersuchung scheint mir die von as-Sadr idealisierte
nationale Einheit weit iber eine politische Kooperation mit einzelnen sunnitischen Akteu-
ren hinauszugehen. Vgl. Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies
in Modern Iragi Shi'ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history.
Division and ecumenism in the Muslim Middle East, New York 2014, S.105—123, S.114 —121.

182 Vgl. Kapitel 3.3.2.

https://dol.orn/10:14361/9783830408275-013 - am 12.02.2028, 16:47:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

