
138 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

die kurdischen Akteure stellte ein sunnitisch geprägter, arabischer, säkularer Na

tionalismus eine Bedrohung dar.116 
Ungeachtet der Positionierung der Ṣaḥwa innerhalb der politischen Landschaft im 
Irak ist dieser Verbund weniger als Beweis eines tief verankerten Tribalismus zu 
deuten, denn als Effekt und Ausdruck eines tiefgreifenden Wandels der Stämme 
und ihrer Strukturen, der noch zu erforschen bleibt.117 

4.2 Waḥda: Die Überwindung von Konfessionalismus durch Einheit 

Am 29. Juli 2007 gewann die irakische Fussballnationalmannschaft die Asienmeis

terschaft. Der Titel war eine Sensation für die »Löwen von Mesopotamien«, wie die 
irakische Auswahl gerne genannt wird. In der irakischen Öffentlichkeit wurde der 
Sieg als Triumph der Einheit (waḥda) gefeiert, der der Gewalt im Irak entgegenge

setzt wurde. Die Tageszeitung aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd gratuliert »unserem Volk« zu die

sem Sieg, der ein Beweis für die Einheit sei.118 Auch der bayān von Staatspräsident 
Ǧalāl Ṭalabānī wird im Artikel zitiert, der den Sieg als Leistung des gesamten »Spek

trums« (aṭyāf ), die Spieler als Symbole der nationalen Einheit (al-waḥda al-waṭanīya) 
bezeichnet. Ministerpräsident Mālikī wird mit der Aussage zitiert, die Spieler seien 
in der Lage, die verschiedenen Gruppen (ṣufūf ) der Iraker zu vereinen.119 

Die Zeitung Dar as-Salām, die der sunnitischen Irakischen Islamischen Partei 
(IIP) nahesteht, sieht die Nationalmannschaft als Banner der Einheit des irakischen 
Volkes und der Toleranz zwischen der Gesamtheit seiner Angehörigen. Wie in vielen 
anderen Kommentaren auch sieht Dar as-Salām den Sieg als Startpunkt, als Signal 
für künftige positive Entwicklungen im Irak.120 

Selbst die Spieler verweisen auf die vereinende Symbolik, etwa Siegtorschütze 
Yūnis Maḥmūd, der beteuert, nicht er habe das Tor erzielt, sondern »das gesamte 
irakische Volk.«121 

Der sportliche Erfolg während der Hochphase konfessioneller Gewalt im Irak 
wurde als Symbol der Einheit gefeiert, als Überwindung der Spaltung und als Bei

spiel dafür, was der Irak sein könnte, sein sollte. Jenseits der Publikationen von ul

116 Vgl. Benraad: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 2009, 
S. 102 – 103. 

117 Vgl. ebd., S. 105. Gerade auch der Zuspruch zu ultraislamischen Kampfbünden durch Teile der 
Stämme deutet auf einen tiefgreifenden sozialen Wandel innerhalb der tribalen Gemein

schaften hin. Vgl. Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes 
and global Jihadism, 2017, S. 1 – 13, S. 7. 

118 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 915, 31.07.2007, S. 1. 
119 Vgl. ebd., S. 2. 
120 Vgl. ebd., S. 11. 
121 »Saǧǧaluhu aš-šaʿb al-ʿirāqī kulluhu«, ebd., S. 8 – 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 139 

traislamischen Kampfbünden dominierte die Verurteilung konfessioneller Gewalt 
die öffentliche Debatte. Die Überwindung der Gewalt wurde mit der Überwindung 
der Spaltung gleichgesetzt, der die nationale und die religiöse Einheit als Ideal ge

genübergestellt wurden. Diese idealisierte Einheit wird im Folgenden genauer be

trachtet. 
Die Gewalt im Irak und die konfessionellen Spannungen in der Region lösten 

verschiedene Initiativen aus, um das Verhältnis zwischen den Konfessionen zu ver

bessern. Zu den prominentesten Beispielen gehören die Doha-Konferenz von 2007 
und die im gleichen Jahr veröffentlichte »Botschaft von Amman«.122 Die Konferenz 
in Doha stand im Zeichen der Ökumene bzw. der konfessionellen Annäherung (ta
qrīb) und der friedlichen Koexistenz (taʿāiuš) – seit den 1930er Jahren etablierte Kon

zepte, anhand derer die Einheit der islamischen ʾ Umma angestrebt wird.123 Selbst 
prominente Teilnehmer der Konferenz in Doha verzichteten trotz der ökumenisch 
ausgerichteten Schlusserklärung allerdings nicht auf konfessionelle Polemiken. So 
verurteilte Yūsuf al-Qaraḍāwī bereits bei der Konferenz und wiederholt in den dar

auffolgenden Jahren die schiitische Praxis der Verunglimpfung der Prophetenge

fährten.124 
Die Botschaft von Amman geht auf eine Initiative des jordanischen Königs Ab

dullah II zurück, der sich bereits 2004 mit den folgenden drei Fragen an verschie

dene islamische Gelehrte richtete: Wer ist ein Muslim? Ist es erlaubt, jemanden als 
vom Glauben abgefallen zu bezeichnen? Wer darf Fatwas ausstellen?125 Die Antwor

ten wurden an darauffolgenden Konferenzen zwischen 2005 und 2006 durch eine 
Vielzahl religiöser Autoritäten diskutiert. Die Positionen, auf die sich die Gelehrten 
einigten, orientierten sich an der Bestätigung der Gemeinsamkeiten der verschie

denen Rechtsschulen (inklusive der schiitischen Ausprägungen sowie sufistischer 
Strömungen) und betonten die von diesen Schulen geteilten Grundlagen als Basis 
für die gemeinsame Teilhabe am Islam. Darüber hinaus bekräftigten sie die Positi

on, dass ein Rechtsgutachten (fatwa) nur durch Personen erlassen werden dürfe, die 

122 Muʾassasat Āl-al-Bait li-l-Fikr al-Islāmī: The Amman message, 2013. 
123 Vgl. Said, Behnam T.: Islamische Ökumene als Mittel der Politik. Aktuelle Tendenzen in der 

Annäherungsdebatte zwischen Sunna und Schia auf der Doha-Konferenz 2007, Berlin 20091 
(Islamkundliche Untersuchungen 293), S. 11 – 13. Zu islamischen ökumenischen Bemühungen 
und Gegenbewegungen im 20. Jahrhundert ausführlich Brunner, Rainer: Annäherung und 
Distanz. Schia, Azhar und die islamische Ökumene im 20. Jahrhundert, Berlin, Boston 2020 
(Islamkundliche Untersuchungen 204). 

124 Vgl. Brunner, Rainer: Sunnis and Shiites in Modern Islam. Politics, Rapprochement and the 
Role of al-Azhar, in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia rela

tionships. Doctrine, transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S. 25 – 38, 
S. 37 – 38. 

125 Vgl. Muʾassasat Āl-al-Bait li-l-Fikr al-Islāmī: The Amman message, 2013, S. v – vi. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

über die durch die jeweiligen Rechtsschulen definierten Voraussetzungen verfügten 
und die entsprechenden Methodologien einhielten.126 

Sowohl die Doha-Konferenz wie die Botschaft von Amman bekräftigten, dass 
dem friedlichen Zusammenleben der Angehörigen verschiedener islamischer 
Rechtsschulen und Konfessionen bei allen Differenzen keine theologischen Hin

dernisse im Weg stünden. Einen Einfluss dieser Bekenntnisse auf die Gewalt im 
Irak lässt sich aber nicht feststellen. 

Dieser Exkurs in die regionalen Debatten unter muslimischen Gelehrten illus

triert das Bemühen der beteiligten Autoritäten, die Deutungshoheit über ein dis

kursives Feld zu behalten, die ihnen von diversen Akteuren im Irak offensichtlich 
längst nicht mehr zugesprochen wurde. Weder für die Argumentationsweise der ul

traislamischen Kampfbünde im Irak noch für diejenige der sunnitischen Stämme, 
die gegen deren Gewalt mobilisiert wurden, spielten sie eine bedeutsame Rolle. 

Im Kontext der Konfessionalisierung betrachtet, zeigen die Bemühungen um 
die Ökumene die Institutionalisierung der Konfessionen auf. Unterschiedliche In

stitutionen ringen um die Deutungshoheit innerhalb ihrer jeweiligen Konfessionen 
und Rechtsschulen. Zudem sind entgegengesetzte Argumentationsstrukturen fest

stellbar, wenn etablierte religiöse Gelehrte anhand der Rechtsschulen und den da

mit verbundenen Methoden argumentieren, während ultraislamische Akteure die 
Abgrenzung von der Schia und die Gefolgschaft gegenüber der eigenen Führung 
konstitutiv sind. Die ökumenischen Überlegungen mögen angesichts der zeitge

nössischen konfessionellen Konflikte an Bedeutung gewonnen haben, den Fokus 
der Argumentationen bildet aber die Frage nach der Autorität innerhalb der jewei

ligen konfessionellen Gruppen bzw. Rechtsschulen: Die etablierte Geistlichkeit re

klamiert die Deutungshoheit in religiösen Fragen für sich. Sie ist es auch, die die 
Entscheidung zur Ökumene fällt. Somit liefert die Thematisierung des konfessio

nellen Konflikts die Grundlage, anhand derer religiöse Autorität verhandelt wird. 
Die Repräsentation der islamischen oder nationalen Einheit wurde nicht nur 

von etablierten Institutionen zur Legitimation genutzt. Im Irak erlaubte sie eine 
Systemkritik, wie sie in der Folge der konfessionellen Gewalt prominent durch 
die Parteienkoalition ʿIrāqīya vertreten wurde. ʿIrāqīya machte Sicherheit und 
die Überwindung konfessioneller Orientierung hin zu einem Zivilstaat zu ihrem 
Wahlprogramm. 

4.2.1 ʿIrāqīya: Sicherheit und daula muwātina 

Die Parteienallianz der ʿ Irāqīya-Liste brachte mit ihrer konfessionellen Durchmi

schung eine Neuerung in die irakische Parteienlandschaft. Geleitet von einem Schii

ten, Iyad ʿAllāwi (2004 irakischer Übergangspremierminister, nach den Parlaments

126 Vgl. ebd., S. 16 – 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 141 

wahlen 2005 in der Opposition), vereinte sie sowohl sunnitische wie antikonfessio

nelle Positionen.127 
Die ʿIraqīya gründete auf der Wifāq-Partei (wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī, auch be

kannt als Iraqi National Accord), einem in den 90er Jahren gegründeten Zusammen

schluss früherer Baʿṯ-Angehöriger und weiterer Dissidenten, die vor der Verfolgung 
durch Saddam Hussein geflohen waren. Diese Entstehungsgeschichte war mit ein 
Grund für die Anschuldigungen politischer Gegner gegenüber ʿ Irāqīya, frühere ehe

malige Baathisten wieder an die Macht bringen zu wollen.128 
ʿIrāqīya positionierte sich als säkularistische Alternative zur Rechtsstaat-Koali

tion (iʾtilāf daula al-qānūn) des Ministerpräsidenten Mālikī. Dieser Säkularismus de

finierte sich in erster Linie über die Ablehnung von Konfessionalismus.129 Den zwei

ten argumentativen Grundpfeiler der ʿ Irāqīya bildete die Kritik an der gegenwärti

gen Regierung, der sie neben Konfessionalismus auch Korruption vorwarf (wobei 
der arabische Begriff fasād nicht nur finanzielle, sondern auch politische und mora

lische Korruption umfasst).130 
Das politische Programm der ʿIrāqīya für die Parlamentswahlen von 2010 startet 

denn auch mit der Aussage, »Konfessionalismus und Korruption sind die Feinde des 
Iraks«.131 Eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den beiden Begriffen fehlt aller

dings. In den englischen Übersetzungen der ʿ Irāqīya-Texte wird die Formulierung 
cross-sectarian als Beschreibung der Allianz verwendet. Das Wahlprogramm besteht 
aus fünf Teilen: 1) Sicherheit und Streitkräfte, 2) Justiz und Menschenrechte, 3) ara

bische, regionale und internationale Beziehungen, 4) Wirtschaft und 5) öffentliche 
Dienste, womit hier in erster Linie die öffentliche Infrastruktur gemeint ist. Damit 
sind die Bereiche benannt, für die ʿ Irāqīya zu diesem Zeitpunkt Handlungsbedarf 
sieht. Demgegenüber geht das politische Programm von 2002 noch deutlich stär

ker auf das politische System ein und behandelt die Demokratie als anzustrebendes 
Ziel. Eine weitere Besonderheit des Programms von 2002 ist, dass der Begriff ṭāʾifīya 
vollständig fehlt – ein Hinweis darauf, dass das Konzept erst nach 2003 seine Domi

nanz entwickelt hat.132 
Sicherheit und Streitkräfte sind wiederkehrende Themen in den ʿ Irāqīya-Publi

kationen um 2010. Darunter versteht die Partei zwei aus ihrer Sicht miteinander 
verbundene Themenblöcke: Erstens wird die Gewalt thematisiert, unter der die ira

kische Bevölkerung nach 2003 zu leiden hatte, und zweitens wird die Frage nach der 

127 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iraqiya, 
Middle East Report, 127, Brüssel, Bagdad 2012, S. 1. 

128 Vgl. ebd., S. 5. 
129 Ebd., S. 16. 
130 Vgl. al-Baʿlabakkī: al-Mawrid al-ʿarab’i, 2016, S. 997 – 998. 
131 Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 2009, S. 3. 
132 Vgl. al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī: ʾUsus mīṯāq al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī, 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Zusammensetzung der Streitkräfte aufgeworfen. Der Aufbau der Streitkräfte wird 
verknüpft mit der Forderung nach einer Amnestie für diejenigen, die keine Verbre

chen gegen das irakische Volk begangen hätten. Damit wird auf die Auflösung der 
irakischen Armee angespielt, wodurch viele insbesondere sunnitische Armeeange

hörige ihre Existenzgrundlage verloren hatten. Es handelt sich um eine von sunni

tischen Kreisen oft vorgebrachten Forderung, aber auch in der wissenschaftlichen 
Literatur wurde wiederholt auf die gravierenden Folgen des damaligen Entschei

des hingewiesen.133 Damit stellt der Text einen direkten Zusammenhang zwischen 
der schlechten Sicherheitslage und der Gewalt innerhalb der Bevölkerung einerseits 
und politischen Entscheiden anderseits her. Als Lösung wird gefordert, »die Aus

wahl der Angehörigen unserer Sicherheitskräfte134 aus der Gesamtheit des Spek

trums und der Kategorien des Volkes« zu rekrutieren, wodurch die nationale Ein

heit verkörpert werden würde.135 Der Text erwähnt explizit die Situation von 2006 
bis 2007 und betont, dass die Bekämpfung der terroristischen Gruppierungen zu 
den obersten Prioritäten der Polizei gehören müsse. Dafür seien vertrauenswürdige 
Truppen nötig, die nichts mit konfessionellen Quoten (muḥāṣaṣāt ṭāʾifīya) zu tun hät

ten. Teile davon hätten während des Jahres 2006 ihre Pflichten nicht im geforderten 
Masse erfüllt (womit auf die Dominanz von Milizen innerhalb der Polizei angespielt 
wird).136 Empfohlen werden aus lokalem Personal zusammengesetzte Polizeikräfte 
und Spezialeinheiten auf Ebene der Gouvernements anstelle der aktuellen nationa

133 Die De-Baʿṯifizierung ist Gegenstand zahlreicher Untersuchungen, beispielsweise Isakhan, 
Benjamin: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power, in: 
Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21 – 35; Vgl. Osman, Khalil: Sectarianism 
in Iraq. The making of state and nation since 1920, Abingdon, Oxon, New York 2014 (Rout

ledge studies in Middle Eastern democratization and government), 129 – 135; Lafourcade, 
Fanny: How to »Turn the Page«? The National Iraqi Leadership After 2003 and the De-Ba’thi

fication Issue, in: Tejel, Jordi u. a (Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical 
and political challenges, Hackensack, New Jersey 2012, S. 181 – 201. Die Untersuchung von 
Benjamin Isakhan zeichnet sich dadurch aus, dass sie den Prozess der De-Baʿṯifizierung zu 
unterschiedlichen Zeitpunkten betrachtet, namentlich die erste Welle der De-Baʿṯifizierung 
bis 2005, die Instrumentalisierung der De-Baʿṯifizierung durch die Regierung Mālikī im Vor

feld der Parlamentswahlen 2010 und schliesslich vor den Provinzwahlen 2013, als ihr Einsatz 
gegen politische Gegner der Regierung Mālikī zusätzlich verschärft wurde. Erst im Vorfeld 
der Parlamentswahlen von 2014 schwächte sich diese Nutzung ab; nach wie vor waren aber 
insbesondere Kritiker Mālikīs Ziel entsprechender Untersuchungen und Wahlausschlüsse. 
Vgl. Isakhan: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power, 
in: Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21 – 35, Edinburgh 2015. 

134 Der Text wechselt zwischen der Beschäftigung mit den Streitkräften im engeren Sinn und 
den bewaffneten oder Sicherheitskräften allgemein, die auch die Polizei einschliessen. 

135 Vgl. Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 2009. 
136 Ebd., Punkt 1.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 143 

len Einheiten, womit erneut auf die Zusammensetzung dieser Einheiten verwiesen 
wird.137 

Das Programm ist somit deutlich auf den einen Missstand ausgerichtet, die für 
die Gewalt verantwortlich gemacht wird: den Konfessionalismus der regierenden 
Parteien. Voraussetzung für eine Verbesserung der Lage ist für ʿ Irāqīya offensicht

lich eine verbesserte Integration insbesondere der sunnitischen Bevölkerung. Aller

dings findet sich kein Bezug zu einer allfälligen konfessionellen Spaltung oder gar 
einer Feindschaft zwischen den Bevölkerungsgruppen. Die Probleme werden aus

schliesslich bei der aktuellen Regierung und konkreten politischen Entscheidungen 
verortet. Die Krise selbst wird als Produkt konfessionell orientierter Politik gesehen. 
Dazu zähle insbesondere der Ausschluss der Sunniten aus den Streitkräften und die 
Durchsetzung der Sicherheitskräfte mit Milizen. 

Bei den Parlamentswahlen von 2010 war die ʿIrāqīya-Allianz mit dieser poli

tischen Ausrichtung erfolgreich. Mit 91 Parlamentssitzen setzte sie sich als Wahl

siegerin vor die Rechtsstaat-Koalition von Premierminister Mālikī, die 89 Sitze er

hielt.138 Im anschliessenden Ringen um die Regierungsbildung setzte sich Mālikī 
allerdings durch und übernahm erneut das Amt des Premiers. Die ʿ Irāqīya dagegen 
ging als grosse Verliererin aus diesem Machtkampf hervor und musste sich mit we

nigen Ministerposten begnügen.139 In der Folge gewann die Kritik am politischen 
System, insbesondere am Konfessionalismus und an Mālikī persönlich, in den ʿ Irā

qīya-Publikationen an Schärfe. Ihr Schwerpunkt verschob sich im Vergleich zum 
politischen Programm von 2009 weg von ›sunnitischen‹ Themen hin zur grundle

genden Kritik der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit. Auf der Websei

te von Wifāq (der bedeutendsten Partei innerhalb des Parteienbündnisses ʿ Irāqīya) 
veröffentlichte Texte etwa kritisieren die Darstellung, dass die Regierungspartei die 
Schia repräsentiere, da es sich vielmehr um eine Repräsentation der Konfessiona

listen handle. Der Ausdruck »Mehrheit« (aġlabīya), auf den die schiitischen Parteien 
zur Legitimation des schiitischen Machtanspruchs gerne verweisen, wird dort mit 
Bezug auf die Resultate der Parlamentswahlen explizit als »politische Mehrheit« an

gesprochen.140 »Demokratie« ist denn auch häufig Thema in diesen Publikationen, 
wobei zunehmend die Frage gestellt wird, ob Mālikī nicht eine Diktatur errichte. Be

sonders ausführlich wird dieser Aspekt im Kontext der Demonstrationen von 2011 in 
Anbar diskutiert. Das gewaltsame Vorgehen der Sicherheitskräfte gegen Demons

trantinnen und Demonstranten sieht der Wifāq als Ausdruck von Konfessionalis

137 Ebd., Punkt 1.6. 
138 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iraqiya, 

2012, S. i. 
139 Vgl. ebd., S. 2. 
140 Al-Ḥakīm, Slīmān: Sardīn al-fasād wa ḥītānuhu, 10.10.2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

mus, Verfassungsbruch und Diktatur.141 Rhetorisch wird gefragt, wie Mālikī – ein 
Ministerpräsident trotz Wahlniederlage, der nun 14 tote Demonstranten zu verant

worten habe – Ministerpräsident für den ganzen Irak sein könne, für die irakische 
Sunna, die Schia, die Christen und alle Gruppierungen, wenn er dieselbe Sprache 
spreche wie Hassan Nasrallah. Der gegenwärtige konfessionalistische Irak sei keine 
Demokratie, denn der Irak gehöre nicht der Schia, nicht einer einzelnen Konfessi

on. Es handle sich also nicht um ein Problem zwischen Schia und Sunna, sondern 
zwischen denjenigen, die an das Heimatland glaubten (man yuʾmin bi-l-waṭan), und 
denjenigen, die an die »Herrschaft des Rechtsgelehrten« glaubten.142 Diese Abrech

nung wird kombiniert mit dem Vorwurf der Korruption an die Regierung, die sich 
im moralischen Verfall der Gesellschaft spiegle.143 

Die Personalisierung des Konflikts anhand von Ministerpräsident Mālikī eröff

nete allerdings auch neue Positionen innerhalb der ʿ Irāqīya. So setzte sich in Tei

len der Allianz zunehmend die Bereitschaft durch, das bisherige System in seiner 
aktuellen Form weiterzuführen und auch mit den konkurrierenden parlamentari

schen Blöcken zusammenzuarbeiten – unter der Bedingung, dass Mālikī zurücktre

te.144 Die Personalisierung und die undurchsichtigen Koalitionsverhandlungen un

terstrichen den Eindruck, dass politische Inhalte bei diesen Verhandlungen höchs

tens eine untergeordnete Rolle spielten; weder in der Berichterstattung noch in den 
Materialien der Parteien lassen sich Hinweise auf inhaltliche Debatten zwischen 
den Parteien finden. Gegenstand der Verhandlungen waren die Aufteilung der po

litischen Macht, die Frage der Repräsentation der Sunna sowie die Kandidierenden 
selbst – sei es nun die Reizfigur Mālikī oder allfällige frühere Mitgliedschaften in 
der Baʿṯ-Partei. 

Ungeachtet der Positionen, die im Verlauf der zähen Verhandlungen eingenom

men worden waren, reagierte die irakische Presse mit Erleichterung, als Anfang Ok

tober 2010 die neue Regierung unter Nūrī al-Mālikī feststand.145 Der unterlegene 
Anführer der ʿ Irāqīya, Iyād ʿ Allāwī, erachtete die neue Regierung dagegen weiter

hin als inakzeptabel. In seinen Äusserungen zeigte sich die für ʿ Irāqīya zu diesem 
Zeitpunkt typische Kombination aus Kritik an ṭāʾifīya einerseits und dem Anspruch 
einer Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung und der Berücksichtigung ihrer 
Kritik am aktuellen politischen System andererseits. So hatte sich ʿ Allāwī wieder

holt gegen die Angriffe zur Wehr setzen müssen, durch die ʿ Irāqīya würden Ange

141 Al-Ẓālimī, Hādī Wālī: Taḥdīd wilāya raʾīs maǧlis al-wuzarāʾ al-ʿirāqī, 10.12.2011; al-ʿIzāwī, 
Hisām: Hal yasīru alʿirāq naḥwa al-dīktātūrīya?, 25.10.2011. 

142 Al-Ḥamīd, Ṭāriq: ʾIḏā lam. . . , 24.03.2011 »Herrschaft des Rechtsgelehrten« verweist auf das 
politische System im Iran. Mālikī wird damit unterstellt, im Dienste Irans zu agieren. 

143 Al-Ḥakīm: Sardīn al-fasād wa ḥītānuhu, 10.10.2011. 
144 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1826, 03.10.2010, S. 3. 
145 Vgl. al-Mada 1922, 02.10.2010, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 145 

hörige des alten Regimes wiedereingesetzt.146 Die ʿ Irāqīya bezeichnete Mālikīs Ko

alition darüber hinaus explizit als »schiitisch« Aus diesem Grund, so ein Parteispre

cher, werde man auch nicht den Boykott der Regierung beschliessen. Denn dies wür

de nicht nur auf einen Boykott Mālikīs hinauslaufen, sondern einen sunnitischen 
»Boykott des Staates«. Auch die Nachbarländer mit sunnitischer Mehrheit werden 
angeführt, verbunden mit der Frage, ob diese einen Ausschluss der Sunna von der 
staatlichen Macht im Irak akzeptieren würden.147 In diesen Äusserungen wird die 
Ambivalenz deutlich, die die an Kritik an ṭāʾifīya durch die ʿ Irāqīya charakterisiert: 
Während der Konfessionalismus des aktuellen politischen Systems gebrandmarkt 
wird, orientiert sich die ʿ Irāqīya in ihrem Verständnis von politischer Repräsentati

on weiterhin an konfessioneller Zugehörigkeit. 
Mālikīs Position stand dieser Kritik diametral gegenüber. Der Premierminister 

und Vorsitzende der Daʿwa-Partei führte die bereits bekannte Argumentation der 
schiitischen Parteien nach 2003 fort und präsentierte seine Regierung als inklusiv, 
als eine Regierung der Zusammenarbeit aller Bevölkerungsteile. Mālikī vermied 
dabei die Begriffe »Schia«, »Bevölkerungsmehrheit« und »Sunna« weitgehend. 
Stattdessen sprach er von den »siegreichen Gruppen«, mit denen eine Zusam

menarbeit angestrebt werde. Als Kontrastfolie zu dieser Zusammenarbeit diente 
ihm allerdings nicht etwa die Gewalt der zurückliegenden Jahre, sondern die »35 
Jahre der Unterdrückung« durch das frühere Regime.148 Damit stellt er seinen 
Beteuerungen einer integrativen Regierung umgehend eine explizit schiitische 
Geschichtsdeutung entgegen. Obwohl in diesen Diskussionen weder von »Schia« 
noch von der »Bevölkerungsmehrheit« gesprochen wird, entstand dadurch aus der 
Sicht seiner Kritiker ein unübersehbarer konfessioneller Bezug.149 

4.2.3 Ṣadr 2013: Die Vereinigung von Islam und Irak 

Muqtadā aṣ-Ṣadr beschäftigte sich intensiv mit dem Konfessionalismus. Nicht nur 
nutzte er Konfessionalismus als einen Vorwurf, den er oft gegen die Regierungs

parteien richtete. Er betrachtete Konfessionalismus auch von einer systematischen 

146 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1674, 29.03.2010, S. 1. 
147 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd, 03.10.2010, S. 2. In diesen Äusserungen deutete sich bereits die Op

position gegenüber dem Staat in seiner aktuellen Form an, wie sie für die Proteste von 2012 
bestimmend werden sollte. Vgl. 5.2. dieser Arbeit. 

148 Vgl. ebd. 
149 Aufgrund der dominanten Rolle, die Mālikī in der irakischen Öffentlichkeit einnahm, wäre 

es gerechtfertigt, seine Positionen in einem eigenen Unterkapitel zu betrachten. Da er aber 
weitgehend auf die bereits bekannte Argumentation der ehemaligen Exilparteien zurück

greift und daher kaum neue Elemente in die Konstitution von Konfessionalität einbringt, 
wird hier auf eine gesonderte Behandlung Mālikīs verzichtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Ebene aus. Dazu diente ihm eine Publikation seines Vaters Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣa

dr, die er mit ausführlichen Anmerkungen und Kommentaren versah. Damit hat 
Ṣadr als einziger der untersuchten Akteure eine systematische Auseinandersetzung 
mit Konfessionalismus veröffentlicht. 

Die Originalpublikation trägt den Titel »Konfessionalismus in der Perspektive 
des Islams« und stammt aus dem Jahr 1965. Dies ist für den irakischen Kontext ei

ne frühe explizite Auseinandersetzung mit dem Thema »Konfessionalismus« (wenn 
auch nicht mit der konfessionellen Spaltung an sich).150 Sie dürfte der verstärkten 
schiitischen politischen Mobilisierung nach dem Militärputsch von 1963 geschuldet 
sein.151 Zudem war es seit den 1950er Jahren als Gegenreaktion auf ökumenische Be

strebungen zu vermehrten publizistischen konfessionellen Provokationen gekom

men.152 
Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr sieht ṭāʾifīya als sich ausbreitendes Problem, dessen 

»züngelnden Flammen sich im gesamten Territorium des Landes« ausbreiteten.153 
Er stellt zunächst fest, dass es sich bei der gegenwärtigen konkreten Form dieses 
Problem nicht um einen konfessionellen Streit handelt, der auf islamischen Grund

lagen aufbauen würde, sondern um einen Verwaltungskonflikt (ḫilāf maṣlaḥī). Da

bei habe die herrschende von zwei Gruppen jeweils Ämter in Behörden und öffent

lichen Einrichtungen besetzt. Doch dieser Streit sei dem Islam fremd, da dieser 
zur Einheit der Muslime aufrufe. Obwohl die Existenz von verschiedenen Rechts

schulen (maḏāhib; ṭāʾifa wird in diesem Text nie neutral oder gar positiv verwen

det) keineswegs negiert wird, betont Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr, dass Muslime im

mer im Dienst des Islams stehen sollten (statt ausschliesslich zugunsten einer ein

zelnen Rechtsschule).154 Das Ziel des aktuellen Konfessionalismus liege darin, die 
Angehörigen der Schia von der Regierung fernzuhalten und zu ihrer gesellschaft

lichen und wirtschaftlichen Abtrennung hinzuführen. Es handle sich somit um ei

nen Konflikt zwischen Personen, nicht um einen zwischen islamischen Rechtsschu

len. Denn Gegenstand des Konflikts seien weder islamische Ansichten noch spezi

fische Ziele oder inhaltliche Fragen, die den Islam oder die Differenzen zwischen 
den Rechtsschulen betreffen würden.155 Stattdessen sei der Konfessionalismus im 

150 Die Frage, wie mit konfessioneller Heterogenität umzugehen ist, begleitet den Irak seit sei

ner Gründung als Nationalstaat, wie Fanar Haddad darlegt (vgl. Haddad: Sectarianism in Ir

aq, 2011, S. 31 – 34). 
151 Zur schiitischen Mobilisierung der 1960er Jahre vgl. Alaaldin, Ranj: The Islamic Da’wa Party 

and the Mobilization of Iraq’s Shi’i Community, 1958 – 1965, in: The Middle East Journal 71 (1), 
2017, S. 45 – 65, S. 59 – 61. 

152 Vgl. Ende, Werner: Sunniten und Schiiten im 20. Jahrhundert, in: Saeculum 36 (2 – 3), 1985, 
S. 187 – 200, S. 199. 

153 Vgl. aṣ-Ṣadr, as-Sayyid aš-Šahīd Muḥammad: aṭ-Ṭāʾifīya fī naẓar al-ʾislām, 20132, S. 10 – 13. 
154 Vgl. ebd., S. 15 – 22. 
155 Vgl. ebd., S. 22 – 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 147 

Kontext des Kolonialstaates aufgebaut worden. Er verschliesse zudem die Tür zu 
den islamischen Zielen und zur vereinten islamischen Zusammenarbeit.156 Konfes

sionalistische hätten zudem islamische Kriterien verdrängt, etwa, wenn ein Erfolg 
der anderen Rechtsschule als ausschliesslich deren Erfolg abgelehnt statt als Erfolg 
des Islams insgesamt begrüsst werde.157 Beurteilen müsse man jeweils das Verhal

ten einer Person als Individuum. Daher sieht Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr auch kei

ne Lösung darin, Regierungsposten explizit mit Schiiten zu besetzen, wenn diese 
nicht das Wohl aller Muslime beachten würden.158 Er richtet auch einen Vorwurf an 
die Jugend, die Ehrgeiz und Gier nach Ämtern in einem tyrannischen System zeige; 
notwendig sei vielmehr die Nicht-Kooperation mit den Vertretern dieses Staates.159 
Selbst eine spezifisch schiitische Rechtsprechung von Seiten des Staates betrachtet 
Ṣādiq aṣ-Ṣadr als unzulässig, da er blind für die Zugehörigkeit zu einer Rechtsschule 
zu sein habe.160 

Die Lösung für all diese Probleme liegt also in einer Ausrichtung am Islam.161 
Dieser sei zudem in der Schulbildung gegenüber westlichen Inhalten zu bevorzu

gen, und auch die Rechtsprechung müsse islamischer werden – wobei den einzel

nen Rechtsschulen die Anwendung eigener Rechtsgutachten zustünde.162 Interes

sant ist, dass Ṣādiq aṣ-Ṣadr trotzdem die (gemäss dem Bevölkerungsanteil) ange

messene Repräsentation der Schia in der Regierung fordert. Dies scheint sich für 
ihn aus der Ablehnung jeglicher Diskriminierung zu ergeben. Ausserdem sei die 
Schia nicht explizit als eigenständig zu betrachten, sondern als eine unter anderen 
Rechtsschulen des Islams.163 

Ein halbes Jahrhundert nach seinem Vater geht Muqtadā aṣ-Ṣadr in seinen Kom

mentaren zum Text von Ṣādiq aṣ-Ṣadr nicht nur einen Konflikt innerhalb des Iraks 
aus. Vielmehr sieht er sich einen Krieg kämpfen gegen eine Konfessionalismus-Wel

le, die sich auf der ganzen Welt ausbreite. Neben den arabischen habe sie längst auf 
asiatische Staaten wie Burma, Indien und Indonesien übergegriffen, in Afrika auf 
Mali, Somalia und weitere Länder. Es handle sich im Wesentlichen um einen neuen 
Weltkrieg.164 

Der problematische Gehalt des Konfessionalismus liegt laut Ṣadr darin, dass die 
Angehörigen der jeweils anderen Konfession abgewertet oder schlecht behandelt 

156 Vgl. ebd., S. 27 – 31. 
157 Vgl. ebd., S. 32 – 36. 
158 Vgl. ebd., S. 38 – 41. 
159 Vgl. ebd., S. 45 – 47. 
160 Vgl. ebd., S. 53 – 57. 
161 Vgl. ebd., S. 58. 
162 Vgl. ebd., S. 65. 
163 Vgl. ebd., S. 63 – 66. 
164 Vgl. ebd., S. 5 – 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

würden. Ṭāʾifīya sei somit definiert als »Fanatismus« und ein auf unislamische und 
amoralische Grundlagen gestellter Umgang mit anderen Konfessionen.165 

Ṣadr sieht zwei Sichtweisen auf den Konfessionalismus: Erstens diejenige, die 
sein Vater diskutiere, d.h. eine islamische Sichtweise, zweitens eine ausserhalb des 
Islams gründende. Diese zweite Sichtweise verortet Ṣadr im westlichen kolonialisti

schen Denken. Der Westen habe den Konfessionalismus gefördert, um fremde Völ

ker und Länder zu unterwerfen.166 
Im Vergleich zur Situation, die sein Vater beschrieben hat, streicht Muqtadā 

aṣ-Ṣadr den deutlich gesteigerten Grad an Konfessionalismus heraus, der nun er

reicht sei. Damals habe es weder Bombenanschläge noch konfessionalistisches Sa

tellitenfernsehen gegeben, es habe keine offen konfessionalistischen Ernennungen 
in der Regierung gegeben; auch die Tatsache, dass Anschläge auf Heiligtümer verübt 
werden, stelle eine neue Stufe dar.167 

Das, was sein Vater mit »Verwaltung« bezeichnet habe, würde man heute eher 
als »politische Interessen« bezeichnen. Er folge aber der Analyse, dass es solche In

teressen seien und nicht etwa Überzeugungen, die für die Spaltung verantwortlich 
seien, und dass nur islamische moralische Wege zu ihrer Überwindung beitragen 
könnten.168 

Auf sunnitischer Seite sieht Ṣadr die Furcht vorhanden, dass eine schiitische 
Herrschaft eben explizit schiitisch ausfalle und dementsprechend die Sunna als Be

völkerung aufgrund ihrer Glaubensinhalte unterdrückt werden könnte – eine Angst, 
die allerdings unbegründet sei, da »wir« das nicht tun würden.169 Dieser Perspek

tivenwechsel zwischen der Ablehnung der Orientierung an Konfession bei gleich

zeitiger Gewissheit, dass die Macht legitimerweise der Schia zustehe, kennzeichnet 
sowohl Muqtadā aṣ-Ṣadrs Kommentar wie, wenn auch weniger offensichtlich, den 
Haupttext seines Vaters. Auch betont Muqtadā aṣ-Ṣadr die Bedeutung, die dem Is

lam als übergeordneter Zugehörigkeit zukomme, wenn er kritisiert, dass Menschen 
nun eher ihre konfessionelle Zugehörigkeit herausstreichen würden statt ihre isla

mische.170 Ungeachtet der Frage, welche Konfession (ṭāʾifa) an die Macht komme, 
solle immer im allgemeinen Interesse gehandelt werden – so sein Ideal.171 Folglich 
lehnt aṣ-Ṣadr eine »schiitische« Regierung ab, so sie denn konfessionalistisch aus

gerichtet sei.172 

165 Vgl. ebd., S. 10. 
166 Vgl. ebd., S. 11. 
167 Vgl. ebd., S. 13. 
168 Vgl. ebd., S. 15 – 16. 
169 Vgl. ebd., S. 16 – 17. 
170 Vgl. ebd., S. 36. 
171 Vgl. ebd., S. 18. Muqtadā aṣ-Ṣadr verwendet damit ṭāʾifa im Gegensatz zu seinem Vater in neu

traler Weise, ähnlich wie maḏhab. 
172 Vgl. ebd., S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 149 

Viele derjenigen, die von einer Stärkung der schiitischen ṭāʾifa sprächen und Teil 
von Regierung oder Parlament seien, blieben ohne Wirkung für das Wohl ihrer ṭāʾifa 
und würden sich auch nicht für das Gemeinwohl (ṣāliḥ ʿāmm) einsetzen. Stattdessen 
kümmerten sie sich nur um ihren [Parlaments-]Sitz und darum, dass ihr üppiger 
Sold weiterhin gewährleistet sei.173 

Laut Ṣadr sollten weder Schiiten noch Sunniten solche Egoisten wählen. Weder 
leiste der schiitische Egoist etwas für die Schia noch der sunnitische für die Sunna. 
Das Wichtigste sei, so Sadr, die islamischen Gruppen zu vereinen und den Patrio

tismus (waṭanīya) zu stärken.174 Dieses Nennen des Patriotismus oder einfach des 
»Iraks« als Heimatland (waṭan) zusammen mit der islamischen Einheit bildet ein 
auffälliges Muster in den Kommentaren Ṣadrs, wodurch er den Fokus seines Vaters 
auf den Islam ergänzt.175 

Muqtadā aṣ-Ṣadr folgt seinem Vater in der Ablehnung spezifisch konfessionel

ler Institutionen, wobei er konkret die schiitischen und sunnitischen Waqf nennt 
(unter dem früheren Regime noch durch eine einzige Behörde vertreten, erhielten 
Schia und Sunna nach 2003 eigene Institutionen).176 

Gleichzeitig jedoch erwähnt Muqtadā aṣ-Ṣadr, wie sein Vater, den Mehrheitssta

tus der Schia und betrachtet offenbar den daraus abgeleiteten Herrschaftsanspruch 
als legitim. Dabei kritisiert er die sunnitische Bevölkerung, die sich nicht in glei

chem Mass für die irakische Einheit einsetze, wie dies von schiitischer Seite der Fall 
sei.177 Ṣadr sieht auf sunnitischer Seite offenbar eine Bringschuld vorliegen, sowohl 
bei den religiösen Gelehrten wie der Bevölkerung. 

Aus diesen Betrachtungen geht hervor, dass Muqtadā aṣ-Ṣadr konfessionelle 
Differenz keineswegs negiert. Allerdings sieht er sie nicht als problematisch an. Er 
selbst sei Zwölfer-Schiit, aber die anderen ṭawāʾif und Religionen im Irak bildeten 
zusammen ein schönes Mosaik.178 Auch auf das frühere Regime kommt Ṣadr zu 
sprechen, das er nicht als sunnitisch bezeichnet, sondern schlicht als ungerecht, 
selbst gegen die eigene Konfession.179 

Sadr ruft die Sunna dazu auf, den Konfessionalismus aufzugeben. In diesem 
Kontext geht er auch auf die Nachbarländer ein. Unter Teilen der Sunniten würde 
der Iran abgelehnt, weil er schiitisch sei, unter Teilen der Schia Saudi-Arabien, weil 
es sunnitisch sei. Ṣadr plädiert dagegen für ein möglichst friedliches Zusammenle

ben mit den Nachbarn.180 

173 Vgl. ebd. 
174 Vgl. ebd., S. 43. 
175 Vgl. ebd., S. 44. 
176 Vgl. ebd., S. 52 – 53. 
177 Vgl. ebd., S. 54. 
178 Vgl. ebd., S. 61. 
179 Vgl. ebd., S. 68. 
180 Vgl. ebd., S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

In dieser ambiguen Haltung gegenüber der Bestätigung konfessioneller Diffe

renz bei gleichzeitiger Idealisierung nationaler Einheit zeigen sich die für Ṣadrs 
Argumentation bestimmenden Punkte: Die Einheit gilt als gesellschaftliches Ide

al, nicht als Negation konfessioneller Differenz. Damit verschiebt Ṣadr die Argu

mentation seines Vaters deutlich in Richtung nationaler statt religiöser bzw. öku

menischer Einheit.181 Die Apelle zum nationalen Zusammenhalt, die er an die ver

schiedenen Bevölkerungsteile richtet, sollen dazu dienen, die Spaltung der Bevöl

kerung zu überwinden. Die Erweiterung von »Islam« um »Irak«, die aṣ-Ṣadr gegen

über dem Text seines Vaters vornimmt, macht zwei Aspekte deutlich: Erstens die 
»Irakisierung« der Schia, mit der sich Ṣadr gegenüber anderen schiitischen Akteu

ren zu profilieren versucht. Zweitens charakterisiert sie Ṣadrs Position als religiösen 
Nationalismus, der sich um die Frage dreht, was »Irak« ist bzw. sein soll. Damit lässt 
sich nun deuten, wie Ṣadr die gesellschaftliche Funktion versteht, die er seiner ḥaw
za nātiqa (der »sprechenden« ḥawza in Abgrenzung zur »schweigenden«, mit dieser 
Bezeichnung als apolitisch markierten ḥawza ṣāmita) zuspricht und mit der er sich 
von anderen schiitischen Autoritäten abzugrenzen versucht.182 Die Rolle der Ḥawza 
in der Gesellschaft korrespondiert für ihn mit der konstitutiven Funktion, die die

se Gesellschaft (bzw. die Aufgabe, sie islamisch auszugestalten) umgekehrt auf die 
Ḥawza ausübt. Der religiöse Nationalismus Ṣadrs besteht also in einer gegenseiti

gen Konstitution von Ḥawza und Irak. Zwischen den »Islam« und »Irak« vereinigt, 
wird die irakische Gesellschaft als Bezugspunkt Ṣadrs greifbar. 

4.3 Zweites Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die irakische Bevölkerung 

»Samarra« war die Geburtsstunde eines neuen Verständnisses von ṭāʾifīya. Das Re

den über Konfessionalismus erfuhr eine entscheidende Erweiterung um die Ebene 
der Spaltung der nationalen Einheit. Seit 2003 wurde Konfessionalismus mit Be

zug auf das staatliche System diskutiert. Bezeichnet wurde mit dem Begriff entwe

der das gestürzte Baʿṯ-Regime oder das nach 2003 neu aufgebaute politische Sys

tem. Nach Samarra dominierte dagegen die Verwendung von ṭāʾifīya im Kontext des 
»konfessionellen Bürgerkriegs«. 

Ungeachtet der akademischen Debatten darüber, ob die Zeit von 2006 bis 2008 
tatsächlich als »Bürgerkrieg« zu bezeichnen sei oder nicht, war diese Deutung in 

181 Amatzia Baram deutet die Differenz eher als Unterschied zwischen Ökumene und politischer 
Kooperation. Aufgrund der bisherigen Untersuchung scheint mir die von aṣ-Ṣadr idealisierte 
nationale Einheit weit über eine politische Kooperation mit einzelnen sunnitischen Akteu

ren hinauszugehen. Vgl. Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies 
in Modern Iraqi Shi’ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history. 
Division and ecumenism in the Muslim Middle East, New York 2014, S. 105 – 123, S. 114 – 121. 

182 Vgl. Kapitel 3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013 - am 12.02.2026, 16:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

