
86  

Wert im Glück oder Glück im Wert* 

Überlegungen zur proteischen Natur einer anthropologischen Konstante 

NATALIE DUNKL** 

Das Streben nach dem großen Glück zählt zu den prominentesten anthropologischen 
Konstanten. Seit Jahrtausenden dominiert es die Gedankenwelt der Menschen, fördert 
ihre Kreativität und ist Gegenstand unzähliger ihrer Legenden und Geschichten. Die 
Literatur versinnbildlicht Glück häufig als einen großartigen Schatz oder einen mysti-
schen Ort, für den es sich zu kämpfen und notfalls auch zu sterben lohnt. Geheimnis-
volle, symbolträchtige Bezeichnungen wie Blaue Blume, Eldorado oder Stein der Weisen 
lassen das Ausmaß jener Herrlichkeiten erahnen, welche sich im Optimalfall am Ende 
einer entbehrungs- und verlustreichen Jagd einstellen.  
Was sich realiter hinter der abstrakten Idee vom Glück verbirgt, entzieht sich der Pau-
schalisierbarkeit. Obwohl sich die Fähigkeit, Glücksmomente zu erkennen, vermittels 
therapeutischer Maßnahmen sensibilisieren und das Erlebnis intensivieren lässt, kann 
die Emotion selbst weder erzwungen noch weggeleugnet werden. Manche gehen bei-
spielsweise darin auf, sich für ihr Umfeld zu engagieren oder schmelzen beim Genuss 
von Schokolade dahin. Anderen wiederum wird das Herz beim Anblick ihres Neuwa-
gens weiter als beim ersten Kuss. Prinzipiell ist kein Umstand zu läppisch, um in sich 
nicht das Potential für einen großen Glücksmoment zu bergen.  
Das Märchen von Hans im Glück lässt sich dahingehend interpretieren, dass kein ver-
gängliches Wertobjekt mit jener tief empfundenen, inneren Zufriedenheit aufgewogen 
werden kann, die Hänschen empfindet, nachdem es sich aller Güter und irdischen 
Beschwernisse entledigt hat. In diesem Kontext stellt sich die Frage, ob es tatsächlich 
sinnvoll ist, an Glücksmomente qualitative Maßstäbe anzusetzen und ihre Lauterkeit 
und Echtheit an der Natur der sie auslösenden Mechanismen festzumachen. Da da-
von ausgegangen werden muss, dass sowohl die Hölle als auch der Himmel einzig im 
Kopf stattfinden, ist jeder Funken Unzufriedenheit auf seine Weise grausam und jeder 
Glücksmoment auf seine Weise kostbar. Die Bewertung von Glück geschieht unter 
Rückbezug auf internalisierte Glücksvorstellungen und eigene Erfahrungen. 
Obwohl sich die Frage nach dem eigenen Glück nicht stellvertretend beantworten 
lässt, haben viele Menschen genau in diesem Punkt erhebliche Schwierigkeiten. Die 
Gründe hierfür sind mannigfaltig; entweder durchschauen sie sich nicht, haben Angst 
davor, sich vergangene Fehlgriffe eingestehen zu müssen, fürchten die mit Verände-
rungen zwangsläufig einhergehenden Umstände oder verfügen nicht über die notwen-
digen Mittel, um eigene Wunschvorstellungen in die Tat umzusetzen. 
________________________ 
*  Der vorliegende Beitrag wurde im Rahmen eines Essay-Wettbewerbs der IX. Bayreuther Dialoge 

2012 zum Thema „Wahres Glück – Ware Glück“ mit dem ersten Essaypreis der Bayreuther Dia-
loge ausgezeichnet. Der Essay wurde von der Autorin nach der Auszeichnung überarbeitet. 

**  Natalie Dunkl, Ludwig-Maximilians-Universität München, Institut für Deutsche Philologie, E-
Mail: dunkl.natalie@icloud.com, Forschungsschwerpunkte: Komik, Theorie der humoristischen 
Vortragskunst. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:23:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86


zfwu 14/1 (2013), 86–89 87 

Hier schlägt die Stunde der Glücksratgeber – ein Markt, der seit dem Millennium ei-
nen eklatanten Aufschwung erlebt hat. Ein Großteil dieser Literatur stützt sich dabei 
auf dasselbe Prinzip: Sie paaren die aktuellen Ergebnisse neurowissenschaftlicher For-
schung mit den gängigsten, im Zeitalter der Massenmedien nur umso mehr idealisier-
ten und popularisierten Glücksvorstellungen der Neuzeit und abstrahieren allgemeine 
Richtlinien, anhand derer sich das individuelle Glücksstreben zu orientieren hat.  
Zu den prominentesten, glücksauslösenden Faktoren zählen im westlichen Kulturkreis 
materielle und immaterielle Werte wie Freundschaft, Liebe oder ein geregeltes Ein-
kommen. Hinter dem altruistischen Angebot emotionalen Defiziten mit gut gemein-
ten Ratschlägen entgegenzuwirken, verbirgt sich allerdings nicht nur eine findige In-
dustrie, die von der Ratlosigkeit anderer profitiert, sondern auch das gefährliche Kon-
zept einer Gesellschaft, die von ihren Gliedern absolute Präzision verlangt und Funk-
tionsunfähigkeiten dadurch auszumerzen versucht, indem sie Ideale entwirft und die 
Aussicht auf Erfüllung propagiert. Gerade in der heutigen Zeit handelt es sich bei 
Glück um weitaus mehr als um ein privates, erstrebenswertes Ziel: Entsprechend 
einem utilitaristischen Ansatz wird das persönliche Glück zur Bedingung für das 
Glück aller und seine Verwirklichung somit zur kulturellen Weisung. Die Politisierung 
von Glück führt dabei unweigerlich zum Selbstverlust.  
Die Konditionierung auf einen bestimmten Glücksbegriff provoziert Stress, da Men-
schen von Kindesbeinen an in den Zwang geraten, diktierte Vorgaben erfüllen zu 
müssen, um die eigene Existenz vor sich und anderen als glücklich und ehedem ge-
troffene Entscheidungen als richtig verantworten zu können. Misserfolge wertet das 
mit einem derartigen Erwartungsdruck geimpfte Langzeitgedächtnis als persönliches 
Versagen. Die Formulierung scheinbar verbürgter Glücksgaranten, die sich weder auf 
eine individuelle Situation zuschneiden lassen noch der eigenen Vorstellung von 
Glück auch nur im Ansatz zu entsprechen brauchen, birgt die ernstzunehmende Ge-
fahr einer noch größeren Orientierungslosigkeit.  
Problematisch werden solche Klischees gerade dann, wenn das persönliche Empfin-
den, die tatsächliche Lebenssituation und allgemein anerkannte Glückswerte mitei-
nander in Konflikt geraten, sodass Innen- und Außenwelt kollidieren. Hier sind nicht 
diejenigen Sonderfälle gemeint, welche Moral und Ethik auf den Plan rufen, da die 
Glücksempfindung damit einhergeht, anderen Schaden zuzufügen. Es genügt bereits 
die gesellschaftliche Direktive, dass die Verwirklichung bestimmter Ziele automatisch 
mit einem Glückszuwachs einherzugehen hat.  
Wer trotz eines scheinbar erfüllten Lebens nicht glücklich ist, sich depressiv fühlt oder 
am Burnout-Syndrom erkrankt, darf in der heutigen Hochleistungsgesellschaft, welche 
sogar das Glück auf Optimum trimmt, nicht zwangsläufig auf Verständnis hoffen. 
Allgemein darf nicht übersehen werden, dass es in einer heiteren Runde Einsamkeit, 
in einer liebevollen Partnerschaft gebrochene Herzen und inmitten von Reichtum 
bittere Armut gibt. Wer sich dennoch dafür hergibt, ‚auf hohem Niveau‘ zu jammern, 
macht sich nicht selten unbeliebt.  
Infolgedessen nimmt die individuelle Lebensführung Züge einer Art von vorauseilen-
der Rückschau an. Nicht die Frage Was macht mich momentan glücklich?, sondern das 
tyrannische Motto Wie muss ich mich verhalten, um später einmal von mir behaupten zu können, 
ein glückliches Leben geführt zu haben? bestimmt das Handeln. Die Angst, sich azyklisch zu 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:23:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86


88  

verhalten und dadurch Entscheidendes zu versäumen, ist eine nicht zu unterschätzen-
de Todfeindin des Glücks. 
Weltweit durchgeführte Gesellschaftsstudien wie The Gallup World Poll oder der World 
Happiness Report belegen, dass sich das Glück gerade in hoch entwickelten Industriena-
tionen rar macht und in zunehmendem Maß Psychopharmaka das ausgleichen müs-
sen, was unser Kopf eigenständig zu leisten, scheinbar nicht mehr im Stande ist. Der 
Grund dafür liegt in der Struktur des Gehirns selbst.  
Den Großteil seiner Evolution hat es damit zugebracht, sich steinzeitlichen Gegeben-
heiten anzupassen. Dies erklärt, warum noch heute all diejenigen Aspekte als positiv 
bewertet werden, die wie Schlaf, Nahrungsaufnahme, Sexualität oder Gemeinschaft 
den Organismus am Leben halten und dem Arterhalt dienen. Die Konfusion des Ge-
hirns gegenüber den heutigen Lebensbedingungen, welche es durch Reizüberflutung 
über- und durch den Wegfall akuter Lebensgefahr unterfordern, ist nur allzu verständ-
lich. Das auf Alarmbereitschaft geeichte Gehirn projiziert die Schablonen seiner worst 
case-Szenarien auf vergleichsweise harmlose Situationen, wodurch die Bedrohlichkeit 
dieser im Einzelfall existentielle Ausmaße erreicht. In der Folge entstehen Phobien, 
Neurosen und all jene psychosomatischen Störungen, welche auch unter dem Label 
Zivilisationskrankheiten kursieren.  
Die sich durch die Vergrößerung des Frontallappens abzeichnende Veränderung des 
Neokortex legt nahe, dass sich in Zukunft sowohl die Vorstellung von Glück als auch 
die Glückserfahrung selbst neu ausrichten wird. Stabil wird voraussichtlich lediglich 
die Tatsache bleiben, dass Glück prinzipiell kein Zustand auf Dauer ist, sondern der 
Moment der Entstehung die Auflösung bereits impliziert. 
Die menschliche Sonderstellung innerhalb der Natur wurzelt unter anderem darin, 
Glück nicht nur aktiv genießen, sondern auch darüber reflektieren zu können, unter 
Aufwendung welcher Methode sich die flüchtige Erfahrung am besten konservieren 
lässt. 
Religion und Philosophie haben seit der Antike das Monopol darauf, Menschen bei 
dieser Aufgabe zu unterstützen. Da es auf diesem weiten Feld keine letztgültigen 
Antworten gibt, sondern – entsprechend sich wandelnder Glücksvorstellungen – nur 
historisch variable Erklärungsversuche, überfordern die einzelnen anthropologischen 
Disziplinen den Menschen als das Sorgenkind des Lebens, indem sie ihn mit einer Unzahl 
sich gegenseitig widersprechender Möglichkeiten beschweren. Hierzu zählen bei-
spielsweise die Tugend-Genügsamkeit der Stoa und die epikureische Lebenslust sowie 
die lebensbejahende Beatitudolehre Thomas von Aquins und die pessimistische Eu-
dämonologie Arthur Schopenhauers.  
Im Zentrum all dieser Konzepte steht der Versuch das Glück mithilfe bestimmter 
Verhaltensweisen festzuhalten und dahingehend zu instrumentalisieren, dass es sich je 
nach Schule als eine Art von innerem Gleichmut, allumfassender Versöhnung, absolu-
ter Zufriedenheit oder absoluten Frohsinns einstellt. Die vage Idee einer vollkomme-
nen Glückseligkeit kulminiert ästhetisch in der Formel „Augenblick verweile doch, du 
bist so schön!“ Doch auch die literarische Figur Faust muss sich dem ‚Faktum‘ beu-
gen, dass auf Absolutheit beruhende Konzepte der Sphäre des Transzendenten ange-
hören und realiter nicht planend erwogen, geschweige denn konkret verwirklicht wer-
den können. Stellvertretend für den Rest der Menschheit ist Faust dazu verdammt, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:23:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86


zfwu 14/1 (2013), 86–89 89 

den Genuss des Vorgefühls höchsten Glücks, welcher der Bereitschaft zum Stillstand 
entspricht, mit seinem Leben zu bezahlen.  
Bei Glücksgefühlen handelt es sich in erster Linie um chemische Prozesse, deren pri-
märe Funktion stets darin bestand, Menschen von der Positivität ihres Daseins zu 
überzeugen. Selbst der Frieden, den Menschen während eines Nahtoderlebnisses 
empfinden und welcher dem absoluten Glück wohl am nächsten kommt, wird von der 
Medizin als eine Art von Drogencocktail interpretiert, den sich das Gehirn selbst initi-
iert, um das Sterben erträglicher zu machen. Vor diesem Hintergrund handelt es sich 
bei Glück um ein geradezu widernatürliches Konzept; ein Opiat, welches die Lebens-
geister lähmt und der natürlicherweise vorwärts strebenden Vitalität die Option des 
Stillstands vorgaukelt.  
„Es gibt nur einen angeborenen Irrtum und es ist der, dass wir da sind, um glücklich 
zu sein.“, spricht Schopenhauer. Diese Einschätzung trifft zu, wenn auch in einem 
anderen Sinn.  
Der wahre Wert des Glücks besteht nämlich nicht im eigentlichen Erringen der flüch-
tigen, allzu subjektiven Emotion, sondern in ihrem Suchtpotential. Das süße Gefühl 
der Befriedigung ist der Motor, welcher die Menschheit stets dazu motiviert hat, sich 
zu entwickeln und über sich hinauszuwachsen. Dabei spielt es keine Rolle, ob die 
Ambition mit geistigen, materiellen oder leiblichen Freuden verknüpft ist. Die Fähig-
keit Glück zu empfinden determiniert ein Individuum als menschliches Wesen. Das 
utopische Bestreben, sich auf diesem Gebiet zu vervollkommnen, verleiht seinem 
Dasein letztendlich einen Sinn, welcher der Exzentrizität seiner Natur entspricht. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:23:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-86

