
Nachpropositionales Wissen als philosophisch- 

ethische Bildung 

Philipp Thomas 

Es ist eben nicht so, dass all unsere Erkenntnis 
von der Welt in wörtlichen Feststellungen mit 
deutlichen Begriffen erfolgt. 
(Krebs 2021: 75) 

1. Mehr als Argumentation: ethische Bildung 

Im Bereich philosophisch-ethischer Bildung wird üblicherweise der Übergang von 
vorpropositionalem Wissen (vorbegrifflich und unbegründet) zu propositionalem 
Wissen (begrifflich und begründet) angestrebt. So richtig dies prinzipiell ist, in die
sem Text möchte ich zeigen, dass viele Themen einer philosophisch-ethischen Bil
dung durch diesen Schritt nur unvollkommen erarbeitet werden. Um sie tiefer be
handeln zu können, kann es sinnvoll sein, über propositionales Wissen hinaus (und 
im Durchgang durch dieses) auch nachpropositionales Wissen zu beachten und ein
zubeziehen. Im Folgenden kläre ich zuerst die Unterscheidung propositional und 
nichtpropositional (2). Danach schlage ich ein Modell vor, in welchem die Bewegung 
von einem vorpropositionalen zu einem propositionalen Wissen verlängert wird hin 
zu einem nachpropositionalen Wissen (3). Schließlich veranschauliche ich dann die
sen Vorschlag am Thema des baden-württembergischen Bildungsplans ›Umgang 
mit Endlichkeit‹ (4). 

Eine Vorbemerkung zum Begriff der Vernunft: Der folgende Gedankengang identi
fiziert Vernunft nicht mit der Fähigkeit zu begrifflicher Allgemeinheit. Letztere ist 
als propositionales Wissen (also die Bestimmung von etwas als etwas) eher Sache des 
Verstandes im Sinne Kants. Vernunft besteht auch nicht im vor- oder nachpropo
sitionalen Wissen. Vernunft ist hier vielmehr die Fähigkeit unseres Denkens zur laufenden 
Selbsttranszendenz. Sie ist das Momentum einer Bewegung vom vorpropositionalen 
zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen – und schließlich 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

zu einer Reflexion der Potenziale und Limitationen der verschiedenen Wissensfor
men.

2. Wie sich propositionales und nichtpropositionales
Wissen unterscheiden

Zwei Typen von Wissen: Propositionales Wissen ist begrifflich, es ist präzise, es ist auf
ein Allgemeines bezogen und es ist bestimmend und (unter einen Begriff) subsu
mierend. Nichtpropositionales Wissen ist im Vergleich dazu anschaulicher und rei
cher an Erfahrung, es ist prägnant, voll von Bedeutung, und es ist weniger bestim
mend und subsumierend. Propositionales Wissen drückt sich in Propositionen aus,
es ist der Inhalt eines wahren Aussagesatzes vom Typ ›Es ist der Fall, dass p‹. Nicht
propositionales Wissen ist voll von Bedeutung, die selbst nicht aufgeht in wahren
Aussagesätzen (Gabriel 2015: 43–69, Ders. 2019: 15–35; Krebs 2021: 72–78).

Einige Beispiele für die Unterscheidung: Wenn wir also sagen ›Diese Rose duftet. Es
ist die Sorte xy‹, dann handelt es sich um propositionales Wissen über die Eigen
schaft und die Sorte einer Rose. Wenn wir hingegen wissen, wie diese Rose duftet,
dann handelt es sich um nichtpropositionales, um ein sogenanntes Phänomenwissen.
Betrachten wir einen anderen Bereich. Wenn wir sagen: ›Die Kurzschwung-Technik
beim Skifahren auf schwarzen Pisten setzt sich aus folgenden Bewegungen zusam
men‹ und zählen dann passende wahre Aussagen auf, dann haben wir eine präzise
Definition und Beschreibung eines Sachverhalts geliefert, es handelt sich um propo
sitionales Wissen. Doch wenn jemand sagt: ›Ich mache die Kurzschwungtechnik au
tomatisch und könnte gar nicht beschreiben, wie genau ich mich da bewege‹, dann
handelt es sich um nichtpropositionales Wissen im Sinne praktischen Könnens. Wei
tere Beispiele für nichtpropositionales Wissen sind etwa Metaphern und sprachliche
Bilder; denken wir etwa an Gedichte, in denen die poetischen Mittel sehr viel der Be
deutung übermitteln, ohne präzise Begriffe zu sein (Gabriel 2015: 125–145). Schließ
lich die Bilder (ebd.: 97–123): Das Bild Der Schrei (1910), ein berühmtes Gemälde von
Edward Munch, zeigt wilde Verzweiflung sowohl im Gesicht der dargestellten Per
son als auch in der hypnotischen Landschaft. Dabei ist zwar mit Händen zu greifen,
wie die Welt mitunter zum Verzweifeln ist, doch eine begriffliche Genauigkeit fehlt
hier. Metaphern und Bilder welcher konkreten Ausformung auch immer sind alle
nur teilweise übersetzbar in Aussagesätze.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 73 

3. Philosophisch-ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum 
propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen 

In diesem Abschnitt möchte ich deutlich machen, dass es mir keineswegs darum 
geht, das Lernziel des propositionalen Wissens, also Kompetenzen des Argumen
tierens und Begründens (3.1), zu ersetzen durch nichtpropositionales Wissen. Viel
mehr möchte ich zeigen, inwiefern der große Gewinn des Propositionalen mit spe
zifischen Verlusten erkauft wird (3.2). Diese Verluste zu sehen, zieht es nach sich, 
nach der Möglichkeit eines weiteren Schritts zu suchen, hin zu einem nachproposi
tionalen Wissen (3.3). 

3.1 Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster 
Schritt philosophisch-ethischer Bildung 

Wenn es im Unterricht um thematisch-philosophische Fragen geht (z.B. ›Was ist 
Freundschaft?‹), nehmen wir in einer Anfangsdiskussion auf unsere Erfahrungen 
Bezug. Unsere Erfahrungen haben große Anteile nichtpropositionalen Wissens, et
wa in Form von Phänomenwissen, wenn wir genau wissen, wie sich Freundschaft an
fühlt, oder in Form von praktischem Können, wenn wir eine gewisse Sicherheit im Um
gang mit Streit und Versöhnung haben. Läuft die Anfangsdiskussion über Freund
schaft gut, fragen wir als Lehrer:innen bald nach Begründungen für eine geäußer
te Meinung. Oder wir grenzen andere Formen guter Beziehungen zwischen Men
schen ab von der besonderen, die wir Freundschaft nennen. Dabei differenzieren 
wir genauer, wir definieren, bestimmen und subsumieren, kurz, wir überführen 
das nichtpropositionale Wissen in begrifflich-propositionales. Der Erkenntnisweg 
geht von der Anschaulichkeit eines subjektiven Erfahrungsreichtums hin zur be
grifflich-präzisen Bestimmung eines Überindividuellen und Allgemeinen. Der erste 
Schritt zu den intersubjektiv gültigen Begriffen ist wichtig, denn Begriffe sind Vor
aussetzung für alle weiteren gedanklichen Operationen. Wir möchten Freundschaft 
im Rahmen bestimmter Freundschaftsbegriffe, etwa im Besonderen des aristoteli
schen im achten Buch der Nikomachischen Ethik diskutieren: Nutzenfreundschaft, 
Lustfreundschaft und wahre Freundschaft, bei der es um Tugenden geht (Aristote
les Nik. Eth., VIII–IX). Und wir möchten Freundschaftsformen bewerten oder die 
Frage erörtern, welche Formen ethisch vorzuziehen sind. Diese Diskussionen grei
fen zwar auf Erfahrungen zurück, doch Begründungen geschehen begrifflich und 
gehören dem Bereich des Propositionalen an. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.2 Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit

spezifischen Verlusten einher

Nach dem Sprachphilosophen Gareth Evans gilt, »daß unsere erfahrungsgebunde
nen Unterscheidungen feinkörniger sind als es die uns zu Verfügung stehenden Be
griffe erlauben. Wir sind beispielsweise in der Lage, sehr viel mehr Unterscheidun
gen im Hinblick auf Farbtöne zu treffen als wir Farbnamen besitzen« (Schildknecht
1999: 10, auch: Evans 1982: 122–129, 227ff.). Der Übergang vom nichtpropositiona
len zum propositionalen Wissen ist in bestimmten Hinsichten ein Verlust, etwa im
Bereich des Qualitativen, wenn es um das Wie unseres Fühlens und Erfahrens geht.
Was für die erwähnten Farbnuancen gilt, gilt auch für alles andere: Begriffe stellen
eine Festlegung und Reduktion von Erfahrungsreichtum dar. Unsere Erfahrung ver
liert an Tiefe, weil Begriffe nur einen Teil der Erfahrung fassen, und sie verliert an
Ambiguität, Opazität, innerer Widersprüchlichkeit und Pluralität: all das sind At
tribute nicht zuletzt in der Freundschaft, die verlorengehen können, denn Begriffe
vereindeutigen und legen fest.

Ein Blick auf die Verarmung von Literatur durch die konventionelle Sprache. Der
Sprachwissenschaftler Hanspeter Ortner beschreibt einen spezifischen Verlust im
Bereich literarischer Texte in einem Aufsatz, den wir hier als Analogie verwenden
können. Weniger gelungene literarische Texte bedienen Klischees, sie semantisieren
lediglich (sie semiotisieren nicht, s.u.), indem sie konventionelle Bilder und Begriff
lichkeit verwenden, um ein bestimmtes Geschehen zu bezeichnen. Ortner zitiert
hierzu den Schriftsteller Raymond Chandler: »wenn ich ein Buch aufschlage und
erblicke Wendungen wie ›Ihre Erscheinung war in der Tat schockierend‹, ›Ich spürte
den ersten Stich der Reue‹, ›reiche, vollblütige Schönheit‹ usw. habe ich immer den
Eindruck, daß ich eine tote Sprache lese« (Chandler 1975: 103, zitiert nach: Ortner
2017: 298). Von dieser Semantisierung, die Erfahrung klischeehaft festlegt, grenzt
Ortner die Semiotisierung ab:

Durch die Semantisierung, das ist die konventionelle Versprachlichung von
Wissen, kommt es zur Erfahrungsreduktion, manchmal zum Erfahrungsverlust.
Durch Semiotisierung, das ist die Neu-Etablierung von Zeichen- und Kommuni

kationsverhältnissen, soll ein neuer, lebendiger Bezug zur Erfahrung hergestellt
werden. Erfahrung ist u.a. das unbewusste Wissen, gleichsam die »Rückseite« des
deklarativen Wissens. Gute Literatur ermöglicht Zugänge zu unbewussten Erfah
rungen. Diese öffnet sie dadurch, dass sie etablierte Sprachverhältnisse aufbricht
und/oder indem sie mit genuin literarischen Mitteln, z.B. der Einführung von
Figuren, bisher unerschlossene Sektoren von Erfahrungsräumen nutzbar macht

(ebd.: 290).

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 75 

Gute Literatur kann durch Semiotisierung Erfahrungen bewusst machen, nämlich als 
›Rückseite des deklarativen Wissens‹. Deklarativ mein hier propositional. Es geht 
um Aspekte von Erfahrung, die durch konventionelle Begriffe jedoch eher verdeckt 
werden. Semiotisierung vermag diese Aspekte der Erfahrung zum Ausdruck zu 
bringen, indem eine einfache, klischeehaft-festlegende Sprache aufgegeben wird, 
die das schon Bekannte durch den üblichen, immer wieder passenden Begriff 
benennt. Stattdessen werden jetzt neuartige Zeichensysteme gewählt, die Zeichen 
auf eine bislang unbekannte Weise neu kombiniert, zu Metaphern und Bilder etwa, 
die noch unbekannte Aspekte unserer Erfahrung besser zugänglich machen und 
uns neue Einblicke und Einsichten ermöglichen. 

Übertragen wir diese sprachwissenschaftliche Unterscheidung auf philoso
phisch-ethische Bildung. Wir können diesen Vorgang der Semantisierung generell 
von der eher polemischen Zuordnung zur Trivialliteratur befreien. Dann beschreibt 
er positiv einfach wertfrei, was geschieht, wenn wir vorpropositionales in propo
sitionales Wissen überführen, indem wir Erfahrung begrifflich bestimmen, indem 
wir etwas als etwas identifizieren. Im Philosophie- und Ethikunterricht zum Thema 
Freundschaft äußert ein Schüler in der Anfangsdiskussion ein vorpropositionales 
Erfahrungswissen: ›Sobald mein Freund keinen Nutzen mehr von mir hatte, war 
ich ihm scheinbar egal – aber irgendwie fand ich seine Unabhängigkeit gleichzeitig 
auch attraktiv‹. In der anschließenden Erarbeitungsphase einmal mehr beispiel
haft mit einem Text zu differenzierten Freundschaftsbegriffen von Aristoteles kann 
der Schüler dann einen Teil seiner Erfahrung im Begriff der Nutzenfreundschaft 
wiedererkennen (Aristoteles 1986: 253, Nik. Eth. 1162 b 15–20). Dabei subsumiert 
er seine eigene Erfahrung unter einen passenden Begriff für alle, also ein Freund
schaftskonzept. Mit der Hilfe dieser Semantisierung wird das Wissen exakter und 
präziser. Doch mit dieser Identifizierung wird der Erfahrung hier ebenso ihr Spezi
fisch-Individuelles genommen: Im Beispiel sah der Schüler zwar die Nachteile der 
Nutzenfreundschaft, doch zugleich war die Unabhängigkeit des Freundes attraktiv 
– eine individuelle Erfahrung. Im Folgenden möchte ich zeigen, wie sich ebenfalls 
der sprachwissenschaftliche Begriff der Semiotisierung auf die philosophisch-ethi
sche Bildung übertragen lässt. Es geht mir nicht um Literaturunterricht, vielmehr 
möchte ich den Philosophieunterricht öffnen für nachpropositionales Wissen in 
den Bereichen jener Phänomene, die auch Themen seines Bildungsplans sind. Und 
dazu bedarf es phänomenologisch-hermeneutischer Methoden. 

3.3 Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt 
philosophisch-ethischer Bildung 

Semiotisierung kann im Rückgriff auf Hanspeter Ortner als der Prozess eines neu
en, tieferen Verstehens gelten, wenn wir etwa das Phänomen Freundschaft unter
suchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Nachpropositionales Wissen 1: Phänomenologische Differenzierung rückt die Sache (z.B.
Freundschaft) wieder in den Mittelpunkt. In der Diskussion sagt später eine Schülerin,
Aristoteles’ drei Freundschaftsbegriffe seien zwar interessant, aber irgendwie nicht
genug. Das Gefühl der Vorfreude, wenn sie sich abends mit ihren Freundinnen in
der Stadt treffe, könne sie genau unterscheiden von jener anderen Vorfreude, die
sie hat, wenn sie z.B. mit ihren Lieblingscousinen verabredet sei. So ein Unterschied
komme bei Aristoteles gar nicht vor, obwohl er doch wichtig sei, wenn man Freund
schaft wirklich verstehen möchte. Ist die Lehrperson nur mit dem ersten Schritt phi
losophisch-ethischer Bildung vertraut und sieht das propositionale Wissen stets als
das Ziel an, dann wird sie diesen Diskussionsbeitrag entweder (a) als Rückfall in vor
propositionales Wissen verstehen: Die kritische Äußerung der Schülerin führt wie
der zurück in den Bereich der Erfahrung; vielleicht denkt sie sich ›dabei waren wir
doch schon weiter‹. Oder sie wird (b) der Meinung sein, in der thematischen Dis
kussion gehe es methodisch stets um Semantisierung, also letztlich immer um die
Suche nach begrifflicher Präzisierung im Feld des Propositionalen. Dann vermutet
sie eventuell auch, die Schülerin wolle Aristoteles’ Begriffe selbst weiterdenken und
etwa innerhalb der aristotelischen Lustfreundschaft eine begriffliche Differenzie
rung vorschlagen. Dabei hatte die Schülerin vielleicht etwas ganz anderes im Sinn:
Das reiche Phänomen der Freundschaft lässt sich noch tiefer ausloten, doch dazu
reichen Begriffe nicht aus. Vielmehr könnte es hier weitergehen mit einer Differen
zierung innerhalb der Erfahrungsgehalte, vielleicht genauer unterstützt durch Lite
ratur, Musik und Kunst. Ist die Lehrperson offen für einen Schritt über das Begriff
liche hinaus und kommt es ihr neben dem Analytischen auch auf das Hermeneuti
sche an, dann erkennt und begrüßt sie in jenem Diskussionsbeitrag einen phäno
menologisch-hermeneutischen und damit genuin philosophischen Fortschritt, der
auch und gerade die andere Seite des propositionalen Wissens würdigt. Die begriff
liche Differenzierung hat viel Neues am Phänomen Freundschaft aufgezeigt, all das
wird keineswegs verabschiedet, sondern bleibt aktuell. Doch jetzt kann es weiterge
hen mit einer phänomenologischen Differenzierung (im Beispiel: zwischen der Vorfreu
de auf die Freundinnen oder auf die Lieblingscousinen) und dazu braucht es eine
Semiotisierung mithilfe von Bildern, Metaphern und mithilfe des qualitativen Reich
tums unseres Phänomenwissens und des praktischen Könnens – all das sind Elemente
eines nachpropositionalen Wissens. Phänomenologisch-hermeneutisch sollen die
Schüler:innen hierbei erzählend und Differenzierungen abwägend in die Tiefe ge
hen.

Nachpropositionales Wissen 2: Die Vereindeutigung durch Begriffe rückgängig machen.
In 3.3.1 geht es um das positive Potenzial der phänomenologisch-hermeneutischen
Methode, die innerhalb der (notgedrungen groben) Begrifflichkeit des Propositio
nalen nicht begrifflich, sondern phänomenologisch differenziert. Jetzt (3.3.2) geht
es um die mit dem Begrifflichen einhergehenden Verluste insgesamt und wie ei
ne falsche Vereindeutigung zurückgewiesen werden kann. In der Auswertung der

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 77 

Erarbeitungsphase äußert eine weitere Schülerin: ›Am ersten Schultag auf der neu
en Schule habe ich mich gleich mit Aylin zusammengetan, wir haben uns sozusa
gen aneinander festgehalten, haben uns dann immer im Bus einen Platz freigehal
ten und waren beste Freundinnen. Das war echte Freundschaft, aber der Nutzen 
in diesen ersten Schulwochen stand gewiss auch im Vordergrund. Irgendwie lässt 
sich das gar nicht entscheiden, welcher Freundschaftstyp das nun eigentlich war.‹ 
Mit diesem Erfahrungsbericht hat die Schülerin philosophisch gesehen dafür argu
mentiert, dass der Einzelfall eben vor allem er selbst ist, dass er etwas Individuelles 
ist, das nie gänzlich aufgeht in den begrifflichen Kategorien. Die Vereindeutigung 
und Identifizierung durch die allgemeine Subsumierung unter einen exakten Be
griff entfernt uns vom Phänomen, Wirklichkeit ist vieldeutig. Weshalb scheint uns 
Vereindeutigung dennoch so attraktiv? Wenn wir beim Übergang zum propositio
nalen Wissen den richtigen Begriff finden, verstehen wir plötzlich ganz viel, denn 
je eindeutiger der Begriff, desto mehr ›durchschauen‹ wir dadurch. Diese Erfah
rung macht uns glauben, wir seien am Ziel. Doch vielleicht haben wir vorerst nur 
die Klarheit eines begrifflichen Modells erfahren und diese mit der vermeintlichen 
Klarheit des Phänomens verwechselt. Dieser kritische Gedanke selbst ist wieder ein 
phänomenologischer: Wollen wir tiefer in ein Phänomen eindringen, müssen wir 
die Mehrdeutigkeit zurückgewinnen, Literatur und Kunst können häufig dabei hel
fen, insofern sie in ihrem Ausdruck viel offener als Argumente sind und stets ver
schiedene Interpretationen zulassen. 

Nachpropositionales Wissen 3: Praktisches Können geht über die Begriffe hinaus. Nach 
den phänomenologischen Differenzierungen (3.3.1) und der Zurückweisung der 
möglichen Verluste des Vereindeutigens (3.3.2) möchte ich jetzt (3.3.3) das Feld 
des praktischen Könnens beleuchten: Dem Propositionalen entsprechen hier feste 
Verhaltensregeln, dem nachpropositionalen eher ein intuitives Wissen um den 
richtigen Weg. Können wir lernen, wie wir Freund:innen gewinnen? Jemand, der 
überall gute Freunde findet, könnte auf unsere Frage hin, wie er das mache, ant
worten: ›Ich kann nicht sagen, wie ich das mache, dafür hatte ich schon immer 
ein Händchen‹. Hier handelt es sich um ein praktisches Können (s.o.). Angenommen, 
empirische Langzeit-Beobachtungsstudien ermittelten bestimmte Muster im Ver
halten dieses und anderer ›Könner‹, etwa in ihrem Kommunikationsstil. Dann ließe 
sich etwas von diesem praktischen Können übersetzen in propositionales Wissen 
und es könnte hierzu heißen: ›Statistisch gesehen erregt der Kommunikationsstil 
xy beim Gegenüber schneller Interesse‹. Der frühere Coach Dale Carnegie hat aus 
Beobachtungen dieser Art heraus schon 1937 einen Bestseller geschrieben: Wie 
man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu werden (Carnegie 2020). 
Weshalb sind wir hier skeptisch – und denken vielleicht gar insgeheim, wer auf 
solche ›Regeln‹ setze, der habe etwas an der Freundschaft nicht verstanden? Wohl 
deshalb, weil wir (a) aus Erfahrung wissen: Wer für etwas ›ein Händchen‹ hat, der 
verfügt über ein praktisches Können, das sich selbst nur teilweise übersetzen lässt 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

in propositionales Wissen. Praktisches Können geht über Begriffe hinaus. Und dann
auch deshalb, weil wir (b) vermuten, dass Carnegies praktisches Können sich gar
nicht auf wirkliche Freundschaft bezieht, sondern auf eine Art Nutzenfreund
schaft, eben auf das, was sich im Bereich Freundschaft überhaupt ›herstellen‹ lässt.
Vermutlich beziehen sich Carnegies Regeln im aristotelischen Sinn auf poiesis,
wahre Freundschaft aber ist praxis. Doch warum meinen wir dann immer wieder,
propositionales Wissen sei als solches in der Lage, praktisches Können rational
hinreichend zu rekonstruieren? Vermutlich aufgrund derselben Attraktivität des
Propositionalen, von der auch am Ende des letzten Absatzes die Rede war: Wenn
wir den richtigen Begriff finden (z.B. ›Kommunikationsstil xy‹), meinen wir am
Ziel zu sein, weil wir jetzt alles Wesentliche verstünden. Wir schließen von der
Klarheit eines Modells auf die Möglichkeit praktischen Könnens. Doch die kaum
vermeidbare Einsicht, dass praktisches Können über Begriffe hinausgeht, das ist
schon ein Aspekt nachpropositionalen Wissens.

Zwischenfazit für die philosophisch-ethische Bildung: In den drei genannten zen
tralen Aspekten nachpropositionalen Wissens entwickeln Schüler:innen Kompe
tenzen, die jenseits des Subsumierens (etwas als etwas erkennen und bestimmen)
liegen. Diese Kompetenzen verlassen den Bereich des Begrifflichen, es geht um
Fähigkeiten der Differenzierung im Phänomen selbst, auch in den jeweiligen Emp
findungsqualitäten und -nuancen und dazu dient eine anschauliche, bildhafte und
metaphorische Sprache, die nicht definiert, sondern die etwas aufzeigt, nämlich
das Qualitative und das kaum Sagbare unserer individuellen Erfahrungen, die zwar
reich sind, die wir im Austausch miteinander aber auch teilen und nachvollziehen
können.

4. Das Thema ›Umgang mit Endlichkeit‹: sich tiefer orientieren durch
nachpropositionales Wissen

Welche Lernziele sieht der baden-württembergische Bildungsplan 2016 für das The

ma ›Umgang mit Endlichkeit‹ (Klasse 10) vor?

Die Schülerinnen und Schüler können Formen der Lebensgestaltung und Lebens
führung in verschiedenen Lebensphasen unter dem Aspekt der Lebensqualität
und der Selbstbestimmung erfassen und vergleichen. Sie können sich mit der
Bedeutung der Menschenwürde in Bezug auf Sterben und Tod auseinandersetzen.
Sie können Spielräume der Selbstbestimmung und Verantwortung im Umgang

mit Leben, Sterben und Tod diskutieren und auftretende Konflikte analysieren
(Kultusministerium Baden-Württemberg 2016; Kursivivierung Ph.Th.).

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 79 

Um diese Lernziele zu erreichen, kennt der Bildungsplan vier aufeinander aufbau
ende ›prozessbezogene Kompetenzen‹: also ›Wahrnehmen und sich hineinversetzen‹ 
(dies ist in unserem Sinne vorpropositional, alles andere ist dann propositional, 
d.h. wie:), ›Analysieren und interpretieren‹, ›Argumentieren und reflektieren‹ 
und ›Beurteilen und (sich) entscheiden‹ (ebd., linke Spalte Mitte). Denselben Pro
zess der Kompetenzentwicklung unterstützen die ›Operatoren‹, die sprachlichen 
Markierungen jener Fähigkeiten, welche Schüler:innen im Unterricht einüben; ge
nannt werden z.B. ›argumentieren‹, ›begründen‹, ›bestimmen‹, ›Stellung nehmen‹, 
›unterscheiden‹ u.v.m. (ebd., linke Spalte unten, vgl. auch die Hervorhebungen 
im Zitat). Die Richtung ist in allen Fällen eindeutig: Kompetenzerwerb ist der 
Übergang vom vorpropositionalen zum propositionalen Wissen. Und tatsächlich 
ermöglichen ja die Begriffe wie u.a. Menschenwürde, Selbstbestimmung, Lebens
qualität oder Verantwortung ein besseres Verständnis menschlicher Endlichkeit, 
denken wir hier nur an die Frage, ob eine Form von Sterbehilfe erlaubt sein soll. 

Um weitere Aspekte eines Themas zu erschließen, sollte zugunsten philosophisch-ethischer 
Bildung der Schritt hin zum Nachpropositionalen erfolgen. Wollen wir die oben schon er
läuterten Einseitigkeiten vermeiden, können und sollten wir ergänzend unser Phä
nomenwissen zum Thema Endlichkeit (3.1-3.3) befragen: Wie ist es denn, einen ge
liebten Menschen zu verlieren, wie ist es, selbst sterben zu müssen? Wie bestimmt 
Endlichkeit unser Leben, welche spezifische Qualität bringt sie in jeden Augenblick? 
Und es geht auch um praktisches Können: Hier zeigt sich die niemals beherrschbare 
Seite des Todes, wir scheitern oft auch in unseren Praktiken des Umgangs mit Ster
ben und Trauer, denn der endgültige Abschied ist im Grunde viel zu viel für uns, da
für ist unsere Seele nicht gemacht. Wir sind ohnmächtig, verstehen die ganze Welt 
nicht mehr, haben sie auch nie ganz verstanden. Lebensqualität, Selbstbestimmung 
oder Verantwortung – begriffliches Wissen ist wichtig, wenn es etwa um Argumen
te für oder gegen Sterbehilfe geht. Doch es gibt eben auch die ›Rückseite‹ begriffli
chen Wissens: den Tod selbst – als eine uns in den meisten Fällen verstörende Macht, 
unverständlich und außerhalb jeder Art von Verfügung, als das schlechthin ›Ande
re‹. Diese Rückseite aber hat die Philosophie selbst gerade im Blick von Platon über 
Montaigne bis hin zu Jaspers, wenn diese Tod und Endlichkeit in unser Denken zu 
integrieren versuchen oder gar sagen, Philosophieren heiße sterben lernen (Mon
taigne 1998: 45–52). Philosophie hat hier immer schon heuristisch mit der Grenze 
zu tun zwischen Propositionalem (Begrifflichem) und Nachpropositionalem (Unbe
grifflichem, mit dem man sich der Grenzen des Begrifflichen bewusst ist). Die Ver
nunft als Selbsttranszendenz ist die Instanz dieses Philosophierens. »Es ist eben nicht so, 
dass all unsere Erkenntnis von der Welt in wörtlichen Feststellungen mit deutlichen 
Begriffen erfolgt« (Krebs 2021: 75). Es geht nicht immer nur um das Argumentie
ren, Begründen und Beurteilen (alle drei gehören zu den etablierten ›Operatoren‹, 
s.o.). Unser Denken geht den Schritt ins Nachpropositionale, wenn es zunächst die 
existenzielle Unmöglichkeit jedes Verstehens und ›Meisterns‹ unserer Endlichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

denkt und wenn es dann versucht, hierzu bedeutsame Erkenntnisse zu formulieren
(oft erneut in einer metaphorischen Sprache), die über Begriffe hinausgehen. Bis
lang noch im Vergleich weniger etablierte Operatoren des Nachpropositionalen kön
nen sein: ›Erfahrungen immer genauer beschreiben‹, ›das Erfahrene ausloten‹, ›Er
fahrungsqualitäten immer genauer differenzieren‹, ›das Widerständige benennen,
das sich jedem Verstehen entzieht‹ u.v.m. Solche Kompetenzen gehören keineswegs
einfach in die Literatur, sondern sind Fähigkeiten einer reflektierten Alltagspraxis
im Rahmen einer Ethik des guten Lebens.

Nachpropositionales Wissen als ein Teil philosophisch-ethischer Bildung. Den Schritt
vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen können wir als Semiotisierung
verstehen, im Philosophie- und Ethikunterricht bieten sich dabei nicht zuletzt lite
rarische Texte an. Ein erster Aspekt: Unser Tod ist unbegreiflich. In dem Roman Krieg und
Frieden (1869) führt Leo Tolstoi die Figur des jugendlichen Petja Rostow ein, der im
Krieg gegen Napoleon gleichermaßen übermütig wie militärisch sinnlos in seinen
Tod reitet. Sehen und erleben wir bei der Leseerfahrung viele Seiten lang den An
griff auf ein von den Franzosen gehaltenes Herrenhaus direkt durch Petjas Augen,
so lässt uns Tolstoi ohne Übergang plötzlich durch die Augen der herumstehenden
Soldaten schauen: nämlich auf den mit einem Mal merkwürdig reitenden und dann
stürzenden Petja – weil es Petjas Perspektive im Augenblick des ihn treffenden Kopf
schusses gar nicht mehr gibt (Tolstoi 1989: 1435). So unverständlich fallen wir aus unse
rem Leben hinaus in den Tod, so unerreichbar ist jedes Sterben unserem Begreifen. Und als
dieses so völlig Unbegreifbare bestimmt und regiert ›Endlichkeit‹ doch ständig un
ser Leben, weil dieser ›Schritt ins Nichts‹ uns jederzeit droht und möglich ist, nicht
immer nur so dramatisch wie bei Tolstoi, sondern auch in Form einer trivialen töd
lichen Krankheit. Petjas Tod lässt uns als Leser:innen verstört und dennoch belehrt
zurück. Mit der Figur Petja haben wir nicht nur etwas über den Tod, sondern auch
über das Leben gelernt: Im Innersten unseres Seins (Leben) wohnt unser Nichtsein
(Tod). Zwar gibt es in dieser Hinsicht keinen weiteren Zuwachs an begrifflich-prä
zisem Wissen, wir haben allerdings etwas auf sinnliche Weise erkannt (Krebs 2021:
77), eben nachpropositional.

Ein zweiter Aspekt: Vor dem Hintergrund des Todes zeigt sich die Tiefe des Lebens selbst. In
der Figur des jungen Fürsten Andrej, an dessen Schicksal wir seit hunderten Seiten
Anteil hatten, lässt uns Tolstoi durch dessen Augen von der Schwelle des Todes aus
auf das Leben schauen. Im Gefecht unter zigtausenden von Soldaten in der Schlacht
von Austerlitz merkt Andrej, dass er von einer Kugel getroffen und offensichtlich ge
stürzt ist, vor allem daran, dass er plötzlich nicht mehr geradeaus, sondern vielmehr
von unten nach oben, nämlich in den Himmel schaut.

»Wie kommt es, daß ich früher niemals diesen Himmel gesehen habe? […] [A]lles
ist Lug und Trug, außer diesem unendlichen Himmel. […] Und auch den Schmerz

kannte ich bis heute noch nicht […]. Ja, nichts, nichts habe ich gekannt bis jetzt. […]

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung 81 

[A]lles, was wir verstehen, ist nichtig, und groß und bedeutungsvoll ist nur das, 
was wir nicht begreifen« (Tolstoi 1989: 375, 388, 392). 

Allzu beschränkt ist unsere übliche Sicht auf das Leben. Es kommt Tolstoi darauf 
an, aus einer völlig neuartigen Perspektive (hier von der Schwelle des Todes aus) 
auf das Leben zu schauen – nämlich, um das Leben aus dieser Perspektive besser verste
hen zu können. Tolstoi semiotisiert hier, er führt eine Figur ein und erfindet bildhaf
te Szenen, um unser bequemes, übliches, konventionelles Lebens-Wissen (worauf 
es im Leben angeblich ankommt) zu verstören: »alles, was wir verstehen, ist nich
tig« (ebd.: 392). Und dann auch, um diesem konventionellen Wissen (Semantisierung 
im Sinne Ortners) aus der Perspektive des Todes eine neue Richtung zu geben (Se
miotisierung): »bedeutungsvoll ist nur das, was wir nicht begreifen« (ebd.). Wieder 
gibt es keinen Zuwachs an präzis-begrifflichem Wissen und doch hat uns die Szene 
ermöglicht, etwas sinnlich zu erkennen. Gleichermaßen verstört wie belehrt bleiben 
wir nach der Lektüre zurück, sobald wir beginnen, auf neue Weise ›Endlichkeit‹ in 
unser Leben zu integrieren und unser Leben neu zu befragen – und hier handelt 
es sich auch um ein nachpropositionales Bildungsziel des Philosophie- und Ethik
unterrichts, d.h. um eine sinnliche Erkenntnisform der Schüler:innen: Was ist viel
leicht nur scheinbar wichtig im Leben und wie können wir uns an jenem unbegreif
baren und doch so wichtigen Kern des Lebens ausrichten? Was ist wirklich wesentlich? 
Die Selbstbeschränkung des Fachunterrichts auf begriffliches Bestimmen und Ar
gumentieren (z.B. ›Pro und Contra Sterbehilfe‹) führt dazu, dass seine existenziellen 
Themen nicht in der angemessenen Tiefe erschlossen werden können. 

Zusammenfassend: Als zentrale Aspekte nachpropositionaler Kompetenzen habe 
ich beispielhaft genannt: erstens durch Phänomenwissen phänomenologisch zu dif
ferenzieren (z.B. Vorfreude auf die Freundinnen bzw. auf die Cousinen), zweitens 
die begriffliche Vereindeutigung rückgängig zu machen (die individuelle Freundschaft 
passt nie ganz zu den Begriffen), drittens zu erfahren, dass praktisches Können über 
Regeln hinausgeht (Anleitungen, Freund:innen zu gewinnen, haben ihre Grenzen) 
sowie viertens ein mittels Semiotisierung ermöglichtes sinnliches Erkennen, das über 
die Begriffe noch hinausgeht (als ein neuartiger Blick auf das Leben durch die In
tegration unserer Endlichkeit). Jene Instanz in uns, die all das denkt, ist zuletzt die 
Vernunft: die Gabe unseres Denkens, die verschiedenen Wissensformen nebenein
ander in ihren Möglichkeiten, aber auch in ihren Grenzen klar zu erkennen. 

Literatur 

Aristoteles (1986), Die Nikomachische Ethik, übers. v. O. Gigon, 6. Aufl., München. 
Carnegie, Dale (2020), Wie man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu 

werden, 12. Aufl., Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Chandler, Raymond (1975), Die simple Kunst des Mordes. Briefe, Essays, Notizen, eine Ge
schichte und ein Romanfragment, hrsg. v. D. Gardiner u. K. S. Walker, Zürich.

Evans, Gareth (1982): The Varieties of Reference, Oxford/New York.
Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.
Gabriel, Gottfried (2019), Präzision und Prägnanz. Logische, rhetorische, ästhetische und

literarische Erkenntnisformen, Paderborn.
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.
Kultusministerium Baden-Württemberg (2016), »Bildungsplan für das Fach Ethik

Sekundarstufe 1«, Klasse 10, 3.2.1.3 ›Umgang mit Endlichkeit‹, letzter Zugriff:
09.09.2024, https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/

SEK1/ETH/IK/10/01/03.

Montaigne, Michel de (1998), Essais, übers. v. H. Stilett, Frankfurt a.M.
Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,

Weltsicht und Wissen in literarischen Texten«, in: Anne Betten/ Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.), Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290–309.

Schildknecht, Christiane (1999), Aspekte des Nichtpropositionalen, Bonn.
Tolstoi, Leo (1989), Krieg und Frieden, München.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-006 - am 14.02.2026, 15:56:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/

