Nachpropositionales Wissen als philosophisch-
ethische Bildung

Philipp Thomas

Es ist eben nicht so, dass all unsere Erkenntnis
von der Welt in wortlichen Feststellungen mit
deutlichen Begriffen erfolgt.

(Krebs 2021: 75)

1. Mehr als Argumentation: ethische Bildung

Im Bereich philosophisch-ethischer Bildung wird iiblicherweise der Ubergang von
vorpropositionalem Wissen (vorbegrifflich und unbegriindet) zu propositionalem
Wissen (begrifflich und begriindet) angestrebt. So richtig dies prinzipiell ist, in die-
sem Text mochte ich zeigen, dass viele Themen einer philosophisch-ethischen Bil-
dung durch diesen Schritt nur unvollkommen erarbeitet werden. Um sie tiefer be-
handeln zu kénnen, kann es sinnvoll sein, tiber propositionales Wissen hinaus (und
im Durchgang durch dieses) auch nachpropositionales Wissen zu beachten und ein-
zubeziehen. Im Folgenden klire ich zuerst die Unterscheidung propositional und
nichtpropositional (2). Danach schlage ich ein Modell vor, in welchem die Bewegung
von einem vorpropositionalen zu einem propositionalen Wissen verlingert wird hin
zu einem nachpropositionalen Wissen (3). Schlieflich veranschauliche ich dann die-
sen Vorschlag am Thema des baden-wiirttembergischen Bildungsplans sUmgang
mit Endlichkeit« (4).

Eine Vorbemerkung zum Begriff der Vernunft: Der folgende Gedankengang identi-
fiziert Vernunft nicht mit der Fihigkeit zu begrifflicher Allgemeinheit. Letztere ist
als propositionales Wissen (also die Bestimmung von etwas als etwas) eher Sache des
Verstandes im Sinne Kants. Vernunft besteht auch nicht im vor- oder nachpropo-
sitionalen Wissen. Vernunft ist hier vielmehr die Fihigkeit unseres Denkens zur laufenden
Selbsttranszendenz. Sie ist das Momentum einer Bewegung vom vorpropositionalen
zum propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen — und schlieRlich

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

zu einer Reflexion der Potenziale und Limitationen der verschiedenen Wissensfor-
men.

2. Wie sich propositionales und nichtpropositionales
Wissen unterscheiden

Zwei Typen von Wissen: Propositionales Wissen ist begrifflich, es ist prizise, es ist auf
ein Allgemeines bezogen und es ist bestimmend und (unter einen Begriff) subsu-
mierend. Nichtpropositionales Wissen ist im Vergleich dazu anschaulicher und rei-
cher an Erfahrung, es ist prignant, voll von Bedeutung, und es ist weniger bestim-
mend und subsumierend. Propositionales Wissen driickt sich in Propositionen aus,
es ist der Inhalt eines wahren Aussagesatzes vom Typ >Es ist der Fall, dass p<. Nicht-
propositionales Wissen ist voll von Bedeutung, die selbst nicht aufgeht in wahren
Aussagesitzen (Gabriel 2015: 43-69, Ders. 2019: 15-35; Krebs 2021: 72-78).

Einige Beispiele fiir die Unterscheidung: Wenn wir also sagen >Diese Rose duftet. Es
ist die Sorte xy«, dann handelt es sich um propositionales Wissen tiber die Eigen-
schaft und die Sorte einer Rose. Wenn wir hingegen wissen, wie diese Rose duftet,
dannhandelt es sich um nichtpropositionales, um ein sogenanntes Phinomenwissen.
Betrachten wir einen anderen Bereich. Wenn wir sagen:»>Die Kurzschwung-Technik
beim Skifahren auf schwarzen Pisten setzt sich aus folgenden Bewegungen zusam-
men< und zihlen dann passende wahre Aussagen auf, dann haben wir eine prazise
Definition und Beschreibung eines Sachverhalts geliefert, es handelt sich um propo-
sitionales Wissen. Doch wenn jemand sagt:»>Ich mache die Kurzschwungtechnik au-
tomatisch und kénnte gar nicht beschreiben, wie genau ich mich da beweges, dann
handelt es sich um nichtpropositionales Wissen im Sinne praktischen Konnens. Wei-
tere Beispiele fiir nichtpropositionales Wissen sind etwa Metaphern und sprachliche
Bilder; denken wir etwa an Gedichte, in denen die poetischen Mittel sehr viel der Be-
deutung iibermitteln, ohne prizise Begriffe zu sein (Gabriel 2015: 125-145). Schlie3-
lich die Bilder (ebd.: 97—-123): Das Bild Der Schrei (1910), ein berithmtes Gemilde von
Edward Munch, zeigt wilde Verzweiflung sowohl im Gesicht der dargestellten Per-
son als auch in der hypnotischen Landschaft. Dabei ist zwar mit Hinden zu greifen,
wie die Welt mitunter zum Verzweifeln ist, doch eine begriffliche Genauigkeit fehlt
hier. Metaphern und Bilder welcher konkreten Ausformung auch immer sind alle
nur teilweise itbersetzbar in Aussagesitze.

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

3. Philosophisch-ethische Bildung: Schritte vom vorpropositionalen zum
propositionalen und weiter zum nachpropositionalen Wissen

In diesem Abschnitt méchte ich deutlich machen, dass es mir keineswegs darum
geht, das Lernziel des propositionalen Wissens, also Kompetenzen des Argumen-
tierens und Begriindens (3.1), zu ersetzen durch nichtpropositionales Wissen. Viel-
mehr mochte ich zeigen, inwiefern der grofRe Gewinn des Propositionalen mit spe-
zifischen Verlusten erkauft wird (3.2). Diese Verluste zu sehen, zieht es nach sich,
nach der Moglichkeit eines weiteren Schritts zu suchen, hin zu einem nachproposi-
tionalen Wissen (3.3).

3.1 Vom vorpropositionalen Wissen zum propositionalen Wissen: ein erster
Schritt philosophisch-ethischer Bildung

Wenn es im Unterricht um thematisch-philosophische Fragen geht (z.B. sWas ist
Freundschaft?), nehmen wir in einer Anfangsdiskussion auf unsere Erfahrungen
Bezug. Unsere Erfahrungen haben groRe Anteile nichtpropositionalen Wissens, et-
wa in Form von Phinomenwissen, wenn wir genau wissen, wie sich Freundschaft an-
fithlt, oder in Form von praktischem Konnen, wenn wir eine gewisse Sicherheitim Um-
gang mit Streit und Verséhnung haben. Liuft die Anfangsdiskussion itber Freund-
schaft gut, fragen wir als Lehrer:innen bald nach Begriindungen fiir eine geduf3er-
te Meinung. Oder wir grenzen andere Formen guter Beziehungen zwischen Men-
schen ab von der besonderen, die wir Freundschaft nennen. Dabei differenzieren
wir genauer, wir definieren, bestimmen und subsumieren, kurz, wir iiberfithren
das nichtpropositionale Wissen in begrifflich-propositionales. Der Erkenntnisweg
geht von der Anschaulichkeit eines subjektiven Erfahrungsreichtums hin zur be-
grifflich-prizisen Bestimmung eines Uberindividuellen und Allgemeinen. Der erste
Schritt zu den intersubjektiv giiltigen Begriffen ist wichtig, denn Begriffe sind Vor-
aussetzung fiir alle weiteren gedanklichen Operationen. Wir méchten Freundschaft
im Rahmen bestimmter Freundschaftsbegriffe, etwa im Besonderen des aristoteli-
schen im achten Buch der Nikomachischen Ethik diskutieren: Nutzenfreundschaft,
Lustfreundschaft und wahre Freundschaft, bei der es um Tugenden geht (Aristote-
les Nik. Eth., VIII-IX). Und wir mdchten Freundschaftsformen bewerten oder die
Frage erortern, welche Formen ethisch vorzuziehen sind. Diese Diskussionen grei-
fen zwar auf Erfahrungen zuriick, doch Begriindungen geschehen begrifflich und
gehoren dem Bereich des Propositionalen an.

- am 14.02.2026, 15:56:13.

13


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

3.2 Der Schritt von der Erfahrung zum begrifflichen Wissen geht mit
spezifischen Verlusten einher

Nach dem Sprachphilosophen Gareth Evans gilt, »dafd unsere erfahrungsgebunde-
nen Unterscheidungen feinkorniger sind als es die uns zu Verfiigung stehenden Be-
griffe erlauben. Wir sind beispielsweise in der Lage, sehr viel mehr Unterscheidun-
gen im Hinblick auf Farbtone zu treffen als wir Farbnamen besitzen« (Schildknecht
1999: 10, auch: Evans 1982: 122-129, 227fF.). Der Ubergang vom nichtpropositiona-
len zum propositionalen Wissen ist in bestimmten Hinsichten ein Verlust, etwa im
Bereich des Qualitativen, wenn es um das Wie unseres Fithlens und Erfahrens geht.
Was fiir die erwihnten Farbnuancen gilt, gilt auch fiir alles andere: Begriffe stellen
eine Festlegung und Reduktion von Erfahrungsreichtum dar. Unsere Erfahrung ver-
liert an Tiefe, weil Begriffe nur einen Teil der Erfahrung fassen, und sie verliert an
Ambiguitit, Opazitit, innerer Widerspriichlichkeit und Pluralitit: all das sind At-
tribute nicht zuletzt in der Freundschaft, die verlorengehen konnen, denn Begriffe
vereindeutigen und legen fest.

Ein Blick auf die Verarmung von Literatur durch die konventionelle Sprache. Der
Sprachwissenschaftler Hanspeter Ortner beschreibt einen spezifischen Verlust im
Bereich literarischer Texte in einem Aufsatz, den wir hier als Analogie verwenden
konnen. Weniger gelungene literarische Texte bedienen Klischees, sie semantisieren
lediglich (sie semiotisieren nicht, s.u.), indem sie konventionelle Bilder und Begrift-
lichkeit verwenden, um ein bestimmtes Geschehen zu bezeichnen. Ortner zitiert
hierzu den Schriftsteller Raymond Chandler: »wenn ich ein Buch aufschlage und
erblicke Wendungen wie >Ihre Erscheinung war in der Tat schockierends, >Ich spiirte
den ersten Stich der Reueg, >reiche, vollbliitige Schonheit« usw. habe ich immer den
Eindruck, daf ich eine tote Sprache lese« (Chandler 1975: 103, zitiert nach: Ortner
2017: 298). Von dieser Semantisierung, die Erfahrung klischeehaft festlegt, grenzt
Ortner die Semiotisierung ab:

Durch die Semantisierung, das ist die konventionelle Versprachlichung von
Wissen, kommt es zur Erfahrungsreduktion, manchmal zum Erfahrungsverlust.
Durch Semiotisierung, das ist die Neu-Etablierung von Zeichen- und Kommuni-
kationsverhaltnissen, soll ein neuer, lebendiger Bezug zur Erfahrung hergestellt
werden. Erfahrung ist u.a. das unbewusste Wissen, gleichsam die »Riickseite« des
deklarativen Wissens. Gute Literatur ermdéglicht Zugange zu unbewussten Erfah-
rungen. Diese 6ffnet sie dadurch, dass sie etablierte Sprachverhiltnisse aufbricht
und/oder indem sie mit genuin literarischen Mitteln, z.B. der Einfithrung von
Figuren, bisher unerschlossene Sektoren von Erfahrungsraumen nutzbar macht
(ebd.: 290).

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Gute Literatur kann durch Semiotisierung Erfahrungen bewusst machen, nimlich als
>Riickseite des deklarativen Wissens«. Deklarativ mein hier propositional. Es geht
um Aspekte von Erfahrung, die durch konventionelle Begriffe jedoch eher verdeckt
werden. Semiotisierung vermag diese Aspekte der Erfahrung zum Ausdruck zu
bringen, indem eine einfache, klischeehaft-festlegende Sprache aufgegeben wird,
die das schon Bekannte durch den wblichen, immer wieder passenden Begrift
benennt. Stattdessen werden jetzt neuartige Zeichensysteme gewihlt, die Zeichen
auf eine bislang unbekannte Weise neu kombiniert, zu Metaphern und Bilder etwa,
die noch unbekannte Aspekte unserer Erfahrung besser zuginglich machen und
uns neue Einblicke und Einsichten erméglichen.

Ubertragen wir diese sprachwissenschaftliche Unterscheidung auf philoso-
phisch-ethische Bildung. Wir kénnen diesen Vorgang der Semantisierung generell
von der eher polemischen Zuordnung zur Trivialliteratur befreien. Dann beschreibt
er positiv einfach wertfrei, was geschieht, wenn wir vorpropositionales in propo-
sitionales Wissen tiberfithren, indem wir Erfahrung begrifflich bestimmen, indem
wir etwas als etwas identifizieren. Im Philosophie- und Ethikunterricht zum Thema
Freundschaft duflert ein Schiiler in der Anfangsdiskussion ein vorpropositionales
Erfahrungswissen: >Sobald mein Freund keinen Nutzen mehr von mir hatte, war
ich ihm scheinbar egal — aber irgendwie fand ich seine Unabhingigkeit gleichzeitig
auch attraktiv<. In der anschlieRenden Erarbeitungsphase einmal mehr beispiel-
haft mit einem Text zu differenzierten Freundschaftsbegriften von Aristoteles kann
der Schiiler dann einen Teil seiner Erfahrung im Begriff der Nutzenfreundschaft
wiedererkennen (Aristoteles 1986: 253, Nik. Eth. 1162 b 15-20). Dabei subsumiert
er seine eigene Erfahrung unter einen passenden Begriff fiir alle, also ein Freund-
schaftskonzept. Mit der Hilfe dieser Semantisierung wird das Wissen exakter und
praziser. Doch mit dieser Identifizierung wird der Erfahrung hier ebenso ihr Spezi-
fisch-Individuelles genommen: Im Beispiel sah der Schiiler zwar die Nachteile der
Nutzenfreundschaft, doch zugleich war die Unabhingigkeit des Freundes attraktiv
- eine individuelle Erfahrung. Im Folgenden mdochte ich zeigen, wie sich ebenfalls
der sprachwissenschaftliche Begriff der Semiotisierung auf die philosophisch-ethi-
sche Bildung tibertragen lisst. Es geht mir nicht um Literaturunterricht, vielmehr
mochte ich den Philosophieunterricht 6ffnen fiir nachpropositionales Wissen in
den Bereichen jener Phinomene, die auch Themen seines Bildungsplans sind. Und
dazu bedarf es phinomenologisch-hermeneutischer Methoden.

3.3 Vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen: ein zweiter Schritt
philosophisch-ethischer Bildung

Semiotisierung kann im Riickgriff auf Hanspeter Ortner als der Prozess eines neu-
en, tieferen Verstehens gelten, wenn wir etwa das Phinomen Freundschaft unter-
suchen.

- am 14.02.2026, 15:56:13.

75


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Nachpropositionales Wissen 1: Phianomenologische Differenzierung riickt die Sache (z.B.
Freundschaft) wieder in den Mittelpunkt. In der Diskussion sagt spiter eine Schiilerin,
Aristoteles’ drei Freundschaftsbegriffe seien zwar interessant, aber irgendwie nicht
genug. Das Gefiihl der Vorfreude, wenn sie sich abends mit ihren Freundinnen in
der Stadt treffe, konne sie genau unterscheiden von jener anderen Vorfreude, die
sie hat, wenn sie z.B. mitihren Lieblingscousinen verabredet sei. So ein Unterschied
komme bei Aristoteles gar nicht vor, obwohl er doch wichtig sei, wenn man Freund-
schaft wirklich verstehen mochte. Ist die Lehrperson nur mit dem ersten Schritt phi-
losophisch-ethischer Bildung vertraut und sieht das propositionale Wissen stets als
das Ziel an, dann wird sie diesen Diskussionsbeitrag entweder (a) als Riickfall in vor-
propositionales Wissen verstehen: Die kritische Auflerung der Schiilerin fithrt wie-
der zuriick in den Bereich der Erfahrung; vielleicht denkt sie sich >dabei waren wir
doch schon weiter<. Oder sie wird (b) der Meinung sein, in der thematischen Dis-
kussion gehe es methodisch stets um Semantisierung, also letztlich immer um die
Suche nach begrifflicher Prizisierung im Feld des Propositionalen. Dann vermutet
sie eventuell auch, die Schiilerin wolle Aristoteles’ Begriffe selbst weiterdenken und
etwa innerhalb der aristotelischen Lustfreundschaft eine begriffliche Differenzie-
rung vorschlagen. Dabei hatte die Schiilerin vielleicht etwas ganz anderes im Sinn:
Das reiche Phinomen der Freundschaft lisst sich noch tiefer ausloten, doch dazu
reichen Begriffe nicht aus. Vielmehr konnte es hier weitergehen mit einer Differen-
zierung innerhalb der Erfahrungsgehalte, vielleicht genauer unterstiitzt durch Lite-
ratur, Musik und Kunst. Ist die Lehrperson offen fiir einen Schritt iiber das Begriff-
liche hinaus und kommt es ihr neben dem Analytischen auch auf das Hermeneuti-
sche an, dann erkennt und begriifit sie in jenem Diskussionsbeitrag einen phino-
menologisch-hermeneutischen und damit genuin philosophischen Fortschritt, der
auch und gerade die andere Seite des propositionalen Wissens wiirdigt. Die begriff-
liche Differenzierung hat viel Neues am Phinomen Freundschaft aufgezeigt, all das
wird keineswegs verabschiedet, sondern bleibt aktuell. Doch jetzt kann es weiterge-
hen mit einer phinomenologischen Differenzierung (im Beispiel: zwischen der Vorfreu-
de auf die Freundinnen oder auf die Lieblingscousinen) und dazu braucht es eine
Semiotisierung mithilfe von Bildern, Metaphern und mithilfe des qualitativen Reich-
tums unseres Phinomenwissens und des praktischen Konnens — all das sind Elemente
eines nachpropositionalen Wissens. Phinomenologisch-hermeneutisch sollen die
Schiiler:innen hierbei erzihlend und Differenzierungen abwigend in die Tiefe ge-
hen.

Nachpropositionales Wissen 2: Die Vereindeutigung durch Begriffe riickgiangig machen.
In 3.3.1 geht es um das positive Potenzial der phinomenologisch-hermeneutischen
Methode, die innerhalb der (notgedrungen groben) Begrifflichkeit des Propositio-
nalen nicht begrifflich, sondern phinomenologisch differenziert. Jetzt (3.3.2) geht
es um die mit dem Begrifflichen einhergehenden Verluste insgesamt und wie ei-
ne falsche Vereindeutigung zuriickgewiesen werden kann. In der Auswertung der

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Erarbeitungsphase dufert eine weitere Schiilerin: >Am ersten Schultag auf der neu-
en Schule habe ich mich gleich mit Aylin zusammengetan, wir haben uns sozusa-
gen aneinander festgehalten, haben uns dann immer im Bus einen Platz freigehal-
ten und waren beste Freundinnen. Das war echte Freundschaft, aber der Nutzen
in diesen ersten Schulwochen stand gewiss auch im Vordergrund. Irgendwie lisst
sich das gar nicht entscheiden, welcher Freundschaftstyp das nun eigentlich war.<
Mit diesem Erfahrungsbericht hat die Schiilerin philosophisch gesehen dafiir argu-
mentiert, dass der Einzelfall eben vor allem er selbst ist, dass er etwas Individuelles
ist, das nie ginzlich aufgeht in den begrifflichen Kategorien. Die Vereindeutigung
und Identifizierung durch die allgemeine Subsumierung unter einen exakten Be-
griff entfernt uns vom Phinomen, Wirklichkeit ist vieldeutig. Weshalb scheint uns
Vereindeutigung dennoch so attraktiv? Wenn wir beim Ubergang zum propositio-
nalen Wissen den richtigen Begriff finden, verstehen wir plétzlich ganz viel, denn
je eindeutiger der Begriff, desto mehr >durchschauen« wir dadurch. Diese Erfah-
rung macht uns glauben, wir seien am Ziel. Doch vielleicht haben wir vorerst nur
die Klarheit eines begrifflichen Modells erfahren und diese mit der vermeintlichen
Klarheit des Phinomens verwechselt. Dieser kritische Gedanke selbst ist wieder ein
phinomenologischer: Wollen wir tiefer in ein Phinomen eindringen, miissen wir
die Mehrdeutigkeit zuriickgewinnen, Literatur und Kunst konnen hiufig dabei hel-
fen, insofern sie in threm Ausdruck viel offener als Argumente sind und stets ver-
schiedene Interpretationen zulassen.

Nachpropositionales Wissen 3: Praktisches Konnen geht iiber die Begriffe hinaus. Nach
den phinomenologischen Differenzierungen (3.3.1) und der Zuriickweisung der
moglichen Verluste des Vereindeutigens (3.3.2) mdochte ich jetzt (3.3.3) das Feld
des praktischen Konnens beleuchten: Dem Propositionalen entsprechen hier feste
Verhaltensregeln, dem nachpropositionalen eher ein intuitives Wissen um den
richtigen Weg. Konnen wir lernen, wie wir Freund:innen gewinnen? Jemand, der
tiberall gute Freunde findet, kénnte auf unsere Frage hin, wie er das mache, ant-
worten: >Ich kann nicht sagen, wie ich das mache, dafir hatte ich schon immer
ein Hindchen«. Hier handelt es sich um ein praktisches Kinnen (s.0.). Angenommen,
empirische Langzeit-Beobachtungsstudien ermittelten bestimmte Muster im Ver-
halten dieses und anderer >Kénner, etwa in ihrem Kommunikationsstil. Dann liefSe
sich etwas von diesem praktischen Kénnen tibersetzen in propositionales Wissen
und es konnte hierzu heiflen: >Statistisch gesehen erregt der Kommunikationsstil
xy beim Gegeniiber schneller Interesse«. Der frithere Coach Dale Carnegie hat aus
Beobachtungen dieser Art heraus schon 1937 einen Bestseller geschrieben: Wie
man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu werden (Carnegie 2020).
Weshalb sind wir hier skeptisch — und denken vielleicht gar insgeheim, wer auf
solche >Regeln« setze, der habe etwas an der Freundschaft nicht verstanden? Wohl
deshalb, weil wir (a) aus Erfahrung wissen: Wer fiir etwas »ein Hindchenc hat, der
verfigt iiber ein praktisches Kénnen, das sich selbst nur teilweise tibersetzen lisst

- am 14.02.2026, 15:56:13.

77


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

in propositionales Wissen. Praktisches Kinnen geht iiber Begriffe hinaus. Und dann
auch deshalb, weil wir (b) vermuten, dass Carnegies praktisches Kénnen sich gar
nicht auf wirkliche Freundschaft bezieht, sondern auf eine Art Nutzenfreund-
schaft, eben auf das, was sich im Bereich Freundschaft iiberhaupt sherstellen< l4sst.
Vermutlich beziehen sich Carnegies Regeln im aristotelischen Sinn auf poiesis,
wahre Freundschaft aber ist praxis. Doch warum meinen wir dann immer wieder,
propositionales Wissen sei als solches in der Lage, praktisches Kénnen rational
hinreichend zu rekonstruieren? Vermutlich aufgrund derselben Attraktivitit des
Propositionalen, von der auch am Ende des letzten Absatzes die Rede war: Wenn
wir den richtigen Begriff finden (z.B. sKommunikationsstil xy<), meinen wir am
Ziel zu sein, weil wir jetzt alles Wesentliche verstiitnden. Wir schliefen von der
Klarheit eines Modells auf die Moglichkeit praktischen Kénnens. Doch die kaum
vermeidbare Einsicht, dass praktisches Konnen iiber Begriffe hinausgeht, das ist
schon ein Aspekt nachpropositionalen Wissens.

Zwischenfazit fiir die philosophisch-ethische Bildung: In den drei genannten zen-
tralen Aspekten nachpropositionalen Wissens entwickeln Schiiler:innen Kompe-
tenzen, die jenseits des Subsumierens (etwas als etwas erkennen und bestimmen)
liegen. Diese Kompetenzen verlassen den Bereich des Begrifflichen, es geht um
Fihigkeiten der Differenzierung im Phinomen selbst, auch in den jeweiligen Emp-
findungsqualititen und -nuancen und dazu dient eine anschauliche, bildhafte und
metaphorische Sprache, die nicht definiert, sondern die etwas aufzeigt, nimlich
das Qualitative und das kaum Sagbare unserer individuellen Erfahrungen, die zwar
reich sind, die wir im Austausch miteinander aber auch teilen und nachvollziehen
konnen.

4. Das Thema >Umgang mit Endlichkeit<: sich tiefer orientieren durch
nachpropositionales Wissen

Welche Lernziele sieht der baden-wiirttembergische Bildungsplan 2016 fiir das The-
ma >Umgang mit Endlichkeit« (Klasse 10) vor?

Die Schiilerinnen und Schiiler kdnnen Formen der Lebensgestaltung und Lebens-
fihrung in verschiedenen Lebensphasen unter dem Aspekt der Lebensqualitat
und der Selbstbestimmung erfassen und vergleichen. Sie kénnen sich mit der
Bedeutung der Menschenwiirde in Bezug auf Sterben und Tod auseinandersetzen.
Sie kdnnen Spielrdume der Selbstbestimmung und Verantwortung im Umgang
mit Leben, Sterben und Tod diskutieren und auftretende Konflikte analysieren
(Kultusministerium Baden-Wirttemberg 2016; Kursivivierung Ph.Th.).

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

Um diese Lernziele zu erreichen, kennt der Bildungsplan vier aufeinander aufbau-
ende sprozessbezogene Kompetenzen«: also >Wahrnehmen und sich hineinversetzenc
(dies ist in unserem Sinne vorpropositional, alles andere ist dann propositional,
d.h. wie:), >Analysieren und interpretierens, >Argumentieren und reflektierenc
und >Beurteilen und (sich) entscheiden« (ebd., linke Spalte Mitte). Denselben Pro-
zess der Kompetenzentwicklung unterstiitzen die >Operatorens, die sprachlichen
Markierungen jener Fihigkeiten, welche Schiiler:innen im Unterricht einiiben; ge-
nannt werden z.B. >argumentierens, »begriindens, sbestimmens, »Stellung nehmens,
sunterscheiden< u.v.m. (ebd., linke Spalte unten, vgl. auch die Hervorhebungen
im Zitat). Die Richtung ist in allen Fillen eindeutig: Kompetenzerwerb ist der
Ubergang vom vorpropositionalen zum propositionalen Wissen. Und tatsichlich
ermoglichen ja die Begriffe wie u.a. Menschenwiirde, Selbstbestimmung, Lebens-
qualitit oder Verantwortung ein besseres Verstindnis menschlicher Endlichkeit,
denken wir hier nur an die Frage, ob eine Form von Sterbehilfe erlaubt sein soll.
Um weitere Aspekte eines Themas zu erschliefSen, sollte zugunsten philosophisch-ethischer
Bildung der Schritt hin zum Nachpropositionalen erfolgen. Wollen wir die oben schon er-
lduterten Einseitigkeiten vermeiden, konnen und sollten wir erginzend unser Phi-
nomenwissen zum Thema Endlichkeit (3.1-3.3) befragen: Wie ist es denn, einen ge-
liebten Menschen zu verlieren, wie ist es, selbst sterben zu miissen? Wie bestimmt
Endlichkeit unser Leben, welche spezifische Qualitit bringt sie in jeden Augenblick?
Und es geht auch um praktisches Konnen: Hier zeigt sich die niemals beherrschbare
Seite des Todes, wir scheitern oft auch in unseren Praktiken des Umgangs mit Ster-
ben und Trauer, denn der endgiiltige Abschied ist im Grunde viel zu viel fiir uns, da-
fiir ist unsere Seele nicht gemacht. Wir sind ohnmichtig, verstehen die ganze Welt
nicht mehr, haben sie auch nie ganz verstanden. Lebensqualitit, Selbstbestimmung
oder Verantwortung — begriffliches Wissen ist wichtig, wenn es etwa um Argumen-
te fiir oder gegen Sterbehilfe geht. Doch es gibt eben auch die >Riickseite« begriffli-
chen Wissens: den Tod selbst — als eine uns in den meisten Fillen verstérende Macht,
unverstindlich und auflerhalb jeder Art von Verfiigung, als das schlechthin >Ande-
re<. Diese Riickseite aber hat die Philosophie selbst gerade im Blick von Platon iiber
Montaigne bis hin zu Jaspers, wenn diese Tod und Endlichkeit in unser Denken zu
integrieren versuchen oder gar sagen, Philosophieren heif3e sterben lernen (Mon-
taigne 1998: 45—52). Philosophie hat hier immer schon heuristisch mit der Grenze
zu tun zwischen Propositionalem (Begrifflichem) und Nachpropositionalem (Unbe-
grifflichem, mit dem man sich der Grenzen des Begrifflichen bewusst ist). Die Ver-
nunft als Selbsttranszendenz ist die Instanz dieses Philosophierens. »Es ist eben nicht so,
dass all unsere Erkenntnis von der Welt in wortlichen Feststellungen mit deutlichen
Begriffen erfolgt« (Krebs 2021: 75). Es geht nicht immer nur um das Argumentie-
ren, Begriinden und Beurteilen (alle drei gehoren zu den etablierten >Operatoren,
s.0.). Unser Denken geht den Schritt ins Nachpropositionale, wenn es zunichst die
existenzielle Unmoglichkeit jedes Verstehens und >Meisterns< unserer Endlichkeit

- am 14.02.2026, 15:56:13.

79


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

denkt und wenn es dann versucht, hierzu bedeutsame Erkenntnisse zu formulieren
(oft erneut in einer metaphorischen Sprache), die iber Begriffe hinausgehen. Bis-
lang noch im Vergleich weniger etablierte Operatoren des Nachpropositionalen kén-
nen sein: »Erfahrungen immer genauer beschreiben, >das Erfahrene ausloten, >Er-
fahrungsqualititen immer genauer differenzierens, sdas Widerstindige benennen,
das sich jedem Verstehen entzieht<u.v.m. Solche Kompetenzen gehéren keineswegs
einfach in die Literatur, sondern sind Fihigkeiten einer reflektierten Alltagspraxis
im Rahmen einer Ethik des guten Lebens.

Nachpropositionales Wissen als ein Teil philosophisch-ethischer Bildung. Den Schritt
vom propositionalen zum nachpropositionalen Wissen kénnen wir als Semiotisierung
verstehen, im Philosophie- und Ethikunterricht bieten sich dabei nicht zuletzt lite-
rarische Texte an. Ein erster Aspekt: Unser Tod ist unbegreiflich. In dem Roman Krieg und
Frieden (1869) fithrt Leo Tolstoi die Figur des jugendlichen Petja Rostow ein, der im
Krieg gegen Napoleon gleichermafien iibermiitig wie militirisch sinnlos in seinen
Tod reitet. Sehen und erleben wir bei der Leseerfahrung viele Seiten lang den An-
griff auf ein von den Franzosen gehaltenes Herrenhaus direkt durch Petjas Augen,
so lisst uns Tolstoi ohne Ubergang plétzlich durch die Augen der herumstehenden
Soldaten schauen: nimlich auf den mit einem Mal merkwiirdig reitenden und dann
stiirzenden Petja — weil es Petjas Perspektive im Augenblick des ihn treffenden Kopf-
schusses gar nicht mehr gibt (Tolstoi 1989: 1435). So unverstindlich fallen wir aus unse-
rem Leben hinaus in den Tod, so unerreichbar ist jedes Sterben unserem Begreifen. Und als
dieses so vollig Unbegreifbare bestimmt und regiert >Endlichkeit< doch stindig un-
ser Leben, weil dieser >Schritt ins Nichts< uns jederzeit droht und méglich ist, nicht
immer nur so dramatisch wie bei Tolstoi, sondern auch in Form einer trivialen téd-
lichen Krankheit. Petjas Tod ldsst uns als Leser:innen verstort und dennoch belehrt
zuriick. Mit der Figur Petja haben wir nicht nur etwas tiber den Tod, sondern auch
tiber das Leben gelernt: Im Innersten unseres Seins (Leben) wohnt unser Nichtsein
(Tod). Zwar gibt es in dieser Hinsicht keinen weiteren Zuwachs an begrifflich-pri-
zisem Wissen, wir haben allerdings etwas auf sinnliche Weise erkannt (Krebs 2021:
77), eben nachpropositional.

Ein zweiter Aspekt: Vor dem Hintergrund des Todes zeigt sich die Tiefe des Lebens selbst. In
der Figur des jungen Fiirsten Andrej, an dessen Schicksal wir seit hunderten Seiten
Anteil hatten, ldsst uns Tolstoi durch dessen Augen von der Schwelle des Todes aus
auf das Leben schauen. Im Gefecht unter zigtausenden von Soldaten in der Schlacht
von Austerlitz merkt Andrej, dass er von einer Kugel getroffen und offensichtlich ge-
stitrztist, vor allem daran, dass er pl6tzlich nicht mehr geradeaus, sondern vielmehr
von unten nach oben, nimlich in den Himmel schaut.

»Wie kommt es, dafd ich frither niemals diesen Himmel gesehen habe? [...] [Allles
ist Lug und Trug, auRer diesem unendlichen Himmel. [..] Und auch den Schmerz
kannte ich bis heute noch nicht[...].Ja, nichts, nichts habe ich gekannt bis jetzt. [...]

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Thomas: Nachpropositionales Wissen als philosophisch-ethische Bildung

[Allles, was wir verstehen, ist nichtig, und grof$ und bedeutungsvoll ist nur das,
was wir nicht begreifen« (Tolstoi 1989: 375, 388, 392).

Allzu beschrinke ist unsere iibliche Sicht auf das Leben. Es kommt Tolstoi darauf
an, aus einer vollig neuartigen Perspektive (hier von der Schwelle des Todes aus)
auf das Leben zu schauen — nimlich, um das Leben aus dieser Perspektive besser verste-
hen zu kinnen. Tolstoi semiotisiert hier, er fithrt eine Figur ein und erfindet bildhaf-
te Szenen, um unser bequemes, iibliches, konventionelles Lebens-Wissen (worauf
es im Leben angeblich ankommt) zu verstdren: »alles, was wir verstehen, ist nich-
tig« (ebd.: 392). Und dann auch, um diesem konventionellen Wissen (Semantisierung
im Sinne Ortners) aus der Perspektive des Todes eine neue Richtung zu geben (Se-
miotisierung): »bedeutungsvoll ist nur das, was wir nicht begreifen« (ebd.). Wieder
gibt es keinen Zuwachs an prizis-begrifflichem Wissen und doch hat uns die Szene
ermoglicht, etwas sinnlich zu erkennen. Gleichermafien verstort wie belehrt bleiben
wir nach der Lektiire zuriick, sobald wir beginnen, auf neue Weise >Endlichkeit< in
unser Leben zu integrieren und unser Leben neu zu befragen — und hier handelt
es sich auch um ein nachpropositionales Bildungsziel des Philosophie- und Ethik-
unterrichts, d.h. um eine sinnliche Erkenntnisform der Schiiler:innen: Was ist viel-
leicht nur scheinbar wichtig im Leben und wie kénnen wir uns an jenem unbegreif-
baren und doch so wichtigen Kern des Lebens ausrichten? Was ist wirklich wesentlich?
Die Selbstbeschrinkung des Fachunterrichts auf begriffliches Bestimmen und Ar-
gumentieren (z.B.>Pro und Contra Sterbehilfeq) fithrt dazu, dass seine existenziellen
Themen nicht in der angemessenen Tiefe erschlossen werden kénnen.

Zusammenfassend: Als zentrale Aspekte nachpropositionaler Kompetenzen habe
ich beispielhaft genannt: erstens durch Phdnomenwissen phinomenologisch zu dif-
ferenzieren (z.B. Vorfreude auf die Freundinnen bzw. auf die Cousinen), zweitens
die begriffliche Vereindeutigunyg riickgingig zu machen (die individuelle Freundschaft
passt nie ganz zu den Begriffen), drittens zu erfahren, dass praktisches Konnen iiber
Regeln hinausgeht (Anleitungen, Freund:innen zu gewinnen, haben ihre Grenzen)
sowie viertens ein mittels Semiotisierung ermdéglichtes sinnliches Erkennen, das iber
die Begriffe noch hinausgeht (als ein neuartiger Blick auf das Leben durch die In-
tegration unserer Endlichkeit). Jene Instanz in uns, die all das denkt, ist zuletzt die
Vernunft: die Gabe unseres Denkens, die verschiedenen Wissensformen nebenein-
ander in ihren Moglichkeiten, aber auch in ihren Grenzen klar zu erkennen.

Literatur

Aristoteles (1986), Die Nikomachische Ethik, iibers. v. O. Gigon, 6. Aufl., Miinchen.
Carnegie, Dale (2020), Wie man Freunde gewinnt. Die Kunst, beliebt und einflussreich zu
werden, 12. Aufl., Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 15:56:13.

81


https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Chandler, Raymond (1975), Die simple Kunst des Mordes. Briefe, Essays, Notizen, eine Ge-
schichte und ein Romanfragment, hrsg. v. D. Gardiner u. K. S. Walker, Ziirich.

Evans, Gareth (1982): The Varieties of Reference, Oxford/New York.

Gabriel, Gottfried (2015), Erkenntnis, Berlin/Boston.

Gabriel, Gottfried (2019), Prizision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische und
literarische Erkenntnisformen, Paderborn.

Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Kultusministerium Baden-Wiirttemberg (2016), »Bildungsplan fir das Fach Ethik
Sekundarstufe 1«, Klasse 10, 3.2.1.3 >Umgang mit Endlichkeit«, letzter Zugriff:
09.09.2024,  https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/
SEK1/ETH/IK/10/01/03.

Montaigne, Michel de (1998), Essais, iibers. v. H. Stilett, Frankfurt a.M.

Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,
Weltsicht und Wissen in literarischen Textenc, in: Anne Betten/ Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.), Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290-309.

Schildknecht, Christiane (1999), Aspekte des Nichtpropositionalen, Bonn.

Tolstoi, Leo (1989), Krieg und Frieden, Miinchen.

- am 14.02.2026, 15:56:13.


https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/

