
VFSATZ 

Helmuth Rolfes Katholische Kirche und 
Medienethik 
Überlegungen zu einer Standortbestimmung 

In den vergangeneu Jahren hat sich die katholische Kirche vennehrt zu 
medienethischen Fragen geäußert. So gibt es eine Reihe von Verlautba­
rungen des Päpstlichen Rates für die soziale Kommunikation, die jeweils 
bereits den Begriff "Ethik" in der Überschrift tragen: "Ethik in der Wer­
bung" (1997), "Ethik in der sozialen Kommunikation" (2000), "Ethik im 
Internet" (2002). Für ihre Kompetenz und Verantwortung verweist die 
Kirche auf ihr Engagement zugunsten der Würde der menschlichen Per­
son und auf ihre lange Tradition moralischer Weisheit (vgl. u.a. "Ethik im 
Internet", 2). 

Was ist zu dieser Begründung zu sagen? Wie ist der Standort der 
Kirche im medienethischen Gespräch der Gesellschaft zu bestimmen? 

1 Ein kurzer Blick auf die Tradition der Kirche 

Für die Kirche ist das Medienthema kein neues Thema. Das verwundert 
nicht, wenn man bedenkt, dass die christliche Religion als "Schriftreli­
gion" in ihrer Verkündigung wesentlich auch über Texte vennittelt wur­
de und die Kirche sich in ihrer gesamten Geschichte auf sehr unter­
schiedlichen Ebenen immer wieder mit Fragen des Umgangs mit diesen 
Texten beschäftigt hat. Hierbei sind ihre Verdienste für die Kultur des 
Abendlandes, für die Pflege von Wissenschaft und Kunst unbestreitbar. 
Aber es gibt auch noch eine andere Seite. Wie wurde in der Kirche mit 
Texten, die dem eigenen Verständnis von Wahrheit und Moral entgegen­
standen oder in denen die Kirche und ihre Amtsträger radikal kritisiert 
wurden, verfahren? Das über viele Jahrhunderte wichtigste Instrument 
des kirchlichen Kampfes gegen die Verbreitung solcher unliebsamer Tex­
te waren amtliche Verurteilungen in Verbindungen mit Strafen und Straf­
androhungen gegenüber Autoren und Lesern. 

Bereits kurz nach Aufkommen des Buchdrucks formulierten 
päpstliche Rundschreiben und Konstitutionen Nonnen für Autoren, 
Buchdrucker, Händler und Käufer bzw. Leser von Büchern, verbunden 
mit teilweise massiven Sanktionsandrohungen. Man hatte also die Pro­
duktions-, Distributions- und Rezeptionsebene gleichennaßen im Augen, 
um eine effektive Kontrolle zu gewährleisten. Ein Ergebnis dieser Ent­
wicklung ist der Index verbotener Bücher, der über Jahrhunderte immer 
wieder ergänzt und überarbeitet und erst 1966 fonneU abgeschafft wur­
de. 

1381 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

Nun ist es genau diese lange Tradition, die bei vielen Zeitgenossen den 
Verdacht nährt, die Kirche habe auch heute noch keine besondere Kom­
petenz, sich zu medienethischen Fragen zu äußern. Gerade ihre eigene 
Tradition mache nämlich deutlich, dass sie gegenüber den Medien vor 
allem mit Verboten und Misstrauen operiere. Im Grunde habe sie kein 
ausgesöhntes Verhältnis zur modernen Welt und damit auch nicht zu den 
für diese Welt typischen Medien. 

Mit Blick auf die Vergangenheit sind diese Vorwürfe nicht völlig unbe­
rechtigt. Allerdings treffen sie schon länger nicht mehr die Diskussions­
lage. Im Umgang mit den Medien hat sich die Katholische Kirche seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) und im Gefolge dieses 
Konzils dann vor allem mit der berühmten Pastoralinstruktion Communio 
et progressio (1971) grundlegend von überkommenen Bewertungen ver­
abschiedet und die Weichen für eine sachgerechte Neubewertung der 
Medien gestellt. Weitgehend befreit von einer moraldogmatischen Um­
klammerung und von Instrumentalisierungszwängen wurde es nach dem 
Konzil theologisch-kirchlich möglich, Anschluss an das medienethische 
Gespräch der Gesellschaft zu finden und auf diese Weise dann auch die 
Bedeutung des christlichen Glaubens für die Diskussion medienethi­
scher Fragen herauszuarbeiten. In diesem Sinne hat die Kirche aus den 
Fehlern der Vergangenheit gelernt und den eigenen Blick dafür ge­
schärft, was im medienethischen Gespräch der Gesellschaft von allen 
beachtet werden muss, um Gehör zu finden. 

2 Die gemeinsame Basis 

Zuerst und vor allem gilt ausnahmslos das, was A. Auereinmal als "im­
manente Ethik" definiert hat: danach handelt nur der im Prozess der 
Medienkommunikation "sittlich richtig, wer sachgerecht handelt, wer die 
in diesem Bereich geltenden Gesetzlichkeiten und die hier vorgegebenen 
Sinnziele respektiert" (41). Wenn wir also nach der sittlichen Beurtei­
lung konkreten menschlichen Handelns in der Medienkommunikation 
fragen, dann müssen wir zuerst fragen, welche Gesetze und Sinnzusam­
menhänge in den Medien herrschen, welche Grenzen und Möglichkeiten 
unter den gegebenen geschichtlichen und gesellschaftlichen Bedingun­
gen durch die Medienkommunikation vorgezeichnet sind und was der 
Bereich der Medien für den Menschen und seine sozialen Beziehungen 
bedeutet. Nur innerhalb dieses Zusammenhangs und nicht sachfremd, 
von außen aufgesetzt, ist es zulässig, sittlich verbindliche Verhaltensvor­
schriften, also medienethische Aussagen zu machen. Das gilt in der Aus­
einandersetzung um eine medienethische Urteilsbildung bei konkreten 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

Problemen genauso wie bei der Frage nach allgemeinen Normen für das 
menschliche Handeln im Medienbereich, insofern dieses Handeln unter 
der Differenz von gut und böse bzw. geboten, erlaubt oder verboten be­
trachtet wird. 

Auch die Kirche ist in ihren Beiträgen zur Medienethik an diesen 
Grundsatz gebunden. Gerade im Hinblick auf die moderne und hochkom­
plexe Medienwirklichkeit und die immerwieder zu beobachtende Versu­
chung, über moralisierende Einsprüche entweder Sachzusammenhänge 
zu übersehen oder aber den einzelnen im Mediensystem Handelnden mit 
sittlichen Forderungen zu konfrontieren, die seine Rolle und Funktion in 
diesem System einfach überspringen, kann dieser Grundsatz nicht deut­
lich genug herausgestrichen werden. 

Jede Aussage der Kirche zu medienethischen Themen ist deshalb ganz 
selbstverständlich an die Einsicht in den jeweiligen Sachverhalt und an 
die Regeln vernünftiger Argumentation gebunden und kann sich nicht 
gegen die Vernunft auf Glauben oder Offenbarung berufen. Allerdings 
heißt das auch nicht, dass in theologischer Sprachform nichts anderes 
gesagt werden kann, als was ohnehin als vernünftig bereits erkannt wur­
de. Das Spezifikum des medienethischen Beitrags der Kirche besteht 
darin, dass auf der Grundlage von ausgewiesener Sachkenntnis über 
vernunftorientierte Argumente vermittelte medienethische Aussagen im 
Anspruch des Glaubens reflektiert und formuliert werden.l Der gemein­
same Ausgangspunkt ist dabei die für unsere moderne freiheitliche Ge­
sellschaft vorausgesetzte Grundnorm von der Unantastbarkeit der 
Würde des Menschen. 

Das christliche Verständnis des Menschen stimmt mit dieser aus den 
neuzeitlichen Emanzipations- und Aufklärungsprozessen hervorgegan­
genen Grundüberzeugung überein, denn es gehört zu jenen Vorausset­
zungen, die diese Prozesse wesentlich mit ermöglicht und mitgestaltet 
haben. Auch wenn die Erkämpfung der Menschenrechte sich geschicht­
lich teilweise im Widerstand zur damaligen Kirche und der in ihr vorherr­
sehenden Theologie vollzog, ändert das nichts an der Tatsache, dass 
neben verschiedenen philosophischen Traditionen das in christlicher An­
thropologie und Ethik tradierte biblische Erbe mit seinem Menschenbild 
eine der entscheidenden Quellen ist, aus denen sich die geschichtliche 
Idee der Menschenrechte und ihrer universalen Geltung ableitet.2 

Damit kommen wir zu jenen theologischen Grundlagen, die zeigen, in 

1 Vgl. zur Begründungsproblematik christlicher Ethik unter den Bedingungen einer 
pluralistischen Gesellschaft Römelt; Böckle. 

2 Historische Skizzen über den Zusammenhang von Person und Menschenwürde 
finden sich bei Bruch. 

383 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

welchem Horizont die Kirche die Forderung nach Unantastbarkeit der 
Würde des Menschen deutet. Dazu gehört zentral das Verständnis des 
Menschen als Abbild Gottes und als Person und damit wiederum verbun­
den ein eigener theologischer Kommunikationsbegriff. 

3 Die Würde des Menschen 

3.1 Der Mensch als Abbild Gottes 

Zu den für christliche Anthropologie zentralen Aussagen der Bibel zählt 
zweifellos Gen 1,26.27 über die sog. Gottebenbildlichkeit des Menschen. 
Im ersten Schöpfungsbericht am Anfang der Bibel wird erzählt, wie Gott 
zuletzt auch den Menschen erschafft: "Dann sprach Gott: lasst uns Men­
sehen machen als unser Abbild, uns ähnlich. Sie sollen herrschen über 
die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels, über das Vieh, über 
die ganze Erde und über alle Kriechtiere auf dem Land. Gott schuf also 
den Menschen als sein Abbild, als Mann und Frau schuf er sie." 

In der biblischen und systematischen Theologie gibt es eine Fülle von 
Deutungen dieses Textes, die hier im einzelnen nicht aufgeführt werden 
müssen.3 In einem Punkt stimmen diese Deutungen aber überein: Die im 
Schöpfungsbericht angesprochene Gottebenbildlichkeit des Menschen, 
sie gilt für Mann und Frau unterschiedslos, begründet die einzigartige, 
herausgehobene Stellung des Menschen in der Schöpfung insgesamt, und 
sie verweist von daher auf die besondere Würde des Menschen, insofern 
dieser aufgrund seiner Gottebenbildlichkeit gleichzeitig in einem beson­
deren kommunikativen Verhältnis zu Gott steht, das in der Schöpfung 
allein ihm zukommt. 

Bei der Klärung der Frage, was näherhin mit Gottebenbildlichkeit an­
thropologisch gemeint ist, gilt es ein folgenschweres Missverständnis zu 
vermeiden, das immer wieder zur Kritik an dem biblischen Menschenbild 
geführt hat. Im Bewusstsein seiner Gottebenbildlichkeit und seines Herr­
schaftsauftrages über die gesamte Schöpfung, so wird in dieser Kritik 
behauptet, dürfe sich der Mensch quasi an die Stelle Gottes setzen. Er 
partizipiere als dessen Abbild an der Allmacht Gottes über die Schöp­
fung. Ein solches Menschenbild habe zu verheerenden Folgen der Zer­
störung von Natur und Umwelt geführt, wie es der gegenwärtige Zustand 
der Welt beängstigend beweise.4 

Auch wenn in der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte von Gen 1 

3 Dazu vgl. DalferthjJüngel; Schüngel-Straumann. 
4 Für weiterführende theologische Überlegungen vgl. Altner; Zenger. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

diese Kritik gewisse Anknüpfungspunkte finden kann, trifft sie nicht den 
Kern des biblischen Gedankens von der Gottebenbildlichkeit des Men­
schen. Für das biblische Denken bleibt nämlich ganz selbstverständlich 
die Distanz zu dem erhalten, dessen Abbild der Mensch ist. Diese Distanz 
ist und bleibt die Distanz von Schöpfer und Geschöpf. Schon in Gen 1,26 
wird ein mögliches physisches Abbildverhältnis zurückgedrängt durch 
die Hinzufügung "uns ähnlich". 

Im Horizont des durch das alttestamentliche Bilderverbot bestimmten 
Gottesverständnisses, das auch der Verfasser des ersten Schöpfungsbe­
richtes kannte, war es ohnehin klar, dass Abbild nicht bedeuten kann, 
der Mensch nehme auch nur in irgendeiner Weise die Stelle Gottes in der 
Schöpfung ein. Eine solche Vorstellung entspricht sehr viel eher einer 
radikalen neuzeitlichen Aufklärungs- und Emanzipationsmentalität, die 
das Verständnis des Menschen von jedem Gottesverständnis abgekop­
pelt hat. Für das gesamte biblische Denken und damit auch für jede 
christliche Anthropologie gilt der Grundsatz, dass einzig Gott der Herr 
über Natur und Geschichte ist und deshalb auch die herausgehobene 
Stellung des Menschen und sein Herrschaftsauftrag nur im Rahmen der 
Schöpfung selbst begriffen werden kann. 

In der Zusammenschau mit dem strikten V erbot, sich ein Bild Gottes 
zu machen, erhält die im Schöpfungsbericht erzählte Gottebenbildlich­
keit des Menschen einen ganz eigenen Sinn. Zweifellos beschreibt sie die 
gegenüber allen anderen Geschöpfen einzigartige Stellung und Würde 
des Menschen in Verbindung mit seinem Herrschaftsauftrag. Sie begrün­
det aber keine autonome Verfügungsgewalt über die Schöpfung, sondern 
verwirklicht sich einzig im Gehorsam gegen Gott. Der Mensch ist mit 
seiner ihm eigentümlichen Fähigkeit, Abbild Gottes zu sein, auf Gott 
verwiesen, freilich ohne ihn je zu erreichen oder gar in den Griff zu be­
kommen. 

So verwirklicht der Mensch sein Wesen durch sein Unterwegssein zu 
Gott, das immer schon geleitet und getragen ist durch seine Gotteben­
bildlichkeit. Solches Unterwegssein des Menschen zu Gott wird in der 
Bibel nicht in philosophischen Spekulationen erläutert, sondern in ge­
schichtlichen Erfahrungen erinnert und erzählt, die als Geschichten Got­
tes mit dem Menschen gedeutet werden. Es sind Geschichten einer Korn­
munikation Gottes mit den Menschen. Dabei ist es immer Gott selbst, der 
sich in geschichtlichen Erfahrungen der Menschen (seines Volkes) offen­
bart, der sie (das Volk) darin immer neu würdigt, sein Bundespartner zu 
sein. Es ist Gott selbst, der - neutestamentlich gesprochen - in der 
Geschichte Jesu von Nazareth begegnet bzw. der - in der griechischen 
Sprach- und Denkweise der frühen christologischen Dogmenbildung for­
muliert -, in J esus Christus als wahrer Gott und wahrer Mensch erfahren 

385 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

wird und so für den Menschen offenbar werden lässt, was es bedeutet, 
Abbild Gottes zu sein.S 

Abbild Gottes zu sein, heißt auf diesem Hintergrund vor allem, in einer 
einzigartigen kommunikativen Beziehung zu Gott leben zu dürfen, die in 
ihrer auf Vollendung angelegten Perspektive das Projekt menschlicher 
Selbstverwirklichung als Abbild Gottes an eine bestimmte Praxis in Ge­
sellschaft und Geschichte bindet, ohne die endgültige Vollendung durch 
diese Praxis selbst herstellen zu müssen. 

3.2 Der Mensch als Person 

In der späteren griechisch-lateinischen Tradition wird für die in der Got­
te benbildlichkeit begründeten und von dort abgeleiteten, auf Vollendung 
ausgerichtete Kommunikationsfähigkeit des Menschen der Personbegriff 
verwendet.6 Damit wird auf einer begrifflichen Ebene eine Entwicklung 
angestoßen, die schließlich in das neuzeitliche Verständnis von der un­
antastbaren Würde des Menschen hineinführt. 

Der Personbegriff bezeichnet ursprünglich nicht einen ontologischen 
Status des Menschen, sondern ist eine Relationsbezeichnung und kenn­
zeichnet eine spezifische Fähigkeit zur Kommunikation, die auf Gemein­
schaft ausgerichtet ist. Bekanntlich stammt der Personbegriff aus der 
griechischen Theatertradition und meint ursprünglich einmal die Maske, 
die der Schauspieler trug, durch die hindurch er sprach und mit anderen 
kommunizierte. 

In der dogmatischen Begriffsbildung der alten Kirche wurde der Per­
sonbegriff dann in die Trinitätslehre und in die Christologie aufgenom­
men, um dort einerseits die interpersonale, innergöttliche Kommunikati­
on zu beschreiben und um andererseits die durch die göttliche und 
menschliche Natur nicht aufgehobene Personeinheit Jesu Christi aus­
zudrücken. Durch diesen dogmatisch uneinheitlichen Sprachgebrauch 
wird nun eine gewisse Spannung in den Personbegriff hineingetragen. 
Während nämlich die trinitätstheologische Verwendung des Begriffs den 
streng relationalen Gehalt des Begriffs bewahrte, sollte die Verwendung 
des Personbegriffs in der Christologie eher eine ontologische Subjektein­
heit kennzeichnen. 

In den neuzeitlichen Debatten über den Personbegriff verschob sich 

5 V gl. die christologischen Überlegungen von Rahner, bes. "Der Mensch als Chiffre 
Gottes" , 222-225. 

6 Zur systematisch-theologischen Entfaltung des Zusammenhangs von Person und 
Gottebenbildlichkeit vgl. DalferthjJüngel; zum theologischen und philosophischen 
Personbegriff vgl. Werbick. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

das Interesse von der theologisch-kommunikativen Verankerung des 
Personbegriffs hin zu einer rein philosophischen Begriffsbestimmung. 
Erhalten blieb dabei die im biblischen Menschenbild grundgelegte 
Überzeugung, dass der Mensch vorrangig zu allem, was er tut oder wie er 
sich selbst bestimmt, immer schon Person ist, die unabhängig von seinen 
jeweiligen sittlichen, geistigen, gesellschaftlichen Ausprägungen von je­
dermann zu achten ist. Von hier aus ergibt sich schließlich auch die 
Forderung der Unantastbarkeit der Würde des Menschen und die politi­
sche Forderung nach Respektierung der Menschenrechte. 

Bedenkt man das aus der jüdisch -christlichen Gottesrede folgende 
Verständnis des Menschen, wird nachvollziehbar, warum Theologie und 
Kirche in der gesellschaftlichen Auseinandersetzung um ethisch relevan­
te Probleme aus ihrem ureigensten Selbstverständnis heraus auf die U n­
antastbarkeit der Würde des Menschen drängen und auch die Einhaltung 
von Menschenrechten reklamieren müssen, wenn sie sich nicht selber 
aufgeben wollen. Es ist eine zwingende Konsequenz der eigenen Gottes­
botschaft. 

4 Theologische Begründung der Kommunikation 

Wer die neueren Verlautbarungen aus der katholischen Kirche zu Fragen 
der Medienkommunikation liest, findet dort zumeist ein trinitätstheo­
logisch begründetes Verständnis von Kommunikation, von dem aus das 
Ziel und der Sinn aller Kommunikation bestimmt wird, also auch das der 
Medienkommunikation oder wie es in kirchlicher Terminologie weiter 
gefasst heißt: der sozialen Kommunikation. Für einen nicht mit theologi­
scher Fachsprache vertrauten Leser ist dieses Verständnis zumeist 
schwer nachvollziehbar und deshalb erklärungsbedürftig. Es setzt im 
Grunde die trinitätstheologische und christologische Rezeption des Per­
sonbegriffs voraus und zieht daraus die Konsequenzen für ein bestimmtes 
Kommunikationsverständnis. Entsprechend formulieren die berühmte 
Pastoralinstruktion Communio et progressio und in Aufnahme dieser Ge­
danken viele kirchliche Nachfolgedokumente zu Medienfragen: "Nach 
christlicher Glaubensauffassung ist die Verbundenheit und die Gemein­
schaft der Menschen- das oberste Zieljeder Kommunikation- ursprüng­
lich verwurzelt und gleichsam vorgebildet im höchsten Geheimnis der 
ewigen Gemeinschaft in Gott zwischen dem Vater, dem Sohn und dem 
Heiligen Geist, die ein einziges göttliches Leben haben" (8). Kommunika­
tion wird hier also im Sinne der trinitätstheologischen Aufnahme eines 
streng relationalen Personverständnisses als Vollzug von Gemeinschaft 
gefasst und nicht einfach als Mitteilung von Information. Von daher heißt 

387 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

es an anderer Stelle: "Tatsächlich ist Kommunikation mehr als nur 
Äußerung von Gedanken oder Ausdruck von Gefühlen; im Tiefsten ist sie 
Mitteilung seiner selbst in Liebe" (11). Die Trinität stellt das Urmodell 
von Verbundenheit und Gemeinschaft dar, auf die auch menschliche 
Kommunikation auf Grund der Gottebenbildlichkeit des Menschen hin­
geordnet ist. 

Lässt sich mit einem solcherart begründeten Kommunikationsver­
ständnis überhaupt zwischenmenschliche Kommunikation verstehen? 
Diese Frage ist berechtigt und müsste wohl verneint werden, wenn nicht 
gleichzeitig einige wichtige Unterschiede mit bedacht werden. 

Jede menschliche Kommunikation ist immer endliche Kommunikation 
und als solche gerade anders als im Modell der innertrinitarischen Kom­
munikation durch ein Auseinandertreten von Relationalität und Selbst­
stand definiert. "In der trinitarischen Kommunikationsgemeinschaft gilt 
uneingeschränkt, was unter Menschen als ungelöster, auf Versöhnung 
drängender Widerspruch erfahren wird: dass die Person im anderen bei 
sich selbst ist. Subsistenz und Relation widersprechen sich nicht mehr, 
wenn jede Person der anderen vollkommen entspricht, sodass keine Per­
son der anderen gegenüber ihren Selbststand behaupten müßte ... Dem­
gegenüber erweist sich das Auseinandertreten von Subsistenz (Selbst­
stand) und Relationalität als Kennzeichen endlichen, immer vom Miß­
brauch durch den anderen bedrohten Personseins." (Werbick 202f.) Ein 
solcher Missbrauch geschieht dort, wo sich egoistische V erhaltenswei­
sen und die Absolutsetzung eigener Interessen auf Kosten und zu Lasten 
der Gemeinschaft oder auch einzelner Menschen durchsetzen. Aus theo­
logischer Sicht wird in einem solchen V erhalten der Sinn von Personsein 
selbst aufgekündigt, da Personsein nur in Bezug zum Personsein Ande­
rer, also relational gelebt werden kann. Unter dieser Rücksicht bleibt das 
im trinitarischen Gottesverständnis begründete Kommunikationsmodell, 
nachdem Kommunikation auf vollkommene Gemeinschaft im Sinne der 
"Mitteilung seiner selbst in Liebe" zielt, als Sinnbestimmung auch für 
jede menschliche Kommunikation normativ erhalten. Übertrüge man al­
lerdings diesen Anspruch unvermittelt, abstrakt normativ auf die zwi­
schenmenschliche Kommunikation, ohne die endlichen Umstände mit zu 
bedenken, unter denen menschliche Kommunikation sich immer voll­
zieht, erwiese sich diese Norm sehr schnell als wirklichkeitsfremd und 
untauglich, um überhaupt zu einer ethisch relevanten Urteilstindung zu 
kommen. Es würde nämlich übersehen, dass es im Umgang der Men­
schen untereinander berechtigterweise eine Vielzahl gestufter Kommuni­
kationsformen gibt, die in sehr unterschiedlichen Lebens- und Hand­
lungskontexten angesiedelt sind. 

Was über die Zielsetzung jeder Form von menschlicher Kommunikali-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

on festgestellt wird, nämlich Verbundenheit und Gemeinschaft der Men­
schen untereinander, muss auch für die Medienkommunikation gelten. 
Auch die Medienkommunikation untersteht dieser letzten normativen 
Sinnbestimmung, wobei es freilich nicht zulässig ist, die im Kontext in­
terpersonaler, direkter Kommunikation entwickelten ethischen Regeln in 
genau gleichsinniger Weise für die Medienkommunikation in Anwen­
dung zu bringen. Würden Theologie und Kirche diese Konsequenz aus 
dem theologisch begründeten Kommunikationsverständnis ziehen, so 
brächten sie sich, abgesehen von einer Moralisierung und ethischen 
Überforderung der Medienkommunikation, vpr allem um die Möglichkeit, 
die Bedeutung der Medienkommunikation sachgerecht zu formulieren 
und von daher auch unverwechselbare theologisch-kirchliche Beiträge in 
das medienethische Gespräch der Gesellschaft einzubringen, wie es das 
theologische Kommunikationsverständnis als Horizont medienethischer 
Überlegungen eigentlich auferlegt und wie es vom Verständnis des Men­
sehen aus der Tradition des christlichen Gottesglaubens geboten ist. 

In jedem Falle werden in diesem Horizont die medienethischen Bei­
träge von Theologie und Kirche von einer vom Ansatz her positiven 
Einschätzung der Medien getragen sein, die als Instrumente der sozialen 
Kommunikation dem obersten Ziel dienen nach Maßgabe der in ihnen 
herrschenden Sachgesetze, die Verbundenheit und Gemeinschaft der 
Menschen untereinander zu befördern. Gleichzeitig eröffnet sich damit 
aber auch eine Möglichkeit zu einem kritischen, von ethischen Gesichts­
punkten auf der Grundlage des christlichen Menschen- und Kommunika­
tionsverständnisses geleiteten Verhältnis zu den Medien. Die Kirche ist 
deshalb immer dort zur Kritik herausgefordert, wo in der Medienkommu­
nikation die Würde des Menschen verletzt, beschädigt oder in Frage 
gestellt wird und dadurch der Sinn und das Ziel von Kommunikation 
aufgekündigt werden. Konkrete kirchliche Aussagen zu Medienfragen 
werden sich an diesen Vorgaben messen lassen müssen. 

5 Prinzipien und Orientierungen 

Die kirchlichen Erklärungen der jüngeren Vergangenheit zu medienethi­
schen Fragen wollen auf der Grundlage des christlichen Glaubens grund­
legende ethische Prinzipien in Erinnerung rufen und ethische Orientie­
rungen anbieten. Dabei wird unterstellt, dass die Medien die Aufgabe 
haben, "der Menschenwürde dadurch zu dienen, dass sie dem Menschen 
helfen, ein gutes Leben zu führen und als Person in Gemeinschaft zu 
leben" ("Ethik in der sozialen Kommunikation", 6). Im Zentrum aller 
ethischen Überlegungen zur Medienethik steht der handelnde Mensch 

389 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

mit seiner Entscheidung. Dass es in diesem Zusammenhang ökono­
mische, politische, technische und viele andere Systemzwänge gibt, die 
auf allen Ebenen im Medienbereich (Produktion, Distribution, Konsump­
tion bzw. Rezeption) das Handeln des Menschen determinieren oder sei­
ne Handlungs- und Entscheidungsspielräume eingrenzen, muss vor jeder 
ethischen Urteilsbildung analysiert und im ethischen Urteil selbst eine 
sachgerechte Berücksichtigung finden. Genau das aber macht es im Ein­
zelfall oft so schwer, eine Verständigung über medienethisch angemesse­
ne Problemlösungen zu erreichen. Dennoch sind die Medien Instrumente, 
die nicht außerhalb menschlicher Kontrolle stehen. "Die Medien tun 
nichts von selbst; sie sind Instrumente, Werkzeuge, die so benutzt wer­
den, wie die Menschen sie benutzen wollen" ("Ethik in der sozialen Kom­
munikation", 4) . Als ethisches Grundprinzip gilt dabei: "Der Mensch und 
die Gemeinschaft der Menschen sind Ziel und Maßstab für den Umgang 
mit den Medien ... Der einzelne Mensch hat eine unveräußerliche Würde 
und Bedeutung und darf nicht im Namen kollektiver Interessen geopfert 
werden" (21). 

Bei der Gestaltung und Organisation der Medien und bei der Suche 
nach Problemlösungen muss aus Sicht der Kirche immer die der Men­
schenwürde dienende Funktion der Medien mit beachtet werden. Die 
gemeinsame Erklärung der katholischen und evangelischen Kirche in 
Deutschland Chancen und Risiken der Mediengesellschaft zählt in diesem 
Zusammenhang eine Reihe "ethischer Orientierungspunkte" auf, "die 
sich an der Frage nach .der Bewahrung der Würde des Menschen im 
Prozess der medialen Kommunikation ausrichten" (60). Ausgehend von 
unterschiedlichen Bedrohungen dieser Würde durch die mediale Kom­
munikation werden jeweils Forderungen im Sinne ethischer Handlungs­
orientierung aufgezählt (60-64). Zu den Bedrohungen zählt die gemein­
same Erklärung Desintegration und Desorientierung der Menschen 
durch Medien, die Fremdbestimmung menschlichen Handelns, die Domi­
nanz von Einzelinteressen und das Entstehen von Machtoligopolen, die 
fortschreitende Einschränkung eigenverantwortlichen Handeins durch 
eine immer schwerer zu steuernde Eigendynamik der Mediensysteme, die 
Herabwürdigung von Menschen zu Objekten eines öffentlichen Voyeuris­
mus, die Weiterentwicklung der Medien im Interesse der industrialisier­
ten Welt ohne Rücksicht auf die Kommunikationsbedürfnisse und Mög­
lichkeiten der Zwei-Drittel-Welt. 

Die ethischen Orientierungspunkte entsprechen den zuvor aufgezähl­
ten Bedrohungen. Neben einer an der Identitätsbildung und Verständi­
gung von Menschen orientierten Förderung und einem Ausbau entspre­
chender Medien gewinnt die journalistische Arbeit eine besondere Be­
deutung. Dazu gehört nicht nur eine sorgfältige Nachrichtenbeschaffung 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

und Sichtung, sondern ebenfalls eine verantwortete Auswahl, Gewich­
tung und Präsentation einzelner Informationen. Angesichts der immer 
komplexer sich entwickelnden Kommunikationsformen geht es auch dar­
um, Selbstständigkeit, Eigenverantwortlichkeit und Kompetenz im Um­
gang mit den Medien zu stärken. Auf der politischen Ebene müssen 
Privilegien abgebaut, Transparenz und Begrenzung von Medienmacht 
hergestellt und eine möglichst breite Zugangsberechtigung zu den Medi­
en gesichert werden. Die Vernetzung der globalen Kommunikationsnetze 
darf sich nicht so entwickeln, dass verantwortliches Handeln in ihnen 
nicht mehr möglich ist und sie sich ethischer Normierung und rechtlicher 
Steuerung entziehen. Die Intimität und Würde der Menschen muss auch 
in den Medien respektiert werden und im Weltmaßstab geht es darum, 
sich für eine internationale Kommunikationsgerechtigkeit einzusetzen 
und die Medien zur Völkerverständigung zu nutzen. 

Beiall diesen Forderungen ist das gemeinsame Ziel, die den Menschen 
dienende Funktion der Medien auf allen Ebenen zu sichern. Die Wege 
und Instrumente zur Erreichung dieses Zieles kann die Kirche weder 
vorgeben noch bestimmen. Der Beitrag der Theologie und Kirche im me­
dienethischen Gespräch wird sich im gemeinsamen Suchen um den rich­
tigen Weg vor allem darin zeigen und zu bewähren haben, dass in einer 
Art anwaltschaftlicher Funktion Kritik an Strukturen, Entwicklungen, 
politischen Entscheidungen und Einzelphänomenen im Medienbereich 
geübt wird, wenn die menschliche Würde beschädigt oder die jedem 
Menschen zustehenden Rechte verletzt werden. Die schon zitierten 
kirchlichen Stellungnahmen enthalten eine Fülle solcher Kritikpunkte 
bzw. sprechen W amungen vor Fehlentwicklungen aus. Dazu gehören 
Medieninhalte, die die Gemeinschaft zerstören wie z.B. rassistische 
Äußerungen oder solche, die die Menschenwürde verletzen wie porno­
graphische oder gewaltverherrlichende Darstellungen. Dazu gehören 
aber auch Gewinnsucht und Geldgier, wie sie typisch sind für das Wirt­
schaftssystem des Neoliberalismus, der von Papst Johannes Paul II. so 
charakterisiert wird:. "Gestützt auf eine rein ökonomische Auffassung 
vom Menschen, sieht er - zum Schaden der Würde und Achtung der 
einzelnen Menschen und der Völker - den Profit und das Gesetz des 
Marktes als seine einzigen Parameter an" ("Ethik in der sozialen Kom­
munikation", 14). Weiterhin gehört dazu die weltweit fehlende Kommu­
nikationsgerechtigkeit mit ihren verheerenden Folgen besonders für die 
Menschen der Dritten und Vierten Welt. Aber auch unzulässige politi­
sche Einflussnahme, propagandistische oder manipulative Berichterstat­
tung, Indoktrination oder Unterdrückung kultureller Ansprüche von 
Minderheiten wären zu nennen. Hier darf die Kirche nicht schweigen. Sie 
muss im Gespräch mit allen Beteiligten nach Lösungen suchen, wobei es 

391 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ROLFES 

ihre besondere Aufgabe ist, immer wieder anwaltschaftlieh die Beach­
tung der Unantastbarkeit der Würde des Menschen einzuklagen und 
gegebenenfalls hartnäckig auf Missstände hinzuweisen. 

Die Glaubwürdigkeit medienethischer Aussagen und Forderungen der 
Kirche hängt nicht zuletzt auch davon ab, inwieweit sie dort, wo sie 
selbst Verantwortung trägt, die an die Medien gerichteten Verpflichtun­
gen einhält. "Zuallererst sollte die kirchliche Kommunikationspraxis bei­
spielhaft sein und höchste Wertmaßstäbe hinsichtlich Wahrhaftigkeit, 
Verantwortlichkeit und Sensibilität für die Menschenrechte sowie andere 
wichtige Prinzipien und Normen widerspiegeln" ("Ethik in der sozialen 
Kommunikation", 26). 

Dass es hier ein Dilemma geben könnte, das zwar die Richtigkeit der 
kirchlichen Forderungen nicht aufhebt, ihre Glaubwürdigkeit aber 
schmälert, soll am Ende nicht verschwiegen werden. 

Kirchenamtliche Dokumente 

Päpstliche Kommission für die Instrumente der sozialen Kommunikati­
on, Pastoralinstruktion Communio et progressio über die Instrumente 
der sozialen Kommunikation. Lateinisch-Deutsch. Kommentiert von 
Hans Wagner, Trier 1971. 

Päpstlicher Rat für die sozialen Kommunikationsmittel, Pastoralin­
struktion Aetatis novae zur sozialen Kommunikation 20 Jahre nach 
Communio et progressio, Vatikanstadt 1992. 

Päpstlicher Rat für die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik in der 
Werbung, Bonn 1997. 

Päpstlicher Rat für die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik in der 
sozialen Kommunikation, Bonn 2000. 

Päpstlicher Rat für die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik im 
Internet, Bonn 2002 

Chancen und Risiken der Mediengesellschaft. Gemeinsame Erklärung der 
Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen 
Kirche in Deutschland, hg. vom Kirchenamt der Evangelischen 
Kirche in Deutschland (Hannover) und vom Sekretariat der Deut­
schen Bischofskonferenz (Bonn), 1997. 

Literatur 

G. Altner (Hg.), Ökologische Theologie. Perspektiven zur Orientierung, 
Stuttgart 1989. 

A. Auer, Verantwortete Vermittlung. Bausteine einer medialen Ethik, in: 
J. Wilke (Hg.), Ethik der Massenkommunikation, Wien 1996, 41-52. 

392 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK 

F. Böckle, Ethik, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer 
Grundbegriffe. Band 1, München 1991, 396-407. 

R. Bruch, Person und Menschenwürde. Ethik im lehrgeschichtlichen 
Rückblick, Münster 1998. 

I. U. Dalferth/E. Jüngel, Person und Gottebenbildlichkeit, in: F. Böckle 
u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft. 
Enzyklopädische Bibliothek in 30 Teilbänden, Freiburg 1980f.; Band 
24, 57-99. 

K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des 
Christentums, Freiburg/Br. -Basel- Wien 51976. 

J. Römelt, Christliche Ethik im pluralistischen Kontext. Eine Diskussion 
der Methode ethischer Reflexion in der Theologie, Münster 2000. 

H. Schüngel·Straumann, Die Frau am Anfang. Eva und die Folgen, 
Freiburg/Br. - Basel- Wien 1989. 

J. Werbick, Person, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer 
Grundbegriffe. Band 4, München 1991, 193-204. 

E. Zenger, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposi­
tion und Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte, Stuttgart 
1983. 

393 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

