UFSATZ

Helmuth Rolfes | Katholische Kirche und
Medienethik

Uberlegungen zu einer Standortbestimmung

In den vergangenen Jahren hat sich die katholische Kirche vermehrt zu
medienethischen Fragen gedufRert. So gibt es eine Reihe von Verlautba-
rungen des Pépstlichen Rates fiir die soziale Kommunikation, die jeweils
bereits den Begriff ,Ethik* in der Uberschrift tragen: ,Ethik in der Wer-
bung“ (1997), ,Ethik in der sozialen Kommunikation“ (2000}, ,Ethik im
Internet* (2002). Fiir ihre Kompetenz und Verantwortung verweist die
Kirche auf ihr Engagement zugunsten der Wiirde der menschlichen Per-
son und auf ihre lange Tradition moralischer Weisheit (vgl. u.a. ,Ethik im
Internet®, 2).

Was ist zu dieser Begriindung zu sagen? Wie ist der Standort der
Kirche im medienethischen Gespréch der Gesellschaft zu bestimmen?

1 Ein kurzer Blick auf die Tradition der Kirche

Fiir die Kirche ist das Medienthema kein neues Thema. Das verwundert
nicht, wenn man bedenkt, dass die christliche Religion als ,Schriftreli-
gion"“ in ihrer Verkiindigung wesentlich auch {iber Texte vermittelt wur-
de und die Kirche sich in ihrer gesamten Geschichte auf sehr unter-
schiedlichen Ebenen immer wieder mit Fragen des Umgangs mit diesen
Texten beschaftigt hat. Hierbei sind ihre Verdienste fiir die Kultur des
Abendlandes, fiir die Pflege von Wissenschaft und Kunst unbestreitbar.
Aber es gibt auch noch eine andere Seite. Wie wurde in der Kirche mit
Texten, die dem eigenen Verstindnis von Wahrheit und Moral entgegen-
standen oder in denen die Kirche und ihre Amtstriger radikal kritisiert
wurden, verfahren? Das iiber viele Jahrhunderte wichtigste Instrument
des kirchlichen Kampfes gegen die Verbreitung solcher unliebsamer Tex-
te waren amtliche Verurteilungen in Verbindungen mit Strafen und Straf-
androhungen gegeniiber Autoren und Lesern.

Bereits kurz nach Aufkommen des Buchdrucks formulierten
pédpstliche Rundschreiben und Konstitutionen Normen fiir Autoren,
Buchdrucker, Handler und Kiufer bzw. Leser von Biichern, verbunden
mit teilweise massiven Sanktionsandrohungen. Man hatte also die Pro-
duktions-, Distributions- und Rezeptionsebene gleichermafien im Augen,
um eine effektive Kontrolle zu gewdhrleisten. Ein Ergebnis dieser Ent-
wicklung ist der Index verbotener Biicher, der iiber Jahrhunderte immer
wieder erginzt und iiberarbeitet und erst 1966 formell abgeschafft wur-
de.

381

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

Nun ist es genau diese lange Tradition, die bei vielen Zeitgenossen den
Verdacht nihrt, die Kirche habe auch heute noch keine besondere Kom-
petenz, sich zu medienethischen Fragen zu dufern. Gerade ihre eigene
Tradition mache ndmlich deutlich, dass sie gegeniiber den Medien vor
allem mit Verboten und Misstrauen operiere. Im Grunde habe sie kein
ausgesthntes Verhiltnis zur modernen Welt und damit auch nicht zu den
fiir diese Welt typischen Medien.

Mit Blick auf die Vergangenheit sind diese Vorwiirfe nicht véllig unbe-
rechtigt. Allerdings treffen sie schon linger nicht mehr die Diskussions-
lage. Im Umgang mit den Medien hat sich die Katholische Kirche seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil {1962-1965) und im Gefolge dieses
Konzils dann vor allem mit der berithmten Pastoralinstruktion Communio
et progressio (1971) grundlegend von iiberkommenen Bewertungen ver-
abschiedet und die Weichen fiir eine sachgerechte Neubewertung der
Medien gestellt. Weitgehend befreit von einer moraldogmatischen Um-
klammerung und von Instrumentalisierungszwéngen wurde es nach dem
Konzil theologisch-kirchlich méglich, Anschluss an das medienethische
Gesprach der Gesellschaft zu finden und auf diese Weise dann auch die
Bedeutung des christlichen Glaubens fiir die Diskussion medienethi-
scher Fragen herauszuarbeiten. In diesem Sinne hat die Kirche aus den
Fehlern der Vergangenheit gelernt und den eigenen Blick dafiir ge-
schirft, was im medienethischen Gesprdch der Gesellschaft von allen
beachtet werden muss, um Gehor zu finden.

2 Die gemeinsame Basis

Zuerst und vor allem gilt ausnahmslos das, was A. Auer einmal als ,,im-
manente Ethik“ definiert hat: danach handelt nur der im Prozess der
Medienkommunikation ,sittlich richtig, wer sachgerecht handelt, wer die
in diesem Bereich geltenden Gesetzlichkeiten und die hier vorgegebenen
Sinnziele respektiert (41). Wenn wir also nach der sittlichen Beurtei-
lung konkreten menschlichen Handelns in der Medienkommunikation
fragen, dann miissen wir zuerst fragen, welche Gesetze und Sinnzusam-
menhinge in den Medien herrschen, welche Grenzen und Méglichkeiten
unter den gegebenen geschichtlichen und gesellschaftlichen Bedingun-
gen durch die Medienkommunikation vorgezeichnet sind und was der
Bereich der Medien fiir den Menschen und seine sozialen Beziehungen
bedeutet. Nur innerhalb dieses Zusammenhangs und nicht sachfremd,
von aufden aufgesetzt, ist es zuldssig, sittlich verbindliche Verhaltensvor-
schriften, also medienethische Aussagen zu machen. Das gilt in der Aus-
einandersetzung um eine medienethische Urteilsbildung bei konkreten

382 |

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

Problemen genauso wie bei der Frage nach allgemeinen Normen fiir das
menschliche Handeln im Medienbereich, insofern dieses Handeln unter
der Differenz von gut und bose bzw. geboten, erlaubt oder verboten be-
trachtet wird.

Auch die Kirche ist in ihren Beitrdgen zur Medienethik an diesen
Grundsatz gebunden. Gerade im Hinblick auf die moderne und hochkom-
plexe Medienwirklichkeit und die immer wieder zu beobachtende Versu-
chung, iiber moralisierende Einspriiche entweder Sachzusammenhénge
zu iibersehen oder aber den einzelnen im Mediensystem Handelnden mit
sittlichen Forderungen zu konfrontieren, die seine Rolle und Funktion in
diesem System einfach {iberspringen, kann dieser Grundsatz nicht deut-
lich genug herausgestrichen werden.

Jede Aussage der Kirche zu medienethischen Themen ist deshalb ganz
selbstverstdndlich an die Einsicht in den jeweiligen Sachverhalt und an
die Regeln verniinftiger Argumentation gebunden und kann sich nicht
gegen die Vernunft auf Glauben oder Offenbarung berufen. Allerdings
heifdt das auch nicht, dass in theologischer Sprachform nichts anderes
gesagt werden kann, als was ohnehin als verniinftig bereits erkannt wur-
de. Das Spezifikum des medienethischen Beitrags der Kirche besteht
darin, dass auf der Grundlage von ausgewiesener Sachkenntnis iiber
vernunftorientierte Argumente vermittelte medienethische Aussagen im
Anspruch des Glaubens reflektiert und formuliert werden.! Der gemein-
same Ausgangspunkt ist dabei die fiir unsere modeme freiheitliche Ge-
sellschaft vorausgesetzte Grundnorm von der Unantastbarkeit der
Wiirde des Menschen.

Das christliche Verstdndnis des Menschen stimmt mit dieser aus den
neuzeitlichen Emanzipations- und Aufkldrungsprozessen hervorgegan-
genen Grundiiberzeugung iiberein, denn es gehort zu jenen Vorausset-
zungen, die diese Prozesse wesentlich mit erméglicht und mitgestaltet
haben. Auch wenn die Erkdmpfung der Menschenrechte sich geschicht-
lich teilweise im Widerstand zur damaligen Kirche und der in ihr vorherr-
schenden Theologie vollzog, dndert das nichts an der Tatsache, dass
neben verschiedenen philosophischen Traditionen das in christlicher An-
thropologie und Ethik tradierte biblische Erbe mit seinem Menschenbild
eine der entscheidenden Quellen ist, aus denen sich die geschichtliche
Idee der Menschenrechte und ihrer universalen Geltung ableitet.2

Damit kommen wir zu jenen theologischen Grundlagen, die zeigen, in

1 Vgl. zur Begriindungsproblematik christlicher Ethik unter den Bedingungen einer
pluralistischen Gesellschaft Romelt; Bickle.

2 Historische Skizzen iiber den Zusammenhang von Person und Menschenwiirde
finden sich bei Bruch.

| 383

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

welchem Horizont die Kirche die Forderung nach Unantastbarkeit der
Wiirde des Menschen deutet. Dazu gehort zentral das Verstdndnis des
Menschen als Abbild Gottes und als Person und damit wiederum verbun-
den ein eigener theologischer Kommunikationsbegriff.

3 Die Wiirde des Menschen

3.1 Der Mensch als Abbild Gottes

Zu den fiir christliche Anthropologie zentralen Aussagen der Bibel z4hlt
zweifellos Gen 1,26.27 iiber die sog. Gottebenbildlichkeit des Menschen.
Im ersten Schopfungsbericht am Anfang der Bibel wird erzdhlt, wie Gott
zuletzt auch den Menschen erschafft: ,Dann sprach Gott: lasst uns Men-
schen machen als unser Abbild, uns dhnlich. Sie sollen herrschen iiber
die Fische des Meeres, iiber die Vogel des Himmels, {iber das Vieh, iiber
die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere auf dem Land. Gott schuf also
den Menschen als sein Abbild, als Mann und Frau schuf er sie.”

In der biblischen und systematischen Theologie gibt es eine Fiille von
Deutungen dieses Textes, die hier im einzelnen nicht aufgefithrt werden
miissen.? In einem Punkt stimmen diese Deutungen aber iiberein: Die im
Schopfungsbericht angesprochene Gottebenbildlichkeit des Menschen,
sie gilt fiir Mann und Frau unterschiedslos, begriindet die einzigartige,
herausgehobene Stellung des Menschen in der Schopfung insgesamt, und
sie verweist von daher auf die besondere Wiirde des Menschen, insofern
dieser aufgrund seiner Gottebenbildlichkeit gleichzeitig in einem beson-
deren kommunikativen Verhdltnis zu Gott steht, das in der Schépfung
allein ihm zukommt.

Bei der Kldrung der Frage, was niherhin mit Gottebenbildlichkeit an-
thropologisch gemeint ist, gilt es ein folgenschweres Missverstiandnis zu
vermeiden, das immer wieder zur Kritik an dem biblischen Menschenbild
gefiihrt hat. Im Bewusstsein seiner Gottebenbildlichkeit und seines Herr-
schaftsauftrages iiber die gesamte Schépfung, so wird in dieser Kritik
behauptet, diirfe sich der Mensch quasi an die Stelle Gottes setzen. Er
partizipiere als dessen Abbild an der Allmacht Gottes iiber die Schop-
fung. Ein solches Menschenbild habe zu verheerenden Folgen der Zer-
stérung von Natur und Umwelt gefiihrt, wie es der gegenwdirtige Zustand
der Welt beangstigend beweise.4

Auch wenn in der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte von Gen 1

3 Dazu vgl. Dalferth/Jiingel; Schiingel-Straumann.
4 Fiir weiterfithrende theologische Uberlegungen vgl. Altner; Zenger.

384 |

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

diese Kritik gewisse Ankniipfungspunkte finden kann, trifft sie nicht den
Kern des biblischen Gedankens von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen. Fiir das biblische Denken bleibt ndmlich ganz selbstverstdndlich
die Distanz zu dem erhalten, dessen Abbild der Mensch ist. Diese Distanz
ist und bleibt die Distanz von Schopfer und Geschopf. Schon in Gen 1,26
wird ein mégliches physisches Abbildverhéltnis zuriickgedrdngt durch
die Hinzufiigung ,uns dhnlich“.

Im Horizont des durch das alttestamentliche Bilderverbot bestimmten
Gottesverstindnisses, das auch der Verfasser des ersten Schépfungsbe-
richtes kannte, war es ohnehin klar, dass Abbild nicht bedeuten kann,
der Mensch nehme auch nur in irgendeiner Weise die Stelie Gottes in der
Schopfung ein. Eine solche Vorstellung entspricht sehr viel eher einer
radikalen neuzeitlichen Aufkldrungs- und Emanzipationsmentalitit, die
das Verstindnis des Menschen von jedem Gottesverstindnis abgekop-
pelt hat. Fiir das gesamte biblische Denken und damit auch fiir jede
christliche Anthropologie gilt der Grundsatz, dass einzig Gott der Herr
iiber Natur und Geschichte ist und deshalb auch die herausgehobene
Stellung des Menschen und sein Herrschaftsauftrag nur im Rahmen der
Schoépfung selbst begriffen werden kann.

In der Zusammenschau mit dem strikten Verbot, sich ein Bild Gottes
zu machen, erhilt die im Schopfungsbericht erzdhlte Gottebenbildlich-
keit des Menschen einen ganz eigenen Sinn. Zweifellos beschreibt sie die
gegeniiber allen anderen Geschépfen einzigartige Stellung und Wiirde
des Menschen in Verbindung mit seinem Herrschaftsauftrag. Sie begriin-
det aber keine autonome Verfiigungsgewalt iiber die Schépfung, sondern
verwirklicht sich einzig im Gehorsam gegen Gott. Der Mensch ist mit
seiner ihm eigentiimlichen Fahigkeit, Abbild Gottes zu sein, auf Gott
verwiesen, freilich ohne ihn je zu erreichen oder gar in den Griff zu be-
kommen.

So verwirklicht der Mensch sein Wesen durch sein Unterwegssein zu
Gott, das immer schon geleitet und getragen ist durch seine Gotteben-
bildlichkeit. Solches Unterwegssein des Menschen zu Gott wird in der
Bibel nicht in philosophischen Spekulationen erldutert, sondern in ge-
schichtlichen Erfahrungen erinnert und erz4hit, die als Geschichten Got-
tes mit dem Menschen gedeutet werden. Es sind Geschichten einer Kom-
munikation Gottes mit den Menschen. Dabei ist es immer Gott selbst, der
sich in geschichtlichen Erfahrungen der Menschen (seines Volkes) offen-
bart, der sie (das Volk) darin immer neu wiirdigt, sein Bundespartner zu
sein. Es ist Gott selbst, der - neutestamentlich gesprochen - in der
Geschichte Jesu von Nazareth begegnet bzw. der - in der griechischen
Sprach- und Denkweise der frithen christologischen Dogmenbildung for-
muliert -, in Jesus Christus als wahrer Gott und wahrer Mensch erfahren

385

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

wird und so fiir den Menschen offenbar werden lisst, was es bedeutet,
Abbild Gottes zu sein.>

Abbild Gottes zu sein, heifst auf diesem Hintergrund vor allem, in einer
einzigartigen kommunikativen Beziehung zu Gott leben zu diirfen, die in
ihrer auf Vollendung angelegten Perspektive das Projekt menschlicher
Selbstverwirklichung als Abbild Gottes an eine bestimmte Praxis in Ge-
sellschaft und Geschichte bindet, ohne die endgiiltige Vollendung durch
diese Praxis selbst herstellen zu miissen.

3.2 Der Mensch als Person

In der spiteren griechisch-lateinischen Tradition wird fiir die in der Got-
tebenbildlichkeit begriindeten und von dort abgeleiteten, auf Vollendung
ausgerichtete Kommunikationsfahigkeit des Menschen der Personbegriff
verwendet.® Damit wird auf einer begrifflichen Ebene eine Entwicklung
angestofRen, die schliefilich in das neuzeitliche Verstindnis von der un-
antastbaren Wiirde des Menschen hineinfiihrt.

Der Personbegriff bezeichnet urspriinglich nicht einen ontologischen
Status des Menschen, sondern ist eine Relationsbezeichnung und kenn-
zeichnet eine spezifische Fahigkeit zur Kommunikation, die auf Gemein-
schaft ausgerichtet ist. Bekanntlich stammt der Personbegriff aus der
griechischen Theatertradition und meint urspriinglich einmal die Maske,
die der Schauspieler trug, durch die hindurch er sprach und mit anderen
kommunizierte.

In der dogmatischen Begriffsbildung der alten Kirche wurde der Per-
sonbegriff dann in die Trinit4tslehre und in die Christologie aufgenom-
men, um dort einerseits die interpersonale, innergéttliche Kommunikati-
on zu beschreiben und um andererseits die durch die gottliche und
menschliche Natur nicht aufgehobene Personeinheit Jesu Christi aus-
zudriicken. Durch diesen dogmatisch uneinheitlichen Sprachgebrauch
wird nun eine gewisse Spannung in den Personbegriff hineingetragen.
Wihrend ndmlich die trinitdtstheologische Verwendung des Begriffs den
streng relationalen Gehalt des Begriffs bewahrte, sollte die Verwendung
des Personbegriffs in der Christologie eher eine ontologische Subjektein-
heit kennzeichnen.

In den neuzeitlichen Debatten iiber den Personbegriff verschob sich

5 Vgl. die christologischen Uberlegungen von Rahner, bes. ,Der Mensch als Chiffre
Gottes”, 222-225.

6 Zur systematisch-theologischen Entfaltung des Zusammenhangs von Person und
Gottebenbildlichkeit vgl. Dalferth/Jiingel; zum theologischen und philosophischen
Personbegriff vgl. Werbick.

386 l

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

das Interesse von der theologisch-kommunikativen Verankerung des
Personbegriffs hin zu einer rein philosophischen Begriffsbestimmung.
Erhalten blieb dabei die im biblischen Menschenbild grundgelegte
Uberzeugung, dass der Mensch vorrangig zu allem, was er tut oder wie er
sich selbst bestimmt, immer schon Person ist, die unabhingig von seinen
jeweiligen sittlichen, geistigen, gesellschaftlichen Auspridgungen von je-
dermann zu achten ist. Von hier aus ergibt sich schlieflich auch die
Forderung der Unantastbarkeit der Wiirde des Menschen und die politi-
sche Forderung nach Respektierung der Menschenrechte.

Bedenkt man das aus der jiidisch-christlichen Gottesrede folgende
Verstindnis des Menschen, wird nachvollziehbar, warum Theologie und
Kirche in der gesellschaftlichen Auseinandersetzung um ethisch relevan-
te Probleme aus ihrem ureigensten Selbstverstdndnis heraus auf die Un-
antastbarkeit der Wiirde des Menschen dringen und auch die Einhaltung
von Menschenrechten reklamieren miissen, wenn sie sich nicht selber
aufgeben wollen. Es ist eine zwingende Konsequenz der eigenen Gottes-
botschaft.

4 Theologische Begriindung der Kommunikation

Wer die neueren Verlautbarungen aus der katholischen Kirche zu Fragen
der Medienkommunikation liest, findet dort zumeist ein trinititstheo-
logisch begriindetes Verstidndnis von Kommunikation, von dem aus das
Ziel und der Sinn aller Kommunikation bestimmt wird, also auch das der
Medienkommunikation oder wie es in kirchlicher Terminologie weiter
gefasst heifdt: der sozialen Kommunikation. Fiir einen nicht mit theologi-
scher Fachsprache vertrauten Leser ist dieses Verstindnis zumeist
schwer nachvollziehbar und deshalb erklarungsbediirftig. Es setzt im
Grunde die trinit4tstheologische und christologische Rezeption des Per-
sonbegriffs voraus und zieht daraus die Konsequenzen fiir ein bestimmtes
Kommunikationsverstindnis. Entsprechend formulieren die beriihmte
Pastoralinstruktion Communio et progressio und in Aufnahme dieser Ge-
danken viele kirchliche Nachfolgedokumente zu Medienfragen: ,Nach
christlicher Glaubensauffassung ist die Verbundenheit und die Gemein-
schaft der Menschen - das oberste Ziel jeder Kommunikation - urspriing-
lich verwurzelt und gleichsam vorgebildet im hochsten Geheimnis der
ewigen Gemeinschaft in Gott zwischen dem Vater, dem Sohn und dem
Heiligen Geist, die ein einziges gottliches Leben haben* (8). Kommunika-
tion wird hier also im Sinne der trinitdtstheologischen Aufnahme eines
streng relationalen Personverstidndnisses als Vollzug von Gemeinschaft
gefasst und nicht einfach als Mitteilung von Information. Von daher heifbt

387

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

es an anderer Stelle: ,Tatsichlich ist Kommunikation mehr als nur
Auﬁerung von Gedanken oder Ausdruck von Gefiihlen; im Tiefsten ist sie
Mitteilung seiner selbst in Liebe“ (11). Die Trinitdt stellt das Urmodell
von Verbundenheit und Gemeinschaft dar, auf die auch menschliche
Kommunikation auf Grund der Gottebenbildlichkeit des Menschen hin-
geordnet ist.

Lasst sich mit einem solcherart begriindeten Kommunikationsver-
stdndnis iiberhaupt zwischenmenschliche Kommunikation verstehen?
Diese Frage ist berechtigt und miisste wohl verneint werden, wenn nicht
gleichzeitig einige wichtige Unterschiede mit bedacht werden.

Jede menschliche Kommunikation ist immer endliche Kommunikation
und als solche gerade anders als im Modell der innertrinitarischen Kom-
munikation durch ein Auseinandertreten von Relationalitit und Selbst-
stand definiert. ,In der trinitarischen Kommunikationsgemeinschaft gilt
uneingeschrankt, was unter Menschen als ungeldster, auf Verséhnung
drdngender Widerspruch erfahren wird: dass die Person im anderen bei
sich selbst ist. Subsistenz und Relation widersprechen sich nicht mehr,
wenn jede Person der anderen vollkommen entspricht, sodass keine Per-
son der anderen gegeniiber ihren Selbststand behaupten miifite ... Dem-
gegeniiber erweist sich das Auseinandertreten von Subsistenz (Selbst-
stand) und Relationalitdt als Kennzeichen endlichen, immer vom Mif%-
brauch durch den anderen bedrohten Personseins.” (Werbick 202f.) Ein
solcher Missbrauch geschieht dort, wo sich egoistische Verhaltenswei-
sen und die Absolutsetzung eigener Interessen auf Kosten und zu Lasten
der Gemeinschaft oder auch einzelner Menschen durchsetzen. Aus theo-
logischer Sicht wird in einem solchen Verhalten der Sinn von Personsein
selbst aufgekiindigt, da Personsein nur in Bezug zum Personsein Ande-
rer, also relational gelebt werden kann. Unter dieser Riicksicht bleibt das
im trinitarischen Gottesverstindnis begriindete Kommunikationsmodell,
nachdem Kommunikation auf vollkommene Gemeinschaft im Sinne der
»Mitteilung seiner selbst in Liebe“ zielt, als Sinnbestimmung auch fiir
jede menschliche Kommunikation normativ erhalten. Ubertriige man al-
lerdings diesen Anspruch unvermittelt, abstrakt normativ auf die zwi-
schenmenschliche Kommunikation, ohne die endlichen Umstinde mit zu
bedenken, unter denen menschliche Kommunikation sich immer voll-
zieht, erwiese sich diese Norm sehr schnell als wirklichkeitsfremd und
untauglich, um iiberhaupt zu einer ethisch relevanten Urteilsfindung zu
kommen. Es wiirde nfmlich iibersehen, dass es im Umgang der Men-
schen untereinander berechtigterweise eine Vielzahl gestufter Kommuni-
kationsformen gibt, die in sehr unterschiedlichen Lebens- und Hand-
lungskontexten angesiedelt sind.

Was iiber die Zielsetzung jeder Form von menschlicher Kommunikati-

388 I

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

on festgestellt wird, ndmlich Verbundenheit und Gemeinschaft der Men-
schen untereinander, muss auch fiir die Medienkommunikation gelten.
Auch die Medienkommunikation untersteht dieser letzten normativen
Sinnbestimmung, wobei es freilich nicht zuldssig ist, die im Kontext in-
terpersonaler, direkter Kommunikation entwickelten ethischen Regeln in
genau gleichsinniger Weise fiir die Medienkommunikation in Anwen-
dung zu bringen. Wiirden Theologie und Kirche diese Konsequenz aus
dem theologisch begriindeten Kommunikationsverstindnis ziehen, so
brichten sie sich, abgesehen von einer Moralisierung und ethischen
fIberforderung der Medienkommunikation, vor allem um die Méglichkeit,
die Bedeutung der Medienkommunikation sachgerecht zu formulieren
und von daher auch unverwechselbare theologisch-kirchliche Beitrige in
das medienethische Gesprich der Gesellschaft einzubringen, wie es das
theologische Kommunikationsverstindnis als Horizont medienethischer
Uberlegungen eigentlich auferlegt und wie es vom Verst4ndnis des Men-
schen aus der Tradition des christlichen Gottesglaubens geboten ist.

In jedem Falle werden in diesem Horizont die medienethischen Bei-
trige von Theologie und Kirche von einer vom Ansatz her positiven
Einschitzung der Medien getragen sein, die als Instrumente der sozialen
Kommunikation dem obersten Ziel dienen nach Mafigabe der in ihnen
herrschenden Sachgesetze, die Verbundenheit und Gemeinschaft der
Menschen untereinander zu beférdern. Gleichzeitig eréffnet sich damit
aber auch eine Méglichkeit zu einem kritischen, von ethischen Gesichts-
punkten auf der Grundlage des christlichen Menschen- und Kommunika-
tionsverstindnisses geleiteten Verhdltnis zu den Medien. Die Kirche ist
deshalb immer dort zur Kritik herausgefordert, wo in der Medienkommu-
nikation die Wiirde des Menschen verletzt, beschddigt oder in Frage
gestellt wird und dadurch der Sinn und das Ziel von Kommunikation
aufgekiindigt werden. Konkrete kirchliche Aussagen zu Medienfragen
werden sich an diesen Vorgaben messen lassen miissen.

5 Prinzipien und Orientierungen

Die kirchlichen Erkldrungen der jiingeren Vergangenheit zu medienethi-
schen Fragen wollen auf der Grundlage des christlichen Glaubens grund-
legende ethische Prinzipien in Erinnerung rufen und ethische Orientie-
rungen anbieten. Dabei wird unterstellt, dass die Medien die Aufgabe
haben, ,der Menschenwiirde dadurch zu dienen, dass sie dem Menschen
helfen, ein gutes Leben zu fithren und als Person in Gemeinschaft zu
leben“ (,Ethik in der sozialen Kommunikation“, 6). Im Zentrum aller
ethischen Uberlegungen zur Medienethik steht der handelnde Mensch

| 389

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

mit seiner Entscheidung. Dass es in diesem Zusammenhang 6kono-
mische, politische, technische und viele andere Systemzwinge gibt, die
auf allen Ebenen im Medienbereich (Produktion, Distribution, Konsump-
tion bzw. Rezeption) das Handeln des Menschen determinieren oder sei-
ne Handlungs- und Entscheidungsspielrdume eingrenzen, muss vor jeder
ethischen Urteilsbildung analysiert und im ethischen Urteil selbst eine
sachgerechte Beriicksichtigung finden. Genau das aber macht es im Ein-
zelfall oft so schwer, eine Verstindigung iiber medienethisch angemesse-
ne Problemlésungen zu erreichen. Dennoch sind die Medien Instrumente,
die nicht auferhalb menschlicher Kontrolle stehen. ,Die Medien tun
nichts von selbst; sie sind Instrumente, Werkzeuge, die so benutzt wer-
den, wie die Menschen sie benutzen wollen“ (,,Ethik in der sozialen Kom-
munikation®, 4). Als ethisches Grundprinzip gilt dabei: ,Der Mensch und
die Gemeinschaft der Menschen sind Ziel und Mafistab fiir den Umgang
mit den Medien ... Der einzelne Mensch hat eine unverdufierliche Wiirde
und Bedeutung und darf nicht im Namen kollektiver Interessen geopfert
werden® {21).

Bei der Gestaltung und Organisation der Medien und bei der Suche
nach Problemlgsungen muss aus Sicht der Kirche immer die der Men-
schenwiirde dienende Funktion der Medien mit beachtet werden. Die
gemeinsame Erklirung der katholischen und evangelischen Kirche in
Deutschland Chancen und Risiken der Mediengesellschaft zahlt in diesem
Zusammenhang eine Reihe ,ethischer Orientierungspunkte“ auf, ,die
sich an der Frage nach der Bewahrung der Wiirde des Menschen im
Prozess der medialen Kommunikation ausrichten“ (60). Ausgehend von
unterschiedlichen Bedrohungen dieser Wiirde durch die mediale Kom-
munikation werden jeweils Forderungen im Sinne ethischer Handlungs-
orientierung aufgezihlt (60-64). Zu den Bedrohungen zihlt die gemein-
same Erklirung Desintegration und Desorientierung der Menschen
durch Medien, die Fremdbestimmung menschlichen Handelns, die Domi-
nanz von Einzelinteressen und das Entstehen von Machtoligopolen, die
fortschreitende Einschriankung eigenverantwortlichen Handelns durch
eine immer schwerer zu steuernde Eigendynamik der Mediensysteme, die
Herabwiirdigung von Menschen zu Objekten eines &ffentlichen Voyeuris-
mus, die Weiterentwicklung der Medien im Interesse der industrialisier-
ten Welt ohne Riicksicht auf die Kommunikationsbediirfnisse und Maog-
lichkeiten der Zwei-Drittel-Welt.

Die ethischen Orientierungspunkte entsprechen den zuvor aufgezih!-
ten Bedrohungen. Neben einer an der Identitatsbildung und Verstdndi-
gung von Menschen orientierten Férderung und einem Ausbau entspre-
chender Medien gewinnt die journalistische Arbeit eine besondere Be-
deutung. Dazu gehort nicht nur eine sorgfiltige Nachrichtenbeschaffung

390 |

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

und Sichtung, sondern ebenfalls eine verantwortete Auswahl, Gewich-
tung und Prédsentation einzelner Informationen. Angesichts der immer
komplexer sich entwickelnden Kommunikationsformen geht es auch dar-
um, Selbststdndigkeit, Eigenverantwortlichkeit und Kompetenz im Um-
gang mit den Medien zu stdrken. Auf der politischen Ebene miissen
Privilegien abgebaut, Transparenz und Begrenzung von Medienmacht
hergestellt und eine méglichst breite Zugangsberechtigung zu den Medi-
en gesichert werden. Die Vernetzung der globalen Kommunikationsnetze
darf sich nicht so entwickeln, dass verantwortliches Handeln in ihnen
nicht mehr méglich ist und sie sich ethischer Normierung und rechtlicher
Steuerung entziehen. Die Intimit4t und Wiirde der Menschen muss auch
in den Medien respektiert werden und im Weltmafistab geht es darum,
sich fiir eine internationale Kommunikationsgerechtigkeit einzusetzen
und die Medien zur Vélkerverstdndigung zu nutzen.

Bei all diesen Forderungen ist das gemeinsame Ziel, die den Menschen
dienende Funktion der Medien auf allen Ebenen zu sichern. Die Wege
und Instrumente zur Erreichung dieses Zieles kann die Kirche weder
vorgeben noch bestimmen. Der Beitrag der Theologie und Kirche im me-
dienethischen Gesprdch wird sich im gemeinsamen Suchen um den rich-
tigen Weg vor allem darin zeigen und zu bewéhren haben, dass in einer
Art anwaltschaftlicher Funktion Kritik an Strukturen, Entwicklungen,
politischen Entscheidungen und Einzelphidnomenen im Medienbereich
geiibt wird, wenn die menschliche Wiirde beschéddigt oder die jedem
Menschen zustehenden Rechte verletzt werden. Die schon zitierten
kirchlichen Stellungnahmen enthalten eine Fiille solcher Kritikpunkte
bzw. sprechen Warnungen vor Fehlentwicklungen aus. Dazu gehéren
Medieninhalte, die die Gemeinschaft zerstéren wie z.B. rassistische
Auﬁerungen oder solche, die die Menschenwiirde verletzen wie porno-
graphische oder gewaltverherrlichende Darstellungen. Dazu gehéren
aber auch Gewinnsucht und Geldgier, wie sie typisch sind fiir das Wirt-
schaftssystem des Neoliberalismus, der von Papst Johannes Paul II. so
charakterisiert wird:. , Gestiitzt auf eine rein 6konomische Auffassung
vom Menschen, sieht er - zum Schaden der Wiirde und Achtung der
einzelnen Menschen und der Vélker - den Profit und das Gesetz des
Marktes als seine einzigen Parameter an“ (,Ethik in der sozialen Kom-
munikation”, 14). Weiterhin gehort dazu die weltweit fehlende Kommu-
nikationsgerechtigkeit mit ihren verheerenden Folgen besonders fiir die
Menschen der Dritten und Vierten Welt. Aber auch unzuldssige politi-
sche Einflussnahme, propagandistische oder manipulative Berichterstat-
tung, Indoktrination oder Unterdriickung kultureller Anspriiche von
Minderheiten wiren zu nennen. Hier darf die Kirche nicht schweigen. Sie
muss im Gesprdch mit allen Beteiligten nach Lésungen suchen, wobei es

391

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

ihre besondere Aufgabe ist, immer wieder anwaltschaftlich die Beach-
tung der Unantastbarkeit der Wiirde des Menschen einzuklagen und
gegebenenfalls hartndckig auf Missstdnde hinzuweisen.

Die Glaubwiirdigkeit medienethischer Aussagen und Forderungen der
Kirche hingt nicht zuletzt auch davon ab, inwieweit sie dort, wo sie
selbst Verantwortung trigt, die an die Medien gerichteten Verpflichtun-
gen einhdlt. ,Zuallererst sollte die kirchliche Kommunikationspraxis bei-
spielhaft sein und hochste Wertmafistdbe hinsichtlich Wahrhaftigkeit,
Verantwortlichkeit und Sensibilitit fiir die Menschenrechte sowie andere
wichtige Prinzipien und Normen widerspiegeln” (,,Ethik in der sozialen
Kommunikation®, 26}.

Dass es hier ein Dilemma geben konnte, das zwar die Richtigkeit der
kirchlichen Forderungen nicht aufhebt, ihre Glaubwiirdigkeit aber
schmadlert, soll am Ende nicht verschwiegen werden.

Kirchenamtliche Dokumente

Pépstliche Kommission fiir die Instrumente der sozialen Kommunikati-
on, Pastoralinstruktion Communio et progressio iiber die Instrumente
der sozialen Kommunikation. Lateinisch-Deutsch. Kommentiert von
Hans Wagner, Trier 1971.

Pépstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Pastoralin-
struktion Aetatis novae zur sozialen Kommunikation 20 Jahre nach
Communio et progressio, Vatikanstadt 1992.

Pépstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik in der
Werbung, Bonn 1997.

Pépstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik in der
sozialen Kommunikation, Bonn 2000.

Pipstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik im
Internet, Bonn 2002

Chancen und Risiken der Mediengesellschaft. Gemeinsame Erklirung der
Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland, hg. vom Kirchenamt der Evangelischen
Kirche in Deutschland (Hannover} und vom Sekretariat der Deut-
schen Bischofskonferenz (Bonn), 1997.

Literatur

G. Altner (Hg.), Okologische Theologie. Perspektiven zur Orientierung,
Stuttgart 1989.

A. Auer, Verantwortete Vermittlung. Bausteine einer medialen Ethik, in:
J. Wilke (Hg.), Ethik der Massenkommunikation, Wien 1996, 41-52.

392 |

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KATHOLISCHE KIRCHE UND MEDIENETHIK

F. Bdckle, Ethik, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer
Grundbegriffe. Band 1, Miinchen 1991, 396-407.

R. Bruch, Person und Menschenwiirde. Ethik im lehrgeschichtlichen
Riickblick, Miinster 1998.

1. U. Dalferth/E. Jiingel, Person und Gottebenbildlichkeit, in: F. Bockle
u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft.
Enzyklopéddische Bibliothek in 30 Teilb4dnden, Freiburg 1980f.; Band
24, 57-99.

K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des
Christentums, Freiburg/Br. - Basel - Wien 51976.

J. Romelt, Christliche Ethik im pluralistischen Kontext. Eine Diskussion
der Methode ethischer Reflexion in der Theologie, Miinster 2000.

H. Schiingel-Straumann, Die Frau am Anfang. Eva und die Folgen,
Freiburg/Br. - Basel - Wien 1989.

J. Werbick, Person, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer
Grundbegriffe. Band 4, Miinchen 1991, 193-204.

E. Zenger, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposi-
tion und Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte, Stuttgart
1983.

393

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2002-4-381 - am 13.01.2026, 08:41:24. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

