
130

16) B. Latour:  
Das Terrestrische als Politik-Akteur

»Jedes Buch ist der Tod eines Baumes.« 

(Saint-John Perse, Seemarken)

Das Verhältnis zwischen Ethischem und Politischem ist ein Spannungs-
feld. Beide können nicht aufeinander reduziert werden, wie wir bei der 
Beschäftigung mit Emmanuel Levinas gesehen haben. Es gibt jedoch im-
mer wieder Vorschläge, eine der beiden Relata als Primat anzusehen. Für 
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans 
Jonas begegnen uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich über das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und da-
her zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman oder doch 
zumindest undemokratisch werden kann. Bruno Latour zufolge ist die 
Ökologiebewegung gescheitert, weil sie es nicht geschafft hat, die öko-
logische und die soziale Frage miteinander zu verbinden und sich statt-
dessen nur auf das Schicksal »kleiner Vögel« (Latour 2018, 69) konzen-
triert hat. Wir benötigen nicht nur eine Ethik, sondern auch eine Politik 
der Natur. Denn der »Fluss, in den das Wirtschaftsunternehmen seine 
Abwässer einleitet«, kann nicht »in eigener Sache klagen«, sondern er 
muss »sich vertreten lassen« (Meyer-Abich 1984, 165). Diese Vertretung 
ist der Spielraum für das Politische gegenüber dem Ethischen. Wir be-
ginnen unsere Skizze mit einer Öffnung der Vulnerabilität von Mensch, 
Tier und Natur.

Merleau-Ponty vermerkt in seinen Vorlesungen über die Natur, dass 
es darauf ankomme, einen anderen Begriff der Natur auszuprobieren. Er 
knüpft zu diesem Zweck an die vorsokratische Naturidee an. Die Na-
tur sei demnach als Element zu verstehen und das heißt als das, »worin 
wir sind, als das, womit wir vermischt sind. Die Natur ist also das, wo-
rin wir sind, sie ist Mischung und nicht das, was wir aus der Ferne be-
trachten« (Merleau-Ponty 2000, 174) und beherrschen. Merleau-Ponty 
ist auf der Suche nach einer neuen Ontologie gewesen und damit auch 
nach einem anderen Verständnis von Natur und von Leiblichkeit. Unser 
Leib ist Bedingung der Möglichkeit des zur-Welt-Sein und dabei durch 
eine »Empfindsamkeit« (ebd., 286) gekennzeichnet. Diese Vulnerabili-
tät ist auch eine der Natur, die über die in ihr lebenden Menschen ver-
mittelt ist. Die Zukunft der Natur ist wesentlich eine Frage nach der Zu-
kunft des Menschen – und umgekehrt! Heute wollen die Schülerproteste 
um Greta Thunberg und die »Fridays for Future« daraus Konsequen-
zen ziehen. Die Corona-Virus-Krise fügt der Vulnerabilität noch eine 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Situation hinzu, die die Welt fühlen lässt, was passiert, wenn das Prinzip 
des Wachstums, das als universeller Problemlöser Kultur und Fortschritt 
ermöglichen soll, ausfällt und wenn dann als einzige Solidarität mit An-
deren die Distanz übrig bleibt. Es ist bis jetzt schon ein weiter Weg von 
einem neuen Begriff der Natur zu einer Politik gewesen. Bruno Latour 
steht an deren Spitze.

a. Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut

In der Antike steht die Natur bekanntlich über aller Technik, welche im 
optimalen Falle eine Nachahmung und Vollendung der Natur sein kann. 
»Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun würde, wenn sie 
Häuser sozusagen wachsen ließe.« (Blumenberg 2015, 86f) Ein Nach-
klang einer Natur, die eine Wahrheit in sich selbst trägt und die der 
Mensch zu enträtseln hat, ist noch in der Romantik zu vernehmen. Schel-
ling ist ihr Fürsprecher. »Was wir Natur nennen, ist ein Gedicht, das in 
geheimer wunderbarer Schrift verschlossen liegt.« (Schelling 1957, 297) 
Es ist nur ein Nachklang, weil die Entzauberung der Natur längst ein-
gesetzt hatte, so dass alle Interpreten des Buches unter Verdacht gera-
ten, »der Natur (ihre) Moral vorschreiben und einverleiben zu wollen.« 
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse; I, Nr. 9; II, 572f)

In der Moderne tritt die Vita Activa und mit ihr die Arbeit in den Vor-
dergrund. Arbeit ist ein »Prozeß zwischen Mensch und Natur.« (MEW 
23, 192) Darin kommt es zu einer Entwertung der Natur, da die Wertstif-
tung in der Welt durch Arbeit realisiert wird. »Die Natur und die Erde« 
sinken ihrerseits zum »wertlosen Rohstoff« (Locke 1986, 2. Abhandl., 
127) herab. In der Moderne wird zudem die Zukunft als Fortschritt the-
matisiert. »In der Neuzeit vergrößert sich die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung …, genauer, die Neuzeit läßt sich erst als eine neue 
Zeit begreifen, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis 
dahin gemachten Erfahrungen entfernt haben.« (Koselleck 1979, 359) 
Fortschritt ist Fortschritt der Technik. Dieser nimmt »keine Rücksicht 
auf die Endlichkeit« (Blumenberg 2015, 263) vulnerablen Lebens der 
Natur und des Menschen.

Heute leben wir mit einer Paradoxie. Mehr Zugang zur Technik im 
Sinne von Digitalisierung und Automobilität (etwa in Indien) ist eine Zu-
nahme von Chancengleichheit und zugleich eine Zerstörung von Natur. 
Gerechtigkeit ist der Tod der Natur.

In den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts erwacht das ökologische 
Bewusstsein. Die Natur wird als »terra inviolatia« (Blumenberg 2015, 
260) aufgefasst um derer Willen die Menschen ihr Anspruchsniveau als 
maitres et possesseurs de la nature zu reduzieren bereit sind. Aufgrund 
der Vulnerabilität der Natur gilt es, den Schutzbereich des Ethischen zu 

DIE NATUR: VOM WERTLOSEN ROHSTOFF ZUM WERTVOLLEN SCHUTZGUT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

erweitern. Ethik ist, so Albert Schweitzer, die ins Grenzenlose erweiterte 
Verantwortung gegen alles, was lebt.

Die Ökologie steht dieser Ethik näher als der Politik. Sie plädiert 
für einen Verzicht und schneidet damit dem Liberalismus ins Fleisch. 
Verzicht in der Humanethik ist ein »ursprüngliches Nach Ihnen, mein 
Herr!« (Levinas 1986, 68) Wie ist nun ein Verzicht in der Naturethik 
möglich? Hans Jonas will Verzicht notfalls durch Verbote, die aus Sicht 
der Demokratie problematisch sein können, erzwingen. Eine Alternative 
wäre ein Verzicht aus Freiheit, wie er etwa Adorno vorschwebt. »Viel-
leicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung überdrüssig und läßt 
aus Freiheit Möglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang auf 
fremde Sterne einzustürmen.« (Adorno 1983, 207)

Als man in den späten 80er Jahren begriff, dass es nicht nur um die 
biologische Natur geht, sondern um einen komplexen Prozess, griff man 
auf den Begriff der nachhaltigen Entwicklung zurück. Der Begriff geht 
auf den Forstwirtschaftler Carl von Carlowitz zurück, der bereits im spä-
ten 17. Jahrhundert für ein Austarieren von Nachwachsen (Ökologie) 
und Nutzen (Ökonomie) eingetreten ist. Mittlerweile bezeichnet man ei-
nen Prozess als nachhaltig, wenn er ökonomisches Wachstum sozial-, na-
tur- und gesundheitsverträglich versteht und betreibt. Die Lage der Erde 
erscheint hier bereits als ein wichtiges Thema. Entwicklung ist nicht nur 
Wirtschaftswachstum, sondern auch Befreiung von Leid und Armut, so-
wie Zunahme von Lebensqualität unter Beachtung der Demographie 
(vgl. Müller 1997). Bruno Latour knüpft an diese Entwicklungen an.

b. Dingpolitik

Bruno Latour, Parteigänger von GAIA, die Erde und Gottheit in einem 
darstellt, betrachtet Natur als Teil des Werdens und zugleich Ort des To-
des. Natur ist damit nicht nur Grundlage allen Lebens, sondern auch als 
eine res publica im Sinne einer Dingpolitik gemeint.

Dinge sind strittige Angelegenheiten, wie Hannah Arendt sagt, um de-
rentwillen und um die herum man sich versammelt. Sie sind Dinge, die 
jeden angehen und heißen daher »res publicae«. In der heutigen Realpo-
litik sind diese Sachen aufgelöst in alternative Fakten und Simulationen 
(Jean Baudrillard). Moderne Politik ist dingvergessen. Die Dingverges-
senheit macht Bruno Latour für ökologische Krisen verantwortlich. Ihr 
begegnet eine Dingpolitik im Zeichen der Phänomenologie. »Zurück zu 
den Dingen.« (Latour 2005, 32) Damit gewinnt der alte Slogan »Zurück 
zur Natur« eine ganz neue Bedeutung!

Die Dingpolitik soll ihre Arena in einem »Parlament der Dinge« (ebd., 
57) finden können. Die damit verbundene politische Ökologie wagt das 
Experiment einer Ausweitung des Politischen auf nicht-menschliche 

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Wesen und Elemente. »Politik bleibt nicht länger auf Menschen be-
schränkt.« (80) Latours Kritik klagt nicht den Verlust von Werten an, 
sie ist vielmehr materialistisch ausgerichtet.

c. Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen

Die Erweiterung des ethischen Schutzbereiches und der politischen Ge-
staltung nimmt Aspekte der ökologischen Ethik auf und verleiht ihnen 
eine neue Ausrichtung. »Die Natur ist zum Territorium geworden.« 
(Latour 2018, 17) Die Erde ist ein Akteur des Ethischen und eine Sache 
des Politischen, aber nicht, weil sie natürliche Grundlagen des menschli-
chen Lebens darbietet, sondern, weil sie ein Quasi-Akteur innerhalb der 
bürgerlichen Gesellschaft sein kann. Kant leitet bereits bekanntlich aus 
dem Zustand der Erde ethische und politische Pflichten her! Allen Men-
schen steht ein Besuchsrecht im Angesicht anderer Menschen zu und 
zwar aufgrund »des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Ober-
fläche der Erde, auf der, als Kugelfläche, sie (die Menschen) sich nicht 
ins Unendliche zerstreuen können, sondern endlich sich doch neben ei-
nander dulden müssen.« (Kant Werkausgabe XI, Zum ewigen Frieden, 
BA 41/2) Die Erde bietet nur begrenzten Platz, sie existiert nicht ewig, 
sie ist vulnerabel. Das Sosein der Erde bedingt bestimmte Pflichten des 
Menschen. Hospitalität ist Element einer Geoethik.

 »Die politische Ökologie ist eine objektzentrierte Politik.« (Latour 
2018, 64) Bruno Latour will nicht, dass der Mensch aus ethischen Grün-
den in die Natur zurückgeht, wohl aber, dass er auf die Natur zurücksieht, 
wenn er sagt, dass wir heute die von Kant schon tangierte Problematik 
der Migration (im Europa des 18. Jahrhunderts herrschte die sogenann-
te Landflucht) mit sozialer Ungleichheit und der Sorge um das Klima ver-
binden müssen. Dann können wir »das Terrestrische als neuen Politik-Ak-
teur« (ebd., 51) verstehen. Latour geht über die klassische ökologische 
Ethik hinaus. Während die alte Ethik sich auf das Ethische konzentrierte 
und damit in den letzten 40 Jahren in Konkurrenz mit anderen öffentli-
chen Themen wie die militärische Nachrüstung, der religiöse Fundamen-
talismus, der Neoliberalismus oder die digitale Revolution um politische 
Aufmerksamkeit wetteiferte (und dabei oft unterlag), ist heute deutlich, 
dass die Probleme zusammen gesehen werden müssen. Migration, Klima, 
Ungerechtigkeit verweisen aufeinander. Sie bestimmen unser Territorium.

Das Territorium definiert Latour als »gemeinsame Welt.« (ebd., 10) Sie 
ist bedroht, was bedeutet, dass Verbundenheit, Lebensweise, Boden, Ei-
gentum, Bewohnbarkeit und teilbarer Platz unter den Augen desinteres-
sierter und verantwortungsloser Politiker wie Donald Trump schwinden. 
Latour übt Kritik an der politischen Repräsentation durch Eliten, die das 
Projekt einer für alle gemeinsamen Zukunft aufgegeben haben. Von nun 

DIE ERDE ALS ELEMENT DES ETHISCHEN UND ALS AKTEUR DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

an trennen Zäune Länder voneinander, treten Länder durch politische 
Exits aus Gemeinschaften aus, verlassen Migranten ihre Länder in Not. 

d. Erweiterung des Politikverständnisses

Latours Verteidigung der Erde kommt ohne Blut, Boden und Nation aus, 
denn er empfiehlt angesichts der Krise, zwei durch die Moderne wider-
sprüchliche Bestrebungen miteinander zu verbinden. Demnach müsse 
man »sich einerseits an einen bestimmten Boden binden und andererseits 
weltbezogen werden.« (20) Das Gesamtwerk von Georg Simmel zeugt 
davon, dass beide Bestrebungen in der Moderne auseinandertreten. Umso 
visionärer ist Latours Empfehlung. Latour fügt dem Verständnis von De-
mokratie als »Erinnern-Nichtvergessen-Anknüpfen« den Zweiklang von 
»Boden-Welt« hinzu.

Wir kennen drei übliche Alternativnarrationen: entweder den Sprung 
ins Globale oder die Verteidigung von Erde und Heimat. »Wo wollen 
wir armen Menschen sein, wenn es keine Erde gäbe? Was hätten wir 
noch, wenn wir dieses Schöne und Gute nicht hätten? Wo sollte ich 
sein, wenn ich nicht hier sein dürfte? Hier habe ich alles, und anders-
wo hätte ich nichts.« (Walser 2018, 70) Robert Walser bewegt sich 
zwischen Globalem und Heimatlichem. Er zählt zu den Apologeten 
der Erde im Sinne von Heimat und Identität. Heutzutage gesellt sich 
den Narrationen des Globalen und der Heimat noch der Flug ins Di-
gitale hinzu. Dieses Außererdige sucht sein Heil jenseits der Materia-
lität der Lebenswelt.

Diese Narrationen sind längst keine Alternativen mehr. Die Politik 
Donald Trumps besteht aus zwei Strategien. Das Globale (Freihandel 
plus Digitalisierung) und das Lokale (America first hinter Zäunen) wer-
den nicht als Alternativen betrachtet, sondern als komplementäre Bewe-
gungen. Sie werden als solche betrieben, bei gleichzeitiger Leugnung des 
Klimawandels. Im Unterschied dazu, fordert Latour, dass das Globale, 
das Lokale und die Erde in einem Atemzug zu erwähnen sind.

Vor dem Hintergrund der üblichen Narrationen kündigt Latour daher 
an, dass heute »alles aufs Neue kartografiert werden müsse.« (Latour 
2018, 43)

Antworten der politischen Ökologie auf das terrestrische Grundpro-
blem der Welt:

a) 	 »Das 19. Jahrhundert war das Zeitalter der sozialen Frage; das 21. 
ist das Zeitalter der neuen geo-sozialen Frage.« (76)

b)	 »Das Terrestrische hängt zwar an Erde und Boden, es ist aber auch 
welthaft in dem Sinne, dass es sich mit keiner Grenze deckt und über 
alle Identitäten hinausweist.« (66)

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

c) 	 »Das Terristrische ist noch keine Institution, aber bereits Akteur, 
dessen politische Rolle eine andere ist als die der Natur der Moder-
nen zugeschriebene.« (104)

d) 	 Akteur auf der Welt ist nicht nur der Mensch, sondern alles »lei-
dens- und reaktionsfähiges Leben« (91), das sich als »Drittes in alle 
unsere Handlungen einschleicht.« (96)

e) 	 In Erinnerung an die Institution der Cahiers de Doléances soll eine 
»Geo-Grafie der Beschwerden« (112) all die Elemente auflisten, die 
unbedingt zu einem bewohnbaren Lebensraum gehören. Diese in-
klusive Bewegung hätte »alle Lebewesen« (113) zu berücksichtigen. 

f) 	 Als kultureller Hintergrund kommt damit nicht nur Europa, son-
dern mehr als Europa zur Geltung (vgl. Sen 2000). Da das alte Eu-
ropa durch Kriege, Naturzerstörung und gesellschaftliche Exklusi-
onen Schuld auf sich geladen hat, verstehen es diese Situation als 
Herausforderung, sich neu zu erfinden.

g) 	 Ethik ist als nichtexklusiver Schutzbereich zu entwerfen. Niemand 
soll aus diesem Schutzbereich ausgeschlossen werden. Politik ist als 
Gestaltung dieses ethischen Anspruchs selektiv, weil nicht alles, was 
für eine Objektpolitik wichtig ist, in den Mittelpunkt tritt. Wichtig 
ist, dass bei aller Selektivität das Terrestrische nicht vergessen wird.

e. Demokratie und Ökologie

Wir wollen den Beitrag Bruno Latours zur Dingpolitik und Geoethik 
der Erde in den Dreiklang unseres Verständnisses von Demokratie ein-
fügen. Demokratie ist nicht mehr identisch mit Fortschritt und auch 
nicht mit technischem Fortschritt im Sinne der Moderne. Heute ist eine 
Rücksicht auf Ökologie und Natur obligatorisch. Wir hatten in Kapi-
tel 3 die Demokratie definiert als ein Dreiklang aus Erinnern (Fortfüh-
rung guter Beispiele der Traditionen), Nichtvergessen (Erinnerung an 
Opfer der Geschichte) und als Anknüpfung (an Ungetanes der Vergan-
genheit). Nun gilt es, die Natur in diese Relation einzuflechten. Diese 
Erweiterung fügt sich in den Grundtenor einer Sozialphilosophie der 
Vulnerabilität ein. Auch die Natur ist verletzlich. Daraus folgert Hans 
Jonas: »Verantwortung ist die als Pflicht anerkannte Sorge um ein an-
deres Sein, die bei Bedrohung seiner Verletzlichkeit zur Besorgnis wird.« 
(Jonas 1979, 391)

Wir knüpfen an den Gedanken der Gewalt gegen Opfer der Geschich-
te an. Diese Opfer müssen nicht nur Menschen oder Tiere sein (vgl. das 
Kap. »Das Tier als Person« in: Schnell 2017), es kann sich auch um Na-
tur handeln. Es gibt auch Gewalt gegen Natur! Wenn wir diesen Ge-
sichtspunkt in den Dreiklang einfügen, dann ergibt sich nachfolgendes 
Bild eines erweiterten Demokratieverständnisses:

DEMOKRATIE UND ÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Erinnern als Fortführung guter Beispiele der Kultivierung im Sinne ei-
ner Umformung von Natur.

Nichtvergessen als Erinnerung an Naturzerstörung, die der Natur le-
diglich Gewalt angetan hat.

Anknüpfung an Möglichkeiten der Renaturierung, so dass auch für 
Tiere ökologische Nischen zum Leben geschaffen werden.

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut
	b.  Dingpolitik
	c.  Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen
	d.  Erweiterung des Politikverständnisses
	e.  Demokratie und Ökologie

