16) B. Latour:
Das Terrestrische als Politik-Akteur

»Jedes Buch ist der Tod eines Baumes. «

(Saint-John Perse, Seemarken)

Das Verhiltnis zwischen Ethischem und Politischem ist ein Spannungs-
feld. Beide konnen nicht aufeinander reduziert werden, wie wir bei der
Beschiftigung mit Emmanuel Levinas gesehen haben. Es gibt jedoch im-
mer wieder Vorschlige, eine der beiden Relata als Primat anzusehen. Fiir
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans
Jonas begegnen uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich tiber das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und da-
her zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman oder doch
zumindest undemokratisch werden kann. Bruno Latour zufolge ist die
Okologiebewegung gescheitert, weil sie es nicht geschafft hat, die 6ko-
logische und die soziale Frage miteinander zu verbinden und sich statt-
dessen nur auf das Schicksal »kleiner Vogel« (Latour 2018, 69) konzen-
triert hat. Wir benotigen nicht nur eine Ethik, sondern auch eine Politik
der Natur. Denn der »Fluss, in den das Wirtschaftsunternehmen seine
Abwisser einleitet«, kann nicht »in eigener Sache klagen«, sondern er
muss »sich vertreten lassen« (Meyer-Abich 1984, 165). Diese Vertretung
ist der Spielraum fiir das Politische gegentiber dem Ethischen. Wir be-
ginnen unsere Skizze mit einer Offnung der Vulnerabilitit von Mensch,
Tier und Natur.

Merleau-Ponty vermerkt in seinen Vorlesungen tiber die Natur, dass
es darauf ankomme, einen anderen Begriff der Natur auszuprobieren. Er
kniipft zu diesem Zweck an die vorsokratische Naturidee an. Die Na-
tur sei demnach als Element zu verstehen und das heifst als das, »worin
wir sind, als das, womit wir vermischt sind. Die Natur ist also das, wo-
rin wir sind, sie ist Mischung und nicht das, was wir aus der Ferne be-
trachten« (Merleau-Ponty 2000, 174) und beherrschen. Merleau-Ponty
ist auf der Suche nach einer neuen Ontologie gewesen und damit auch
nach einem anderen Verstindnis von Natur und von Leiblichkeit. Unser
Leib ist Bedingung der Moglichkeit des zur-Welt-Sein und dabei durch
eine »Empfindsamkeit« (ebd., 286) gekennzeichnet. Diese Vulnerabili-
tit ist auch eine der Natur, die iiber die in ihr lebenden Menschen ver-
mittelt ist. Die Zukunft der Natur ist wesentlich eine Frage nach der Zu-
kunft des Menschen — und umgekehrt! Heute wollen die Schiilerproteste
um Greta Thunberg und die »Fridays for Future« daraus Konsequen-
zen ziehen. Die Corona-Virus-Krise fiigt der Vulnerabilitit noch eine

130

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NATUR: VOM WERTLOSEN ROHSTOFF ZUM WERTVOLLEN SCHUTZGUT

Situation hinzu, die die Welt fuhlen lisst, was passiert, wenn das Prinzip
des Wachstums, das als universeller Problemloser Kultur und Fortschritt
ermoglichen soll, ausfillt und wenn dann als einzige Solidaritat mit An-
deren die Distanz tibrig bleibt. Es ist bis jetzt schon ein weiter Weg von
einem neuen Begriff der Natur zu einer Politik gewesen. Bruno Latour
steht an deren Spitze.

a. Die Natur: vom wertlosen Robstoff zum wertvollen Schutzgut

In der Antike steht die Natur bekanntlich tiber aller Technik, welche im
optimalen Falle eine Nachahmung und Vollendung der Natur sein kann.
»Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun wirde, wenn sie
Haiuser sozusagen wachsen liefSe.« (Blumenberg 2015, 86f) Ein Nach-
klang einer Natur, die eine Wahrheit in sich selbst tragt und die der
Mensch zu entritseln hat, ist noch in der Romantik zu vernehmen. Schel-
ling ist ihr Fiirsprecher. »Was wir Natur nennen, ist ein Gedicht, das in
geheimer wunderbarer Schrift verschlossen liegt.« (Schelling 1957, 297)
Es ist nur ein Nachklang, weil die Entzauberung der Natur langst ein-
gesetzt hatte, so dass alle Interpreten des Buches unter Verdacht gera-
ten, »der Natur (ihre) Moral vorschreiben und einverleiben zu wollen. «
(Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése; I, Nr. 9; 11, 572f)

In der Moderne tritt die Vita Activa und mit ihr die Arbeit in den Vor-
dergrund. Arbeit ist ein »Prozefs zwischen Mensch und Natur.« (MEW
23, 192) Darin kommt es zu einer Entwertung der Natur, da die Wertstif-
tung in der Welt durch Arbeit realisiert wird. » Die Natur und die Erde«
sinken ihrerseits zum »wertlosen Rohstoff« (Locke 1986, 2. Abhandl.,
127) herab. In der Moderne wird zudem die Zukunft als Fortschritt the-
matisiert. »In der Neuzeit vergrofSert sich die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung ..., genauer, die Neuzeit ldf3t sich erst als eine neue
Zeit begreifen, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis
dahin gemachten Erfahrungen entfernt haben.« (Koselleck 1979, 359)
Fortschritt ist Fortschritt der Technik. Dieser nimmt »keine Riicksicht
auf die Endlichkeit« (Blumenberg 2015, 263) vulnerablen Lebens der
Natur und des Menschen.

Heute leben wir mit einer Paradoxie. Mehr Zugang zur Technik im
Sinne von Digitalisierung und Automobilitit (etwa in Indien) ist eine Zu-
nahme von Chancengleichheit und zugleich eine Zerstérung von Natur.
Gerechtigkeit ist der Tod der Natur.

In den 7oer Jahren des 20. Jahrhunderts erwacht das okologische
Bewusstsein. Die Natur wird als »terra inviolatia« (Blumenberg 20715,
260) aufgefasst um derer Willen die Menschen ihr Anspruchsniveau als
maitres et possesseurs de la nature zu reduzieren bereit sind. Aufgrund
der Vulnerabilitat der Natur gilt es, den Schutzbereich des Ethischen zu

I31

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

erweitern. Ethik ist, so Albert Schweitzer, die ins Grenzenlose erweiterte
Verantwortung gegen alles, was lebt.

Die Okologie steht dieser Ethik niher als der Politik. Sie pladiert
fuir einen Verzicht und schneidet damit dem Liberalismus ins Fleisch.
Verzicht in der Humanethik ist ein »urspringliches Nach Ihnen, mein
Herr!« (Levinas 1986, 68) Wie ist nun ein Verzicht in der Naturethik
moglich? Hans Jonas will Verzicht notfalls durch Verbote, die aus Sicht
der Demokratie problematisch sein konnen, erzwingen. Eine Alternative
wire ein Verzicht aus Freiheit, wie er etwa Adorno vorschwebt. »Viel-
leicht wird die wahre Gesellschaft der Entfaltung tiberdriissig und lafst
aus Freiheit Moglichkeiten ungenutzt, anstatt unter irrem Zwang auf
fremde Sterne einzustiirmen.« (Adorno 1983, 207)

Als man in den spaten 8oer Jahren begriff, dass es nicht nur um die
biologische Natur geht, sondern um einen komplexen Prozess, griff man
auf den Begriff der nachhaltigen Entwicklung zuriick. Der Begriff geht
auf den Forstwirtschaftler Carl von Carlowitz zuriick, der bereits im spa-
ten 17. Jahrhundert fiir ein Austarieren von Nachwachsen (Okologie)
und Nutzen (Okonomie) eingetreten ist. Mittlerweile bezeichnet man ei-
nen Prozess als nachhaltig, wenn er okonomisches Wachstum sozial-, na-
tur- und gesundheitsvertriglich versteht und betreibt. Die Lage der Erde
erscheint hier bereits als ein wichtiges Thema. Entwicklung ist nicht nur
Wirtschaftswachstum, sondern auch Befreiung von Leid und Armut, so-
wie Zunahme von Lebensqualitit unter Beachtung der Demographie
(vgl. Miiller 1997). Bruno Latour kniipft an diese Entwicklungen an.

b. Dingpolitik

Bruno Latour, Parteiginger von GAIA, die Erde und Gottheit in einem
darstellt, betrachtet Natur als Teil des Werdens und zugleich Ort des To-
des. Natur ist damit nicht nur Grundlage allen Lebens, sondern auch als
eine res publica im Sinne einer Dingpolitik gemeint.

Dinge sind strittige Angelegenheiten, wie Hannah Arendt sagt, um de-
rentwillen und um die herum man sich versammelt. Sie sind Dinge, die
jeden angehen und heifSen daher »res publicae«. In der heutigen Realpo-
litik sind diese Sachen aufgelost in alternative Fakten und Simulationen
(Jean Baudrillard). Moderne Politik ist dingvergessen. Die Dingverges-
senheit macht Bruno Latour fur 6kologische Krisen verantwortlich. Thr
begegnet eine Dingpolitik im Zeichen der Phanomenologie. » Zuriick zu
den Dingen. « (Latour 2005, 32) Damit gewinnt der alte Slogan » Zuriick
zur Natur« eine ganz neue Bedeutung!

Die Dingpolitik soll ihre Arena in einem »Parlament der Dinge« (ebd.,
57) finden kénnen. Die damit verbundene politische Okologie wagt das
Experiment einer Ausweitung des Politischen auf nicht-menschliche

132

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERDE ALS ELEMENT DES ETHISCHEN UND ALS AKTEUR DES POLITISCHEN

Wesen und Elemente. »Politik bleibt nicht linger auf Menschen be-
schrankt.« (80) Latours Kritik klagt nicht den Verlust von Werten an,
sie ist vielmehr materialistisch ausgerichtet.

c. Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen

Die Erweiterung des ethischen Schutzbereiches und der politischen Ge-
staltung nimmt Aspekte der 6kologischen Ethik auf und verleiht ihnen
eine neue Ausrichtung. »Die Natur ist zum Territorium geworden.«
(Latour 2018, 17) Die Erde ist ein Akteur des Ethischen und eine Sache
des Politischen, aber nicht, weil sie natiirliche Grundlagen des menschli-
chen Lebens darbietet, sondern, weil sie ein Quasi-Akteur innerhalb der
buirgerlichen Gesellschaft sein kann. Kant leitet bereits bekanntlich aus
dem Zustand der Erde ethische und politische Pflichten her! Allen Men-
schen steht ein Besuchsrecht im Angesicht anderer Menschen zu und
zwar aufgrund »des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Ober-
fliche der Erde, auf der, als Kugelfliche, sie (die Menschen) sich nicht
ins Unendliche zerstreuen konnen, sondern endlich sich doch neben ei-
nander dulden miissen.« (Kant Werkausgabe XI, Zum ewigen Frieden,
BA 41/2) Die Erde bietet nur begrenzten Platz, sie existiert nicht ewig,
sie ist vulnerabel. Das Sosein der Erde bedingt bestimmte Pflichten des
Menschen. Hospitalitit ist Element einer Geoethik.

»Die politische Okologie ist eine objektzentrierte Politik.« (Latour
2018, 64) Bruno Latour will nicht, dass der Mensch aus ethischen Griin-
den in die Natur zuriickgeht, wohl aber, dass er auf die Natur zuriicksieht,
wenn er sagt, dass wir heute die von Kant schon tangierte Problematik
der Migration (im Europa des 18. Jahrhunderts herrschte die sogenann-
te Landflucht) mit sozialer Ungleichheit und der Sorge um das Klima ver-
binden miissen. Dann konnen wir »das Terrestrische als neuen Politik-Ak-
teur« (ebd., 51) verstehen. Latour geht tiber die klassische okologische
Ethik hinaus. Wihrend die alte Ethik sich auf das Ethische konzentrierte
und damit in den letzten 40 Jahren in Konkurrenz mit anderen 6ffentli-
chen Themen wie die militarische Nachriistung, der religiose Fundamen-
talismus, der Neoliberalismus oder die digitale Revolution um politische
Aufmerksamkeit wetteiferte (und dabei oft unterlag), ist heute deutlich,
dass die Probleme zusammen gesehen werden miissen. Migration, Klima,
Ungerechtigkeit verweisen aufeinander. Sie bestimmen unser Territorium.

Das Territorium definiert Latour als »gemeinsame Welt.« (ebd., T0) Sie
ist bedroht, was bedeutet, dass Verbundenheit, Lebensweise, Boden, Ei-
gentum, Bewohnbarkeit und teilbarer Platz unter den Augen desinteres-
sierter und verantwortungsloser Politiker wie Donald Trump schwinden.
Latour bt Kritik an der politischen Reprasentation durch Eliten, die das
Projekt einer fur alle gemeinsamen Zukunft aufgegeben haben. Von nun

133

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

an trennen Zaune Linder voneinander, treten Lander durch politische
Exits aus Gemeinschaften aus, verlassen Migranten ihre Lander in Not.

d. Erweiterung des Politikverstindnisses

Latours Verteidigung der Erde kommt ohne Blut, Boden und Nation aus,
denn er empfiehlt angesichts der Krise, zwei durch die Moderne wider-
spruchliche Bestrebungen miteinander zu verbinden. Demnach miisse
man »sich einerseits an einen bestimmten Boden binden und andererseits
weltbezogen werden.« (20) Das Gesamtwerk von Georg Simmel zeugt
davon, dass beide Bestrebungen in der Moderne auseinandertreten. Umso
visiondrer ist Latours Empfehlung. Latour fiigt dem Verstandnis von De-
mokratie als »Erinnern-Nichtvergessen-Ankniipfen« den Zweiklang von
»Boden-Welt« hinzu.

Wir kennen drei tibliche Alternativnarrationen: entweder den Sprung
ins Globale oder die Verteidigung von Erde und Heimat. »Wo wollen
wir armen Menschen sein, wenn es keine Erde giabe? Was hatten wir
noch, wenn wir dieses Schone und Gute nicht hitten? Wo sollte ich
sein, wenn ich nicht hier sein diirfte? Hier habe ich alles, und anders-
wo hitte ich nichts.« (Walser 2018, 70) Robert Walser bewegt sich
zwischen Globalem und Heimatlichem. Er zdhlt zu den Apologeten
der Erde im Sinne von Heimat und Identitit. Heutzutage gesellt sich
den Narrationen des Globalen und der Heimat noch der Flug ins Di-
gitale hinzu. Dieses AufSererdige sucht sein Heil jenseits der Materia-
litit der Lebenswelt.

Diese Narrationen sind lingst keine Alternativen mehr. Die Politik
Donald Trumps besteht aus zwei Strategien. Das Globale (Freihandel
plus Digitalisierung) und das Lokale (America first hinter Zaunen) wer-
den nicht als Alternativen betrachtet, sondern als komplementare Bewe-
gungen. Sie werden als solche betrieben, bei gleichzeitiger Leugnung des
Klimawandels. Im Unterschied dazu, fordert Latour, dass das Globale,
das Lokale und die Erde in einem Atemzug zu erwihnen sind.

Vor dem Hintergrund der tiblichen Narrationen kiindigt Latour daher
an, dass heute »alles aufs Neue kartografiert werden miisse.« (Latour
2018, 43)

Antworten der politischen Okologie auf das terrestrische Grundpro-
blem der Welt:

a) »Das 19. Jahrhundert war das Zeitalter der sozialen Frage; das 21.
ist das Zeitalter der neuen geo-sozialen Frage.« (76)

b) »Das Terrestrische hingt zwar an Erde und Boden, es ist aber auch
welthaft in dem Sinne, dass es sich mit keiner Grenze deckt und iiber
alle Identititen hinausweist.« (66)

134

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMOKRATIE UND OKOLOGIE

¢) »Das Terristrische ist noch keine Institution, aber bereits Akteur,
dessen politische Rolle eine andere ist als die der Natur der Moder-
nen zugeschriebene.« (104)

d) Akteur auf der Welt ist nicht nur der Mensch, sondern alles »lei-
dens- und reaktionsfihiges Leben« (91), das sich als »Drittes in alle
unsere Handlungen einschleicht.« (96)

e) In Erinnerung an die Institution der Cahiers de Doléances soll eine
»Geo-Grafie der Beschwerden« (112) all die Elemente auflisten, die
unbedingt zu einem bewohnbaren Lebensraum gehoren. Diese in-
klusive Bewegung hitte »alle Lebewesen« (113) zu berticksichtigen.

f)  Als kultureller Hintergrund kommt damit nicht nur Europa, son-
dern mehr als Europa zur Geltung (vgl. Sen 2000). Da das alte Eu-
ropa durch Kriege, Naturzerstorung und gesellschaftliche Exklusi-
onen Schuld auf sich geladen hat, verstehen es diese Situation als
Herausforderung, sich neu zu erfinden.

g) Ethik ist als nichtexklusiver Schutzbereich zu entwerfen. Niemand
soll aus diesem Schutzbereich ausgeschlossen werden. Politik ist als
Gestaltung dieses ethischen Anspruchs selektiv, weil nicht alles, was
fir eine Objektpolitik wichtig ist, in den Mittelpunkt tritt. Wichtig
ist, dass bei aller Selektivitit das Terrestrische nicht vergessen wird.

e. Demokratie und Okologie

Wir wollen den Beitrag Bruno Latours zur Dingpolitik und Geoethik
der Erde in den Dreiklang unseres Verstindnisses von Demokratie ein-
fiigen. Demokratie ist nicht mehr identisch mit Fortschritt und auch
nicht mit technischem Fortschritt im Sinne der Moderne. Heute ist eine
Riicksicht auf Okologie und Natur obligatorisch. Wir hatten in Kapi-
tel 3 die Demokratie definiert als ein Dreiklang aus Erinnern (Fortfith-
rung guter Beispiele der Traditionen), Nichtvergessen (Erinnerung an
Opfer der Geschichte) und als Ankniipfung (an Ungetanes der Vergan-
genheit). Nun gilt es, die Natur in diese Relation einzuflechten. Diese
Erweiterung fugt sich in den Grundtenor einer Sozialphilosophie der
Vulnerabilitdt ein. Auch die Natur ist verletzlich. Daraus folgert Hans
Jonas: »Verantwortung ist die als Pflicht anerkannte Sorge um ein an-
deres Sein, die bei Bedrohung seiner Verletzlichkeit zur Besorgnis wird. «
(Jonas 1979, 391)

Wir kniipfen an den Gedanken der Gewalt gegen Opfer der Geschich-
te an. Diese Opfer miissen nicht nur Menschen oder Tiere sein (vgl. das
Kap. »Das Tier als Person« in: Schnell 2017), es kann sich auch um Na-
tur handeln. Es gibt auch Gewalt gegen Natur! Wenn wir diesen Ge-
sichtspunkt in den Dreiklang einfiigen, dann ergibt sich nachfolgendes
Bild eines erweiterten Demokratieverstandnisses:

135

26.012026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. LATOUR: DAS TERRESTRISCHE ALS POLITIK-AKTEUR

Erinnern als Fortfiihrung guter Beispiele der Kultivierung im Sinne ei-
ner Umformung von Natur.

Nichtvergessen als Erinnerung an Naturzerstorung, die der Natur le-
diglich Gewalt angetan hat.

Ankniipfung an Moglichkeiten der Renaturierung, so dass auch fir
Tiere 6kologische Nischen zum Leben geschaffen werden.

136

26.01.2026, 05:34:22. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Natur: vom wertlosen Rohstoff zum wertvollen Schutzgut
	b.  Dingpolitik
	c.  Die Erde als Element des Ethischen und als Akteur des Politischen
	d.  Erweiterung des Politikverständnisses
	e.  Demokratie und Ökologie

