Renate Boschenstein
Tiere als Elemente von Hofmannsthals Zeichensprache

|. Zum Status von Tieren als poetischen Zeichen
Eine Notiz Hofmannsthals aus dem Jahr 1918 lautet:

Takt — den wunderbarsten Takt hat die Natur in ihrer unaufhérlichen
Chiffernsprache, den Tieren. Die wundervolle Uebereinstimmung bei einem
Reh zwischen der Intellektualitit, der horchenden neugierigen Weise, der
bestimmten Geschlechtlichkeit, der Aufmerksamkeit auf alles — der Abstand
vom Reh zum hinbriitenden Raubtier — die Singvigel, die unaufhérliche
Sprache, dies sich Hergeben in der kleinen Geschaftigkeit, die Unsichtbar-
keit des Geschlechtes.'

1921 zeichnet er auf:

Tiere haben mit dem Menschen das Werk gemeinsam, aber die Rede und
die Tat, diese beiden Magieen sind dem Menschen vorbehalten.”

Diese beiden Bestimmungen, einmal der Eigenart der einzelnen Tier-
Chiffern, einmal dem Verhiltnis von Mensch und Tier geltend, sollen
Orientierungshilfen bieten bei dem Versuch, die Besonderheit der
Tierbilder innerhalb von Hofmannsthals poetischer Zeichensprache zu
erfassen. Der Versuch ist nicht einfach. Die Schwierigkeit erwichst
zunichst aus dem iiberquellenden Reichtum der Tier-Zeichen in Hof-
mannsthals Dichtungen, der, soweit mir bekannt, noch nicht zusammen-
fassend gesichtet worden ist. Auch die iibergreifende Studie von Helen
Frink, »Animal Symbolism in Hofmannsthal’s Works«®, muBte sich auf
die Interpretation einiger Werke beschrinken, in denen Tiere eine
herausragende Rolle spielen. Eine viel grundsitzlichere Schwierigkeit
aber entsteht aus der Frage, welche Perspektiven diesen besonderen
Zeichen angemessen sind. Hofmannsthals Faszination durch die Tiere

! GW RA III, 8. 550f. — Der Gebrauch des Terminus »Takt« in diesem Zusammenhang
mag verwundern. Ich vermute, daff Hofmannsthal durch den vermittelnden Begriff »Diskre-
tion« mit seinem Doppelsinn dazu gefiihrt wurde, » Takt« mit »Unterscheidung, Differenzie-
rung« gleichzusetzen. Dafiir spricht seine Terminologie in ganz anderem Kontext: iiber die
Inszenierung klassischer Dramen sagt er: »Ein unendlicher Takt ist hier nétig, ein unendliches
Unterscheidungsvermégen. ..« (GW RA II, S. 245).

2 GW RA 111, S. 560.

3 Frankfurt/Bern/New York 1987.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 137

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und seine groBe Fahigkeit, sie lebensvoll zu evozieren, diirfen nicht dazu
verleiten, diese Zeichen lediglich aus seiner eigenen Poetologie und
Selbstdeutung zu verstehen. Erkenntnisférdernd scheint mir gerade die
Beleuchtung dieser Zeichen von zwei Gesichtspunkten her, die sich aus
der gegenwirtigen Reflexion ergeben.

Der erste betrifft den besonderen Status von Tieren als poetischen
Zeichen. Sie kénnen, das ist evident, nicht in gleicher Art fungieren wie
anorganische Stoffe, wie Gerite oder Pflanzen. Anders als diese haben
sie in gewissem MaBe teil an der Welt, deren Phanomene sie symbolisie-
ren. Die Tiere teilen mit den Menschen einerseits — in verschiedener
Weise — biologische Strukturen; sie teilen mit ithnen andererseits zumin-
dest partiell die Wahrnehmung der AuBenwelt, einige von ihnen durch-
aus in Form eines BewuBtseins, das sich dem der zeichensetzenden
Subjekte annéhert. Solche Ansitze zur Personalitit setzen dem Arbitra-
ren des Zeichengebrauchs seine Grenze. Freilich ist die Einsicht in diese
Sachlage noch nicht alt. Erst im Zug der Selbstkonstitution des sich
autonom fiihlenden Subjekts und der Entwicklung der modernen Zoolo-
gie konnten eine gewisse parallele Individualitit der Tiere und zugleich
ihr fundamentales Anderssein scharf empfunden werden. Illegitim wur-
de die Unbefangenheit, mit der sich viele Jahrhunderte lang die symboli-
sche Betrachtung der Tiere im Rahmen des theologischen Systems und
die gewohnheitsméBige Projektion menschlicher Eigenschaften in die
Tiere vollzogen hatten. Allerdings ging mit dem Abschied von jener
mentalen Unterwerfung der Tiere auch eine starke — wenngleich
illusorische — Vertrautheit mit ihnen verloren. Kant setzte » Tierheit« mit
»Sinnenleben« und »Naturmechanismus« gleich. Zwar erkannte er den
Tieren Anteil an der instrumentellen Vernunft zu, beeilte sich aber zu
versichern, da3 nur die ihnen unzugingliche absolute Vernunft den
Menschen zu seiner Wiirde erhebe.* Die fundamentale Veranderung im
Verhiltnis zu den Tieren, die zugleich Respekt und Trennschirfe
bedeutet, macht das Studium der poetischen Tierfiguren wihrend der
letzten zweihundert Jahre sehr spannend. Natiirlich kann ich diese
Entwicklung hier nicht im einzelnen skizzieren. Wichtig ist aber, zu
erwigen, dall Hofmannsthal sich in einer Umbruchssituation befand.

# Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 1. Teil, 1. Buch, 2. Hauptstiick.
Akademie-Ausgabe, 5. 107ff.

138  Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch stark im Bann der mehr oder minder auf anthropomorphe
Projektion gegriindeten Bildtraditionen, war er zugleich gepragt von den
neuen Versuchen, Tiere aus threm eigenen Empfinden und Wahrneh-
men heraus zu verstehen.® Bedeutsam war fiir thn in dieser Hinsicht vor
allem Hebbel. Dieser von ihm so sehr verehrte Dichter erklarte das Tier
zum »Kaliban der Welt«®, zeichnete die Verhaltensweisen seines Eich-
hoérnchens auf’ und brachte sogar das » Traumleben« der Tiere mit dem
der Kiinstler zusammen: das kiinstlerische Vermégen befand sich fiir ihn
auf der »Mittelstufe zwischen dem Instinkt des Tiers und dem Bewuft-
sein des Menschen«.? Mit der Klage tiber den Tod des Eichhoérnchens
lieferte er zugleich eines der groBBen Dokumente vereinsamter moderner
menschlicher Individualitit. Gerade diese Tierbezogenheit Hebbels hat
Hofmannsthal in einer sehr originellen Skizze hervorgehoben. Auf einer
Insel, deren harte Reinheit Hebbels Kunst allegorisch entspricht, stellt
ein Diener den Besuchern »Hebbels Thiere« vor und sagt von ihm:
»...er hat die Kraft mit dem Blick aus Thier etwas Menschenihnliches
zu machen.«’

Das Problem der historischen Verinderung in der Méglichkeit des
Gebrauchs von Tieren als poetischen Zeichen schreibt sich aber in ein
allgemeineres semiotisches Problem ein. Es wire nicht legitim, ohne
weiteres von einer stirkeren Bezogenheit der Tiergestaltungen auf die
Realitat der betreffenden Tiere zu sprechen. Alle modernen semioti-
schen Systeme scheinen dahin zu konvergieren, daB sprachliche Zeichen
nie auf eine auBerhalb der Subjekte gelegene Realitit referieren kénnen,
sondern nur auf ein durch intersubjektiven Konsens geschaffenes Reali-
tatsbild, ein Ensemble von Vorstellungen, auf das, was Michael Riffater-
re mit einem gliicklichen Ausdruck »la mythologie du réel« genannt
hat.!® Was daraus fiir den Dichter folgt, zeigt sich in Jorge Luis Borges’

> Zu nennen ist hier vor allem Maeterlinck mit seinem Versuch, bei der Darstellung der
Bienen wissenschaftliche Exaktheit mit Einfiihlung und suggestiver Evokation zu verbinden
(La vie des Abeilles, 1901),

% Aufdas Tier. In: Friedrich Hebbel, Werke, hg. von Gerhard Fricke u. a., Bd. 3. Miinchen
1965, S. 132.

7 Tagebuch-Eintragungen vom 15.10.1859 sowie vom 6.11. und 11.11.1861. In: Friedrich
Hebbel, Werke (Anm.6). Bd. 5, 5. 256258 und S. 304-310. Vgl. auch den Brief an Adolph
Strodtmann (Datierung fraglich), Bd. 5, S. 825f.

# An Siegmund Englander, 1.5.1863, ebd. S. 377.

 Hebbels Eiland. SW XXIX Erzihlungen 2, S. 153-156.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 139

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beriihmtem Gedicht: »Der andere Tiger«.!! Der Dichter erkennt, daf}
der Tiger in seinem Vers ein »Tiger aus Symbolen und Schatten« ist,
nicht der »wahre«, der sich an einem fiir ihn selbst namenlosen FluB
bewegt. Borges verfillt nicht der Illusion, den »anderen« Tiger verbal
einfangen zu kénnen. Was er dennoch zu erschaffen sucht, ist ein
»dritter Tiger«, der zwar wie der erste der Entstellung durch die
Menschensprache nicht entgehen kann, aber durch die Andeutung des
Horizonts seiner Fremdheit doch einen anderen Status erhilt. Was
Borges hier beschreibt, fiihrt aber einen Schritt iiber die Fixierung der
Zeichen auf das Realititsbild hinaus: es zeigt eine Differenzierung dieses
Realititsbildes durch BewuBtseinserweiterung. Dal} eine — wie immer
gebrochene — Realitatserfahrung des Subjekts in gewissem MaBe mog-
lich ist, miissen wir trotz der grundsitzlichen Ungeléstheit des erkennt-
nistheoretischen Problems annehmen, eben um die Verinderung von
Realititshildern — auch in der Zeit — erkliren zu kénnen. Daf} diese
Verinderung eine wichtige Aufgabe der poetischen Arbeit ist, sei
zusitzlich angenommen. Dieser Ansatz schlieBt das Verstindnis der
poetischen Zeichen als primar selbstreflexiver aus; das dndert aber
nichts an der Legitimitiit des Verfahrens, die Zeichen eines Textes von
Zeichen fritherer oder tiberhaupt anderer Texte her zu verstehen. Das
von den poetischen Zeichen Gemeinte verbleibt stets in einer unsicheren
Zone zwischen Subjektivem, Intersubjektivem und Objektivem. Dieser
Unsicherheit entspricht die Hofmannsthal lebenslang beunruhigende
Suche nach dem Entwurf einer Wirklichkeit, die mehr wire als »fable
convenue« und doch nicht private Imagination.'?

1© Um den Text nicht durch zuviel Anmerkungen zu belasten, sei fiir die semiotische
Perspektive verwiesen auf die mit einer Bibliographie versehene zusammenfassende Darstel-
lung von Kaja Silverman, The Subject of Semiotics. New York/Oxford 1983. — Michael
Riffaterre, L'illusion référentielle. In: Roland Barthes u.a. (Hg.), Littérature et réalité. Paris
1982, S. 91-118, hier 8. 93. — Die grundsitzliche Frage nach der Méglichkeit von Realitétser-
fahrung durch das Subjekt wird mit der Frage nach der Realititserfahrung der Tiere
verbunden in dem fesselnden Aufsatz von Thomas Nagel, What Is It like to Be a Bat? In: The
Philosophical Review, October 1974. Deutsch in: Douglas R. Hofstaedter und Daniel C.
Dennett (Hg.), Einsicht ins Ich. Stuttgart 1981, 8. 375-388.

11 El otro tigre. Zweisprachig in: Jorge Luis Borges, Gesammelte Werke. Bd. 6. Miinchen
1982, 8. 72-75.

12 Vgl. dazu den Aufsatz von Martin Stern, Hofmannsthals Wirklichkeit. In: Karl
Pestalozzi und Martin Stern, Basler Hofmannsthal-Beitrage. Wiirzburg 1991, S. 13-24.

140  Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sehr wichtig fiir die Erscheinungsform der Tier-Zeichen in Hof-
mannsthals poetischer Sprache ist deren Schwanken zwischen einer
Symbolik im goethezeitlichen Sinne, welche auf der Identitit von
Zeichen und Bezeichnetem insistiert, und jener Hinwendung zur
Allegorie, die im Kontext der zeitgenossischen Poetik, welche diese
Ausdrucksform noch verteufelte, als kithner Schritt gewiirdigt werden
muf}. Die Grenzen jenes goethisierenden Versuchs macht das »Ge-
spriach iiber Gedichte« deutlich.”® Die poetischen Schwiine, die »nichts
als sich selber« bedeuten sollen, lassen in den Umschreibungen dieses
Selbst nur formelhaft gewordene alte Projektionen erkennen wie die
»Majestit der koniglichen Fliige«, das »trauervolle«, »verachtungsvolle«
Kreisen auf dem Wasser. Die sich hier anschlieBende Aussage, Tiere
seien »lebendige, geheimnisvolle Chiffren, mit denen Gott unaussprech-
liche Dinge in die Welt geschrieben« habe, gleicht auf den ersten Blick
der eingangs zitierten Notiz von 1918. Unterschieden sind die beiden
AuBerungen jedoch durch die konkreten, distinkten Hinweise auf die
Eigenart der einzelnen Tiere in der Notiz. Das Moment der Distinktion
aber bestimmt die Struktur des allegorischen Sprechens. Es scheint
zunidchst paradox, wenn gerade die Allegorie dem Gebrauch der
Tier-Zeichen adiquater sein soll: ihr ist ja der Verzicht auf einen
wesenhaften Bezug zwischen Zeichen und Bezeichnetem inhirent, wie
die Kenntnis ihrer Tradition lehrt und wie es Benjamins Reflexionen
nachdriicklich hervorgehoben haben. Aber speziell bei Hofmannsthal
erwichst die Gefahr diffuser Gleichsetzung von allem mit allem, in
welcher auch das Andere des Tieres untergeht, aus der Neigung zur
Identifikation von Sein und Bedeuten, wihrend die Allegorie mit ihren
distinkten Zeichenrelationen zur Anerkennung der Notwendigkeit von
Trennung zwingt. »Jede Trennung ist schon Allegorie. Auch das Gegen-
einanderstellen von Odipus und Kreon ist Allegorie. Der Tod ist mitten
im Leben.«'* Dasjenige Moment, das neben dem Zwang zur Unter-
scheidung die Allegorie zu einer modernen Ausdrucksform pradestiniert
(welche sich von der traditionellen Allegorie abhebt durch den Verzicht
auf vorgegebene Festlegung des Bezeichneten), ist die offene Arbeit des
BewuBtseins an der Herstellung der Beziehungen. Im Schwanengedicht

3 GW E, 8. 495-509.
* GW RA III, S. 487.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 141

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Baudelaires, jenes Autors, der durch sein Beispiel Hofmannsthal zum
Gebrauch der miflliebigen Form ermutigte, ist es das wiederholte »Je
pense, das die kithne Identifikation des in die Pariser StraBen verirrten
Schwans mit so heterogenen Gestalten wie der aus Troja vertriebenen
Andromache und der heimwehkranken Afrikanerin, ja schlieBlich mit
allen Exilierten rechtfertigt.” In diesem Gedicht hat Baudelaire die
»mythologie du réel« um ein neues Element erweitert. Meine These ist
nun, dafl auch Hofmannsthal durch seinen Gebrauch der Tier-Zeichen
solche Erweiterung des Realititsbildes leistet, und zwar einerseits im
Hinblick auf das Eigensein der Tiere, andererseits durch sein Bemiihen
um Klarung der Relation zwischen Mensch und Tier. Wie sehr ihn das
letztere Thema beschiiftigte, zeigt seine Faszination durch den 1896
erschienenen Roman »The Island of Dr. Moreau« von Herbert George
Wells.'s Dies Buch ist eine beilende allegorische Satire einerseits auf die
sadistische Technizitat moderner Naturwissenschaft, andererseits auf die
alte Vorstellung vom Schépfergott. Dr. Moreau verwandelt auf einer
einsamen Insel durch schmerzhafte chirurgische Eingriffe die verschie-
densten Tiere in Halbmenschen, die sprechen kénnen und einigen
ihnen durch Hypnose eingepriagten Gesetzen blind gehorchen. Einge-
klemmt zwischen ihre nicht auszumerzenden Triebe und die bedrohli-
chen Gesetze demonstrieren sie das Unbehagen in der Kultur. Nichts kénnte
Hofmannsthal ferner sein als das erbarmungslose Welt- und Menschen-
bild dieser Satire — und doch erwihnt er sie nicht nur, sondern wollte sie
zwei Dichtungen integrieren, und zwar in die Hebbel-Novelle geradezu
konstitutiv.!?

Heuristisch lassen sich seine Tier-Zeichen in drei Gruppen einteilen:

15 Charles Baudelaire, Le Cygne. Les Fleurs du mal LXXXIX. In: Ch. B., Oeuvres
complétes (Pléiade) Bd. 1. Paris 1975, S. 85-87. — Die Ablosung der »klassisch-idealistischen
Symbolik« durch eine moderne »allegorisch-symbolistische« Darstellungsform bei Hofmanns-
thal und Andrian hat bereits Hans-Jiirgen Schings erhellend herausgearbeitet (Allegorie des
Lebens. Zum Formproblem von Hofmannsthals »Mirchen der 672. Nacht«. In: ZfdPh 86,
1967, S. 533-561). Besonders interessant ist es, daf} gerade das Denkbild »Leben«, sonst bei
Hofmannsthal »ein eminent symbolischer Gegenstand«, dem ProzeB der Allegorisierung
unterworfen werden kann. Bedeutsam fiir das Thema ist ferner die frithe Verstindigung
zwischen Thomas Mann und Hofmannsthal iiber den Wert der allegorischen Form (vgl. Tho-
mas Manns Brief vom 26.7.1909. In: Th.M., Briefe 1889-1936. Frankfurt a. M. 1961, S. 76).

16 New York/Scarborough 1968.

7 8W XXIX Erzihlungen 2, S. 350.

142  Renate Boschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Eine Gruppe von Tiermotiven stiitzt sich deutlich auf konkrete
Erfahrung. Hofmannsthal verachtet solche Erfahrung keineswegs: Er
forderte, ein Dichter miisse zu seiner Ausbildung ein halbes Jahr in
einem Tiergarten verbringen, und suchte sich aus Fachbiichern zu
unterrichten.'® Bekanntlich fand er den engsten Kontakt zu Tieren in
seiner Militarzeit. Sicher nicht zu Unrecht hat man die Dominanz des
Motivs Pferd in seiner poetischen Sprache mit diesen Erfahrungen
zusammengesehen, welche auch das Erlebnis der faktischen Unverfiig-
barkeit von Tieren einschlossen: Helene von Nostitz hat seinen Bericht
iiber den Ritt auf dem durchgegangenen Pferd iiberliefert, welcher der
Entstehung des Gedichts »Ein Traum von grosser Magie« voraufging.'
Zu beachten ist, daf} zu dieser Gruppe in gewissem MaBe realitatsmime-
tischer Tiere von Anfang an die vom Menschen als haflich und niedrig
empfundenen Tiere gehoren: Kroten, Asseln, Wiirmer.

2) Ihnen steht gegeniiber die Gruppe der Tiere, welche durch die Art
der poetischen Darstellung oder durch die Gattungszugehérigkeit — zu
Mirchen oder Oper — explizit als zeichenhafte charakterisiert sind, wie
Falke oder Delphin. In sie ist natiirlich die Fiille iiberlieferter Bedeutun-
gen am stiarksten eingegangen.

3) Es gibt aber noch eine dritte, weniger ins Auge fallende, doch
quantitativ sehr starke Gruppe, die ich die Tiere der communis opinio
nennen mochte. Oft finden sich, zumal in Vergleichen, landlaufige
Bedeutungsattributionen, insbesondere in pejorativem Sinn, wie in Vieh,
Affe, hiindisch. Natiirlich sind sie oft Bestandteil der Figurenrede und der
Situation angepaBt, aber auch den Erzihlern sind sie nicht fremd. Ja,
der ganz junge Dichter hat dieser Ebene seiner Tierbilder einen Grund
gelegt in der Gnome: »Der erste Dichter war der, welcher seine Geliebte
Blume und seinen Feind Tier nannte.«*

Es lige nun nahe, dieser Einteilung folgend einen systematischen
Uberblick iiber die verschiedenen Tier-Zeichen zu geben oder die
Gestaltung einzelner dominanter Tiere zu verfolgen. Wenn ich nicht
diesen Weg einschlage, so nicht nur wegen der Unmaoglichkeit, der Fiille

'8 Vgl. GW RA III, S. 398 und S. 484. Nach eciner von Helen Frink (Anm. 3), S. 16,
wiedergegebenen Mitteilung Rudolf Hirschs besaB Hofmannsthal die 2. Auflage von Brehms
»Tierleben« (Leipzig 1876 -1879) sowie Karl Groos, »Die Spiele der Thiere« (Jena 1896).

9 Vgl. BW Nostitz, S. 162,

 GW RA III, S. 322.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 143

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Beispiele gerecht zu werden, sondern vor allem, weil sprachliche
Zeichen sich nur in einem bestimmten Textzusammenhang und in
spezifischer Formulierung entfalten koénnen. Ich mochte also einige
Schliisseltexte auf die Erscheinungsweise der Tier-Zeichen hin untersu-
chen — Texte aus verschiedenen Gattungen und Produktionsstufen —,
doch so, dal} die innere Struktur der Zeichen wichtiger ist als ihre
Funktion im Gesamtzusammenhang des Textes. Miinden sollen diese
Analysen dann in eine Untersuchung des Elements Tier in einem von
Hofmannsthals Kernkomplexen, dem Akt des Tétens und Opferns.

Il. Schénheit, HaiRlichkeit, Gewalt und Geist

Dieser Komplex zeichnet sich schon ab in der frithen »Soldatenge-
schichte«, die sich kontrapunktisch zu der vom Kaufmannssohn ver-
hilt.?!, Der Protagonist, der Dragoner Schwendar, ein Bruder Woyzecks,
ist in eine Depression versunken, aus der ihn ein von ihm als gottgesandt
empfundenes Zeichen erlést, eine Lichtvision. Dieser seelische Prozef3 ist
umdréngt von Tierbildern. In Schwendars »magerem langem Gesicht«
mit den groBen Ohren deutet sich die Physiognomie eines Esels an.
Tierhaft ist Schwendar auch in seiner Stummbheit, die ihn isoliert.
Keineswegs 1aBt nun der Dichter den Einsamen Trost und Briiderlich-
keit bei den Tieren finden. Schwendar geht zwar in den »Marodenstall,
aber die Begegnung beschrankt sich auf die Beobachtung: es gibt kein
Streicheln oder Fiittern. Der Bezug besteht nur auf der Ebene der
Analogie. Die kranken Tiere werden genau beschrieben: ein alter,
blinder Schimmel, der sich rastlos-mechanisch bewegt, ein asthmati-
sches Pferd und ein regloses, in einen Dammerzustand versunkenes Tier.
Mit Schwendar sind sie verbunden durch Gefangenschaft und qualvolle
Miihe, ihre Existenz durchzustehen. Zeichen und Bezeichnetes ver-
kniipft also ein gemeinsames Faktisches. Diesen Pferden fehlt ganz die
reaktive Aggressivitat, an welcher der Kaufmannssohn zugrunde geht.
Dieses Element wird aber in der »Soldatengeschichte« nicht ausgespart.
Schwendar wird davon in dem Moment erfaBt, in dem ihm ein alter
Traum bewuf3t wird: Er hat das Sterben seiner Mutter als boswilliges
Verlassen erlebt. Im Wald, wo sich thm der Glanz roter Bliiten und der

21 SW XXIX Erzihlungen 2, S. 50-62.

144  Renate Boschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

untergehenden Sonne zu einer Blutvision verdichtet, zerhaut er Biische
und Baume. Aber er wendet seine Aggression nur gegen Pflanzen und
bleibt so gerade noch auf der Schwelle des unheimlichen Prozesses, der
den Menschen seine Aggression gegen verwandtes schuldloses Fiihlend-
Lebendiges weitergeben laBt. Eine Korrespondenz macht das ganz
deutlich: Schwendar, der vor einem ihn verfolgenden Offizier flicht »wie
ein gehetzter Hase«, hat zuvor nur einen tofen Hasen gegen einen Baum
geschleudert.?? Daf also Schwendar nicht zum Mérder wird, erleichtert
die doppelte Identifikation, die der Erzihler auf dem Hohepunkt der
Verzweiflung mit thm vornimmt: mit einem Tier und mit Christus. Bei
der Betrachtung der schlafenden, ihm ganz fremden Kameraden erfihrt
Schwendar sein Gethsemane. Bezeichnenderweise kann er in diesem
Moment zum erstenmal Worte artikulieren: »Mein Gott mein Gott mein
Gott ...«, wihrend er die Augen verdreht »wie ein leidendes Tier«.
Diese Sprachfihigkeit erhilt er von seiner Erinnerung: ». .. lal} du diesen
Kelch an mir voriibergehn!« Ein Zitat rettet ihn also, die ihm einst
eingeprigte Sprache anderer Menschen — die Szene wirkt wie ein
vorweggenommenes Argument gegen die lacanistische Vorstellung, das
wahre Subjekt befinde sich im vorsprachlichen Zustand, wie ihn die
Tiere nicht nur zu symbolisieren, sondern auch zu demonstrieren
scheinen. Der »Magie«, d.h. der psychischen Wirksamkeit dieser Spra-
che verdankt Schwendar sein Uberleben, denn auf die Klage folgt das
erlosende Zeichen. Dessen Echtheit erweist sich am Ende der Geschich-
te daran, daB er weiterhin artikuliert spricht und die aggressive Unruhe
des militidrischen Lebens nun mit Heiterkeit ertragen kann. Festzuhalten
ist, daB schon diese frithe Geschichte (1895/96) den leidenden Tiermen-
schen mit Christus identifiziert. Wichtig sind aber auch einige Formulie-
rungen. Der Verzweifelte verhilt sich »wie ein leidendes Tier«. An
anderer Stelle mmmt der Dichter seine ihm kurz zuvor im Vers
gegliickte Formulierung der Inkohirenz des Ich auf: »Mir wie ein Hund
unheimlich stumm und fremd.«* Aus Schwendars Erinnerungen
kommt ihm ein zweites Ich entgegen, »fremd ... wie ein fremdes Kind, ja

2 Ich verstehe die betreffenden Sitze (S. 56) so, daB der Hase bereits vor Schwendars
Sabelhieb tot ist; allerdings ist der Wortlaut nicht ganz eindeutig. Jedenfalls ist hier die
Schwellensituation bezeichnet, wo die Aggression sich auch gegen fithlende Wesen zu richten
droht.

% Uber Verganglichkeit. SW I Gedichte 1, S. 45.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 145

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unverstindlich wie ein Hund«. (Hervorh. R.B.) Die distanzierende
Vergleichspartikel andert durchaus nichts an der Kraft der Identifikation
oder Evokation. Dal Hofmannsthal auf die eindringliche syntaktische
Betonung, etwa durch das Pradikativum, oft verzichtet, gehort zu
seinem Prinzip des »Takts«. Weiterhin weist der Text aber auch die
schon erwihnten Klischees auf. Der Erzihler 14Bt einen Schwachsinni-
gen dem Rittmeister »in hiindischer Art anhinglich« sein. Dies sei
zunichst als Frage festgehalten.

Der Hund, in dieser Geschichte so verschieden perspektiviert als Teil
des Ich und als Klischee pervertierter Treue, ist sicher das hiufigste
Element in Hofmannsthals Tier-Alphabet. Dabei scheinen die my-
thisch-traditionellen Bedeutungen des Hundes, wie seine Funktion als
Wichter des Totenreichs, nur selten ins Spiel zu kommen. An einem
frithen Gedicht, das den Hund thematisiert, lassen sich zwei fundamen-
tale Tendenzen von Hofmannsthals Tier-Metaphorik ablesen. Am
22.9.1894 sandte er Beer-Hofmann ein Gedicht, das den Tod eines
Hundes imaginiert:

Als unser Hund im Comersee ertrank

Und wir zusahen und nicht helfen konnten

Da sahst Du lange nach auf der besonnten
Und dunklen Fluth der kleinen weissen Leiche
Die, treibend, ganz zergieng in goldner Bleiche,
Dann sagtest Du: »Es war am Ende gut

Dass er jetzt fort ist und fiir uns der gleiche

In der Erinn’rung dieser Tage ruht:

Denn klaglich hisslich ist ein altes Thier

Und grauenvoll in mancher Abendstunde
Dann spiiter uns, den jungen, Dir und mir:
Denn er wir alt und wir noch jung gewesen
Und wie aus eines offnen Grabes Munde

So hitte Gott geschrien aus diesem Wesen« .. ..
Mir aber kam ganz anders in den Sinn
Dieselbe Sache, dass der Hund ertrank:

Ich sah die sonnenschéne Uferbank

Wohin ihn spiilt das gleitende Gerinn,

Und in den Zweigen siissen zarten Wind

Und dort zwei Menschen wie wir beide sind:
Und ihre Schénheit drang in mich hinein

Und dann: die Einigkeit von alledem im Sein.?

146  Renate Boschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beide Stimmen bekennen sich zum Primat der Schénheit. Die zweite
verkiindet den Glauben an jene von novalesischen Korrespondenzen
erfiillte Welt, die auch den Tod zu integrieren vermag. Die andere
dulert zwar Furcht vor der HaBlichkeit des gealterten Tiers, formuliert
aber bedeutsam, daB auch aus einem entstellten Wesen Gott schreie. Es
wird aus Text und Briefkommentar nicht véllig deutlich, ob diese
Stimme Beer-Hofmann gehért, aber sie entspricht ganz seinem Geist
und ist insofern prophetisch, als viele Jahrzehnte spater dieser Dichter,
selbst gealtert, ein Meisterstiick einfithlender Tierdarstellung geben
wird, gerade auch mit Einschlul des Alterns und Sterbens: die Erzih-
lung »Alcidor«.? Doch ist diese mahnende Stimme auch die Hofmanns-
thals selbst. Aus der als gottlich imaginierten Welt konnen die abstoflen-
den Tiere offenbar nicht verdrangt werden. Das Problem situiert sich auf
zwei Ebenen: bedrangender noch als die physische HaBlichkeit mancher
Tiere ist die im Tierreich herrschende Gewalt. Diesen Ril3, der durch
eine ekstatisch erfahrene Welt geht, hat der junge Dichter bekanntlich
am deutlichsten im Gedicht »Der Jingling und die Spinne« gestaltet,
und zwar so, daB der Rif} auch durch die Struktur des Gedichts geht.?
Der erschreckende Anblick der Spinne, die ein kleines Tier einfingt,
wird nicht etwa vom Jiingling geschildert, sondern unterbricht als
szenische Anweisung dessen Verse. Der Jiungling tiberwindet seinen
Schock durch den Rekurs auf jene gefihrliche ganzheitliche, die Gewalt
legitimierende Vorstellung vom Leben (bei Hofmannsthal oft auch »Sein«
genannt), die hier nicht historisch zuriickverfolgt werden kann, aber
schon in ihren Herderschen Anfingen einen latenten Immoralismus
erkennen laBt. Aber hierbei blieb Hofmannsthal nicht stehen. Ein Jahr
spater (1898) nimmt er die Beschreibung der Spinne, die ein Tierchen
verschlingt, in der Erzihlung »Die Verwandten« fast wértlich wieder
auf, ohne das Problem zu entschirfen.” Unter dem Titel »Der Jiingling
und die Spinne« (1900) sollte sich aber in einer Erzahlung auch eine
ganz andere Thematik entfalten.?® Die Spinne ist nun das weise Tier, das
den Jiingling iiber das Unterscheidungskriterium zwischen wahrer und

# BW Beer-Hofmann, S. 38f, zit. nach SW II Gedichte 2, S. 107.

% In: Richard Beer-Hofmann, Gesammelte Werke. Frankfurt a.M. 1963, S. 821-852.
% SW I Gedichte 1, S. 70f.

7 SW XXIX Erzihlungen 2, S. 114f.

2 Ebd. 8. 151£

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 147

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falscher Braut belehrt. Hier wird ein epochentypisches literarisches
Faktum deutlich, das nicht nur fiir Hofmannsthal gilt: die Notwendig-
keit, mythische und miarchenhafte Aussageform zu erneuern. Sie erlau-
ben es, nicht nur die alte illusionire Vertrautheit mit den anthropo-
morph erfahrenen Tieren legitim weiterzufithren, sondern auch gerade
das neue Bewulltsein gemeinsamer Strukturen von Mensch und Tier
und das, was Hofmannsthal die »Intellektualitit« des Tiers nennt, freier
herauszuarbeiten. Bei der Spinne zeigt sich insofern eine Vermittlung
zwischen dem gewalttitigen und dem weisen, kreativen Tier, als das
poetische Ich sich mit beiden identifizieren kann:

Gedicht. In der Nacht der von Leichtigkeit und Funkeln
umflossenen Geliebten gedenken, wie die Spinne aus dem

Dunkel heraus auf Beute wartet.??

Furchterlich ist diese Kunst! Ich spinn’ aus dem Leib mir den Faden,
Und dieser Faden zugleich ist auch mein Weg durch die Luft.*

Dadurch wird aber das Problem der Gewalt noch fiihlbarer. Der
Dichter nimmt es immer wieder auf, gerade in der Gestaltung der
Tierbilder.

Nun méchte ich nicht den Eindruck erwecken, dafl in Hofmannsthals
Frithwerk haBliche und niedrige Tiere dominieren. Wir kennen die
Bilder schéner, kluger, sanfter, kraftvoller Tiere in den Gedichten und
lyrischen Dramen, vom singenden Delphin bis zum stampfenden Stier.
Ihr poetischer Status umfaft einen ganzen Ficher von mythischer
Symbolik bis zu vertrauter Alltagsprisenz.®' Stellvertretend soll hier ein
besonders eindringliches Bild in Erinnerung gerufen werden. Die Verse
zum Gedichtnis von Josef Kainz** zeigen deutlich, daB es fiir die
lebendige Kraft der Tierbilder wenig ausmacht, ob sie als Vergleich oder
als autonomes Bild erscheinen. Der Vogel wird behutsam eingefiihrt:
erinnert wird des Schauspielers »kleines Haupt«, zu dem das »vogelhafte
Auge« paBt, das sich schlieBlich zum »Aug des Sperbers« individuali-

¥ GW RA1II, S. 399.

3 Dichtkunst. SW 1 Gedichte 1, S.86. Zum Spinnenmotiv vgl. Werner Vordtriede,
Hofmannsthal, Gottfried Keller und die Weisheit der Spinne. In: Texte und Kontexte.
Festschrift fiir Norbert Fiirst, hg. v. Manfred Durzak v.a. Bern/Miinchen 1973, 5. 295-308.

5t Ich iibergehe die Diskussion iiber Hofmannsthals »Lebenslied«, da sie als bekannt
vorausgesetzt werden kann,

3 SW I Gedichte 1, 8. 108-110.

148 Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siert. Dal3 dieses Auge in die Sonne zu blicken vermag, erweist seine
mythische Abkunft vom Vogel des Horus. Als Auge des Schauspielers
war das Sperberauge ein Bote des Geistes.

... und wo mein Auge dich

Nicht sieht, dort kreisest du, dem Sperber gleich,
Dem Unzerstorbaren, und haltst in Fangen

Den Spiegel, der ein weiBes Licht herabwirft ...

Wenn das Vogelauge hier ganz ins Imaginire der metaphorischen
Funktion iibergeht, so bedeutet das nicht die Ablosung vom »wirkli-
chen« Sperber, d. h. vom »dritten« Sperber im Sinne von Borges.
Wieder mull man sich an die ungewohnliche Formulierung von der
»Intellektualitit« des Rehs erinnern. Die Konzentration, deren ein
Raubvogel fihig ist und die sich in seinem Blick bezeugt, erkennt
Hofmannsthal im Gegensatz zu Kant als eine Form von Geist an.

lll. Sprachklischee und Triebwelt

Mit dem »Sperberauge« hat der Dichter eine der Umgangssprache
gelidufige Metapher intensiviert und individualisiert. Sie leitet hiniiber zu
den Tierklischees der communis opinio. »Elektra« setzt ein mit einer
Orgie von pejorativen Tiernamen. Ist fir die Sklavinnen die Erniedrigte
eine »wilde Katze«, so wehrt diese sie als »SchmeiBfliegen« ab, als
»Hiindinnen«.* Solche Tier-Zeichen, Metaphern oder Evokationen,
Personenrede oder Bithnenanweisung, durchziehen leitmotivisch das
Drama. Elektra, die schon beim ersten Auftreten »wie ein Tier in seinen
Schlupfwinkel« zuriicktreten mufl, lebt und winselt mit den Hunden.
Aber auch Chrysothemis heult »wie ein verwundetes Tier«.** Den
negativen Zeichen stehen nur wenige positive gegeniiber, die um Orest
versammelt sind. Er, den die Hunde wiedererkennen, hatte sich seine
Schwester als stille Grabhiiterin vorgestellt, an die sich Tiere schmieg-
ten. Die Tierbilder gipfeln in den beiden vorausweisenden Beschworun-
gen von Opferritualen. Elektra verheiBit dem Vater in ihrer grofen
Blutvision — welche die Schwendars wieder aufnimmt —, da3 ihm am
Rachetag alle Rosse und Hunde des Hauses geschlachtet werden sollen.

3 GW DI, 5. 1871t
## Ebd. §. 211.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 149

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klytamnestra, die sich als »faules Aas« fiihlt, will ihre Albtraume durch
Tieropfer vertreiben:

Und miif}t ich jedes Tier, das kriecht und fliegt,
zur Ader lassen und im Dampf des Bluts
aufstehn und schlafen gehen...*

Aber wie ein Hund will Elektra die Mutter, das wahre Opfertier, in den
Tod treiben. Das Exzessive dieser Tierbilder wird besonders deutlich auf
der Folie der sophokleischen »Elektra«. Dieses antike Drama kennt nur
sehr wenige Tiere. Die wichtigsten davon sind die beiden Vigel, die
gleich Elektra standig klagen: die Schwalbe und die Nachtigall, die den
von ihnen selbst getoteten Itys, den Sohn der Schwalbe, betrauern.* Die
Verwandtenmord-Atiologie bringt ihren Schmerz zu dem Elektras in ein
zugleich analoges und kontrastives Verhaltnis, das vom Zuschauer oder
Leser nur reflexiv erfat werden kann. Zum andern ziehen die Erinnyen
als Hunde in den Palast ein. Beide Tierbilder fiigen sich dem Prinzip
objektiver Stihnung des Unrechts, dem die sophokleische Elektra unter-
steht. Was hat den Neugestalter des Dramas zu seinem Schwelgen im
Animalischen bewogen? Auf das Bild der hundegestaltigen Rachegittin-
nen glaubte er wahrscheinlich verzichten zu miissen, weil fiir ihn
mythische Figuration und diskursive Psychologie, wie seine »Elektra« sie
aufweist, einander ausschlossen. Sollten die pejorativen Metaphern die
mythischen Tierbilder ersetzen? Eine weitere Erklarungsmoglichkeit ist
der Wunsch, ein nicht-klassizistisches Werk zu schreiben. Doch ist die
Metaphorik der communis opinio auch einer wilden Antike ziemlich
fern. Zwar waren pejorative Tiernamen in der antiken Welt nicht
unbekannt — schon der homerische Achilleus beschimpft den Heerfiih-
rer Agamemnon als »Hundsgesicht«*” —, aber ithr Gebrauch war allem
Anschein nach viel beschrinkter, jedenfalls in der Tragédie. Gewil muf3
die euripideische Medea von Jason héren, sie sei nicht eine Frau,
sondern eine Lowin®, aber das ist ein starkes isoliertes Bild. Am weitesten
reicht, glaube ich, die Erklarung, daB das Uberwuchern der Tierbilder
gerade in diesem Drama zusammenhingt mit seinem Kern, Elektras
3 GW D IL, S. 204.
% Vers 1064

3 Tlias Vers 225.
3% Vers 1407.

150 Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

postumem Liebesverhaltnis mit ihrem Vater. Agamemnon ist nicht wie
eine Person gestorben, sondern wie ein Tier:

... und dann schlug sie
auf das, was vor ihr stand, auf das, was hilflos,
was ohne Augen war ... %

Tiergestalt hat auch der Haf3 auf die Mérder. Ihn hat der tote Vater der
Elektra gesandt, so daB er ihn metonymisch als Liebhaber ersetzt:

Da mubBte ich den GriBlichen, der atmet
wie eine Viper, iiber mich in mein
schlafloses Bette lassen ...%

Die Fusion der Tochter mit dem toten Vater artikuliert sich sprachlich
im Doppelsinn des Adverbs, wenn Elektra erklirt: »... ich bin das
hiindisch / vergossene Blut des Konigs Agamemnon.«*' Da er wie ein
Hund getotet wurde, muB sie jetzt wie ein Hund leben: es fillt auf, daB
sie von sich selbst als »Hund«, nicht als »Hiindin« spricht. Die iiberdeut-
liche Gestaltung des Elektra-Mythos als Inzestproblem hingt bekannt-
lich damit zusammen, daB seit dem Erscheinen der »Traumdeutung«
Hofmannsthals psychologische Explorationen — trotz beiderseitiger Re-
serven — sich im Kontakt mit denen Freuds vollzogen. Diese neue
Forschungsrichtung brachte aber auch eine Aktualisierung der alten
Frage nach der Abgrenzung von Mensch und Tier mit sich. Das
BewubBtsein, das seiner Grenzen inne wird, findet fiir die jenseits seiner
liegende Entitat, an der die neue Konzeption gerade die Triebhaftigkeit
hervorhebt, im Sprachgebrauch die Bezeichnung Tier angeboten, die
seit der Antike in Anspruch genommen wird, um zu benennen, was nach
Abzug der Vernunft vom Menschen bleibt. Gewil ist objektiv die
Struktur eines solchen animal keineswegs deckungsgleich mit der eines
wirklichen Tieres, ebensowenig wie die Struktur des UnbewuBten.
Zoologen belehren uns, daBl gerade jene Momente, auf welche die
Bezeichnung Tir am stirksten zielt, der Sexual- und der Aggressions-
trieb, bei den Tieren infolge ihres regelhafteren Funktionierens weit
weniger betont sind, als es dieser Sprachgebrauch suggeriert; dazu
bewirken die geringere Ausbildung der Instinkte und die Folgen des

¥ GW DI, S. 227.
0 Ebd. S. 225.
¢ Ebd. S. 222.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 151

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

extrauterinen Friithjahrs gravierende Unterschiede.* Dennoch wird das
allgemeine Klischee, das das Tier dem Triebwesen gleichsetzt, in der
psychoanalytischen Perspektive sinnvoll. Denn, diese Metaphern sind es
ja, die im UnbewuBten wirken. Die Traume setzen in lebendige Bilder
um, was jeder mit seiner Alltagssprache ererbt hat: ein anthropomor-
phes Bestiarium. In dieser Sicht ist »hiindisch« in jenem psychischen
Innenraum, den das Elektra-Drama darstellt, nicht mehr abgegriffene
Wendung, sondern Zeichen fiir ein lebendiges psychisches Phanomen.
Insofern spricht Elektra, wenn sie sich zum Hund macht, mehr von ihrer
Wahrheit aus, als wenn sie erklart, sie konne nicht vergessen, weil sie kein
Tier sei.*® Ihr Gedenken ist ja gerade zwanghafte Horigkeit, aus jenem
Teil ihrer Individualitit stammend, den Sprachgebrauch und Unbe-
wulltes als #erhafi ansehen. In diesem Bann kann Elektra zwar das
»Werk« des Trauerns vollbringen, aber nicht die nur dem Menschen
mégliche magische »Tat«. Auch sie ist ein Opfertier.

Kritische Infragestellung der von der communis opinio gehegten
Vorstellungen vom Tierhaflen findet sich in den Komédien, und zwar auf
der Ebene der Personengestaltung. Im Baron Ochs von Lerchenau wird
jenes Klischee vorgefiihrt, das die unersittliche und wahllose sexuelle
Begierde animalisch nennt. Dazu dient nicht nur der Name: der Schiir-
zenjager illustriert sein Verhalten durch Tiermetaphern.

...wie ein Luchs hinterm Riicken heran
und den Melkstuhl gepackt,
daB sie taumelt und hinschlagt!*

Der Brautigamsstand macht ihn zu einem Hund, der auf guter Fahrte
»doppelt scharf« auf jedes zur Seite auftauchende Wild palit.*> Aber
unwissentlich mul3 er selbst diese billige Identifikation mit dem Tier ad
absurdum fiihren, indem er zwischen dem Geregelten der tierischen und
dem Chaotischen der menschlichen Sexualitit unterscheidet:

Dafiir ist man kein Auerhahn und kein Hirsch,
sondern ist man der Herr der Schopfung,
daB man nicht nach dem Kalender forciert ist...*

# Vgl. zu diesem Problemkomplex: Joachim Illies, Anthropologie des Tieres. Miinchen
1973.

 Vgl. GW D I, S. 195.

# GWDYV,S. 28.

+ Ebd. S. 25.

152  Renate Baschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macht also Ochs von Lerchenau gegen seinen Willen einsichtig, daB3 das
UbermafB der Begierde nicht ein Maximum natiirlicher Kraft, sondern
eine Abweichung von der Natur darstellt, so gibt es eine andere Figur,
die wie eine dialektische Umkehrung des communis-opinio-Klischees
ins Positive wirkt. Ich meine den Pedro aus »Cristinas Heimreise«.
Wenngleich uferlich vollkommen Mensch, ist er doch eine jener
Mischfiguren aus Mensch und Tier, in denen der Mythos und das
UnbewubBte von jeher die Nihe von Mensch und Tier zu demonstrieren
und zu problematisieren lieben. Der gelbhautige Mischling ist fir den
Hausknecht im Wirtshaus eine »als Mensch verkleidete Bestie«*’, fiir die
Witwe Pasca »ein Tierl«®, und selbst fiir seinen Herrn und Freund, dem
er das Leben gerettet hat, ein »Vieh« oder »Affe«, der gelegentlich mit
FuBtritten traktiert wird. Gerade Pedro aber bringt die Einigung zwi-
schen Cristina und dem Kapitan zustande: durch seine Einfiihlung in
den verzweifelnden Liebhaber und durch seine spontane Aggression
gegen die seelisch paralysierte Geliebte. Dabei ist wichtig, da3 Pedro
eine eigene Sprache entwickelt hat, eine Montage aus iibernommenen
Wendungen: »Er ist gekommen, Nummer eins leise, leise, briillend froh,
daB ihn niemand sieht.«* Wieder zeigt sich, da} Sprache nur von
anderen Menschen erworben werden kann, aber durchaus eine frische
Kraft erhilt, wenn sie durch die Impulse des Tierhafien belebt wird.
Anstatt fiir das Naturkind irgendein urtiimliches Idiom zu erfinden, hat
Hofmannsthal Pedro eine Sprache von sekundarer Naivitit gegeben, in
welcher das tierhafle Element gerade hilft, die Sachlage treffend zu
formulieren: so, wenn Pedro als Ursache von Cristinas seelischer Hem-
mung das Gespenst eines toten Mannes bezeichnet, das von ihr Besitz
ergriffen habe.™

Eine solche Versshnung des Tierhaften und des Menschlichen ist aber
nur in einer komischen Randfigur méglich. »Irre ich«, schrieb am
11.6.1925 Walter Benjamin an Hofmannsthal iiber dessen Sigismund,

*® GWDV,S. 26.
7 GW DIV, S. 188.
* Ebd. S. 159.

#“ Ebd. S. 123.

% Ebd. S. 212f.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 153

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn ich in ihm in die niichterne Mitte des Trauerspiels geriickt sehe, was
bei Shakespeare als Caliban, Ariel, Tiermensch und Elementargeist aller Art
den farbigen Rand des Komischen ausmachte?®!

In Sigismund wird die Relation als heftige Spannung gestaltet. Benjamin
schlieBt an seinen Hinweis auf Shakespeare eine psychoanalytische
Reflexion an, in welcher er Sigismunds Schicksal daraus ableitet, daf3
ihn das »rettende Mall« der Elterninstanz fehlte, welche die »junge
Menschenkreatur« im Gegensatz zum Tier benétigt. Die Problematik
von Sigismunds Doppelnatur ist in »Das Leben ein Traume, einer
Dichtung, die aus denselben Jahren stammt wie »Elektra«, expliziter
formuliert als in den spiteren Turmdichtungen. Daher méchte ich von
der Trochden-Fassung ausgehen und spater im Kontext der Tieropfer-
Thematik an den Turmdichtungen nur die wichtigen Veranderungen
hervorheben. Die Grenzen eines Aufsatzes wiirde es sprengen, Sigis-
munds Tiernatur noch in den Zusammenhang der um Basilius, Olivier
und die Zigeunerin entfalteten Tiermetaphorik zu stellen. In bezug auf
die Tierheit des gefallenen Prinzen steht Calderéns Stiick dem modernen
erstaunlich nahe und zeigt doch zugleich als Folie die mentalititsge-
schichtliche Verdnderung im Verhiltnis Mensch-Tier an. Schon Cal-
deréns Sigismund erschreckt die zu seinem Turm Verirrten durch seine
Fellkleidung; schon er beneidet die Tiere um ihre Freiheit. Vor allem
reflektiert er bereits auf seine Doppelnatur:
MuB ich gleich mit wahrem Grunde ...

Unter Menschen mich als Wild,
Unterm Wild als Mensch erkennen . ..*?

Die Tierseite stellt sich dar als hemmungslose Aggressivitit und hem-
mungsloses sexuelles Begehren. Als der gereifte Sigismund noch einmal
auf seinen Zustand als »Tier von Menschenansehn«®® zuriickblickt,
macht er sehr klar, daf diese »Wildheit« nur aus dem Aufwachsen in der
Wildnis entstand. Bei Calderén bleibt also das kategorial Andere der
Menschennatur gewahrt, obgleich seine Begriindung im gottlichen

3 Walter Benjamin, Briefe. Hg. von Gershom Scholem und Theodor W, Adorno. Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1966, S. 386f.

2 Das Leben ein Traum. In: Calderons ausgewihlte Werke. Ubersetzt von August
Wilhelm Schlegel und J.D. Gries. Bd. 2, Stuttgart / Berlin 0. J., S. 99. Hofmannsthal benutzte
vermutlich die Gries'sche Ubersetzung in der 3. Ausgabe, Berlin 1862 (vgl. SW XV Dramen
13, 8. 263).

% Das Leben ein Traum (Anm. 52), S. 188.

154  Renate Baschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung der Seele nie ausdriicklich thematisiert wird. Hofmannsthal
hat in seiner Bearbeitung alle diese Stellen (mit Ausnahme der letzten,
vor der sein Fragment abbricht) aufgegriffen. Seine Veranderungen
zielen auf starkere Betonung der Tierseite. So wird gleich am Anfang
Sigismunds Tiercharakter viel detaillierter ausgemalt. Wenn ihn der
Sexualinstinkt in der verkleideten Rosaura sogleich die Frau erkennen
und begehren laBt, wird dies als »Wittern« formuliert.’* Stark fillt
wieder die Dominanz der niedrigen, haflichen Tiere auf, der Miuse,
Wiirmer, Spinnen, Schlangen. In den Vorwiirfen gegen seinen Vater und
Clotald prizisiert Sigismund seinen Zustand als den von Wurm, Krite,
Hund. Ganz neu hinzugefiigt hat aber Hofmannsthal seine ambivalente
Beziehung zu diesen Geschépfen. Sein Sigismund tétet gewohnheitsmi-
Big Kréten. Das interpretiert er selbst als Weitergabe der Aggression, die
er von seinen Wirtern erfahrt:

Wie ertriig ich, die mich peinigen,

Thre Mienen, ah! ihr Lachen,

Hatt ich abends nicht die meinigen
Mir zum Opfer sie zu machen!*

Noch eine weitere Motivation wird erkennbar:

Thr seid lauter Sigismunde,
Ihr elenden, blinden Kréten,
Ich bin Sigismunds Geschick ...

Das ist Identifikation mit dem Aggressor und dem Opfer zugleich. Die
Entwiirfe geben dem Gefangenen aber auch ein Lieblingstier, einen
Wurm, der zu ihm »unbenannt« redet.?® Das kann nur heilen, daf3 die
konventionelle Perspektive, welche dieses Tier als niedrig einstuft, ansatz-
weise aufgehoben wird. So ist dieser Wurm denn auch ein »schéner
Mensche.

Wir rithren hier an den zentralen Komplex des Tzeropfers. Bevor ich
darauf eingehe, méchte ich noch mit Nachdruck darauf hinweisen, da3
die geliufige Identifikation der Tiernatur des Menschen mit seiner
Sexualitiat, wie sie Calderén und sein Bearbeiter nicht nur in der
Figurenrede, sondern auch im Verhalten des Protagonisten evozieren,

* SW XV Dramen 13, S. 233.
% Ebd. 8. 14.
% Ebd. S. 233.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 155

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keineswegs allgemein fiir Hofmannsthals Dichtung gilt. Das zeigte ja
schon die Ironisierung des Ochs von Lerchenau. Wieder erweist sich
hier das Befreiende der mythischen Darstellungsform. Im Mirchen von
der »Frau ohne Schatten« erlaubt es die freigegebene Allegorik, einzelne
Ziige der Tiere isolierend zu verallgemeinern, und das heillt in diesem
Fall: ihre Geistseite herauszustellen. Wie der metaphorische Sperber im
Kainz-Gedicht ist der scharfiugige Falke der Geisterbote, der den
Talisman bringt. Das Geistwesen, die Kaiserin, kann Tiergestalt anneh-
men. Aus dem Blick der Gazelle erkannte der Kaiser ihre Beseeltheit.
Tiere und Geister riicken hier eng zusammen gegeniiber einer anderen
Kategorie von Zeichen, den Dimonen. Die nicht personengebundene
schweifende Sexualitat, welche die Farberin verlockt, verkdrpert sich
nicht etwa in einem Tier oder Tiermenschen, sondern im Efrit, der
Allegorie der Gier. Zwar hat der Efrit ein Auge »von besonderer
tierhafter Heftigkeit«®”, und in ihm ist »etwas vom Panther und etwas
von der Schlange«, aber eben nur »etwas«.*® Die Unterscheidung wird
in einer Variante noch deutlicher. Die Kaiserin sagt: »Ich ahne dass bei
ihnen die Vermischungen sind wie nicht bei den Thieren. Die Tiere sind
unschuldig u. treu.«** »Bei thnen« meint: bei den Menschen. Auch hier
wird das Klischee der communis opinio korrigiert: die Kaiserin nimmt
die Bezeichnung »Hiindin« fiir die Farberin zuriick, weil diese »keinen
Tiernamen verdient«. So ist auch die Tierhaftigkeit Baraks, die sich —
wie bei Schwendar — auch in seinem AuBeren andeutet, als das
Gegenteil ziigelloser Triebgebundenheit zu verstehen. Von ihm sagt die
Kaiserin in der gleichen Variante: »Er ist wie Tiere sind, so sorglich.« In
einer anderen Notiz sagt sie: »Mir ist wohl in seiner Nahe wie mir war als
ich unter Wasser schwamm mit Flossen...«*® Das ist das »sich Herge-
ben«, das die Aufzeichnung von 1918 an den Végeln rithmt. Vielleicht
gehdrt es mit zu dem »Takt«, den diese der Natur bei der Gestaltung der
Tiere zuspricht: daB sie unaufdringlich Verhaltensweisen vorfiihren, in
denen sie positive menschliche Verhaltensweisen antipizieren.

% SW XXVIII Erzahlungen 1, S. 133.
% Ebd. S. 134.
* Ebd. 8. 358.
% Ebd. S. 364.

156  Renate Baschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Tier- und Menschenopfer

Unvergessen ist der Stachel des Vorwurfs, den Adorno gegen Hof-
mannsthals Herleitung des poetischen Symbols aus dem Tieropfer
erhob: es sel eine »blutriinstige Theorie«, welche »die finsteren politi-
schen Méglichkeiten der Neuromantik« einbegreife.®! Adorno interpre-
tiert die Analogie zwischen dem augenblickslangen Tod des Opfernden
im Tier und der momentanen Auflésung des Dichters oder des dichte-
risch Empfindenden im Symbol, die Hofmannsthal behauptet, als
Ausdruck der Angst. Der moderne Dichter wolle sich vor den Lebens-
michten retten, indem er »sich wegwirft und zum Mund der Dinge
macht«. Das bedeutet fiir Adorno schuldhafte Abdankung der Subjekti-
vitit. Besteht dieser Vorwurf zu Recht? Ich denke, daf3 der Kritiker hier
in der Tat den Finger auf eine schwache Stelle der Argumentation gelegt
hat, aber ohne daB so weitreichende Konsequenzen gezogen werden
miissen. Die Analogie ist keineswegs iiberzeugend, denn das vom
Dichter erschaute Symbol stirbt ja nicht anstelle des Subjekts wie das
Opfertier anstelle des Opfernden, sondern gewihrt gerade den in der
Natur wahrgenommenen Symbolen das Weiterleben im Text. Die
Charakterisierung der Theorie aber als »blutriinstige« Abdankung des
Subjekts scheint mir nicht treffend. Sie wird zunachst dadurch relati-
viert, daBl im »Gesprich« selbst der »schwiilen Bezauberung« so ent-
standener Poesie die Klarheit einer anderen entgegengesetzt wird, die
ihren Ursprung in der erlosenden Erscheinung des Gedankens in der
dumpfen Friihwelt hat. Die Verwirrung in diesem Text resultiert daraus,
daf sich zwei ganz verschiedene Diskurse iiberlagern. Der eine ist der
schon erwihnte Rest der goethisch-ontologischen Symbolauflassung,
die angesichts der Unauflsslichkeit des Symbols als Methode des Zu-
gangs fur Dichter und Rezipienten nur die unio mystica erlaubt. Um
diese zu beschreiben, hat sich das Bild des Tieropfers eingedringt, weil
es als solches Hofmannsthal seit langem beunruhigt. Nicht geeignet, die
Symbolik im Sinne des Zusammenfalls von Bild und Sinn zu begriinden
—denn im Akt des Opfers steht ja gerade ein Wesen fiir das andere ein —,
ist es selbst ein Zeichen fiir eine bestimmte Relation von Tier und
Mensch.

% Theodor W. Adorno, George und Hofmannsthal. Zum Briefwechsel 1891 -1906. In:
Th. W. A, Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft. Miinchen 1963, S. 190-231, hier S. 227.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 157

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Fixierung auf diese Relation schon in der Kindheit weist Hof-
mannsthal selbst in einem Abschnitt aus »Der Dichter und diese Zeit«
auf. Er beschreibt die Faszination seiner kindlichen Phantasie durch
miBhandelte und gefangene Tiere. Gleichsam selbstverstandlich gehen
die Bilder solcher Tiere iiber in eine Geschichte vom Téten. »Und ich
sann etwas aus ... von einem Tierbandiger, der seine Léwen titet, ihnen
vergiftetes Fleisch hinwirft.«®? Dieses Ineinander von Téten und Leiden,
die Identifikation zugleich mit dem Opfer und dem Mérder, diese
Verschmelzung, die Schlisselszenen von Hofmannsthals Dichtungen
umkreisen: das ist ein Grundmuster, durch das er dem Realititsbild
seiner Zeit etwas Neues zubringt. Was das gleichzeitig entstehende
Konzept der Konversion von Sadismus in Masochismus und umgekehrt
nur abstrakt als Mechanismus begreifbar macht, wird in seiner Dichtung
einfiihlbar. Hofmannsthal nennt das Leiden der Kinder an der Qual der
Tiere ein typisches Phanomen seiner Epoche. Das Eigentiimliche ist
aber dessen Verkniipfung mit dem Akt des Tétens. Diesen Zusammen-
hang hat Hofmannsthal in der unvollendeten »Knabengeschichte«
darzustellen versucht. Der historische Stellenwert des Versuchs wird
deutlicher durch den Vergleich mit einigen dem Dichter bekannten,
nicht lange zuriickliegenden Schilderungen kindlicher Grausamkeit
gegeniiber Tieren. Keller beschreibt in seinem autobiographischen
Roman Heinrichs Schmetterlingsjagd und die Tétung der dahinsiechen-
den Tiere seiner selbstangelegten Menagerie. Er laBt Heinrich versi-
chern, sein Widerwille gegen das AufspieBen der Schmetterlinge sei
»keine unkindliche Empfindsamkeit« gewesen, denn grundsitzlich habe
er Tiere so gut miBhandeln kénnen »wie alle Kinder«.5® So bezeugt er
noch die jahrhundertelange selbstverstandliche MiBachtung der Tiere,
durch welche die neue Sensibilitit fast zu einem pudendum wird. Durch
ithre Widerspriiche fesselt eine Schilderung von Victor Hugo, dessen
starke Beziehung zu Tieren Hofmannsthal in seiner Studie tber ihn sehr
betont. In der »Légende des Siecles«, die in die Beschwoérung der
Geschichte in der Tat das ganze Tierreich vom Lowen bis zum Regen-
wurm einschlieBt, hat Hugo ein ganzes Kapitel einer Krite gewidmet,
die wegen ihrer HaBlichkeit gemartert wird: von einem Priester, von

2 GWRA, 8. 70f.
5 Gottfried Keller, Der griine Heinrich. 1. Bd. Erste Fassung. Hg. v. Thomas Boning und
Gerhard Kaiser. Frankfurt a.M. 1985, 8. 136-139.

158 Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer schénen Dame, schlieB8lich von Schulknaben, deren Quilereien
detailliert beschrieben werden. Hugo motiviert das Handeln dieser
Knaben so, da der Sadismus geradezu aus dem Kindergliick ent-

springt:

- Jétais enfant, j'étais petit, j'étais cruel; -

Tout homme sur la terre, ou I'ame erre asservie,
Peut commencer ainsi le récit de sa vie.

On a le jeu, l'ivresse et 'aube dans les yeux,

On a sa mére, on est des écoliers joyeux,

De petits hommes gais, respirant I’atmosphére

A pleins poumons, aimés, libres, contents; que faire,
Sinon de torturer quelque &tre malheureux?®

Die kleinen Menschen werden beschimt durch einen Esel, der, selbst
vom Treiber gequalt, doch einen Umweg macht, um die Kréte nicht zu
zertreten. Das Verhalten des Esels ist nicht etwa allegorisch gemeint,
sondern wird einem Instinkt der Giite zugeschrieben, der den unwissen-
den Esel mit Gott verbindet. Das idealisierte Tier und die Voraussetzung
gleichsam natiirlicher Grausamkeit beim Menschen stehen hier unver-
bunden nebeneinander. Hofmannsthal zeigt demgegeniiber den mo-
dern-verstehenden Blick, wie er ihn nicht nur in der zeitgenossischen
psychiatrischen Literatur, sondern auch in dem wihrend der Arbeit an
der »Knabengeschichte« gelesenen »Ulenspiegel«-Roman von Charles
de Coster finden konnte. Darin verbrennt der einsame, krinkliche
Infant Don Philipp ein Affchen und totet, wahrend er onaniert, Hunder-
te von Fliegen.®

»Furchtbar kriimmte sich der Sperber, den die Buben an das Scheu-
nenthor genagelt hatten, der hereinbrechenden Nacht entgegen.«% So
schonungslos-konkret setzt eine ausgefithrte Partie der »Knabenge-
schichte« ein, welche die tief unsichere Welt des Anfiihrers dieser Buben
entfaltet, der den ambivalenten Namen Euseb tragt. Sie enthalt die
zentralen Motive des Opferkomplexes: das geschlachtete Kalb, die

# Victor Hugo, La Légende des Siécles. Bd. II. Paris 1967, S. 309-314.

% Charles de Coster, Légende d’Ulenspiegel et de Lamme Goedzak. 1867 (Dt. 1912). Vgl.
Kap. XXII und XXV.

% SW XXIX Erzahlungen 2, S, 174. Vgl. dazu Victor Hugos Gedicht »La Chouette«
(Contemplations XIII), das vom Motiv cines iiber einer Tiir angenagelten Vogels aus das
Problem der hiBlichen Tiere, der menschlichen Grausamkeit und der Bezichung zwischen
den gequalten Tieren und Christus aufwirft.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 159

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hiBlichen kleinen Tiere — und das Vaterproblem. Sowohl der ausgefiihr-
te Teil wie die Notizen zeigen, dal Eusebs Handlung mehrfach determi-
niert ist. Die sexuelle Unruhe der Pubertat bildet wie bei de Coster den
diffusen Nahrboden der Impulse, die Euseb den Vogel kreuzigen heillen.
Im Traum erblickt er die erschreckende Gleichheit der hiBlichen Tiere
mit den Menschen. Der Vaterlose identifiziert sich mit einem uneheli-
chen Kind, das in der gleichen Nacht geboren wird. Den Sperber
kreuzigend, sucht er den Vater zu behaften, der ihn selbst gekreuzigt hat,
indem er ihn verlieB}; insofern ist er auch selbst das getétete Tier. Dessen
Totung ersetzt den Selbstmord, der ihn lockt. SchlieBlich ist der Vogel-
mord noch eine verzweifelte Suche nach Kommunikation mit einem
Wesen auBlerhalb seiner selbst. Wie in der »Soldatengeschichte« wird
eine Hinwendung zu Christus angedeutet. Der seelische Prozef3 in der
Geschichte von Euseb geht aber iiber den Schwendars hinaus, da dieser
nichts Fithlendes tétet. In der »Knabengeschichte« erst taucht der
Gedanke auf, daB gerade die Schuld die Rettung bedingt:

Man entfernt sich von Gott (scheinbar auf immer,
wie durch den Mord an dem Sperber) und kehrt gerade

auf diesem Weg zu ihm zuriick.%’

In mehrfacher Weise wird hier das Tier zum symbolischen Opfer: seine
Totung ersetzt den Selbstmord, die Rache am schuldigen Vater, den
Mord an einem beliebigen Menschen, an den die Aggression weiterge-
geben wiirde. Die Zeichenfunktion der Tierfigur in diesem Text ist also
die Demonstration der faktischen Funktion des Tiers als rettendes
Zeichen im Verkehr der Menschen untereinander und mit sich selbst.
Von hier aus laft sich die im »Gesprich iiber Gedichte« beschriebene
Opferszene weit besser verstehen als direkt poetologisch. Wichtig ist
ferner, daB die hier geschilderte Realitit eine psychische ist, in welcher in
der Tat eine coincidentia oppositorum eintreten kann. So zweifelhaft die
generelle Annahme ist, die im »Gesprich« die unio mystica mit den
symbolhaften Dingen begriinden soll: »... da} wir und die Welt nichts
Verschiedenes sind.«%, so iiberzeugend wird in diesem Text der einzige
Fall geschildert, in dem das tertium comparationis iiber die Imagination

5 SW XXIX Erzihlungen 2, S. 183.
8 GW E, S. 503.

160  Renate Baschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Subjekts hinausgeht: die kreatiirliche Gemeinsamkeit von Mensch
und Tier. Beide sind von der gleichen unverstandenen Welt bedringt:
Und dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel

atmende, blutwarme, thm so nah, so vertraut —
auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle .. .5

Die Gewalt dieser Vorstellung fiir Hofmannsthal erkennen wir aus ihrer
fast zwanghaften Wiederholung in verschiedenen Werken:
Auf dem Leib

des Opfertieres lag ich, zuckend mit
dem zuckenden.”

Unter diesem Zwang hat Hofmannsthal im »Turm« gegeniiber »Das
Leben ein Traume« einen neuen Terminus und ein neues Zeichen in den
Text eingefithrt. Der neue Terminus, den Benjamin in seinem Brief
aufgreift, ist Areatur. So wird Sigismund hiufig bezeichnet, und zwar mit
verschiedener Akzentuierung: mitleidig von Anton, reserviert von Julian,
verachtlich von Olivier und ehrfiirchtig, im Sinne eines auserlesenen
Gottesgeschopfs, vom Arzt. Mit diesem Terminus ist fiir jene Strukturen
des Menschen, die ihm mit den Tieren gemeinsam oder den ihren
verwandt sind, eine treffendere Bezeichnung gefunden als mit dem
Klischeewort vom triebhaft vorgestellten Tier. Mag auch die im Termi-
nus Areatur implizierte Schoplerinstanz jenseits der Personenrede des
Arztes sehr unsicher geworden sein, so behilt er doch immer etwas von
der Wiirde des sinnvoll geschaffenen lebendigen Gebildes.

Daneben bleibt im »Turm« das Motiv der Tierheit Sigismunds erhal-
ten; es wird aber vertieft und sublimiert. Der Ausbruch der Aggressivitit
am Hof ist jetzt ganz durch die Enttauschung iiber den Vater motiviert;
die sexuellen Eruptionen entfallen. Stark herausgearbeitet wird dagegen
die Besonderheit von Sigismunds Spracherwerb. Von den Determinan-
ten, die in »Das Leben ein Traum« und in der »Knahengeschichte« das
Handeln der Protagonisten lenken, bleibt das Weitergeben der Aggres-
sion in der Toétung der Tiere. Es wird jetzt aber gemildert dadurch, daB3
Sigismund sich der Tiere einerseits erwehren muf3 und sie andererseits
durch den Tod erlosen will. Auch fiir ihn ist das Téten eine andere Form
des Selbstmords, wie es auch die Entwiirfe zu »Das Leben ein Traum«

% GW E, 8. 502.
™ Oedipus und die Sphinx. SW VIII Dramen 6, S. 46.

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 161

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. O r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorsahen: nur im Téten kann sich die in Sigismund gestaute Spannung
entladen. Als ein neues Zeichen wird im »Turm« das geschlachtete
Schwein evoziert. Dabei ist es nicht gleichgiiltig, daB es sich nicht, wie in
anderen Texten, um ein Kalb oder Lamm handelt. Sigismund erinnert
sich im Gespriach mit der Pflegemutter an das einst vom Pflegevater
geschlachtete, am Kreuzholz aufgehiangte Schwein, dessen Todesschrei
er mitschrie und von dem er sein Ich nicht abtrennen kann.” In der
letzten Fassung wird dieses Schwein von Sigismund wenige Augenblicke
vor seinem Tod als »freudiges Zeichen« berufen, im religitsen Sinn: sein
dunkles blutiges Inneres sieht er jetzt erleuchtet von der Morgensonne.
Dieses Tier ist aber nicht bloBes Opfer. Als Sigismund erfihrt, daBl seine

Eltern ihn verstoBen haben, sagt er:

Grausig ist das Tier. Es friit die eigenen
Jungen, noch feucht aus dem Mutterleib. Meine
Augen habens gesehen. Und doch ist es unschuldig.’

Das Fressen der Neugeborenen ist bekanntlich gerade den Schweinen
eigentiimlich. Sigismund rithrt hier an einen Punkt, wo Mensch und
Tier sich analog verhalten kénnen, wobei dem Tier mit seinem einge-
schriankten BewuBtsein indes keine Verantwortung zukommt, dem Men-
schen aber wohl. Oder kann es seine Schuld mildern, da3 auch er vom
Zwang des Selbsterhaltungstriebs gepeitscht wird? Nicht nur Sigismunds
Eltern sind schuldig. Sigismund selbst, auch wenn er sich in der letzten
Fassung nicht in den Krieg verstrickt, ist ein Tiermérder und hat um ein
Haar seinen Vater getotet. Wenn das verklirte Tier als Zeichen darauf
deutet, daB er in eine Christusgestalt transformiert wird, so ist ein
Schuldig-Unschuldiger zu Christus geworden: schuldig, insofern er
Mensch, unschuldig, insofern er Tier ist. Das ist auBerordentlich. »Das
ist unser Herr Christus«, sagte Trakl zitternd, als er auf einem Kirch-
weihfest einen als Preis aufgestellten Kalbskopf erblickte.” In seiner
allegorischen Erzihlung »Die Portugiesin« hat Musil anrithrend geschil-
dert, wie eine Katze das Leiden eines Kranken auf sich nimmt und
dadurch sein Leben und seine Ehe rettet. »Wenn Gott Mensch werden

I SW XVIL1 Dramen 14.1, 8. 59-61.

2 Ebd. 8. 64.

% Erwin Mahrholdt, Der Mensch und Dichter Georg Trakl. In: Erinnerung an Georg
Trakl. Zeugnisse und Briefe. 2.Aufl. Salzburg 1959, 8. 57.

162  Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte, kann er auch Katze werden . . .«.”* Das sind bewegende Vanatio-
nen der Tradition, die Christus dem Lamm gleichsetzt, aber sie bleiben
Analoga des unschuldigen Leidens. Hofmannsthal hingegen zeigt die
Maglichkeit eines halbschuldigen Christus, der die in Mensch und Tier
wiitende Gewalt nicht nur erleiden, sondern zumindest ansatzweise
auch ausiiben und dadurch noch tiefer leiden muf. Den ganzen
Komplex der Relation Mensch — Tier, Tétung — Christusanalogie hat
Hofmannsthal in einem groBangelegten Prosatext gestalten wollen: als
einen nichtlichen Monolog Rembrandts, der im Traum zum Tier
geworden ist: »Ich bin ein Thier. Meine haarigen Rippen zittern .. .«
Der Monolog steht im Zusammenhang mit der Arbeit am Bild des
geschlachteten Ochsen. Gerade das materielle Element Fleisch, das den
Ochsen mit dem Kérper Hendrikjes und auch mit des Malers »Fleisch
und Blut«, seinem verstorbenen Sohn Titus, verbindet, wird zum
Sprungbrett der Identifikationen. Erwogen wurde ein »Schlussgleichnis:
zwischen ihm selbst, dem Gekreuzigten und dem ausgeschlachteten
Ochsen.«’® Die Transposition ins Feld der Malerei erlaubt, was dem
Dichter sonst sein Takt verbot: auch das poetische Ich in Analogie zu
Christus zu schen.

Mit einem Tier sprechen zu konnen, bezeichnete Claude Lévi-Strauss
als einen ungestillten Wunsch seines Lebens.”” Auch die intensivste
Einfithlung eines Dichters kann dem Menschen eine solche Méglichkeit
nicht verschaffen. Doch hat Hofmannsthal durch seine poetische Zei-
chensprache die intersubjektive Zeichensprache und damit die mythologie
du réel seiner und somit auch unserer Zeit in bezug auf die Tiere
entscheidend erweitert, und zwar in mehreren Hinsichten. Der erste

™ Robert Musil, Gesammelte Werke. Hg. von Adolf Frisé. Bd. 6. Reinbek 1978, S. 270.

 SW XXIX Erzihlungen 2, S. 162.

% Ebd. S. 164.

77 Gesprich mit Fritz Raddatz. In: Die Zeit vom 2.9.1983. Zitiert bei: Peter Hamm (Hg.),
Welches Tier gehért zu dir? Miinchen/Wien 1984, S.507. — Von diesem BewuBtsein
unaufhebbarer Fremdheit aus erproben einige spite Gedichte Celans ein neues Verfahren,
Tiere zu poetischen Zeichen zu machen. Im Gedicht MOWENKUKEN, silbern (Gesammel-
te Werke. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1983, 8. 185) werden zuniichst Ergebnisse der Verhaltensfor-
schung referiert, die das Brutpflegeverhiltnis als mechanisches entmythisieren. Der so
vollzogene Abschied von den Konzepten des Organischen oder Kreatiirlichen im Sinne lebendiger
Bezichungen scheint dann die Legitimation fiir cine illusionslose schein-anthropomorphe
Allegorik zu bieten: »Die Panzerlurche / nehmen die blauen Gebetmintel um.« (Bd. 2,
S. 140).

Tiere in Hofmannsthals Zeichensprache 163

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Punkt ist das Ernstnehmen der Geistigkeit einer Reihe von Tieren, wie
sie sich vor allem in deren Blick duBert und dem menschlichen Blick zu
erkennen gibt. Nicht von ungefihr sollte Hebbel in der geplanten
Erzihlung »mit dem Blick aus Thier etwas Menschenihnliches« ma-
chen, offenbar als Kontrafaktur zu Dr. Moreaus chirurgischen Manipu-
lationen. Machen bedeutet hier wohl soviel wie freisetzen, was den Tieren an
Empfindungs-, Wakmehmungs- und Reflexionsvermigen mit den Menschen gemein-
sam w5t. Ein anderer Punkt ist die gegentiber den versucherischen
Konzepten harmonisierender Weltdeutung festgehaltene Verstorung
durch die der Natur eingeschriebene Gewall. Gerade im Hinblick auf
dieses Phanomen wird weiterhin die Relation zwischen Mensch und
Tier suggestiv gestaltet: einerseits tritt der von beiden gemeinsam
erlittene Zwang hervor, Gewalt ausiiben zu miissen, andererseits die
Opferfunktion des Tiers, um die Totung von Menschen zu verhiiten —
nicht mehr gegeniiber den Géttern, sondern im Umgang der Menschen
miteinander. Alle diese Momente kénnen sich sowohl in der Evokation
konkret beobachteter als auch in der religios und kiinstlerisch schon
vorgedeuteter Tierfiguren verwirklichen: am eindringlichsten sprechen
sie, wenn beides zusammenkommt, wie beim Sperber. Doch bietet, wie
sich zeigte, Hofmannsthals Dichtung noch eine andere Méglichkeit: sie
erdffnet den in der Alltagssprache aufbewahrten anthropomorphen
Tier-Klischees ein legitimes poetisches Leben, indem diese nicht nur,
wie tiblich, in der Personenrede charakterisierende Funktionen iiberneh-
men, sondern da, wo die Dichtung psychische Wirklichkeit gestaltet, ihre
Bedeutung fiir das Unbewufte entfalten kénnen. An anderen Stellen
wiederum wird die mythologte du réel durch die Dekonstruktion der
Klischees auf bessere Realitatserkenntnis hin verandert. Als leitendes
Prinzip dieser Zeichensprache erweist sich — bemerkenswert bei einem
Dichter, dessen Weltverhiltnis so sehr von der Auflésung aller Grenzen
bedroht ist — die Achtung vor der Individualitit der einzelnen Zeichen
und damit der einzelnen Wesen:

Ein menschliches Gesicht, das ist eine Hieroglyphe,
ein heiliges, bestimmtes Zeichen. Darin steht eine
Gegenwart der Seele, und so auch beim Tier ..."®

® GWE, 8. 553.

164  Renate Béschenstein

https://dol.org/10.5771/8783068217093-137 - am 18.01.2026, 00:46:12. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

