ERSTER TEIL

FREIHEIT

Der Ausgang von einem vorstaatlichen Zustand verleiht der Fretheit
des Individuums im Kontraktualismus einen ambivalenten Charak-
ter. Sie erscheint in ihrer Vereinzelung als Prinzip von Vertrag und
Herrschaft. In der nattirlichen Gemeinschaft mit der Freiheit der an-
deren fiihrt sie zu Dissenz und Konflikt. Der Mangel der natiirlichen
Freiheit gibt die erste Gestalt der biirgerlichen Freiheit vor. Sie ist
wesentlich durch das Moment der Begrenzung definiert. Fretheit
und Gesetz, individuelles Recht und staatlicher Zwang bilden einen
positiven Zusammenhang. Constant lifit den Staat aus dieser ur-
spriinglichen Affinitit zur Freiheit des Individuums heraustreten.

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Kapitel I: Hobbes

1. Naturzustand und Freiheit

Hobbes ist sich der epochalen Bedeutung seines Beitrags zur politi-
schen Philosophie der Neuzeit von Anfang an sicher. Selbstbewuft
erhebt er den Anspruch, Erneurer der philosophia civilis, ja deren
eigentlicher Begriinder zu sein. Die Wissenschaft vom Staat sei im
Grunde nicht dlter als sein Buch De Cive'. Hobbes verbindet seinen
Anspruch auf theoretische Neuerung mit einer rigorosen Abgren-
zung gegeniiber der philosophischen Tradition, die er in souveriner
Geste auf das Muster der aristotelischen Polis-Theorie verkiirzt. Mit
Nachdruck wendet er sich gegen die aristotelische Vorstellung eines
natiirlichen Ursprungs des Staates und einer auf Staat angelegten
Existenz des Menschen.? Der Staat gehe sowenig aus der Natur her-
vor wie die Existenz als Biirger zur Naturausstattung des Menschen
gehore. Weit davon entfernt, den Staat in seiner Naturwiichsigkeit
immer schon als gegeben anzunehmen, stellt sich Hobbes das Pro-
blem, wie sich der Staat in seiner Nachtraglichkeit gegeniiber der
naturall condition of mankind (Leviathan XII1) allererst begriinden
laBt. Damit wird zum rechtsphilosophischen Grundproblem, was
Aristoteles” Frage nach bester Herrschaft immer schon voraussetzt,
die grundsitzliche Legitimation von Herrschaft tiberhaupt. Wie un-
terschiedlich dementsprechend der vertragstheoretische Beginn der
Hobbesschen Staatsphilosophie ausfillt, verdeutlicht ein Blick auf
den Anfang der Aristotelischen Polis.> Mit der Analyse des Ganzen
in seine Teile [6st Aristoteles die Polis nicht in einen vorstaatlichen
Zustand auf, sondern sieht sie in ihrer Naturwiichsigkeit bestatigt.

! »1 shall deserve the reputation of having been ye first to lay the grounds of two
sciences: this of the Optiques, ye most curious, and yet other of Natural Justice, which
I have done in my book De Cive, ye most profitable of all other« (A Minute or First
Draught of the Optiques, EW VII 467).

> Cf. Aristoteles, Politik 12, 1253 a 11f.

* Cf. hierzu M. Riedel, Zum Verhiiltnis von Ontologie und politischer Theorie bei Hob-
bes, in: Hobbes-Forschungen, R. Koselleck / R. Schnur (Ed.), Berlin 1969, 109£f.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturzustand und Freiheit

Der methodische Riickgang vom Zusammengesetzten zum Ein-
fachen kommt bereits mit den ersten Gesellschaften als den nicht
weiter teilbaren ersten Elementen zum Stillstand.* Die Rekonstruk-
tion der Genesis der Polis vermag die Einheit von Natur und Herr-
schaft nicht aufzubrechen, sie dient vielmehr der Vergewisserung
dieser Einheit.

Wenn Hobbes in seiner fiktiven Auflosung des Staates erst in
den Einzelnen zu den ersten Elementen gelangt und deren Vereini-
gung im Staat als das Produkt eines naturtiberschreitenden Handelns
begreift, distanziert er sich nicht nur ein weiteres Mal inhaltlich von
der Aristotelischen Naturteleologie. Er [6st mit diesem Riickgang auf
den vorstaatlichen Zustand zugleich ein Postulat ein, das in der all-
gemeinen Methodik seiner Elementa philosophiae verankert ist. Die-
se verschreibt der Staats- und Naturphilosophie einen analogen An-
fang und verleiht ihnen darin systematische Einheit. Wie die prima
philosophia mit der privativen Idee einer allgemeinen Weltvernich-
tung ihren Ausgang nimmt (cf. De Corpore VII 1}, beginnt die phi-
losophia civilis mit der gedanklichen Auflosung des Staates. Sie soll
die Rechte des Staates und seiner Biirger bestimmbar machen (cf. De
Cive, Ep. ded.). Mit dieser Selbstinterpretation des methodischen An-
fangs von De Cive macht Hobbes die Theorie vom statu Hominum
extra Societatem civilem (De Cive 1) zum Grundlegungsmodell der
Vertragstheorie. Thr Begriindungsgang a3t sich an der Architektonik
des De Cive ablesen: libertas — imperium — religio. Herrschaft und
Zwang sind nur vom Prinzip individueller Freiheit her zu recht-
fertigen. Hobbes” Analyse des vorstaatlichen Zustandes zeigt, daf3
diese Freiheit unter blof8 nattirlichen Bedingungen einen problema-
tischen Status hat. Sie scheitert, ungeachtet aller naturrechtlichen
Vorgaben zur Harmonisierung, an der Freiheit der anderen. Subjek-
tive Rechte lassen sich nur auf dem Weg einer durchgingigen und
zwangsbewehrten Einschrankung der natiirlichen Freiheit aller reali-
sieren. Sie sind ithrem Wesen nach an die Institution des biirgerlichen
Zustands gebunden. Fir Hobbes geht die urspriingliche Bedrohung
individueller Freiheit nicht vom Staat aus, sondern von der Freiheit
der anderen. Gegeniiber den Freiheiten der Einzelnen kommt der
Staat erst nachtréglich ins Spiel: als Garant ihrer Freiheitsbeschrin-
kung und Freiheitssicherung. Seine eigene rechtliche Einhegung ist
demgegeniiber ein nachgeordnetes Problem.

* Cf. Aristoteles, Politik 12, 1252 a 181.

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

21


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Freiheit: Hobbes

Hobbes spitzt seine Naturzustandsanalyse zur These vom Krieg
aller gegen alle zu.® Mit ihr formuliert er die Quintessenz seiner
rechtsphilosophischen Daseinsanalyse: Nicht Harmonie, sondern
Zwietracht bestimmt das urspriingliche Verhaltnis der Individuen
zueinander. Durchaus traditionell, definiert Hobbes das Naturrecht
und die nattirliche Freiheit durch den Zweck der Selbsterhaltung.
Danach ist der Einzelne Eigner seiner selbst und souverén in der
Handhabung seines natiirlichen Rechts. Was die rechtslogische Ana-
lyse als notwendiges Implikat dieses Naturrechts herausstellt, das
Recht, iiber den Gebrauch seiner Rechte selbst zu entscheiden, er-
weist sich in der vorstaatlichen Gesellschaft der Naturzustandssub-
jekte als prekires Recht. Es macht den Rechtskrieg unausweichlich.
Hobbes erhebt damit vehementen Einspruch gegen die Tradition des
klassischen Naturrechts, die den vorldufigen gesellschaftlichen Frie-
den als natiirliches Resultat zwangloser Herrschaft der lex naturalis
begreift.® Den Beweis der pristabilierten Disharmonie fihrt Hobbes
zu Beginn seiner theoretischen Entwicklung mit den begrifflichen
Mitteln des traditionellen Naturrechts, indem er von einer ur
spriinglichen Begrenzung der natiirlichen Freiheit durch die leges
naturales ausgeht.” Die dadurch bestimmte harmless liberty verbiirgt
allerdings keine Harmonie der Freiheiten, scheitert an der Tatsache
threr privaten Auslegung durch die einzelnen Naturzustandssubjek-
te. Im Leviathan streicht Hobbes die urspriingliche Bindung der
natiirlichen Freiheit an Naturgesetz und recta ratio aus der Definiti-
on des subjektiven Naturrechts. »Das natiirliche Recht, in der Litera-
tur gewdhnlich jus naturale genannt, ist die Freiheit eines jeden, sei-
ne eigene Macht nach seinem eigenen Willen zur Erhaltung seiner
eigenen Natur, das heifit seines eigenen Lebens, einzusetzen und
folglich alles zu tun, was er nach eigenem Urteil und eigener Ver-
nunft als zu diesem Zweck geeignetstes Mittel ansieht« (Leviathan
XIV 1). Damit éndert sich die Beschreibung der normativen Hand-
lungslogik im Naturzustand. Statt kontroverser Auslegung der Na-
turgesetze steht nun die souverine Rechtssetzung der Einzelnen im
Vordergrund: Nicht die vielen Naturgesetzrichter, sondern die vielen

5 Cf. Elements of Law 1, 14, 11; De Cive 1 12; Leviathan XIII 7.

¢ Cf. Achenwall, Jus naturae 1264; Cumberland, De legibus naturae 1 22; Locke, Second
Treatise 11 19; Montesquieu, Esprit des Lois | 2; Pufendorf, De jure naturae et gentium
1,2, §9.

7 De Cive XIII 15, 17; Elements of Law 11, 28, 4.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abschied von der republikanischen Freiheit

Gesetzgeber liegen miteinander im Konflikt. Die moraltheoretische
Entlastung, die zu einer neuen Krisenanalyse des Naturzustandes
fihrt, schldgt sich im Leviathan im Begriff der biirgerlichen Freiheit
nieder. Dieser findet in der harmless liberty keine Vorgabe.

2. Abschied von der republikanischen Freiheit

In den Elements of Law scheint Hobbes mit einem republikanischen
Begriff biirgerlicher Freiheit zu sympathisieren, der sich auf das
Prinzip politischer Teilhabe griindet. Angesichts seiner scharfen Kri-
tik an der geschwiitzigen Philosophie des Aristoteles (Behemoth EW
VI 282) iiberrascht es, daf er Aristoteles mit der Gleichung von Frei-
heit und Demokratie® unter positivem Vorzeichen erwiihnt. »Da
namlich Freiheit und Knechtschaft nicht nebeneinander bestehen
konnen, so ist die Freiheit im Staat nichts anderes als Regierung und
Herrschaft, und da diese sich nicht teilen lafst, muf3 sie als gemeinsam
angesehen werden, und das kann nur in einem Volksstaat oder in
einer Demokratie geschehen. Und Aristoteles merkt treffend (im
6. Buch, Kapitel 2 der Politik): >Der Grund oder die Absicht eines
demokratischen Staates ist die Freiheit¢; und dies fiihrt er weiter aus,
indem er sagt: >Die Menschen behaupten gewohnlich, dafl niemand
der Freiheit teilhaftig werden kann, aufler in einem volkstiimlichen
Gemeinwesen« (Elements of Law 11, 27, 3). Auch die vertragliche
Konstitution von Staatlichkeit enthilt ein genuin demokratisches
Moment. Vom Vertrag her erweist sich die Demokratie als Grund-
form politischer Herrschaft. Ordnungspolitische Einwidnde gegen-
tber den plebiszitiren Entscheidungen verhindern allerdings, dafs
der vertragslogische Vorrang der Demokratie zum Tragen kommt.
Hobbes hegt so ausgepriigte Vorbehalte gegen eine dauerhafte Herr-
schaftsbeteilung der Biirger, daf er schon 1640 nicht mehr ohne wei-
teres zu den Vertretern eines republikanischen Freiheitsbegriffs zu
rechnen ist.* Der Leviathan wird die theoretische Option fiir mehr
Biirgerbeteiligung weiter einschrinken. Indem er die Legitimitit des
Staates in der urspriinglichen Autorisation verankert, entbindet er
den Staat von der Notwendigkeit einer prozeduralen Festigung der

8 Cf. Aristoteles, Politik V12, 1317.
% So aber Skinner, fiir den der republikanische Freiheitsbegriff in der Folge durch den
Begriff der Freiheit als Bewegungsfreiheit abgelést wird (Liberty 140).

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

23


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Freiheit: Hobbes

Herrschaft durch den Biirgerwillen. Dieser wird vielmehr als Bedro-
hung staatlicher Einheit ausgemacht. Fiir einen Biirgerbegriff, der
sich wesentlich auf das Prinzip politischer Teilhabe griindet, besteht
kein Raum mehr.

Die Revision des republikanischen Freiheitsbegriffs beginnt
nicht erst im Leviathan. Schon in De Cive nimmt Hobbes seine an-
fingliche Sympathie fiir die Gleichsetzung von Freiheit und Demo-
kratie zurtick. Gegentiber Aristoteles stellt er fest, daf3 die Demokra-
tie unter Freiheitsgesichtspunkten keinen Vorsprung gegeniiber
anderen Staatsformen besitzt. Die spezifische Organisation des Staa-
tes ist fiir die Freiheit des Biirgers nicht einschligig.’® Aristoteles’
Irrtum beruht auf der mangelnden Einsicht in das Wesen der Freiheit
(cf. De Cive X 8). Hobbes will die Thematik politischer Teilhabe voll-
stindig von der Frage biirgerlicher Freiheit trennen. Nach einer Be-
griffsreform soll die Frage der Biirgerbeteiligung nicht als Freiheits-
problem, sondern unter dem Titel Herrschaft verhandelt werden.
Durch diese Umbenennung wird die Gewihrung politischer Freiheit
irrelevant fiir die liberty of the subjects. Sie taucht im Kanon der
Freiheiten nicht mehr auf. In dem einschligigen Kapitel XXI des Le-
viathan tbergeht Hobbes die politische Teilhabe mit Stillschweigen.
Die politische Fretheit tritt damit in den Schatten der birgerlichen
Freiheit. Mehr noch — um die birgerliche Freiheit durch den Levia-
than dauerhaft zu sichern, mufs sie letztlich darin véllig verschwin-
den.

Hobbes deutet damit Constants Weigerung an, die Beteiligung
an der Gesetzgebung des Staates als Indikator fiir individuelle Frei-
heit zu verbuchen. Schon Hobbes setzt die Zunahme politischer
Rechte nicht mit einem Zuwachs biirgerlicher Freiheit gleich. Zu sei-
nen Argumenten gegen die Demokratie zihlt der Hinweis, daf8 die
Biirger durch die Teilnahme an den Volksversammlungen daran ge-
hindert werden konnten, ihre privaten Zwecke zu verfolgen, und da-
mit ihre politische Existenz zu Lasten der privaten Existenz gehen
konnte. Es wird deutlich, daf8 die Sorge um die commodity of living
(Elements of Law 11, 28, 4} die vorrangige Beschiftigung des Biirgers
als Mensch ist. Diesem Umstand hat die staatliche Gesetzgebung
Rechnung zu tragen. Auch tberrascht es kaum, daf8 Hobbes wenig
Begeisterung fiir den antiken Freiheitsbegriff zeigt. Die Pointe von

1 Jeviathan XX1 8; of. De Cive X 8.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abschied von der republikanischen Freiheit

Hobbes’ knapper Auseinandersetzung™ mit der antiken Freiheit be-
steht darin, diese nicht als Freiheit des einzelnen Biirgers, sondern als
Freiheit des Staates in seinen dufleren Beziehungen zu verstehen. Die
Freiheit der Athener wird so kurzerhand zur Freiheit ihrer Polis. »Die
Athener und Romer waren frei, das heifdt, ihre Staaten waren frei.
Das heifst aber nicht, dafs jeder einzelne die Freiheit besessen hitte,
seiner Vertretung Widerstand zu leisten, sondern daf8 seine Vertre-
tung die Freiheit hatte, einem anderen Volk Widerstand zu leisten
oder es anzugreifen« (Leviathan XXI 8).

Will man die antike Freiheit als Freiheit des Individuums ver-
stehen, muf$ sie mit Hobbes vertragslogisch riickdatiert und im Na-
turzustand angesiedelt werden. Hier ist sie der ruinésen Konkurrenz
mit der natiirlichen Freiheit der anderen ausgesetzt. Als ein Prinzip
biirgerlicher Freiheit ist sie in threr Unbegrenztheit nicht tauglich.”
Hobbes spart nicht mit Kritik an der Antike. Wie bei Constant dient
die Ablehnung der antiken Freiheit zur Kritik an ihren modernen
Nachahmern. Was fiir Constant Rousseau ist, das sind ihm Autoren
wie Machiavelli®®. Sie gefdhrden mit ithrem Versuch, Staatsphiloso-
phie mit Mitteln der Antike zu treiben, den Bestand des Staates.
»Aber die Menschen lassen sich von dem bestechenden Wort Freiheit
leicht tduschen [...] Und wird dieser Irrtum noch durch die Autoritat
von Leuten, die wegen ihrer Schriften tber diesen Gegenstand
berithmt sind, bestirkt, so ist es kein Wunder, wenn daraus Aufruhr
und Staatsumwilzungen entstehen« (Leviathan XXI9).

1 Leviathan XX1 8, 9; cf. De Cive X 8. Siehe hierzu auch Benedikt Wolfers, Geschuwiit-
zige Philosophie. Thomas Hobbes’ Kritik an Aristoteles, Wiirzburg 1991, 117.

2 »Die Freiheit, die so hiufig in der Geschichtsschreibung und Philosophie der alten
Griechen und Rémer sowie in den Schriften und Reden derer gepriesen wird, die aus
diesen Quellen ihr ganzes politisches Wissen geschopft haben, ist nicht die Freiheit von
Einzelmenschen, sondern die Freiheit von Staaten: Sie ist dieselbe wie die, welche jeder
Mensch dann hitte, wenn es {iberhaupt keine biirgerlichen Gesetze und Staaten giibe«
(Leviathan XXI 8).

B Cf. Wokler, Liberty 64ff; Quentin Skinner, The paradox of political liberty, in: The
Tanner Lectures on human Values 17 (1986) 227-250, 239 {f.

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

25


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Freiheit: Hobbes
3. Freiheiten des Biirgers

Mit der Weigerung, Herrschaftsbeteiligung unter dem Begriff der
Freiheit abzuhandeln, sind die Zeichen fiir Hobbes’” Begriff biirger-
licher Freiheit endgiiltig gesetzt: er kann nur durch die Momente
negativer Birgerfreitheiten bestimmt werden. Die Formel von der
Freiheit im Schweigen der Gesetze fafit diese konzeptionelle Aus-
richtung prignant zusammen. Die Freiheit des Biirgers liegt nicht in
seiner Mitautorschaft an den Gesetzen, sondern auflerhalb ihres Gel-
tungsbereiches. Insofern spiegelt die Kapiteliiberschrift The liberty of
the subjects die Begriindungslogik des Fretheitskapitels im Leviathan
(XXT) korrekter wider als das Lateinische libertas civium. Biirger ist
der Einzelne lediglich im Moment der Staatsgriindung, wihrend sich
seine Stellung im Staat auf den status negativus des Untertans redu-
ziert. Der Begriff der liberty of the subjects definiert sich — primir —
aus dem Gegensatz zur staatlichen Gesetzgebung; sie ist als solche
nur jenseits der Gesetze gegeben. In De Cive erscheint sie als jener
Rest nattirlicher Freiheit, die dem Einzelnen nach Abzug der staatli-
chen Einschrinkungen bleibt. Libertas civilis — residuum libertatis
naturalis lautet Hobbes’ frithe Formel, die in den naturrechtlichen
Vorgaben der harmless liberty griindet. Die natiirliche Freiheit der
Individuen, zu tun und zu lassen, was innerhalb der Grenzen der
Naturgesetze erlaubt ist, bleibt in den gesetzlich nicht geregelten Be-
reichen des Staates erhalten {cf. De Cive XIII 15)}. Hobbes ersetzt die
genannte Formel, méglicherweise in Folge der Verdnderungen der
Naturrechtslogik des Naturzustandes, im Leviathan durch die Glei-
chung silentium legis — libertas civium. »Was die anderen Freiheiten
betrifft, so hiingen sie vom Schweigen des Gesetzes ab. In den Fillen,
wo der Souverin keine Regel vorgeschrieben hat, besitzt der Unter-
tan die Freiheit, nach eigenem Ermessen zu handeln oder es zu un-
terlassen« (Leviathan XXI 18).

Hobbes” Gleichung ist keineswegs zynisch gemeint. Sie steht
nicht fiir eine Maximierung staatlichen Zwangs. Die Gesetze haben
tberall dort zu schweigen, wo mit Blick auf die Zwecke der Herr-
schaft kein unmittelbarer Regelungsbedarf besteht.®* Hobbes geht
davon aus, dafy den Biirgern aufgrund der faktischen Interventions-
grenzen, denen die Gesetzgebung unterliegt, ein weiter Bereich indi-

" yWenn ich nun auf die Freiheit der Untertanen zu sprechen komme, so nur in bezug
auf diese Bande. Denn es gibt auf der ganzen Welt keinen Staat, der geniigend Vorschrif-

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheiten des Biirgers

vidueller Handlungsspielrdume gegeben ist. Diese verdanken sich
nicht einer juridischen Beschrinkung, sondern ergeben sich aus der
Sachlogik, der die Gesetzgebung des Staates unterliegt.” Eine umfas-
sende gesetzliche Regelung der Handlungen der Biirger ist weder
moglich noch naturrechtlich gefordert. Wo gesetzliche Reglementie-
rung notwendig ist, hat sie dem Prinzip der Minimalitit zu gehor-
chen. Der Souverin beschriankt die Freiheit der Untertanen in dem
Mafle, wie dies die staatliche Friedenssicherung verlangt. Dartiber
hinausgehende Einschrinkungen entsprechen nicht der Logik des Le-
viathan-Staates: »Je mehr die Gesetze unbestimmt lassen, um so
gréflere Freiheit genieflen die Biirger. Das Ubermaf ist nach beiden
Richtungen ein Fehler; denn die Gesetze sollen die Tatigkeit der
Menschen nicht beseitigen, sondern nur leiten [...] Das Mafs fir die
Freiheit ist aus dem Wohle der Biirger und des Staates zu entneh-
men« (De Cive XIII 15; cf. Leviathan XXI 5,18). Deutlicher als in
dieser minimalstaatlichen Forderung zeigt sich Hobbes” liberaler Im-
petus in den Beispielen, die er als Sphiren individuellen Handelns
auflerhalb eines staatlichen Eingriffs nennt. Die Adiaphora des Sou-
verins liegen keineswegs in Randbereichen der biirgerlichen Gesell-
schaft, sie sind deren Lebenszentren: so entziehen sich die Privat-
sphire der Individuen und die Sphiren wirtschaftlichen wie
vertraglichen Handelns dem Zugriff des Souverins. »Die Fretheit
eines Untertanen ist daher auf die Dinge beschrinkt, die der Souve-
rin bei der Regelung ihrer Handlungen freigestellt hat: so zum Bei-
spiel die Freiheit des Kaufs und Verkaufs oder anderer gegenseitiger
Vertrige, der Wahl der eigenen Wohnung, der eigenen Erndhrung,
des eigenen Berufs, der Kindererziehung, die sie fiir geeignet halten,
und dergleichen mehr« (Leviathan XXI 6).

So liberal die Gewihrung solcher Freiheiten fiir sich selbst be-
trachtet sein mag, sie entbehren jeder subjektiv rechtlichen Fundie-
rung und jeder institutionellen Verankerung. Fraglich bleibt dartiber
hinaus, wie sich die hier anklingende liberale Idee eines sich selbst
regulierenden Bereichs gesellschaftlichen Handelns mit der Logik

ten zur Regelung aller menschlichen Handlungen und Auferungen erlassen hat, (da
dies unmaéglich ist). Daraus folgt notwendig, daf die Menschen in allen vom Gesetz
nicht geregelten Gebieten die Freiheit besitzen, das zu tun, was sie auf Grund ihrer
eigenen Vernunft fiir das Vorteilhafteste halten« (Leviathan XXI 6).

5 Es gibt bei Hobbes keine »specially protected sphere of liberty immune from the
sovereign’s interference« (Goldsmith, Liberty, 34). In dieser Hinsicht la8t sich sein Frei-
heitsbegriff nicht dem Berlinschen Paradigma negativer Freiheit zuordnen.

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

27


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Freiheit: Hobbes

des Naturzustands vereinbaren lafit. Wihrend Hobbes hier offen-
sichtlich eine invisible hand im biirgerlichen Privatverkehr walten
sieht, legt er im Bild des Naturzustandes den antagonistischen Cha-
rakter aller gesellschaftlichen Beziehungen offen und betont ange-
sichts der konfliktrichtigen Rechtsverhiltnisse den universalen Re-
gelungsbedarf der vorstaatlichen Gesellschaft. Die — spiter von Locke
erneuerte — Idee einer kooperativen, wenngleich instabilen, vorstaat-
lichen Gesellschaft weist er entschieden zurtick. In letzter Kon-
sequenz ist fiir Hobbes die Vorstellung einer societas civilis sine
imperio undenkbar. Angesichts der vitalen und juridischen Wider-
spriiche im Naturzustand bleibt die Existenz der biirgerlichen Gesell-
schaft an die Institution des Staates gebunden. Gerade mit Blick auf
Locke treten die Grenzen des Hobbesschen Liberalismus deutlich
hervor. Wenn er den Untertanen die Freiheit des Marktes gewihrt,
ist er weit davon entfernt, dem Staat das besitzindividualistische Pro-
fil des Lockeschen Staates zu verlethen. Wihrend Locke individuelle
Eigentumstitel unabhingig von der Institution des Staates begriindet
und den Staat auf die Sicherung der Besitzstinde verpflichtet, bindet
Hobbes individuelles Eigentum an die Griindung des Leviathan. Wie
dieser allererst individuelle Besitztitel stiftet und sichert, behilt er
sich auch das Recht vor, zur Friedenssicherung jederzeit in das Eigen-
tum der Biirger einzugreifen.

Hobbes spricht von der biirgerlichen Freiheit im Plural. Neben
der residuellen Freiheit, die dem Einzelnen einen keineswegs gesi-
cherten Bereich privaten Handelns aufSerhalb des staatlichen Zugriffs
gewihrt, sieht er die Freiheit der Untertanen im spezifischen Modus
des Vertrages angelegt. Trotz aller Anderungen der Vertragskonzep-
tion bleibt Hobbes bis zuletzt der Vorstellung treu, daf sich aus der
vertraglichen Einigung selbst keinerlei herrschaftsbeschrinkende
Regelungen ableiten lassen. Relevanz fiir die Freiheit der Untertanen
besitzt der Vertrag lediglich hinsichtlich der ithm vorausliegenden
und ihn selbst beschrinkenden naturrechtlichen Bedingungen. Wenn
der Vertrag dem Souverin das Recht souveriner Dezision erteilt, er-
fordert der vorausgesetzte Zweck doch eine apriorische Beschrin-
kung der Rechtsiibertragung. Das Naturrecht auf Selbsterhaltung
steht nicht zur Disposition. Verzichtet wird vielmehr auf die natur-
zustandsspezifische Art seiner Realisation, d.h. das Recht auf alles.
Wie die Selbsterhaltung zum einen nur mit den Mitteln absoluter
Souverinitit zu garantieren ist, verleiht sie dieser Absolutheit zum
anderen eine spezifische Bedingtheit. Bei aller positiv rechtlichen

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheiten des Biirgers

Absolutheit bleibt der Souverdn in seiner vertraglichen Existenz
kontingent. Eine Verzichtsforderung vom Umfang der Rousseau-
schen aliénation totale kann er nicht stellen.

Wihrend die Frage nach den Grenzen biirgerlichen Gehorsams
in den Elements of Law nur am Rande auftaucht,® riickt sie im Levi-
athan in den Mittelpunkt der Freiheitsproblematik. Der individuelle
Rechtsvorbehalt wird zur true Liberty of a Subject. »Wenn wir nun
zu den Einzelheiten der wahren Freiheit eines Untertanen kommen,
das heifst, was die Dinge sind, die wir trotz des Befehls des Souverins
verweigern konnen, ohne unrecht zu tun, so miissen wir in Betracht
ziehen, welche Rechte wir bei der Schaffung eines Staates tibertragen
oder, was dasselbe ist, welche Freiheit wir uns vorbehalten, wenn wir
ausnahmslos alle Handlungen des Menschen oder der Versammlung,
die wir zu unserem Souverdn ernennen, als eigene anerkennen«
{Leviathan XXI 10). Die Gehorsamspflicht des Untertans besteht so
lange, wie die Staatsgewalt in der Lage ist, den Zweck des Vertrages —
Selbsterhaltung und gesellschaftlichen Frieden — zu erfiillen. Mif3-
braucht sie ithre Gewalt oder erweist sie sich zum Schutz als unfihig,
droht ihr unmittelbarer Legitimititsverlust. In der konkreten Gefahr
fiir Leib und Leben behilt sich der Einzelne die Freiheit vor, im Wi-
derspruch zum Souverin zu handeln und sein Naturrecht aus eigener
Kraft zu suchen. »Denn das Recht, das Menschen von Natur aus be-
sitzen, sich selbst zu schiitzen, wenn niemand anderer dazu in der
Lage ist, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden« (Leviathan
XXI 21).

Diese Freiheitsgewahrung wirft zwei grundsitzliche Probleme
auf. Was die praktisch politische Bedeutung der Vorbehaltstheorie
angeht, muf$ sich die gewshrte Freiheit als illusorisch erweisen.'” In
der Frage um Leben und Tod befindet sich der Einzelne angesichts der
Machtfiille des Souverins in einer aussichtslosen Situation. Zum an-
deren bricht die Konzeption der true liberty in die Logik der Souve-
ranititslehre ein. Sie fithrt zu Konflikten zwischen Natur- und Ver-
tragsrecht und errichtet damit eine Konkurrenz zwischen nattirlicher
und staatlicher Rechtssphire. Dafd Hobbes dieses Eindringen des Na-
turzustandes in die staatliche Rechtsordnung unbedenklich erscheint,

16 Cf. Elements of Law 11, 1, 7; ausfithrlicher De Cive I1 8.

7 Peter Baumanns erkennt hier »die ginzliche Bedeutungslosigkeit eines solchen
Rechts« (Hobbes und die praktische Philosophie der Neuzeit, in: Ders., Einfiihrung in
die praktische Philosophie, Stuttgart 1977, 23—40, 107-130, 121).

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

29


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Freiheit: Hobbes

mag daran liegen, dafl diese Konkurrenz nur partikularen Charakter
besitzen kann. Der Konfliktfall ist auf die konkrete Lebensbedrohung
des Einzelnen beschriankt. »Niemand hat die Freiheit, dem staatli-
chen Schwert Widerstand zu leisten, um einen anderen Menschen,
ob unschuldig oder nicht, zu verteidigen, denn diese Freiheit beraubt
den Souverdn der Mittel zu unserem Schutz und zerstort deshalb das
eigentliche Wesen der Regierung« (Leviathan XXI 17). Die Vorstel-
lung einer kollektiven Aufhebung der Gehorsamspflicht liegt Hobbes
fern. Ein naturrechtlich begriindetes Revolutionsrecht, wie Locke es
vorsieht, kann das Volk schon deshalb nicht reklamieren, weil es
auflerhalb der Reprisentation durch den Souverin keine Einheit als
Rechtssubjekt besitzt. Ein generelles Interesse an der Einhaltung der
leges naturales berechtigt den Einzelnen ebenso wenig zu zivilem
Ungehorsam wie die mangelnde Gewihrung politischer Mitbestim-
mung. Auch hier ist allein das individuelle Lebensrecht mafigeblich:
Legitimititsverlust droht dem Staat nicht unter Gerechtigkeits- oder
Partizipationsgesichtspunkten, sondern bei Verstof$ gegen das Telos
der Selbsterhaltung. Wie die natiirliche orientiert sich die biirger-
liche Freiheit ausschliefilich am Recht auf Selbsterhaltung.

4. Freiheit in der eigentlichen Bedeutung des Wortes

Im Leviathan stellt Hobbes eine Definition ins Zentrum seiner
Freiheitstheorie, die in De Cive (IX9) noch marginal vorkommt:
Freiheit als Absence of Opposition. Sie gilt Hobbes als liberty in the
proper signification of the word und wird an exklusiver Stelle zu-
sammen mit den Begriffen des Naturrechts und des Naturgesetzes
vorgestellt (XIV).®* Zugleich erdffnet sie in Kapitel XXI die Aus-
fihrungen zur Freiheit der Untertanen. »Freiheit bedeutet genau ge-
nommen das Fehlen von Widerstand, wobei ich unter Widerstand
duflere Bewegungshindernisse verstehe. Dieser Begriff kann ebenso-
gut auf vernunft- und leblose wie auf verniinftige Geschopfe ange-
wandt werden. Denn alles, was in der Weise angebunden oder einge-

8 yUnter Freiheit versteht man nach der eigentlichen Bedeutung des Wortes die Abwe-

senheit duflerer Hindernisse. Diese Hindernisse kénnen einem Menschen oftmals einen
Teil seiner Macht wegnehmen, das zu tun, was er méchte, aber sie kénnen ihn nicht
daran hindern, die ihm verbliebene Macht so anzuwenden, wie es ihm sein Urteil und
seine Vernunft gebieten« (Leviathan XIV 2).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit in der eigentlichen Bedeutung des Wortes

schlossen ist, dafi es sich nur innerhalb eines gewissen Raumes bewe-
gen kann, der durch den Widerstand eines dufleren Korpers bestimmt
wird, hat, wie wir sagen, keine Bewegungsfreiheit« (Leviathan
XXI 1). Wenn der Begriff auch bestens geeignet scheint, die theoreti-
sche Kohirenz der Elementa philosophica zu beweisen und die Prin-
zipien der Kérperphilosophie im Bereich der Staatsphilosophie fort-
zuschreiben, so bleibt er doch iiber weite Strecken auflerhalb des
juridischen universe of discours. Ungeachtet ihrer frihen Einfiih-
rung spielt die Freiheit als Abwesenheit von dufleren Hindernissen
in der Naturzustands- und Vertragstheorie keine Rolle. Die natiirli-
che Freiheit, die hier argumentativ einschligig ist, ist nicht durch das
Fehlen duflerer Hindernisse bestimmt, sondern durch die Abwesen-
heit dufleren Zwangs durch staatliche Gesetze. Sie beinhaltet das im
Naturrecht verbiirgte Recht jedes Einzelnen, in einem Zustand ohne
allgemeine Zwangsgewalt souverdn iber die Mittel der eigenen
Selbsterhaltung zu befinden. Wihrend sich die juridische Freiheits-
theorie durchgingig auf die Dichotomie von natiirlichem und staat-
lichem Zustand stiitzt, bleibt die liberty in the proper signification of
the word indifferent gegeniiber beiden Rechtsebenen. Hobbes ver-
leiht thr im Ansatz einen anderen kategorialen Status. Umfafdt die
Freiheit als Abwesenheit duflerer Hindernisse zugleich Vernunft-
wesen und vernunftlose Geschopfe, bestimmen die korrespondieren-
den Begriffe des Right of Nature und des Law of Nature die nor-
mativen Anspriche rationaler Wesen. Die kategoriale Dissonanz
zwischen einem juridischen und bewegungsgesetzlichen Freiheits-
begriff zeigt sich auch in dem Versuch, beide Begriffe als Prafigura-
tionen der Liberty of the subjects erkennbar werden zu lassen.
Wenn deren Freiheit im Schweigen der Gesetze beruht, so verdankt
sie sich der Abwesenheit der Hindernisse, welche die staatlichen Ge-
setze der Freiheit des Einzelnen entgegenstellen. Den natiirlichen
Hindernissen der Bewegung entsprechen die kiinstlichen Ketten, die
der Souveridn seinen Untertanen anlegt. Freilich hat der Zwang sei-
ner Gesetzgebung einen anderen Charakter als derjenige der exter-
nall Impediments of motion. Er bezieht sich ausschliefSlich auf ratio-

19 Zur konzeptionellen Problematik der Hobbesschen Freiheitstheorie siehe Frederick S.
McNeilly, The Anatomy of Leviathan, New York 1968, 168-182; Roland J. Pennock,
Hobbes’s Confusing Clarity. The Case of Liberty, in: Brown K. C. (Ed.), Hobbes Studies,
Cambridge 1965, 101-116. Dagegen argumentiert Skinner fiir die Finheit und Koha-
renz der Hobbesschen Freiheitstheorie, sie stellt sich ihm simple and unambiguous dar
(Liberty 128).

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

31


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Freiheit: Hobbes

nale Wesen, die ihm nicht mit naturaler Notwendigkeit unterworfen
sind. Die rechtlichen Hindernisse der Freiheit erhalten selbst durch
den terror of punishment nicht die Unwiderstehlichkeit der dufSeren
Hindernisse der Bewegung.

Aufgrund der Ambivalenz des Freiheitsbegriffs gelingt es Hob-
bes nicht, die strikte Unterscheidung zwischen einer naturalen und
einer kiinstlich normativen Sphire menschlichen Handelns kon-
sequent aufrechtzuerhalten. So kommt es, dafl er das Moment not-
wendiger Beschrinkung, wie es fiir den juridischen Freiheitsbegriff
grundlegend ist, mit seinem bewegungsgesetzlichen Freiheitsbegriff
wieder aufhebt. Die »Zustimmung eines Untertanen zur souverinen
Gewalt« soll demnach »nicht die geringste Einschrinkung seiner
friheren natiirlichen Freiheit« beinhalten (Leviathan XXI 14). Mit
der vertragstheoretischen Sicht des Verhiltnisses von Fretheit und
Gesetz ist dies nicht mehr zu vereinbaren.

5. Gesetz und Freiheit

Die Rede von der Freiheit im Schweigen der Gesetze liefle erwarten,
daf sich Freiheit und Gesetz allein durch ihren Gegensatz bestim-
men. So jedenfalls ist thr Verhiltnis in den Definitionen von Recht
und Gesetz angelegt. »Die Ausdriicke lex und jus, das heifit, Gesetz
und Recht, werden oft miteinander verwechselt, und doch gibt es
kaum zwei Worter, welche eine mehr entgegengesetzte Bedeutung
haben. Denn Recht ist jene Freiheit, welche das Gesetz uns [df3¢, und
Gesetze sind jene Beschrinkungen, durch welche wir nach gegensei-
tigem Ubereinkommen die Freiheit eines anderen verkiirzen. Gesetz
und Recht sind deshalb nicht weniger verschieden als Beschrinkung
und Freiheit, die einander entgegengesetzt sind« (Elements 11, 29, 5).
Dieser Logik entspricht in De Cive der Begriff residueller Freiheit.
Die Freiheit des Biirgers besteht im Rest der gesetzlich nicht be-
schrinkten nattirlichen Freiheit. Nehmen die Gesetze zu, verringert
sich der Umfang individueller Freiheit. Die Entfernung der Gesetze
fithrte zu vollstindiger Freiheit (cf. De Cive XIII 5; XTIV 3). Mit seiner
Naturzustandsanalyse belegt Hobbes allerdings den defizienten Cha-
rakter der natiirlichen Freiheit. Bedenkt man den Stellenwert, den die
Freiheitseinschriankung fiir die Gewidhrung allgemeiner biirgerlicher
Freiheit einnimmt, kann das Verhiltnis von Freiheit und Gesetz nicht
ausschliefSlich als Widerspruch gedeutet werden. Wie die natiirliche

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetz und Freiheit

Freiheit selbst, besitzt das beschrinkende Gesetz einen ambivalenten
Charakter. Es ist in der Beschrinkung zugleich Bedingung biirger-
licher Freiheit. In dieser Hinsicht bilden Freiheit und Gesetz einen
positiven Bezug. » Aber das Naturrecht, das heifit die natiirliche Frei-
heit des Menschen, kann vom biirgerlichen Gesetz beschnitten und
eingeschrinkt werden: ja, der Zweck des Erlasses von Gesetzen ist
kein anderer als eine solche Einschrinkung, ohne die kein Friede
moglich ist. Und auf der Welt wurden Gesetze zu nichts anderem
eingefiihrt als um die nattirliche Freiheit der Einzelmenschen der-
gestalt zu begrenzen, damit sie sich nicht gegenseitig schaden, son-
dern beistehen und sich gegen einen gemeinsamen Feind zusammen-
schlieen« (Leviathan XXVI 8).

Das Gesetz als Bedingung allgemeiner Freiheit konnte durchaus
als Programm der kiinftigen Vertragstheorie stehen. Thm folgen
Rousseau und Kant wie selbstverstindlich. In diesem Sinne spricht
Hobbes im Leviathan von Gesetzen als Hedges. Sie sollen die Bewe-
gung der Biirger nicht unterbinden, sondern durch Sicherstellung
threr Vertriglichkeit garantieren. »Denn Gesetze, die nur autorisier-
te Regeln sind, werden nicht dazu verwendet, um das Volk von allen
willentlichen Handlungen fernzuhalten, sondern um es zu lenken
und so in Bewegung zu halten, daf$ sie sich durch ihre heftigen Be-
gierden, Voreiligkeiten und Unbesonnenheiten nicht selbst verletz-
ten, so, wie Hecken nicht gepflanzt werden, um die Reisenden anzu-
halten, sondern um sie auf dem Weg zu halten. Und deshalb ist ein
Gesetz, das nicht notig ist, nicht gut, da es nicht den wahren Zweck
eines Gesetzes erfiillt« (Leviathan XXX 21).

Die Auszeichnung der Gesetze als Rules Authorised verdeut-
licht, daf Hobbes die Gesetze nicht allein als Mittel der Freiheits-
sicherung begreift, sondern zugleich als Ausdruck der rechtlichen
Autonomie des Individuums. Der gesetzliche Zwang tritt dem Biirger
nicht als etwas ihm Fremdes, Heteronomes gegeniiber; er griindet
vermittels der urspriinglichen Autorisation, die der Einzelne dem
Souverin verleiht, in seinem eigenen Willen. Die Gesetze sind damit,
um an die liberty in the proper signification of the word zu erinnern,
keine dufleren Hindernisse individueller Freiheit, sondern deren
Ausdruck und innere Bedingung. So nennt Hobbes die Gesetze be-
zeichnenderweise kiinstliche Ketten. In thnen materialisiert sich die
urspriingliche Rechtsautonomie der Vertragspartner. »Aber wie die
Menschen zur Erlangung von Frieden und Selbsterhaltung einen
kinstlichen Menschen geschaffen haben, genannt Staat, so haben

Biirgerliche Freiheit A 33

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Freiheit: Hobbes

sie auch kiinstliche Ketten geschaffen, die man biirgerliche Gesetze
nennt. Das eine Ende haben sie selbst durch gegenseitige Vertrige an
die Lippen des Menschen oder der Versammlung, denen sie die sou-
verine Gewalt tibertrugen, geheftet, und das andere an ihre eigenen
Ohren« (Leviathan XXI 5).

Mit der Vorstellung der Vertriglichkeit von Freiheit und Ketten
verweist Hobbes auf die Grundproblematik des Contrat social. Rous-
seau wird den als Rechtsfiktion ausgelegten Gedanken der Selbst-
gesetzgebung beim Wort nehmen und zur dominierenden Logik des
Gesetzesbegriffs machen. Nur so sieht er sichergestellt, daf3 die Ge-
setze tatsichlich zu registres de nos volontés werden. Hobbes wider-
setzt sich einer realistischen Interpretation des im Vertragsakt behei-
mateten Autonomieprinzips. Die Zustimmung des Einzelnen
beschrankt sich auf den Ursprung des Staates, sie wird nicht zu sei-
nem Gesetz. An dem demokratischen Ursprung des Staates dndert
dies nichts. Der Vertrag bestitigt, wenn auch nur im Ansatz, die ar-
chitektonische Zuordnung von Freiheit und Herrschaft. »Denn der
Akt unserer Unterwerfung enthilt sowohl unsere Verpflichtung als
auch unsere Freiheit, weshalb sie mit Argumenten begriindet werden
miissen, die sich von dort ableiten lassen. Man kann ndmlich nur
durch sein eigenes Handeln verpflichtet werden, denn alle Menschen
sind von Natur aus gleichermaflen frei« (Leviathan XXI 10).

6. Innen und AuBBen

Wie immer Hobbes das Verhiltnis von Gesetz und Freiheit im Ver-
lauf seiner Argumentation auslegt, ob er das Gesetz als Einschrén-
kung, Bedingung oder Ausdruck individueller Freiheit versteht, an
seiner duflerlichen Funktion lafit er keinen Zweifel. Man kann dies
durchaus als liberalstaatliches Moment des Leviathan verstehen.
Hobbes beschrinkt den Staat auf die gesetzliche Sicherung der Hand-
lungsfreiheit der Biirger. Das Gesetz dringt weder in das Herz des
Biirgers ein, noch gewinnt es dort seine innere Realitit. In der Ten-
denz nimmt Hobbes damit Kants Unterscheidung zwischen innerem
und duflerem Freiheitsgebrauch sowie die darin anlegte Beschrén-
kung der staatlichen Handlungssphire vorweg. Zu systematischer
Bedeutung gelangt die Trennung von forum internum und forum
externum bereits in der Grundlegung der Staatstheorie. Sie liefert
das Raster, auf dem die Verbindlichkeitsanspriiche der natiirlichen

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Innen und AuBen

Gesetze unter den Unsicherheitsbedingungen des Naturzustandes
erortert werden. Hobbes zeigt, dafl die Naturgesetze unter solchen
Bedingungen den Einzelnen lediglich zur Bereitschaft naturrechts-
konformen #ufleren Verhaltens verpflichten. Erst im Staat ist die
strikte Erfilllung der Naturgesetze in Einheit mit dem individuellen
Naturrecht moglich.*® Im birgerlichen Zustand reduziert sich die
Zustindigkeit des Staates auf das forum externum der Biirger. Ge-
genstand staatlicher Gesetzgebung ist alles, was im Verhalten der
Biirger auferlich ist. Thr Innenbereich entzieht sich duflerer Rege-
lung. »Kein menschliches Gesetz beabsichtigt, das Gewissen eines
Mannes zu lenken, sondern nur dessen Handlungen« (Elements of
Law]1, 25, 3).

Wenn Hobbes dem Biirger einen frei verfiigharen Bereich der
Innerlichkeit auflerhalb des Zugriffs des Staates zuspricht, so steht
die Zustindigkeit des Souverins in Fragen des religisen Bekennt-
nisses nicht zur Disposition. Die Einheitsstiftung im Rechtlichen ver-
langt nach ihrer Fortsetzung im Kultischen. Die consolidation of the
Right Politique, and Ecclesiastique in Christian Soveraigns (Leviat-
han XLIT 77) berechtigt den Souverdn auch in Angelegenheiten des
offiziellen Kultes, unbedingten Gehorsam zu fordern, einen Gehor-
sam, tber dessen Erfillung nur Worte und Taten der Biirger Auf-
schlufl geben konnen. Wie tberall im Staat, fihrt der Souverin le-
diglich ein government of mens externall actions. Der private Kult
dagegen ist frei, hier kommt die staatliche Gesetzgebung an ihre
Grenze. »Da die Gedanken frei sind, hat ein Privatmann immer die
Freiheit, die Taten, die fiir Wunder ausgegeben werden, in seinem
Herzen zu glauben oder nicht zu glauben [...] Gilt es aber, diesen
Glauben zu bekennen, so mufs sich die private Vernunft der sffent-
lichen unterwerfen, das heifit dem Statthalter Gottes« (Leviathan
XXXVII 13).2 Die Unterscheidung von fides und confessio, die dem
Einzelnen im Staat zwar nicht Bekenntnisfreiheit, wohl aber Gewis-
sensfreiheit garantiert, haben einige Interpreten als Unterhohlung

® Bis dahin geniigt a constant intention to endeavour and be ready to observe them
(Elements of Law 1, 17, 10; cf. De Cive I1127, V 1; Leviathan XVII 2).

2 Es ginge zu weit, Hobbes religiése Toleranz zu unterstellen. So etwa Franck Lessay,
Souveraineté et légitimité chez Hobbes, Paris 1988, 213. Ahnlich Michael Oakeshott,
Einleitung zu Thomas Hobbes, Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Com-
monwealth Ecclesiasticall and Civil, Oxford / New York 1947, VII-LXV, S. L. Dennoch
zeigt sich Hobbes’ Staat in der Behandlung von Atheisten duldsamer als der Lockes und
Rousseaus. Vor einem 6ffentlichen Bekenntnis kénnen sie ruhig im Staat leben.

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.

35


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Freiheit: Hobbes

der Herrschaft des Leviathan gewertet. Ein solcher Vorbehalt der
Innerlichkeit iberschreite bald die Grenzen des Religidsen, erzeuge
einen Widerspruch im Leviathan-Staat, an dem dieser tiber kurz oder
lang zerbrechen miisse.”? Diese Sorge scheint so wenig angebracht
wie ein allzu grofles Vertrauen in die freiheitsschiitzende Dynamik
der Unterscheidung von Innen und Auflen. Hobbes verrechnet mit
ithr die immanenten Grenzen gesetzlicher Intervention. Diese erge-
ben sich aus der Sachlogik einer Gesetzgebung, die sich ausschlief3-
lich am Zweck der Friedenssicherung ausrichtet. Als solche entsprin-
gen die Aktionsgrenzen des Staates keiner juridischen Begrenzung,
die sich vom Prinzip individueller Freiheit her rechtfertigte. Wie im
Falle der Freiheit des Marktes unterliegt die Frage des moglichen
Eingriffs in solche auflerhalb der normalen Staatstitigkeit liegenden
Sphiren den Erfordernissen staatlicher Friedenssicherung. Sobald
der Souverin eine solche Notwendigkeit sieht, besitzt er das Recht,
in den privaten Innenraum seiner Untertanen einzugreifen: Aus
Griinden der Privention stehen dann nicht nur Worte und Taten,
sondern auch Absichten zu Disposition (cf. De Cive XIII 7). Wenn es
die an den Zwecken der Individuen orientierte Staatsrdson erfordern
sollte, ist der Einzelne seiner inneren Glaubens- und Gedankenfrei-
heit nicht mehr sicher. Liberalitit gibt es auch in diesem Punkt nur
unter staatsrechtlichen Normalbedingungen, tber die allein die
Staatsgewalt entscheidet.

7. Yom Biirger zum Untertan

Wenn das staatliche Gesetz seiner eigentlichen Bestimmung nach
ausschliefSlich die dufere Freiheit des Individuums regeln und garan-
tieren soll, wenn es eine kiinstliche Harmonie der Handlungen ohne
positive Handlungsbestimmungen verbiirgt, dann muf es in einem
vollig aulerlichen Verhiltnis zur Existenz des Biirgers bleiben. Von
den liberalstaatlichen Vorgaben her ist das Gesetz weder darauf an-
gelegt, eine wesenhafte Umwandlung der Natur des Menschen zu

2 Bernard Willms, Thomas Hobbes. Das Reich des Leviathan, Miinchen / Ziirich 1987,
212. Carl Schmitt sieht in der von Hobbes begonnenen Konstituierung eines nicht tan-
giblen Innenbereichs und dessen kontinuierlicher Ausweitung die geheime Entwick-
lungslogik der Aufklarung am Werk, die letzten Fndes zur Korrumpierung des Staates
fithren miisse (Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehl-
schlag eines politischen Symbols, Kéln-Livenich 1982, 84 {f).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Biirger zum Untertan

bewirken, noch enthilt es eine solche Umwandlung als Vorausset-
zung: seine Aufgabe ist die Konsolidierung der Rechtsgemeinschaft
der Menschen, ohne diese in eine substantielle Lebensgemeinschaft
tbergehen zu lassen. Tm Hobbesschen Staat muf3 der Souverin das
auf Partikularitit und Eigennutz beharrende Individuum nicht in den
gemeinwohlorientierten Republikaner verwandeln. Um zum Gelin-
gen der Herrschaft des Leviathan beizutragen, brauchen die Einzel-
nen kein allgemeines Leben® zu fiithren. Selbst wenn Hobbes an der
traditionellen These salus populi suprema lex (cf. De Cive XIII 2)
festhilt und den Souverin auf das Gemeinwohl verpflichtet, kniipft
er daran kein Konzept materialer Gerechtigkeit. Was das Gemein-
wohl verlangt, ist die Garantie der rechtlichen Bedingungen fiir den
persuit of happiness, dessen Bestimmung dem Belieben des Einzel-
nen {iberlassen bleibt. Als eine Gemeinschaft in guten Handlungen*
konnen sich die unter der Herrschaft des Leviathan vereinten Biirger
kaum verstehen. Sie haben den Staat nicht um ihres gemeinsamen
Gliicks willen, sondern lediglich zur Sicherung ihres Naturrechts ins
Leben gerufen. Der Staat sorgt fiir die gesetzliche Einhegung der
Konkurrenz privater Interessen, ohne diese selbst im Sinne eines re-
publikanischen Gemeinwohls modifizieren zu wollen. Das Private als
solches steht bei Hobbes nicht unter dem republikanischen Vorbehalt
des vorldufigen Partikularen. Nicht eine neue biirgerliche Moralitit,
die sich von selbst dem Allgemeinen unterordnet, sondern die unbe-
dingte Unterwerfung unter den Staat zeichnet die politische Tugend
des Untertans aus. Sein Telos ist jedenfalls ohne innere Anhinglich-
keit an die Sache des Staates zu realisieren. Im Notfall mufl der
Hobbessche Staat — im Sinne Kants provozierender Formel — auch in
einem Volk von Teufeln (VIII 366) zu errichten sein.

Hobbes ist tiberzeugt, daf3 sich die bescheidenen Ziele des Staa-
tes nur mit der Herrschaft eines absoluten, vom politischen Willen
seiner Biirger vollig unabhingigen Souverins verwirklichen lassen.
Rousseau mifdtraut nicht nur dem Hobbesschen Leviathan, sondern
auch dessen Biirgern. Sie waren fiir thn von den Herstellern zur blo-
en Materie des Staates verkiimmert. Den Titel citoyen verdienen sie
nicht. Diesen Titel hat ihnen Hobbes in seinen englischen Schriften
bereits genommen.® Indem er den civis zum subject werden lafit,

® G. W. F Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts §258.
* Aristoteles, Politik 1119, 1281 a 1.
5 Schonin der englischen Version des De Cive taucht er als Titel nicht mehr auf, und im

Biirgerliche Freiheit A 37

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Freiheit: Hobbes

beschreibt er den paradoxen Begriindungsgang seiner Freiheitstheo-
rie. Der Souverin bedarf der rechtlichen Autonomie der Individuen
in der vertraglichen Geburtsstunde des Staates; mit dem Faktum sei-
ner Herrschaft reduzieren sich die Freiheiten der Individuen auf die
der Untertanen. Der Begriff der politischen Freiheit und der des
Biirgers sind fir die Begriindung innerhalb der staatlichen Herr-
schaftsordnung entbehrlich geworden. Fir Rousseau ist Hobbes in
seinem Anspruch auf eine Neubegriindung der scientia civilis ge-
scheitert. Das Staatsrecht mufs erst noch geschaffen werden (Emile
IV 836). Rousseau verschreibt sich schon im Titel dem Paradigma des
Contrat social. Daf3 der Biirgerbegriff mit den Mitteln des Vertrages
nicht problemlos zu retten ist, machen seine Prinzipien des Staats-
rechts schnell deutlich.

englischen Leviathan findet sich der Begriff citizen nur noch an drei Stellen (XIII 10;
XXI 7; XXXIX 2); ansonsten ist er schlichtweg durch den Begriff subject ersetzt. Die
Pflichtenlehre des Biirgers wird so kurzerhand zu einer Theorie von den Pflichten des
Untertanen. Die Preisgabe des Biirgerbegriffs ist auch Hobbes’ frithen Lesern nicht ver-
borgen geblieben. So bemerkt der Autor des Artikels Citoyen in der franzésischen En-
zyklopidie: »Hobbes macht keinerlei Unterschied zwischen Untertan und Biirger«.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/0783495996842-20 - am 17.01.2026, 13:03:25. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm.


https://doi.org/10.5771/9783495996942-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Naturzustand und Freiheit
	2.  Abschied von der republikanischen Freiheit
	3.  Freiheiten des Bürgers
	4.  Freiheit in der eigentlichen Bedeutung des Wortes
	5.  Gesetz und Freiheit
	6.  Innen und Außen
	7.  Vom Bürger zum Untertan

