- Initiative GieRener Studierender am Erwerb interdisziplindrer Schlisselqualifikationen

IGNIS

Kristin Rudersdorf Tectum

Saskia Schomber
Florian Sommerkorn
(Hrsg.)

Der Mythos vom Mythos

Interdisziplindre Perspektiven
auf das Mythische in Kinsten
und Wissenschaften

Beitrage des 5. GieRBener Studierendenkolloquiums
vom 24. bis 26.04.2015



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Der Mythos vom Mythos
Interdisziplindre Perspektiven
auf das Mythische in Klnsten
und Wissenschaften

216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. ©
i i ‘mit, fiir oder in Ki-Syste



https://doi.org/10.5771/9783828870673

216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. ©

‘mit, fiir oder in Ki-Syste


https://doi.org/10.5771/9783828870673

- Initiative Giel’ener Studierender am Erwerb interdisziplindrer Schlisselqualifikationen

IGNIS

Kristin Rudersdorf 'Ii p ftu rﬂl
saskia Schomber v
Florian Sommerkorn

(Hrsg.)

Der Mythos vom Mythos
Interdisziplinare Perspektiven auf
das Mythische in Klinsten und
Wissenschaften

Beitrage des 5. Gielzener Studierendenkolloquiums
vom 24. bis 26.04.2015

, am 19.01.2026, 11:20:10.
tersagt, if ie P ‘mit, fiir oder in Ki-Syste



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Kristin Rudersdorf, Saskia Schomber, Florian Sommerkorn (Hrsg.)

Der Mythos vom Mythos. Interdisziplindre Perspektiven auf das Mythische in
Kunsten und Wissenschaften

Beitrdge des 5. GieBener Studierendenkolloquiums vom 24. bis 26.04.2015

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019
E-Book: 978-3-8288-7067-3

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4108-6
im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung der Reihe - DIE GRAFIKER, Renate Seewald-Baumann &

Gunther Baumann, die_grafiker@web.de

Alle Rechte Vorbehalten
Besuchen Sie uns im Internet

www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind

im Internet Gber http://dnb.ddb.de abrufbar.

216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. ©
tersagt, i i i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



mailto:die_grafiker@web.de
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783828870673
mailto:die_grafiker@web.de
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de

Vorwort

»Welche Funktion, welche Realitét, [...] hatjeweils >Mythisches<
in nicht-mehr-mythischer Zeit?", fragt der Herausgeber Manfred
Fuhrmann in der Einleitung des vierten Bandes der Verotffentli-
chungen der Forschergruppe Poetik und Hermeneutik aus dem
Jahr 1971. Dieselbe Frage stellt sich noch 44 Jahre spater den Teil-
nehmerinnen des 5. GielRener Studierendenkolloquiums. Impli-
zitistihrem Tagungsthema zudem die zweifelnde Frage: Gibt es
wirklich eine Zeit, die als ,,nicht-mehr-mythisch” zu bezeichnen
ist?

Ob 1971 oder 2015, man sieht sich bei der Reflexion auf solche
Fragen mit den ,,Grenzzonen mythischen Denkens", von denen
Fuhrmann zu sprechen fortfdhrt, konfrontiert; Grenzen, an de-
nen der Mythos-Begriff ,,stdndig in Gefahr [ist], sich aufzul6-
sen". Eben dies ist das zentrale Thema der hier versammelten
Beitrage: Was bezeichnen wir im 21. Jahrhundert in Forschung,
Literatur und Popularkultur als Mythos? Wie tragféhig ist dieser
Begriff und mit welchen Voraussetzungen wird er gebraucht?
SchlieBlich: Welche Rolle spielt der Mythos - friher und heute?

Das Bedirfnis nach einer Aktualisierung dieser Debatte
bleibt bestehen, wie die engagierten Teilnehmerinnen eines Stu-
dierendenkolloquiums, das unter der Organisation der ,,Initia-
tive Giellener Studierender zum Erwerb interdisziplinérer
Schlusselqualifikationen" (IGNIS) im April 2015 stattfand, zei-
gen. IGNIS, im Jahr 2005 gegrundet, kann zu diesem Zeitpunkt
schon auf eine zehnjéhrige Tradition zurtckblicken. Ziel der Ini-
tiative ist es, im Rahmen solcher Kolloquien Studierenden und
jungen Promovierenden ein Forum zu bieten, um frih wissen-
schaftliche Arbeitsablaufe zu testen und in einer Weise eigen-
standig zu arbeiten, die ihnen durch das modularisierte Studium
oft verwehrt bleibt. Dies beinhaltet die Vorbereitung eines wis-
senschaftlichen Vortrags mit eigenen Thesen und Themen-
schwerpunkten sowie die Prasentation, Diskussion und spater
Uberarbeitete Publikation desselbigen. Die Idee von IGNIS ba-
siert darauf, dass es sich von Studierenden an Studierende rich-
tet und auf Augenhdhe stattfindet. Der Wunsch, interdisziplinar
zu arbeiten und einen Austausch Uber die Fachergrenzen hinaus
zu ermdéglichen, steht dabei im Vordergrund.

Nach diesem Grundsatz haben bereits vier Kolloquien geis-
teswissenschaftliche Fragestellungen unter interdisziplinédren

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

vi

Perspektiven betrachtetet: ,,Wo die Liebe hinfallt... - AMORali-
sche Liebeskonzeptionen in der europdischen Geistesge-
schichte" (2005), ,,Vom Wettstreit der Kiinste zum Kampf der
Medien - Medialitéatsdiskurse im Wandel der Zeiten" (2006),
,,Habt euch mude schon geflogen? Reise und Heimkehr als kul-
turanthropologische Phanomene" (2009) sowie ,,Ich lese, also bin
ich. Medien der Schriftlichkeit und ihre Rezipienten im Wandel"
(2012),

Nach einer erneut dreijahrigen Pause fand vom 24. - 26. April
2015 das 5. GieRener Studierendenkolloquium unter dem Titel
»Der Mythos vom Mythos - Interdisziplindre Perspektiven auf
das Mythische in Kiinsten und Wissenschaften” statt. Wie bereits
angedeutet, stand fur die Organisatoren nicht nur die Omnipré-
senz des Konzepts ,,Mythos" in der europdischen Geistesge-
schichte, sondern auch die Allgegenwartigkeit des Begriffs bis in
die eigene Gegenwart im Zentrum. Das gemeinsam erklarte Ziel
der Teilnehmenden war es nicht, zu einer homogenen Definition
des Begriffs ,,Mythos" zu gelangen, sondern im Gegenteil viele
unterschiedliche Ansétze und deren Reichweite aufzuzeigen.
Eine Abschlussrunde konnte trotz aller Unterschiede gemein-
same Linien und den synergetischen Mehrwert eines interdiszip-
lindren Blicks auf ein grofes Thema hervorheben.

Ihre Lebenskraft bezieht eine Initiative wie IGNIS aus der ge-
meinsamen Arbeit und dem Zusammenschluss von Kréften. So
bleibt im Ruckblick auf das Kolloquium, dessen Organisation
und Durchfuhrung eine groflRe Freude war, vor allem den Insti-
tutionen und Menschen zu danken, die dies ermdglicht haben.
Zuerst zu nennen sind dabei die Justus-Liebig-Universitat Gie-
Ren, die die Raumlichkeiten zur Verfigung gestellt hat, sowie
die GielRener Hochschulgesellschaft und die Maria-und-Dr.-
Ernst-Rink-Stiftung, bei denen wir uns sehr herzlich fur die fi-
nanzielle Unterstitzung bedanken mdchten, durch die sie das
Kolloguium und die hier vorliegende Publikation erst mdglich
gemacht haben. Unser Dank gilt zudem den erfahrenen Ratge-
berinnen und engagierten Helferinnen des Instituts fur Alter-
tumswissenschaften in GielRen: Zuerst Herrn Professor Peter von
Moéllendorff (Griechische Philologie) und Herrn Professor Hel-
mut Krasser (Lateinische Philologie), die nicht nur in pragmati-
schen Fragen jederzeit ein offenes Ohr und einen Rat hatten, son-
dern auch ein Quell der Motivation waren. Ein besonderer Dank
gilt Frau Professor Susanne Gédde (Berlin), die das Kolloquium

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

vii

nicht nur durch ihren Abendvortrag ,,Athen und Theben. Antike
Grundungsmythen im Spannungsfeld von Ideologie und Sub-
version", sondern auch durch ihre engagierte Teilnahme an den
Diskussionen enorm bereichert hat. Wir bedanken uns ebenfalls
bei all jenen Organisatorinnen vergangener IGNIS-Tagungen,
die uns jederzeit mit Rat und Tat zur Seite standen, darunter be-
sonders bei Helge Baumann, Anna-Lena Kérfer und Wiebke
Nierste. Fur Unterstitzung bei der Bearbeitung des vorliegen-
den Bandes danken wir zudem Nazim Diehl. Ein letzter, aber
keineswegs geringerer Dank geht an alle sichtbaren und unsicht-
baren Helferinnen, die uns entlang des Weges unterstiutzt oder
Beitrdge zum Buffet geliefert haben, um auf diese Weise das leib-
liche Wohl der Anwesenden sicherzustellen. Unser spezieller
Dank gilt hierbei unseren unermuidlichen Unterstitzerinnen im
Hintergrund des Tagungswochenendes, Elisabeth Horz und
Theda Thies.

GieRRen, Marz 2019

Kristin Rudersdorf
Saskia Schomber
Florian Sommerkorn

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Inhaltsverzeichnis

VOPWOT ..ottt e st e e e et e e s be e s beeeesbeesaeeesnreeanes Y,

Saskia Schomber (GielRen)
BINTEITUNG .o 1

Carsten Schmieder (Berlin)

Maritene Deibl (Wien)
Mythos als Gestus von Reprasentation...........ccccoeovennienennicnienens 41

Choong-Su Han (Seoul)
Mythos als Grundlage des Lebens bei Platon, Nietzsche und
[ K=Y o £=To Lo 1= ST SOURRSTTSTRT 59

Mihail-George Hancu (Bukarest/Hamburg)
Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 75

Quintus Immisch (Tubingen)
Chambre d*echos.
Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und Barthes...................... 87

Jennifer Hartmann (Gottingen)

Die Leistungsfahigkeit der Kategorie des Mythos fur die
christliche Wirklichkeitswahrnehmung.

Martyrerakten im spétantiken Christentum..........ccccocoiiicins 111

Nazim Dienl (GieBBen)
Kampfum, durch und mit Symbolen.
Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP............. 139

Robin Auer & Maria Krumpelmann (Heidelberg)
Tolkien's Middle-Earth.
A MYth in @ TeSt TUDE .o 161

Thomas Robak (Erfurt)
Uber den mythologischen Gebrauch religidser Metaphern in
profaner MedienSPrache.. ... 183

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung

Saskia Schomber (GieBen)

aber der Mensch ist ein wahrer Narzif3; er bespiegelt sich tberall gern
selbst; er legt sich als Folie der ganzen Welt unter.
Johann Wolfgang Goethe, Wahlverwandtschaften

Yes, something of yourself is said

In this great shining figure. You

Must have come to self-knowledge, read

Yourself within that image who

Draws every visitor. You made

From gleaming paint that tempting thing -

Man staring at his suffering.

And at his joy.

Elizabeth Jennings, Caravaggio’s Narcissus in Rome

1 Der Mythos vom Mythos

Als werfe nicht der Begriff Mythos bereits endlose Fragen auf,
stellt der Titel des vorliegenden Bandes Uberdies die Frage nach
dem Mythos vom Mythos, begibt sich gewissermalien tUber den
Mythos hinaus und wieder zu ihm zurtck. Wie liel3e sich dieses
Unterfangen besser skizzieren als dadurch, mit einem Mythos zu
beginnen? Der romische Dichter Ovid erzahlt in seinen Metamor-
phosen, entstanden im ersten Jahrzehnt n. Chr., von der Ver-
wandlung von Formen in neue Kérper, wie er im Prodm ankin-
digt,1 mithin auch vom Verlust des geformten Kdrpers, wie im
Falle des Narziss: Dem Sohn des Flussgottes Cephisus und der
Nymphe Liriope wird vorausgesagt, er werde ein hohes Alter er-
reichen, solange er sich selbst nicht kennenlerne.2 Als der heran-
wachsende Narziss eines Tages wahrend der Jagd Durst be-
kommt und sich Uber eine Wasserquelle beugt, erblickt er sein
Spiegelbild und ist von dessen Schdnheit gebannt. Da er jedoch
zuerst nicht versteht, dass es sich um eine Reflexion seiner selbst

Ovid, Metamorphosen 1, 1-2: in nova fert animus mutatas dicere formas /
corpora. [...] (,,Der Geist drangt, davon zu berichten, wie Gestalten in
neue Korper verwandelt wurden.").

Ovid, Metamorphosen 3, 348: fatidicus vates 'si se non noverit® inquit (,,Der
weissagende Seher sagte: 'Wenn er sich nicht kennenlernt.™).

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

2 Saskia Schomber

handelt, verzehrt er sich nach der Gestalt im Wasser, die er im-
mer nur beinahe zu fassen bekommt.3Er verkennt lange, dass es
sein eigener Kdrper ist, der das Bild hervorbringt, und dass das
Begehren nach dem Bild, der Wunsch, zu wissen, quid videat, nur
zu dem zuruckfuhrt, quod videt, ndmlich zu ihm selbst.4 Als ihn
diese Erkenntnis schlie8lich trifft, erschittert sie ihn.5Vor die-
sem Bild im Wasser siecht er, wie prophezeit, dahin.

Was ein Prozess stéandiger Selbstbespiegelung ist, wird fur
Narziss zu einem Akt des Begehrens von etwas vermeintlich
Fremden. Als sich herausstellt, dass es unerfillbar, weil auf sich
selbst gerichtet ist, scheitert Narziss an der Sublimierung dieses
Begehrens. Er bringt das Bild hervor, das nur existiert, solange er
sich spiegelt. Gleichzeitig empfindet er sich als Betrachter und
kann eine exzentrische Perspektive einnehmen. Die F&higkeit,
aus sich herauszutreten und sich von auflen zu sehen, ist es ge-
rade, die nach Helmuth Pl1essner den Menschen vom Tier un-
terscheidet:

Am Leitfaden des begegnenden Blicks kann die Entdeckung der Rezi-
prozitat des Korperschemas erfolgen. Voraussetzung hierfur ist, daB
der Blick in dieser Bedeutung erlebt wird, eine Voraussetzung, die
beim Menschen durch seine exzentrische Position zu sich und der Um-
welt erfullt ist.6

Aus Plessners Definition einer solchen Reziprozitét des Kérpersche-
mas, die auch dazu dient, das Selbst vom Anderen zu unterschei-
den, wird sogleich Narziss' Problem deutlich. Sie beruht auf ei-
ner Distanz, die der Mensch zum anderen wahrtund die Narziss
abgeht.7Narziss kann den Blick seiner Augen im Wasser sehen,

3 Ovid, Metamorphosen 3, 453: posse putes tangi: minimum est, quod amanti-
bus obstat (,,Man sollte glauben, dass er berihrt werden kann: Ganz we-
nig ist, was die Liebenden hindert.").

4 Ovid, Metamorphosen 3, 430: quid videat, nescit, sed quod videt, uritor illo
(,Was er sieht, weill er nicht, aber nach dem, was er sieht, verzehrt er
sich.").

5 Ovid, Metamorphosen 3, 463-464: iste ego sum! Sensi; nec me mea fallit
imago: /Zuror amore mei, flammas moveoque feroque (,,Das bin ich selbst!
Jetzt verstehe ich es. Und nicht tduscht mich mein eigenes Bild, ich ver-
ursache und erleide die Flammen.").

6 Plessner 1982, 395.

7 PLESSNER 1982, 396. Plessner leitet aus der Exzentrizitat die Nachahm-
ungsfahigkeit des Menschen ab, mit der sich zugleich die Frage nach
der jeweils eigenen Identitat verbindet, vgl. dazu EBD. 398: ,,Auch und

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 3

ihm aber nicht begegnen, da es kein anderer ist, der ihn anblickt,
sondern er selbst.8VVon der Faszination fur sein Spiegelbild, die
ihn ergriffen hat, vermag er sich nicht mehr zu I6sen.9Um sein
Begehren zu erfullen, musste er aus sich selbst heraustreten und
zum Anderen des Bildes werden kénnen, was nicht mdglich ist
- dem Menschen ist eine exzentrische Position auf sich selbst ge-
geben, aber mit eben dieser, einer Position des Betrachtens, muss
er sich begnugen. Der exzentrische Blick ist zudem immer nur
ein fluchtiger: Er ist ein vorubergehendes Heraustreten, bleibt
aber am Ende doch der eigene Blick.

Narziss' Reflexionen auf seine Situation zeigen, dass er zeit-
weise darum ringt, sich zu retten, doch eine Sublimierung seines
unerfullbaren Begehrens scheitert an seiner fehlenden Distanzie-
rung. Den Schritt zur Asthetisierung, die Gestalt im Wasser nur
als Spiegelbild, nicht aber als ein begehrbares Gegenuber zu be-
greifen, kann Narziss nicht vollziehen. Was daraus fur ihn folgt,
hédlt Rainer Maria Rilke im zweiten seiner Narziss-Gedichte
eindrucklich fest:

Er liebte, was ihm ausging, wieder ein

und war nicht mehr im offnen Wind enthalten
und schloB entziickt den Umkreis der Gestalten
und hob sich aufund konnte nicht mehr sein.10

Narziss vermag es nicht mehr, die einmal getrennten Perspekti-
ven wieder zusammenzuftgen, die Kategorien von Innen (selbst)

gerade die Nachahmung des Anderen kann die eigene Urspringlich-
keit bezeugen, wenn sie sich dieser Begrenzung bewusst bleibt.”

8 Pressner 1982,394: ,Sobald mein Blick das fremde Auge trifft, sehe ich
mich erblickt, angeblickt - und nicht nur (etwa in der Art des Augen-
arztes) das Auge. Der Andere sieht nicht nur aus, sondern - mich an
und steht damit in der Position des Vis-a-vis als derjenige, mit dem ich
den Platz tauschen kann. In dieser Vertauschbarkeit des Blickpunkts,
die mir sein Blick bezeugt, ist er ein Anderer, bin ich fur ihn ein Ande-
rer."

9 Das Gedicht verrat, dass er selbst nach seinem Tode nicht davon los-
kommen wird, vgl. Ovid, Metamorphosen 3,504-505: tum quoque se, post-
quam est inferna sede receptus, /Zin Stygia spectabat aqua. [...] (,,Auch dann,
nachdem er in die Unterwelt aufgenommen worden war, betrachtete er
sich im Wasser der Styx.").

1 RILKE 1996,55. Vgl. auch den Kommentar dazu (EBD. 476-477) zum Ein-
heitsverlangen, das in Rilkes Gedicht zum Ausdruck kommt.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

4 Saskia Schomber

und Auflen (fremd) brechen fur ihn ein.11 Durch die Erkenntnis
seines Spiegelbilds damit konfrontiert, nicht von einem anderen
angesehen zu werden, sondern sich selbst anzusehen, muss Nar-
ziss erkennen, dass es fur ihn kein fremdes Objekt des Begehrens
gibt und dass auch er selbst nicht Objekt eines fremden Begeh-
rens ist. Er mdchte sich von seinem Korper lésen, ein Anderer
werden, um sein Begehren danach erfullen zu kénnen, kann es
aber nicht: So musste in der Erfullung seines Begehrens ja auch
das Begehrte zugleich zu Grunde gehen.

Quod cupio, mecum est: inopem me copiafecit.
o utinam a nostro secedere corpore possem!
votum in amante novum: veilem, quod amamus, abesset!12

Doch auch ohne Spiegelbild kann Narziss nicht mehr leben: Als
seine Tranen das Wasser aufwirbeln und das Bild so verscheu-
chen, gerdat er auBer sich. Narziss geht den einzigen Weg, der
bleibt, um sich mit der begehrten Gestalt zu vereinen: Er zer-
flieRt.13Gebannt von der Faszination an sich selbst und dadurch
aulerstande, mit der restlichen Welt in Interaktion zu treten
(nicht mehr im offnen Wind enthalten),4bleibt Narziss nur ein Aus-
weg: den Kreis zu sich selbst zu schlieBen, die Selbstzerstérung.

Mit der Geschichte des Narziss ist gewissermalien ein mythi-
sches Paradigma fur die Beschaftigung mit dem Mythos selbst
formuliert. Mit derselben Schwierigkeit, den zerflieBenden
Grenzen von Selbstbezug und Objektbezug, konfrontiert uns der
Mythos. Nehmen wir ndmlich Ausgang von einer der berihm-
testen Formeln, auf die der Mythos-Begriff von W atter Burkert
gebracht worden ist - ,,Myth is a traditional tale with secondary,

1 Ovid, Metamorphosen 3, 465: quidfaciam? roger, anne rogem? quid deinde
rogabo? (,,Was soll ich tun? Mich bitten lassen oder bitten? Was soll ich
dann erbitten?").

2 Ovid, Metamorphosen 3, 466-468 ("Was ich begehre, ist mein. Die Fulle
macht mich arm. Oh, wenn ich mich doch von meinem Kérper trennen
konnte! Ein neuer Wunsch fur einen Liebenden: Ich winschte, dass das,
was ich liebe, fern ist.").

13 Ovid, Metamorphosen 3,480-493, bes. 490: liquitur. Zum Verlangen nach
Einheit in der Narziss-Episode siehe auch KIENING 2009.

XU Narziss' Korper verliert gar die Form, durch die er Objekt eines frem-
den Begehrens und damit Teil einer sozialen Realitat sein konnte, vgl.
Ovid, Metamorphosen 3, 493: nec corpus remanet, quondam quod amaverat
Echo (,,Auch der Korper, den Echo einst geliebt hatte, bleibt nicht zu-
rack.").

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 5

partial reference to something of collective importance"’5 tritt
uns der Mythos als Erzadhlung und Spiegelung entgegen. Mythos
begegnet uns als etwas anderes, das einen Ursprung aufierhalb
unserer selbst hat und dem, insofern wir von einer Beschreibung
als traditional tale ausgehen, eine historische Tiefe eignet. So wie
Narziss ein Bild im Wasser erblickt und glaubt, einem anderen
gegenuberzustehen, wird der Mythos als etwas von aullen an
uns herangetragen - als alte Erzadhlung, als Sprache, als etwas,
das vorgegeben istlund Gbernommen werden kann.l7

Dabei begegnen wir dem Mythos jedoch immer nur dann
wirklich, wenn er hat, was Burkert allgemein als ,,partial refe-
rence to something of collective importance"” beschreibt - My-
thos, in welcher Form auch immer, gewinnt die fur sein Weiter-
leben erforderliche Relevanz nur mit seiner Aktualisierung fur
die jeweils eigene Gegenwart. Verliert er diesen Bezug, wird er
nicht mehr tradiert. So ist Mythos nicht nur Erzéhlung, sondern
immer auch Spiegel des Menschen, auf den er sein Selbstbild
projiziert: In seinen weltdeutenden und -strukturierenden Er-
zéhlungen erkennt der Mensch sich und seine Rolle in der Welt
wieder. Wie Narziss im Wasser sieht der Mensch sich im Mythos
gespiegelt. Daher ist Mythos immer wieder als eine Form von
Weltaneignung, -bewaéltigung, -ausgestaltung und -bewertung
verstanden worden,18 als Ausdruck oder Ausgreifen des Men-
schen in die Welt.

Die Diachronie des Mythos, die ihn als etwas immer schon
da Gewesenes erscheinen l&sst,19 macht ihn jedoch zugleich zu

5 Burkert 1979, 23.

¥ Gemeinhin zeichnet sich der Mythos gerade dadurch aus, dass er keine
Autorinnen kennt, sondern wie die Quelle, auf die Narziss im Wald
stoRt, einfach da ist; fur seine jeweiligen asthetischen Ausformungen
gilt dies gleichwohl nicht, ebenso wenig fur beispielsweise die platoni-
schen Mythen - selbst wenn diese ursprungslos erscheinen wollen -
oder moderne Beispiele, siehe dazu den Beitrag von Auer/KrUMPEL-
MANN in diesem Band (vgl. auch unten, Anm. 19).

7 Beide Bedeutungen, die der Erzahlung und des gesprochenen wie un-
ausgesprochenen Wortes, sind bereits dem griechischen Wort pt0o<;
inharent.

B Zu dieser Einteilung mythentheoretischer Ansétze siehe Kratz/ZGOLL
2013, 4-7.

1 Diese Struktur des Immer-schon-da-gewesen-Seins eignet letztlich auch
modernen Mythen (siehe dazu die Beitrage in der dritten Sektion dieses
Bandes), die sich als traditional tale nicht unbedingt in Bezug auf ihren

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

6 Saskia Schomber

mehr als nur einem Spiegel und verleiht der Begegnung mit ihm
eine doppelte Natur. Mythos ist immer auch eine Akkumulation
historischen Substrats: Er wird nicht nur erzahlt, sondern es wird
auch Uber ihn erz&hlt, er wird von auflen betrachtet und reflek-
tiert. Tatsachlich durfte es - selbst fur antike Mythen - unmaog-
lich sein, an den Punkt zurickzugelangen, an dem sie uns nur
als traditionelle Erzdhlungen von einer wie auch immer gearte-
ten gesellschaftlichen Relevanz entgegentreten. Vielmehr sind
auch antike Mythen, soweit wir zurtckblicken kénnen - und
dies ist nun einmal nicht weiter, als Bild- und Schriftzeugnisse
reichen -, nicht nur ein Instrument der Weltdeutung gewesen,
sondern auch Gegenstand kunstlerischer und deutender Ausei-
nandersetzung.

Daher ist der mythenproduzierende und -rezipierende
Mensch kein Narzisst. Was die Begegnung des Menschen mit
dem Mythos von der des Narziss mit seinem Spiegelbild unter-
scheidet, ist eben dieser Prozess, die Asthetisierung des Mythos.
Im Prozess dieser Asthetisierung hantieren wir mit einem dop-
pelten Spiegel: Wir denken und erzdhlen nicht nur mythisch,
sondern wir setzen uns auch in Kinsten und Wissenschaften mit
unserem mythischen Denken und Erzé&hlen auseinander. Die
anthropologische Selbstbezuglichkeit des Mythos steht dabei im-
mer wieder im Zentrum seiner Betrachtung, auch dann, wenn es
vor allem um seine qualitative Form geht: darum, den Mythos
als Gestalt und Gestaltungsprinzip unserer Selbst- und Welt-
wahrnehmung zu reflektieren. Sowohl mythisches Sprechen als
auch Sprechen Uber Mythos kénnen gleichermallen in wissen-
schaftlichen wie kinstlerischen Diskursen Platz finden.

Auch in Narziss wird irgendwann ein Reflexionsprozess
Uber den Vorgang der Spiegelung ausgel6st. Doch kann er sich
gleichwohl nicht von der Faszination seines Bildes losrei3en:
Selbst als Narziss erkannt hat, dass es sich um sein Spiegelbild
handelt, misslingt es ihm, sich davon zu distanzieren und in An-
erkennung beider Perspektiven weiterzumachen. Auf die glei-
che Weise fordert es der Umgang mit dem Mythos, zwischen sei-
nem gestalterischen und seinem gestaltbaren Potenzial hin und
her zu wechseln. Das Verharren Giber dem Spiegelbild, eine un-
reflektierte identifikatorische Sinnstiftung, das Festhalten an nur
einer Perspektive birgt die Gefahr, die Welt jenseits des Spiegels

(vor)historischen Ursprung, sehr wohl aber auf ihre Unhinterfragbar-
keit und Gultigkeit verstehen.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 7

dartber zu vergessen. D Vor dem Schicksal des Narziss bewahrt
uns nach Hans Blumenberg nur die ,,Arbeit am Mythos"2., die
nicht weniger als jedes Begehren nach Befriedigung strebt und
gleichwohl unendlich ist: Sie hindert uns daran, wie Narziss tber
unserem externalisierten Spiegelbild zu zerflielRen.

Es ist diese doppelte Spiegelfunktion des Mythos, sein Poten-
zial als gleichermalen Produkt und Projektionsflache menschli-
cher Welt- und Selbstdeutung, die besonders in der Fulle der
Mythos-Theorien des 20. Jahrhunderts greifbar wird. Sie durch-
ziehen in unterschiedlichster, gleichwohl nicht systematischer
Form die Beitrage dieses Bandes. So zeigt sie sich beispielsweise
in der strukturalistischen Mythos-Theorie, wie sie besonders von
Claude Fevi-Strauss begriindet wird, der sich mit den struktu-
rellen Ordnungsprinzipien sowie dem Symbol- und Zeichencha-
rakter des Mythos befasst.2 Obwohl der Strukturalismus

2D Einer solchen Festlegung des Mythos auf eine definitorische Substanz
wohnt Gberdies eine ideologische Gefahr inne: Es gibt der politisch-ma-
nipulativen Kraft des Mythos Raum, die Existenz einer produktiven
wie exzentrischen Beziehung zu ihm zu verkennen. Die Problematik
einer solchen Sinnfeststellung, die die Historizitat und standige Aktu-
alisierung des Mythos ignoriert, wird nicht zuletzt in Ernst Cassirers
Reflexionen auf den politischen Mythos in den Jahren nach dem Zwei-
ten Weltkrieg deutlich. Mythos wird dann zu einem Instrument der
Kriegsfuhrung mit realpolitischen Auswirkungen und gerat in Ver-
dacht, vgl. Cassirer 1987, 368: ,,Es war 1933, daB die politische Welt
sich etwas Uber Deutschlands Wiederaufristung und ihre mdéglichen
internationalen Folgen zu sorgen begann. Tatsachlich hatte diese Wie-
deraufristung viele Jahre vorher begonnen, aber hatte sich fast unver-
merkt vollzogen. Die wirkliche Wiederaufristung begann mit der Ent-
stehung der politischen Mythen." Vgl. dazu auch unten Walter Benja-
mins Mythos-Begriff.

21 Blumenberg 1979, 684-685: ,,DaR etwas zu Ende gegangen sei, hat
seine drohende oder trostende Bedeutung ausschlieflich von dem her,
was diesem Vollzug erlag. [...] Die Arbeit am Mythos enthalt den Ver-
dacht, daf ihr Erfolg zugleich den Verlust einer Gewi3heit impliziert.
Es gibt keine andere Modalitat der Erinnerung an den Mythos als die
Arbeit an ihm; aber auch keinen anderen Erfolg dieser Arbeit als die
Vorweisung der letzten Moglichkeit, mit ihm umzugehen - auf die un-
ausschlieBbare Gefahr hin, durch die erneut letzte Mdglichkeit wider-
legt, der Konsequenz des noch nicht eingeldsten Anspruchs tberfuhrt
zu werden."

2 Grundlegend und pragend fiur die strukturalistische Mythos-For-
schung waren Uberdies die Arbeiten Vladimir Propps, mit denen sich

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

8 Saskia Schomber

gemeinhin als ahistorisch gilt, wird er dennoch bereits in seiner
ethnologischen Einfassung bei Levi-Strauss auf ein historisches
Dahinter transparent.2 Er beginnt zudem die eurozentrische
Auffassung des Mythischen und einen eurozentrischen Mythos-
Begriff aufzulésen. Mythos ist damit von der konkreten Erz&h-
lung zum formalen Bedeutungssystem geworden, zur Sprache,
und insofern unhistorisch, als er als allgegenwartig und keiner
Urszene verbunden betrachtet wird.24 Dieses Mythos-Verstand-
nis greifen spétere Forscher wie Roland Barthes Und Clifford
Geertz auf: Wahrend Barthes' eine Zuspitzung von Levi-
Strauss' Ansatz und damit zugleich eine Ausweitung des My-
thos-Begriffs vornimmt, indem er ihn als semiotische Aus-
drucksform definiert,5 versteht Geertz Mythen als eine Form
kultureller AuRerung, die den Text einer Kultur ergeben und als
solcher vom Ethnologen in einer sog. Dichten Beschreibung lesbar
gemacht werden sollen - womit er auch den Blick von struktu-
ralistischen Systemen hin zu spezifischen sozialen Situationen

auch Levi-Strauss intensiv auseinandersetzt, siehe dazu GRAZZIN11999,
28-48.

2 Levi-Strauss 1978, 230 selbst spricht dem Mythos eine ,,doppelte, zu-
gleich historische und ahistorische Struktur" zu; vgl. auch seine
Schlussfolgerungen zum Mythos (Levi-Strauss 1978, 231): ,Erstens,
der Mythos besteht wie jedes Sprachgebilde aus konstitutiven Einhei-
ten; zweitens diese Teileinheiten setzen das Vorhandensein solcher Ein-
heiten voraus, die normalerweise in der Struktur der Sprache vorhan-
den sind, wie Phoneme, Morpheme und Semanteme. Aber sie verhal-
ten sich zu diesen wie die letzteren zu den Morphemen und diese zu
den Phonemen. Jede Form unterscheidet sich von der vorhergehenden
durch einen grofReren Schwierigkeitsgrad.”

2 Menninghaus 1986,11-13.

% Barthes 2010, 251: ,,Der Mythos ist ein System der Kommunikation,
eine Botschaft. Man ersieht daraus, dall der Mythos kein Objekt, kein
Begriff und keine Idee sein kann; er ist eine Weise des Bedeutens, eine
Form. Spéater wird es erforderlich sein, fur diese Form historische Gren-
zen, Bedingungen ihrer Verwendung anzugeben, und spéter wird auch
die Gesellschaft wieder in sie eingefuhrt werden mussen; trotzdem ist
sie zunachst als Form zu beschreiben." Zum Mythos als semiologi-
schem System siehe zudem Barthes 2010, 258: ,,Im Mythos findet sich
dieses dreidimensionale Schema, von dem ich eben sprach, wieder: Sig-
nifikant, Signifikat und Zeichen. Doch der Mythos ist insofern ein be-
sonderes System, als er auf einer semiologischen Kette aufbaut, die
schon vor ihm existiert: Er ist ein sekundares semiologisches System."

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 9

lenkt.26 Die Beschéaftigung mit dem Mythos in der Ethnologie
und Anthropologie zeigt also rasch, wie die Fragen nach Selbst-
und Objektbezug in Schwingung geraten und einander Uber-
kreuzen, geht es doch in Geertz' Dichter Beschreibung nicht nur in
einem paradigmatischen Sinne darum, wie Mythen strukturell
funktionieren, sondern auch um ihr jeweils kulturspezifisches
Syntagma, darum, was sieflir wen sagen.

Entschieden auf die anthropologische Selbstbezuglichkeit
des Mythos gerichtet ist der Blick der psychoanalytischen My-
theninterpretation Sigmund Freuds, die in ihnen eine Verarbei-
tung und Abbildung psychischer Vorgénge erkennt. Obgleich in
zugespitzter Form, ist auch hier Mythos ganz dezidiert zugleich
Ausdruck im Sinne einer von der - kollektivenZ7- menschlichen
Psyche hervorgebrachten Erzéhlung wie auch als solche ein Ob-
jekt, das wissenschaftlich gelesen und reflektiert, im Sinne der
Psychoanalyse auf die darin realisierte Wunscherftllung hin de-
codiert werden soll.28 Entwickelt hat Freud dieses Modell vor

% Dazu Geertz 1983, 259 bei der Untersuchung des balinesischen Hah-
nenkampfes: ,,Die Kultur eines Volkes besteht aus einem Ensemble von
Texten, die ihrerseits wieder Ensembles sind, und der Ethnologe be-
muht sich, sie Gber die Schultern derjenigen, fur die sie eigentlich ge-
dacht sind, zu lesen. [...] Man kann, wie ich es hier tat, innerhalb einer
mehr oder weniger abgegrenzten Form bleiben und nur diese ausloten.
Man kann sich auf die Suche nach umfassenderen Einheiten oder ver-
deutlichenden Kontrasten zwischen verschiedene Formen begeben.
Man kann sogar Formen aus verschiedenen Kulturen betrachten, um
den Charakter der einen Abgrenzung zur anderen zu bestimmen."

27 FREUD 1972, 222: ,,[...] esist z.B. von den Mythen durchaus wahrschein-
lich, daR sie den entstellten Uberresten von Wunschphantasien ganzer
Nationen, den Sékulartradumen der jungen Menschheit, entsprechen.”
Mythos steht insofern in Parallele zum Traum als individualpsycholo-
gischem Phanomen, siehe dazu und zum Verhéltnis von Phylo- und
Ontogenese VOGT 2014, 593-594.

28 Freud 1973, 287-288: ,,Ich glaube in der Tat, dalR ein grofRes Stlick der
mythologischen Weltauffassung, die weit bis in die modernsten Religi-
onen hinein reicht, nichts anderes ist als in die AuBenwelt projizierte
Psychologie. Die dunkle Erkenntnis (sozusagen endopsychische Wahr-
nehmung) psychischer Faktoren und Verhéltnisse des UnbewuBten
spiegelt sich - es ist schwer, es anders zu sagen, die Analogie mit der
Paranoia muf hier zu Hilfe genommen werden - in der Konstruktion
einer Ubersinnlichen Realitat, welche von der Wissenschaft in Psycho-
logie des Unbewuf3ten zuriickverwandelt werden soll. Man kdnnte sich
getrauen, die Mythen vom Paradies und Stndenfall, von Gott, vom

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

10 Saskia Schomber

allem anhand seiner Interpretation des Odipus-Mythos, dem
Freud eine ,durchgreifende und allgemeingiltige Wirksam-
keit"Dattestiert und aus dem er den sog. Odipus-Komplex ablei-
tet: das psychoanalytische Modell, das ,,die Gesamtheit der kind-
lichen Liebes-, Hass- und Schuldgefuhle gegentiber den Eltern”
sowie dessen Entstehung als ,,Resultat interpersoneller, in-
tersubjektiver und familiendynamischer Vorgange"3beschreibt.
Eine solche Form der Mythenanalyse findet ihre Starke im Auf-
decken motivischer Zusammenhéange und deren anthropologi-
scher Bedeutung, abstrahiert gleichwohl beinahe vollstdndig
von allen formalen und historischen Spezifika.3

Eine andere Perspektive erdffnet W atter Benjamins Kriti-
sche, geschichtsphilosophische Auffassung des Mythos, die nach
W infried Menninghaus vor allem durch ihre Kontrastrelatio-
nen zu zeitgendssischen wie fruheren Mythos-Konzepten be-
leuchtet werden kann® und damit ein gutes Beispiel dafur ist,
wie die Auseinandersetzung mit dem Mythos zugleich zu einem
Ab- und Auftrdgen historischen Substrats wird. Fur die hier ent-
wickelte Gegenuberstellung von exzentrischer und produktiver
Doppelperspektive ist vor allem interessant, dass Benjamin eine
formale Bestimmung des Mythos ohne geschichtsphilosophische
Einbettung, wie sie der Strukturalismus vertritt, abgelehnt hétte.
GleichermalRen ablehnend begegnet er jedoch der sinnstiftenden
Dimension des Mythos und steht damit stellvertretend fur die
Mythen-Skepsis, die das 20. Jahrhundert mit seinen spezifischen
historischen Entwicklungen erlebt.3 Daher ist auch eine impli-
zite Ablehnung des romantischen Mythos-Begriffes, die eine sol-
che geschichtsphilosophische Einbettung gerade vornimmt, bei
Benjamin erkennbar: In Weiterentwicklung und Abgrenzung
zum Mythos-Begriff der Aufklarung, die Mythos als vorbegriff-
lich-frihzeitliche und damit Uberholte wie unzureichende

Guten und Bdsen, von der Unsterblichkeit u. dgl. in solcher Weise auf-
zuldsen, die Metaphysik in Metapsychologie umzusetzen."

Freud 1948, 267.

Zum Odipus-Komplex siehe Mertens 2014.

VOGT 2014, 596.

Menninghaus 1986,10-25.

Vgl. dazu auch oben Anm. 20 zu Ernst Cassirer, in dessen Werken eben-
falls der Einfluss der zeitgendssischen, politischen Instrumentalisie-
rung von Mythos und Mythologie zu splren ist.

B8R 8N

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 11

Denkform betrachtet hat,3wollte die Romantik in ihm eine sinn-
stiftende, gottlich-offenbarende Bedeutungsform erkennen.
Beide Positionen lehnt Benjamin ab: Er versteht Mythos zwar -
wie die Aufklarung und die Romantik - als eine Denkform, aber
als eine durchweg bedrohliche, die fuir ihn sogar die von beiden
vorausgesetzte Opposition von Wahrheit und Mythos sprengt:
»ES gibt keine Wahrheit, denn es gibt keine Eindeutigkeit und
also nicht einmal Irrtum im Mythos."3%

Nicht zuletzt auch in der Ethnologie¥ und Religionswissen-
schaft zeigt sich im 20. Jahrhundert der Versuch, zum Ursprung
des Mythos vorzudringen und seine Genese zu ergrinden. Da-
bei wurde immer wieder vor allem das Verhaltnis und die Ab-
hangigkeit von Mythos und Ritual in den Blick genommen3 -

# Horstmann 1984, 286-287. Auch die aufklarerische Desavouierung
des Mythos steht aber seiner Tradierung in ,,allegorisch-symbolischer
Deutung" und als ,,fur Kunstler, Gelehrte und alle Gebildeten nutzli-
ches inventarisierbares Wissen" in Form von Mythologien nicht entge-
gen (Ebd.).

$ BENJAMIN 1974, 162. Zu diesem Mythos-Verstandnis, das das ,,aufkla-
rerische Mythos-Denken an seinen eigenen Begriffen transzendiert"
und seiner ,,Erkenntnis von der » Indifferenz « des Mythos gegen die
Wahrheit", sieche Menninghaus 1986, 17-19. Bedrohlich ist diese Un-
eindeutigkeit, weil sie fir Benjamin die ,, >schlechte< Zweideutigkeit
des Mythos bzw. der im Mythos verhafteten gesellschaftlichen Verhalt-
nisse" (Ebd. 19) ist, die von ihm verstanden wird ,,als Zwangszusam-
menhang, als >falsche< Verbindlichkeit. [...] Gewalt und Verblendung
bleiben vom Frih- bis ins Spatwerk integrale Momente seines Mythos-
Begriffs." (Ebd. 15).

¥ Darunter JAMES FRAZERS berithmtes, die vergleichende Methode mitbe-
grindendes Werk The Golden Bough, in dem er eine weltgeschichtliche
Entwicklung des menschlichen Denkens vom magischen tber religio-
ses hin zu rationalem Denken konstatiert. Mythos ist fir Frazer Zeug-
nis von ,transparent attempts at rationalising old beliefs" (FRAZER 1929,
352), eine nachtragliche Erklarung fir Rituale, die aus der Zeit eines
magischen Weltverstandnisses tradiert sind und im religiosen Denken
erklarungsbedurftig werden, wobei diese Fremdheit von Ritus und
Mythos aus Frazers - klar eurozentrischer Perspektive - nicht nur
durch zeitliche, sondern auch durch kulturelle Distanz entstehen kann,
vgl. Frazer 1929, 294.

37 So besonders im Umfeld der Cambridge Ritualists, vgl. die Extrempo-
sition bei JANE HarriSON, derzufolge jeder Mythos urspringlich zu ei-
nem Ritual gehdrt (HARRISON 1912, 16): ,Ritual is the utterance of an
emotion, a thing feit, in action, myth in words or thoughts. They arise
pari passu. The myth is not at first aetiological, it does not arise to give
reason; it is representative, another form of utterance, of expression."

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

12 Saskia Schomber

ein Problem, das in der neueren Forschung mit Skepsis wahrge-
nommen wird, da keiner der beiden Komplexe Mythos und Ri-
tual grundséatzlich auf den anderen reduzierbar scheint, noch
eine solche Herangehensweise dem narrativen Uberschuss der
erzéhlten Mythen gerecht wird. Gleichwohl gab diese Linie der
Mythentheorie immer wieder neue Impulse, so im soziobiologi-
schen Ansatz W ailter Burkerts3, der selbst die Situation am
Ende des 20. Jahrhunderts folgendermafRen zusammenfasst:

Geblieben sind drei praktikable, auch immer wieder praktizierte Zu-
gange zum Mythos, der ritualistische, der psychoanalytische und der
struktural-semiotische. Sie schliefen sich m.E. nicht aus, entsprechen
vielmehr den Mdglichkeiten einer eher soziologisch-funktionalen, ei-
ner verstehend-phanomenologischen und einer logisch analysierenden
Anthropologie.®

Der Sprung in die Gegenwart des 21. Jahrhundert4) zeigt, dass
wiruns in der Tat mit diesen und neuen Positionen4lkonfrontiert

Mythos wird nach diesem Verstandnis erst sekundar - nach seiner kul-

tischen Genese - zum asthetischen Objekt: "The plots of Attic drama

are things cut off (xcpaxp). They are mythoi that have worked them-

selves loose form the cults of which they were once the spoken utter-

ance, and are thereby material to be freely moulded at the artist's will."

(Harrison 1912, 334)

Burkert 1972, 39-45.

Burkert 1993,11.

Speziell zum Mythosbegriff und zu Mythen in Sprache und Kultur un-

serer Gegenwart vgl. den Beitrag von ROBAK in diesem Band.

4 Die Skepsis gegenliber der postmodernen Mythentheorien, die Burkert
ebenfalls auBert, kann hier nicht geteilt werden. Vgl. BURKERT 1993,12-
13: ,,Das letzte Jahrzehnt hat mit der sogenannten Postmoderne auch
einen Post-Strukturalismus gebracht und anderes Nach-Zeitliche; in
der Literaturwissenschaft macht der Dekonstruktivismus von sich re-
den. Allgemein scheint in den Geisteswissenschaften eine gewisse Ver-
unsicherung oder Entleerung in immer raffinierterer Selbstbezogenheit
und Selbstkritik ihren Ausdruck zu finden. [...] So hat man auch das
Phadnomen des Mythos weiter problematisiert: Man kann die Existenz
des sogenannten Mythos Gilberhaupt in Frage stellen, man kann die Ver-
allgemeinerung des Begriffs Gbers Griechische hinaus anfechten, man
kann die Begriffsbildung im Griechischen kritisch auflésen." Nicht nur
im Lichte der andauernden cultural turns kann Burkerts Einschétzung,
diese durchaus heilsame, selbstkritische Reflexion, sei ,,kein hinrei-
chendes Modell fur die Wirklichkeiten von Leben und Kultur [...],
Wirklichkeiten, die uns noch durchaus im Nacken sitzen" (BURKERT
1993, 13) nicht zugestimmt werden. Es ist zudem beispielsweise der

588

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 13

sehen. Mythos ist Erzéhlung, asthetisches Produkt und Objekt,
Forschungsgegenstand, aber auch, wie dieser zeitlich wie inhalt-
lich begrenzte Uberblick bereits gezeigt hat, seit ilber hundert
Jahren ein grundlegendes Paradigma der Geisteswissenschaften:
Einem Begriff, der in all diesen Farben schillert, kann man sich
nur in seiner Vielfalt ndhern, wie es die Beitrdge dieses Bandes
im Folgenden versuchen.

2 Beitrage in diesem Band

Die hier versammelten Beitrdge behandeln Mythen und Mythos-
Konzeptionen aus den unterschiedlichsten Epochen von der An-
tike bis in die Gegenwart, wobei sie den Begriff des Mythos bis-
weilen als traditionelle Erzdhlung, manchmal als kultur- und li-
teraturtheoretisches Modell, schlieRlich aber auch in seiner all-
tagssprachlichen Bedeutungsdimension benutzen. Die oben
skizzierten Stromungen des 20. Jahrhunderts bilden dabei h&ufig
den theoretischen Rahmen. Alle Beitrdge vereint das Ziel, die
Vieldeutigkeit des Mythos zu wurdigen und mit einem integra-
tiven Mythos-Begriff zu arbeiten, der fur alle Fragen, Texte und
Projekte auf sein jeweiliges Potenzial und seine Grenzen unter-
sucht werden muss. Die Veranstalterinnen der Tagung danken
an dieser Stelle fur ihre Vortrédge im April 2015 Jutien Bobineau
(,,Auf Lumumbas Spuren. Ein afrikanischer Mythos und seine
Geschichte"), Susanne Wenger (,,Kategorische Paradigmen des
»-Mythischen"” im Nibelungenlied"), Isabet1a Heil (,latiar und
visceratio - die Neuinszenierung des Mythos im Ritual”) und Ju-
1ia WIRTH (,,Roland Barthes' Mythenkonzept und die Unsterb-
lichkeit Karls des GroRen"), ebenso wie Nazim Dient und Quin-
TUSIMMISCH, die bereit waren, den vorliegenden Band nach der
Tagung mit ihren Beitrdgen zu bereichern.

Die ersten Beitrdge dieses Bandes beleuchten den Mythos als
philosophisch-anthropologisches Konzept, das =zeitlich und
rdumlich Ubergreifend ein Potenzial zur Weltdeutung und -an-
eighung entfaltet.

Carsten Schmieder Wirft mit seinem Beitrag die Frage auf,
»was Mythos sei”, deren Beantwortung von den Schnittstellen

Mythen-Begriff Roland Barthes', der mehrmals in diesem Band zur
Sprache kommt und der gerade auf der produktiven Schwelle vom se-
miotischen zum poststrukturalistischen Denken steht.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

14 Saskia Schomber

zwischen Medien-, Kultur-, Sprach- und Literaturwissenschaft
her erfolgt. Der Versuch einer solchen Antwort erweist sich so-
mit als rhizomatisch und spannt Mythos zwischen den Begriffen
Erzéhlung, Ursprung, Zeit, Gedachtnis, Erinnerung, Erfahrung,
Vergessen, Speicher, Schrecken und Furcht, Sprache und Ver-
sprachlichung, lllokution, Gesang, Kult, Asthetik etc. auf, um
letztlich als Befund sich einzugestehen, dass definitorisches Be-
muhen positivistischer Wissenschaft in Bezug auf Mythos und
seine UnabschlieRbarkeit vergeblich ist und scheitern muss: My-
thos ist ein wucherndes Mehr, das eine Definition nicht zu um-
fangen vermag und auch kinftig dem Denken sein Pensum auf-
geben wird.

Der Beitrag von M ariene Deibl beschéftigt sich mit dem Wi-
derspruch, der den Représentationscharakter von Texten aus-
macht, die philosophische und anthropologische Fragestellun-
gen thematisieren: Wie kdnnen Texte, wenn sie individuelle Er-
fahrungen zum Ausdruck bringen, diese zugleich intersubjektiv
verstandlich machen und damit als allgemein reprasentativ ver-
standen werden? Eine Antwort darauf entwickelt der Beitrag am
Konzept der Offenheit und der Féhigkeit philosophischer My-
then, Gber sich hinaus zu verweisen.

CHOONG-Su Han stellt in seinem Beitrag die Frage, warum
sowohl eine traditionelle Erzdhlung von Vergangenem als auch
Dinge, deren Grundsatze als unbegreiflich und unangreifbar
wahrgenommen werden, also auch beispielsweise Bereiche der
Wissenschaft als Mythos bezeichnet werden. Den Zusammen-
hang dieser Begriffsverwendungen findet der Beitrag in der mas-
senpsychologischen Wirksamkeit der Phdnomene und ihrer da-
raus resultierenden grundlegenden Bedeutung fiir das mensch-
liche Leben, die in den Philosophien Platons, Nietzsches und
Heideggers beleuchtet wird.

Um den Mythos-Begriff auf seine potenzielle Offenheit hin
zu testen, kann man jedoch auch erst einmal von seinem klassi-
schen Verstandnis, von antiken Mythen oder antiken Texten,
ausgehen. Die folgenden Beitrdge fragen daher einerseits, wel-
che antiken Texte Uber ein kanonisches Verstdndnis hinaus als
Mythen bezeichnet werden kénnen, und andererseits, wie der
antike Mythos in spateren Lektiiren produktiv gemacht wird.

So zeigt Minhail-George Hancu auf, dass auch die vorsokra-
tischen Schépfungsmythen bereits eine Form von Terminologie
besitzen, die im Glauben an ein chronologisches Nacheinander

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 15

von mythos und logos sonst erst der Wissenschaft zugeschrieben
wird. Ein solcher Blick auf friihe Kosmogonien kann Uberdies
dazu beitragen, Uberlieferungs- und Ubersetzungsprobleme
auszuraumen.

Quintus Immisch zeigt, wie bei Roland Barthes im Moment
der Fiktionalisierung der Psychoanalyse anhand der Ovidischen
Erzédhlung von Echo und Narziss eine mythologische Umbeset-
zung vorgenommen wird: Indem in seiner Textualitédtsauffas-
sung der Odipus-Mythos durch den Echo-Mythos ersetzt wird,
entwirft Barthes eine neue Theorie sprachlich-intertextueller
Restriktion. Diese setzt der Angst, alles sei schon gesagt worden,
ein Intertextualitdtskonzept entgegen, das die Spannung, nicht
neu sein zu dirfen und es doch zu mussen, auflost.

Jennifer Hartmann Vvertritt die These, dass auch spéatantike
christliche Mértyrerberichte als Mythen bezeichnet werden koén-
nen. Zu diesem Zweck arbeitet der Beitrag anhand des Mythos-
Begriffs von Gerhard Sellin in einem ersten Schritt die semanti-
schen und pragmatischen Aspekte der Kategorie Mythos im
Martyrium Polycarpi exemplarisch heraus. In einem zweiten
Schritt wird die Leistungsfahigkeit der Kategorie Mythos fur
christliche Texte erwiesen: Was leistet die Aufnahme semanti-
scher und pragmatischer Aspekte des Mythos in der Dialektik
von historischem Ereignis und textlicher Konkretion, was sagt
das also letztendlich Gber die darin enthaltene christliche Wirk-
lichkeitswahrnehmung aus?

Die Beitrdge, die den Abschluss dieses Bandes bilden, be-
schéftigt demgegeniber die Frage, was den Mythos in Moderne
und Postmoderne auszeichnet: Was sind moderne Mythen? Was
bezeichnen wir in Politik, Kunst und Alltag als Mythen?

Aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive beleuchtet Na-
ZIM Dien1 in seinem Beitrag die Bildung politischer Mythen im
frihen 20. Jahrhundert. Er analysiert dafur beispielhaft die
Wahlplakatwerbung verschiedener Parteien in den 1930er Jah-
ren und zeigt, wie diese mit der Etablierung des politischen My-
thos' von der vermeintlich Uberlegenen Wahlwerbung der
NSDAP in Verbindung steht.

Robin Auer Und Maria Krampelmann Vvertreten in ihrem
Beitrag die Auffassung, dass nicht nur Mythos Sprache ist, son-
dern auch Sprache mythisch ist. Sie fokussieren mithilfe eines
linguistischen Ansatzes die Frage, wie Mythen beiJ. R. R. Tolkien
gemacht werden. Dabei zeigt der Beitrag, wie Tolkien als

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

16 Saskia Schomber

Philologe und Autor wissenschaftlichen und kreativen Zugang
vereinend neue Mythologien schaffen konnte, indem er, von der
Semantik und Etymologie bestimmter Wdrter ausgehend, das
narrative Potenzial der Sprache auserzéhlte.

Die Perspektive auf das 21. Jahrhundert er6ffnet THOMAS RO-
BAK, der in seinem Beitrag religidse und mythologische Lexik in
der Alltagssprache untersucht. Ihr Einsatz in der profanen Me-
diensprache wird mithilfe der kognitiven Metapherntheorie an-
hand von Medientexten aus dem Finanz- sowie Sportsektor ana-
lysiert, um abschlielend die Rolle moderner Medien bei der My-
thenbildung in der Gegenwart zu resiimieren.

Bibliographie

Barthes, Roland 151993, Mythen des Alltags, Frankfurt am Main.

Benjamin, W alter 1974, ,,Goethes Wahlverwandtschaften", in:
ders., Gesammelte Schriften 1. Abhandlungen 1, 7 Bde., Frank-
furt am Main, 123-201.

Blumenberg, Hans 1979, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main.

Burkert, Walter 1972, Homo Necans. Interpretationen altgriechi-
scher Opferriten und Mythen, Berlin/New York.

Burkert, Walter 1979, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual, Berkeley.

Burkert, Walter 1993, ,Mythos - Begriff, Struktur, Funktio-
nen", in: Fritz Graf (Hrsg.), Mythos in mythenloser Gesellschaft.
Das Paradigma Roms, Stuttgart/Leipzig, 9-24.

Cassirer, Ernst 21978, DerMythus des Staates, Zurich/Munchen.

Frazer,James 1929, The Golden Bough. A Study in Magic and Reli-
gion, London.

Freud, Sigmund 1948, ,.Die Traumdeutung"”, in: ders., Gesam-
melte Werke 2/3. Die Traumdeutung. Uber den Traum, hg. v.
Anna Freud et al.,, Ndr. London, 1-642.

Freud, Sigmund s1972, ,,Der Dichter und das Phantasieren", in:
ders., Gesammelte Werke 7. Werke aus den Jahren 1906-1909, hg.
v. Anna Freud et al., Frankfurt am Main, 211-223.

Freud, Sigmund 61973, Gesammelte Werke 4. Zur Psychopathologie
des Alltagslebens, hg. v. Anna Freud et al., Frankfurt am Main.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Einleitung 17

Fuhrmann, Manfred (Hrsg.) 1990, Terror und Spiel. Probleme der
Mythenrezeption, Poetik und Hermeneutik 4, Munchen.

Geertz, Clifford 1983, ,,» Deep play «. Bemerkungen zum bali-
nesischen Hahnenkampf", in: ders., Dichte Beschreibung. Bei-
trdge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt am Main,
202-260.

Grazzini, Serena, Der strukturalistische Zirkel. Theorien tber My-
thos und Mérchen bei Propp, Levi-Strauss und Meletinskij, Wies-
baden 1999.

Harrison,Jane 1912, Themis. A Study ofthe Social Origins ofGreek
Religion, Cambridge.

Horstmann, Axel 1984, ,Mythos, Mythologie [II-VI]", in:
Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wdérterbuch der Philosophie,
Darmstadt, 283-318.

Kiening, Christian 2009, ,,Narcissus und Echo. Medialitat von
Liebe und Tod", Antike und Abendland 55, 80-98.

Levi-Strauss, Claude 1978, ,,Die Struktur der Mythen", in: ders.,
Strukturale Anthropologie 1, Frankfurt am Main, 226-254.

Mertens, Wolfgang 2014, ,,Odipuskomplex", in: ders. (Hrsg.),
Handbuch psychoanalytischer Grundbegriffe, Stuttgart, 657-670.

Ovidius Naso, Publius 2008, Metamorphoses, hg. v. William s.
Anderson, Berlin.

Plessner, Helmuth 1982, ,.Zur Anthropologie der Nachah-
mung", in: ders., Gesammelte Schriften 7. Ausdruck und mensch-
liche Natur, Frankfurt am Main, 389-398.

Rilke, Rainer M aria 1996, Gedichte 1910 bis 1926, Werke 2, hg.
und komm. v. Manfred Engel und Ulrich Fulleborn, 4 Bde.,
Frankfurt am Main.

VOGT, Roif 2014, ,,Mythos, Mythologie”, in: Wolfgang Mertens
(Hrsg.), Handbuch psychoanalytischer Grundbegriffe, Stuttgart,
593-596.

Zgoll, Anette/Kratz, Reinhard G. 2013, ,,Von Blumenbergs
»Arbeit am Mythos« zu Leistung und Grenze des Mythos in
Antike und Gegenwart", in: Annette Zgoll/Reinhard G.
Kratz, Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in An-
tike und Gegenwart, Tubingen, 1-12.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos

Carsten Schmieder (Berlin)

Die Frage nach dem, was Mythoslsei, oder was vielmehr ihn
ausmache, verweist zurtick an jene Zeit, als das Tier aufgehort
hatte, Tier zu sein. Das, was von jenem fortlebte, hatte die Spra-
che und nannte sich Mensch. In dieser Vorvergangenheit des Sta-
tus naturalis ist er - selbst Natur bzw. Teil von ihr - bereits durch
das Haben der Sprache in ein neues Verhéltnis zur Natur in ihrer
Verdopplung eingetreten: Sie stand ihm sowohl als er selbst ge-
genuber als auch als die andere, fremde, als Absolutes, als ,,Ab-
solutismus der Wirklichkeit"2. Deren Schdnheit und Schrecken
ausgesetzt, erfuhr er die Angst, der - als ,,Intentionalitat des Be-
wulitseins ohne Gegenstand"3- es galt zu pravenieren und die
verlangte, ,,immer wieder zur Furcht rationalisiert [zu] werden".
Diese Rationalisierung vollzog sich mittels ,,Supposition des
Vertrauten fur das Unvertraute, der Erklarung fur das Unerklar-
liche, der Benennung fur das Unnennbare."4,,Der Ruf des Schre-
ckens, mit dem das Ungewohnte erfahren wird, wird zu seinem
Namen", jene ,,Angst des Menschen" Ubersetzt sich in Sprache
und deren ,,Ausdruck wird zur Erklarung."5 Aus Namen und
dessen Erklarung webt sich eine Geschichte, die, sobald sie er-
z&hlt wird, Mythos heil3t und spéater zum Text gerinnt. Bereits im
Akt der Benennung und der Erklarung ist Aufklarung angelegt;
im Akt des Erzdhlens, im Mythos, entfaltet sie sich. Mit dem das
Unbekannte durchdringenden Mythos wahnt der Mensch sich
seiner Angst ledig und legt in eins damit Hand an den jene Angst
rationalisierenden Mythos: Die im Mythos herangewachsene
und am Mythos erstarkte Aufklarung liefert ihn der Entmyth(o-
log)isierung aus. Darin manifestiert sich die Tendenz der Auf-
klarung, ,,die das Lebendige mit dem Unlebendigen ineinssetzt
wie der Mythos das Unlebendige mit dem Lebendigen. Aufkla-
rung ist die radikal gewordene, mythische Angst."6

1 Zur Ubersicht iber den Forschungsstand s. Burkert 1993, 9-21.
2 Blumenberg 1996, 9 u. ff. passim.

3 Ebd. 10.

4 Ebd.11.

5 Horkheimer/Adorno 1998, 21.

6 Horkheimer/Adorno 1998,22.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

20 Carsten Schmieder

Mythos wurzelt in der Angst, sein Ursprung ist der Schrei im
Affekt. Er ist der Kern, um den die erzahlten Geschichten sich
kristallisieren. Der Schrei, versteinert, wird zum lapidaren Na-
men des Gottes. Darin behalt der Affekt sich aufund ergreift bei
seiner Nennung die Horenden wie den Sagenden selbst. Dieser
erneute Schauer mindet ins kultische Ritual und schlagt so die
Briucke zur Religion. (Indem Nestie sie mit dem Mythos zusam-
menfallen 14Rt7 1&4Rt er beide zugleich durch Aufklarung zu-
grunde gehen, die er Advoq nennt. Dabei war die Bindung der
griechischen Mythologie an die Religion mehr als locker.8) Der
Religion wie dem Mythos ist als Ausgangspunkt jener den
Schauer auslésende Affekt gemein. Dabei erweist sich dieser als
»Zustandsform einer Aufmerksamkeit"9 wie sie bereits etymo-
logisch in religere als Gegensatzliches von negligere /neglegere er-
scheint.10Dem einer rituellen Handlung Beiwohnenden wie dem
der erklédrenden Erzadhlung Lauschenden eignet sie gleicherma-
Ren. Unter diesem Aspekt wird der Affekt als gemeinsames
Scharnier zwischen Kult und Mythos deutlich, wie er in Gestalt
und Namen des Gottes sich verbildlicht und versprachlicht hat.
Hieran laRt schon vorweg das Verhéltnis von Anschauung und
Begriff sich erahnen, wie die Philosophie es bestimmt, die aus
der Verwandlung des Affekts vom Schrecken in Staunen und
Verwunderung entstehen wird. Der dabei ausbleibende Schrei
macht den Menschen zum historischen, die folgenden Geschich-
ten werden, sich dem Mythos versagend, Historie. Aus dem ge-
bandigten Affekt folgt ntichterne Wissenschaft; fur sie wird My-
thos zum Material.

Was den Menschen zum historischen macht, ist sein Defekt,
»das Vergessen nicht lernen zu kénnen". 1L All das, was ihm wi-
derfuhr, sich ihm ereignete, schreibt seinem Gedé&chtnis sich ein,
welches dieser ,SchreibprozeRR' zugleich konstituiert. Das ,Uber-
schreiben’, auch Interferenz genannt, als Quasi-Vergessen unter-
streicht die Irreversibilitat dieses Vorgangs und wird damit zur
notwendigen Bedingung fur die Fortexistenz des ,Beschrieb-

7 N estle 1975, bes. 76 und 157; Wilamowitz jedoch formulierte bereits
"den Protest(e) gegen die Gleichsetzung der griechischen Religion mit
Mythologie" (W ilamow itz 1931, 41).

8 Vgl.Veyne 1987, 28.

8 Blumenberg 1996,27.

D Vgl HEILER 1991, 17; zur Verwendung und Etymologie sehr ausfuhr-
lich und genau: O tto 1909, 533-554.

n Nietzsche 1999a, 248.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 21

enen’, genannt Mensch. Die Genese der Angst aus dem Schre-
cken zeugt die ,Ur-Erinnerung/ worin ihre Entstehungssituation
sich aufbehdlt. Deren Erinnerbarkeit bestimmt sich aus der In-
tensitat des Schreckens, welche mittelbar an der Dauerhaftigkeit
der Erinnerung sich ablesen laR3t. Diese erweist sich somit als con-
ditio sine qua non fur die Schreck- und Angstpravention.

Widerfahrene Ereignisse in ihrer erinnerten Reihung machen
das empirisch greifbar, was in dem Abstraktum ,Zeit' (the
»highly abstract scientific conception of time as a measurable
continuum”12) konzipiert ist. Jene einen Zeitabschnitt anfullen-
den Ereignisse, im Gedéachtnis aufbewahrt, werden durch ihre
Erzéhlbarkeit dem die Sprache habenden Menschen verftigbar:
Der Mythos ordnet die Zeit, wird zeitliche Ordnung. Sie wird
bestimmt durch die Folge der Ereignisse und die Folge der Ge-
nerationen. ,,.Der Mythos hat .. keinen anderen Zeitbegriff als
den des Geschiebes der Generationen." Genealogien sind das
MaB, die ,,genealogische Struktur" verleiht ,,Bestimmtheit".
Seine Geschichten sind ,,selten im Raum, nie in der Zeit lokali-
siert".13Mythos in seiner erzdhlten ebenso wie erzéhlenden Dar-
bringung (,,within the narrative") ist, trotz seinem ,Ordnen der
Zeit', ,,fundamentally timeless"14 Erst durch die Messung in Jah-
ren ergibt sich ein Scheidepunkt: Geschichten werden Ge-
schichte, Mythos wird Historie. Erinnerungen erhalten ihren Jah-
resstempel, das Gedé&chtnis stitzt sich auf die Zahl.

Im sogenannten mythischen Zeitalter ist jedes Ereignis a pri-
ori dem Vergessen, dem ,Uberschreiben' anheimgestellt. Selbst
das einem gewaltigen Schrecken verbundene, trotz dessen emi-
nenter Intensitét, scheint nicht ausgenommen. Der Name gar, als
geronnener Schrei, ist nicht Garant wider den Untergang in der
Dauer. Selbst die Geschichte, um Ereignis und Namen gespon-
nen, biirgt nicht fiir ein Uberleben der Erinnerung. Ihr *Portdau-
ern, ihr Weiterbestehen in der Zeit, verdankt sie ausschlief3lich
dem Akt des Erzéhlens in seiner Komplexitat, welcher das zu Er-
innernde wiederbelebt und ihm in seiner Wiederholbarkeit Un-
verganglichkeit verheiflt. In den Wiederholungen des Erzé&hlak-
tes konstituiert sich mundliche Erzahltradition, die als formale
Bedingung des Erinnerns sich gibt. Das Gebundensein an einen
Inhalt, unter diesem formalen Aspekt, erscheint zweitrangig: ,,le

2  Finley 1965, 293.
13 Blumenberg 1996, 344 und 346.
4 Finley 1965, 285.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

22 Carsten Schmieder

mythe est une parole."l5Diese Form des Erzahlens bzw. Mittei-
lens wie jene Zeit, dadurch, d.h. durch ,,Oralitat" gekennzeich-
net, sind unwiederfindbar verloren. Einzig daraus rekonstruier-
bar, was Wissenschaft unter dem Namen ,,Literalitat" als Oppo-
sition setzt, haftet untrennbar an diesem Versuch das Spekula-
tive.

Jene Zeit, von der die Rede ist, kannte weder Papyrus,
Schriftrolle noch Buch, weder Radio, Fotografie noch Film, we-
der Fernsehen noch das, was unter elektronischen Medien' sub-
sumiert ist. Das, was im Prozel} der artikulierenden Abstraktion
zum Wort ward, war einzig in Sprache aufgehoben und in ihr -
wie im Gesang als deren besondere Form - angelegt fortzudau-
ern. (Dem gegentber als Mittel zur Fixierung stehen bildende
Kunst, Handwerk und Architektur, denen zwar Visualisierung
Vorbehalten, jedoch das Aufbehalten sprachlicher Abstraktion
versagtist.) Sprache fungierte somit als einziges Mittel, das taug-
lich ist fur die Bewahrung und Speicherung dessen, wessen das
Tier ,Mensch' in seiner Gesellschaftsform ,Herde' bedurfte. Fin-
ley's Aufzéhlung von Inhalten, erinnerungswiurdig jenem Zeit-
alter, liest sich wie folgt: "National pan-Hellenic or regional con-
sciousness and pride, aristocratic rule, and especially their right
to rule, their pre-eminent qualifications and virtues, an under-
standing of the gods, the meaning of cult practices — these and
other, comparable, ends".16Hierin wird offenbar, da Mythos als
Form - erzahlt und erzdhlend - samtliche Sphéren des Lebens
wie Politisches und Soziales, Kultisch-Religiéses und Ethisches
sowie Psychologisches und Philosophisches als Inhalt aufzuneh-
men vermag: Mythos in seiner Eigenschaft als ,Speicher’ ist uni-
versell.

Als Form evoziert Mythos die Frage nach seinen formalen
Charakteristika. Die Antwort 4Rt sich finden in der Realisierung
von Sprache, im Vollzug des Sprechaktes als ein in komplexen
,Kontext' eingebundenes Asthetisches. Von diesem Voriiberge-
henden, Entschwindenden, dieser Verlautbarung, in der AuRe-
rung und Gedullertesl7noch nicht auseinandergefallen, bleibt ein
Doppeltes zuriick: Eine Erinnerung an die AuRerung und eine
an das Gedullerte. Das Gedachtnis verféahrt dabei selektiv. Alle
Selektionsfaktoren, wie Interesse, Aufmerksamkeit, individuelle

5 Barthes 1957,193.
16 Finley 1965, 295.
7 Vgl KITTLER 1979,196 und der dortige Verweis auf Lacan.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 23

Pradisposition sowie ein weit gefalRter Kontext aus gesellschaft-
lich-soziologischen und kulturellen Kriterien, verweisen zurick
an weniger das, was erzahlt wird, denn vielmehr wie erzéhlt
wird. Dabei gilt es nicht, das als Mythos Bezeichnete in Inhalt
und Form zu dissoziieren. Der VorstoR zielt auf den Sprechakt
als solchen. Er ist gewillt, einen ,Modus des Sprechens' zu fassen,
in dem es zu einer Mitteilung kommt: ,,cette parole est un mes-
sage."l8Und das lalkt Mythos in seiner Eigenschaft einer Erzah-
lung als Funktionales, als Interaktion verstandlich werden. Ben-
jamin umrifl ihr Wesen, in dem er von ihr sagte, ,,sie ist eine der
altesten Formen der Mitteilung. Sie legt es nicht darauf an, das
pure An-sich des Geschehenen zu Ubermitteln (wie die Informa-
tion das tut); sie senkt es dem Leben des Berichtenden ein, um es
als Erfahrung den Horern mitzugeben. So haftet an ihr die Spur
des Erzahlenden wie die Spur der Tdpferhand an der Ton-
schale."9 In anderen Worten, ,,myth ... is nonfactual story-tell-
ing", und allgemeiner, ,,an elaborate nonfactual communication
system."2 Die Besonderheit dieses 'Systems' - so stellt Burkert
fest - ist, ,,that we can remember a good tale, and a myth, by
hearing it just once, without memorizing the words of a text"
(was wohl 'spoken text' bzw. 'Vortrag' meint) und er fragt,
»What is it, then, that we do remember?"2l Aus Benjamins Blick-
winkel hiefle es zu fragen, was es mit dem ,Einsenken' und dem
,Mitgeben' auf sich habe.

Denken ist an Sprache gebunden und hat - da immer logisch
- keinen Platz auBerhalb dieser.2Doch auch innerhalb einzelner
Warter ist ihm keine konkrete Stelle zuweisbar. Das Verknupfen
der Worter selbst als Prozel3 in der Zeit ist Denken und Sprache,
Konstituens und Konstituiertes zugleich. Um diesen ProzeR als
zeitlichen, als Erfullung einer Dauer zu realisieren, bedarf es ei-
nes Gedachtnisses fur die Speicherung jener Punkte des Prozes-
ses, zwischen welche die Dauer und das sie erfiillende Denken
sich spannt. Ohne Gedachtnis kein Denken, ohne Denken kein
Gedachtes. Und ohne dieses fir uns keine Zeit. Denken, das
Warter hervorbringt und sich ihrer als Vehikel bedient, geht im-
mer auf ein Bestimmtes, auBerhalb seiner selbst und der Sprache.

Barthes 1957,194.
Benjamin 1977,189.
Burkert 1979, 3 und XI.
Ebd. 3.

Vgl.u. a. Snet1 1955, 308ff.

BRRB BB

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

24 Carsten Schmieder

Dieses AuRerliche wird sein Inhaltliches. Denken lést sich von
seinem Gegenstand und zieht von diesem das Sprachliche ab: Es
bildet den Begriff. Darin hat ,,das Denken die Tendenz auf das
Absolute"23 auf den ,,Absolutismus der Wirklichkeit" (s. Anm.
2). Dieses der Wirklichkeit Abgerungene, diese ,,Abstrakta als Ei-
gennamen zu fassen"24 war das Ursprungliche. Fassen bzw. Zu-
sammenfassen (concipere) als das Ergreifen im Begriff (Konzept)
kehrt in mimetischer Weise jenes Ergriffensein durch Entsetzen
und Schauer angesichts der Natur um: Denken wird zur Gegen-
bewegung wider die Natur und avanciert zum Widerstand,
Selbsterhaltung genannt, die - so die delphische Inschrift - in
Selbsterkenntnis sich wenden soll. Dem Denken ist Erkennen im-
plizit, dessen Resultat in Form von Erkenntnis und Wissen (ich
habe gesehen, ich weil: oléa) an eine sinnliche (vor allem visu-
elle) Komponente zurtck-, auf Naturbeherrschung und Macht
Uber sie vorverweist. Denken in seinen resultativen Zustanden
als Gedachtes, Erkanntes und Gewultes, gehalten im Sprachli-
chen, ist mitteilbar.5 Die Mitteilung ereignet sich in der Erzah-
lung, die in der Sprache der Griechen pvOoQ war. In ihm ver-
schmelzen der aus der sinnlichen Anschauung stammende Af-
fekt als bereits ,,entspezifizierte Erregung"2 mit dem vom den
Affekt auslésenden Gegenstand bzw. Ereignis Abgezogenen,
dem Abstraktum, in der Regel ein Name als ein noch nicht auf
den Begriff Gebrachtes. Sinnlichkeit und Abstraktionsleistung,
durch den Affekt vermittelt und durch Sprache gestaltet, formen
sich aus im Mythos, insofern er erzhlt, also akustisch vernehm-
bar ist. Dieses Vernehmen durch aKkOvpZ7 ist Uberlieferung und
wird in seiner Wiederholung mundliche Tradition und somit Er-
innerung. pvOoQ und axovp, unldslich aneinandergebunden, ge-
ben die Unldsbarkeit von Mitteilung und Sinnlichem zu erken-
nen: Mitteilung (im weitesten Sinne des Wortes) ist immer sinn-
lich, Sinnlichkeit teilt immer mit. Beides ist Sprache nebst ihrem
Organon Stimme wesenseigen. Sprache avanciert somit zum
Trager von Sinnlich-Asthetischem und Rational-Logischem.
Wé&hrend dieses der systematischen Wissenschaft einer Theorie-
bildung sich nicht entzieht, bleibt fur ersteres die ,,Unmadglich-

2  Snell 1955, 421.

24 Snell 1955, 303.

Vgl. Snelt 1955, 9.

Blumenberg 1996,27.

Vgl. VEYNE 1987, 15 mit Anm. 13.

Ny

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 25

keit einer strengen Theorie des Sinnlichen"2 zu konstatieren.
Sprache 143t sich ,,nicht auf einen Code und auf Information” re-
duzieren: ,,Sie beinhaltet auch eine lllokution, d.h. sie etabliert
verschiedene spezifische Beziehungen mit dem Gespréachs-
partner; Versprechen oder Befehlen sind Haltungen, die nicht
auf den Inhalt der Botschaft reduziert werden kdénnen; es geht
eben nicht darum, tGber ein Versprechen oder einen Befehl zu in-
formieren."® Was an ,,Versprechen" und ,,Befehlen" ins Auge
springt, ist nicht ohne weiteres sichtbar beim einfachen Erzahlen
einer einfachen Geschichte. Wie ,,Befehlen” und ,,Versprechen"
den (intendierten) Vollzug einer Handlung in sich bergen, ergo
funktionieren, eine Zustandsédnderung als Resultat haben sollen,
wohnt dem Geschichtenerzdhlen gleichsam ein Funktionales
bzw. Pragmatisches inne: ,,Geschichten werden erzéhlt, um et-
was zu vertreiben. Im harmlosesten, aber nicht unwichtigsten
Falle: die Zeit. Sonst und schwererwiegend: die Furcht. In ihr
steckt sowohl Unwissenheit als auch, elementarer, Unvertraut-
heit."30 Beim Erzdhlen zum Zeitvertreib fallt Ausfiuhrung und
Resultat der Handlung zusammen: Die Dauer des Erzahlaktes
Sfallt' die Zeit. Eetzteres, das Vertreiben der Furcht, geht dariber
hinaus: An den Hd&renden wird einerseits mittels Mitteilung
Kenntnis bzw. Erkenntnis weitergegeben, andererseits 143t der
Erzéhlende an den Hdrenden einiges seiner Vertrautheit Gberge-
hen: Eine persdnliche Vertrautheit, z.B. im Umgang mit Numina,
die bereits als Nominata in eine Geschichte gekleidet sind. Bei
einer solchen Vertrautheit, in welcher der Erzahler sich selbst et-
was derart eigen gemacht, ,seinem Leben eingesenkt' hat, 1aRt
sich im benjaminschen Sinne von Erfahrung sprechen, wie sie
dem Horenden ,mitgegeben’, ihm platonisch in die Seele ge-
schrieben wird. Veyne greift - ihm bleibt nichts Anderes ubrig -
aufein literarisches Beispiel zurtick, um jenes zu illustrieren: ,,Li-
teratur geht nicht ganz in ihrem Inhalt auf; wenn Pindar den
Lobgesang der Heroen anstimmt, liefert er seinen Zuhérern
keine Botschaft, sie und ihre Werte betreffend: er stiftet eine ganz
bestimmte Beziehung zu ihnen, in der er, der Dichter, dem die
Mythen offenstehen, den dominanten Part spielt. Pindar spricht
von oben nach unten, und genau deshalb kann er Lob zuspre-
chen, einen Sieger ehren, ihn zu sich erheben. Der Mythos stiftet

28 Ebd.81.
%5 Ebd.31.
D Blumenberg 1996,40.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

26 Carsten Schmieder

den Sprechakt der Lobrede." Ineins damit gibt er seine Erfah-
rung weiter: ,,Er wird nicht mude, seine vornehmen Zuhdrer da-
ran zu erinnern, dal die Menschen weniger wert als die Gotter
sind und daB man bescheiden sein muRB."3LDies akzentuiert den
Rang der Hybris, welchen sie unter den Erfahrungen des Erzéh-
lenden inne, wie er sie sich einversenkt hatte, um sie als eine sol-
che weiterzugeben.

Es kann nur dieses Moment gewesen sein, welches dem My-
thos beigegeben war und sich dem Gedéachtnis des Zuh6renden
einpragte, ohne dald jener des Wortlautes sich erinnerte. Und die-
ses Moment, diese mitgegebene Erfahrung war es, die als sub-
stantielle Schicht des Mythos, ausfiguriert in Namen und Ge-
schichte, den einst Lauschenden ,enthousiasmisierte' und selbst
zum Erzdhlenden werden, die Geschichte mit eigenen Worten
schaffen und weitererzéhlen lief3.

Aufbehalten und Eingedenken der mitgegebenen Erfahrung
notigen zur Frage nach dem entsprechenden Gedachtnis. Dessen
Vorstellung in ihrer Beschrdnkung aufs Modellhafte geht aufs
Sinnliche, auf Wahrnehmungen zurick. Beides, Wahrnehmung
und Gedéachtnis, ist nie voneinander getrennt, tritt nie in seiner
jeweiligen reinen Form auf.2 Die memoire pure als ,,Souvenirs
dans leur totalite", der perception pure ,,I'autre de ces deux extre-
mites"3 konfrontiert, gibt den SchluB vor, dalR auf das in jener
Aufbehaltene alleinig vermége der entsprechenden Wahrneh-
mung zugegriffen werden kann vermittels einer ,,ressemblance
suffisamment lointaine" nebst einer ,,activite du vouloir"34. Dies
veranlafRte W. BENJAMIN zu folgendem Bedenken: ,,Es 1aBt sich
aber bei Bergson so an, als ob die Hinwendung auf die schau-
ende Vergegenwartigung des Lebensstromes eine Sache der
freien EntschlieBung sei."3® Daher stellt er gegen Bergsons Ter-
minologie die Prousts: memoire involontaire und memoire volon-
taire. Diese befindet sich in der ,,BotsméaRigkeit der Intelligenz",
jene hangt vom ,,Zufall" ab. In Freudscher Terminologie, auf die
Benjamin bei der Entwicklung seines Modells vom Gedé&chtnis
zuruckgreift, wird letzteres als BewuRtsein gefalt, das ,,an Stelle

Veyne 1987, 31.

Vgl. Bergson 1997,180ff.
Ebd. 180.

Ebd. 182f.

Vgl.Bergson 1997,187ff.

BHRr8RR

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 27

einer Erinnerungsspur"® entstehe. Freud schlieBt daraus, ,,daR
BewuRBtwerden und Hinterlassung einer Gedachtnisspur fur
dasselbe System unvertraglich sind" und folgert, ,,dal? alle Erre-
gungsvorgange in den anderen Systemen Dauerspuren als
Grundlage des Gedéachtnisses in diesen hinterlassen, Erinne-
rungsreste also, die nichts mit dem BewuRtwerden zu tun haben.
Sie sind oft am starksten und haltbarsten, wenn der sie zurtck-
lassende Vorgang niemals zum BewuBtsein gekommen ist." So
formuliert Freud weiter - wenn auch konjunktivisch, - ,,im Sys-
tem Bw werde der Erregungsvorgang bewuft, hinterlasse aber
keine Dauerspur; alle die Spuren desselben, auf welche die Erin-
nerung sich statzt, kdmen bei der Fortpflanzung der Erregung
auf die nachsten inneren Systeme in diesen zustande."3 Doch
Benjamin hat via Freud noch tiefer geblickt, als dieser dem Be-
wuBtsein die Funktion des ,,Reizschutzes" zusprach, dessen Be-
deutung jedoch Freud bereits gebuihrend herausstellte: ,,Fir den
lebenden Organismus ist der Reizschutz eine beinahe wichtigere
Sache als die Reizaufnahme".38 In diesem Zusammenhang be-
zuglich des ,,Durchbruchs des Reizschutzes" folgt ein Hinweis
auf den ,,Schreck": ,,Seine Bedingung ist das Fehlen der Angst-
bereitschaft"3. Das ,,Fehlen der Angstbereitschaft” als Versagen
des ,,Reizschutzes" indiziert ein Versagen des Bewultseins. Die-
ses System ,,empfangt aber auch Erregungen von innen her; die
Stellung des Systems zwischen aufen und innen und die Ver-
schiedenheit der Bedingungen fir die Einwirkung von der einen
und der anderen Seite werden maligebend fur die Feistung des
Systems und des ganzen seelischen Apparates. Gegen aulien gibt
es einen Reizschutz, die ankommenden Erregungsgrofien wer-
den nur in verkleinertem MaRstab wirken; nach innen zu ist ein
Reizschutz unmadglich, die Erregungen setzen sich direkt und in
unverringertem Male auf das System fort... Es wird sich die Nei-
gung ergeben, sie so zu behandeln, als ob sie nicht von innen,
sondern von aufRen her einwirkten, um die Abwehrmittel des
Reizschutzes gegen sie in Anwendung bringen zu kénnen. Dies
ist die Herkunft der Projektion".40Das voranstehend Ausgefiihrte
allerdings - so Freud selbst - ist Spekulation, zumal eine nicht

Freud 1992, 210.
Ebd.

Freud 1992, 212.
Ebd. 216.

Freud 1992, 213f.

58898

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

28 Carsten Schmieder

nutzlose. Sein Modell veranschaulicht ausreichend, welche Qua-
litdten, um Eingang in den Bereich des Gedachtnisses, wo ein
Aufbehalten ihm beschieden sei, zu erlangen, einem Sinnlichen
eignen mussen. DalR dem Mythos in der Epoche der Oralitat kein
Vergessen beschieden war, erweist ein Sinnliches am Erzdhlvor-
gang als evident, was als Erfahrung in jene ,,anderen Systeme",
die memoire involontaire, sich einzuschreiben gestattete. Dazu trat
ein zweites, welches ihn, als zu erzdhlenden, in die Verfigung
der memoire volontaire stellte, ihn bewul3t erlebbar sein lieR. Die-
ses Doppelte am Mythos, das ihn einerseits bewu3t und der me-
moire volontaire verfugbar machte, ohne daR er ,gleichsam im
Phdnomen des Bewulitwerdens verpufft(e)"4, ihn andererseits
trotz dieses Bewufitwerdens als Erfahrung in die memoire invo-
lontaire eingehen und dort aufbehalten lie, ging auf in einem
funktionalen Dritten: der Angstbereitschaft. Ihre Aufgabe, die
Angst zu rationalisieren sowie dem Schrecken zu préavenieren,
mit anderen Worten: den Reizschutz zu gewéhrleisten, hat zwei
Richtungen: Nach auf’en und nach innen. Als Perzeption und
Projektion. Beide Male sieht sich der psychische Apparat Natur
gegenubergestellt und ihr ausgesetzt. Beide Male geht esum ihre
Beherrschung. In deren Dienst sind die beiden Gedé&chtnisse ge-
stellt. Ihr Verhaltnis zueinander tritt wiederum im Mythos als ei-
nem Erzahlen zu Tage, der - ebenso wie die ,,Kulte mit ihrem
Zeremonial, ihren Festen" - die ,,Verschmelzung zwischen die-
senbeiden Materien"2durchfuhrt. Und dieses Verschmelzen ge-
stattet es dem ins unwillkirliche Gedachtnis Eingeschrieben, den
unbewuBten Seelenvorgdngen, von denen es heifit, ,,dal sie nicht
zeitlich geordnet werden, daR die Zeit nichts an ihnen veréndert,
dalR man die Zeitvorstellung nicht an sie heranbringen kann"43
mit den im willkiirlichen Gedéachtnis aufbehaltenen Data und ihrer
»abstrakten Zeitvorstellung” eins und ,zur Sprache gebracht' zu
werden. Sprache wiederum in ihrem Vollzug, im Mythos als
Sprech- und Erzéahlakt, leistet jene Verschmelzung und stiftet -
wie P. Veyne es nannte - eine ,Illokution”. Die dem UnbewuR-
ten einversenkte und von dort heraufgeholte Erfahrung geht tiber
in ein Bewulites, wird Erlebnis sowie verfiig- und mitteilbar,
ohne vollig bzw. restlos mitteil- und sagbar zu sein. Als Abstrak-
tes und zugleich Sinnliches tritt jenes erneut an bzw. in beide

4 Freud 1992, 213.
Vgl. Benjamin 1977, 189.
43 Freud 1992, 213.

IS

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 29

Gedéachtnisse heran und ein, ohne dal} ein System vorrangig
wére oder ausgeschlossen wirde. Sinnliches als Wahrgenomme-
nes, zur Sprache gebracht und benannt, wird, indem es erzéhlt
wird, Mythos, d.h. ,Logisches' und sinnliche Wahrnehmung.
Letzteres ist - insofern wir unseren Sinnen noch trauen kdn-
nen - als empfangener Reiz weder richtig noch falsch. Dem Reiz
kommt somit ,,Wahrheit" zu, welche in Sprache und Worten -
das Wort als ,,Abbildung eines Nervenreizes in Lauten"44- sich
mitteilen mochte. Mitteilung konstituiert ,Wahrheit', Sprache
fungiert als Konstituens von ,Wahrheit'. Ausgehend von Veyne
gilt festzustellen, dal im vom Mythos gestifteten Sprechakt
,Wahrheit' gerichtet ist, und zwar von oben nach unten. Oben
und unten, ebenso auf Zwischenniveaus, préagen sich Wahrhei-
ten aus und treten in Verhéltnisse zueinander, analog zur Rich-
tung des Sprechaktes. Die ,,Verhaltnisse zwischen den Wahrhei-
ten sind Machtverhaltnisse."46Diese Verhaltnisse zwischen Spre-
chendem und Hdérenden sind - den Mythos nicht ausgenommen
- universell. Sie beanspruchen Gultigkeit fur alle Formen der
Kommunikation. In ihnen ist Gewalt angelegt. Gewalt erscheint
bereits implizit im Namen des Gottes als vernamentlichte Natur,
die somit Naturgottheit als auch anruf- und beherrschbar wurde.
Die Rolle des Mythos als Kommunikationsform der Menschen
unter- und zueinander entspricht der jener des Opfers als Kom-
munikationsform des Menschen mit der Natur, welche die Spra-
che nicht hatund deren rein physische Gewalt es erst zu hindern,
dann zu brechen galt. Als Gottheit gesetzt, benannt und anruf-
bar, war der erste Schritt vollzogen, die Angst vor ihr zur Furcht
und damit zur Gottesfurcht zu rationalisieren. Verfeinert blieb
die Gewalt der Physis erhalten und transformiert sich in den My-
thos sowie ins Opferritual. ,,Alle menschlichen Opferhandlun-
gen, planméRig betrieben, betriigen den Gott, dem sie gelten: sie
unterstellen ihn dem Primat menschlicher Zwecke, l6sen seine
Macht auf, und der Betrug geht bruchlos tber in den, welchen
die unglaubigen Priester an der glaubigen Gemeinde vollzie-
hen."46 Dem im Kultus institutionalisierten Opfer als auch dem
Mythos ist Glauben unerlalich, worin Mythos und Religion, die
Gesamtheit der Kulte und Riten, ein weiteres Gemeinsames fin-
den. Glauben, beiden unabdinglich, beinhaltet, im Erz&hlverlauf

4 Nietzsche 1999b, 878.
4%  Veyne 1987, 55.
46 Horkheimer/Adorno 1998, 57.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

30 Carsten Schmieder

des Mythos von oben nach unten wie im Ritual, den Befehl: ,, Tale
structures (,,myth" - so Burkert-heil3t ,,telling a tale"; C.S.) see-
med to be prefigured in a series of imperatives, and the impera-
tive has also been called the stabilizing form of ritual."47,,Impe-
ratives", Befehle, am Glauben am wenigsten augenscheinlich,
sind auch am Mythos als solche kaum wahrnehmbar. Der den
Mythos Hoérende wird zu deren Empféanger, insofern er glaubt,
wie ihm gleichsam befohlen wird zu héren, d.h. zu glauben: ,,Ge-
wisse Modalitaten des Glaubens sind eine Form symbolischen
Gehorsams; glauben heil’t gehorchen."48 Jener Gehorsam for-
dernden Instanz des Mythos widersetzt sich Aufklérung, in ihm
selbst angelegt, und unterlauft das Autoritdre an ihm, was be-
reits den Glauben postulierte und auf ihn sich stitzte. Indem
Mythos von den Hdérern Glauben wie Gehorsam einfordert, for-
dert er ineins Kritik und Ungehorsam heraus. Was die Sakulari-
sierung dem Opfer bescherte, setzte die Aufklarung am Mythos
ins Werk: Sprache und Sprechakt erweisen sich - neben oder
ineins mit der Mitteilung - als Organon zur Manipulation, zur
Wahrheit —und zur Luge.

Die im Mythos herangewachsene und erstarkte Aufklarung
spaltete von ihm die Wissenschaft ab, welche die Mythen zu
Phantasiegebilden herabwirdigte. ,,Mit der sauberen Scheidung
von Wissenschaft und Dichtung greift die mit ihrer Hilfe schon
bewirkte Arbeitsteilung auf die Sprache Uber. Als Zeichen
kommt das Wort an die Wissenschaft; als Ton, als Bild, als ei-
gentliches Wort wird es unter die verschiedenen Kiunste aufge-
teilt".OWie bereits der Mythos den Gehorsam forderte, setzt ihn
die Wissenschaft durch. Indem sie wahrnimmt, klassifiziert und
berechnet, hat sie ldngst den Charakter der Arbeit verinnerlicht.
Was Mythos als Mittel bereithielt, der Natur durch Namen und
Erz&hlung ihr Grauen zu nehmen und ihre Kréfte zu bannen, hat
Wissenschaft weit hinter sich gelassen: ,,Natur soll ... durch Ar-
beit beherrscht werden."% Wissen als oder ,Know how'
wird Mittel der Herrschaft. Wer in dessen Besitz, hat auch die
Befehlsgewalt; dem Rest bleibt zu gehorchen. Mit der Zurick-
drangung jeder Art von Mythos und immer gréBerem Drang zur
Verdinglichung wuchs jedesmal erneut die Furcht vor der zum

47 Burkert 1979, 57.

Veyne 1987, 46.
Horkheimer/Adorno 1998, 24.
Horkheimer/Adorno 1998,25.

8 R &

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 31

bloRen Werkstoff herabgesetzten Natur, an dem Arbeit sich zu
vollziehen hatte: Die ,,Beherrschung der Natur drinnen und
draulRen [wurde] zum absoluten Lebenszweck gemacht."5l ,,Be-
herrschung der Natur" wird Selbsterhaltung und - zur Last ge-
worden - ist ihr die Verlockung, dieses Joch abzuwerfen, beige-
sellt. Es bedeutet eine immense Anstrengung, ,,zwischen Selbst-
erhaltung und -Vernichtung zu vermitteln." ,,Die Angst, das
Selbst zu verlieren, ... ist einem Glucksversprechen verschwis-
tert, von dem in jedem Augenblick die Zivilisation bedroht war.
Ihr Weg war der von Gehorsam und Arbeit, Uber dem Erfullung
immerwa&hrend bloR als Schein, als entmachtete Schénheit leuch-
tet."®2Wissenschaft und Arbeit stehen auf der einen, die Kunste
- und einst auch Kulte - auf der anderen Seite. Ihre AusschlieR3-
lichkeit exemplifiziert der Mythos von Odysseus und den Sire-
nen. Jener, ,,gleich Feind dem eigenen Tod und eigenen Gluck,
weill darum. Er kennt nur zwei Mdéglichkeiten des Entrinnens.
Die eine schreibt er den Geféhrten vor. Er verstopft ihnen die Oh-
ren mit Wachs und sie mussen nach Leibeskraften Rudern.... Die
andere Mdglichkeit wéhlt Odysseus selber, er der Grundherr,
der die anderen fur sich arbeiten 1aR8t. Er hort, aber ohnméchtig
an den Mast gebunden, und je gréBer die Lockung wird, desto
starker 143t er sich fesseln ... Das Gehorte bleibt fur ihn folgenlos,
..., die Gefahrten, die selbst nicht héren, wissen nur von der Ge-
fahr des Lieds, nicht von seiner Schdnheit, und lassen ihm am
Mast, um ihn und sich zu retten. Sie reproduzieren das Leben
des Unterdrickers in eins mit dem eigenen, und jener vermag
nicht mehr aus seiner gesellschaftlichen Rolle herauszutreten.
Die Bande, mit denen er sich unwiderruflich an die Praxis gefes-
selt hat, halten zugleich die Sirenen aus der Praxis fern: ihre Lo-
ckung wird zum blofRen Gegenstand der Kontemplation neutra-
lisiert, zur Kunst. Der Gefesselte wohnt einem Konzert bei, re-
gungslos lauschend wie spéter die Konzertbesucher ... So treten
Kunstgenufl und Handarbeit im Abschied von der Vorwelt aus-
einander. Das Epos enthélt bereits die richtige Theorie. Das Kul-
turgut steht zur kommandierten Arbeit in genauer Korrelation,
und beide grinden im unentrinnbaren Zwang zur gesellschaft-
lichen Herrschaft Uber die Natur."53

51 Ebd.38
Horkheimer/Adorno 1998,40.
5¢] Horkheimer/Adorno 1998,40f.

3

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

32 Carsten Schmieder

Bereits in der Epoche tiefster und ursprunglicher Oralitat tritt
an den Mythos als erzéhlenden Vortrag eine ordnende Rationa-
litdt und Uberfuhrt ihn in eine rationale Ordnung. Die gewaltige
Stoffmenge sowie die Kapitulation des Gedéachtnisses vor den
Ereignissen der jingsten Vorgeschichte lieBen den Mythos ins
Gewand des Epos sich kleiden.54 Die geformte Sprache bildete
eine neue Struktur und die Zwéngung ins Metrum fungiert ne-
ben dem Rhythmus als mnemonische Stlutze: Im Epos ver-
schmolz Mythisches und Vorhistorisches zu einem Erinnerten.
Seine Vortragsweise - zumal vor und in Homers Zeit% - wan-
delte sich dabei vom gesprochen Wort in Gesang, dessen Mono-
tonie, d.h. dessen ,,strenge und scheinbar einténige RegelmaRig-
keit der Form"% beim Vortrag es darauf anlegte, die Aufmerk-
samkeit des Zuhdrers zu unterlaufen. Damit erfolgte eine parti-
elle Umgehung des Bewuf3tseins: Das Gesungene erlangte Zu-
gang zu jenen ,anderen Systemen", um ,Dauerspuren als
Grundlage des Gedéachtnisses in diesen zu hinterlassen”. Mittels
des musikalischen Moments widerfahrt dem Hdrenden ein In-
sich-Versinken, analog dem sich Einsenken, wie es der Sanger
vollzieht und der Erzéhler bereits vollzog. Das musikalische Mo-
ment der Sprache, bei diesem mehr nur zu ahnen, bringt jener
zur Entfaltung. Im Epos geht pvdelodai im eneiv auf, worin
Aeyeiv und &deiv sich einander verbinden, in Korrelation mitei-
nander treten. Aussagen, zu welcher Art Erinnerungsspur diese
Verbindung taugt, bleiben, da Psychologie dieser Spezifik des
Mythos wie des Epos bisher abhold, spekulativ.

Mythos, ,,wie er geformt war durch die homerische Poesie"5/
und dem gehdrt zu werden nicht mehr genigt, kleidet sich in
das Gewand der Tragddie und tritt dem Zuhd6rer vor Augen.
Dieser, durch Visualisierung zum Zuschauer gemacht, perzi-
piert den Mythos mittels axovi] und 6" iq als ,,gehdrte und gese-
hene Bewegung ... in der Zeit"3 als Musik, pououcp im griechi-
schen, d. h. weitesten Sinne umfalit Sprache, Gesang, Instrumen-
talmusik, Hypokrisis und Tanz. (Wobei in letzterem der Rhyth-
mus des gesprochenen und gesungenen Wortes als Visuales

5%  Zu Darstellung und Darstellungsformen des Mythos bei den Griechen
vgl. Fuhrmann 1971,141 mit Verweis auf Snel1 op. eit.

% Vgl. Danek/Hagel 1995,15f.

5% Danek/Hagel 1995,11.

57 Snell 1955, 171.

53 Melchinger 1990, 217.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 33

erscheint'.) An seiner ganzen Sinnlichkeit gefat, ist dem Zu-
schauer, gleichzeitig Horer geblieben, die gewohnte Rezeption
versagt. Das Dargestellte dringt durch Auge und Ohr in ihn: Er
erfdéhrt es am bzw. im eigenen Leib, er spurt den Mythos, der seine
Spur hinterlat. Dieses Erfahren als sinnliches Splren, einst im
Kult beheimatet, das Eindringen des ,Reizes' Mythos, ist das
n&ddppa schlechthin. Dieses Zustands sich zu erwehren ist ihm
madglich allein durch Aufbietung des Reizschutzes, was dem Be-
wuBtsein anheim fallt, nddppa im tragischen Sinne ist dabei als
der Schmerz selbst zu verstehen. Seine Bewaltigung modifiziert
sich in zwei Grundmodi: a) Ihn auszuhalten als ein Ertragen an
sich selbst und b) den vom Schmerz bewirkten Schrecken, der
angstigt, zur Furcht zu rationalisieren. Beide, von Aristoteles un-
ter eAeog und péBRogP subsumiert, spiegeln das Verhéltnis des
Menschen zur Natur und sich selbst. Beide sind seit jeher im My-
thos angelegt.

Schmerz ist das Mittel, das, dem Mythos mit der Tragddie an
die Hand gegeben, ein Gedéachtnis hervorbringt.@0Gedachtnis als
BewuRtsein, als willkurliches Eingedenken, ist dem Schmerz ge-
genlaufig: Es wird Schmerzmittel. Dem ins Gewand der Trag6-
die gekleideten Mythos eignet dabei ein Doppeltes: Er 143t den
Schmerz widerfahren als auch erlést er von ihm. Das Organon,
dessen er sich bedient, ist ptppaiQ. Diese, im schamanistischen
Ritual benutzt, die Natur durch Angleichung zu beeinflussen@l,
zielt in der tragischen Kunst auf die Natur im Menschen, woher,
nachdem die &uflere gebannt, Schrecken und Schmerz sich rege-
nerieren. lhren Anspruch, jene zu bannen, einst Ursprung und
Konstituens von Mythos und Ritual, konnte Aufklarung nie
ganz einldsen, so daR das sich in die Tragddie gelduterte Ritual
der ihre Wurzeln nicht verleugnenden ptppoiQ immer noch be-
darf. pipeiodai und alle davon abgeleiteten Begriffe, urspring-
lich nur in der Sphére des orgiastischen Kultes beheimatet, las-
sen vermuten, pipog bezeichne den Akteur oder die Maske des
dionysischen Kultdramas.® Die groRen Dionysien, das Fest mit
Kult und Ritus zu Ehren des Gottes Dionysos, des ,Erlésers’, wei-
sen auf den ,Kern der Tpavtpdta": ,,Menschliche Existenz im

Aristoteles 1449b26.

Vgl. Nietzsche 1999¢, 295.

Vgl. Horkheimer/Adorno 1998, 25 und 22 unten.

Es handele sich jedoch hierbei "um nicht viel mehr als eine Vermu-
tung", Koller 1954,119.

B2 38

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

34 Carsten Schmieder

Angesicht des Todes".8 Der Schrecken vor diesem und der
Schmerz wéahrend seiner Présenz, beide nie endgultig vom Men-
schen genommen, macht das eigentlich ,Tragische' aus. Tragik
selbst ,,ist ein Sachverhalt, der nur im Sprachlichen sich findet:
tragisch ist das Wort und ist das Schweigen der Vorzeit, in denen
die [Stimme des Mythos; C.S.] sich versucht, [Schmerz; C.S.] und
Tod, wo sie diese Stimme erldsen, niemals ein Schicksal im prag-
matischen Gehalt seiner Verwicklung."64 Schmerz und Tod, de-
nen nicht nur Stimme geliehen, sondern zu denen das Sprachli-
che selbst als Rationales bzw. Logisches mimetisch sich verhélt,
werden somit in der Tragddie verhandelt. In dieser, im Schema
des Agons, wird wider das Mall dem Schmerz sein Recht erstrit-
ten, in seiner Mallosigkeit (vBpic:) aus dem Schweigen zu Spra-
che und Eingedenken zu kommen. Schmerz findet zur Sprache,
die - im Metron gemaBregelt - ihr MaB findet. Schmerz in seiner
Widerspenstigkeit, als ,Bockiges' schlechthin, macht Mythos,
durch Sprache diesem verschwistert, zum tragischen. So uner-
tragbar das Tragische ist, es wird ertragbar in kultischen, berau-
schenden Festen, die ihren Hohepunkt finden in Rausch und
»Euphorie, in der das Selbst suspendiert ist".@®zpay”~0ta als as-
thetisierte Form jener ,&ltesten gesellschaftlichen Veranstaltun-
gen" zur Vermittlung ,,zwischen Selbsterhaltung und -Vernich-
tung"8 nach Aristoteles mit Mythos sowieso identisch6s, ,,hat
sich vom Bock emanzipiert."8 Und somit auch vom Opfer als
rituelle[r] T6tung"® in deren Vollzug der Mensch - Aug in Aug
mit dem Schrecken des Todes - den Tod verursachtund erféahrt.0
Wo Mythen einem Opferritual verflochten sind, handeln sie
»deutlich von der gegenseitigen Ersetzbarkeit von Mensch und
Tier", letzteres ,,stirbt an Stelle des Menschen", wie einst Iphige-
nie.7lJedes, ob Gott oder Heros, um dessen Figur ein Mythos sich
rankte, hatte ,,seinen Kult und somit sein Opfer."72Jedoch die

68 Burkert 1991, 30.

Benjamin 1996, 96.

6 Horkheimer/Adorno 1998,40.

Ebd.

Aristoteles, Poetik 1449b24: eotiv .. zpaywdia pippou; npa”ewi;, und
1450a4: erniv 0p zp<; pev npa”~e™Q 6 pvdoq p pippoiq.
Burkert 1991,27.

Ebd.

Vgl. EBD.

Ebd. 25.

Ebd. 27.

R

2] Q

NAY8

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 35

»Institution des Opfers selber ist... ein Akt von Gewalt, der Men-
schen und Natur gleichermaRen widerfédhrt."73Jene Gewalt, von
der Mythos selbst nicht verschont geblieben, machte ebenso vor
der Tragddie nicht Halt, die, wozu Aufklarung Mythos und Op-
fer transformiert hatte und worin Natur und Mensch zeitweilig
verséhnt wurden, auch jener zum Opfer fiel, gleichermaRen wie
Mythos und Ritus.

»Esist..unmdglich, daB ein Mythos ganz mythisch ware."7%
Daher muf} - wenn er nicht ganz erzahlend oder Erzéhlung ist -
konstatiert werden, dall dem Mythos neben seiner Form, in der
er dargebracht wird, ein Erzéhltes, ein Inhalt eignet, der Wahr-
heit enthalt. Vorausgesetzt, man a8t den Begriff der Wahrheit
zu, wird die Frage nach dem Verhéltnis von Mythos und Wahr-
heit zwingend. Das wiederum verfuhrt dazu, nach Ursprung
bzw. der Genese des Mythos, dem un- oder pramythischen zu
fragen. Und in die Aporie zu stolpern: Wir wissen dartber
nichts. Spekulationen®- von Blumenberg tGber Freud bis Veyne
- oszillieren zwischen ,,eingeborenen Ideen" bzw. einem in ar-
chaischer Welt Gegebenen, ,individuell-archaischer Erfahrun-
gen" und seiner schlichten Unerfindbarkeit bzw. der Unmdg-
lichkeit, ex nihilo zu lugen. Letzteres ruft das Gegensatzpaar
wahr und falsch bzw. gelogen auf und somit eine moralische Be-
grifflichkeit, die allein auf den sogenannten Inhalt geht. Ein Ver-
mittlungsversuch besagt, Mythos sei wahrhaftig, zumindest im
bildlichen und nicht buchstéblichen Sinne. Die antike Aufkla-
rung selbst legte Hand an den Mythos mittels zweier Formen:
Kritik der Historiker und allegorische Interpretation der Philo-
sophen.? Bei dieser inhaltlichen Kritik blieb das Sprachliche,
dessen ,Wahrheit' kaum zu leugnen ist und das mit der Schrift-
lichkeit autoritar und ,Wahrheit' schlechthin wird, aufen vor:
,Fur die Griechen verschwindet das Medium hinter der Bot-
schaft"7/, Medium und Botschaft kdnnen nicht mehr unterschie-
den werden.®

Der Anspruch auf Wahrheit postuliert einen Glauben. Glau-

ben - da Singularetantum - Dbeinhaltet verschiedene
73 Horkheimer/Adorno 1998, 58.

4 Veyne 1987, 77.

B ... erentsteht in der Phantasie des Dichters,...", Witamowitz 1931, 42,
% Vgl.Veyne 1987, 78, 73.

77 Ebd.81.

B Vgl ebd. 73.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

36 Carsten Schmieder

Glaubensmodi. Veynemnennt sie Wahrheitsprogramme. Nur in-
nerhalb dieser macht es m. E. Sinn, Uberhaupt von Wahrheit -
und damit auch von Unwahrheit bzw. Liige - zu sprechen. Zu-
mal dieses wieder nur auf Inhaltliches geht, worauf allein sich
alle Kritik bezog und bezieht. Die Frage nach der Wahrheit, um
dem Glauben zu entkommen, wurde daher umformuliert. Sie
stellt sich als jene des Verhéaltnisses des Mythos zur Realitat bzw.
der Wirklichkeit. Das als Antwort sich Gebende lauft auf einen
historischen Kern hinaus, um den sich Legenden ranken. Fiir den
Mythos, wie er in llias und Odyssee begegnet, formuliert Veyne
es so: "Wenn man von Homer das Wunderbare abzieht, bleibt
dieser Krieg ubrig."®

Gegen dieses Dilemma bietet der moderne Philosoph und
Forscher die Transformation der Wahrheit in Wahrheitsformen
auf, indem er Mythos - was immer das nun sei - eine eigene sol-
che zugesteht neben denen von Wissenschaft und Philosophie.&
Allem voran gilt diese Aufteilung der ,Wahrheiten' respektive
deren Formen an die einzelnen Wissenschaften und Wissen-
schaftsbereiche dem Wunderbaren in den Geschichten. Eine Er-
klarung des Wunderbaren versucht die Geschichten vor dem
Verlust ihrer Glaubwurdigkeit zu retten, wie es bereits die antike
Mythenkritik versuchte. Doch das Wunderbare an einer Ge-
schichte macht sie noch nicht zum Mythos. Darin liegt auch der
verheerende Fehler, der Bultmann in den Geschichten des Neuen
Testaments Mythen sehen lieR. Sein ,Entmythologisierungsver-
such' in seiner Verkennung der biblischen Geschichten demons-
triert deutlich deren Unterschied zum Mythos bzw. zu den My-
then. Erstens: Der kulturelle und religiése Hintergrund jener ist
ein judischer, der dieser ein griechischer mit orientalischen,
agyptischen u. a. Einflussen. Zweitens: Den schriftlich fixierten
Mythen, wie wir sie fassen kdnnen, geht eine mundliche Uber-
lieferungstradition voraus, deren Spezifika und Rezeptionsbe-
dingungen unterworfen. Die Geschichten des NT sind sui generis
als schriftliche anzusehen. Drittens schliellich: Mythen standen
nie im Dienst einer Religion, auch wenn mythische Figuren in
einer solchen kultische Verehrung erfuhren. Die Geschichten des
NT hingegen in ihrer verschrifteten Form fungierten als Macht-
stUtze einer Institution. Aus zweitens und drittens folgt, dal} die

D  Ebd. passim.
® Ebd. 75.
8 Vgl Cesana 1993, 305-323.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 37

Geschichten des NT, beinahe der Funktion als Machtstiitze ver-
lustig, zur Erhaltung dieser kanonisiert wurden. Mythen blieb
dieses Schicksal erspart ebenso wie das einer Dogmatisierung.
Auch eine unmittelbare Sinn- und Orientierungsvermittlung.
Denn Mythos ,lakt den Menschen leben, indem er die Uber-
macht depotenziert; fur das Glick des Menschen hat er keine Bil-
der"®und kennt demnach weder einen utopischen Gehalt noch
VerheiBung eines Erden- oder Himmelreiches. Auch gibt der
Mythos keine Verhaltensregeln oder Orientierungshilfen an die
Hand, weder imperativischer - Du sollst bzw. sollst nicht ... -
noch anderer Art. Daher ist es terminologisch unsauber, im neu-
testamentlichen Zusammenhang wie dem der biblischen Rezep-
tion Uberhaupt von Mythos zu sprechen. Dal} diese Geschichten
ihrer Instrumentalisierung nicht mehr gerecht werden und an
deren Stelle Mythen - welche auch immer - treten sollen, mag
wohl so etwas wie eine neomythische Kehre& beschwdren las-
sen.

pvQov pvddodai - fur die Griechen einst: ,(sich) eine Ge-
schichte erzdhlen', deren Inhalt dazu angetan, gewisse intellek-
tuelle und emotionale Bedurfnisse zu befriedigen - hat spater nie
wieder diese Bedeutung erlangt. Mythos selbst umfaRte dabei
samtliche Arten von Erzahlungen und begriff ebenso phantasti-
sche und Lugengeschichten ein. Unterscheidungen und Definiti-
onsversuche zwischen Mythos und Sage® sowie Mythos, Sage
und Méarchen&als Produkte spéterer Zeit gehen am Mythos vor-
bei: Nicht nur ihrer drtlichen und zeitlichen Genese nach unter-
scheiden sich die einzelnen Erzéhlgattungen, sie sind - trotz pa-
ralleler inhaltlicher Strukturen - hinsichtlich Funktion und Qua-
lititen) inkommensurabel.

Mythos in seinem Verhéltnis zu Wirklichkeit zeigt sich dia-
lektisch. Der in ihm herrschende ,Wille zur Aufklarung' verneint
sich zugleich, indem er das Erkannte und Benannte gerade unter
dem gegebenen Namen von neuem verbirgt. Dieses Moment des
Wegziehens des Schleiers als auch das des Verschleierns hat statt
in jenem Erzahlakt, der zugleich die Augen des Hérenden 6ffnet
als auch ihn vor dem Schrecken dessen, was er zu sehen bzw. zu

Blumenberg 1996,38.
Vgl. Schrodter 1991,
Rademacher 1938.
Hampl 1975, 1-50.

BRI

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

38 Carsten Schmieder

héren bekommt, bewahrt bzw. ihm ertraglich werden laBt, in-
dem er es zugleich dessen Augen entzieht.

Die herausragendste und ohne Vergleich dastehende Eigen-
schaft des Mythos ist jedoch die Unmdglichkeit, ihn zu Ende zu
bringen, ihn alles sagen lassen, daR nichts ungesagt bliebe. ,,Es
gibt kein Ende des Mythos, obwohl es die &sthetischen Kraftakte
des Zuendebringens immer wieder gibt."& lhn enden zu lassen,
bedeutete seine Inversion, das Ende der Geschichte. Wie kein
Ende zu finden ist, 4Rt ebenso kein Anfang sich finden, mag es
diesen auch gegeben haben. Eine Reduktion aufeinen Grundmy-
thos, ein erstes Mythologem, den sogenannten bestandigen ,,nar-
rativen Kern" in seiner ,,ikonischen Konstanz"8&, fihrte zum Ge-
genteil jenes ersten, jenes ,Ur-Mythos" Er ist bereits Resultat
langwahrender Rezeption, ein ,,immer schon in Rezeption Uber-
gegangener".8 Mythos versagt den Blick auf seinen Ursprung,
obwohl er mit den Urspringen zu tun hat, von denen er losge-
kommen ist.®Er, dessen Anfang noch dessen Ende zu finden ist,
erfahrt an sich ein performatives Moment, d.h. er entzieht sich
einer Definition.

Bibliographie

Aristoteles 1994, Poetik, hg. u. Ubers, v. Manfred Fuhrmann,
Stuttgart, ergénzte Ausgabe von 1982.

Barthes, Roland 1957, Mythologies, Paris.

Benjamin, W alter 71996, Der Ursprung des deutschen Trauerspiels,
Frankfurt am Main.

Benjamin, W alter '1977, llluminationen - Ausgewadhlte Schriften 1,
Frankfurt am Main.

Bergson, HenriS1997, Matiere et memoire, Paris.

Blumenberg, Hans 1996, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main
(Sonderausgabe nach s1990).

23] Blumenberg 1996, 685.

Blumenberg 1996,40 und 165.

8 Blumenberg 1971, 28; Fuhrmann, 1971, 530: "wo man seiner habhaft
werde, [der Mythos] stets als rezipierter [sich] prasentiere".

8 Blumenberg 1996,63.

Q

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos 39

Blumenberg, Hans 1971, ,Wirklichkeitsbegriff und Wirkungs-
potential des Mythos", in: FUHRMANN 1971, 11-66.

Burkert, Walter 1993, ,Mythos - Begriff, Struktur, Funktio-
nen", in: Graf 1993, 9-21.

Burkert, Walter 1991, Wilder Ursprung, Opferritual und My-
thos bei den Griechen, Berlin.

Burkert, Walter 1979, Structure and History in Greek Mythol-
ogy and Ritual, Berkley.

Cesana, Andreas 1993, ,,Zur Mythendiskussion in der Philoso-
phie", in: Graf 1993, 305-323.

Danek, Georg/Hagel, Stefan 1995, ,,Homer-Singen", Wiener
Humanistische Blatter 37, 5-20.

Finley, Moses |. 1965, ,,Myth, memory and history", History and
Theory 4, 281-302.

Freud, Sigmund 61992, , Jenseits des Lustprinzips", in: ders., Das
Ich und das Es, Frankfurt am Main, 191-249.

Fuhrmann, Manfred 1968, ,,Die Funktion grausiger und ekel-
hafter Motive in der lateinischen Dichtung", in: Hans Robert
Jaufd (Hrsg.), Die nicht mehr schdnen Kunste - Grenzphdnomene
des Asthetischen, Poetik und Hermeneutik 3, Miinchen, 23-66.

Fuhrmann, Manfred 1971, ,Mythos als Wiederholung in der
griechischen Tragtdie und im Drama des 20. Jahrhunderts",
in: DERS. 1971, 121-143.

Fuhrmann, Manfred (Hrsg.) 1971, Terror und Spiel. Probleme der
Mythenrezeption, Poetik und Hermeneutik 4, Munchen.

Graf, Fritz (Hrsg.) 1993, Mythos in mythenloser Gesellschaft, Col-
loquium Rauricum 3, Stuttgart/Leipzig.

Hampl, Franz 1975, ,,Mythos' - ,Sage' - ,Méarchen™, in: ders.
(Hrsg.), Geschichte als kritische Wissenschaft 2, Darmstadt.

Heiler, Friedrich 1991, Religionen der Menschheit, Frankfurt am
Main/Wien (11959).

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. 1998, Dialektik der Auf-
klarung, Frankfurt am Main.

Kittler, Friedrich A. 1979, ,Vergessen", in: Ulrich Nassen
(Hrsg.), Texthermeneutik, Aktualitdt, Geschichte, Kritik, Pader-
born.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

40 Carsten Schmieder

Koller, Hermann 1954, Mimesis in der Antike, Bern.
Melchinger, Siegfried 1990, Das Theater der Tragddie, Minchen.
Nestle, Wilthelm 1975, Vom Mythos zum Logos, Stuttgart.

Nietzsche, Friedrich 19993, ,,Unzeitgemalle Betrachtungen II.
Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fur das Leben", in:
ders., Die Geburt der Tragddie, Unzeitgemé&Re Betrachtungen I-
IV, Nachgelassene Schriften 1870-1873, Kritische Studienaus-
gabe 1, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Mun-
chen, 243-334.

Nietzsche, Friedrich 1999b, ,,Ueber Wahrheitund Ltge im aus-
sermoralischen Sinne", in: ders., Die Geburt der Tragodie, Un-
zeitgemaRe Betrachtungen I-1V, Nachgelassene Schriften 1870-
1873, Kritische Studienausgabe 1, hg. v. Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, Miinchen, 875-890.

Nietzsche, Friedrich 1999¢, ,,Zur Genealogie der Moral", in:
ders., Jenseits von Gut und Bose. Zur Genealogie der Moral, Kri-
tische Studienausgabe 5, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen, 245-412.

Otto, Walter F. 1909, ,,Religio und superstitio”, Archivfur Reli-
gionswissenschaft 12, Leipzig, 533-554.

Radermacher, Ludwig 1938, Mythos und Sage bei den Griechen,
0.0.

Schrodter, Hermann (Hrsg.) 1991, Die neomythische Kehre - Ak-
tuelle Zugédnge zum Mythischen in Wissenschaft und Kunst,
W irzburg.

Snell, Bruno 1955, Die Entdeckung des Geistes, Hamburg.

Veyne, Paul 1987, Glaubten die Griechen an ihre Mythen?, Frank-
furt am Main.

Wilamowitz-M 61lendorf, Ulrich von 1931, Der Glaube der Hel-
lenen 1, Berlin.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Repréasentation

Marlene Deibl (Wien)

Eine Annéherung

Erfahrung am Text - Repréasentation

Die Ausdrucksform , Text" représentiert menschliches Leben
und Erfahrungen, ohne sie als individuelle, singulér gelebte, adé-
quat reprasentieren zu kénnen. Gerade die Présentation der eige-
nen Unzulanglichkeit im Text, die gleichermallen von Lesenden
und Schreibenden empfunden wird und doch die Triebkraft aus-
macht, aus der Texte produziert werden, macht den Gegenstand
der vorliegenden Untersuchung aus. Text ist also eine Art und
Weise, Erfahrung und konkrete Individuation versuchsweise in-
telligibel zu machen. Gerade das aber macht die intersubjektive
Vergleichbarkeit von Erfahrungen in Texten aus. Gerade die Un-
zuléanglichkeit der jeweils bestimmten Erfahrung und die Prob-
leme mit deren Reprédsentation machen die Verstéandlichkeit von
Texten, die mit philosophischen Fragestellungen und anthropo-
logischen Grundproblemen befasst sind, fir die Lesenden wie
die Schreibenden aus. Es bleibt die Frage, warum Texte, die
menschliche Erfahrung représentieren, tberhaupt intersubjektiv
verstandlich und dariber hinaus als allgemein repréasentativ ver-
standen werden kdénnen. Die Frage ist: Was verleiht einem Text
Uberhaupt reprasentativen Charakter?

Die hier vorgestellte These ist folgende: Im oben skizzierten
Sinn sind die individuellen Zige von Texten, wie Fragmentie-
rung, Verwendung von Eigennamen, letztlich sogar mythische
Erzéhlungen, deren historische Einbettung kaum noch zu be-
haupten ist, gerade das, was einem Text Allgemeinheit verleiht.1
Die zentrale Frage des vorliegenden Beitrags ist also, wie sich
universale Aussagen formulieren lassen, die nicht einfach

Wenn es eine Wende in der Moderne gibt, oder die Wende der Moderne
ist, in der die metaphysischen Fragen ganz ins menschliche Bewusst-
sein hereingeholt worden sind, dann kommt damit den Erfahrungen
im Text eine neue, verscharfte, Bedeutung zu. Auflerdem ist damit der
textlichen AuRerung von Subjektivitat eine neue Rolle, die zentrale
Rolle, zugewiesen.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

42 Martene Deibl

individuelle Wahrnehmungsaussagen sind, aber auch nicht in ei-
ner Art und Weise von diesen abgeschnitten sind, dass sie ihren
Gegenstdnden nicht mehr angemessen wéren. Diese stellt sich
der Philosophie in noch gréRerer Schérfe als den Geistes- und
Kulturwissenschaften. Ich moéchte auf diese Arten und Weisen,
Bezug auf menschliche Erfahrung herzustellen, als ihre Intelligi-
bilitatsformen bezeichnen.

Die sichtbarste Intelligibilitdtsform des jeweiligen menschli-
chen Erfahrens ist also Text, oder Text im Verhaltnis zum Bild,
einer weiteren mafRgeblichen Form, menschliche Erfahrung in
den Blick zu bringen. Das Bild ist dabei zunéchst besonders
dringlich, besonders aufdringlich, weil es immer so zu tun
scheint, als sei es the real thing. Der Text ist gleichzeitig viel kon-
kreter, da er individuelle Reaktionen und besonders individuelle
Bilder erzeugt, und viel abstrakter, schon in seiner Produktions-
weise, die jeweils spezifisch Wege findet, allgemein zu sein. Die
primare, jeweils textspezifische, Art und Weise, die Grenzen des
rational Sagbaren auszuloten, die unumgéngliche Pragung
durch das schreibende Individuum, ist Stil. Dieses Moment der
Textindividualitat unterscheidet sich vom Mythos schon durch
seine offenkundige Unumganglichkeit. Stil istunvermeidlich. Im
ersten Teil dieses Textes wird im Durchgang durch aktuelle Po-
sitionen zu Stil als philosophischer Ausdrucksform (Manfred
Frank) und Uberlegungen zur historischen Genese von philoso-
phischen Werken (Dieter Henrich) die vorgestellte These fun-
diert.

Zum Abschluss wird eine unmdogliche Platon-Deutung ver-
sucht, anhand derer wir ein adédquates Verstidndnis Uber unser
Unvermdgen von Représentation zwischen Bild und Text vorbe-
reiten helfen.

Stil als Moment von Geschichtlichkeit: zwei
Idealismusforscher erzahlen

In seinem Essayband Auswege aus dem Deutschen Idealismus un-
ternimmt der Philosoph Manfred Frank im Aufsatz ,,Uber Stil
und Bedeutung. Wittgenstein und die Fruhromantik" einen in
der Philosophie seltenen, expliziten Versuch, die jeweils indivi-
duelle, je individuierte Form einer textlich-inhaltlichen Aussage
in den Blick zu bekommen. Er tut das im Wesentlichen an den

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 43

Beispielen von Ludwig Wittgenstein und Friedrich Schlegel als
bekannten Meistern des Fragments.2

Dichtung, so der Autor gleich eingangs, will sicherlich nicht
einfach vom Gehalt ihrer Aussagen tberzeugen: Frank trifft eine
strategisch sinnvolle Entscheidung, wenn er Dichtung und Phi-
losophie auf diese Weise voneinander abgrenzt. Gerade in Bezug
auf die Fruhromantik, die hinsichtlich einer eindeutigen Abgren-
zung dieser Bereiche problematisch ist, erleichtert sie das Vorge-
hen fur die Philosophierenden. Dichtung kdénne allerdings, so
Frank, in hdchstem MaRe persuasiv agieren. Unter dem Ge-
sichtspunkt dieses Elements der Uberredung oder sogar Verfiih-
rung zu einer bestimmten Haltung ist Dichtung von Seiten der
Philosophie immer wieder kritisiert worden. Dieser geht es da-
bei im Gegensatz um ein kritisches Argument, um genaue Be-
trachtung von Problemen.

Die grundséatzliche Mehrdeutigkeit der Dichtung, die gerade
aus ihrem Interesse am Erzeugen einer &sthetischen Haltung bei
den Lesenden entsteht, erzeugt daher ein gewisses Unbehagen
in der Philosophie. Dieses Unbehagen ist auch durch die N&he
der Philosophie zu diesem dichterischen Duktus bedingt,
schliel3lich operiert sie ebenfalls mit nicht abschlieBbaren sprach-
lichen Mitteln und geréat dabei in den Verdacht, allgemein kaum
etwas anderes zu sein als uninspirierte Dichtung. Die Philoso-
phie kann zudem dieses ihr immer inhdrente Problem nicht
durch begriffliche Strenge und Definitionen ausgleichen, will sie
anschlussféhig bleiben.

Betrachten wir genauer das Unsagbare, das Manfred Frank
gerade als persuasives Element fasst, wenn er einrdumt: ,,Aber
was philosophisch scheitert, kann immer noch 4&sthetisch gelin-
gen."3Es stellt sich die Frage, ob Scheitern ohnehin der Philoso-
phie als solcher so weit eingeschrieben ist, dass sie nur mehr &s-
thetisch gelingen kann: ,,Wie kann ich die pratendierte Ausdeu-
tung des Unsagbaren durch Eingrenzung des Sagbaren ihrerseits
sprachlich vermitteln?"4 Dies steht in enger Beziehung zur For-
derung, dass Philosophie sich mit den Grenzen der Erkenntnis
auseinanderzusetzen habe: ,,Was sich zeigt, ohne unmittelbar ins
Semantische einzugehen, muss sich erkennen lassen wie wir ein

2 Frank 2007,139-159. Eine Betrachtung Schellings wiirde sich in diesem
Kontext anbieten, sprengte aber den Rahmen.

3 FRANK 2007, 150 (Hervorhebung im Original).

4  Ebd.146-147.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

44 Martene Deibl

Anzeichen, ein Symptom, eine Handschrift oder eine Physiogno-
mie identifizieren."5 Der gemeinsame Referent aller Teile eines
philosophischen Entwurfs ist fir Frank das nicht in dieser Weise
fass- oder aussagbare, nicht zugéngliche Ganze, das zwar jeweils
spezifisch, doch immer ein Mehr ist gegenliiber dem, was uber-
haupt gesagt werden kann. Das Gesagte muss daher fiuhlbar
nicht das eigentlich Gemeinte sein, aber auf dieses in einer Art
und Weise hindeuten, die Uber blofles Andeuten oder Aussparen
hinausgeht. Daher ist es mdglich, dass der Versuch, ein Werk, ein
systematisches Werkganzes zu schaffen, philosophisch scheitern
kann (oder den urspriinglichen Anspriichen nicht gentigt, die ur-
spriunglichen Anspriche vernichtet etc.). Das heif3t, die Mdglich-
keit, ein Ganzes zu entwerfen kann als epistemisch uneinlésbar
erkanntwerden und doch produktive Kraft entfalten, wie das fur
Frank gerade bei Friedrich Schlegel geschehen ist. Frank meint
mit Schlegel weiter, dass es gleichermaBen unméglich sei, ein
System zu haben und kein System zu haben, da ersteres ein nicht
darstellbares Prinzip verlange und letzteres nicht einmal das
Schaffen eines Fragmentes ermdgliche, also im Verstummen en-
den musste.

Was maglich sein soll, angestrebt werden kann, ist die Dar-
stellung der Unauflésbarkeit dieser Spannung. Jede madgliche
Totalitat liegt uns in irreduzibler Pluralitét vor, und dem muss
eine auf eine Totale abzielende Konzeption gerecht werden kdn-
nen. Die einzelnen Worte mussen sich transzendieren (lassen),
wenn sie einen Text ergeben wollen, so wie die einzelnen Teile
eines Werkes sich transzendieren lassen mussen, wenn sie auf
ein vollstdndiges System hinweisen wollen, das den als Ganzen
unsagbaren Hintergrund der in ihnen ausformulierten Uberle-
gungen bilden soll.

Das Fragment ist eine konsequente Ausfihrung dieser Er-
kenntnis: Ausgehend von dieser muss der Anspruch auf Koha-
renz und Allgemeingultigkeit aufgegeben werden, um auch nur
formuliert werden zu kénnen: ,,(...) nur so kann ich sicher sein,
(...) fremder Existenz in ihrer Irreduzibilitdt auf die meine und
auf das intersubjektive 'Sagbare' - zu begegnen."6

Der Prozess, in dem dies geschieht, umfasst die Eingrenzung
eines thematischen Zusammenhangs genauso wie den Rickbe-
zug auf bereits vorhandene Begriffe, das Schreiben und das

5 Ebd. 158.
6 Ebd. 159.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 45

Sprechen dariber. Zu diesem Prozess gehdrt auch die gesamte
versuchte Wahl eines Publikums: Der Text kann sich bis zu ei-
nem gewissen Grad aussuchen, wen er ansprechen méchte, und
doch aus sich selbst sprechen.7

Genau darauf weist auch ein anderer ldealismusforscher,
Dieter Henrich, in seiner 2012 erschienenen Philosophie-Refle-
xion Werke im Werden hin. Ein wesentliches Motiv dieser Ab-
handlung ist der jeweilige Denkstil philosophischer Werke, der
einer historisch-vergleichenden Analyse zu unterziehen und auf
seine Allgemeinheit hin zu prifen ist. Dieses Moment des Denk-
stils, das historisch und personal bedingt ist, unterscheidet sich
vom Mythos8 schon durch seine offenkundige Unumgéanglich-
keit. Stil ist unvermeidlich. Ein philosophisches Werk ist in ge-
nau diesem Sinne auf Geschichte hin und aus Geschichte entwor-
fen. Daraus speist sich auch das wesentliche Argument, das Hen-
rich in Hegels Differenzschrift9findet: Alle philosophischen Sys-
teme, oder, um bescheidener zu bleiben, Texte, zielen, wie wir
gesehen haben, auf das Gleiche ab. Und, wie die modernen Rati-
onalitatskriterien fordern, ist in einem philosophisch-systemati-
schen oder auch einfach nur theoretisch verfassten Entwurf jeder
Satz prinzipiell ersetzbar, durch einen anderen Satz, der auf die-
selbe Erkenntnis abzielt. Wir stehen vor einem Werk, das aus hy-
pothetischen, also grundséatzlich vorlaufigen und intersubjektiv
ausgerichteten Satzen gebaut ist, das uns allerdings durch diesen
Aufbau Uber sich hinaus verweisen muss. Somit geraten die Vo-
raussetzungen des Werkes, die tief im Einzelnen liegen und das
Produkt seiner Zeit und Kultur sind, aus dem direkten Blick. Der
Hintergrund des Sprechens kann in der Sprache nicht aufgehen;
es muss das Ziel der ,,Werkform" sein, diesen Hintergrund so
klar wie moglich zur Darstellung zu bringen. Der Hintergrund
des Sprechens kann in der Sprache nicht aufgehen. Henrich
schreibt dazu: ,,Eine Kulturbedeutung hat eine Philosophie,
wenn in ihr erste Grinde, von denen her sich die wichtigsten
Réatselfragen in Beziehung auf Welt und Menschenleben auflo-
sen kdnnten, mit einer Verstandigung Uber dieses Leben

7  Mythos und Dichtung finden ihre Form wesentlich im individualisier-
ten, konkreten Bereich der Darstellung. Im Gegensatz dazu versucht
der philosophische Text, diese nochmals zu tUberschreiten.

8 Der hier verwendete Mythos-Begriff wird weiter unten an Platon ge-
scharft erlautert. An dieser Stelle reicht das allgemeine Verstdndnis im
Sinne eines nicht- oder vor-rationalen Narrativs aus.

5 Henrich 2011, 79; vgl. Hegel 1979 15-52; hier 17.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

46 Martene Deibl

zusammengefuhrt werden, auf die sich eine Lebenspraxis stiut-
zen kann."10

Henrich bemuht sich, den Ausgang von dem zu nehmen,
was er ,urspringliche Einsicht" nennt. Soweit muss man jedoch
gar nicht gehen, schlielRlich ist es, wie Henrich ebenfalls aufzeigt,
zur Entstehung einer philosophischen Denkbewegung notwen-
dig, dass zum einen die spontane Einsicht eine sein muss, der
sich Uberhaupt in der genannten Art folgen lasst, und dass zum
anderen eine Ordnung der damit einhergehenden Lebenspraxis
besteht. Der Einsicht zu folgen wiederum heif3t nicht notwendi-
gerweise, ein Werk schaffen zu mussen schlief3lich kann die Ein-
sicht, selbst wenn sie eine grundlegend philosophische ist, viel-
leicht auch einfach zu einer Anderung im Lebenswandel fiihren.
Dazu kommt schlieBlich, dass nicht jede philosophische Konzep-
tion mit einer solchen plétzlichen Einsicht verbunden war, wo-
fur Henrich allerdings auf eine bereits vorhandene philosophi-
sche ,,Konstellation" verweist, einen gedanklichen Hintergrund
aus dem eine grundlegende Einsicht langsam erwachsen kann.1l

Henrich ist grundsatzlich davon Uberzeugt, dass mit jedem
philosophischen Entwurf auch ein Lebensentwurf einhergehen
muss. Eine der grundlegenden Motivationen fur die Herausbil-
dung eines solchen Entwurfes nennt er ,,den Antagonismus zwi-
schen Affirmation und Nichtigkeit", der in der ,,Subjektivitat im
Denken eines Griindenden" herrscht.22Eine philosophische Ge-
dankenkonzeption ist in der Selbst- und Lebenserfahrung des
Denkenden gegriindet und kann sich mit diesem und mit der
historischen Situation verandern. ,,Die Affirmation des bewuss-
ten Lebens vollzieht sich spontan zusammen mit dem Bezug auf
eine grindende Wirklichkeit. (...) Im Vollzug seiner Affirmation
weild sich das bewusste Leben also in dem gegriindet, was den
Aspektcharakter des Bezugs Ubersteigt."13Das ist notwendig so,
so Henrich, auch wenn sich die Konzeption davon zu l6sen ver-
sucht. Die Rationalitat, die bereits im Lebensvollzug liegt, ist da-
bei nicht irgendwie trivial im Vergleich zur regelgeleiteten ratio-
nalen Vorgehensweise. Der Denker, so Henrich, ist auBerdem
nicht Urheber dieses Vollzugs und dieser Art von Rationalitat, er
wird dieses zwar in seiner Konzeption umsetzen, er ist aber in

Henrich 2011, 132.
Ebd. 132ff.

Ebd. 184.

Ebd. 185.

BREB

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 47

seiner Selbsterfahrung nicht blo dauernd kreativ: ,,Die Bedeu-
tung von Momenten scheinbarer Passivitdt ist gerade ihren
Grundern keineswegs entzogen."l4 Dabei werden verschiedene
Perspektiven und Einfélle einbezogen: ,,Das Ganze, auf das sich
die Wahrheiten der einzelnen Konzeptionen bezieht, ist ,ein
Ganzes unter Aspekten',15 das Henrich weiter so erklart, am
konkreten Beispiel eines Hauses:

Die Divergenz aller dieser Aspekte nimmt dennoch der Voraussetzung
nicht ihre Plausibilitat, dass das extrem komplexe Ganze, das wir
,Stadt' oder ,Haus' nennen, etwas Wirkliches ist, zwar nicht ein einfa-
ches, sich selbst differenzierendes Prinzip, wie eine Wesensform im
Geist Gottes, aber auch nicht ein bloRes ,compound’, sondern eine En-
titat, in welche Elemente integriert sein mussen, wie zum Beispiel ein
Mensch in einer Korporation.16

Es wird deutlich, wie sich die Uberzeitlich vorhandene, auch
konkret-individuelle Auspragung und der Anspruch der Wis-
senschaft in der Moderne zusammenfugen, und eine ethische Di-
mensionierung erlauben, die unter der Beleuchtung nur je eines
dieser Aspekte nicht oder nur schwer zu erreichen ware. Der
grundséatzliche Verweischarakter der Darstellung hélt somit den
Text selbst offen hin auf das, was jenseits liegt und ermdglicht
den Blick auf den ,,Abschluss” des systematischen Vorgangs, der
notwendig auferhalb seiner selbst stattfindet. In einem &hnli-
chen Sinn tut das auch die jeweils zeitabhangige stilistische Aus-
gestaltung eines Textes. Gleichzeitig ist damit dieser Vorgang
auch fur die Bedingungen, unter denen Philosophie in der Mo-
derne steht, offengehalten und weist uns daraufhin, dass uns die
Notwendigkeit zur Aufnahme und Fortsetzung dieser Bewe-
gung der Offnung aufgegeben ist. Damit ist auch die ,,Bildhaf-
tigkeit" des Sprechens zu erklaren: Sie ist keine Abbildung, son-
dern vielmehr eine Bebilderung, ein tentatives Hinausweisen
aus der Sprache, das aber immer der jeweils historischen Posi-
tion verhaftet bleibt, dabei gerade diese zum Ausdruck bringt
und damit grundet.

4 Ebd. 155.
15 Ebd. 156.
16 Ebd.157.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

48 Martene Deibl

Mythos und Repréasentation nach Platon

Die Wahrheit eines Mythos hénge ,,in letzter Instanz ab von sei-
ner Ubereinstimmung mit dem philosophischen Diskurs liber
die intelligiblen Formen, an denen die individuellen Wesen, die
Subjekt des Mythos sind, Anteil haben":17 Das stellt der Platon-
forscher Luc Brisson fest, wenn er nachweist, dass der Mythos
eine nicht Uberprufbare Form des Diskurses ist. Zudem meint
Brisson, dass der Mythos eben kein argumentativer Diskurstyp
ist, sondern eine narrative Form der Bezugnahme auf eine aufier-
halb des Diskurses liegende Wirklichkeit. In seiner Struktur sei
er dabei kontingent aufgebaut, wahrend der strenge, Uberprif-
bare Aufbau des argumentativen Diskurses auf der notwendi-
gen Verknipfung seiner Elemente beruhe. Mythische Erzédhlun-
gen und Erzahlelemente sind also weder als Fakten Uberprifbar
noch streng strukturiert.18Sie &hneln, unter anderen Bedingun-
gen als denen der oben ausgefuhrten Rationalitatskriterien, den
modernen wissenschaftlichen Paradigmen oder Forschungspro-
grammen, ndmlich als historisch individuierte Formen von Wis-
sen, die nicht weiter argumentativ vermittelbar sind und doch
weitergegeben werden sollen. Beide sind Formen von jeweils
gleichzeitig individuellen und allgemein Uberzeugenden Sétzen
und von narrativ vermitteltem Wissenstransfer: In dieser Hin-
sicht dhneln sie etwa dem modernen Systemfragment. Ermog-
licht wird das durch eine Eigenschaft der Sprache, die wir ein-
gangs kennengelernt haben: Die ,,Abbildhaftigkeit des Logos",19
die Platon an mehreren Stellen anfihrt, macht die Schweizer Phi-
lologin C hristina Schefer in einer sehr gewagten Deutung des
platonischen Gesamtwerks zum Hauptargument dafur, dass
dieses wie der Logos Uber sich hinausweise, und zwar in Rich-
tung einer Erkenntnis, die die dialektisch-diskursiv verfasste,
noetische Erkenntnis, Ubersteigt. Dieser Vorgang soll sich wiede-
rum aus dem Werk Platons erschlielen lassen und zwar anhand
bestimmter Aussparungsstellen, die Schefer als tiefergehend
aufweist - analog zu einer Methode der sogenannten Tubinger
Schule der Platon-Deutung, gegen deren Betonung der mundli-
chen Lehre sich Schefer jedoch damit explizit wendet. Diese

17 Brisson 1999,33.

B Wie es die Annahme einiger Strukturalisten, etwa Claude Levi-Strauss
oder Roland Barthes, war.

19 Vgl. Schefer 2001.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 49

sollen nach Schefer auf eine bestimmte, in den eleusinischen
Mysterien stattfindende Erfahrung einer urspringlichen, nach
Schefer also grundlegenden religidsen, und das heif3t fur die Au-
torin selbstvermittelten, Erkenntnis hinweisen. Auf diese laufe
platonisches Philosophieren letztlich hinaus.

Dies wird von Schefer betrieben, um die notwendige Vorlau-
figkeit der Vermittlung im Logos nochmals zu hintergehen und
eine nicht mehr vorlaufige Basis der platonischen Philosophie zu
finden, die dieser eine mystische Einweihungsstruktur verleiht.
Damit wird allerdings auch die platonische Philosophie zu ei-
nem abschlieBbaren Werk, das eine letzte Erfullung findet. Als
Weiterfihrung der von ihr referierten Forschungsergebnisse der
Tubinger Schule présentiert Schefer ,,die unsagbare religitse Er-
fahrung",2zu deren Untermauerung sie mehr oder weniger ver-
deckte Anspielungen auf die Mysterien in den Dialogen und vor
allem im 7. Brief heranzieht.

Die Grundthese Schefers, die vollstdndige Erfassung der pla-
tonischen Philosophie Uber den Hinweis auf eine echt religitse
Erfahrung, ist aus verschiedenen Grinden problematisch: Zum
Beispiel aufgrund der Gefahr, dann gerade das Gegenteil zu pro-
vozieren, ndmlich eine rein historische Darstellung eines religi6-
sen Kultes, die philosophischer Inhalte ebenso verlustig geht wie
umgekehrt die - von Schefer teilweise aufgestellte - Forderung,
einer Abwendung von Forschung hin zu einer, wie immer gear-
teten, lebendigen Religion.

Die epistemologische Fragwurdigkeit der Suche nach einem
»letzten Fundament"2l liegt auf der Hand. Hauptschwierigkeit
istjedoch Schefers Behauptung, alles, was an Erkenntnis dem Lo-
gos entzogen sei, sei durch mystische Erkenntnis bzw. Erfahrung
zu erfassen, eine These, die von der Autorin nicht weiter belegt
wird. Die Untersuchung weist trotzdem einige Argumente auf,
die fur unsere Problemlage interessant sind. Schefer schreibt bei
der Behandlung des fur sie bei Platon zentralen Unsagbaren:

Obschon sich das Unsagbare nicht sagen lasst, heif3t das nicht, dass wir
nichts Uber es sagen kénnten. Zwar kénnen wir die unsagbare Erfah-
rung weder denkend noch sprechend nachvollziehen, doch kénnen wir
denkend und sprechend zu ihr hinfihren.2

Vgl. Schefer 2001, 62.
Vgl. EBD.
Ebd.61.

BN

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

50 Marlene Deibl

Fur Schefer ist das hier Unsagbare das Unsagbare einer Ein-
sichts-Erfahrung, die in der Erfahrung der Mysterien zu verorten
ist. Das Heilige ist die mystische Schau Apollos im Kult der Mys-
terien. Religi®s ist diese unsagbare Erfahrung in Schefers Ansatz
nur in zweiter Linie deshalb, weil die Horizonte, in denen solche
Erfahrung aufscheint, institutionalisiert waren. Sie waren festen
Regeln und Ablaufen unterworfen, die den ersten Rezipienten
der Texte Platons vertraut und prinzipiell zuganglich waren.
Vielmehr geht es um eine Erfahrung des Religiésen im Sinne ei-
ner moglichst nicht weiter vermittelten, also rein présentierten,
Offenbarung: ,,Mit Logik, rationalem Nachdenken und Er-
schliessen, mit Philosophie im eigentlichen Sinn hat das nichts
zu tun."23- ,,Vielmehr sprichter [Platon] in der Sprache der Mys-
terien, weil Philosophie und Mysterium eine gemeinsame Basis
haben und in gewissem Sinne identisch sind."2

Dies ist problematisch; beispielsweise aufgrund der Gefahr,
dann gerade das Gegenteil von philosophischem Arbeiten zu
provozieren, ndmlich eine rein historische Darstellung eines re-
ligiosen Kultes, die philosophischer Inhalte verlustig geht. In
entsprechenden Darstellungen ist also der Verweischarakter von
Bild und damit verbundenem Mythos’ geleugnet: Damit sind
sie geféhrlich, weil sie die Grundstruktur des Bild-Seins leug-
nen.»

Dabei wird das Abbildungsverhéltnis problematisiert. Im
Zentrum des Vorwurfs steht zweierlei: Das grundlegende Prob-
lem betrifft das Bild-Sein einer Abbildung als solcher. Das aus
dem ersten hervorgehende zweite Problem thematisiert nicht
den grundlegenden Charakter von Bildern, sondern deren irre-
fuhrende Darstellung besonders heikler Gegenstande. Das erste
Problem ist also ein konzeptuelles, das zweite eines der Ausfiuh-
rung und nicht zuletzt der angemessenen Rezeption. Diese Kri-
tik der Rezeption wird schlieBlich auch den Schlussel darstellen,
anhand dessen ein sinnstiftender Umgang mit Bildern gewéahr-
leistet wird.

2B Ebd. 22.

2 Ebd. 215.

5 Mythos ist in den Mysterien stetsvorhanden.

2% HENRICH 2011, 199: ,,Wegen der Kraft und Vieldimensionalitat seiner
Vergegenwadrtigung kann aber ein Kunstwerk niemals vollendet und
gleichzeitig ein Exempel dafur sein, wie sich eine bestimmte philoso-
phische Lebensorientierung in einem individuellen Lebensprozess ver-
wirklicht.”

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 51

Allgemein gilt, wie Schefer auch festhalt: Wer versuchen
wiirde, einen platonischen Mythos begrifflich nachzuschildern,
wirde sich im besten Falle lacherlich machen, er wirde die spe-
zifische Funktion, die die erzdhlende Rede im Spiel des Rede-
und-Antwort-Stehens hat, verfehlen: ,,Bei Platon macht sich der
Philosoph ,lacherlich' und zieht sich den Spott der kritischen
Frager zu, wenn er die Ideen und Prinzipien im Abbild der Spra-
che darlegt (343 d2-el); ebenso halten die otiplRoAa der Myste-
rien einer Prifung nicht stand, sondern wirken bei Tag und vor
Uneingeweihten ,komplett lacherlich'."27 Also bedarf das im
Mysterium gezeigte doch notwendig der Vermittlung, mdglich-
erweise stoRt es gar den notwendigen Prozess der intersubjekti-
ven Vermittlung des direkt nicht Ausdrickbaren an.

Schefer stellt damit ab auf die uns bereits bekannte, bedingte
Selbstverfugbarkeit der Philosophie als solcher und des philoso-
phischen Textes, geht dann aber28 weiter in einer Verankerung
dieser in der Letztbegrindung der unmittelbaren, weder argu-
mentativ hoch anderweitig sozial vermittelten Erfahrung, die,
wie wir gesehen haben, im Mysterienkult genauso stattfindet
wie die in deren Ablauf eingebettete individuelle Initiation. Da-
mit geht auch die bedingte Selbstverfugbarkeit des philosophie-
renden Subjekts einher, die von Schefer aber in eben diese religi-
0se Erfahrung positiv einzubinden ist.

Die Problematik der korrekten Darstellung wendet sich ge-
gen Abbildungen, die den Offenheitscharakter von Abbildung
verschleiern und dazu verfuhren, sie entweder als ,,korrekte",
,naturgetreue” Abbildungen oder gar als das abgebildete Objekt
selbst zu verstehen. In solchen Darstellungen ist also der Verwei-
scharakter des Bildes geleugnet: Damit sind Bilder geféhrlich,
weil sie die Grundstruktur des Bild-Seins leugnen.

Weiterhin muss an Schefers Arbeit der Hinweis auf den Mys-
terienkult als zentrales Thema beachtet werden, das von Platon
verschieden variiert wird. Der Hinweis auf den Mysterienkult
ebenso wie die Betonung der religiosen Erfahrung an sich deutet
eine ,,Verinnerlichung" des problematischen Abbildverhéltnis-
ses an. Dieser Vorgang wird, wenn wir eine von Schefer abwei-
chende Annahme machen, eine neue Sichtweise skizzieren. In
dieser kbnnen wir den Zusammenhang von Représentation und

21 Schefer 2001, 70.
2B Wie wir gesehen haben, in Verkennung der notwendig geschichtlichen
Verfassung dieses Verfahrens.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

52 Marlene Deibl

lebendiger Erfahrung und damit einer textvermittelten, aber
eben nur vermittelten lebendigen Erfahrung herstellen. Diese Er-
fahrung hétte ihre Basis in einem Subjekt, das in sich den nétigen
Raum fur Abbildung freihalt und sich so selbst bildet. Die grie-
chischen Mysterien mdgen in ihrer Zeit einen Rahmen fur die
Einordnung dieses Prozesses gebildet haben, sie waren aber mit-
nichten der Abschluss des Prozesses.

Diese Konzeption kann tbrigens auch helfen, das Verhéltnis
zwischen Macht-Reprasentation und Bild-Représentation zu
verstehen. Das Unsagbare bleibt die Problematik der Vermitt-
lung durch den Logos, aber auch die Frage nach dessen
(Selbst-)Vermitteltheit. Es ist kein Zufall, dass es sich bei den
fraglichen Stellen um Aussparungsstellen handelt, sie sind be-
wusste Aussparungsstellen, die gar nicht zur Entratselung im
Sinne eines historischen Rebus-Ratens gedacht sind, auch nicht
zur mystischen Vernebelung des Gesagten, sondern gerade als
Hinweis auf dessen Unvollstandigkeit, Offenheit, damit auch
Fortsetzbarkeit und gleichzeitige Fortsetzungsbedurftigkeit,
ebenso wie es die mythologischen Einschiibe sind. QW irden wir
diese ,,Unsagbarkeit” im Sinne Schefers auf eine historisch kon-
kretisierbare Erfahrung einschrédnken, ginge der Sinn nicht nur
der Aussparungsstellen verloren. Der bestand gerade darin, den
Text offen zu halten fur jeweils neue Interpretationen und kon-
krete Erfahrungen. Das bewahrt einen philosophischen Text, wie
alt er auch sein mag, davor, blof historisches oder kulturanthro-
pologisches Dokument zu werden.

Schefers starkste These, dass Platon immer auf rein individu-
elle, religiése Erfahrung hinauswolle, kann philosophisch viel-
leicht ebenfalls nutzbar gemacht werden - es wirde sich gerade
bei manchen Grundungstexten der Philosophie nicht um philo-
sophische Texte handeln, sondern um solche, die ein religidses
Problem behandeln und dabei beginnen, Gber dieses hinauszu-
weisen. Diess macht unter Umstédnden gerade ihren Reiz aus.

Was unterscheidet dann den philosophischen Mythos, das
Rede-und-Antwort-Stehen, von den vorphilosophischen

2 Oderauch die Nennung verwirrend zahlreicher Eigenamen in den Dia-
logen, um nur ein weiteres Beispiel zu nennen. Auch hier wird stets auf
ein unverfugbares, historisch-kontingentes, personales AuBen als Ad-
resse und Bedingung des Textes verwiesen.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 53

Erzéhlungen? Der Mythos vertritt: Offenheit.0Was im Werden,
im Erzéhlen, begriffen ist, ist notwendig schwer endgultig fest-
zuhalten.3l Schon die basale Tatsache, dass Platon seine Texte
Uberhaupt schriftlich verfasst hat, weist dabei ebenfalls bereits
Uber Schefers These hinaus und nimmt den Leser und die Lese-
rin nicht nur im Sinne der ,,lebendigen Religion”, sondern bereits
der Philosophie und auch des Politischen in die Verantwortung.
Dabei macht der Text (Schefers wie Platons wie unserer) immer
wieder Angebote zu seiner Auslegung, deren endgiltige Unein-
l6sbarkeit zum Programm gehort.

Die Annahme lasst sich noch verscharfen, wenn man an-
nimmt, ein philosophisches System kdnne unter der versuchten
»philosophischen" Pramisse, also mdglichst ohne Berucksichti-
gung der vortheoretischen und nicht-rationalen Bedingungen,
auf denen es grindet, gar nicht aufgebaut werden. Ein solches
System kdnnte noch weniger Relevanz fur menschliches Leben
erlangen, insofern dieses selbst nachvollzogen werden soll.2
Hier erdffnet sich zum einen die wesentliche politische und zum
anderen die universale Dimension der platonischen Philosophie.
Die Bereiche werden durch den Begriff und den Akt der Repré-
sentation verbunden, der jeweils Uber die Mysterien vermittelt
als leerer Bildraum in jedem Einzelnen mdglich wird - jedenfalls
in jenen Einzelnen, die zur Teilnahme an politischen Akten befa-
higt, sogar in die Pflicht genommen werden.

Das Bild, das im Mysterium wie in der mythischen Erzéah-
lung aufscheint, die stilistische Eigenart, ist selbst als offen hin
auf Repréasentation zu denken, die als Reprédsentation (bestimm-
ter Strukturen, also auch Machtund Gewalt) immer im Kern leer,
das heilRt offen sein muss, denn eine vollstdndige Abbildung

P Entsprechend musste die Wesensgleichheit des Abbildes mit dem Ur-
bild umgedacht werden, und zwar in die Gegenrichtung: Das Urbild
hat er erst dann die Mdéglichkeit, zur Geltung zu kommen, wenn die
Abbildverhéltnisse auf es hin geordnet sind.

3 Dieser Gedanke stellt die Abwesenheit des Reprasentierten in den Mit-
telpunkt- und wird diesem genau dadurch gerecht.

P2 Das deutet Schefer auch an, namlich Gber die Zeitdimensionen, denen,
in offenkundiger Referenz auf Heidegger, auch die lethe in der aletheia
angehort, die jedoch eben nicht ,,Verborgenheit" ist, sondern Leere, die
aletheia somit nicht Unverborgenheit, sondern Entleerung. Es handelt
sich hier, wie Schefer vergisst anzumerken, eben um eine, wenn nicht
die, philosophiegriindende Position; vgl. SCHEFER 2001, 210.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

54 Martene Deibl

wére nicht mehr Représentation, sondern reine Nachahmung,
Kopie, Replik.

Représentation ist aber nicht nur fur die Bildtheorie und fur
die Kulturwissenschaften ein zentraler Begriff. Er verbindet
diese mit den Bereichen der Philosophie und der Politik, die auch
in Platons Werk prominent verbunden sind. Obwohl Platon tb-
licherweise mit einer Lehre von den fixierten, ewigen Ideen in
Verbindung gebracht wird, finden sich in seinen Werken kon-
krete Hinweise auf historisch variable, interpretationsoffene Re-
présentation. Eine beispielhafte Arbeit auf diesem Gebiet
stammt vom Philologen Arbogast Schmitt.33Dieser konstatiert,
dass die Idee keineswegs als nicht-empirischer Gegenstand auf-
tritt, an dem Erfahrung zu messen sei. Im Gegenteil: Idee ist ein
Brennpunkt konkreter Méglichkeiten, welche als Abstraktionen
von empirischen Gegenstdnden diese idealiter repréasentieren,
also auch Gestaltungsvorgaben sind und historisch entwickelt
werden mussen. Grundlegend ist fur Denken und empirische
Wahrnehmung daher die Differenz zwischen Wahrnehmung und
Idee, zwischen historischer Entwicklung und ihrer Darstellung.
Idee ist also Reprasentation, und zwar auch bei Schmitt im Sinne
der hier entwickelten These vom leeren Bild. Dieses hélt sich ge-
nau auf diese Differenz hin offen, ohne einfach von der Empirie
vorgeschrieben zu werden, aber mit der Moglichkeit der reflek-
tierten Gestaltung von Wirklichkeit und von Subjektivitat. Etwa
ist eine ,,korrekte Abbildung" der Birger/inn/en eines Staates
undenkbar; keine Représentation, sondern ein Unding im besten
Sinn des Wortes, ein Unbild. Reprasentation ist gerade unvoll-
stdandig und verdnderlich, nach Situationen oder Welten. Die
Treue, die dem Représentierten von der Reprdsentation entge-
gengebracht wird, ist nur mdglich, indem sie sich verédndern
lasst, dabei jedoch riickbezogen bleibt, offen fir neue Konfigura-
tionen. Das Abbildverhéaltnis besteht in einer dauernden Span-
nung der Konfigurationen. Erst die Spannung ermdglicht es dem
Bild, faktisch Einfluss zu haben, etwas zu représentieren: als um
eine Leere Konstituiertes. Diese Leere isté die Unmdglichkeit ei-
nes , korrekten" Abbildungsverhéltnisses selbst.

Die Bedeutung der Bilder fur unser Leben besteht darin, dal
wir nur auf dem Weg tber die Kunst zur Wirklichkeit gelangen,
in der wir sogar die Realitat ertragen. Ohne die homerische Eos

B Schmitt 2003.
3 In diesem Kontext.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 55

sdhen wir die Morgenrodte nur in ihrer Realitdt, nicht in ihrer
Wirklichkeit.®

Ein Bild ist dann besser, kommt dem Guten naher, wenn es
madglichst ,,leer" bleibt, moglichst deutlich auf die Unméglich-
keit von Représentation verweist, wenn es, wie wir vorher am
Beispiel des Textes ausgefuhrt haben, individuiert bleibt und die
Spuren der Individuation nicht verwischt, die durchaus auch die
der Lacherlichkeit und Unzulénglichkeit sind. Damit regt es zu-
dem zur Bildung eines eigenen, inneren Bildes an. Mehr noch, es
erdffnet den Innenraum erst, regt an, ihn auszugestalten. Ein to-
tales Bild héatte den gegenteiligen Effekt. Es wirde dem Bild und
damit dem Betrachter einrdumen, im starken Sinne zu représen-
tieren, ndmlich frei Uber das Dargestellte verfiigen zu kénnen.

Vor diesem Hintergrund ist - im Gegensatz zur Darstellung
Schefers und zahlreicher anderer - auch die platonische Bild-
und Dichterkritik zu verstehen, die immer wieder fur Schwierig-
keiten sorgt, da Platon neben der Kritik an Dichtung und Abbil-
dung selbst haufig von Dichterzitaten, Mythen und verschiede-
nen rhetorischen Figuren, sowie nicht zuletzt von der literari-
schen Form des Dialoges selbst Gebrauch macht. Die platonische
Bildkritik richtet sich jedoch genauso gegen das scheinbar unver-
stellte &uBere Bild, das die innere Bildung erschwert. Die plato-
nische Kritik am Bild braucht, genau wie Platons Gesamtkonzep-
tion von Philosophie, Bilder. Sie benétigt diese aber gerade in de-
ren leerem Bildcharakter. Entsprechend kann die Rolle des My-
thos innerhalb dieser Texte rekonstruiert werden. Die Mythen
deuten tatsdchlich ,,Aussparungsstellen” in den Dialogen an.
Ausgespart wird jedoch kein tieferes Geheimnis, das sich noch
einmal in Form einer lehrhaften Darstellung auch nicht in Form
eines religiosen Kultes darstellen liele. Was ausgespart wird, ist
tatséchlich das, was sich nicht mehr darstellen, nicht mehr dis-
kursiv fassen lasst und an das sich die spielerisch-narrative Form
der erzéhlten Mythen weniger annéhert als vielmehr die Unnah-
barkeit der notwendigen Aussparung in Worte fasst. Deutlich
zeigt sich das an Platons h&ufigen Beztigen auf die eleusinischen
Mysterien. Diese Verweise dienen dazu, das philosophische
Denken Platons offen zu halten. Ansonsten wirde geschlossen
oder als nach Méglichkeit zu schlieRen erscheinen, was nicht ab-
geschlossen werden kann. So wird vielleicht auch ein angemes-
senes Denken politischer Représentation ermdéglicht.

K3 Liebrucks 1979, 35.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

56 Marlene Deibl

Conclusio

Was hat dies im Ruckbezug mit der textlichen und weitgehend
schriftlichen Verfassung und Uberlieferung von Philosophie zu
tun? Wie bereits erarbeitet, bleibt der philosophische Text ein of-
fener. Hier findet sich die zeitgendssische Philosophie in einem
engen Zusammenhang mit den Kulturwissenschaften wieder, in
denen ebenfalls die Rede von der Offenheit des Kunstwerks bei
Umberto Eco oder vom (dialektischen) Bild bei Walter Benjamin
ist.

Innerhalb der Philosophie antwortet der hier vorgestellte
Entwurf auch auf sprachphilosophische Uberlegungen. Letztlich
muss nach den Forderungen moderner Rationalitét sogar jeder
einzelne Satz ein vorlaufiger sein. Dass die Rede symbolisch oder
poetisch wird, dndert nichts daran, dass auch sie wahrheitsver-
mittelndes Sprechen ist, ja sie ermdglicht dies sogar. Gerade das
Denzentrierte, die Ekstase der Subjektivitat, ist nicht etwas, dem
mit ausschlieflich strukturiertem, systematischem Denken bei-
zukommen ist.

Von hier kbnnen normative Dimensionen des Ethischen und
Politischen erschlossen werden. Es kann namlich an dieser Stelle,
der Stelle des leeren Bildes, der Anspruch an umfassende, also in
einem gewissen Sinne von der zeitlichen Anbindung abhéngige
Geltung des philosophischen Entwurfs mit der in der Moderne
besonders betonten jeweiligen historischen Bedingtheit eines
solchen Entwurfs zusammen gedacht werden. Dies ist moglich,
weil die gewissermalien universale Geltung immer nur in An-
bindung an besondere historische und an individuelle Um-
stande formuliert, verstanden und aktualisiert werden kann.

Mehr noch, es kann die Forderung abgeleitet werden, dass
jede Zeit ihre eigene Ausformulierung fordert, und diese Forde-
rung als verbindlich angesehen werden. Kontextsensibilitdt und
das Streben nach Unabhéangigkeit vom je spezifischen histori-
schen Umfeld kdnnen so in eine Dimension gebracht werden, in
eine Dimension der je historisch neu zu reflektierenden, mensch-
lichen Weltbegegnung.

Auch der grundsatzliche Verweischarakter der mytholo-
gisch-erzéhlerischen Darstellung hélt, wie wir abschlieBend
nochmals festhalten, den Text selbst offen hin auf das, was jen-
seits liegt, und ermdglicht den Blick auf den ,,Abschluss" des
systematischen Vorgangs, der notwendig auBerhalb seiner selbst
stattfindet. Gleichzeitig ist damit dieser Vorgang auch fur die

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Gestus von Représentation 57

Bedingungen, unter denen Philosophie in der Moderne steht, of-
fengehalten. Wie das in der Sprache, dem ,,Medium der Allge-
meinheit" geschehen kann, ist schlieBlich Gegenstand ganz un-
terschiedlicher Ldsungsversuche. Gerade in ihrer Prozesshaf-
tigkeit sind diese Versuche aber stets der Mdglichkeit von Wahr-
heit verpflichtet.

Verwendete Literatur

Barthes, Roland 1957, Mythologies, Paris.

Baum, Klaus 1988, Die Transzendierung des Mythos. Zur Philoso-
phie und Asthetik Schellings und Adornos, Epistemata. Reihe
Philosophie 38, Wiirzburg.

Benjamin, W alter 2010, Uber den Begriff der Geschichte, hg. von
Gerard Raulet, Frankfurt am Main.

Brisson, Luc 1999, Plato the myth maker, hg. u. Ubers, v. Gerard
Naddaf, Chicago.

Eco, Umberto 1978, Das offene Kunstwerk, hg. v. Glinter Mem-
mert, Frankfurt am Main.

Frank, Manfred 2007, Auswege aus dem Deutschen ldealismus,
Frankfurt am Main.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 1979, Die Phénomenologie des
Geistes, Werke 2, hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus
Michel, Frankfurt am Main.

Henrich, Dieter 2011, Werfe im Werden. Uber die Genesis philoso-
phischer Einsichten, Minchen.

Janka, Markus/SCHAfer, Christina (Hrsg.) 2002, Platon als My-
thologe. Neue Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialo-
gen, Darmstadt.

Levi-Strauss, Claude 1964, Mythologiques 1. Le cru et le cuit,
Paris.

Liebrucks, Bruno 1979, Sprache und BewufRtsein 7. ,,Und" - Die
Sprache Holderlins in der Spannweite von Mythos und Logos, Re-
alitat und Wirklichkeit, Frankfurt am Main.

Schefer, Christina 2001, Platons unsagbare Erfahrung. Ein anderer
Zugang zu Platon, Schweizerische Beitrage zur Altertumswis-
senschaft 27, Basel.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

58 Marlene Deibl

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1983, Philosophie der Of-
fenbarung 1, Darmstadt.

Schmitt, Arbogast 2003, Die Moderne und Platon. Zwei Grundfor-
men europdischer Rationalitat, Darmstadt.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens
bei Platon, Nietzsche und Heidegger

Choong-Su Han (Seoul*)

1 Zum Wort ,,Mythos"

Das deutsche Wort ,,Mythos" ist dem altgriechischen Wort
»pf>00<;" entlehnt, das wohl auf das indogermanische Wort
»meudh" zurtickgeht.1Das indogermanische Wort ,,meudh" be-
deutet ,,reden” sowie ,,erinnern".2Dieser urspringlichen Bedeu-
tung zufolge kann das deutsche Wort ,,Mythos" verstanden wer-
den als ,,uberlieferte Dichtung, Sage, Erzéhlung aus der Vorzeit
eines Volkes".3Jeder Mythos also redet und erzéhlt Uber Ereig-
nisse, die langst vergangen sind. Durch diese Erzdhlung werden
die vorzeitlichen Ereignisse an spatere Generationen mundlich
oder schriftlich weitergegeben. Die so uUberlieferten Mythen die-
nen dazu, die Nachwelt an die archaischen Ereignisse zu erin-
nern. Die olympische Gotterwelt ist zum Beispiel im Verlauf der
Geschichte in vielen verschiedenen Kunstwerken immer wieder
dargestellt worden. Viele altgriechische und romische Gotter
sind uns4 daher heute noch bekannt und vertraut.

Dem modernen Wdérterbuch zufolge hat das deutsche Wort
,»,Mythos" eine weitere Bedeutung, die wahrscheinlich mit der
oben genannten Bedeutung zusammenhéngt. Als Mythos wird
auch eine ,,Person, Sache, Begebenheit, die legendaren Charakter
hat", bezeichnet.5In der Gegenwart ist die Rede von der ,,Mythi-
sierung gewisser Begriffe", deren Grundph&nomene namlich
»unbegreiflich" sind, daher fur ,,ehrfurchtig" gehalten werden,;

Ewha Womans University, Seoul, Korea. - Ich mdchte mich an dieser
Stelle bei Herrn Roland Muntschick dafur bedanken, dass er nicht nur
den vorliegenden Beitrag, sondern auch viele andere meiner Texte kor-
rigiert hat.

Duden 2001, 547.

Pokorny 1959, 743.

Duden 2002, 638.

Der Autor der vorliegenden Arbeit verwendet nicht ,ich", sondern
L»wir", um dadurch die Leser in seinen Gedankengang einzubeziehen.
Im Hinblick auf die Form des Pluralis Modestiae vgl. Bussmann 1983,
395,

5 Duden 2002, 638.

now N e

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

60 Choong-Su Han

solche Begriffe sind zum Beispiel ,,Staat", ,,Volk", ,,Technik" und
»Wissenschaft".6 Es ist aber durchaus bemerkenswert, dass wir
beispielsweise nicht nur die Schépfungsgeschichte (wie in alt-
nordischen oder altkoreanischen Sagen), sondern auch die Ur-
knalltheorie (Wissenschaft) Mythos nennen. Daher stellt sich die
Frage, in welchem Zusammenhang die erstgenannte und die
letztgenannte Bedeutung des Wortes ,,Mythos" stehen.

Um hierauf antworten zu kénnen, missen wir die Wirksam-
keit des Mythos betrachten. Die moderne Wissenschaft kann in-
sofern fur Mythos gehalten werden, als wir uns der Autoritat ih-
rer Welterklarung ganz und gar nicht widersetzen durfen. Die
Urknalltheorie kénnte zwar infrage gestellt werden, aber nur
dann, wenn eine andere Erklarung der Genesis des Weltalls mit-
hilfe der theoretischen Physik gegeben wiirde. Die moderne
Physik wird als die einzige Méglichkeit betrachtet, den Anfang
des Kosmos zu erklaren. Ahnlich wirksam und glaubhaft war
die Erklarung der Welt durch die Gotter in der Antike. Die mo-
derne Wissenschaft sowie die antike Sage sind also jeweils eine
massenpsychologisch wirksame Vorstellung, mit deren Hilfe Le-
bensvorgédnge und Naturgeschehen erklart oder, besser gesagt,
nacherzahlt werden konnten und kénnen. Da diese wirksame
Glaubwirdigkeit den Mythos kennzeichnet, setzen wir uns mit
dem Phanomen dieser Wirksamkeit auseinander, um ihn damit
als Grundlage des Lebens zu erweisen.

Fur unsere Auseinandersetzung beziehen wir uns auf drei
Denker. Wir beginnen mit einer Betrachtung von Platons Dialog
Der Staat, in welchem er den Mythos thematisiert und kritisch
beurteilt. Danach berufen wir uns auf Nietzsche, und zwar aus
zwei Grunden: Zum einen ist Nietzsche wohl der einzige Den-
ker, der seit Platon ,,theoretisch durchdachte elementare Mythen
zu ersinnen gesucht und als philosophisches Instrument einge-
setzt"7hat. Sowohl bei Nietzsche als auch bei Platon finden wir
daher ein &hnliches Verstdndnis des Mythos; zum anderen be-
zeichnet Nietzsche selbst seine eigene Philosophie als ,,umge-
drehte<n> Platonismus".8 Bereits in seinem ersten Buch Die Ge-
burt der Tragddie aus dem Geiste der Musik dreht er das platonische
Verstdndnis des Verhéltnisses von Mythos und Leben um, in-
dem er die entscheidende Bedeutung des Mythos fir das Leben

6 Schmidt 1978,458-459.
7 Blumenberg 1979,199.
8 Nietzsche 1980b, 199.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 61

hervorhebt. Demnach enthtllt Nietzsche die Wirkung des My-
thos auf das Leben. Im Anschluss daran ziehen wir Heideggers
Erlauterung der Holderlinschen Dichtung heran, welche die
maRgebende Rolle des Mythos (,,Dichten") fur das Leben
(,Wohnen") zur Sprache bringt.

Im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit dem Mythos
bei Nietzsche sowie Heidegger ist bemerkenswert, dass sie sich
fur ihn nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch interessier-
ten, sofern sie jeweils in verschiedener Weise versuchten, ,,durch
eine bewuRt bildhafte Deutung der Welt dem bereits mythenlo-
sen, aufgeklarten Denken einen neuen mythischen Sinn mit aller
Verbindlichkeit entgegenzusetzen"9. Aullerdem &hneln sich die
beiden Denker darin, dass man ihre Versuche als gescheitert be-
urteilt hat. Der Grund fur diesen Misserfolg bestdnde darin, dass
»die gewollte Wiederherstellung des urspriinglichen Mythos in
einer nachmytischen Zeit unmaoglich"1sei. Uber die Legitimitat
dieser Begrindung werden wir zum Schluss der vorliegenden
Arbeit nachdenken. Dabei werden wir der Frage nachgehen, ob
wir vielleicht immer noch in einer mythischen Zeit leben. Wenn
unsere Zeit sich nach wie vor als eine mythische erweist, musste
es einen anderen Grund fur den angeblichen Misserfolg von
Nietzsche und Heidegger geben.

2 Die Kritik am Mythos und dessen Wirksamkeit
bei Platon

Platons Dialog Der Staat geht eigentlich der Frage nach dem We-
sen des Gerechten nach. Da das Phdnomen der Gerechtigkeit ein
auBerst komplexes ist, ist es nicht leicht zu Uberblicken. Um diese
Schwierigkeit zu Uberwinden, betrachtet Platon (in der Figur des
Sokrates) die Gerechtigkeitsfrage nicht im Hinblick auf einen
einzelnen Menschen, sondern hinsichtlich eines ganzen Staates;
denn der Staat, der ,,grofRer <pelCov>" als der Mensch ist, bein-
haltet somit eine gréRere Gerechtigkeit, die leichter zu erkennen
ist. 1 Daher steht der Staat im Zentrum des Dialoges.

©

Halder/Muller 1993, 199-200.

0 Vgl. Halder/Maltler 1993, 199-200.

1  Praton, Der Staat 368e. Platons Schriften werden nach der Ausgabe
von IOANNESBURNET zitiert, die Ubersetzungen nach FRIEDRICH SCHLEI-
ERMACHER und KARL VRETSKA.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

62 Choong-Su Han

Wenn die Zahl der Bewohner in einem Staat stidndig und
schnell wichse, dann litten sie unter Hungersnot und mussten
einen Krieg gegen ihre Nachbarstaaten fihren, um diesen die n6-
tigsten Lebensmittel gewalttatig wegzunehmen. Wegen dieser
standigen Kriegsgefahr brauche jeder Staat seine eigenen Wéch-
ter, die auf spezielle Weise ausgebildet wirden. Diese Ausbil-
dung (nai&eia) begdnne mit der Erz&hlung von ,,Mérchen
<pb0oi>", sofern diese nicht nur ,Falsches", sondern auch
»Wahres" beinhalteten.2Mit dem Mythos (pf>00<;) meint Platon
die Kunstwerke, bei denen es sich um mythische Gotter und Hel-
den handelt. Da die Erzdhlung der Mythen eine grundlegende
und weitreichende Rolle fur die Bildung der Kinder spielt, stellt
Platon einen hohen Wahrheitsanspruch an Méarchen und Sagen.
Demnach besteht er auf die Ablehnung der unwahren Mythen:
»<D>iese sind nicht zuzulassen in unserem Staat".13

Der Dichter, der die Mythen erzdhlt und vortragt, gehort mit
dem Schauspieler, Tanzer, Maler und anderen zur Gruppe der
Kunstler, die Platon als Nachahmer (pLppxpg) bezeichnet.4Um
das Wesen der Kunst als Nachahmung aufzuzeigen, fihrt Platon
die Malkunst als Beispiel an. Er vergleicht die Tatigkeit des Ma-
lers mit der Tatigkeit Gottes und der des Tischlers. Dieser Ver-
gleich wird durch drei verschiedenartige Betten veranschaulicht,
namlich durch die Idee des Bettes in der Ideenwelt, durch das
hergestellte Bett in der Lebenswelt und durch das gemalte Bett
in der kunstlerischen Welt. Das ideelle Bett ist von Gott erschaf-
fen. Das Mdobelstiick ist von einem Tischler angefertigt. Das Ge-
malde ist von einem Maler gemalt. Also sind Gott, der Tischler
und der Maler die ,,Meister von drei Arten von Betten".5

Nach der (gottlichen) Idee des Bettes bildet der Tischler das
Mobelbett nach; insoweit ist er ein Nachahmer. Auch der Maler
ist ein Nachahmer, weil er im Gemalde das Bett nach dem Mo6-
belbett nachbildet. Da das gemalte Bett die Nachbildung der
Nachbildung des ideellen Bettes ist, ist jenes ,,dreifach
von diesem ,entfernt <dnexovxa>".16 Die Nachbildung des
Tischlers und die des Malers unterscheiden sich voneinander da-
rin, dass der Maler das Bett darnach nachbildet, wie es ,,erscheint

2 Praton, Der Staat 377a.

13 Praton, Der Staat 378d.

4 Vgl. Praton, Der Staat 373b.

5 Vgl. Praton, Der Staat 595¢-597b.
6 Praton, Der Staat 599a.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 63

<MaivETai>", wahrend der Tischler das Bett darnach nachbildet,
wie es ,ist<£otiv>".17 Daher ist das Handwerk die Nachahmung
der ,,Wahrheit <dAqOeia>", wahrend die Malkunst die Nachah-
mung der ,,Erscheinung <~dvTaopa>" ist.18Die Kunst sowie das
Handwerk bestehen also zwar wesentlich in der Nachahmung,
unterscheiden sich aber im Hinblick auf den Gegenstand ihrer
Nachahmung. Dementsprechend stellt Platon fest, ,,dass von
Homer an alle Dichter nur Schattenbilder <eiSwAwv> der Voll-
kommenheit und der Ubrigen Dinge, Uber die sie dichten, nach-
ahmen und die Wahrheit aber nicht erfassen".19 Aus diesem
Grund versteift sich Platon darauf, aus dem ldealstaat die Kiinst-
ler zu vertreiben, da sie Unwahrheiten hervorbringen.

Bei der platonischen Argumentation findet sich jedoch ein
groBRer logischer Sprung, der auf das Engste mit der Wirksamkeit
des Mythos zusammenhéngt. Aus der inhaltlichen Inkongruenz
der Dichtung (Darstellung der Gotter) mit der Realitat (den wirk-
lichen Goéttern) zieht er die Konsequenz, dass der ligende Dich-
ter aus dem ldealstaat verbannt werden soll. Diese Schlussfolge-
rung ist aber nicht die einzige mdgliche. Falls niemand die fal-
sche Darstellung der Gotter ernst nahme, dann kénnte der Dich-
ter die Bildung der Kinder ganz und gar nicht beeinflussen und
dem Staat keinen Schaden zufligen. Platons Behauptung basiert
auf einer Voraussetzung, die er wohl nicht zugestehen mdéchte,
namlich auf jener, dass die Dichtung einen grof3en Einfluss auf
die Menschen hat.

Um die Sorge, die sich Platon wegen der Wirksamkeit der
Dichtung macht, zu veranschaulichen, ziehen wir zwei Stellen
aus dem Dialog Der Staat heran. An der einen Stelle sagt Platon
im Hinblick auf Aischylos’ Dichtung: ,,Die Miutter sollen nicht
die Kinder erschrecken durch Gruselméarchen, indem sie diese
auf unpassende Weise erzdhlen, dass Gotter nachtlich in Gestalt
von allerhand Fremden herumgehen; damit wirden sie freveln
an den Gottern und zugleich die Kinder noch &ngstlicher ma-
chen!"2Platon will nicht, dass die Kinder die Schauergeschichte
héren, weil diese sie feige macht. An der anderen Stelle fragt er
in Bezug auf die Furchtbarkeit der Unterwelt: ,,Oder meinst du
<scil. Glaukon>, es kdnne je einer tapfer sein, wenn er diese

7 Praton,Der Staat 598a.
Praton, Der Staat 600e.
P1aton,Der Staat 598b.
P1aton,Der Staat 381e.

BB B

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

64 Choong-Su Han

Angst <vor dem Tod> in sich tragt? <...> Wird ferner, wer an die
Dinge im Hades und ihre Schrecken glaubt, furchtlos vor dem
Tod sein und im Kampf den Tod einer Knechtschaft und Nieder-
lage vorziehen?"2l Fur die Bildung der mutigen Wéchter be-
hauptet Platon sogar, dass die Dichtung, die ihnen Angst ein-
floRt, ausgeldscht werden soll. Die Betrachtung der beiden Stel-
len macht deutlich, dass der platonischen Dichtungskritik die
grolRe Wirksamkeit der Dichtung auf die Menschen (Kinder so-
wie Erwachsene) zugrunde liegt. Diese bei Platon implizite Vo-
raussetzung, dass der Mythos einen grof3en Einfluss auf die Bil-
dung oder, besser gesagt, auf das menschliche Leben hat, kénnen
wir bei Nietzsche deutlich erkennen.

3 Die Unentbehrlichkeit des Mythos fiir das Leben
bei Nietzsche

In seinem Buch Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik
thematisiert Nietzsche die Genesis der altgriechischen Tragtdie
und fasst sie folgendermallen zusammen: Aus dem bronzenen
Zeitalter, in dem der Kampf der Titanen stattfand und die dio-
nysische Weisheit des Silens als Volksphilosophie verbreitet war,
entwickelte sich die homerische Welt, die vom einbrechenden
Strom des Dionysischen verschlungen wurde, gegentber wel-
chem sich das Apollinische zur starren Majestat der dorischen
Kunst erhob. An diese vier groBen Kunststufen schloss sich die
Stufe der attischen Tragddie an, und zwar als die ,,Spitze und
Absicht jener Kunsttriebe" und als das ,,gemeinsame Ziel beider
Triebe".2

Mit dem Apollinischen und dem Dionysischen meint Nietz-
sche zwei Kunsttriebe der Natur. Im Hinblick auf die beiden
Triebe gliedert er alle Kunste in drei verschiedene Arten ein,
namlich die apollinische, die dionysische und die apollinisch-di-
onysische Kunst. Zur apollinischen Kunst gehdren die Baukunst,
die Bildhauerkunst und die epische Dichtkunst. Diese bildenden
Kunste haben ihren Ursprung im ,,schénen Schein der Traum-
welten". 2 Der dionysischen Kunst sind die Tonkunstund die ly-
rische Dichtkunst untergeordnet, die ihren Ursprung im

21 Praton, Der Staat 386b.
Vgl. Nietzsche 1980a, 41-42.
23 Nietzsche 1980a, 26.

N

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 65

,Rausch" der enthusiastischen Einheit haben.24 Mit der ,,ebenso
dionysische<n> als apollinische<n>" Kunst meint Nietzsche die
altgriechische tragische Dichtkunst, die die attische Tragddie
hervorbringt.5 Das Wesen aller genannten Kinste bestimmt er
als Nachahmung, indem er die ,,apollinische<n> Traumkunst-
ler", die ,,dionysische<n> Rauschkunstler" und die ,,Rausch- und
Traumkdinstler" als ,,,Nachahmer"' bezeichnet.%

Nicht ohne Grund steht der Ausdruck ,,Nachahmer" bei
Nietzsche in Anfuhrungszeichen, obwohl er seine Quelle nicht
explizit angibt. Das Wort hat aber wohl seinen Ursprung bei
Aristoteles. Nietzsche verwendet auch an nachfolgender Stelle
einen &hnlichen Ausdruck und schreibt diesen Aristoteles zu:
»-<N>ahen wir uns jetzt den Griechen, um zu erkennen, in wel-
chem Grade und bis zu welcher HOhe jene Kunsttriebe der Natur
in ihnen entwickelt gewesen sind: wodurch wir in den Stand ge-
setzt werden, das Verhdltniss <sic> des griechischen Kinstlers zu
seinen Urbildern, oder, nach dem aristotelischen Ausdrucke
<sic>, ,die Nachahmung der Natur' tiefer zu verstehn <sic> und
zu wirdigen."27 An dieser Passage nennt Nietzsche das Verhalt-
nis des Kunstlers zu seinen Urbildern die Nachahmung der Na-
tur.

Mit der Natur meint Nietzsche aber weder Lebewesen noch
leblose Dinge, sondern die Kunsttriebe, die ,,aus Natur selbst”
»hervorbrechen" und sich ,,befriedigen".28 Die Erscheinung des
apollinischen Triebes zeigt sich im Traum, die des dionysischen
Triebes im Rausch. Der Traum und der Rausch sind die Natur-
erscheinungen, die Nietzsche zufolge ,,ohne Vermittelung <sic>
des menschlichen Kunstlers" und ,,auf directem <sic>Wege" ge-
schehen.® Damit weist Nietzsche bereits auf die indirekte Er-
scheinung der Triebe hin, die ihren freien Lauf durch die Medi-
ation des Kunstlers (die kunstlerische Nachahmung der Natur)
finden.

Als apollinisch-dionysischem Kunstwerk liegt der attischen
Tragddie die doppelte Nachahmung zugrunde. Die primére
Nachahmung ist die Erscheinung des dionysischen Naturtriebes

24 Nietzsche 1980a, 26.

5 Nietzsche 1980a, 26.

2% Nietzsche 1980a, 30.

27 Nietzsche 1980a, 31. Der Ausdruck ,die Nachahmung der Natur" ist
aber ,nichtexakt" ein aristotelischer Ausdruck. Vgl. Schmidt 2012,125.

2 Nietzsche 1980a, 30.

2 Nietzsche 1980a, 30.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

66 Choong-Su Han

im tragischen Satyrchor. Dieser Chor wischt die ,,Illusion der
Cultur <sic>" weg und enthullt den ,,wahre<n> Mensch<en>", in-
dem der Satyr die menschliche Existenz ,,wahrhaftiger, wirkli-
cher, vollstadndiger" als der ,,Culturmensch <sic>" ,,abbildet".3
Die Wandlung vom Kulturmenschen zum Gefolge des Dionysos
entspricht dem Ausbruch und der Selbstbefriedigung des diony-
sischen Naturtriebes. Der Chor der Tragddie entspricht der
»KUnstlerische<n> Nachahmung jenes naturlichen <dionysi-
schen> Ph&nomens".3 Im Anschluss an die erste Nachahmung
geschieht die zweite Nachahmung. Der Satyrchor und das durch
ihn dionysisch angeregte Publikum sehen nicht nur die maskier-
ten Schauspieler, sondern vielmehr eine Vision auf der Buhne.
Dieser Scheincharakter wird noch deutlicher, wenn uns Nietz-
sche daran erinnert, dass der Bihnenheld urspriinglich ,,nicht
wahrhaft vorhanden" war, sondern ,,nur als vorhanden vorge-
stellt" wurde.® Der Schauspieler der Tragddie entspricht also
der kunstlerischen Nachahmung der naturlichen apollinischen
Erscheinung. Der Tragiker bildet zundchst den Chor nach dem
dionysischen Kunsttrieb der Natur nach, dann den Schauspieler
nach dem apollinischen Kunsttrieb der Natur.

Um die Unentbehrlichkeit des Mythos fuir das Leben zu ver-
stehen, richten wir unser Augenmerk auf die Funktion der Tra-
gbdie. Der Chor (der dionysische Teil der Tragddie) reil3t die Zu-
schauer in die enthusiastische Einheit hinein. In diesem ekstati-
schen Zustand erfahren sie den ursprunglichen Grund des Le-
bens, der ,trotz allem Wechsel der Erscheinungen unzerstérbar
maéchtig und lustvoll” bleibt.33 Sobald diese ,,dionysische Wirk-
lichkeit" verschwindet, kehrt die ,,alltdgliche Wirklichkeit" wie-
der, die die Zuschauer ,,mit Ekel" empfinden und nicht mehr er-
tragen konnen.34Wer ,,einmal einen wahren Blick in das Wesen
der Dinge" geworfen und es erkannt hat, ekelt sich vor der
Handlung; denn er versteht, dass seine ,,Handlung nichts am
ewigen Wesen der Dinge &ndern" kann.® Der ,,Einblick in die
grauenhafte Wahrheit" Uberwiegt jedes zum Handeln antrei-
bende Motiv.3 Daher hat er keinen Willen zum Leben mehr. In

Nietzsche 1980a, 58.
Nietzsche 1980a, 59.
Nietzsche 1980a, 63.
Nietzsche 1980a, 56.
Nietzsche 1980a, 56.
Nietzsche 1980a, 57.
Nietzsche 1980a, 57.

B RBRRG

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 67

dieser todlichen Gefahr kommt der apollinische Teil der Trago-
die (Schauspiel) als ,rettende, heilkundige Zauberin”, die das
Entsetzliche und Absurde des Lebens in das Erhabene und Ko-
mische auf der Buhne verwandelt, sodass das alltédgliche Leben
nicht mehr mit Ekel empfunden, sondern lebenswert wird.37Die
Tragddie (Mythos) bringt einerseits die Zuschauer in die Gefahr
des Pessimismus, weil sie die ursprungliche Wirklichkeit und
damit die Absurditét des Alltags enthullt; andererseits beseitigt
sie diese Gefahr, indem sie die entsetzliche Alltaglichkeit in die
zum Weiterleben verfihrende Schénheit verwandelt. Der My-
thos also erméglicht das Leben, indem er dem Publikum den
»metaphysische<n> Trost" gewéahrt.3

Nachdem Nietzsche die Genesis und die Funktion der Tra-
godie dargestellt hat, besché&ftigt er sich mit ihrem Untergang.
Der in Euripides inkarnierte ,,Selbstmord"3® der Tragddie lag
Nietzsche zufolge am Eindringen des Sokratismus. Sie wurde
also durch die Verabsolutierung ihres apollinischen Teils aufge-
hoben.Q0Diese Diagnose erklart, warum sich die letzten zehn Ab-
schnitten des Buches Die Geburt der Tragddie mit dem Wagner-
schen Musikdrama beschéaftigen. Mithilfe von Wagner wollte
Nietzsche ndmlich die Balance zwischen dem apollinischen und
dem dionysischen Teil zuriickgewinnen und damit die Tragtdie
wiederbeleben.

Bei der Darstellung der Geburt, des Untergangs und der Wie-
dergeburt der Tragtdie thematisiert Nietzsche den Begriff des
Mythos eigentlich nicht, sondern operiert nur mit einem ,,sehr
weiten Begriff des Mythischen", ndmlich mit dem Begriff des
Apollinischen und dem des Dionysischen.4 Die relativ deutliche
Bestimmung des Mythos kommt erst fast am Ende des Buches
vor.

Dort stellt Nietzsche die Frage, wer ein ,,wahrer dsthetischer
Zuhdrer" der Tragddie ist: ,,ob er <scil. der Zuschauer der Tra-
gOdie> etwa dabei <scil. wahrend der Auffihrung> seinen histo-
rischen, auf strenge psychologische Causalitat <sic> gerichteten
Sinn beleidigt fuhlt, ob er mit einer wohlwollenden Concession
<sic> gleichsam das Wunder als ein der Kindheit verstandliches,

Nietzsche 1980a, 57.
Nietzsche 1980a, 56.
Nietzsche 1980a, 75.
Vgl. Zittel 2000, 288.
Vgl. Zittel 2000, 288.

B a8 8Y

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

68 Choong-Su Han

ihm entfremdetes Phdnomen zulésst oder ob er irgend etwas An-
deres dabei erleidet."2 Dabei erwahnt Nietzsche zwei kurze De-
finitionen des Mythos, namlich das ,,zusammengezogene Welt-
bild" und die ,,Abbreviatur der Erscheinung".43 Danach betont
er die grundlegende Funktion des Mythos fir die Kultur folgen-
dermalien: ,,Ohne Mythus aber geht jede Cultur <sic> ihrer ge-
sunden schopferischen Naturkraft verlustig: erst ein mit Mythen
umstellter Horizont schliesst <sic> eine ganze Culturbewegung
<sic> zur Einheit ab. Alle Krafte der Phantasie und des apollini-
schen Traumes werden erst durch den Mythus aus ihrem wahl-
losen Herumschweifen gerettet. Die Bilder des Mythus mussen
die unbemerkt allgegenwartigen damonischen Wéchter sein, un-
ter deren Hut die junge Seele heranwéchst, an deren Zeichen der
Mann sich sein Leben und seine Kdmpfe deutet: und selbst der
Staat kennt keine méchtigeren ungeschriebnen <sic> Gesetze als
das mythische Fundament, das seinen Zusammenhang mit der
Religion, sein Herauswachsen aus mythischen Vorstellungen
verburgt."#4 Der Mythos ermdglicht also die kreative Kraft der
Kultur. Diese Kraft bringt viele verschiedene Kulturphdnomene
in Einklang miteinander. AuRerdem dient der Mythos zur Erzie-
hung der Kinder und zur Ausbildung der Wéchter. Schlielich
fungiert er als Ursprung und Grundlage des Staats. Obwohl
Nietzsche hier nicht mehr Uber das Leben spricht, ist es offen-
sichtlich, dass der Mythos das Fundament des Lebens bildet, so
wie die Tragddie als Grundlage des Lebens dient.

Bei Platon wurde nicht offenbar gemacht, dass das Leben un-
ter der Herrschaft des Mythos steht. Die Enthullung des Mythos
als Grundlage fur das Leben verdanken wir Nietzsche. Aller-
dings bleibt noch die Frage offen, inwiefern der Mythos das Le-
ben beeinflusst. Um diese Frage zu beantworten, ziehen wir Hei-
deggers Erlauterung der Hdélderlinschen Dichtung heran.

£ Nietzsche 1980a, 145.
Nietzsche 1980a, 145.
M Nietzsche 1980a, 145.

&

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 69

4 Die malRgebende Rolle des Mythos flur das Leben
bei Heidegger

Um das urspringliche Verhéltnis von Dichten (Mythos) und
Wohnen (Leben)4 zu erldutern, greift Heidegger ein Gedicht
Holderlins auf, ndmlich jenes, das mit folgenden Worten be-
ginnt: ,,In lieblicher Blaue bluhet mit dem metallenen Dache der
Kirchturm Heidegger interessiert sich besonders fur den fol-
genden Vers des Gedichtes: ,,Voll Verdienst, doch dichterisch,
wohnet der Mensch auf dieser Erde." Daher machen vier Worter
aus diesem Satz den Titel seines Vortrages aus: dichterisch
wohnet derMensch ,..".46

Zunachst betont Heidegger, dass Holderlins Begriffe ,,Dich-
ten" und ,,Wohnen" nichts damit zu tun haben, was wir gewéhn-
licherweise unter Wohnen und Dichten verstehen: ,,Es <scil. das
Wort des Dichters> behauptet vor allem nicht, Wohnen bedeute
das Innehaben einer Wohnung. Es sagt auch nicht, das Dichteri-
sche erschopfe sich im unwirklichen Spiel der poetischen Einbil-
dungskraft."47 Danach weist Heidegger darauf hin, dass das
Wohnen im Dichterischen beruhen kann. Um das Dichten als
Grundlage des Wohnens aufzuzeigen, versucht er, ,,das Wohnen
und das Dichten aus ihrem Wesen zu denken".48

Heidegger zufolge macht das Wohnen den ,,Grundzug des
menschlichen Daseins" aus.O Trotzdem ist das Dichten kein Zu-
satz zum Wohnen, sondern jenes ermdglicht dieses: ,,Dichten ist
das eigentliche Wohnenlassen."® In Entsprechung zum Bauen
der Wohnung fur die Unterkunft nennt Heidegger daher das
Dichten ,das ausgezeichnete Bauen".5l Im Hinblick auf das

% Im Anschluss an Platon, der die Dichtung den Mythos genannt hat, set-
zen wir die von Heidegger herangezogenen Dichtungen mit dem My-
thos gleich. Im Alltagssprachgebrauch unterscheiden sich ,,Wohnen"
und ,,Leben". Was mit,,Leben" in der vorliegenden Arbeit gemeint ist,
ist immer das menschliche Leben. Wenn ihm ein Dichter eine himmli-
sche Gewohnheit (Sitte) zuspricht, dann wird das Leben zum Wohnen.
Was das Verhéltnis von Mythos und Leben bei Heidegger betrifft, be-
trachten wir daher den Zusammenhang des Dichtens mit dem Woh-
nen.

Heidegger 2000,189.

Heidegger 2000,192.

Heidegger 2000,192.

Heidegger 2000,193.

Heidegger 2000,193.

Heidegger 2000,193.

B8R &S

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

70 Choong-Su Han

urspringliche Wohnen betrachtet er die genannten Worte des
Gedichtes: ,,Voll Verdienst, doch dichterisch, wohnet der
Mensch auf dieser Erde". Unter ,,voll Verdienst" versteht Hei-
degger alle menschlichen Leistungen, ndmlich das Pflegen und
Hegen der Lebewesen sowie das Errichten der Menschenwerke.
Diese vielfaltige Leistung fullt, so Heidegger, das Wesen des
Wohnens aber nie aus, weil sie nur Lolgen des Wohnens, ,,aber
nicht sein Grund oder gar seine Grindung" ist.2 Die Schaffung
einer Grundlage fuir das Wohnen kann nur durch die ausgezeich-
nete Art der Leistung vollzogen werden, ndmlich durch das
Dichten.

Lar die Erklarung des Dichtens zieht Heidegger einen Vers
aus dem besagten Gedicht heran: ,,Darf, wenn lauter MUhe das
Leben, ein Mensch aufschauen und sagen: so will ich auch
seyn?"53Im alltaglichen Leben ist der Mensch immer so beschéaf-
tigt, dass er keine Ruhe findet. Aber er darf und kann zum Him-
mel aufschauen. Dieses Aufschauen ist Heidegger zufolge das
Durchmessen des ,,Zwischen<s> von Himmel und Erde".%4 Auf-
grund dieses Durchmessens kehren sich der Himmel und die
Erde einander zu, wobei der Mensch ,,iberhaupt erst Mensch"
ist.% Dementsprechend misst sich der Mensch ,,immer schon”
,»an etwas und mit etwas Himmlischem".%6 Das Himmlische ist
also das MaR, ,,mit dem der Mensch sein Wohnen, den Aufent-
halt auf der Erde unter dem Himmel, ausmif3t".57Insofern beruht
das Wohnen im ,,aufschauenden Vermessen der Dimension", in
die der Himmel sowie die Erde gehdren.38Dieses Vermessen als
»ausgezeichnetes Messen" ist das Dichten.® Im Gegensatz zur
Bestimmtheit des Malles alles anderen Messens ist das Mal3 des
Dichtens nicht bestimmt. Vielmehr muss das dichterische MaR
erst beim Dichten genommen werden: ,,Im Dichten ereignet sich
das Nehmen des Males. Das Dichten ist die im strengen Sinne
des Wortes verstandene MaR-Nahme, durch die der Mensch erst
das MaR fur die Weite seines Wesens empfangt."@ Das Dichten

Heidegger 2000, 195.
Heidegger 2000, 197.
Heidegger 2000, 198.
Heidegger 2000, 199.
Heidegger 2000, 199.
Heidegger 2000, 199.
Heidegger 2000, 199.
Heidegger 2000, 200.
Heidegger 2000, 200.

SEBILIFHATAR

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 71

ist also durch die Unbekanntheit des dichterischen MaRes ge-
kennzeichnet. Es bringt das Unbekannte als solches durch das
Bekannte zum Vorschein. Das so Erschienene ist das MaR, woran
sich der Mensch messen kann. Wer nach diesem MaR lebt, wohnt
dichterisch auf der Erde.

Die Frage, die uns zur Heideggerschen Erlduterung der
Holderlinschen Dichtung gefuihrt hat, lautet: Wie beeinflusst der
Mythos das Leben? Heidegger zufolge beruht das Wohnen (Le-
ben) auf Gedichtetem (Mythos), und zwar deswegen, weil das
Dichten das Mafll zum Wohnen ,,erblickt" und somit das Wesen
des Wohnens ,,erbaut".6l

Um den Vorgang des Dichtens zu veranschaulichen, fihren
wir eine Hymne Hdolderlins als Beispiel an, die mit folgenden
Worten beginnt: ,,Wie wenn am Feiertage, das Feld zu sehn, ZEin
Landmann geht, des Morgens, wenn ZAus heiler Nacht die kiih-
lenden Blitze fielen /Die ganze Zeit und fern noch ténet der Don-
ner, /In sein Gestade wieder tritt der Strom, ZUnd frisch der Bo-
den grint /Und von des Himmels erfreuendem Regen / Der
Weinstock trauft und gldnzend /In stiller Sonne stehn die Baume
des Haines: ...".

Diese Hymne bezeichnet Heidegger als die ,,reinste Dichtung
des Wesens der Dichtung".& Mit dieser Bezeichnung meint er,
dass die Hymne Wie wenn am Feiertage ... das Geschehnis der
Dichtung zum Vorschein bringt. Diese Hymne beginnt mit der
Beschreibung der Landschaft, die wegen des Gewitters (Blitz)
der letzten Nacht nun noch frischer und kréaftiger erscheint.
Auch der Dichter steht ,,unter gunstiger Witterung”, weil er
durch die ,,méachtige, die gottlichschéne Natur" erzogen ist. Da-
her besteht eine enge Verbindung zwischen dem Dichter und der
Natur. Mit dem Sonnenaufgang ist die Natur ,,erwacht" und
sichtbar, die gleichsam ein ,,Feuer” in der Seele des Dichters an-
zindet. Das Feuer der Natur wird durch den Dichter hindurch
zum ,,Wort" gebracht. So entsteht ein Gedicht.&

In der Feiertagshymne kommen zwei griechische mythische
Figuren fur die Darstellung der Geburt des Gedichtes vor, ndm-
lich Bacchus (Bauxo?) und Semele (FepeAp). Dem griechischen
Mythos zufolge war Semele verliebt in Zeus und wollte ihn in
seiner Wirklichkeit sehen; nach ihrem Wunsch verwandelte sich

6 Heidegger 2000, 206.
Heidegger 1981,44.
B Vgl. Holderlin 1992, 239.

3

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

72 Choong-Su Han

Zeus in den Blitz, der sie dann traf und verbrannte. lhr Sohn,
namlich Bacchus, wurde dennoch gerettet, geboren und zum
Weingott. Im Anschluss an diesen Mythos nennt Hélderlin Bac-
chus den ,,Gesang", der die ,,Frucht des Gewitters" ist.64 Daher
besteht die Aufgabe des Dichters darin, ,,des Vaters Strahl, ihn
selbst, mit eigner <sic> Hand zu fassen und dem Volk ins Lied
gehillt die himmlische Gabe zu reichen".6 Mithilfe der Vermitt-
lung des Dichters ,,trinken himmlisches Feuer jetzt die Erden-
s6hne ohne Gefahr", nur indem sie den Gesang hdren.&6 Diese
Beschreibung macht das oben gezeigte Verhéltnis von Dichten
und Wohnen verstandlich. Also ist das Mal}, das dem Dichten
zugrunde liegt, das himmlische Feuer und der Strahl des Vaters.
Dieses Mal? wird dadurch genommen, dass der Blitz den Dichter
trifft. Das derart genommene Mal singt der Dichter als Lied, so-
dass die diesem zuhdrenden Menschen nach dem Mall wohnen
konnen. Insofern erbaut das Dichten die Grundfesten des Woh-
nens.

5 Mythische Welt

Am Anfang der vorliegenden Arbeit haben wir uns die Frage ge-
stellt, warum Nietzsche und Heidegger vermeintlich vergeblich
versuchten, eine mythische Weltanschauung wiederzubeleben.
Die Antwort darauf lautete oftmals: Die damalige Zeit war be-
reits nicht langer mythisch und wohl aufgeklart. Gegentiber die-
ser Antwort sollten wir skeptisch sein und uns fragen, ob unsere
Zeit nicht nachmythisch, sondern vielmehr noch mythisch ist.
Im Hinblick auf unsere Skepsis betrachten wir erneut Hei-
deggers Vortrag ,,... dichterisch wohnet der Mensch . Am Ende
dieses Vortrages stellt er eine einfache, doch bemerkenswerte
Frage: ,,Wohnen -wir dichterisch?"6/ Mit dem dichterischen Woh-
nen meint Heidegger, dass der Mensch nach dem MaR lebt, das
durch das Dichten genommen und dichterisch dargestellt
wurde. Dieses MalR durchwaltet das menschliche Wohnen. Hei-
deggers Antwort auf die Frage ist negativ: ,,Vermutlich wohnen
wir durchaus undichterisch."8 Hochinteressant ist seine

6 Holdertin 1992, 240.
6 Holdertin 1992, 240.
Vgl. Hotdertin 1992, 240.
67 Heidegger 2000, 206.
8B Heidegger 2000, 206.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythos als Grundlage des Lebens 73

Begrundung fur die Abwesenheit oder Verborgenheit des dich-
terischen Grundzuges des Wohnens. Heidegger zufolge kommt
das undichterische Wohnen ,,nicht aus einem Mangel und Ver-
lust" des Dichterischen, sondern es beruht insofern ,,in einem
UberfluR und UbermaR" des Gewdhnlichen, als es zum Exzess
»eines rasenden Messens und Rechnens" getrieben ist.®

Die vermeintliche Erklarung dafur, dass Heidegger (sowie
Nietzsche) eine mythische Weltanschauung nicht haben rehabi-
litieren kdnnen, grindet sich in der Annahme, dass der mythi-
sche Charakter der Weltanschauung scheinbar verloren gegan-
gen sei. Sie basiert also auf Mangel und Verlust. Nun fragen wir
uns mit Heidegger, ob dieser Misserfolg vielleicht doch im Uber-
fluss und UbermaR des gewohnlichen Mythischen der damali-
gen Zeit und auch unserer Zeit zu suchen ist. Wenn uns Mythen
vor allem nicht mehr relevant scheinen, dann liegt dies daran,
dass wir im Uberfluss der alltdglichen Mythen uns nicht mehr
genotigt sehen, nach oben zu blicken und dichterisch abzumes-
sen.

Literaturverzeichnis

Blumenberg, Hans 1979, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main.

Bussmann, Hadumod 1983, ,,Pluralis Modestiae", in: ders.
(Hrsg.), Lexikon der Sprachwissenschaft, Stuttgart, 395.

Duden 2001, Herkunftswdrterbuch. Etymologie der deutschen Spra-
che, Mannheim.

Duden 2002, Das Bedeutungswdrterbuch, Duden 10, Mannheim.

Halder, Alois/Maller, Max 1993, ,,Mythos", in: ders. (Hrsg.),
Philosophisches Warterbuch, Freiburg, 199-200.

Heidegger, M artin 1981, ,,Hd6lderlin und das Wesen der Dich-
tung", in: ders., Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, hg. v.
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main, 33-
48.

Heidegger, M artin 2000, ,,,... dichterisch wohnet der Mensche
in: ders., Vortrage und Aufsatze, hg. v. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann, Frankfurt am Main, 189-208.

® Heidegger 2000, 207.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

74 Choong-Su Han

Holderlin, Friedrich 1992, Samtliche Gedichte, hg. v. Jochen
Schmidt, Frankfurt am Main.

Nietzsche, Friedrich 1980a, Die Geburt der Tragddie aus dem
Geiste der Musik, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Muinchen.

Nietzsche, Friedrich 1980b, Nachgelassene Fragmente 1869-1874,
hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen.

Plato 1954, Platonis Opera, hg. v. loannes Burnet, Oxford.
Platon 1991, Der Staat (Politeia), Ubers, v. Karl Vretska, Stuttgart.

Platon 2005, Politeia (Der Staat), hg. v. Glunther Eigier und Ubers,
v. Friedrich Schleiermacher, Darmstadt.

Pokorny, Julius 1959, Indogermanisches Etymologisches Wdrter-
buch, Bern/Miinchen.

Schmidt, Heinrich 1978, ,,Mythos", in: Heinrich Schmidt/Georgi
Schischkoff (Hrsg.), Philosophisches Woérterbuch, Stuttgart,
458-459.

Schmidt, Jochen 2012, Kommentar zu Nietzsches Die Geburt der
Tragodie, Berlin.

Zittel, Claus 2000, ,,Mythos/Mythologie", in: Henning Ottmann
(Hrsg.), Nietzsche-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung, Stutt-
gart/Weimar, 288-289.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen
Schoépfungsmythen

Mihail-George Hancu (Bukarest/Hamburg)

In der Encyclopedia of Religion von Mircea Eliade findet man die
folgende Definition des Mythos: ,,A myth is an expression of the
sacred in words: it reports realities and events from the origin of
the world that remain valid for the basis and purpose of all there
is."1Wegen solcher Definitionen wirde man denken, dass die
Schépfungsmythen die essentiellen Mythen sind. Allerdings
werden ,,Kosmogonien" eher selten dargestellt: Ovid widmet
nur 84 Verse in den finfzehn Blchern seiner Metamorphosen die-
sem Thema.2

Andererseits hat man gemerkt, dass, obwohl es schwer ist,
eine Kosmogonie transkulturell zu definieren (z. B. weil ,,Kos-
mos" ein philosophisches Konzept ist oder weil mehrere antike
Sprachen kein genaues Wort fur ,,Welt" haben), es doch méglich
ist, ein gemeinsames Konzept des ,,Universums" zu finden, weil
man es zumindest allgemein beschreiben bzw. konzeptualisie-
ren konnte. W alter Burkert3ist der Meinung, dass das Konzept
des ,,Universums"” nicht von der mythischen Intuition, sondern
von der Logik ausgeht. Wenn man es mit dem Begriff des ,,Be-
ginns" oder des ,,Ersten" verbindet, entsteht ein Hybrid zwi-
schen einem logischen Postulat und einer mythischen Determi-
nierung.

In anderen Worten bedeutet dies, dass eine Kosmogonie die
logische Antwort auf die Frage ,,Was gab es am Beginn?" ist.
Wenn dem so ist, dann kdnnte man zwei Arten von Antworten
erwarten: entweder eine konkrete Erklarung (z. B. ,,unsere Welt
stammt vom Samen des Chronos") oder ein neues und abstrak-
tes Konzept (z. B. ,,das Unendliche", der Urstoff, wie er von
Anaximandros postuliert wird).

Man kdnnte glauben, dass nur die Philosophen eigene, spe-
zifische Begriffe etablierten. Es ist naheliegend, zu denken, dass
es zuerst nur konkrete Mythen gab, und dass danach eine Wis-
senschaft entstand. Allerdings ist es maoglich, dass auch die

Eliade 1987, 261.
2 Burkert 1999, 87.
3 Burkert 1999, 88.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

76 Mihail-George Hancu

alteren griechischen Schépfungsmythen (und zwar die, die noch
Gotter als Urwesen benutzen) schon eine Art Terminologie be-
sitzen.

Aulier den Werken Hesiods sind die meisten Kosmogonien
nur fragmentarisch oder paraphrasiert erhalten geblieben. Das
heil3t, dass sie oft von Vermittlern interpretiert und adaptiert
wurden. Platons Methode dafur wurde in der folgenden Weise
beschrieben:

The philosopher read into the theological poems a philosophical mean-
ing which could never have been in the mind of the writer. If we see
this process at its best in Plato, we see it at its worst in the Neo-pla-
tonists, his commentators.4

Zudem ist es mdglich, dass es eine semantische Entwicklung bei
solchen Begriffen fur die Urstoffe gibt - es wéare dann unvorsich-
tig, einen &lteren Text mit Hilfe eines neueren zu interpretieren
und zu Ubersetzen. Deshalb sollte man das hesiodische Chaos
nicht durch Ovids Darstellung desselben definieren.

Wenn es also Spuren eines terminologischen Vokabulars
gibt, dann kdnnte man die Entwicklung solcher Begriffe von drei
semantischen Standpunkten her analysieren: als Determinologi-
sierung, als Hypokognition oder als kognitive Metapher. Die
vorliegende Arbeit wird sich mit drei Kosmogonien beschéfti-
gen: jener aus Hesiods Theogonie, der orphischen Theogonie, die
von einem gewissen Hieronymos und Hellanikos erzahlt wird,
und die Theogonie des sogenannten Lehrers des Pythagoras, Phe-
rekydes von Syros.

Das Chaos Hesiods ist problematisch, weil es nur in Vers 814
mit einem Adjektiv (nxQpv \deoc, Co”eqolo5) beschrieben wird.
Die Natur dieses Urstoffes war nach einigen Jahrhunderten auch
antiken Lesern nicht mehr verstandlich: Nach einer Anekdote
hatte Epikur seinen Schullehrer gefragt, was das Chaos des He-
siod sei und wovon es abstamme. Da der Lehrer nicht antworten
konnte, sei Epikur von den Grammatikern enttduscht gewesen.6

Die meisten Ubersetzungen, die \aoQ nicht einfach mit
»Chaos" (als Name) Ubersetzen, meinen, dass es ,,Riss" oder
»HOlle" bedeutet. Das stammt von dem mdglichen etymologi-
schen Bezug zwischen \aoQ und yaupa. Dies scheint auch durch

4  Guthrie 1952, 70.
5 ,Jenseits des disteren Chaos" (lUbers. Schirnding).
h Mondi 1989, 1.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 77

Hesiod belegt zu sein, denn es gibt zwei Stellen, die fast wortlich
wiederholt werden: In der einen (V. 736-740) benutzt er xh”pa,
in der anderen (V. 807-810) \doQ.

Diese zwei Stellen beschreiben aber nur, wo (oder wie) das
Chaos im spéteren Zustand des Universums zu verorten war
(und zwar wéhrend der Titanomachie). Es kénnte von den ande-
ren und neueren Elementen begrenzt worden sein. Aber warum
hatte Hesiod am Beginn nur einen Riss annehmen sollen? Auch
in den altnordischen Mythen, die von Grimm als Parallele zitiert
wurden, befindet sich der Ginnungagap zwischen zwei schon
existierenden Raumen: Muspellheim und Niflheim.7

Eine zweite Etymologie verbindet \aoQ mit \avvoQ,
»Schwammig, ohne Substanz". Aristophanes schreibt eine Pa-
rodie der Sophisten und des Sokrates und behauptet, dass sie die
gottliche Triade des Chaos, der Wolken und der Zunge verehrten
(Wolken 423f.). Auch an anderen Stellen seiner Komddien benutzt
er Synonyme der x«Cwo<;-Familie um substanzlose Reden zu be-
schreiben: Jene Blrger, die demagogischen Reden glauben, hei-
Ren xauvorcoAi/tau; (Acharner 635).

Es ist mdglich, dass Chaos etwas Grenzenloses, Substanzlo-
ses und Formloses ist, weil die Theogonie selbst als eine gespie-
gelte Genealogie strukturiert ist: Einerseits gibt es die Familie des
Chaos, andererseits die der Gaia, der Erde.

Chaos Gaia

Kinder werden nur von einem Kinder haben zwei Elternteile
Elternteil geboren

Die Nachtund der Tag stammen Der Mond und die Sonne stam-

vom Chaos, weil ihre Grenzen men von Gaia, weil sie klar sicht-
unsichtbar sind bare Grenzen haben

Ubel wie Tod und Krankheit Die Monster sind die Kinder von
stammen vom Chaos, weil sie Gaia. Sie wohnen an bestimmten

keine zeitlichen und rdaumlichen  Orten und kénnen sterben
Grenzen haben

Das Chaos der Theogonie ist etwas, das mit dem angeordneten

und begrenzten Universum kontrastiert wird. Dort wo Ovid dar-
stellt, was es noch nicht gab, verwendet Hesiod nur einen Begriff,

7  Mondi 1989, 8 (Fn. 22).

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

78 Mihail-George Hancu

der wahrscheinlich im Kontext seinen Zeitgenossen verstandlich
war.

Damaskios (6. Jh. n. Chr.), der letzte Leiter der Platonischen
Akademie in Athen, behauptete, dass es drei Versionen der or-
phischen Theogonie gébe:8 Die Ublichste sei die von den Rhapso-
dien, in denen Phanes, der aus einem Ei geboren wird, der Schép-
fer des Universums ist. Die anderen Varianten hatte er in indi-
rekten Quellen gefunden: Die eine wurde von Eudemos, einem
Schuler des Aristoteles erzéhlt, aber die andere gehoérte zu Hie-
ronymos und/oder Hellanikos, die ihm unbekannt waren. Ob-
wohl man Uber jede Version Kommentare zur kosmogonischen
Terminologie machen kdnnte, wird sich die vorliegende Arbeit
nur mit der letzten beschéftigen:

<usduxm> pv, ~qotv, t£ UQXn? KaLuYq, t€ 09 p YT bia° Tauxai;
aQXU<; iramOtpxvoi; NPWXoV, vbuiQ Kai yqV .. Xpv 5t xqixt]v O.QX0V
pxxa xa<; ouo yxvvr|0f|vaL ptv ek xolxujv, vbaxdc, 90pL Kai ypi;,
<dpaKovxa> 5t xivaL Kx”aAdi; tyovxa npoanx®uKULai; xabpou Kai
Atovxoi;, tv ptornL 5t OxolU npoornnov, tyxLV 5t Kai tni xtav
nxcpa, d>vopédalaL 5t <Xgqgovov aygpaov> Kai <HpaKAf]a> xo6v
atixov.9(Damascius, De principiis 1, 317,15)

Die ersten zwei Elemente sind Wasser (U&wp) und Materie (UAp).
Damaskios glaubte, es gédbe noch ein unaussprechliches Element
vor diesen beiden. Man muss beachten, dass der Neuplatoniker
lediglich seine eigene Theorie der Triaden demonstrieren wollte.

Westl0ersetzt UAp mit LA, ,,Schlamm", wegen eines Textes
von Athenagoras (2. Jh. n. Chr.), in dem ein sehr &hnlicher My-
thos dem Orpheus zugeschrieben wird:

pv yaq vbuiQ UQX0 alxo6v xol<; 6Aoli;, ano 5t xolU vbaxoc, iAlU<;

Kaxtaxp, tK 5t tKaxtpmv tyxvvghp Clov 6qokwv npoanx~uKuiav

8 Damascius, Deprincipiis 1, 316,10-317,14.

9 ,Im Anfang war Wasser und Materie, aus der die Erde sich fest zusam-
menballte. Diese beiden Prinzipien setzt er als erste: Wasser und Erde.
[...] Das dritte sei nach diesen beiden aus ihnen hervorgegangen, ein
Drache, der die Kopfe eines Stieres und eines Léwen, in der Mitte aber
das Antlitz eines Gottes hatte, und an den Schultern hatte er Flugel;
genannt aber wurde er ,nie alternder Chronos" oder auch Herakles."
(Ubers. Capelle 1940)

0 West 1983,183.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 79

txmv Kx~aApv Atovxoi;, 6ié 0t auxmv Oxol npoornnov, 6vopa
'HpaKApi; Kat Xgovo™.11 (Kern 1922, fr. 57)

Diese Variante ist mit dem Bild des Chronos12ibereinstimmend.
Im Vergleich zu dem sehr detaillierten und eklektischen Gott ist
der Urstoff ziemlich formlos und substanzlos. Wenn es sich nicht
um einen Uberlieferungsfehler handelt, dann hatte Damaskios
»Dreck" mit einem abstrakteren Konzept ersetzt.

Pherekydes von Syros (6. Jh. v. Chr.) war, laut einigen Quel-
len, der Lehrer des Pythagoras. Die Antiken meinten, dass er
selbst von den ,,geheimen Bucher der Phdnizier" gelernt hatte.13
Gerade weil wir nur wenige Informationen tber sein Leben ha-
ben, wurden die meisten seiner orakelhaften Taten auch dem Py-
thagoras zugeschrieben.

Zac, ptv Kai Xqovoi; poav axi Kai X0ovtr|' X0ovrq 5t 6vopa tytvxxo
Tf] trexLOp alix” Zac, yqv ytpai; 6160l.14 (DIOGENES LAERTIUS 1,119)

<at»xd>L noiouoxv x& oiKLa noAA4d xx Kai pxyadAa. tnxi 5t xauxa
tUxxA xaav navxa Kai XQ”paxa Kai 0XQé&anovxai; Kai Oxpanaivai;
KaixaAAadoa 6xlndvxa, tnxi 6p ndvxa txoipa yiyvxxalL, xévyapov
ranxioxv. KanxLOp XQLxp pptpr] yiyvxxalL xwi ydapWL, xoxx Z&ay noLXL
Napoi; ptya xx Kai KaAdv Kai tv aixWL noLKIAAXL Tqv Kai Qypvov Kai
x4 Qypvou 5wpaxa>.15(DIELS 1934, fr. B2)

Durch seine Kosmogonie wollte Pherekydes eine bessere Alter-
native zur Tradition Hesiods und Homers bieten, weil die Gotter
zu menschenahnlich und unmoralisch aussahen. Deshalb wollte

N ,Nach seiner Meinung war namlich das Wasser der Urgrund aller
Dinge. Aus dem Wasser aber lagerte sich der Schlamm ab, und aus bei-
den entstand ein Drache, der den Kopf eines Lowen hatte, in der Mitte
von ihnen war das Angesicht eines Gottes. Er hiel? Herakles und Chro-
nos." (Ubers. Capelle 1940)

2 Zur Zweideutigkeit des Kronos/Chronos, s. LOpez-Ruiz 2010,155-157.

1B Schibli 1990, 140.

XU ,,Zas und Chronos waren ewig wie auch Chthonie; Chthonie aber er-
hielt den Namen ,,Erde", da ihr Zas die Erde als Ehrengeschenk tUber-
gab." (Ubers. Capelle 1940)

5 ,,lhm (Zas) machen sie die Hauser viel und grof3. Als sie aber dies alles

vollendet hatten, auch Sachen und Diener und Dienerinnen, und alles
andere, was notig ist - als nun alles bereit ist, da machen sie Hochzeit.
Als der dritte Tag der Hochzeit kommt, da macht Zas ein grof3es und
schdnes Tuch und auf diesem stellt er in bunter Weberei die Erde und
Ogenos und das Haus des Ogenos dar." (Ubers. Capelle 1940)

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

80 Mihail-George Hancu

er die Natur der Gotter neu beurteilenl6und das hiel3, dass seine
Urgoétter ungewdhnliche Namen trugen: Zeus - Zas, Gaia -
Chthonie und Okeanos - Ogenos.

Die Form Zag, Zavxog ist ziemlich undhnlich den anderen
Varianten des Namens Zeus. Man hat versucht es mit dem be-
kannteren Zpv, Zpvdg oder zum zypriotischen Namen der Ge,
Z4&, zu verbinden, aber es ist ziemlich klar, dass die zwei Namen
unterschiedliche Wurzeln haben.

Laut Westl7 kann diese Form in Beziehung mit dem luwi-
schen Namen des Gottes Santa gestellt werden. Aul3er der pho-
netischen Ahnlichkeit gibt es auch die tberlieferte Geschichte,
dass der Vater des Pherekydes Babys hieRR: Solche Namen kannte
man nur in jener orientalischen Region, in der Santa verehrt
wurde. Auch wenn diese Filiation falsch ist, kann man doch an-
nehmen, dass man die orientalisierenden Elemente auch in der
Antike erkannt hatte.

Chthonie (X0ovip) stammt von \Qccv, einem anderen Na-
men der Erde. Pherekydes behauptet, dass sie ihren traditionel-
len Namen, Tp, von Zas erhielt. Ogenos (Oypvog) ist sehr dhn-
lich einer der vermuteten Etymologien fiir Okeanos (RKeavdg),
und zwar dem aramadischen dgéna (,,Bassin”) und dgen (,,der
Rand eines Brunnens"). Dies ist Wests zweites Argument fur den
Synkretismus des Pherekydes.18

Man kann diese Begriffe der altgriechischen Kosmogonien
durch drei semantische Theorien interpretieren: Einerseits gibt
es die Theorie der Determinologisierung und der Terminologi-
sierung. Diese zwei Konzepte wurden von Ingrid Meyer und
Kristen Mackintosh in einer Untersuchung der sogenannten ,,Er-
weiterung" des terminologischen Sinnes im Falle gegenwartiger
Waorter wie bandwidth und recycle stark gemacht. Laut den zwei
Wissenschaftlerinnen ist die Determinologisierung jene Verbrei-
tung des Wortsinns in einem allgemeineren Kontext (im Ver-
gleich zum spezialisierten Kontext).19

Die spezialisierten Semen (die kleinste Komponente einer
Wortbedeutung) des hesiodeischen Chaos sind die folgenden:
»entsteht am Beginn des Universums", ,,ist grenzenlos, gestaltlos
und substanzlos" und ,,hat Kinder, die unnatirlich (d. h. nicht

6 Granger 2007, 140.

17 West 1971, 51.

18 West 1971, 50.

8 Meyer/Mackintosh 2000, 199.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 81

aus einem Paar) geboren werden". Wenn es so ist, dann bietet
Akousilaos, ein Autor des 5. Jh. v. Chr., eine teilweise determi-
nologisierte Version des hesiodischen Konzeptes.

Akousilaos behauptete, dass sein Schopfungs-mythos ent-
hallt wurde, indem sein Vater jene Texte zuféllig gefunden hatte,
als er im Hof grub. Andere antike Schriftsteller glaubten,
Akousilaos habe nur eine Prosa-Version der Theogonie gehabt.

Akousilaos konstruiert eine einzige Familie, die aus dem
Chaos geboren ist, ohne den Unterschied zwischen begrenzten
und grenzenlosen Goéttern/Elementen. Es ist sehr merkwdurdig,
dass, laut Akousilaos, Erebos das méannliche Prinzip sei, obwohl
das Wort ein Neutrum ist. Das heif3t, dass in seiner Version der
hesiodischen Theogonie das Wort ,,Chaos" mindestens eine Seme
verloren hat: Alle seine Kinder haben ihre eigenen Kinder als
Paare.

Man kénnte meinen, dass Damaskios absichtlich LAbs durch
UAp ersetzt hatte, damit es abstrakter und ,,terminologischer”
aussieht. Es ist aber so, dass UAp mdglicherweise auch
»Schlamm™ bedeuten kdnnte.

Es ist auch madglich, dass Pherekydes seine Gotternamen
~terminologisiert” hat, indem alle unterschiedliche Namen im
Gegensatz zur Tradition erhalten. Chthonie bekommt ihren ,,ge-
wohnlichen" Namen spéater, wahrend die anderen drei Urgdotter
»authentischere" Namen haben, die aus der orientalischen Uber-
lieferung stammen. Es ist mdglich, diese Schopfungsmythen
auch vom Standpunkt der Frame-Semantik und der Hypokogni-
tion her zu analysieren:

You can talk about it, but it takes some doing because there is no estab-
lished frame, no fixed idea already out there.

In cognitive Science there is a name for this phenomenon. It's called hy-
pocognition - the lack of the ideas you need, the lack of a relatively
simple fixed frame that can be evoked by a word or two.20

Es wiirde bedeuten, dass Hesiod nie das Chaos beschreibt, weil
sein Publikum mit dhnlichen Urstoffen bekannt war. Zum Bei-
spiel hatten die altdgyptischen Kosmogonien einen Urstoff, der
Nun hie und der so beschrieben wird: ,,unsichtbar (dunkel), ge-
staltlos, rAumlich und zeitlich ohne Abgrenzungen".2

20 Lakoff 2004, 24.
2. Mondi 1989, 26f.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

82 Mihail-George Hancu

Andererseits hat man schon bewiesen, dass der hethitische
Mythos des Konigtums im Himmel sehr dhnlich zur Theogonie
ist. Laut Strauss Ciay und Gitan2 sei der Titel dieses Textes
Gesang des Aufganges gewesen. Da Kumarbi seinen Vater, Anu,
entmannt, wird er alleine schwanger und muss seinen Sohn ir-
gendwie gebéren. Es ist interessant, dass diese Geschichte zwei
unterschiedliche Verben fur die naturliche (,,Geburt", im Fall der
Erdg6ttin) und die unnatirliche Geburt (,,Aufgang", im Fall des
Kumarbis) verwendet. Die Idee des Aufganges als Geburt findet
man auch in der Theogonie, wo die Ruckkehr des Zeus aus dem
Bauch seines Vaters durch ein dhnliches Verbum beschrieben
wurde.

Es ist moglich, dass Damaskios die Materie als Urelement der
Orphiker zitiert hat, weil sein Publikum an solche abstrakten
und unerkennbaren Prinzipien gewdhnt war. Von seinem Stand-
punkt aus ware der Schlamm die Folge der Hypokognition sei-
ner Quellen: Sie hatten keine passenderen Begriffe.

Die orientalisierenden Namen, die von Pherekydes verwen-
det werden, konnten den Einwohnern der kykladischen Insel Sy-
ros authentisch erschienen sein, da sie schon mit den orientali-
schen Landern Kontakt hatten.

Lakoff und Johnson schreiben 1980: ,,the essence of meta-
phor is understanding and experiencing one kind of thing in
terms of another".220 1afJakel gibt eine formalisierte Definition
der konzeptuellen Metaphern:

Konzeptuelle Metaphern bestehen in der systematischen Verbindung
zwischen zwei verschiedenen konzeptuellen Doménen, von denen die
eine (X) als Zielbereich (target domairi) und die andere (Y) als Ur-
sprungsbereich (source domain) der metaphorischen Ubertragung (me-
taphorical mapping) fungiert. Auf diese Weise wird X als Y verstanden,
die eine konzeptuelle Domé&ne durch Ruckgriff auf einen anderen Er-
fahrungsbereich kognitiv verfiigbar macht.24

Es scheint ziemlich klar zu sein, dass Metaphern eine sehr wich-
tige Rolle in den vorsokratischen Kosmogonien spielten. Wenn
\aoQ kein ad hoc Begriff ist, dann bedeutet es zumindest, dass
Hesiod das Unbegrenzte/Formlose/Substanzlose eher im Sinne
vom ,nebeligen Etwas" beschrieben hat. Wie es vom

2 Strauss Clay/Gilan 2014 4f.
23 Lakoff/lohnson 1980, 5.
24 JAKEL 2003, 24.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 83

phonetischen/etymologischen Standpunkt bewiesen wurde, wa-
ren \aoQ und x«Cwo<; verwandt und dadurch konnte diese Me-
tapher verstandlich werden.

Andererseits gibt es die allgemeinere Metapher der Kosmo-
gonie als Gebéaren. Dadurch kann man auch die Variante des
Akousilaos erklaren, sowie die der Orphiker. Man muss aller-
dings einige Punkte betonen: Hesiods Kosmogonie bietet zwei
Genealogien. Die eine entsteht aus naturlichen Geburten, die an-
dere aus unnaturlichen. Diese Metapher erklart dann, warum es
zwei Arten von Entitaten gibt.

Die Geburt wird noch starker betont, wenn es auch kunstli-
che Schopfung gibt. Damaskios bemerkt es, als er die Herstel-
lung (exeu”e) des Eis kommentiert. Bei Pherekydes stellt Zas das
hochzeitliche Tuch fur Chthonie her. Schlieflich ist die Wieder-
geburt des Universums nach der Verschluckung des Phanes
(meistens in den orphischen Rhapsodien) eine ziemlich kreative
Nutzung der Geburtsmetapher.

Wenn alle Kosmogonien auf dieselbe, logische Frage - Wie
entstand das Universum? - antworten, dann ist es verstandlich,
dass sogar die fruhsten Quellen versuchen, spezifische Prinzi-
pien zu postulieren. Auch wenn es nicht die konzeptuelle Kom-
plexitat der spateren philosophischen Schépfungsmythen gibt,
kann man doch auch in diesen Féllen eine Terminologie identifi-
zieren und einige Uberlieferungsprobleme erkléren.

Wenn es uns moglich wird, die Kontexte jeder Kosmogonie
gut zu verstehen, kénnen wir auch Ubersetzungsfehler und so-
gar Anachronismen korrigieren. Zumindest im Feld der Kosmo-
gonien ware es falsch, einen apriorischen Unterschied zwischen
Mythos und Wissenschaft zu machen.

Literaturverzeichnis

Primarliteratur
Aristophanes 1960, The Acharnians. The Knights. The Clouds. The
Wasps, hg. u. tbers, v. Benjamin Bickley Rogers, London.

Aristophanes 1927, The Peace. The Birds. The Trogs, hg. u. ubers,
v. Benjamin Bickley Rogers, London.

Capelle, Withelm (Hrsg.) 1940, Die Vorsokratiker, Stuttgart.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

84 Mihail-George Hancu

Diels, Hermann (Hrsg.) 1934, Die Fragmente der Vorsokratiker 1,
Berlin.

Diogenes Laertius 1925, Lives of Eminent Philosophers 2, hg. u.
ubers, v. Robert Drew Hicks, London.

Hesiod, 2006, Theogonie, Werke und Tage, hg. u. Ubers, v. Albert
von Schirnding, Minchen.

Kern, O tto (Hrsg.) 1922, Orphicorumfragmenta, Berlin.

Sekundarliteratur

Bickel, Susanne 1994, La cosmogonie egyptienne avant le Nouvel
Empire, Gottingen.

Burkert, Walter 1999, ,,The Logic of Cosmogony", in: Richard
Buxton (Hrsg.), From Myth to Reason? Studies in the Develop-
ment ofGreek Thought, Oxford, 87-106.

Eliade, M ircea (Hrsg.) 1987, The Encyclopedia of Religion 10, New
York.

Freeman, Kathleen 1957, Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers,
Cambridge (MA).

Freeman, Kathleen 1959, The Pre-Socratic Philosophers. A Com-
panion to Diels, Fragmente der Vorsokratiker, Cambridge (MA).

Granger, Herbert 2007, ,,The Theologian Pherecydes of Syros
and the Early Days of Natural Philosophy", Harvard Studies
in Classical Philology 103,135-163.

Gruppe, Otto 1841, Uber die Theogonie des Hesiod, ihr Verderbnis
und ihre ursprungliche Gestalt, Berlin.

Guthrie, Willian Keith Chambers 1952, Orpheus and Greek Re-
ligion, London.

Jakel, O laf 2003, Wie Metaphern Wissen schaffen, Hamburg.

Lakoff, George/lohnson, Mark 1980, Metaphors we live by, Chi-
cago.

Lakoff, George 2004, Don't think of an elephant!, White River
Junction (VT).

Lépez-Ruiz, Carolina 2010, When the Gods Were Born. Greek Cos-
mogonies and the Near East, Cambridge (MA).

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Terminologie der vorsokratischen Schépfungsmythen 85

Meyer, Ingrid/Mackintosh, Kristen 2000, ,,L'etirement du sens
terminologique, apergu du phenomene de la determinologi-
sation", in: Bejoint Henri/Thoiron Philippe (Hrsg.), Le sens en
terminologie, Lyon, 198-217.

Mondi, Robert 1989, ,,Xao<; and the Hesiodic Cosmogony", Har-
vard Studies in Classical Philology 92,1-41.

Schibli, Hermann 1990, Pherekydes ofSyros, Oxford.

Strauss Clay, Jenny/Gilan, Amir 2014, "The Hittite 'Song of
Emergence' and the Theogony", Philologus 58/1,1-9.

W est, Martin L. 1971, Early Greek Philosophy and the Orient, Ox-
ford.

W est, Martin L. 1983, The Orphic Poems, Oxford.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Chambre d'echos.
Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und
Barthes

Quintus Immisch (Tubingen)

.. oublier, oublier,faire silence, etre un echo parfait.
Paul Cezannel

1 Echokammer

Die Theorien des Poststrukturalismus sind Theorien der Inter-
textualitat. Wenn, wie Jacques Derrida argumentiert, jedes Zei-
chen nur auf andere Zeichen verweist, weicht die Vorstellung ei-
nes abgeschlossenen Texts der Auffassung vom unendlichen
Text, und was zuvor als distinkte Figung von Wortern gefasst
wurde, eben Text hieR, ist mitJulia Kristeva nur noch ,,als Mosaik
von Zitaten" zu denken.2

Auch Roland Barthes folgt dem dekonstruktiven Verstand-
nis ewig weiterverweisender Zeichen: ,,[L]es mots ne peuvent
s'expliquer qu'a travers d'autres mots, et ceci indefiniment
[...]".3Und seine Theorie findet ein Bild fur die fragmentarische
Zusammensetzung von Texten, das Kristevas Mosaik sehr dhn-
lich ist: ,,Le texte est un tissu de citations, issues des mille foyers
de la culture."4 Die sich hier in denfoyer de la culture schon an-
deutende Verrdumlichung wird aber noch eine entschiedenere

1 Il [le peintre] doit faire taire en lui toutes les voix des prejuges, oublier,
oublier, faire silence, etre un echo parfait." (GaSOUET 1978,109) Dt.: ,,Er
soll in sich verstummen lassen alle Stimmen der Voreingenommenheit,
vergessen, vergessen, Stille machen, ein vollkommenes Echo sein."
(Cezanne 1980, 12)

2 Kristeva 1972, 348.

3 BARTHES 2002a, 44: ,,[V]oudrait-il s'exprimer, du moins devrait-il savoir
que la ,chose' interieure qu'il a la pretention de ,traduire’, n'est elle-
meme qu'un dictionnaire tout compose, dont les mots ne peuvent s'ex-
pliquer qu'a travers d'autres mots, et ceci indefiniment [...]. " Dt.
»Wollte er sich ausdriicken, sollte er wenigstens wissen, dass das innere
,Etwas', das er ,ubersetzen' mdchte, selbst nur ein zusammengesetztes
Worterbuch ist, dessen Worter sich immer nur durch andere Worter
erklaren lassen [...]." (Barthes 2000, 190)

4 BARTHES 2002a, 43. Dt.: ,,Der Text ist ein Gewebe von Zitaten aus un-
zéhligen Statten der Kultur." (Barthes 2000,190)

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

88 Quintus Immisch

Form annehmen. Barthes bringt seine Theorie des Textes ndm-
lich auch auf die Formel einer Echokammer: ,,Par rapport aux sys-
temes qui I'entourent, qu'est-il ? Plutdét une chambre d'echos
[...]."s Die begriffliche Bewegung, die Barthes dabei vornimmt,
fuhrt in die antike Mythologie. Von Echo, der Nymphe des Wi-
derhalls, und ihrer vergeblichen Liebe zu Narziss erzdhlen Ovids
Metamorphosen. Barthes' Begriff forciert dabei Echo vor Narziss
und gesteht ihr also einen oft verwehrten6kulturgeschichtlichen
Rang zu. Dabei ist Echo genau derjenige , literarische Resonanz-
raum”,7in dem die mégliche Individualitat der Sprache ausge-
handelt wird. Narziss und Echo zeigen auch den Umgang mit
Grenzziehungen und Begrenzungen: Echos Redeweisen werden
durch géttliche Intervention eingeschréankt, wahrend Narziss
durch Grenzziehungen gerade Vielfalt gewinnen méchte. Echo
steht in diesem Sinne auch fur die beklemmende Beftrchtung,
dass alles schon gesagt sein kdnnte; sie wirft die Frage auf, ob ein
von Altem sich abhebendes Neues Uberhaupt gedacht oder ge-
sagt werden kann.8 Doch Barthes hat seine Textualitdtsauffas-
sung nicht immer mit Echo bebildert: Der Mythos der Nymphe
verabschiedet auch eine psychoanalytische Literaturauffassung.

5 Barthes 1975, 78.

Aber nicht bei Spivak 1993. Dort 22-23: ,,Indeed, as | look into the mass
of learned literature on both the Narcissus tradition and narcissism, not
only do I notice a singular absence of independent attention to the nar-
rativization of Echo [...]."

7 Kiening 2009, 92.

8 In Le Degre zero de I'ecriture (1953) entwickelt Barthes eine sprachlich-
semiotische Trias, um die schriftstellerische Aktivitat in Bezug zur Ge-
sellschaft zu setzen: Sprache, Stil, Schreibweise. Die Sprache sei die ge-
schichtlich-epochale Begrenzung, ,ein allen Schriftstellern einer Epo-
che gemeinsamer [sic!] Corpus aus Vorschriften und Gewohnheiten",
~ein Horizont", ,,eine auBerste Grenze" (Barthes 2006, 15); der Stil er-
gebe sich hingegen aus ,der Vergangenheit des Schriftstellers”
(BARTHES 2006, 16). Sprache und Stil sind also Figuren der AulRerungs-
determination und -einschrankung, die durch die Schreibweise aufge-
brochen werden: In der Schreibweise ,,individualisiert sich ein Schrift-
steller eindeutig, denn hier engagiert er sich. Sprache und Stil sind das
natlrliche Produkt der Zeit und der biologischen Person." (BARTHES
2006, 18) Die sprachliche Individualitat ergibt sich hier also aus dem
politischen Engagement.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 89

2 Abschied von Odipus

In seinen Essays Uber Die Lust am Text (frz. Le Plaisir du Texte,
1973) formuliert Roland Barthes seine Texttheorie noch ausge-
hend vom fiir die Psychoanalyse so wichtigen Mythos des Odi-
pus:

La mort du Pere enlevera a la litterature beaucoup de ses plaisirs. S'il
n'y a plus de Pere, a quoi bon raconter des histoires ? Tout recit ne se
ramene-t-il pas a I'ffidipe ? Raconter, n'est-ce pas toujours chercher son
origine, dire ses demeles avec la Loi, entrer dans la dialectique de I'at-
tendrissement et de lahaine ? Aujourd’'hui on balance d'un meme coup
I'ffidipe etle recit: on n'aime plus, on ne craint plus, on ne raconte plus.
Comme fiction, I'ffidipe servait au moins a quelque chose : a faire de
bons romans, a bien raconter [...].9

Barthes erblickt im Zeitalter der Erzdhlungen von Hass und
Liebe eine ddipale Ara, deren Genealogie den Ursprung des Er-
zéhlens in Odipus selbst erkennt. Er bezieht sich dabei auf
Freuds Interpretation des Odipus-Stoffes, die er erstmals im be-
rihmten finften Kapitel der Traumdeutung vorgelegt hatte. Dort
liest Freud den Mythos als Erzahlung der ,,schrittweise gestei-
gerten und kunstvoll verzégerten Enthiillung [...], daR Odipus
selbst der Morder des Laios, aber auch der Sohn des Ermordeten
und der Jokaste ist."10In der Traumdeutung sind Mord am Vater
und Inzest mit der Mutter Elemente eines ,uralten Traum-
stoff[es]"n und damit Formen der Wunscherfullung,22deren Un-
terdrickung den Menschen - zwar neurotisch - in die Kultur
eingliedert. Wer einen solchen Traum trdumt, kann ihn daher
nur ,empoért und verwundert erzdhlen" und folgerichtig ist der
Mythos von Odipus ,die Reaktion der Phantasie auf diese

9 Barthes 1973, 75-76. Dt.: ,,Der Tod des VATERS wird der Literatur
viele ihrer Liste nehmen. Wenn es keinen VATER mehr gibt, wozu
dann noch Geschichten erzahlen? Fihrt denn nicht jede Erzédhlung auf
den Odipus zuriick? HeiRt erzahlen denn nicht stets, nach seinem Ur-
sprung zu suchen, seine Handel mit dem GESETZ zu sagen, in die Di-
alektik von Rihrung und HaR einzutreten? Heute wirft man auf einen
Schlag den Odipus und die Erzahlung weg: Niemand liebt mehr, nie-
mand flrchtet mehr, niemand erzahlt mehr. Als Fiktion war der Odi-
pus zumindest zu etwas nutze: gute Romane zu verfassen, gut zu er-
zéhlen [...]." (Barthes 2010,61)

0 Freud 1948, 268.

1 Freud 1948, 270.

2 Freud 1948, 127-138.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

90 Quintus Immisch

beiden typischen Trdume" des Vatermords und Mutterinzests.13
Es wird erz&hlt.

Die Bindung der Narrativitat an die Odipalitat weitet sich in
Totem und Tabu (1912/1913) zur Kulturtheorie aus.4 ,,Die Reli-
gion des Totem umfaRkt", schreibt Freud, ,nicht nur die AuRe-
rungen der Reue und die Versuche der Verséhnung, sondern
dient auch der Erinnerung an den Triumph Uber den Vater."5
AuRerungen der Reue und Erinnerung an den Triumph sind als Re-
sultat des Odipus-Komplexes also auch Vertextungen: ihnen ent-
springen Erzédhlungen. Keinen Vater zu haben, bedeutet in die-
sem Sinne Verzicht auf die emotionale Struktur des Knaben, der
sich mit seinem Vater auseinanderzusetzen hat:

Der aus der Nebenbuhlerschaft bei der Mutter hervorgerufene Hafll
kann sich im Seelenleben des Knaben nicht ungehemmt ausbreiten, er
hat mit der seit jeher bestehenden Zartlichkeit und Bewunderung far
dieselbe Person zu kdmpfen, das Kind befindet sich in doppelsinniger
-ambivalenter - Gefuhlseinstellung gegen den Vater und schafft sich
Erleichterung in diesem Ambivalenzkonflikt, wenn es seine feindseli-
gen und angstlichen Gefuihle auf ein Vatersurrogat verschiebt.6

Eben diese Polaritat, die Barthes auf die Formel einer ,,Dialektik
von Ruhrung und HaR" (s.0.) bringt, stellt die Kategorien der
anthropologischen Narrativik, die fiir Barthes zunéchst offen-
sichtlich der véaterlichen Stimulanz bedarf, ,,s'il est vrai que tout
recit (tout devoilement de la verite) est une mise en scene du Pere
(absent, cache ou hypostasie)".17 Eine solchermalRen 6dipale Er-
zéhltheorie formuliert Barthes auch in seiner Introduction a I*ana-
lyse structurale des recits, deren letztes Wort bezeichnenderweise
Odipus ist und hat:

Bien qu'on n'en sache guere plus sur I'origine du recit que sur celle du
langage, on peut raisonnablement avancer que le recit est contemporain

Freud 1948, 270.

Nicht zu Ubersehen ist dabei die Historizitat der Abhandlung. ,,Die
Thesen sind schlieRlich nicht nur Gberkommen, sondern auch in hohem
Mafle problematisch, da eine Analogie von individuellem Kindesalter
und ,primitiven’ Voélkern ebenso unhaltbar wie diskriminierend ist."
(Kimmich 2017,112)

5 Freud 1961, 175.

6 Freud 1961, 157.

17 BARTHES 1973, 20. Dt.: ,Wenn es wahr ist, dal’ jede Erz&dhlung (jede Ent-
hiallung der Wahrheit) eine Inszenierung des (abwesenden, verborge-
nen oder hypostasierten) VATERS ist." (Barthes 2010,17)

=B

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 91

du monologue, creation, semble-t-il, posterieure acelle du dialogue;en
tout cas, sans vouloir forcer I'hypothese phylogenetique, il peut etre
significatif que ce soit au meme moment (vers I'dge de trois ans) que le
petit de I'nomme « invente » a la fois la phrase, le recit et I'ffidipe.18

Was also, s'il n'y a plus de Pere, a quoi bon raconter des histoires ?
Der ,Tod des Vaters' beschreibt daher auch den Abschied von
einer Literatur, deren innerer Zusammenhalt sozial gepragt und
emotional strukturiert war. Literatur nach dem Vater bringt da-
gegen kein erzadhlendes Subjekt mehr in Position und ist auch
kein (illusion&rer) Persdnlichkeitsentwurf mehr, sondern gestal-
tet sich eher, wie etwa die Werke im Umfeld des Oulipo-Kreises,
als Formexperiment. In Texten wie Perecs Disparition (1969), ei-
nem Roman, der ohne ,e' auskommt, weicht das 6dipale Erzéh-
len der formalen contrainte.

Das Ungentgen an einer Literatur, die in ihre véterliche
Origo verstrickt bleibt, wirft daher noch eine weitere Frage auf:
Fur eine mdgliche Theorie des Textes thematisiert Barthes ndm-
lich auch die Mdglichkeit einer Sprache des sich vom Alten ab-
hebenden Neuen. In den Essays tUber Die Lust am Text artikuliert
sich die Reflexion der eigenen Mdéglichkeit als Uberdruss am
Uberlieferten: ,,J'ecris parce que je ne veux pas des mots que je
trouve : par soustraction."19 Gegenwart muss sich am ,,Gegen-
satz zwischen dem Alten und dem Neuen" abarbeiten und ihren
Verfall aushalten: ,,[T]out langage ancien est immediatement
compromis, et tout langage devient ancien des qu'il est repete."2
Diese Alterung mache die Sprache zum ,,langage de repetition”,
dem jede Lust abhanden gekommen sei, weil er nicht dem Be-
durfnis nach Neuem entsprechen kdnne.2l Seine wesentliche

18 BARTHES 1966, 27. Dt.: ,,Obgleich man Uber den Ursprung der Erzah-
lung kaum mehr weiB als Uber den der Sprache, kann man mit gutem
Grund annehmen, dal die Erzahlung ein Zeitgenosse des Monologs ist,
einer Schopfung, die, so scheint es, zeitlich nach der des Dialogs anzu-
setzen ist; ohne die phylogenetische Hypothese tiberfordern zu wollen,
kann es jedenfalls signifikant sein, daB das Kleinkind zum selben Zeit-
punkt (im Alter von etwa drei Jahren) sowohl den Satz als auch die
Erzahlung und den Odipus ,erfindet'." (BARTHES 1988,136-137)

19 BARTHES 1973, 65. Dt.: ,,Ich schreibe, weil ich von den Wortern, auf die
ich stoRe, keine will: mich entziehend." (BARTHES 2010, 53)

20 BARTHES 1973, 66. Dt.: ,Jede alte Sprache wird unverziglich in Mitlei-
denschaft gezogen, und jede Sprache wird alt, sobald sie wiederholt
wird." (Barthes 2010, 53)

2l Barthes 1973, 62.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

92 Quintus Immisch

Opposition bestehe ,.entre I'exception et la regle. La regle, c'est
I'abus, I'exception, c'est la jouissance."2 Barthes konzipiert sei-
nen Text der Lust als Ausbruch und NormverstoB, als ,Stérung’
einer traditionellen Ordnung. Totale Restriktion und vollstan-
dige Expressivitat stehen sich hier als Pole gegenuiber und mit
ihnen auch eine jeweilige Subjekttheorie: Die Sprache purer Wie-
derholung ist das System eines dezentrierten Subjekts, wéhrend
die individuelle, ,neue’ Sprache gerade die Ausdrucksweise ei-
nes sich selbst bestimmenden Subjekts ist: ,I'erotique du Nou-
veau a commence des le XVlllesiede",Z3 also der Zeit des sich
behauptenden Subjekts der Aufklarung.

Barthes' Theorie speist sich aber gerade auch aus einem ka-
tegorialen Entzug. Es geht gar nicht so sehr darum, im antitheti-
schen Paradigma der Sprachen eine eindeutige Auswahl zu tref-
fen.

Deux bords sont traces :un bord sage, conforme, plagiaire (s'il s'agit de
copier la langue dans son etat canonique, tel qu'il a ete fixe par I'ecole,
le bon usage, la litterature, la culture), et un autre bord, mobile, vide
(apte a prendre n‘importe quels contours), qui n'est jamais que lieu de
son effet: la ou s'entrevoit la mort du langage. Ces deux bords, Zcom-
promis qu'ils mettent en scene, sont necessaires. La culture ni sa destruc-
tion ne sont erotiques ; c'est la faille de I'une et de I'autre qui le devient.
Le plaisir du texte est semblable a cet instant intenable, impossible,
purement romanesque, que le libertin gotite au terme d'une machination
hardie, faisant couper la corde qui le pend, au moment ou il jouit. 24

2 Barthes 1973, 67. Dt.: ,,zwischen der Ausnahme -und der Regel. Der MiR-
brauch ist die Regel, die Wollust ist die Ausnahme." (Barthes 2010,62)

28 BARTHES 1973, 65. Dt.: ,,die Erotik des NEUEN hat mit dem 18. Jahrhun-
dert begonnen” (Barthes 2010, 53).

2  Barthes 1973, 14-15. Dt.: ,,Zwei Seiten werden abgegrenzt: eine brave,
konforme, plagiatorische Seite (es geht darum, die Sprache in ihrem ka-
nonischen Zustand zu kopieren, so wie sie von der Schule, dem guten
Gebrauch, der Literatur, der Kultur fixiert wurde), und eine andere Seite,
die mobil, leer ist (fahig, beliebige Konturen anzunehmen), immer nur
der Ort ihres Effekts: dort, wo der Tod der Sprache absehbar wird.
Diese beiden Seiten, der Kompromif3, den sie in Szene setzen, sind notwen-
dig. Weder die Kultur noch ihre Zerstérung sind erotisch; dies wird erst
die Spalte zwischen der einen und der anderen. Die Lust am Text
gleicht jenem unhaltbaren, unmdglichen, rein romanhaften Augenblick,
den der Libertin am Hohepunkt einer gewagten Maschinerie genief3t,
wenn er das Seil, an dem er hangt, im Augenblick seiner Wollust kap-
pen lalt." (Barthes 2010,15)

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 93

Es ist ein begrifflicher Sprung in die Mitte, der die Uberwindung
der Oppositionen erlaubt. Auch hier geht Barthes von zwei Hal-
tungen gegenuber Sprache, zwei ,Verwendungsweisen' von
Sprache aus, doch mit der begrifflichen Unbestimmtheit des
Dritten verliert auch an Reiz, was als dichotome Option galt:
»[wleder die Kultur noch ihre Zerstérung". Dieses atopische
Neutrumist als Kluft zwischen beiden der narrative, romanhafte
Raum, in dem ,sich die Differenz von Ungeschiedenheit und
Differenzierung, von Nicht-Code und Code auffaltet".% Die be-
griffliche Arbeit fallt der Literatur zu.

Texttheorie jenseits ddipaler Erdriuckung hat also die para-
doxe Spannung auszuhalten, einerseits neu sein zu mussen, es
andererseits nicht zu kénnen, begriffliche Arbeit ohne Innovati-
onsillusionen verrichten zu mussen. A quoi bon raconter des histo-
ires ? - Das ist also gar keine rhetorische Frage, sondern eine
ernste Uberlegung, deren Zweifel schlieRlich jenseits von Odi-
pus nach einem anderen Mythos verlangt. Der disziplindre Aus-
weg, den Barthes erdffnet, liegt in der Fiktionalisierung der The-
orie:

(Le monument psychanalytique doit etre traverse - non contoume,
comme les voies admirables d'une tres grande ville, voies a travers
lesquelles on peutjouer, rever, etc. : c'est une fiction.)Z7

Die Psychoanalyse wird also in Barthes' literaturtheoretischem
Essay buchstéblich ein- und ausgeklammert. Sie als Fiktion zu
betrachten, die gleichwohl durchschritten, aber nicht umgangen
werden darf, dann jedoch zum Traumen einlédt, 1&sst die Psycho-
analyse die theoretische Ebene wechseln. Wie Freud durch das
imagindre Rom schreitet und die Stadt zum Ebenbild der Psyche
erklart,28 schreitet Barthes durch das Monument der

5 Der Begriff wird dann auch im Zentrum seiner zweiten Vorlesung am
College de France stehen (Barthes 2002b).

2% Koschorke 2004, 179.

27 Barthes 1973, 92-93. Dt.: ,,(Das Monument der Psychoanalyse muR
durchquert werden - nicht umgangen, wie die prachtvollen Alleen ei-
ner sehr grofRen Stadt, Allen, auf denen man spielen, traumen kann
usw.: Das ist eine Fiktion.)" (Barthes 2010, 74)

28 Rom dient Freud in Das Unbehagen in der Kultur zur lllustration der
nichts vergessenden Psyche: ,,Es bedarf kaum noch einer besonderen
Erwidhnung, daR alle diese Uberreste des alten Roms als Einsprengun-
gen in das Gewirre der Grof3stadt aus den letzten Jahrhunderten seit
der Renaissance erscheinen. Manches Alte ist gewifl noch im Boden der

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

94 Quintus Immisch

Psychoanalyse. Doch wé&hrend die Psychoanalyse bei Freud
noch die Methode des Hindurchgelangens und Orientierens
war, ist sie bei Barthes im theoretischen Irgendwo langst ,Teil
von Rom' geworden: nicht mehr der Weg, der durch Rom hin-
durchfuhrt. Der theoretische Parcours fihrt nicht in ihre Verwei-
gerung, sondern gerade mitten durch die Psychoanalyse hin-
durch und liest sie literarisch. Sie ist jetzt nicht mehr Methode,
sondern ideengeschichtliches Substrat. Und wo Odipus wieder
Literatur wird, 6ffnet sich seine theoretische Position der Umbe-
setzung.

3 Anfangslosigkeit

Die Suche nach einer Literatur, s'il n'y a plus de Pere, fUhrt Barthes
abermals in die Mythologie. Die beim Wort genommene Vater-
losigkeit macht mythologisches Personal notwendig, dessen El-
tern schlicht unbekannt sind. In der autobiographischen Schrift
Roland Barthes par Roland Barthes wird die Frage, was nun Text
sei, daher nicht mehr mit Odipus, sondern der Nymphe Echo be-
antwortet:

Par rapport aux systemes qui I'entourent, qu'est-il ? Plutét une cham-
bre d'echos : il reproduit mal les pensees, il suit les mots ; il rend visite,
c'est-a-dire hommage, aux vocabulaires, il invoque les notions, il les re-
pete sous un nom [...].D

Die Verschiebung besitzt ihre strikte genealogische Motivierung
in der Abwesenheit des Vaters, denn Echos Eltern sind unbe-
kannt. Die Substitution geschieht dabei in der subtilsten, beildu-
figsten Form, indem die mythische Nymphe, die ja ihren Kérper
verliert, durch die Materialitdt des Signifikanten nur verdeckt
besprochen und kaum mehr als Person wahrgenommen wird.
Der Mythos verschwindet hinter der Minuskel, 16st sich im Plu-
ral auf. Eine solche Verwischung wird nétig, weil Barthes den
Signifikanten jetzt als Sirene auffasst: ,le signifiant comme
sirene™. Wenn der Signifikant zur mythologischen

Stadt oder unter ihren modernen Bauwerken begraben. Dies ist die Art
der Erhaltung des Vergangenen, die uns an historischen Statten wie
Rom entgegentritt." (Freud 1968, 427)

29 Barthes 1975, 78. Dt. siehe FulRnote 60.

D Barthes 1975, 174. Barthes bezieht sich dabei auf eine von ihm selbst
vorgenommene Einteilung seiner intellektuellen Biographie in

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 95

Meerjungfrau wird, die mit ihrem Gesang die Vorbeiziehenden
anlockt, um sie zu tdten, entwirft Barthes damit ein Komplement
zur Denkfigur des Alten und Neuen. Die Entscheidung zwischen
Kultur und ihrer Zerstérung, der Barthes mit dem Sprung in die
dazwischenliegende Kluft ausgewichen war, stellte noch ein
sprechendes Autorsubjekt vor die Wahl einer eigenen Sprache.
Die Subjekthaftigkeit hat jetzt die Seiten gewechselt: Als Sirene
ist der Signifikant, der Text selbst aktiv, das frihere Subjekt nur
noch passiv der Verfuhrung und Tétung ausgesetzt. Indem der
Mythos der Echo durch die Arbeit an seinem Signifikanten nur
noch ,unscharf' in den Blick kommt, gewinnt er einen doppelten
Raum: Die Echokammer wird nicht nur zur begehrten Kluft, zum
Nirgendwo zwischen tradiertem Code und dessen Vernichtung,
sondern auch zu dem Ort, an dem Rettung vor der Tétung, also
Absorption des Subjekts durch den sirenenhaften Signifikanten
moglich ist.

Die Rede von einer Echokammer - chambre d*echos - ist per-
formativ: Sie betreibt auf der Ebene des Signifikanten, was ihr
Signifikat ,weil’. Denn der Mythos von Narziss und Echo macht
sich in seiner prominentesten Erzahlung bei Ovid die Fragen von
Tradition und Neuheit, Kultur und Zerstérung, textueller Kon-
formitat und Individualitat, dann auch von anthropologischem
und formrestriktivem Erzdhlen zum Thema.3 Im dritten Buch
der Metamorphosen ist Echo die uocalis nymphe, quae nec reticere
loquenti / nec prior ipsa loqui didicit.2 Ihre Biographie beschreibt
den Ubergang von einer Erzahlerin zu einer Leserin (Hdérerin)
durch die Bestrafung der Juno: Echo deam longo prudens sermone

Schaffensphasen, denen er jeweils einen ,,Intertexte” zuordnet. Diese
Intertexte (fruh Sartre, Marx und Brecht, dann Saussure, schlieBlich Sol-
lers, Kristeva, Lacan und zuletzt Nietzsche) seien, prazisiert Barthes,
»pas forcement un champ d'influences ; c'est plutdét une musique de fi-
gures, de metaphores, de pensees-mots ; c'est le signifiant comme sirene
[...]1" (BARTHES 1975, 174). Dt.: ,nicht unbedingt ein Feld von Einflus-
sen; vielmehr eine Musik von Figuren, Metaphern, Wort-Gedanken; es
ist der Signifikant als Sirene” (Barthes 1978,158).

3l Bei Ovid sind nach aktueller Uberlieferung die beiden Mythen erstmals
verbunden, vgl. Rosati 1983, 21-23; Cancik 1967, 45; DOrrie 1967, 56;
Hamilton 2009,18-19; Hardie 2002,154; Mannitein-Robert 2007, 321.

2 V. 358.Dt.: ,[...] die plaudernde Nymphe, die weder schweigen kann,
wenn man spricht, noch selbst gelernt hat als erste zu sprechen [...]"
(Ubersetzung hier und im Folgenden: OviDIUS NASO 2004a).

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

96 Quintus Immisch

tenebat.3Sie habe die Gottin durch Erzahlungen davon abgehal-
ten, rechtzeitig zum ehebrechenden Zeus zu gelangen, wodurch
die Nymphen entwischten. Ihr Frevel liegt auch im Versuch ihrer
eigenen Ubersteigung: Als doch sterbliche Gottin steht die Nym-
phe zwischen Menschen und Géttern. Sich durch das Erzéhlen
zu den Gottern aufzuschwingen (die Verhéltnisse zwischen
ihnen beeinflussen zu wollen), Partei zu ergreifenfiir und gegen
eine Gottheit - dies muss sanktioniert werden. Junos Bestrafung
fallt daher auf eine Einschrankung der Erzéhlbarkeit: *huius® ait
‘linguae, qua sum delusa, potestas /parua tibi dabitur’.3 Hier wird
auch eine strikte Grenze gezogen und aus der Potentialitat alles
Sagbaren eine nur mehr kleine Menge herausgeschnitten. Der
Mythos straft sich selbst und schafft das Bild seiner Begrenzung,
insofern die in ihm steckende Energie der Ursprungserzédhlung
sich gegen ihn selbst richtet: Er erzahlt sich in eine literarische
Anfangslosigkeit. Denn Echo infine loquendi Zingeminat uoces.®
Sie verdoppelt nicht nur, wo zu Ende gesprochen wurde, son-
dern sie wiederholt auch infine loquendi: am Ende des Sprechens
Uberhaupt. Der Mythos von Echo ist also auch eine Ursprungs-
erzédhlung,3 die paradox gerade den Ursprung verweigert und
stattdessen den Anfang immer aufschiebt: Literarische Anfangs-
losigkeit ist nicht schlicht der Mut, auf Urspriinge zu verzichten,
sondern differance: Aufschub ohne Urspringlichkeitsbedurfnis.
Der Mythos zieht seine eigene Grenze, die schon keine mehr ist.

Gerade deswegen muss sich Narziss vor Echo furchten: ille
fugit [...].37 In seiner Ablehnung artikuliert sich nicht allein die
Eitelkeit eines einsamen Schoénlings,3 sondern auch die Angst

B V. 364. Dt ,,[...] hieltjene schlau die Gottin mit langem Geschwaétz auf

3 V. 366-367. Dt.: ,,Uber diese Zunge, die mich zum besten hielt, soll we-
nig Machtdir bleiben; ganz kurz nur wirst du die Stimme gebrauchen!"

$ V.368-369. Dt.: ,,[S]leitdem wiederholt Echo nur das Ende der Rede und
spricht nur nach, was sie gehort hat."

P Aus diesem Aspekt konstituiert sich der Text auch: Er thematisiert
nicht nur das Echo als Phdnomen der Wiederholung, sondern ist selbst
Echo vieler anderer Texte, zeichnet sich also durch ,,Echo-Effekte" (H a-
m ilton 2009, 25) aus; vgl. auch Krupp 2009, 90-91. Ausfuhrlich zu in-
tertextuellen Beziigen: Hardie 2002,150-163 und -passim.

3 V. 390. Dt.: ,,NarziB aber flieht [...]."

3B sed (fuit in tenera tarn dura superbiaforma) I nulli illum iuuenes, nullae teti-
gere puellae. (V. 354-355) Dt.: ,,[D]och bei seiner zarten Schdnheit besaly
er einen so spréden Stolz: Ihn hat kein Jungling gerihrt und keines der
Médchen."

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 97

vor einer Bedrohung seiner Originalitdt. Er windet sich daher
aus der raumlichen Begrenzung durch Echos Umarmung, doch
sein Schicksal ist durch den Fluch eines enttduschten Verehrers
langst besiegelt.? Ironischerweise wird daher gerade ihm, der
Echos Wiederholungsfiguren so strikt ablehnt, die Verdoppe-
lung der Welt zum Verhéngnis. L Er kennt schlicht keine Strate-
gien fir den Umgang mit Wiederholungen und Verdopplungen
und muss daher sterben. Narziss ist namlich der erste, der tiber-
haupt in den Spiegel blickt:

fons erat inlimis, nitidis argenteus undis,

quem neque pastores neque pastae monte capellae
contigerant aliudue pecus, quem nulla uolucris
necfera turbarat nec lapsus ab arbore ramus [...].4

Sein erster Blick auf die Wasseroberflache markiert den Anfangs-
punkt einer langen Kulturgeschichte der Spiegel, die ihn mit den
anthropologischen Kulturtechniken der Selbstbeobachtung und
der Weltverdoppelung assoziieren wird.2 Weil es sich aber um
das erste Bild handelt, gibt es noch keine Topik fiir Narziss: Was
ihm ,neu’ scheint, hat daher keinen Ort in einer raumlich konzi-
pierten Vorstellung der Auffindbarkeit der Stoffe, sein Spiegel-
bild liegt in der Ortlosigkeit des Spiegels, est nusquam.43 Ihn als
den schdnen Inbegriff der Originalitat erblickt Echo daher auch
per deuia rura uagantem.4

Sein eigenes Spiegelbild ist wegen seiner Neuheit in der Topik
nicht zu verorten, die Objekte in dieser Entstehungsszene der

% sic amet ipse licet, sic non potiatur amato (V. 405). Dt.: ,,So soll er selbst
auch lieben, so nicht den Geliebten gewinnen!"

Zur lronie der Episode sind HARDIE 2002 und KRUPP 2009 maRgeblich.
V.407-410. Dt.: ,,Dawar eine lautere Quelle, wie Silber glanzte ihr Was-
ser; bis zu ihr waren weder Hirten noch auf Bergen weidende Ziegen
noch anderes Herdenvieh vorgedrungen. Kein Vogel, kein Wild hatte
sie je getrubt, kein Ast, vom Baume gefallen.”

£ Z.B.Foucault 1994: Macho 2002.

43 quod petis est nusquam [...]. (V. 433) Dt.: ,,Was du ersehnst, ist nirgends

B3

4 V. 370. Dt ,[...] den Narzifl entlegene Fluren durchstreifen sah [...]."
Vgl. daher auch HAMILTON 2009, 20: ,,Bei Ovid wird das Problem [der
Spiegelung] zu einem der Urspringlichkeit, was durch die Tatsache
unterstrichen und verkompliziert wird, dass Echo jeglicher Herkunft
beraubt ist."

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

98 Quintus Immisch

Kunst sind nicht auffindbar: non tarnen inuenio,% muss der sich
selbst bespiegelnde Narziss klagen. Als er aber feststellt, dass er
selbst Objekt seiner Kunst ist, sich notwendigerweise auf der
Spiegelflache wiederholt, sehnt er sich nach Differenz und damit
einer neuen Andersartigkeit, die die Wiederholung negierte: o u-
tinam a nostro secedere corpo possem! Zuotum in amante nouum: uel-
lem quod amamus abesset!46 Einer von beiden muss, weil sie nur
aufeinander verweisen, sich dndern: entweder der Narziss, der
sich Uber das Wasser beugt, oder - ein neuer Wunsch - das Spie-
gelbild. Echos Mdglichkeiten werden durch eine Grenzziehung
eingeschrankt; Narziss will durch diese Operation zu Vielfaltig-
keit gelangen. Weil sein Wunsch ein Irrealis bleibt (uellem ... ab-
esset), muss er letztlich sterben; die Koprdsenz des Doppelten
provoziert seinen Selbstmord. Dass er sich die Brust durch-
schlagt, erfullt daher auch eine im Anblick der Gefahr ausge-
sprochene Drohung, die Abstand und Differenz zu Echo gewin-
nen sollte:

illefugitfugiensque *manus complexibus aufer;
ante’ ait ‘emoriar, quam sit tibi copia nostri".47

Tod statt Wiederholung: Sein Tod ist mythisch im emphatischen
Sinne. Er stirbt in und mit seiner Erzahlung, an der N&he seiner
Erzahlung: [...] nunc duo concordes anima moriemur in una.4s

4 Kontexte und Systeme

Doch damit ist noch nicht die ganze Episode von Narziss und
Echo erzahlt. Die von Juno bestrafte Nymphe ist nicht einfach
resonabilis. Stattdessen liegt ihren Redeweisen eine feine Okono-
mie der Bedeutungen zugrunde. Es handelt sich gerade nichtum

% '[...] et placet et uideo, sed quod uideoque placetque, | non tarnen inuenio."
(tantus tenet error amantem!) (V. 446-447) Dt.: ,,Es geféllt mir, ich sehe es,
doch was mir gefallt, was ich sehe, finde ich trotzdem nicht. Solcher
Wahn betdért den Verliebten!"

%6 V.467-468. Dt.: ,,O konnte ich doch diesen meinen Kdrper verlassen!
Koénnte doch - ein unerhdrter Wunsch fiir einen Liebenden - mein Ge-
liebter fern von mir sein!"

47 V.390-391. Dt.: ,,NarziB aber flient, und im Fliehen rufter: ,LaR von der
Umarmung! Eher sterbe ich, als daf3 ich dir verfiele!"

8 V. 473. Dt.: ,,Nun aber sterben wir beide und hauchen gemeinsam eine
Seele aus."

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 99

eine ,,Unsprache", deren einzige Logik in der Spiegelung lage.®
Echo, quae [...] nec prior ipsa loqui didicit,90kann zwar nur wieder-
holen, was zunéchst gesagt worden sein muss; doch anstatt nur
zu ,vervielfaltigen, ohne ein tatsédchlich Anderes hervorzubrin-
gen" Al liegt in Echos Rede ein geschicktes System subtiler Ver-
anderungen, in denen die Wiederholungen des Gesagten die Be-
deutungen verschieben.

dixerat ‘ecquis adest?’ et "adest’ responderat Echo,
hic stupet, utque aciem -partes dimittit in omnes,
uoce 'ueni’ magna clamat;uocat illa uocantem.
respicit et rursus nullo ueniente *quid® inquit
"mefugis?" et totidem quot dixit uerba recepit.
perstat et alternae deceptus imagine uocis

*huc coeamus*ait, nullique libentius umquam
responsura sono ‘coeamus" rettulit Echo

et uerbisfauet ipsa suis egressaque silua

ibat ut iniceret sperato bracchia collo.
illefugitfugiensque ‘manus complexibus aufer;
ante" ait ‘emoriar, quam sit tibi copia nostri."
rettulit illa nihil nisi ‘sit tibi copia nostri.’®2

Schon Echos erste Antwort macht die Verselbststdndigung offen-
sichtlich. Echo antwortet Narziss auf eine Frage, die er seinen
Geféhrten gestellt hat, weil sie muss, und so ,,ist es die Sprache,
die spricht, nicht der Autor."83Dass hier die Sprache, nicht das
Autorsubjekt spricht, wird an der Verschiebung ins Impersonelle
deutlich: Echo muss von sich in der dritten Person sprechen

Krupp 2009, 95.

V. 358. Dt.: ,,[...] noch selbst als erste zu sprechen vermag [...]".
Kiening 2009, 89.

V. 380-391. Dt.: ,,[...] und schrie: ,Istjemand hier?' - ,Hier!" antwortete
Echo. Er stutzt, laRt seinen Blick in die Runde schweifen und ruft mit
lauter Stimme: ,Komm her!" Sie ruft dem Rufenden wieder. Er sieht sich
um, und als auch jetzt niemand auftaucht, fragt er: ,\Was fliehst du vor
mir?' Und ebenso viele Worte, wie er gesprochen hat, vernimmt er. Er
gibt nicht nach, so getduscht durch den Schein einer Antwort, sagt er:
,Hier vereinen wir uns!" Echo, die nie auf irgendeinen Ruf mit mehr
Wonne antworten wird, verlaBt den Wald und nahert sich schon, daR
sie um den Nacken die Arme, um den ersehnten, ihm schlinge. Narzif3
aber flieht, und im Fliehen rufter: ,LalR von der Umarmung! Eher sterbe
ich, als dalR ich dir verfiele' Jene gab nichts zurtick als: ,DaB ich dir ver-
fiele!™

3 Barthes 2002a, 187.

8 a8 a&

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

100 Quintus Immisch

(adest)5i, und genau in dieser Operation entsteht eine Kluft zwi-
schen Sprache und Subjekt, die Narziss nicht kennt. ,,Der Aus-
druck einer Anwesenheit durch jemanden, der abwesend ist."%
Echos Abwesenheit liegt also darin, sich nicht als Subjekt be-
haupten - nicht ich sagen zu kdénnen -, weil sich im Prozess ihrer
tduschenden Erz&hlungen eine Distanz zwischen sie und ihre
Sprache geschoben hat und sie in ihrer Anfangslosigkeit keinen
vergewissernden Ursprung erzédhlen kann. Echos Abwesenheit
steht damit kontrar zum Versuch zunehmender Anwesenheit
durch kdrperliche Vereinigung. Was sie sagt, reduziert die Kon-
texte,%indem das Gesagte widerhallt, aber seine situative Spezi-
fik verliert. Narziss mochte hervortreten, um wieder zu seinen
Geféhrten aufzuschlieen (huc coeamus); Echo verzichtet auf das
Deiktikon und Uberantwortet die Semantik des Verbes damit der
Ambiguitat: IThr coeamus ist nicht mehr auf das Hervortreten aus
den Wéaldern beschrénkt, sondern tréagt die Semantik sexueller
Vereinigung mit.57 Hier verkehrt sich die Okonomie des begren-
zenden Mythos ins Gegenteil: Der Verlust an Kontextualitat ent-
grenzt die Semantik und 6ffnet sie der Ambiguitat. Die Katastro-
phe erfolgt in dieser Logik, weil Echo hervortritt, ein letztes Mal
konkret zu sein versucht, Kontexte erzeugt: lhr In-Erscheinung-
Treten ist das Bediirfnis nach Prasenz und leibhaftem Sinn,5S das
nicht mehr erfullt werden kann. Deswegen empfindet sie, von
Narziss verschmaht, auch Scham, bedeckt die Kérperpartie des
Sprechens, ihr Gesicht, mit Laub, versteckt sich in Wéaldern und
Hohlen und verliert allmé&hlich ihren Kérper, bis nur noch das
widerhallende Echo Ubrigbleibt: inde latet siluis nulloque in monte
uidetur, Zomnibus auditur; sonus est qui uiuit in illa.?

5% Vgl. HAMILTON 2009, 21. Hamilton ist aber auch der Meinung, dass
»Echo in der Tat geschickt vorgeht" und ,,Antworten geben kann, die
passend und als Ausdruck ihrer Subjektivitat erschienen” (HAMILTON
2009, 21). Insofern versucht seine Lektire auch fur Echo Subjekthaf-
tigkeit aufrechtzuerhalten.

% Hamilton 2009, 22.

% Zur Diskussion um die Kontexte des Sprechens Derrida 1988 in Aus-

einandersetzung mit der kontextuell gebundenen Sprechakttheorie.

Vgl. auch Kiening 2009, 88 und Raval 2003, 212-213.

Vgl. BRAUNGART 1995, wo allerdings die Literatur der Moderne unter-

sucht wird.

P V.400-401. Dt.: ,,Seitdem halt sie sich im Walde verborgen, man sieht
sie auf keinem Berg, doch es héren sie alle. Der Ton ist's, was von ihr
noch lebt."

89

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 101

Die Reduktion der Kontexte wehrt sich gegen die Idee des
Ursprungs. In ihr konvergiert, was ovidischer Mythos und
Barthes' Theorie aus unterschiedlicher Richtung beleuchten,
denn auch bei Barthes ist die Loslésung entscheidend:

La chambre d'echos

Par rapport aux systemes qui I'entourent, qu'est-il ? Plutét une cham-
bre d'echos :il reproduit mal les pensees, il suit les mots ; il rend visite,
c'est-a-dire hommage, aux vocabulaires, il invoque les notions, il les re-
pete sous un nom ; il se sert de ce nom comme d'un embleme (pra-
tiquant ainsi une Sorte d'ideographie philosophique) et cetembleme le
dispense d'approfondir le Systeme dont il est le signifiant (qui simple-
ment lui fait signe). Venu de la psychanalyse et semblant y rester,
« transfert », cependant, quitte allegrement la Situation redipeenne. La-
canien, « imaginaire » s'etend jusqu'aux confins de 1' «x amour-propre »
classique. La « mauvaisefoi » sort du Systeme sartrien pour rejoindre la
critique mythologique. « Bourgeois » regoit toute la charge marxiste,
mais deborde sans cesse vers l'esthetique et I'ethique. De la sorte, sans
doute, les mots se transportent, les systemes communiquent, la moder-
nite est essayee (comme on essaye tous les boutons d'un poste de radio
donton ne connaitpasle maniement), mais l'intertexte qui est ainsi cree
est a la lettre superficiel: on adhere liberalement: le nom (philosophique,
psychanalytique, politique, scientifique) garde avec son Systeme
d'origine un cordon qui n'est pas coupe mais qui reste : tenace et flot-
tant. La raison de cela est sans doute qu'on ne peut en meme temps
approfondir et desirerun mot:chez lui, le desir du motl'emporte, mais
de ce plaisir fait partie une sorte de Vibration doctrinale.®

60 BARTHES 1975, 78. Dt.: ,,Der Widerhallraum. Was ist er im Verhaltnis zu
den Systemen, die ihn umgeben? Eher ein Widerhallraum: er gibt
schlecht Gedanken wieder, er folgt den Worten; er stattet Besuch ab,
d.h. erweist seine Ehre den Vokabularien, er ruft Begriffe an und wie-
derholt sie unter einem Namen; er bedient sich dieses Namens wie ei-
nes Sinnbilds (und praktiziert so eine Art philosophische Ideographie),
und dieses Emblem entbindet ihn davon, das System vertiefen zu mus-
sen, dessen Signifikant es ist (ein Signifikant, der ihm einfach nur einen
Wink gibt). Aus der Psychoanalyse kommend und dort, wie es scheint,
verbleibend, verlaRt die, Ubertragung® unbekiimmert die édipale Situa-
tion. Das Lacansche,Imaginare’ reicht bis hin zu der klassischen Eigen-
liebe'. Die,Unredlichkeit" kommt aus dem Sartreschen System und geht
zur mythologischen Kritik Gber. ,Bourgeois’ erhalt das ganze marxisti-
sche Gewicht, geht jedoch immerfort zum Asthetischen und zum Ethi-
schen uber. Auf diese Weise werden sicherlich die Wérter hin- und her-
bewegt, die Systeme kommunizieren miteinander, die Modernitat wird
ausprobiert (so wie man alle Knopfe eines Radios ausprobiert, dessen
Bedienung man nicht kennt), doch der Zwischen-Text, der hier

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

102 Quintus Immisch

In der Echokammer hallen die Begriffe wieder, doch die Bindung
an ihre urspringlichen Systeme ist unsicher geworden: zwar
vorhanden, aber nur noch superficiel. Die Kontexte sind redu-
Ziert.

5 defigurer - refigurer

Narziss stirbt. Seine Flucht vor Echo treibt ihn zur Quelle, wo er
seinem Spiegelbild verfallt und sich schliellich tdtet. Im Moment
seines Todes taucht das inzwischen kérperlose Echo noch einmal
auf: Narziss verabschiedet sich von seinem Spiegelbild, dictoque
‘vale' 'vale' inquit et Echo.6l Diesmal folgen die AuRerungen un-
vermittelt aufeinander und dieses ,,Maximum an ldentitat und
Né&he, das eine Sprache der Zweiheit zu bieten hat",& markiert
die Abldsung der Originalitat durch das verschiebende Echo.
Doch die Ablésung verbirgt sich: Die kontextuelle Reduktion hat
hier iberhaupt keine Auswirkungen auf die letzten Abschieds-
worte, deren Differenz in illusionarer ldentitat verschwindet.
Echo ist schon nicht mehr sichtbar, ihr Echo schiebt sich an die
Stelle des ,Urtextes' von Narziss und vollzieht seine eigene Na-
turalisierung. Dennoch geschieht dies nicht als Ursprungserzah-
lung; Echo ist vielmehr ,einfach da'.

So endet der Mythos in der Kérperlosigkeit seines Personals.
FUr seinen Ort in der Theorie Barthes' ist diese Auflésung des-
wegen relevant, weil er in seinen Essays Uber Die Lust am Text an
die Kdrperlichkeit der Rhetorik erinnert:

Dans l'antiquite, la rhetorique comprenait une partie oubliee, censuree
par les commentateurs classiques : Vactio, ensemble de recettes propres
a permettre I'exteriorisation corporelle du discours : il s'agissait d'un

geschaffen wird, ist buchstablich oberflachlich: es wird liberal zuge-
stimmt: der (philosophische, psychoanalytische, politische, wissen-
schaftliche) Name behalt mit dem Herkunftssystem ein Bindeglied, das
nicht abgeschnitten wird, sondern verbleibt: hartndckig und auf- und
abwiegend. Der Grund dafur ist sicherlich, daB man nicht zugleich ein
Wort vertiefen und begehren kann: bei ihm ist das Verlangen nach dem
Wort starker, doch zu dieser Lust gehort eine Art doktrinale Vibration."
(Barthes 1978, 81-82; leider macht die Ubersetzung Barthes' Theorie-
bewegung unkenntlich.)

6. V.501. Dt.: ,,Er setzte noch hinzu: ,Lebe wohl!" - ,Lebe wohl!" erwiderte
Echo."

&® Kiening 2009, 90.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 103

theéatre de I'expression, lI'orateur-comedien « exprimant » son indigna-
tion, sa compassion, etc.8

Zentral fur diese Form der Korperlichkeit ist der Begriff der fi-
gure, den Barthes 1977 in seinen Fragments d*un discours amoureux
aus den ganz korperlichen Bewegungen Liebender gewinnt:

Dis-cursus, c'est originellement, I'action de courir ga et la, ce sont des
allees et venues, des « demarches », des « intrigues ». L'amoureux ne
cesse en effet de courir dans sa tete, d'entreprendre de nouvelles de-
marches et d'intriguer conter lui-meme. Son discours n'existe jamais
que par bouffees de langage, qui lui viennent au gre de circonstances
intimes, aleatoires. On peut appeler ces bris de discours des figures. Le
motne doit pas s'entendre au sens rhetorique, mais plutét au sens gym-
nastique ou choregraphique ; bref, au sens grec : CTXgpa, ce n'est pas le
« Schema » ; c'est, d'une fagon bien plus vivante, le geste du corps saisi
en action, et non pas contemple au repos : le corps des athletes, des
orateurs, des statues : ce qu'il est possible d'immobiliser du corps
tendu.&

Barthes entwickelt eine ,Topik’, die aber nicht mehr nur sprach-
lich organisiert ist, sondern den Kdrper formt. Rhetorische actio
und lebensweltlich-physische action treffen sich in den figures
dieser Topik und sind nicht nur sprachliche Stilfiguren und Per-
mutationen, sondern auch Bewegungen des Korpers. ,,Une fi-
gure est fondee", schreibt Barthes, ,,si au moins quelqu'un peut

¢}

Barthes 1973,104. Dt.: ,,In der Antike umfaBte die Rhetorik einen heute
vergessenen, von den klassischen Kommentatoren zensierten Teil: die
actio, eine Gesamtheit von Leitlinien zur kdrperlichen Verduf3erlichung
des Diskurses: Es handelte sich um ein Theater des Ausdrucks, in dem
der Redner-Schauspieler seine Entrustung, sein Mitleid usw. ,aus-
drickte'." (Barthes 2010, 83)

Barthes 1977, 7-8. Dt.: ,,Dis-cursus - das meint urspriinglich die Bewe-
gung des Hin-und-Her-Laufens, das ist Kommen und Gehen, das sind
,Schritte', ,Verwicklungen'. Der Liebende hdrt in der Tat nicht auf, in
seinem Kopf hin und her zu laufen, neue Schritte zu unternehmen und
gegen sich selbst zu intrigieren. Sein Diskurs existiertimmer nur in Ge-
stalt von Sprach-,Anwandlungen’, die ihm nach MaRgabe geringster,
aleatorischer Umstande zustoBen. Man kann diese Redebruchstiicke Fi-
guren nennen. Das Wort darf aber nicht im rhetorischen Sinne verstan-
den werden, sondern eher im gymnastischen oder choreographischen,
kurz: im griechischen - oxgpa, das ist nicht das ,Schema’, das ist, in
einem sehr viel lebendigeren Sinne, die Gebarde des in Bewegung er-
fallten und nicht des im Ruhezustand betrachteten Korpers, des Kor-
pers der Athleten, der Redner, der Statuen: das, was sich vom ange-
spannten, gestrafften Korper stillstellen l1aRt." (Barthes 2012,15-16)

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

104 Quintus Immisch

dire : » Comme c'est vrai, ga! Je reconnais cette scene de lang-
age. « "6 Die Sprache ist hier ,Szene', die Materialitat des Kor-
pers und die Topik des Sprechens munden in eine semiotische
Inventarisierung des Lebens:

On dit que seuls les mots ont des emplois, non les phrases; mais au
fond de chaque figure git une phrase, souvent inconnue (inconsci-
ente ?), qui a son emploi dans l'economie signifiante du sujet
amoureux.*

Die figure oszilliert also zwischen Intersubjektivitat und Indivi-
dualitat, Konvention und Innovation; sie ist eine kleine Anthro-
pologie des Bedeutens, die auch die kdrperlichen Einpragungen
semiotischer Prozesse im Blick hat - eine Intertextualitat des Kor-
pers.

In Sade, Fourier, Loyola stellt Barthes einen Zusammenhang
her zwischen dem Konzept der figure und der Mdoglichkeit,
Neues zu sagen: ,,La meilleure des subversions ne consiste-t-elle
pas & defigurer les codes, plutdt qu'a les detruire ?"67 Auch hier
weicht Barthes der Zerstdrung des Codes aus und begibt sich in
die dekonstruktive ,Kluft' zwischen Kultur und deren Aufgabe,
arbeitet sie nun aber aus dem Konzept derfigure heraus. Defigu-
rer als ,,Aus-der-Figur-Bringen"8 verschiebt die figure und ver-
andert sie. Der Mythos der Echo steht fur diese Operation in pa-
radigmatischer Weise, weil er die Figur zunéchst aufgibt, wenn
von Echo nur die ewig widerhallende Stimme tbrigbleibt, sie mit
ihrem Kd&rper auch ihre ,Gymnastik' und ,Choreographie' ver-
liert. Doch die Kdrperlichkeit der Essays Uber Die Lust am Text
steht schon ein fur einen Prozess, der refigurer genannt werden
konnte: Wie in Barthes' Theorie der Tod des Autors die Geburt des
Lesenden ermdglicht, bleibt von Echo nur die Stimme, damit der
lesende Kdrper sich materialisieren kann. Diefigure geht in einen
neuen Koérper Uber; die Schreibweise verschiebt sich.

[C]'est le langage tapisse de peau, un texte ou l'on puisse entendre le
grain du gosier, la patine des consonnes, la volupte des voyelles, toute

6 Barthes 1977, 8.
Barthes 1977, 9.

67 Barthes 1971, 127. Dt.: ,,Ist diebeste Subversion nicht die, Codes zu
entstellen statt sie zu zerstoren?"(Barthes 1974b, 141) Ottmar Ette be-
zieht diesen Passus auf Barthes' Haltung zum Mai 1968 (Barthes 2010,
127).

8 Barthes 2010,127.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 105

une Stereophonie de la chair profonde: l'articulation du corps, de la
langue, non celle du sens, du langage.®

[...] pour qu'il reussisse a deporter le signifie tres loin et a jeter, pour
ainsi dire, le corps anonyme de l'acteur dans mon oreille : ga granule,
ga gresille, ga caresse, ga rdpe, gacoupe : gajouit.70

Der Signifikant bleibt jetzt im lesenden Kérper materiell und
zeichnet sich durch seine Fuhlbarkeit und zumal durch seinen
Klang aus. sonus est qui uiuit in illa.

6 Mythos in der Theorie

Der Mythos der Echo bildet in Barthes' Theorie also den Schnitt-
punkt verschiedener Diskurse: Erstens verliert in ihm das méch-
tige, méannlich imaginierte Autorsubjekt seinen umworbenen,
abgeschlossenen Korper. Doch dieser Verlust und Tod des Au-
tors geht mit einer Geburt der Leserin einher; nicht nur das La-
chen der Medusa, auch das Hallen der Echo ist ecriturefeminine.7l
»[NJous savons", halt Barthes schon 1968 im Aufsatz Gber den
Tod des Autors fest, ,,que, pour rendre & l'ecriture son avenir, il
faut en renverser le mythe : la naissance du lecteur doit se payer
de la mort de I'Auteur."2Renverser le mythe, ihn umdrehen: Der
Mythos in der Theorie ist auch eine spdte Antwort auf diese
frihe Frage. Indem Barthes sich dem lesenden Kdrper zuwendet,

® BARTHES 1973, 105. Dt.: ,,[E]s sucht vielmehr [...] nach von Haut Gber-
zogener Sprache, nach einem Text, in dem man das Korn der Kehle, die
Patina der Konsonanten, die Listernheit der Vokale, eine ganze Stere-
ophonie, die tief ins Fleisch reicht, héren kann: das Artikulieren von
Kdrper und Sprache, nicht von Sinn, von Sprachweise." (BARTHES 2010,
83-84)

0 BARTHES 1973, 105. Dt.: ,,und schon gelingt es ihm, das Signifikat in
weite Ferne zu riucken und den anonymen Korper des Schauspielers
sozusagen in mein Ohr zu werfen: Das kornt, das knistert, das strei-
chelt, das schabt, das schneidet: das lustet." (BARTHES 2010, 84)

7L Pointiert gesprochen - Barthes macht dieses feministische Programm
noch nicht explizit, es zeichnet sich in seinem Aufsatz Gber den Tod des
Autors aber ab und schlagt sich nicht minder im Auftreten Echos tber-
haupt nieder. Im Sinne Blumenbergs weil3 die poetische Sprache (die
Metapher) hier bereits mehr als die theoretische Begrifflichkeit.

7 BARTHES 2002a, 45. Dt.: ,,Wir wissen, dass der Mythos umgekehrt wer-
den muss, um der Schrift eine Zukunft zu geben. Die Geburt des Lesers
ist zu bezahlen mit dem Tod des Autors.” (Barthes 2000, 193)

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

106 Quintus Immisch

dessen Bewegungen immer schon durch Sdtze codiert sind, ge-
langt er auch zu einer entschiedeneren Anthropologie: Wo die
Intertextualitatstheorie die Zitathaftigkeit der Texte behauptet,
behauptet Barthes die Zitathaftigkeit des Lebens. Die Aktualitat
des Mythos liegt also auch darin, dass er nicht nur Text, sondern
auch ,Leben’ schildert. Aufond de chaquefigure git une phrase.

Zweitens ist der Mythos der Echo auch Kommentar zu und
Antwort auf die Frage nach der Mdglichkeit eines sich von Altem
abgrenzenden, zuvor nie gedachten Neuen. Echo, die ,nur' zitie-
ren kann, ermdéglicht eine Revision der Textualitatstheorie, inso-
fern sie als ,alter' Stoff ein nicht mehr ganz so Neues erlaubt: Mit
ihr wird eine feine Theorie méglich, die sich den Binarismen &s-
thetischer Fragen des 18. Jahrhunderts entzieht; der wiederkeh-
rende Mythos 16st die Widerspriichlichkeit einer sich vom Bishe-
rigen abhebenden Theorie auf. Barthes' Lektiire des Mythos ver-
schiebt ihn daher, wie er es formuliert, in die Kluft zwischen die
Kultur und ihre Zerstdrung, ist in diesem Sinne ,lustvoll' und
dekonstruktiv.

Diese Transformation der Texttheorie wird, drittens, moéglich
durch die Anfangslosigkeit des Mythos. Echo, deren Eltern un-
bekannt sind, tritt in Barthes Theorie an die Stelle des Odipus,
der aus psychoanalytischer Sicht am Anbeginn der Erz&hlung
stand; und Echo, die nicht die Initiative zum Sprechen ergreifen
kann, entzieht sich der Vorstellung vom Ursprung und Anfang.
Der Echo-Mythos ist als Mythos deswegen paradox, weil er ge-
rade keine Ursprungserzahlung ist, sondern sich immer in Dis-
tanz zum Anfang bringt. Fiktionen des Anfangs leben von ihrer
Tendenz zu Konkretionen und Kontexten; Echo hingegen bleibt
unscharf und allein. Literarische Anfangslosigkeit ist daher der
Mut, auf Urspringe zu verzichten, Verankerungen zu lockern
und narrative Feststellungen zu missachten. Der Mythos von
Echo und Narziss bei Ovid, dann aber auch sein Auftauchen in
der poststrukturalistischen Theorie bei Barthes zeigt noch einmal
diese Vorstellung vom Ursprung und Anfang - und ihr Ende.

Literaturverzeichnis

Barthes, Roland 1966, ,,Introduction & I'analyse structurale des
recits", Communications 8,1-27.

Barthes, Roland 1971, Sade, Fourier, Loyola, Paris.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 107

Barthes, Roland 1973, Le plaisir du texte, Paris.

Barthes, Roland 1974a, Die Lust am 'Text, Ubers, v. Traugott K6-
nig, Frankfurt am Main.

Barthes, Roland 1974b, Sade, Fourier, Loyola, Ubers, v. Maren
Seil u. Jurgen Hoch, Frankfurt am Main.

Barthes, Roland 1975, Roland Barthes par Roland Barthes, Paris.
Barthes, Roland 1977, Fragments d'un discours amoureux, Paris.

Barthes, Roland 1978, Uber mich selbst, aus dem Franzésischen
von Jurgen Hoch, Minchen.

Barthes, Roland 1988, ,Einfuhrung in die strukturale Analyse
von Erzéhlungen”, in: ders., Das semiologische Abenteuer, aus
dem Franzdsischen von Dieter Hornig, Frankfurt am Main.

Barthes, Roland 2000, ,,Der Tod des Autors", in: Fotis Jannidis
(Hrsg.), Texte zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart, 185-193.

Barthes, Roland 2002a, ,,La mort de l'auteur”, in: ders., ttuvres
completes 3. 1968-1971, hg. v. Eric Marty, Paris, 40-45.

Barthes, Roland 2002b, Le neutre. Cours au College de France
(1977-1978), hg. v. Thomas Clerc, Paris.

Barthes, Roland 2006, Am Nullpunkt der Literatur. Literatur oder
Geschichte. Kritik und Wahrheit, Gbers, v. Helmut Scheffel,
Frankfurt am Main.

Barthes, Rotand 2010, Die Lust am Text, komm. v. Ottmar Ette,
Frankfurt am Main.

Barthes, Roland 12012, Fragmente einer Sprache der Liebe, tbers,
v. Hans-Horst Henschen, Frankfurt am Main.

Braungart, Georg 1995, Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der
Moderne, Tubingen.

Cancik, Hubert 1967, ,,Spiegel der Erkenntnis (Zu Ovid, Met. I,
339-510)", Der altsprachliche Unterricht 10/1,42-53.

Cezanne, Paul 1980, Uber die Kunst. Gespriche mit Gasquet. Briefe,
hg. v. Walter Hess, Mittenwald.

Derrida, Jacques 1988, ,.Signatur Ereignis Kontext", in: ders.,
Randgénge der Philosophie, hg. v. Peter Engelmann, Ubers, v.
Gerhard Ahrens, Wien, 325-351.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

108 Quintus Immisch

Dorrie, Heinrich 1967, ,,Echo und Narcissus (Ovid, Met. 3,341-
510). Psychologische Fiktion in Spiel und Ernst", Der alt-
sprachliche Unterricht 10/1, 54-75.

Foucault, Michel 1994, . Des espaces autres"”, in: ders., Dits et
Ecrits 1954-1988 4. 1980-1988, hg. v. Daniel Defert und
Franois Ewald, Paris, 752-762.

Freud, Sigmund 1948, Gesammelte Werke 2. Die Traumdeutung.
Uber den Traum, hg. v. Anna Freud et al.,, Ndr. Franfurt am
Main.

Freud, Sigmund 31961, Gesammelte Werke 9. Totem und Tabu. Ei-
nige Ubereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neu-
rotiker, hg. v. Anna Freud et al., Ndr. Frankfurt am Main.

Freud, Sigmund 41968, ,,Das Unbehagen in der Kultur", in: ders.,
Gesammelte Werke 14, hg. v. Anna Freud et al., Ndr. Frankfurt
am Main, 419-506.

Gasquet,loachim 1978, ,,'Ce qu'il m'a dit..." (extrait de Paul Ce-
zanne)", in: Michael Doran (Hrsg.), Conversations avec Ce-
zanne, Paris, 106-161.

Hamilton,John T. 2009, ,,Ovids Echographie”, in: Eckart Goe-
bel/Elisabeth Bronfen (Hrsg.), Narziss und Eros. Bild oder
Text?, Gottingen, 18-40.

Hardie, Phitip 2002, Ovid's Poetics oflllusion, Cambridge.

Kiening, Christian 2009, ,,Narcissus und Echo. Medialitat von
Fiebe und Tod", Antike und Abendland 55, 80-98.

Kimmich, Dorothee 2017, , Kulturtheorie", in: Frauke
Berndt/Eckart Goebel (Hrsg.), Handbuch Literatur & Psycho-
analyse, Berlin/Boston, 110-126.

Koschorke, Albrecht 2004, ,,Codes und Narrative. Uberlegun-
gen zur Poetik der funktionalen Differenzierung”, in: Walter
Erhart (Hrsg.), Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder
Erweiterung? DFG-Symposion 2003, Stuttgart, 174-185.

Kristeva,Julia 1972, ,,Bachtin, das Wort, der Dialog und der Ro-
man", tbers, v. Michael Korinman und Heiner Stick, in: Jens
Ihwe (Hrsg.), Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse
und Perspektiven 3. Zur linguistischen Basis der Literaturwissen-
schaft Il, Frankfurt am Main, 345-375.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Mythische Anfangslosigkeit "bei Ovid -und Barthes 109

Krupp, Jozsef 2009, Distanz und Bedeutung. Ovids Metamorphosen
und die Frage der Ironie, Heidelberg.

Macho, Thomas 2002, ,,Narzil} und der Spiegel. Selbstreprasen-
tation in der Geschichte der Optik", in: Almut-Barbara Ren-
ger (Hrsg.), Narcissus. Ein Mythos von der Antike bis zum Cy-
berspace, Stuttgart/Weimar, 13-25.

Mannltein-Robert, Irmgard 2007, Stimme, Schrift und Bild. Zum
Verhdltnis der Kinste in der hellenistischen Dichtung, Heidel-
berg.

Ovidius Naso, Publius 2004a, Metamorphosen, hg. u. Ubers, v.
Gerhard Fink, Dusseldorf/Zurich.

Ovidius Naso, Publius 2004b, Metamorphoses, hg. v. Richard J.
Tarrant, Oxford.

Raval, Shilpa 2003, ,,Stealing the Language: Echo in ,Metamor-
phoses' 3", in: Philip Thibodeau/Harry Haskell (Hrsg.), Being
There Together. Essays in Honor of Michael C. J. Putnam on the
Occasion ofHis Seventieth Birthday, Afton, Minnesota, 204-221.

Rosati, Gianpiero 1983, Narciso e Pigmalione. Illusione e spettacolo
nelle Metamorfosi di Ovidio. Con un saggio di Antonio La Penna,
Firenze.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1993, ,,Echo", New Literary His-
tory 24/1,17-43.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Die Leistungsfahigkeit der Kategorie des
Mythos fir die christliche
Wirklichkeitswahrnehmung.
Martyrerakten im spatantiken Christentum

Jennifer Hartmann (Gottingen)

1 Einleitung

clAoyw or, 6tl pHwoni; pc xqi; gpcpai; Kai &Qac, xalixqi;, xoi AaBclv
pCQOi; CV aQLOpO TOV gaQXUQWV CV TW nOXr|QLW TOU X qLOTOU OOU CL;
avédoxaoTV C~qgi; aimvlou ~uxd«; xc Kai owpaxoi; cv d&"Gapoxa
nvcupaxoi; dyiou.l

Dieses Gebet (ein Ausschnitt aus der Schrift Martyrium Polycarpi)
spricht Polykarp, einer der ersten Martyrer des frihen Christen-
tums, kurz vor seinem Martyrium im Angesicht seines Todes zu
Gott. Es ist eine eindriuckliche Stelle, an der man sieht, wie Chris-
ten der Antike die Martyrien ihrer Gemeindebruder
und -Schwestern aufgrund der Verfolgungen durch die romi-
schen Behdrden gedeutet haben. Sein Martyrium ist im Marty-
rerbericht Martyrium Polycarpi festgehalten. Diese Quelle ver-
wendet erstmalig innerhalb der christlichen Literatur der Antike
den Begriff paprig im technisch-martyrologischen Sinne des
Blutzeugen: Zeugen, die Méartyrer, waren fortan diejenigen, die
aufgrund ihres Zeugnisses zu ihrem einzigen Herrn Jesus Chris-
tus starben.2Das Martyrium Polycarpi gehdrt zu einer christlichen
Literaturreihe, den sogenannten Maértyrerberichten, die unter
dem Aspekt des Mythischen bisher nur spéarlich betrachtet wor-
den sind.3

»Ich preise dich, dass du mich dieses Tages und dieser Stunde gewdr-
digt hast, in der Zahl der Martyrer Anteil zu haben an dem Kelche dei-
nes Christus, zur Auferstehung mit Leib und Seele in der Unvergang-
lichkeit des Heiligen Geistes." (MartPol 14)

In vielen hagiographischen Texten nachkonstantinischer Zeit sind die
Martyrer keine Blutzeugen mehr, sondern Asketen in der Wiiste. Der
Tod war keine notwendige Bedingung mehr fir ein Martyrium - sie
wurden zu Lebenszeugen; Gemeinhardt 2014, 35.

Der Mythos in christlicher Literatur ist zwar seit BULTMANN ein Thema,
jedoch erst seit kurzem in funktionaler und vergleichender Perspek-
tive. Die Patristik hat sich daran bisher nicht angeschlossen - es ist

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

112 Jennifer Hartmann

Im Folgenden wird zum einen exemplarisch eine Analyse des
Martyrium Polycarpi hinsichtlich mythischer ErzéhImuster auf se-
mantischer und pragmatischer Ebene umgesetzt werden, die zei-
gen soll, ob und inwiefern christliche Méartyrerberichte der An-
tike mythische Narrative sind. Grundlage der Untersuchung ist
die funktioniale Definition des Mythos von Gerhard Sellin.
Zum anderen soll daraufhin die Leistungsfahigkeit der Katego-
rie des Mythos fur die christliche Wirklichkeitswahrnehmung in
Mértyrerberichten bestimmt werden.

2 ,Leistung und Grenze des Mythos in Antike und
Gegenwart"4

2.1 Christliches Verstdndnis des Mythos in der Antike

Mythologisch denken nur die anderen(?): Der Mythos wird in der
Antike gern und weitlaufig verwendet. ,,Die Mythologie ist in
der antiken Gesellschaft [...] ein géngiges Erzdhl- und Religions-
gut."5 Christliche Autoren der Antike sehen sich gezwungener-
maRen mit der griechisch-romischen Gotterwelt konfrontiert
und mussen sich dadurch auch mit der Mythologie auseinander-
setzen. ,,Das frihe Christentum sieht in den antiken Mythen
durchweg das konkurrierende System paganer Theologie, deren
Gehalt an Lehre es folglich auszuschalten sucht."6 Christliche
Autoren der Antike distanzierten sich augenscheinlich vielfach

innertheologisch naheliegend und zugleich noch ungewd6hnlich, vom
Mythischen in den Martyrerberichten zu sprechen. Zwei Beweggrunde
leiten mich bei meiner Fragestellung: Erstens mochte ich antike christ-
liche Texte gegen den Strich lesen - die sich expressis verbis Uberwie-
gend polemisch gegeniiber Mythen duBern. Zweitens halte ich die Un-
tersuchung des christlichen Wirklichkeitsverstandnisses mittels der Be-
trachtung mythologischer, narrativer Strukturen fir sehr ertragreich,
da die zusammenhédngende Geschichte mit der literarischen Ausfor-
mung des Mythos in ein produktives Spannungsverhéltnis gebracht
wird.

4 So der Titel eines innovativen Sammelbandes zur Frage nach der My-
thosdefinition: Zgo11/Kratz 2013.

5 Von Haehling 2006, 129.
Horstmann 1979, 7.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 113

von den paganen Mythen7und stellten sie der Einzigartigkeit der
Offenbarung Gottes gegenuber.8

Hier gilt es zunédchst, mythologische von mythischen Texten
zu unterscheiden.9So waren zum einen die christlichen Autoren
der Antike hierbei bemuht, die Mythen aufgrund ihres Inhalts
(Polytheismus) zu diskreditieren, indem sie sie als lacherlich,
sinnlos und unmoralisch bezeichneten. Zum anderen wurde der
Mythos, verstanden als Kategorie eines mythischen Narrativs,
als ein ,,Instrument der Polemik"10 verwendet, um die hareti-
schen Lehren von der Orthodoxie abzugrenzen. Der Mythos
wurde somit zum ,,Kampfbegriff der religiosen Auseinanderset-
zung"ll Die antiken christlichen Autoren verwenden deshalb
den Begriff Mythos auch nicht als Gattungsbezeichnung ihrer
Texte. Sie lehnen den Mythos (als ein Narrativ mit mythischen
Denk- und Argumentationsstrukturen) sowie die Mythen (dem
Inhalt nach) génzlich ab. Doch zeigt die konkrete Beobachtung,
dass in der Antike zwischen dem Christentum und seiner (paga-
nen) Umwelt weit mehr Parallelen in den Bereichen Bildung, Li-
teratur und Kultur zu finden sind als friher angenommen.22Und
so oft sich auch die Autoren der christlichen Antike von mythi-
schen sowie mythologischen Texten distanzierten, scheint vor allem

7  So meint z. B. der christliche Philosoph Justin der Méartyrer aus dem 2.
Jahrhundert: ,,Mythen sind nur ungeheuerliche Geschichten ohne je-
den geistigen Nahrwert- denn diese Mythen sind zwar vordergrindig
von ehrwirdigen Dichtern, tatsdchlich aber von Damonen zur Verfih-
rung der Menschen ersonnen worden." Justin der Martyrer Apologia |
54, 1. Auch Clemens von Alexandrien, ein griechischer Theologe um
200, halt abschlieBend Uber die paganen Mythen fest: ,,Auch wenn das
Mythos ist, ertrage ich es nicht." Clemens von Alexandrien, Protreptikos
2, 2.

8 Vgl. Von Haehlting 2006, 130: ,,Im Vergleich zu ihrer eigenen Lehre
erschien den Christen der griechische Mythos als vorubergehend, als
Produkt einer naiven, unbestdndigen Weitsicht, ja als Verzerrung der
eigentlichen Wahrheit, die ausschlieBlich im christlichen Glauben zu fin-
den sei."

9  Es muss zwischen mythologischen Texten (Inhalt) und mythischen Denk-

und Argumentationsstrukturen (Struktur und Funktion) unterschie-

den werden. Vgl. auch Gemeinhardt: Er unterscheidet hierfiir den My-
thos im Singular (Kategorie des Mythos) von Mythen im Plural (paga-

nen Mythen im inhaltlichen Sinne), GEMEINHARDT 2013, 250.

Oeh1 2005, 311.

Ebd.

Siehe dazu: M arkschies 2004; Gemeinhardt 2007.

B E B

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

114 Jennifer Hartmann

eine Untersuchung dieser Texte auf mythische Denk- und Argu-
mentationsstrukturen hin aufgrund der unabdingbaren Verwo-
benheit mitihrer Umwelt unumgéanglich und fruchtbar zu sein.13

2.2 Methodisches VVorgehen

Vielfach wurde Kritik am Mythos - vielerorts auch in spaterer
Zeit - hinsichtlich der Auffassung der Wahrheit getbt.14 Das
Christentum versteht sich - wie auch die anderen monotheisti-
schen Weltreligionen - in seiner Eigenwahrnehmung génzlich
vom Mythologischen und Mythischen unterschieden und auf
der gottlichen Offenbarung basierend. Ein so eingegrenztes Ver-
stdéndnis verkennt allerdings Leistung und Grenze des Mythos.55
Sertin erkennt diese Leistung und steht flr ein positiveres Ver-
stdandnis des Mythos ein, da dieser eine ,,eigene Wahrheit"6be-
sitze.I7 Letztendlich geht es um die Trage, welche mythischen
Denk- und Argumentationsstrukturen sich in diesem Text finden
lassen und welche Lunktion diese in antiken christlichen Texten

B Vgl. Gemeinhardt 2013,250: ,,So oft die patristischen Autoren auch be-
tonen, bei Christen aufgefundene mythische Relikte verdankten sich
entweder einer subkutanen Infiltration aus der paganen Umwelt oder
entpuppten sich als nicht tberwundene geistige Pragungen gebildeter
Konvertiten [...] - diese Idee bildet die Wirklichkeit der spatantiken Re-
ligionsgeschichte nicht zureichend ab."

XU Eine ausfuhrliche Darstellung der Mythosdiskussion findet sich bei
Horstmann 1979, 7-54.

5 Vgl. zGOLL/Kratz 2013, 11: ,,Die rationalistische oder religiose Kritik
des Mythos geht an der Sache vorbei und zeugt von einem falschen
Mythos- und einem falschen Wahrheitsverstandnis. [...] Wie eine Me-
tapher, so ist ein Mythos nicht wahr oder falsch, sondern eher (die
Wirklichkeit) treffend bzw. geglickt oder unzutreffend bzw. nicht ge-
glickt, je nachdem, ob es ihm gelingt [...], dass sich Menschen davon
kognitiv und affektiv ansprechen und ihre Wertvorstellungen wie ihr
Handeln davon beeinflussen lassen."

6 Sellin 1988, 224.

7 Zum Verstandnis: SELLIN geht von einem Wahrheitsbegriff aus, der
sich nicht aus belegbaren, historischen Fakten speist, sondern der eine
Wirklichkeit zeigt, die von einer inneren Logik des Mythos ausgeht.
Fir ihn ist ein Mythos keine unwahre Erzahlung, die eventuell einen
wahren Kern enthélt, den es herauszuschalen gilt. Ein Mythos erzéhlt
die Geschichte so, wie sie von der rezipierenden/produzierenden
Gruppe verstanden bzw. wahrgenommen oder auch gedeutet wird.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 115

besitzen. Ser1in betrachtet dazu den Mythos in seinen drei semi-
otischen Dimensionen: Syntaktik, Semantik und Pragmatik.18

Demnach sei der Mythos syntaktisch zun&chst einmal ein
narrativer Text, eine Urform der Erzdhlung. ,,Das Erzahlen selbst
ist ein sakraler Akt. [...] Damit vergewissert sich der Mensch sei-
ner Welt."9Die Semantik des Mythos, seine zweite Dimension,
sage wiederum etwas Uber die Bedeutung von Wortern, Satztei-
len und Satzen aus. Sellins Grundannahme ist, dass der Mythos
einen weiteren Begriff von Wirklichkeit und Wahrheit innehat
als eine physikalisch und historisch geprégte Welterklarung. ,,Es
[das Wirklichkeitsverstandnis im Mythos] ist anders, offener
und grundsatzlicher als unser Wirklichkeitsverstandnis."2 SEL-
LIN halt hierbei funf semantische Aspekte des Mythos fest:

1. Lebewesen und Gegenstande haben fur die Handlung des Mythos
eine besondere Bedeutung. Sie verkdrpern im Mythos entweder posi-
tive, rettende oder negative, zerstdrende Krafte.

2. Im Mythos herrscht eine andere ,,Logik der Wirklichkeit"2l mit offe-
nen Regeln und GesetzméaRigkeiten. Es herrschen andere Bedingungen
von Realitdt. so gibt es z. B. im Mythos ein anderes Raumverstandnis.
SELLIN spricht hierbei von einer ,,Relativitat und Pluralitdt der Raume
im Mythos"2 Ebenso ist die Zeitvorstellung im Mythos nicht chrono-
metrisch. Ereignisse werden somit nicht in chronologischer Relation
zueinander beschrieben, sondern kénnen ebenso nebeneinander exis-
tieren. Die Zeit wird vielmehr durch ihren Inhalt als durch ihren Rela-
tionsbezug bestimmt.23

3. Damit hangt auch zusammen, dass zwischen Materiellem und Ideel-
lem nichtunterschieden wird. ,,Bedeutungen erscheinen immer als ma-
teriell-sinnliche Realitat." 24 Alles ist noch mit einer unsichtbaren, tieferen
Wahrheit bzw. Wirklichkeit verbunden.

Die einzelnen Identitdten der Personen sind in eine symbolische Tiefe
verschoben. So kénnen ein Individuum sowie sein Handeln fur ein ge-
samtes Kollektiv stehen. Das Individuum wird ,,schicksalhaft préagen-
des /Vorbild™2.

4. Im Mythoswird das Heilige als etwas Uberweltliches dargestellt. ,,Das
Handeln eines Gottes oder eines mythischen Helden [...] (gibt) das

5B

Ein ahnliches Verstdandnis vom Mythos lasst sich bei THEISSEN 2001,49-
56 und Habermeh1 2004, 259-266 finden.

Sellin 1988, 225.

Ebd.226.

Sellin 2011a, 256.

Sellin 1988, 227.

Sellin 2011a, 256.

Ebd.

% Sellin 1988, 228.

RBRRBG

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

116 Jennifer Hartmann

Muster fur alles Handeln und Erleiden der Mitglieder der vom jeweili-
gen Mythos getragenen und bestimmten Gruppe (ab)."2% Das Heilige
dient hierbei als etwas Heilsames.

Die dritte Dimension des Mythos sind seine textpragmatischen
Aspekte. Dabei geht es um die Funktion bzw. Funktionen, die
der Mythos in der Kommunikation bzw. allgemein im Leben er-
fullt. sellin benennt sechs Aspekte:

1. Der Mythos erklart etwas, indem er die Genese eines Gegenstandes,
eines Wesens oder eines Zustandes ,erzahlt'. Er ist eine narrative
(Welt-)Begriindung. ,,Alles, was ist, erhalt im Mythos den Grund dafir,
,dass' es ist, wie es ist."27 Der Mythos schafft damit den ,,Referenzrah-
men fur die gegenwaértige Wirklichkeit"28

2. Dadurch stiftet der Mythos einer Gruppe ldentitat, wodurch sie zur
communio wird.28

Fur diese communio setzt der Mythos durch das Erzdhlen Normen und
MaRstébe.

3.Vor allem gibt der Mythos einer Gesellschaft, einem Stamm, einem
Kult oder auch einer Religion ihre Symbole (z. B. in der Liturgie). Damit
hangen dann auch die Riten einer Gruppe zusammen.

4. Eine weitere Besonderheit der Gattung Mythos ist ihre schopferische
Kraft. Das meint: ,,Mythen handeln nicht nur von Grindung, also von
Schopfung, sondern sie sind selber schdpferisch, insofern ihre Rezep-
tion immer wieder die Symbole, die im Mythos angelegt sind, zur
Wirksamkeit bringen kann."3

5. Diese schopferische Kraft hangt mit der Zeitvorstellung im Mythos
zusammen. Es gibt keine Trennung zwischen der Zeit des Mythos und der
Erzéahlzeit. ,,Das Erzahlen des Mythos ist ein Sprachereignis, in dem sich
gegenwartig das real ereignet, was inhaltlich im Mythos erzahlt
wird."3l Somit ist das Erzahlte nie vergangen, sondern bleibt aktuell
und wiederholt sich immer wieder in der Gegenwart.

Die Semantik des Mythos realisiert sich erst in der Pragmatik des
Mythos: ,,Das Erz&hlen eines Mythos ist immer ein Sprechakt, in
dem sich der semantische Gehalt selber pragmatisch verwirk-
licht."2

Im Fachbereich Neues Testament ist der Mythos seit Buit-
mann ein Thema, aber erst seit kurzem in funktionaler und

Sellin 2011a, 258.
Sellin 2011b, 279.
Ebd.

Sellin 2002, Sp. 1699.
Sellin 2011b, 260.
Sellin 2011b, 280.
Sellin 1988, 230f.

Ber8BEBNS

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 117

vergleichender Perspektive wie bei Ser1in. Die Patristik hat sich
daran bisher nicht angeschlossen, Mértyrerberichte unter dem
Aspekt des Mythischen zu betrachten.3

Der Umstand, dass der Begriff Mythos in diesen Mértyrerbe-
richten in keinerlei Weise erwahnt wird, das Selbstverstandnis
der christlichen Autoren der Antike, sich von mythischen sowie
mythologischen Texten zu distanzieren, sowie die auch heute
noch gegenwértige Kritik am Mythos als ,,unwahres Ammen-
maéarchen" lassen etwas anderes vermuten, als dass Martyrerbe-
richte mythische Texte sind. Aber die zu prufende These ent-
springt der konkreten Beobachtung, ,,dass die Christen [...] sich
ihrer Identitat auch in einer Form versicherten, die mythische Er-
z&hlmuster reproduziert."3%

Meine Arbeitshypothese lautet folglich: Der Mythos mit sei-
nen semantischen und pragmatischen Aspekten, verstanden als
ein Narrativ mit eigener Wirklichkeit, ist dem Martyrium Poly-
carpi inharent. Die christlichen Martyrerberichte der Antike kdn-
nen somit als mythische Texte verstanden werden. Die Kategorie
des Mythos leistet damit in dieser Quelle den Ausdruck eines
christlichen Wirklichkeitsverstdandnisses und der damit zusam-
menhé&ngenden Theologie des Martyriums.

3 Das Martyrium Polycarpi

3.1 Zeitliche Einordnung

Das Martyrium Polycarpi fallt in die Mitte des 2. und in den An-
fang des 3. Jahrhunderts nach Christus. In dieser Zeit ,,[...] sind
die Beziehungen zwischen den Christengemeinden und dem
Staat komplex und ambivalent: Perioden von Toleranz [...] wer-
den abgeldst durch solche, in denen Martyrien an der Tagesord-
nung sind."®Den Christen wird von rémischer Seite vorgewor-
fen, dass sie zum einen den Anspruch erhében, ,,die Wahrheit

B  Bereits LOHR 1997, 225f. deklarierte: ,,Das schriftliche Martyrium [...]
macht erst den wahren Sinn der Hinrichtung Polykarps transparent; es
zeichnet mit literarischen Mitteln die Parallele zwischen dem Kreuzes-
tod Jesu und dem Martyrertod des Lehrers Polykarp.”

K’} Gemeinhardt 2013, 269.

$ Graf 1997, 267.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

118 Jennifer Hartmann

Uber Gott und die Welt zu besitzen"%- eine unerhdrte Anma-
Bung - und zum anderen, dass sie irreligiosi (dogoL) seien, da sie
die Vaterreligion der Romer ablehnen. Denn im Romischen
Reich gilt eine Verehrung der Goétter und des Kaisers als notwen-
dig fur die salus publica - also das Wohlergehen des Staates. Eine
Verweigerung dieses Kaiserkultes gilt als politisches Verbre-
chen.37 Christen, die auf ihr Zeugnis zu Christus beharren und
das Opfer fur den Kaiser verweigern, bezahlen mit ihrem Le-
ben.38

»Aus diesen Vorgéngen geht als Erinnerung die erste, sehr
wirkungsvolle christliche narrative Literatur hervor, die Acta
Martyrum und die Passiones.”3®Diese MartyrerberichteiO stellen die
letzten Stunden der Mértyrer, ihr Auftreten vor Gericht und ihre
Hinrichtung dar. Sie sind zunéchst in Briefform als eine Art
Rundschreiben verfasst worden, spéter hatten sie auch den Stil
eines Protokolls, einer Gerichtsakte.4l In ihnen wird die Passio
und schlie8lich der Tod berithmter Méartyrer und Méartyrerinnen
literarisch verarbeitet.2

Das Martyrium Polycarpi von 156 n. Chr.8 berichtet von der
Passio des Polykarp, des Bischofs von Smyrna, sowie weiterer
Martyrer aus Kleinasien. Er gilt als der erste Méartyrerbericht
fruhchristlicher Literatur.Z4Erstmalig wird damit ein Martyrium
»Zum Thema einer eigenen Schrift gemacht"45. ,,Das Martyrium

¥ W losok 1970, 70.

3 Vgl. Wiosok 1970, 68-78.

B Vgl. Gemeinhardt 2010b, 17.

B Graf 1997, 267.

40 Der Begriff Martyrerbericht gilt allgemein als Uberbegriff der verschie-
denen Ausformungen der Martyrerliteratur. Die einzelnen Untergat-
tungen lassen sich nicht eindeutig voneinander unterscheiden und sind
in der Forschung ausgiebig diskutiert worden. Bremmer 2002, 78.

4 Siehe auch Berschin 1986, 38.

£ Das Martyrium Polycarpi gilt allerdings eher als Passio, dader Text nicht

als reines Prozessprotokoll stilisiert ist - formal ist esallerdings ein
Brief.

4 Zur Datierungsfrage siehe Baumeister 1980, 292.

4 ,Der volle Text des Briefes, wie er heute vorliegt, geht zurtick auf das
Corpus Polycarpianum des Pseudo-Pionius aus der Zeit um 400, der die-
sen in seine Vita des Martyrerbischofs von Smyrna aufgenommen hat.”
Vgl. Baumeister 1980, 292.

45 Brox 1961, 227.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 119

stammt angeblich aus den Aufzeichnungen des berilhmten
Irenaus v. Lyon, der ein Schuler des Polykarp war."46

3.2 Inhalt der Quelle

Der Text beginnt mit der inscriptio des Briefes und dem Diaspo-
rarundschreiben47. Es wird das Thema des Briefes, Polykarp als
Vorbild evangeliumsgeméRen Méartyrerverhaltens, vorgestellt.
Es folgt ein Lob auf das Vorbild der edlen Mértyer Christi. Es
wird kontrastiv zunédchst das positive Vorbild der Standhaf-
tigkeit des Germanicus und dann das negative Beispiel des Phry-
giers Quintus beschrieben, der zum Martyrium dréngt. Polykarp
flieht zunéchst vor dem Martyrium und sieht seinen Mértyrer-
tod in einer Vision voraus, wird aber schlieBlich aufgespurt und
verhaftet. Er wird durch den Irenarch Herodes und dessen Vater
in Versuchung gebracht, dem Kaiser zu opfern, hélt dieser aber
stand. In der Arena erfahrt er eine Starkung durch eine wunder-
bare Himmelsstimme. Er wird vom Prokonsul Statius Quadratus
verhort, spricht die Bekenntnisformel und bleibt trotz sadisti-
scher Drohungen standhaft. Die Volksmenge von Rémern und
Juden wird rasend vor Wut und bereitet seinen Scheiterhaufen
vor. Polykarp begegnet diesem Treiben ohne Furcht und spricht
ein Gebet zu Gott. Der Scheiterhaufen wird angeziindet, doch ein
Wunder geschieht und Polykarps Leib wird nicht vom Feuer
verzehrt. Daraufhin stof3t ihm der Konfektor einen Dolch in die
Brust, sodass Polykarps Blut das Feuer l6scht. Die Menge staunt
Uber dieses Ereignis und bewundert es zugleich. Es wird ver-
sucht, die sterblichen Uberreste Polykarps dessen Anhangern
vorzuenthalten. Polykarps Gebeine werden schliellich einge-
sammeltund zur Feier des Jahrestages seines Martyriums bestat-
tet. Das Thema des Briefes, Polykarp als Vorbild evangeliumsge-
maRen Martyrerverhaltens darzustellen, wird erneut aufgegrif-
fen. Es folgen der Briefschluss und das Diasporarundschreiben
sowie eine chronologische Appendix Uber den Todestag Po-
lykarps zur Datierung. Der Brief schlielfit mit dem Postscriptum
einer Empfehlung zur Nachahmung Polykarps und der Uberlie-
ferungsgeschichte der Abschriften des Briefes.

%6 LOnhr 1997, 227.

47 Ein Diasporarundschreiben, weil es nicht nur an die Kirche in Philome-
lium gerichtet ist, sondern ,,an alle Gemeinden der heiligen und katho-
lischen Kirche allerorten” (MartPol 1).

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

120 Jennifer Hartmann

3.3 Analyse - Das Mythische im Martyrium Polycarpi

Im Martyrium Polycarpi stehen sich positive und negative Kréfte
antithetisch gegeniber - ein semantischer Aspekt des Mythos.
Die Juden, die Rémer oder die allgemein Unglaubigen bilden die
negativen Kréfte, die erstens immer wieder versuchen, Polykarp
von seinem Glauben und seiner Standhaftigkeit abzubringen,
und zweitens auf seine schnelle und grausame Hinrichtung hin-
arbeiten. Auch der Teufel wird immer wieder als das Bdse im
Geschehen erwéhnt; dabei verwischt zum Teil die Unterschei-
dung vom Handeln des Teufels und beteiligter Personen.48

Polykarp, der von seinen Hausgenossen verraten und zur
Verleugnung seines Glaubens versucht worden ist, erhélt positi-
ven Zuspruch, als er die Arena betritt: ,,Da erscholl eine Stimme
vom Himmel: ,Mut, Polykarp, und sei ein Mann!"™ (MartPol 9)
Der Urheber der Stimme ist hier nicht geklart. Aber der direkte
Bezug zum Himmel l&sst die Deutung eines gottlichen Boten
madglich erscheinen. Einen gegenwartigen gottlichen Beistand im
Leiden des Martyriums benennt der Verfasser der Passio auch di-
rekt:

[...] keiner von ihnen (gab) auch nur einen einzigen Schmerzenslaut
von sich [...]. Darin sahen wir alle den Beweis dafur, [...] dass in dieser
Stunde der Herr neben ihnen steht und mit ihnen heimliche Zwiespra-
che hélt. Ganz eingetaucht waren sie in die Gnade Christi.®

Bereits beim Betreten der Arena ertdnt ein schreckliches Gebrull.
Doch als man verkindet, dass sich Polykarp als Christ bekannt
hat, wird die Menge noch rasender. Sie versucht, ihn den wilden
Bestien vorwerfen oder zumindest lebendig verbrennen zu las-
sen. Sie errichtet sogar selbst den Scheiterhaufen fur Polykarp.5

48 [..] itseems evident that the Devil and not the Roman magistrate was
the real adversary for the early Christian martyrs. This is already evi-
dent in the Martyrdom of Polycarp [...] and the Devil is mentioned in
many other Acta."; vgl. Bremmer 2002, 91.

MartPol 2.

»'Polykarp hat sich als Christ bekannt!" Kaum war die Stimme des He-
rolds verklungen, da brillte die ganze Menge der Heiden und Juden,
die hier in Smyrna wohnten, mit tosender Stimme und einer Wut, die
nicht mehr zu bandigen war: [...] Mit wistem Geschrei forderten sie
von dem [...] Oberpriester Philippus: ,Los, mit dem Léwen auf Poly-
carp!" Dieser aber erklérte, das sei ihm nicht mehr gestattet, denn die
Tierhetzen seien bereits programmgemaf abgelaufen. Da sprachen sie

88

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 121

Die Menge von Juden und Rdmern ist hier eine grausame. Nicht
zufallig erinnert diese Szene an das Verhalten der Juden und R6-
mer gegentber Jesus, wie es in den Evangelien dargestellt wird.5l
Es ist die gleiche Menge, die auch Jesus unter Pontius Pilatus
zum Tode verurteilt hat. Der Verrat der Juden, und nun ergéanzt
um die Romer, scheint sich zu wiederholen. Sie werden bewusst
vom Autor als negative, zerstérende Kréfte im Geschehen posi-
tioniert und nehmen die Rolle des Henkers ein.

Als Polykarp schlieBlich durch den Dolchstof’ stirbt, taucht
der Teufel in Gestalt des Niketes und der Juden als negative
Kraft im Geschehen auf. ,,Der Nebenbuhler, der Verleumder und
Bose, der Gegner der Gerechten" (MartPol 17) verhindert den
Abtransport von Polykarps Leiche. Niketes wird von ihm veran-
lasst, den Prokonsul aufgrund des Drangens der Juden davon zu
Uberzeugen, Polykarps Leichnam nicht herauszugeben. Die Ju-
den und Romer werden hier also letztendlich zu Handlangern
des Teufels und damit zum Inbegriff des Bdsen. Zwar wird nicht
explizit gesagt, dass das Drangen der Juden vom Teufel angestif-
tet ist, jedoch wird es klar als Grund dafur genannt, dass Po-
lykarps Leichnam verbrannt wird.

An der Hinrichtung des Polykarp l&sst sich ein weiterer se-
mantischer Aspekt des Mythos festhalten:

Leuchtend stieg eine Stichflamme empor. Da schauten wir ein Wunder.
[...] Das Feuer nahm die Gestalt eines gewdlbten Zimmers an, es sah
aus wie ein Schiffsegel, in dessen bauchige Rundung der Wind fahrt,
und umwallte ringsum den Leib des Blutzeugen. Er aber stand in der
Mitte des Feuers, nicht wie bratendes Fleisch, sondern wie ein Brot im
Backofen, oder wie Gold und Silber, das im Schmelztiegel gelautert
wird. Und wir verspurten deutlich einen Duft, so stark und so lieblich,
als kdme er von wallendem Weihrauch oder von kostbarem Gewdrz.
Endlich merkten die Heidenmenschen, dass Polykarps Leib nicht von
den Flammen verzehrt werden kdnne. Darum erging der Befehl, ein
Henker [...] solle vor ihn hintreten und ihm einen Dolch in die Brust
stoBen. [...] Und siehe, ein solcher Strom von Blut quoll aus der Wunde,
dass der Scheiterhaufen erlosch.®2

sich ab, wie mit einer Stimme zu brullen: ,Lebendig verbrennen soll
man den Polykarp!" (MartPol 12)

5 ,Pilatus sagte zu ihnen: Was soll ich dann mit Jesus tun, den man den
Messias nennt? Da schrien sie alle: Ans Kreuz mitihm!" (Mt 27, 22)

2 MartPol 15-16.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

122 Jennifer Hartmann

Dieser Abschnitt ist eine sehr eindriickliche Stelle, an der deut-
lich wird, dass im Mythos andere Bedingungen von Realitat
herrschen. Die Erzahlung folgt nicht den angenommenen physi-
kalischen Regeln und GesetzmaéRigkeiten. Gleich in zweifacher
Weise geschieht ein Wunder.83 Nicht - wie vermutet - riecht es
nach verbranntem Fleisch, sondern nach wohlriechendem Weih-
rauch,54und der Leib Polykarps wird auch nicht vom Feuer ver-
zehrt. Sein Brennen im Feuer wird mit dem Backen eines Brotes
oder dem Schmelzen von Metall verglichen. Wie ein Brot, das zu
Beginn noch roh und ungeniefRbar und erst nach dem Backen
vollendet ist, so wird Polykarp im Feuer als Martyrer vollendet.
Und wenn das Metall im Feuer schmilzt, so wird es von unreinen
Nebenstoffen befreit und damit veredelt - ebenso wie Polykarp
durch das Feuer von seinen Stinden gereinigt wird. Als der Hen-
ker letztendlich seinen Dolch in Polykarps Brust sto3t, I6scht sein
Blut fontédnengleich die Flammen.

Das Feuer hat an dieser wie auch an weiteren Stellen eine tie-
fere Bedeutung, die Uber die materielle Realitdt hinausgeht. So
kontrastiert Polykarp im Gesprach mit dem Prokonsul das be-
vorstehende Feuer seines Scheiterhaufens:

Du willst mir Angst machen mit einem Feuer, das eine Stunde lang
brennt und dann erlischt! Du kennst eben das andere Feuer nicht, das
Feuer des kommenden Gerichtstages, das Feuer der ewigen Pein, das
fur Gottesleugner angeziindet ist.%

In seiner materiell-sinnlichen Realitat ist das Feuer des Scheiter-
haufens als weltlich-wahrnehmbares Folterinstrument zu verste-
hen. Es verbrennt die Kdrper der betroffenen Maéartyrer und
nimmt ihnen damit das Leben. Das Feuer hat ein grausames und
schmerzhaftes Element und eine zerstorerische Kraft, vor der
man sich furchten muss. Doch in seiner ideellen Bedeutung be-
zieht es sich transzendent-eschatologisch auf ,,das Feuer des
kommenden Gerichts und der ewigen Strafe" (MartPol 11). Im
Vergleich zu diesem Feuer, das die Gottesleugner erwartet,

8 ,,Daschauten wir ein Wunder - aber nur wir, denen diese Gnade zuteil
ward, denen es Vorbehalten blieb, davon den anderen zu berichten."
(MartPol 15); ,,[...] und das ganze Volk (war) erstaunt tilber den groRen
Unterschied der Unglaubigen und der Auserwahlten." (MartPol 16)

5 Das Motiv des Wohlgeruchs findet sich auch in der Passio Sanctarum
Perpetuae et Felicitatis: ,,[...] wir alle wurden mit einem unbeschreibli-
chen Wohlgeruche erfillt, der uns sattigte.” (PassioSS. 13)

% MartPol 11.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 123

verliert das irdische Feuer seine zerstérerische Macht. Zwar wird
der Leib verbranntund das irdische Leben damit beendet, jedoch
wird dadurch den Méartyrern erst eine Auferstehung von Leib
und Seele moglich. Der Zerstérung des Korpers steht also relati-
vierend die Bewahrung der Seele gegenuber, die vom ewigen
Feuer verzehrt wirde. Dadurch erhélt das irdische Feuer des
Scheiterhaufens zugleich selber eine zweite ideelle Bedeutung:
So wie es auf dem Scheiterhaufen zunéchst als zerstdrende Kraft
auftritt, so wird an anderer Stelle seine reinigende und vollen-
dende Funktion klar. Denn wie es ohne das Feuer nicht mdglich
ist - ich beziehe mich auf das vorherige Zitat -, Brot zu backen
oder Silber und Gold zu schmelzen und dadurch zu veredeln, so
kann auch das Martyrium im Sinne des Blutzeugnisses nicht
ohne das Feuer zur Vollendung gebracht werden. Damit ist das
Feuer nicht mehr lebensbeendend, sondern vielmehr lebens-
spendend. Nicht umsonst wird der Tod der Mértyrer als ihr G e-
burtstag' gefeiert.%5Diese lduternde Funktion des Feuers, die hier
beschrieben wird, hat ihren Ursprung in der Bibel:

Das Werk eines jeden wird offenbar werden; jener Tag wird es sichtbar
machen, weil es im Feuer offenbart wird. Das Feuer wird prifen, was
das Werk eines jeden taugt. H&lt da stand, was er aufgebaut hat, so
empfangt er Lohn. Brennt es nieder, dann muss er den Verlust tragen.
Er selbst aber wird gerettet werden, doch so wie durch Feuer hin-
durch.57

Das Verstdandnis des Martyriums geht hier aber noch tber diese
Bibelstelle hinaus: Weil die Tat eines wahren Martyrers die voll-
endete pippou; tod Xglotou ist und der géttlichen Gnade ent-
springt, entgeht ein Nachahmer Christi dem lauternden Fege-
feuer und steigt direkt mit Leib und Seele zu Gott auf.

Ein weiterer Aspekt der Textsemantik ist das Heilige im My-
thos. Das Heilige kann auch in einer Person Vorkommen, die als
Vorbild dient und verehrt werden soll. Ein Inbegriff des Heili-
gen, nach christlichem Verstadndnis, ist ,der Heilige', ndmlich
Gott oder Christus. In ihm begegnet man dem Heiligen. Das Hei-
lige tritt im Mythos immer als etwas Heilsames bzw. der Heilige
als der Heiland auf. Doch zuné&chst allgemein zum Heiligen in ei-
ner Person. So wird z. B. Uber Polykarp vor seiner Verhaftung
gesagt:

% Vgl. CONZELMANN 1978, 57.
5 1Kor 3,13-15.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

124 Jennifer Hartmann

Er war so Uberstromend voll von géttlicher Gnade, dass er fast zwei
Stunden lang seinem Beten nicht Einhalt zu bieten vermochte. Die Ha-
scher, welche zuhdrten, waren peinlich beruhrt, ja manche bereuten es
geradezu, dass sie gegen einen so gotterfillten Greis zu den Waffen
gegriffen hatten.3

In der Arena wird dann von ihm berichtet: ,,Dabei war er von
Mut und Freude wie Uberstromt, und Uber sein Antlitz leuchtete
Liebreiz."®

Polykarp ist hier nicht einfach ein mutiger und tapferer
Christ, der sich der Anfechtung seines Glaubens stellt. Sondern
ihm wird in dieser Situation von Gott die Kraft verliehen, in die
endgultige Christusnachfolge, in der man dem Heiligen begeg-
net, zu treten. Er ist als wiirdig erachtet worden, Anteil am Kel-
che Christi (MartPol 14) zu haben und wird aus der Gemeinschaft
der Heiligen herausgehoben. Durch seine mimetische Christus-
nachfolge kommt Polykarp Christus derart nahe, dass sogar in-
nerhalb der Martyrerakte eine Klarung notwendig ist, um Po-
lykarp nicht falschlicherweise Christus, dem Heiland, gleichzu-
stellen.®

Der Inbegriff des Heiligen, also Gott bzw. Christus, zeigt sich
immer wieder als etwas Heilsames im Geschehen. Das hangt
auch mit den bereits beschriebenen positiv wirkenden Kréaften
zusammen. So wird in der Passio berichtet, dass die Martyrer
waéhrend ihrer grausamen Folterung ,,fern vom Fleische weilten,
oder besser gesagt, dass der Herr bei ihnen stand und ihnen zu-
redete” (MartPol 2). Auch Polykarp schopft aus Christus die
Kraft, auf dem Scheiterhaufen regungslos zu verharren und den
Feuertod geduldig zu erleiden.6LDamit die Mé&rtyrer die Schmer-
zen und Grausamkeiten der Folter ertragen kénnen, wird ihnen
sogar schon im Voraus von Christus ihr Lohn gezeigt: Sie
»(schauten) mit den Augen des Herzens [...] auf die himm-

B MartPol 7.

B MartPol 12.

@ ,,lhn (Christus) beten wir an, weil er der Sohn Gottes ist. Den Blutzeu-
gen aber schenken wir mit Recht unsere Liebe, denn sie sind Schuler
und Nachfolger des Herrn, und ihm sind sie unwandelbar treu geblie-
ben, ihrem Kénig und Meister. Gebe Gott, dass auch wir Weggenossen
und Mitschuler der Méartyrer werden!" (MartPol 17)

6. ,,Lasst mich, wie ich bin;ich meine, Gott, der mir die Kraft gab,die
Verurteilungzum Feuertod geduldiganzunehmen, wird mir auchdie
Kraft geben, ohne eure festen Nagel unbeweglich auszuharren auf dem
Scheiterhaufen." (MartPol 13)

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 125

lischen Guter& welche denen hinterlegt sind, die tapfer aushar-
ren".88Damit werden die Martyrer gleichsam zu Heiligen, ja so-
gar Engeln: ,,Ihnen aber, die ja schon nicht mehr Menschen, son-
dern Engel sind, hat sie (die Guter) der Herr von Ferne gezeigt."&

Das Heilige im Mythos als semantischer Aspekt hangt mit
der pragmatischen Funktion des Mythos zusammen, etwas zu
erklaren, indem er das Werden eines Gegenstandes, eines We-
sens oder eines Zustandes erzahlt. Er ist durch das Memoriale
eine ,,narrative Weltbegrindung".® Der Mythos ist einerseits
durch seine narrative Gestaltung in die Welt des Erzéhlers ein-
gebettet, schafft aber andererseits einen eigenen Referenzrah-
men fur die Wahrnehmung und Deutung der gegenwaértigen
Wirklichkeit. Damit ist gemeint, dass alles, was wirklich ist, sei-
nen Bezugspunkt und seine Erklarung im Mythos findet. So be-
grundet Polykarps Vision sein Martyrium:

Drei Tage vor seiner Verhaftung hatte er im Gebet eine Vision: er sah,
wie sein Kopfkissen in Feuerflammen stand. Also wendete er sich sei-
nen Begleitern zu und sagte: ,Ich muss lebendig verbrannt werden!'&

Es musste sich nun ja die Vision mit dem brennenden Kopfkissen er-
fullen, die ihm zuteil geworden war.67

Wie ein Prophet sieht Polykarp seinen eigenen, grausamen Tod
voraus. Durch die Erwdhnung dieser Vision wird Polykarps Tod
zu einer gottgewollten Schicksalsgemeinschaft mit Christus. Sein
Tod im Feuer ist nun kein Zufall oder Umstand mehr. Stattdes-
sen wird Polykarp einer der ,,Auserwéhlten" (MartPol 16), einer
der Heiligen, die direkt nach ihrem Tod zu Gott finden.

Der Referenzrahmen fur die gegenwartige Wirklichkeit wird
also die Erwéhlung. Alles Handeln bestimmt sich damit nach
Gottes Willen.8Diese Stelle macht auch die Spannung deutlich,

& Die Guter, von denen hier gesprochen wird, erinnern an 1 Kor 2,9: ,[...]
was kein Auge gesehen und kein Ohr gehdrt hat, was keinem Men-
schen in den Sinn gekommen ist: das Grofle, das Gott denen bereitet
hat, die ihn lieben."

MartPol 2.

Ebd.

Sellin 2011a, 260.

MartPol 5.

MartPol 12.

»Ich sah die Seelen aller, die enthauptet worden waren, weilsie an dem
Zeugnis Jesu und am Wort Gottes festgehalten hatten. Sie hatten das

BA[KRB

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

126 Jennifer Hartmann

in der die Erwéahlung des Menschen steht: Einerseits ist die Er-
wéhlung ein gottgegebenes Geschenk, aber andererseits kann
das menschliche Mitwirken nicht auller Acht gelassen werden.
Im Martyrium hei8t das, den Kampf gegen den Satan aufzuneh-
men und sich nicht von ihm in Versuchung bringen zu lassen,
sondern an seinem Glauben festzuhalten.®

Besonders ist unter den pragmatischen Funktionen der my-
thischen Erz&hlung ,ihre identitatsstiftende, kulturelle Einheit
fundierende und Werte (Ethos) begriindende Aufgabe"®hervor-
zuheben. Der Tod Polykarps und bereits vorheriger weiterer
Méartyrer stiftet der Gemeinschaft der Christen in Smyrna und
dartber hinaus ldentitat. So betet Polykarp vom Scheiterhaufen
aus:

Ich preise dich, dass du mich dieses Tages und dieser Stunde gewdur-
digt hast, in der Zahl der Martyrer Anteil zu haben an dem Kelche dei-
nes Christus, zur Auferstehung mit Seele und Leib in der Unvergang-
lichkeit des Heiligen Geistes. Mdchte ich doch heute aufgenommen
werden als ein reiches und wohlgefélliges Opfer, wie du es zuvor be-
reitet und offenbart und nun erfullt hast.71

Der blutige Tod wird hier als erhabenster Ausdruck christlichen
Glaubens verstanden. Der Mértyrer ist ein vollendeter Nachah-
mer des Lebens und Todes Jesu. Er nimmt durch seine Lebens-
angleichung an der Erlésung teil, die durch Jesu Tod entstanden
ist. Da er aber nicht nur als Heiliger herausgehoben ist aus der
Zahl der Glaubigen, sondern zugleich als Opfer fur seine commu-
nio, kdnnen auch die anderen Glaubensbrider und -Schwestern
an seinem Heil Anteil haben.7?2

Tier und sein Standbild nicht angebetet und sie hatten das Kennzeichen
nichtaufihrer Stirnund aufihrer Hand anbringen lassen. Sie gelangten
zum Leben und zur Herrschaft mit Christus fur tausend Jahre."
(Off 20, 4)
® Vgl. GRIG 2004, 142: ,Christian writers were also pitted against the
powers of darkness, and the Devil was ready to corrupt the unsuspect-
ing believer. This world was constructed, to a large extent, trough nar-
rative: through the martyr act.”
Sellin 2002, Sp. 1699.
MartPol 14.
Vgl. WEIGEL 2012, 199: ,,These (rhetorical pathos) formulae are also an
effective medium in the genre's aftermath, both in the transmission of
legends about martyrs and saints and in secular modalities revealing
the Janus-face of saint and sacrificial victim as inscribing itself in liter-
ary history."

N A3

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 127

Das ganze Martyrium von Polykarp ist von direkten und in-
direkten Parallelen zur Christuspassion durchzogen. Das Be-
kenntnis: ,,Ich bin Christ!" (MartPol 10) ist hier nicht nur eine ju-
ristisch relevante Aussage. Es ist vielmehr die erst aus der gottli-
chen Gnade heraus magliche Identifizierung mit Christus, fur
die der Martyrer in den Tod geht. In seinem Gebet stecken also
auf engem Raum wesentliche Charakteristika des Martyriums:
das individuelle Datum des Todes, das liturgisch gefeiert wurde;
die Gemeinschaft der Mértyrer; Bezug zu Jesu Lebensvollzug
und letztlich die Hoffnung auf eine sofortige Auferstehung mit
Leib und Seele. So steht desweiteren in der Martyrerakte: ,,[...] er
war ein hochragender Blutzeuge. Sein Martyrium war dem in
Christi Prohbotschaft erzdhlten Martyrium gleich."73

Und so wie der Mértyrer Christi Leiden nachfolgt, so tritt er
gleichsam stellvertretend fur seine Gemeinde ein und verleiht
ihnen dadurch Identitdt. Denn an den Martyrern und Heiligen
l&sst sich ablesen, was Christsein gegenwartig bedeutet. Denn
,darum beseelt uns alle nur eine Sehnsucht: ihm nachzufol-
gen!"74 Hieraus entsteht so etwas wie eine successio imitatorum.
Der Mythos tuber das Martyrium Polykarps setzt dadurch Nor-
men und MaRstabe fir die Gemeinde in Smyrna sowie die Chris-
ten im Allgemeinen.’

Wer sollte nicht staunend bewundern ihre Tapferkeit, ihre Geduld, ihre
Liebe zum Meister? [...] Die Blutzeugen [...] erschwangen sich zu solch
heroischem Leidensmut, dass keiner von ihnen auch nur einen einzigen
Schmerzenslaut von sich gab.®

Die Martyrer werden hier zum Vorbild der Standhaftigkeit. An
Polykarp wird beispielhaft deutlich, was Christsein heil3t: den
Weg der Nachfolge Christi konsequent zu gehen; unter Umstéan-
den der Bedrdngnis und der Verfolgung bis zum vorzeitigen,
durch dufllere Gewalt herbeigefihrten Tod. Sein Beispiel sollte
die Glaubigen anspornen, entgegen aller gegenwartigen Widrig-
keiten ihn und damit implizit Christus nachzuahmen. Die Nach-
ahmung bezieht sich aber nicht nur auf den Glaubensvollzug im
Blutzeugnis, sondern auch auf den gegenwértigen

B MartPol 19.

7 MartPol 17.

B Ein Nachahmer Polykarps zu sein, sieht Rosen vor allem darin erfullt,
»die Eintracht in der Kirche zu wahren" (ROSEN 2002, 14).

® MartPol 2.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

128 Jennifer Hartmann

Lebensvollzug der Christen. So wird auch das gottesfiirchtige
Handeln, das Polykarp und die anderen edlen Mértyrer zu Leb-
zeiten zeigten, malRgebend fur die Gemeinde: ,,[...] denn schon
vor seinem Martyrium stand er wegen seines heiligen Lebens bei
allen in héchster Verehrung."77

Neben der Aufforderung konsequenter Christusnachfolge
zeigt das Polykarpmartyrium aber auch eindeutig, dass es sich
hierbei um keine Aufforderung zu Massenmartyrien handelt.
Keineswegs gab es einen allgemeinen Wunsch der Christen zum
Sterben oder zur Auslieferung an die Behdrden. Eine bewusste
Wahl des Freitods galt als Siinde und Missachtung des von Gott
geschenkten Lebens. Eine angemessene Verhaltensweise im
Martyrium l&sst sich nur aus der gegebenen Situation erschlie-
Ren. Der Verfasser der Méartyrerakte lasst Polykarp diese Grat-
wanderung von Opferbereitschaft und Selbsterhaltungstrieb
vorbildlich bewaéltigen. Deswegen beurteilt er auch Polykarps
Handeln als besonders evangeliumsgemal und nachahmungs-
wirdig.

Der Mythos von einem Martyrium nun, das nach Gottes Wil-
len und wie es das Evangelium lehrt, ausgefuhrt worden ist, gibt
einer Gesellschaft, einem Stamm, einem Kult oder auch einer Re-
ligion - in diesem Falle der christlichen Gemeinde von Smyrna
und spéter auch noch dariuber hinaus - ihre Symbole sowie Ri-
ten. An einer Stelle zeigt sich in der Martyrerakte sehr deutlich
der Zusammenhang von Symbol und Ritus:

Dortwollen wir [...] uns inJubel und Freude versammeln, um den Jah-
restag seines Martyriums [...] zu feiern, zum Ged4&chtnis aller, die vor
uns den Kampf bestanden und zugleich als Eintibung und Vorberei-
tung fur alle, die ihn in Zukunft kdAmpfen werden.®

Das Martyrium Polycarpi ist das erste literarische Zeugnis tber
die liturgische Verehrung der Heiligen.®Hier findet sich also die
Funktion des Mythos in der Einrichtung von Riten. Diese Vereh-
rung der Heiligen hatte eine ethische sowie sakramentale Di-
mension. ,,Der Méartyrer und ebenso die Méartyrerin stehen dem-
nach sowohl in einer vertikalen als auch in einer horizontalen
Beziehung, die sie vor Christus einerseits und vor ihren Mitchris-
ten andererseits als Blutzeugen und -Zeuginnen Kkenntlich

77 MartPol 19.
B MartPol 18.
B Vg|.Angenendt 1997, 36-38.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 129

macht."8 Alljahrlich wurde der Todestag des Martyrers litur-
gisch begangen. Man feierte ihn als seinen zweiten Geburtstag
(gp£Qa yeveSALog). Damit wurde das Verstandnis der Auferste-
hung nach dem Tod deutlich, denn im Vollzug des Martyriums
erwies sich die Grenze zwischen Leben und Tod als durchléssig.
Der Mut der Martyrer speiste sich gerade aus der Hoffnung auf
die leibliche Auferstehung. Die Mértyrer waren der Inbegriff des
idealen Christen und ihre alljahrliche Ehrung sollte die Situation
der Christen kompensieren, die sich nicht in der Lage befanden,
ihren Glauben unter Todesandrohung zu bekennen. Mit der
reichsweiten Christenverfolgung im 3./74. Jahrhundert entwickel-
ten die frihen Mé&rtyrer durch diese liturgische Ehrung einen
Trostcharakter und wurden zu besonderen Vorbildern unter den
Heiligen.

Die Martyrer waren aber nicht nur Vorbilder des Glaubens
und der Nachfolge, sondern zugleich auch im Laufe der Zeit Fur-
bitter vor Gott. Sie partizipierten aufgrund ihres gewonnenen
Kampfes gegen den Satan an der Heiligkeit Christi und standen
somit in einer besonderen Mittlerfunktion. Zwar ist und bleibt
Christus der Mittler des géttlichen Heils, jedoch ruicken die Hei-
ligen als Furbitter so nahe an ihn heran, dass man sich der Wirk-
samkeit ihrer Anrufung sicher sein zu kdnnen glaubte. Diese
Verehrung bezog sich mit dem Tod letztlich auch auf die kérper-
lichen Uberreste des Martyrers. So berichtet der Autor, dass der
Leichnam Polykarps ihnen zwar nicht tiberlassen und sogar ver-
brannt wurde, jedoch auch die Uberreste auf dem Scheiterhaufen
fur sie von groRer Bedeutung waren: ,,So konnten wir nachher
wenigstens seine Gebeine sammeln, die uns mehr wert sind als
edles Gestein und késtlicher als pures Gold."8

Letztendlich fand sich in der liturgischen Verehrung der Ge-
beine der Mértyrer also eine weitere sakramentale Dimension.
Diese sterblichen Uberreste standen im Mittelpunkt des Kultes
an ihrem Todestag. Zwar war die sofortige Auferstehung der
Martyrer nicht an diese Verehrung der Reliquien gebunden, je-
doch war das Sammeln von heiligen Reliquien und das Pilgern
zu Bestattungsstétten ein Haftpunkt der Frommigkeit damaliger
Christen. Die Gebeine wurden somit zum Symbol der Auferste-
hungshoffnung und dadurch sehr wohl in diesem Sinne zu einer

0 Gemeinhardt 2014, 30.
8 MartPol 18.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

130 Jennifer Hartmann

Voraussetzung, um an die Aufnahme der Méartyrer zu Gott glau-
ben zu kénnen.&

Neben dem Versuch, eine posthume Verehrung der Mértyrer
und damit eine Starkung des Christentums zu verhindern, war
die staatliche Gewalt ebenso davon uberzeugt, die Auferstehung
der Mértyrer aufhalten zu kénnen - wie eine AuRerung des Eu-
sebius eindrucklich zeigt:

Ihr Handeln entsprang dem Wahne, Herr tber Gott zu werden und die
Auferstehung der Mértyrer zu verhindern. Diese sollten, wie sie sagten,
mitnichten Hoffnung auf eine Auferstehung haben, auf die vertrauend
sie eine fremde, neue Religion bei uns einflihren, die Qualen verachten
und bereitwillig und freudig in den Tod gehen.8

Die schopferische Kraft' des Mythos findet sich in der Darstel-
lung, wie die Christen bzw. Mértyrer im stetigen Kampf mit dem
Teufel stehen:

Nun sah der Teufel, der Neider, der bose Verleumder, der seit Urbe-
ginn im Krieg liegt mit den Heiligen, wie heroisch das Martyrium des
Menschen war, der von Jugend an schon so heilig gelebt hatte. Nun sah
er, wie Polykarp mit einem unsterblichen Siegeskranz gekrént war und
in seinen Handen den Ehrenpreis trug, den ihm niemand mehr entrei-
Ren konnte.&

Dieses Zitat folgt auf den Tod Polykarps, nachdem dieser durch
sein Blutzeugnis seinen Sieg errungen hat. Es gibt hier keine
Trennung zwischen der Zeit des Mythos und der Erzéhlzeit. Die
Figur des Satans wirkt hier als allgegenwartiger Inbegriff der
Versuchung, den leichteren Weg, den der Abkehr vom Glauben,
zu wahlen. So wie Christus den Kampf siegreich gegen den Teu-
fel beendet hat, so mussten auch die Méartyrer zu ihren Bedin-
gungen von Ort und Zeit den Kampf gegen ihn aufnehmen.
Durch ihren Tod ahmten sie Christus also nicht nur in seinem
Leiden, sondern auch in seinem Kampf mit dem Teufel nach -

& Vgl Liebs 2002, 25 sowie 46: ,,Am Ende war den Behorden offenbar be-
wusst, dass noch das Grab eines standhaft gebliebenen Zeugen einen
Kristallationspunkt fur die weitere Ausbreitung des Aberglaubens
werden konnte. [ ]die deshalb versuchte(n), Grablegungen zu verhin-
dern. Aber das Auge des Gesetzes war auch hier Gberfordert. Reste aus
der bewachten Asche waren fast immer zu bekommen."

& Eusebius, Historia Ecclesiastica 5, 1, 62f.; Beispiel entnommen aus Grie-
SER 2009, 412.

8 MartPol 17.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 131

sie wurden christusformig. Dadurch ereignete sich der Sieg
Christi erneut und das Martyrium des Einzelnen erhielt eine uni-
versale Gultigkeit. Zugleich wurde gerade durch diesen indivi-
duellen Nachvollzug des Leidens und des Kampfes Christi des-
sen Heilswirkung prasent fur den Martyrer und sichtbar fir die
Glaubigen. Das Christusgeschehen wird durch die verschiede-
nen Martyrien aktualisiert. Zugleich wird deutlich, dass der Er-
folg Uber den Satan nichts Selbstverstandliches ist, sondern der
Kampf mit ihm auch immer ein Versagen bedeuten kann.

Dahinter steht auch die Auffassung, dass Christus in jedem
Martyrer noch einmal seinen Tod erleidet. Wenn sich also ein
Christ als Blutzeuge erweist, so tut er dies automatisch in heilsa-
mer Weise. Bei der Verlesung des Martyriums werden das Ster-
ben und die Auferstehung Jesu Christi als Heilsereignis verkin-
digt und vergegenwartigt - das Ganze gleicht einem eucharisti-
schen Ereignis. Dadurch zeigt sich die schdpferische Kraft des
Mythos auch in der Heilsbedeutung fur die Lebenden. Jesus
Christus ist dabei in der von ihm gegebenen Gemeinschaft, in
seinem Wort, im Glauben an ihn oder eben im Martyrium eines
Glaubigen gegenwaértig.

4 Fazit - Die Leistungsfahigkeit der Kategorie des
Mythos fur die christliche
Wirklichkeitswahrnehmung

Die vorgelegte Analyse konnte die strukturellen und funktiona-
len Aspekte des Mythos auf semantischer sowie pragmatischer
Textebene im Martyrium Polycarpi nachweisen und somit die
oben aufgestellte These bestatigen.

Nun stellt sich im Anschluss die Frage, welche kommunika-
tive Funktion hierbei die Kategorie des Mythos erfullt. Was sind
also Leistung und Grenze des Mythos in den genannten Quel-
len? Was ist die Leistungsfahigkeit des Mythos fur die christliche
Wirklichkeitswahrnehmung in Mértyrerberichten?

Grig konstatiert, dass die Méartyrerberichte des Mythischen
bedurfen, um als literarisches Werk wirkmaéchtig zu werden.
Denn historisches Ereignis und Text stiinden in einem dialekti-
schen Verhaltnis, das nicht durch den Logos ausgedriickt wer-
den konne. Ein rein historischer Bericht kann nicht zum Aus-
druck bringen, warum der MAartyrer als ldealchrist auch nach

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

132 Jennifer Hartmann

Beendigung der Verfolgungen noch eine so starke Bedeutung
hatte.&

An dieser Stelle muss noch einmal der semantische Aspekt
der Weltbegrindung im Mythos erwéhnt werden: Der Mythos
ist einerseits durch seine narrative Gestaltung in die Welt des Er-
z&hlers eingebettet, schafft aber andererseits einen eigenen Refe-
renzrahmen fur die Wahrnehmung und Deutung der gegenwér-
tigen Wirklichkeit. So wie das historische Ereignis der Hinrich-
tung der Martyrer Grundlage fur das Verfassen der Mértyrerbe-
richte und damit das Errichten einer neuen Literaturgattung
wird, so macht ein Text erst in seiner Gestalt als mythischer Text
das Ereignis zu einem relevanten. Damit kommt dem Mythos
eine literarische und historische Funktion zu.&

Aus der Beobachtung heraus, welchen Sitz im Leben die
Martyrerakten einnehmen, l&asst sich festhalten, dass die Hoff-
nung der antiken Christen auf Gottes Erlésungshandeln am
Menschen in einem Spannungsverhaltnis zur politischen und
historischen Situation der Christen im Rémischen Reich steht. So
konstatiert Gemeinhardt: ,,Der einzelne Christ, die einzelne
Christin mussen ihr Vertrauen auf Christus in den Anfechtungen
der Jetztzeit priufen lassen. Das ist ein typisches apokalyptisches
Muster, ein Endzeitkampfmythos."8 Mit der Entstehung des
Christentums muss sich zugleich jeder einzelne Christ mit sei-
nem exklusiven Christusglauben in der paganen Welt behaup-
ten. Sind die antichristlichen Prozesse zunachst zwar nur lokal,
so steht doch jeder einzelne Christ in dieser Bedréangnis vor der
Entscheidung, sich entweder zum einzig wahren Herrn Jesus
Christus zu bekennen und damit seinen leiblichen Tod zu besie-
geln, wahrend er zugleich auf die Auferstehung von Leib und
Seele durch Gottes Gnadenhandeln hofft. Oder er schwort dem
Christusglauben ab und bekennt sich stattdessen zum Kaiser als
Herrn und Gott und verspielt damit seine ganzheitliche

& Siehe Grig 2004,144: ,Historical events, therefore, have not been cited
to 'explain' texts: the relationship has been shown to be a dialectical
one. The advantage should be clear: in traditional historical terms, for
example, it is something of a problem to explain why the figure of the
martyr became so important after persecution has ceased.".

& Siehe Sellin 2011b, 280: ,,Der Mythos bildet ein exemplarisches Mo-
dell' (Eliade) fur die gegenwartige Wirklichkeit einer Gesellschaft. [...]
Mit den Mythen ist in einer mythischen Gesellschaft das Fundament
gelegt, das die Sinnhaftigkeit aller Wirklichkeit garantiert.”

87 Gemeinhardt 2013, 266.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 133

Auferstehung zu einem unvergéanglichen Sein bei Christus.8Der
Tod der Méartyrer aktualisiert somit das Christusgeschehen und
macht damit zugleich das Heilsgeschehen gegenwartig - mit
dem Tode Christi tritt kein Stillstand ein, sondern der Kampf ge-
gen das Bdse wird akut weitergefuhrt.

Zwar gebe es laut ser1in nach dem Erlebnis des Paulus in
Damaskus keine Ostererscheinungen mehr, jedoch sei es das
Kerygma von der Auferweckung: ,,Der Kreuzestod Jesu ist im
mythischen Sinne immer wiederholbares Ereignis, reprasentiert
im Leben der Glieder des kollektiven Christusleibes, der ,Nach-
kommen' Christi."® Auch wenn Sertin hier nicht direkt von
Martyrern im eigentlichen Sinne spricht, sind ja gerade die Mér-
tyrer die Prototypen der pippou; rob Xqiotod. Mit ihrem Leiden
und Tod ,in Christo' erwartet sie durch die Auferstehung ein
neues Leben. Die gegenseitige Bedingung von Kreuz und Aufer-
stehung bildet nach Ser1in ,,den neuen Schépfungsmythos".®
Damit werde der alttestamentliche Schépfungsmythos erneu-
ert.9 Hier kommt die theologische Punktion des Mythos zum
Ausdruck.

Ob man einen Martyrerbericht nun als Endzeitkampfmythos o-
der Schépfungsmythos bezeichnet, scheint hier gar nicht so rele-
vant - vielleicht bedarf es sogar fur diese Art des Mythos einer
ganzlich anderen Bezeichnung; denn gerade der Sprung von Le-
ben - Tod - Leben macht diesen Text so einzigartig: Der einzelne
Martyrer steht zundchst im Angesicht des Teufels und kdmpft
um seinen Glauben und sein Leben fiir Christus, aber vor allem
in Christus. Er gibt seine physische Existenz vollkommen auf
und erleidet korperliche Polter und Qualen, bis er schlie3lich
stirbt. Doch der darauffolgende Tod steht an dieser Stelle in einer
ganz anderen Position - er bedeutet nicht das Ende, sondern Le-
ben.2 Wéhrend alle Christen nach dem Tod das ewige Reini-
gungsfeuer erwarteten, steigt ein Martyrer, ein ,,Blutzeuge der
Hingabe"®B direkt mit Leib (oder besser Pleisch) und Seele ins
Himmelreich auf. Was hier in dem Martyrium Polycarpi beschrie-
ben wird, hat also seine Pointe darin, dass das Martyrium ein

Vgl. Weigel 2012, 200.

Ebd.281.

Ebd.

Sellin 1988, 231.

GEMEINHARDT 2010a, 102 spricht hierbei von einer ,,augenfélligen Kon-
figuration von Leben und Tod".

83 Berschin 1986, 56.

BRXBB

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

134 Jennifer Hartmann

Mythos vom Sphéarenwechsel ist. Und dieser Spharenwechsel
geschieht beinahe in Gleichzeitigkeit.

Aus der Verbindlichkeit des Mythos, seinem Giultigkeitsan-
spruch und seiner Funktion als kollektives Gedéachtnis ergibt
sich seine ,,identitatsstiftende, kulturelle Einheit fundierende
und Werte (Ethos) begriindende Aufgabe"%. Das Martyrium
wird also aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive als My-
thos des frithen Christentums behandelt. Alljahrlich wurde der
Todestag des Martyrers liturgisch begangen. Man feierte ihn als
seinen zweiten Geburtstag (qpiQa y£VEO0Aio<;). Dazu wird der
Mythos, die Passio 6ffentlich vorgelesen, um sich der Taten und
des Todes der Martyrer zu erinnern. So trifft sich die Gemeinde,
um sich ,,in Jubel und Freude (zu) versammeln, um den Jahres-
tag seines Martyriums [...] zu feiern, zum Gedé&chtnis aller, die
vor uns den Kampf bestanden und zugleich als Einibung und
Vorbereitung fur alle, die ihn in Zukunft kAmpfen werden."%
Die Leistungsfahigkeit der Martyrermythen ist zusammenfas-
send also folgende:

Ein Méartyrermythos verbalisiert die Erfahrungen der Chris-
tenverfolgung und der Bedrdngnis; er gliedert und deutet sie
und hilft damit, sie zu bewadltigen. Dies geschieht zum einen
durch seine kollektiv sinngebende Funktion, indem er die Ge-
meinschaft der Christen unter den Martyrern eint, eine universal
gultige Sindenvergebung verspricht, die Hoffnung auf Aufer-
stehung und das ewige Leben greifbar macht und den Menschen
an den Grundfesten seiner Existenz greift.%

Zum anderen zeigt sich der Martyrermythos fir die Ge-
meinde verbindlich und etabliert die Protagonisten als Inbegriff
des Mértyrers, also als Zeuge fur das Heilshandeln Christi. Der
Martyrermythos zeichnet einen Weg vor und ebnet ihn damit
gleichsam fur andere. Damit ,,illustriert (er) den Glaubigen in
unvergleichlicher Weise die ,Wahrheit des Martyriums™:9 Das
Martyrium ist der Kampf gegen den Teufelfiir Christus, aber vor
allem mit Christus. Denn ,,Christus litt mit ihnen und in ihnen,
er starkte sie gegen die Versuchung des Teufels, den leichteren

5 Sellin 2002, Sp. 1699.

4 MartPol 18. - Zur Beziehung von Martyrerkult und Heroenkult siehe
Habermehl 2004, 259; siehe auch Grig 2004,142.

%6 Vgl LOhr 1997, 227.

47 Ebd. 265.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 135

Weg der Abkehr vom Glauben zu wéahlen."8Der grausame Tod
in der Arena ist damit dann kein Sieg der rdomischen Behdrden
mehr. Dadurch tberfihrt der Mythos den instabilen Zustand in
einen stabilen."”

AbschlieBend halt BURKERT sehr zutreffend fest:

Inmitten aller Kritik sind die Mythen nicht totzukriegen, offenbar weil
wir in Gesamtbildern rezipieren und kommunizieren und die Form der
Erzahlung uns besonders eingeht und merkwirdig ist.10

Mythisch denken eben nicht nur die anderen.

6 Literaturverzeichnis

Quellen

Die Bibel 1980, Altes und Neues Testament, Einheitsiibersetzung,
Stuttgart.

Martyrium Polycarpi 1941, Ubertragen und eingeleitet v. Hugo
Rahner, Freiburg im Breisgau.

Martyrium Polycarpi 1970, hg. v. Karl Bihlmeyer, Tubingen.

Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis 1913, in: Méartyerakten. Die
Akten der Heiligen Perpetua und Felizitas. Generiert von der elekt-
ronischen BKV, hg. v. Gregor Emmenegger/Ursula Schult-
heifl3, Minchen.

Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis 2012, in: The passion of Per-
petua and Felicity, hg. v. Thomas J. Heffernan, Oxford/New
York.

Die Orthographie in den deutschen Ubersetzungen wurde der
neuen deutschen Rechtschreibung angepasst.

B Gemeinhardt 2013, 267.
P Vgl die Mythosdefinition bei THEISSEN 2001, 49.
10 Burkert 2005,174.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

136 Jennifer Hartmann

Sekundarliteratur

Angenendt, Arnold 21997, Heilige und Reliquien. Die Geschichte
ihres Kultes vom frithen Christentum bis zur Gegenwart, MUn-
chen.

Baumeister, Theofried 1980, Die Anfdnge der Theologie des Marty-
riums, Munster.

Berschin, W alter 1986, Biographie und Epochenstil im lateinischen
Mittelalter 1. Von der Passio Perpetuae zu den Dialogi Gregors des
Grolen, Stuttgart.

Bremmer, Jan N. 2002, ,,Perpetua and her Diary. Authenticity,
Family and Visions", in: Walter Ameling (Hrsg.), Mértyrer
und Mértyrerakten, Stuttgart, 77-120.

Brox, Norbert 1961, Zeuge und Maértyrer. Untersuchungen zur
friuhchristlichen Zeugnis-Terminologie, Munchen.

Burkert, Walter 2005, ,,Kritiken, Rettungen und unterschwel-
lige Lebendigkeit griechischer Mythen zur Zeit des frihen
Christentums", in: Raban von Haehling (Hrsg.), Griechische
Mythologie undfriithes Christentum, Darmstadt, 173-193.

Conzelmann, Hans 1978, Bemerkungen zum Martyrium Polykarps,
Gottingen.

Gemeinhardt, Peter 2007, Das lateinische Christentum und die an-
tike pagane Bildung, Tubingen.

Gemeinhardt, Peter 2010a, ,,, Tota paradisi clauis tuus sanguis
est'. Die Blutzeugen und ihre Auferstehung in der frihchrist-
lichen Mértyrerliteratur", in: Tobias Nicklas et al. (Hrsg.), Ge-
litten - Gestorben - Auferstanden. Passions- und Ostertraditionen
im antiken Christentum, Go6ttingen, 97-122.

Gemeinhardt, Peter, 2010b, Die Heiligen. VVon denfrihchristlichen
Mértyrern 'bis zur Gegenwart, MUnchen.

Gemeinhardt, Peter 2013, ,,'Nicht Mutige, sondern Flichtlinge
bedurfen des Mythos'™, in: Annette Zgoll/Reinhard G. Kratz
(Hrsg.), Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in
Antike und Gegenwart, Gottingen, 249-271.

Gemeinhardt, Peter 2014, ,,Non poena sed causa facit mar-
tyrem. Blut- und Lebenszeugnis in der Alten Kirche: Sache,
Kontextund Rezeption", in: Gordon Blennemann/Klaus Her-
bers (Hrsg.), Vom Blutzeugen zum Glaubenszeugen. Formen und

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Martyrerakten im spatantiken Christentum 137

Vorstellungen des christlichen Martyriums im Wandel, Stuttgart,
23-39.

Grieser, Heike 2009, ,,Die Bestattung der Toten in antiker und
frihchristlicher Tradition und Reflexion", in: Heike Grie-
ser/Andreas Merkt (Hrsg.), Volksglaube im antiken Christen-
tum, Darmstadt, 407-423.

Grig, Lucy 2004, Making Martyrs in Late Antiquity, London.

Habermehl, Peter 2004, Perpetua und der Agypter oder Bilder des
Bosen imfrihen afrikanischen Christentum. Ein Versuch zur Pas-
sio sanctarum Perpetuae et Felicitatis, Berlin.

Horstmann, Axel 1979, ,,Der Mythosbegriff vom frihen Chris-
tentum bis zur Gegenwart", Archivfur Begriffsgeschichte 23, 7-
54.

Liebs, Detlef 2002, ,,Umwidmung. Nutzung der Justiz zur Wer-
bung fur die Sache ihrer Opfer in den Martyrerprozessen der
frihen Christen”, in: Walter Ameling (Hrsg.), Mértyrer und
Mértyrerakten, Stuttgart, 19-46.

Loehr, Winrich A. 1997, ,,MUndlichkeit und Schriftlichkeit im
Christentum des 2. Jahrhunderts”, in: Gerhard Sel-
lin/Frangois Vouga (Hrsg.), Logos und Buchstabe. Mundlichkeit
und Schriftlichkeit im Judentum und Christentum der Antike, TU-
bingen/Basel.

M arkschies, Christoph 2004, Warum hat das Christentum in der
Antike Uberlebt? Ein Beitrag zum Gesprach zwischen Kirchenge-
schichte und Systematischer Theologie, Leipzig.

Oehl, Benedikt 2005, ,,Mythos und Haéresie", in: Raban von
Haehling (Hrsg.), Griechische Mythologie und frithes Christen-
tum, Darmstadt, 311-338.

Rosen, K1aus 2002, ,,Méartyer - Zeugen der Einheit im Glauben”,
in: Walter Ameling (Hrsg.), Mértyrer und Martyrerakten, Stutt-
gart, 13-17.

Sellin,Gerhard 42002, ,,Mythos/Mythologie. 1. Geschichtlich. 4.
Neues Testament", in: Hans D. Betz et al. (Hrsg.), Religion in
Geschichte und Gegenwart 5, Tubingen, Sp. 1697-1699.

Sellin, Gerhard 1988, ,,Metapher - Symbol - Mythos. Anmer-
kungen zur Sprache der ,,Bilder" in Religion und Bibel", in:
Dieter Sanger (Hrsg.), Allegorie - Metapher - Mythos - Schrift.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

138 Jennifer Hartmann

Beitrdge zur religiésen Sprache im Neuen Testament und in seiner
Umwelt, Gottingen 2011, 209-234. [Erstmalig erschienen in:
Jurgen Heumann (Hrsg.), Bilder, Mythen und Symbole. lhre Be-
deutung fur Religionsunterricht und Jugendkultur, Oldenburg
1988, 66-98.]

Sellin, Gerhard 2011a, ,,Der Mythos als Gattung und sein Ver-
haltnis zu Sage, Legende und Madarchen", in: Dieter Sanger
(Hrsg.), Allegorie - Metapher - Mythos - Schrift. Beitrage zur re-
ligiosen Sprache im Neuen Testament und in seiner Umwelt, G6t-
tingen, 251-275.

Sellin, Gerhard, 2011b, ,,Mythos und Evangelium. Warum
Glaube und Theologie auf mythische Vorstellungen ange-
wiesen sind"”, in: Dieter Sdnger (Hrsg.), Allegorie - Metapher -
Mythos - Schrift. Beitrage zur religiésen Sprache im Neuen Testa-
ment und in seiner Umwelt, Gottingen, 276-281.

Theissen, Gerd 2001, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie
des Urchristentums, Gutersloh.

Von Haehling, Raban 2006, ,,Mythenkritik und Mythendeu-
tung frahchristlicher Autoren im Rahmen der heidnisch-
christlichen Auseinandersetzung", in: Vasile Lica (Hrsg.),
Historiae Diversitas. Festschriftfir VIadimir lliescu zum 80. Ge-
burtstag am 8. August 2006 von seinen Schilern, Freunden und
Kollegen dargebracht, Galati, 129-146.

W eigel, Sigrid 2012, ,,Exemplum and Sacrifice, Blood Testimony
and Written Testimony: Lucretia and Perpetua as Transi-
tional Figures in the Cultural History of Martyrdom. Trans-
lated by Joel Golb", in: Jan N. Bremmer/Marco Formisano
(Hrsg.), Perpetua‘’s Passions. Multidisciplinary Approaches to the
Passio Perpetuae et Felicitatis, Oxford, 180-200.

W losok, Antonie 1970, Rom und die Christen. Zur Auseinanderset-
zung zwischen Christentum und rémischem Staat, Stuttgart.

Zgoll, Annette/Kratz, Reinhard G. 2013, ,,Von Blumenbergs
»Arbeit am Mythos« zu Leistung und Grenze des Mythos in
Antike und Gegenwart", in: Annette Zgoll/Reinhard G. Kratz
(Hrsg.), Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in
Antike und Gegenwart, Tubingen, 1-12.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Kampf um, durch und mit Symbolen.
Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der
NSDAP

N azim Diehl (GieBen)

1 Einleitung

Zwei zentrale Ereignisse im Jahr 1928 fuhrten zum Anstieg der
Kontakt- und Bertihrungspunkte der SPD, KPD und der NSDAP
auf Reichsebene, die die Forcierung und Verscharfung der Wahl-
werbung maRgeblich beeinflussten:1Ernst Thalmanns Entschei-
dung, den Ausbruch der Wirtschaftskrise 1928 zum Anlass fur
die Radikalisierung des Parteikurses der KPD zu nehmen, und
der erdrutschartige Wahlerfolg der NSDAP von 107 Sitzen im
Reichstag, der eine verdnderte Parteienlandschaft im Deutschen
Reich hinterlieR.2 Die daraus resultierende Polarisierung des
Wahlkampfes schlug sich auf den Wahlplakaten nieder.

In den Wahlkédmpfen genossen aus propagandistischen
Grunden Bild-Text-Wahlplakate3 eine enorme parteitibergrei-
fende Beliebtheit. Diese bestanden aus grofRen Abbildungen, die
mit Schlagwdrtern sowie Parolen unterfuttert wurden. Solche
Plakate waren fur den Wahlkampf auf der Strale und somit fur
ein heterogenes Publikum konzipiert, dem die zentralen Werbe-
inhalte in Sekundenschnelle tibermittelt werden sollte.4Dies for-
derte die Plakatkinstler und Parteien zur eindeutigen Kommu-
nikation von Werbebotschaften durch bekannte oder eindeutige
Symbole auf. So stutzten sich alle drei Parteien bei der bildlichen
Gestaltung ihrer Plakate auf die damals bereits etablierte

JANUSCH 1989, 81.

2 Graf 2008, 314.
Kampfer teilt in funf formale Plakattypen ein: Ein reines Schriftplakat
(1), ein Schriftplakat, das durch zusatzliche Zeichen und Elemente ge-
staltet wurde (2), das Bildplakat, das lediglich aus einem Bild besteht
(3), das narrative Bildplakat, das aus mindestens zwei Bildeinheiten be-
steht und das Bild-Text-Plakat, auf dem sich Schriftund Text gegensei-
tig durchdringen und erganzen (KAMPFER 1985, 48-78). Einfachheits-
halber wird fortlaufend nur noch von ,,Plakaten” gesprochen, obgleich
sich dieser Artikel ausschlieBlich mit Bild-Text-Wahlplakaten beschaf-
tigt.

4 Kampfer 1985, 53.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

140 Nazim Diehl

Ikonografie der Arbeiterbewegung, woraus schlieBlich ein
Kampfum, durch und mit (&4hnlichen) Symbolen resultierte.

Doch wie stellten sich die Parteien unter Hinzuziehung ahn-
licher oder gleicher Symbole und Motive auf ihren Plakaten dar
und wie versuchten sie sich voneinander abzugrenzen?5 Diese
Fragen sollen durch eine quantitative ikonografische-ikonologi-
sche Symbol- und Motivanalyse untersucht werden.6So bilden
die jeweiligen Parteisymbole und Représentanten sowie ihre
grafischen Umsetzungen den Untersuchungsgegenstand der
Selbstdarstellung, wohingegen die Analyse der Fremddarstel-
lung durch die Auswertung der auf den Plakaten abgebildeten
negativen Figuren erfolgt.7Dies mundet abschliefend in die kri-
tische Reflektion des politischen Mythos der vermeintlich tGber-
legenen NS-Wahlwerbung und dessen Verbindung zu den nati-
onalsozialistischen Wahlplakaten der 1930er Jahre:

Zahlreiche NS-Autoren interpretierten den Siegeszug der
NSDAP als Resultat ihrer vermeintlich Gberlegenen Wahlwer-
bung.8 Diese zeitgendtssische Bewertung ist wenig verwunder-
lich, weil sie sich mit dem NS-Verstandnis eines sozialdarwinis-
tischen Kampfes um die (politische) Macht im Staat und mit der
NS-Mythologisierung der sogenannten Machtergreifung deckte,
an deren Ende sich die Uberlegene Partei durchgesetzt habe.9
Von dieser zeitgendssischen priméar nationalsozialistischen

5 Aus der historischen Stereotypen-Forschung ist die Selbst- und
Fremdwahrnehmung im Kontext von Auto- und Heterostereotype be-
kannt. Da Parteien die Wahlplakate jedoch bewusst zu propagandisti-
schen Zwecken einsetzten, lasst sich diese bildliche Inszenierung eher
als Selbst- und Fremd-Darstellung der eigenen und fremden Parteien
definieren (Hahn 2007, 15ff.).

6 Dafur wird der historische Kontext der Plakatentstehung hinzugezo-
gen, ihr symbolischer Gehalt quantifiziert sowie die dadurch kommu-
nizierten Einstellungen und Werte historisierend hinterfragt.

7 Diese vergleichende Symbol- und Motivanalyse ist moglich, da die
NSDAP auch noch nach ihrer Abkehr von den Arbeitern als Hauptziel-
gruppe seit 1928 weiterhin mit der Ikonografie der Arbeiterbewegung
sowie mit den Themen Sozialismus und Antikapitalismus warb
(Stachura 1978, 66ff.).

8 Medebach 1941;Balistier 1996,31.

8 Medebach untersucht in seiner Dissertation 1941 ebenfalls die Wahl-
plakatwerbung der SPD, KPD und NSDAP und kommt- wie auch zeit-
gendssische Autoren - zu dem Schluss, dass die NSDAP gegentber den
anderen Parteien Uber eine Uberlegene Wahlpropaganda verfuge
(Medebach 1941).

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 141

Interpretation in den Quellen scheinbar beeinflusst, Ubernehmen
einige Autorenl0dieses Geschichtsbild und tradieren es als poli-
tischen Mythos so (ungewollt) bis an die Jahrtausendwende.ll

In diesem Aufsatz wird der politische Mythos als eine sinn-
stiftende Erzdhlung der Vergangenheit bzw. ein ,,stereotypisier-
tes, verfestigtes Geschichtsbild"12 verstanden, das sich auf eine
»politische Gemeinschaft bezieht und ihre Entwicklung und ihr
Wesen definiert."13Folglich kann das Erklarungsmuster der ver-
meintlich Gberlegenen NS-Wahlwerbung als politischer Mythos
klassifiziert werden, weil es - wie jeder politische Mythos - zur
Erkldrung gesellschaftlicher Probleme und Entwicklungen be-
nutzt wird, wahrend die Vergangenheit infolgedessen selektiv
und idealisiert abgebildet wird. Dies erfolgt, indem aus einem
retrospektiven Blickwinkel der Vergangenheit eine scheinbar
plausible monokausale Erklarung aufgedrickt wird, die jedoch
die Komplexitat der Wahlkdmpfe und gleichzeitig verlaufenden
historischen Entwicklungen tbergeht.14

Das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit liegt also darin, durch
die Hinterfragung des politischen Mythos der Uberlegenen
NSDAP-Wahlplakatwerbung, die Selbst- und Fremddarstellung
der NSDAP, SPD und der KPD trilateral quantifiziert zu verglei-
chen. Des Weiteren soll durch den Einbezug der franzésischen
Section frangaise de I'Internationale ouvriere (SFIO) die Intensitit
der deutschen Selbst- und Fremddarstellung in einen Uberregio-
nalen Kontext eingeordnet werden. Die SFIO eignet sich dafur
nicht nur, weil sie ebenfalls die Ikonografie der Arbeiterbewe-
gung verwendete, sondern auch weil die SFIO der SPD und ihrer
Politik groRe Aufmerksamkeit schenkte.’5

D Zu diesen Autoren gehdren u.a. Paul 1990, 12; Westphal 2002;
Gries/ldgen/Schindelbeck 1995, 45ff.

1 Balistier 1996, 31; Behrenbeck 1996; Kampfer 1997,135.

Hein-Kircher 2013, 33.

13 Ebd.33f.

14 Hein-Kircher 2008,424.

5 Winkler 1999, 16. Die SFIO wurde beispielsweise 1905 nach dem Vor-
bild der SPD in Frankreich gegrindet und zwischen den beiden Par-
teien bestanden auch nach 1928 noch mannigfaltige Kontakte (ALBER-
tini 1961, 586). Ferner besalRen beide Parteien eine vergleichbare Posi-
tion im jeweiligen nationalen Parteienspektrum (NERI-ULTSCH 2005, 2).
Es ergeben sich aber auch Unterschiede zwischen den beiden Parteien
und Gemeinsamkeiten zwischen der SFIO und der KPD wie beispiels-
weise das Selbstverstandnis der SFIO, eine Oppositionspartei zu sein
(vgl. Winkler 1999,14; Albertini 1961, 589). Diese Parallelen zur SPD

]

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

142 Nazim Diehl

Der Analysezeitraum beginnt 1928, da die NSDAP auf
Reichsebene zuvor nur eine marginale Rolle gespielt hat und der
trilaterale Vergleich ansonsten ein ungleichmaéfliges Parteienver-
héltnis beinhalten wirde. Das Ende des Untersuchungszeit-
raums bildet das Jahr 1932, da die KPD 1933 verboten wurde und
somit einer der verglichenen Parteien die Méglichkeit verwehrt
wurde, Wahlplakate einzusetzen.16

Das fur die vergleichende Analyse herangezogene Quellen-
korpus besteht zum Grof3teil aus Affichen aus den drei grofiten
deutschen Plakatsammlungen der Zwischenkriegszeit und ein-
schlagigen Ausstellungskatalogen.7Folglich erhebt diese Unter-
suchung nicht den Anspruch auf Vollstandigkeit, obgleich die
GrofRe der Fallzahl18 die grundsatzlichen Unterschiede der
Selbst- und Fremddarstellung in den kommunalen sowie reichs-
weiten Wahlkdmpfen zu skizzieren verspricht. Aufgrund des
Fokus auf die Symbol- und Motivanalyse stehen weniger die Pla-
katschaffenden im Zentrum, sondern vielmehr geht es um die
Herausarbeitung der strukturellen Unterschiede der bildlichen
Wahlplakatwerbung der drei Parteien.

2 Nationalsozialistische Symboladaption

Die NSDAP brachte keine neuartigen Symbole hervor, sondern
griff auf den zeitgendssischen und gesellschaftlich verbreiteten
Kulturspeicher zu, indem sie bekannte Stile, Motive und Vorstel-
lungen nachahmte, geringfigig abénderte, neu definierte und

aber auch zur KPD lassen den Einbezug der SFIO zur Bewertung der
deutschen Wahlplakatwerbung in diese vergleichende Analyse ge-
winnbringend erscheinen. Die Gemeinsamkeiten und Unterschiede be-
zuglich Wahler- und Mitgliederstruktur, Parteiorganisation und Par-
teizielen wurden von folgenden Autoren ndher ausgefihrt: NEUMANN
1986, 107f.; Neri-Ultsch 2005, 50ff. FUr genaue Mitgliederzahlen der
SFI10 oder einen Uberblick tiber die franzésischen Parteien vgl. ALBER-
tini 1961, 586ff.

¥ Die Reichsprasidentschaftswahl 1932 wurde aus der Untersuchung
ausgeklammert, weil die SPD bei diesem Wahlgang durch die Koope-
ration mit Hindenburg nicht dazu in der Lage war, ihre gdngigen Sym-
bole und Motive abzubilden, was wiederum die Verfalschung der Er-
gebnisse zur Folge hatte.

I7  Far genaue Angaben vgl. das Quellenverzeichnis dieses Aufsatzes.

B Es handelt sich um insgesamt 245 Bild-Text-Wahlplakate der Jahre
1928-1932.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wabhlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 143

daraus die nationalsozialistische Symbolsprache erschuf. Mit der
Absicht, sich u. a. als sozialistische und antikapitalistische Partei
zu profilieren, adaptierte sie insbesondere die lkonographie der
Arbeiterbewegung, um den Kampf der Sozialdemokraten und
Kommunisten gegen das Grof3kapital in einen Kampf gegen die
linken Parteien umzuwandeln.19So bediente sich die NSDAP der
traditionellen Argumente und der etablierten Bildsprache der
KPD, um die SPD zu denunzieren: Die Sozialdemokraten hatten
die Arbeiterbewegung verraten und an die Kapitalisten ver-
kauft, Schuld an Not und Elend seien demnach die Sozialdemo-
kraten. Des Weiteren tbernahm die NSDAP die bildliche Kritik
am Kommunismus von den birgerlichen Parteien, Freikorps
und insbesondere von der SPD: Die Kommunisten bringen Un-
heil, Terror und Chaos Uber das Deutsche Reich und seien somit
verantwortlich fur die gegenwaértige Situation Deutschlands ge-
wesen. Sie kopierte beispielsweise die von der SPD und der
KPD gemeinsam benutzte Figur des Arbeiter-Riesens, der einen
UbergrofRen Arbeiter von athletischer Statur darstellte und die
Gesamtheit aller Arbeiter und ihre Starke repréasentierte.2l Der
NS-Plakatgestalter Hans Schweiter (Pseudonym: Mjoélnir) veran-
derte diese Figur so, dass sie im Unterschied zu ihrer Darstellung
bei den anderen beiden Parteien mit einem oder mehreren Ha-
kenkreuzen versehen das Sinnbild eines SA-Mannes représentie-
ren sollte, dessen proletarische Abstammung durch seine blon-
den Haare und seine blauen Augen zusatzlich ,,germanisiert”
wurde.2 Sogar das Markenzeichen der KPD, die geballte Faust,
wurde fur propagandistische Zwecke auf den NS-Plakaten abge-
bildet.23 So verband die NSDAP sowohl konservative Elemente
wie beispielsweise das Vorbild der SA als opferbereiter, mutiger
und fur das Deutschtum kdmpfender Mértyrer als auch sozialis-
tische Elemente auf ihren Wahlplakaten nach 1928.24 Der erd-
rutschartige Wahlerfolg der NSDAP 1928 sowie ihre Symbol-
adaption gehen mit einer zunehmenden Konkurrenz um Sym-
bole zwischen der SPD, KPD und der NSDAP einher, die in der

Janusch 1989, 92; Kampfer 1997, 140.
Henning 1988, 215.

Janusch 1998, 91.

Paul 2009a, 161ff., 427.

Paul 2009b, 426.

Graf 2008, 324.

RBRRBB

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

144 Nazim Diehl

Radikalisierung des Wahlkampfs und der Wahlplakate Aus-
druck findet.

3 Selbstdarstellung

Selbst bei der Konzeption des nationalsozialistischen Parteizei-
chens orientierte man sich an Symbolen der KPD. So waren die
Farben und Beschaffenheit des Hakenkreuzes nicht nur bewusst
als Parteisymbol der nationalsozialistischen Bewegung der kom-
munistischen Internationalen entgegenstellt, sondern knupften
auch an die Kulturgeschichte sowie die zeitgendssische Konno-
tation verschiedener Farben an2s Das Rot, aus der Arbeiterbewe-
gung entlehnt, verwies auf Sozialismus und eine klassenlose Ge-
sellschaft, das WeiR auf den Nationalismus der Bewegung und
das Schwarz des Hakenkreuzes auf deren antisemitische Auspra-
gung. Zusammengenommen entstand daraus die Farbkombina-
tion Schwarz-Weil3-Rot, die Farben der rechten Freikorps.®

In der Frihphase nationalsozialistischer Wahlwerbung ver-
wendete die NSDAP das Hakenkreuz primér zur Dekoration an
Plakatrandern. Im Laufe der Jahre und mit dem wachsenden Be-
kanntheitsgrad der Partei und des Zeichens ruckte das Haken-
kreuz immer weiter in das Zentrum der Wahlplakatwerbung, bis
es letztlich auf den nationalsozialistischen Wahlplakaten der
30er-Jahre UbergroR abgedruckt wurde.27 So war es mit einer Er-
scheinungshéufigkeit von 63%XSsignifikant hdufiger als die Par-
teisymbole der SPD und der KPD zu sehen.® Die KPD warb
ebenfalls intensiv mit ihren Parteisymbolen: dem Roten Stern,
der die internationale Solidaritat der Arbeiter symbolisierte und
ihnen sinnbildlich den Weg in eine Welt ohne Klassenunter-
schiede leitete, sowie mit Hammer und Sichel, die fiir die Einheit
von Bauern und Arbeitern standen. Insgesamt war eines oder
beide Symbole auf 29% ihrer Wahlplakate vorzufinden.® Die

Paul 1990, 166f.

WEIBMANN 1991,131,144.

Ebd. 166.

Auf zahlreichen NS-Wahlplakaten wurde nicht nur ein Hakenkreuz,
sondern gleich mehrere abgedruckt.

Vgl. Tabelle 1.

Die Parteisymbole der KPD traten auf Plakaten nicht nur als eigenstan-
dige Symbole in Erscheinung, sondern wurden auch als berufsanzei-
gende Werkzeuge in den Handen der arbeitenden Arbeiter und Bauern

BN B3R

88

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 145

Positive Symbole und Motive SPD (100) KPD (73) NSDAP (72)

Parteisymbol 5 (5%) 21 (29%) 45 (63%)
Parteisymbol am Horizont 0 (0%)* 2 (3%) 9 (13%)
bzw. Himmel

Parteifahne 0 (0%) 2 (3%) 12 (17%)
Rote Fahne 3 (3%) 13 (18%) 0 (0%)
Parteifihrer/Autoritatsperson 2 (2%) 4 (5%) 302 (42%)
Kampfbund-Angehoriger 0 (0%) 2 (3%) 4 (6%)
Menschenmassen/ 11 (11%) 11 (15%) 9 (13%)

Ansammlung verschiedener
Bevolkerungsschichten

Unbedeckter Oberkdrper des 8 (8%) 0 (0%) 2 (3%)
Arbeiter-Riesen

1 Die SPD bildete die drei Eisernen Pfeile zwar nie am Himmel ab,
jedoch zweimal ihre Listenzahl als Utopie anzeigendes Zeichen auf
eine der KPD und der NSDAP identische Art und Weise.

2 Davon wurde Hitler 5-mal abgebildet, 15-mal namentlich allein-
stehend genannt und 10-mal trat sein Name im Wort ,Hitler-Bewe-
gung" auf.

Tabelle 1: Symbole und Motive

SPD warb seltener mit ihrem Parteisymbol (5%), den drei Eiser-
nen Pfeilen. Dies hing aber erstens mit ihrem vergleichbar spéaten
Entwurf durch Chakotin 1932 zusammen; zweitens wurde das
Parteisymbol als negatives Zeichen in erster Linie zur Bekdmp-
fung des Hakenkreuzes entwickelt; drittens wurden die drei Ei-
sernen Pfeile aufgrund von Bedenken des SPD-Parteivorstandes
noch 1932 nicht durchgéangig reichsweit eingesetzt.3L Die im Ver-
gleich zu den anderen beiden Parteien intensive NS-Symbolwer-
bung im Wahlkampf zeigte sich ebenfalls in der Haufigkeit der
am Himmel bzw. Horizont stehenden Parteisymbole auf
NSDAP-Plakaten (13%). So bildete die NSDAP ihr Parteisymbol
signifikant hdufiger am Himmel bzw. Horizont ab als die SPD

abgebildet, sodass sie das eigentliche Parteisymbol nicht reprasentier-
ten und daher nicht mit in die quantitative Auswertung eingeflossen
sind.

3 Paul 1990,178f.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

146 Nazim Diehl

(0%) oder die KPD (3%). Gemal der Ikonografie der Arbeiterbe-
wegung stellte die aufgehende oder am Himmel bzw. Horizont
stehende Sonne ein Zeichen fur die anbrechende oder im Plakat
bereits angebrochene Utopie dar.2

Die NSDAP benutzte zwar nicht die rote Fahne, stattdessen
aber die Hakenkreuzfahne, die sich aus der roten Fahne und dem
Hakenkreuzsymbol zusammensetzte. GemaR des NS-Ziels der
Einigung des ,,Volkes" und der darauffolgenden nationalen Er-
neuerung lieBen sie ihre Parteifahne von den verschiedenen Fi-
guren wie beispielsweise Arbeitern oder SA-Ménnern i.d.R. als
Triumph- und Herrschaftszeichen auf rund 17% ihrer Wahlpla-
kate hoch halten.33 Dabei verwendeten die Nationalsozialisten
die Fahne wie auch das Hakenkreuz lediglich auf solchen Wahl-
plakaten, die positive Ziele formulierten und nicht die gegen-
wartige Not und das Elend anklagten.

Die Einigung des Proletariats bildete auch eine zentrale kom-
munistische Parteimaxime, deren Realisierung als Grundvoraus-
setzung fur die nachfolgende Revolution angesehen wurde. 34
Dementsprechend wurde die rote Fahne auf 18% der KPD-Pla-
kate verwendet, insbesondere auf solchen Affichen, die die
Schlagkraft der Partei présentierten oder auf der sich die KPD
durch das Motiv der Einheitsfront oder des gemeinsamen Mar-
sches der verschiedenen arbeitenden Schichten (Menschenmas-
sen) als anhdngerstarke Partei darstellte. Vermutlich daher lasst
sich die Darstellung des gemeinsamen Kampfes auf KPD-Af-
fichen (15%), der von allen drei Parteien benutzt, jedoch unter-
schiedlich akzentuiert wurde3 ofter als auf SPD- (11%) oder auf
NSDAP-Plakaten (13%) auffinden.3®

Ihrer Wéhler- und Mitgliederstruktur3 entsprechend berief
sich die NSDAP auf Militanz und bildete einen SA-Mann oder

Tidl 1993, 242f.

Kampfer 1985, 109.

Graf 2008, 319.

Auf SPD-Plakaten entspricht dieses Motiv i.d.R. Menschenmassen, der
Versammlung mehrerer Bevélkerungsgruppen, die sich beispielsweise
zur Wahl der SPD versammeln oder in wenigen Fallen Demonstranten
unterschiedlicher Schichten zeigt. Auf NSDAP-Plakaten entspricht die-
ses Motiv in fast allen Féllen Volksversammlungen oder Demonstrati-
onen.

¥ Vgl Tabelle 1.

3  Patin 2014.

Hr a8y

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 147

einen uniformierten Arbeiter auf 6% ihrer Wahlplakate ab.38Auf
KPD-Plakaten hingegen traten dem Rezipienten uniformierte
Arbeiter bzw. Rotfrontkdmpfer auf lediglich 3% der Wahlplakate
entgegen. Den demokratischen und weniger militanten Grund-
werten der SPD 1928-32 entsprechend wurden Uniformierte
ausschlief3lich in einem negativen Kontext abgebildet. Dement-
sprechend wiesen die SPD-Plakate, die sich nicht mit den ande-
ren beiden Parteien auseinandersetzten, eine weniger kdmpferi-
sche Bildsprache auf. Die SPD warb in der direkten Auseinan-
dersetzung mit den anderen beiden Parteien insbesondere mit
ihrer Parteistéarke, indem sie auf 8% ihrer Wahlplakate den un-
bedeckten athletischen Oberkdrper eines idealtypischen sozial-
demokratischen Arbeiter-Riesens zeigte, der am Arbeiten ist o-
der insbesondere auf den Plakaten der frihen 30er-Jahre nicht
selten auf seine politischen Rivalen einschlug, sie wegfegte oder
die bereits Uberwaltigten Konkurrenten prasentierte.®

Zweifellos existierten Ahnlichkeiten zwischen der kommu-
nistischen und nationalsozialistischen Selbstdarstellung, obwohl
der Abgleich mit der NSDAP das extreme AusmaR der national-
sozialistischen Verherrlichung von Parteisymbolen und Partei-
autoritaten40 zeigt; denn Hitlers Gesicht, alleinstehender oder in
der personalisierten Bezeichnung ,,Hitler-Bewegung" vorkom-
mender Name ist auf knapp 42% und das Hakenkreuz auf knapp
63% der NS-Plakate zu sehen.4l

4 Fremddarstellung

Alle drei Parteien haben fur spezifische Bevdlkerungsgruppen
und ihre politischen Kontrahenten negative Figuren entwickelt
oder auf bestehende zuriickgegriffen, um die betroffene Gruppe
auf diese Weise zu diffamieren. Bei solchen Figuren nahm die
jeweilige Kleidung eine zentrale Rolle ein, da erst durch sie in
vielen Fallen auf den ersten Blick ersichtlich wurde, welche

B Neben dem SA-Mann wurde die uniformierte Figur des Frontsoldaten
auf drei Plakaten abgebildet, die aber nicht in die Auswertung mitein-
geflossen ist.

$ Vgl Tabelle 1.

4 Mit Autoritaten sind im Falle der NSDAP Hitler, im Falle der KPD
Thalmann, Stalin oder Lenin und im Falle der SPD die jeweilig amtie-
renden Parteichefs gemeint.

4 Vgl Tabelle 1.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

148 Nazim Diehl

Bevolkerungsgruppe die negative Figur représentieren sollte,
wie beispielsweise das Hakenkreuzsymbol an der Kleidung des
,,NS-Militaristen", die rote Ballonmiutze des ,,SPD-Bonzen" und
die Schiebermutze oder der Rotarmistenhelm des ,,Rotfrontver-
brechers".£2 Grundsatzlich gleiche Methoden, Argumente und
Bilder wurden benutzt, um sich gegenseitig zu denunzieren und
die Schuld an der gegenwartigen Misere zuzuschreiben, doch
die Art und Weise der Darstellung sowie die Erscheinungs-
menge der jeweiligen Figuren unterschied sich voneinander. Es
handelte sich also auf den Wahlplakaten um keine real existie-
renden Personengruppen, sondern um negative karikierte Figu-
ren, die von den rivalisierenden Parteien verwendet wurden, um
die entsprechende Personengruppe zu diffamieren. So wurde
die Ballonmutze nicht von SPD-Mitgliedern getragen, aber den-
noch etablierte sie sich im Laufe der Zeit zahlreicher Diffamie-
rungen als Symbol der angeblichen sozialdemokratischen Kor-
rumpierung. Im Falle des ,,Rotfrontverbrechers” und des ,,NS-
Militaristen" knupften die bildlichen Inszenierungen der negati-
ven Figuren rivalisierender Parteien starker an die Lebenswelten
der Zeitgenossen an: Fur Zeitgenossen ist beispielsweise der
»Rotfrontverbrecher" durch das Parteisymbol Hammer und Si-
chel oder den Rotarmistenhelm eindeutig zur KPD zuordenbar
gewesen ist. Die negative Figur des ,,NS-Militaristen" basierte
auf dem SA-Mann und &hnelte seinem Bezugsobjekt von allen
drei negativen Figuren am meisten, daer oftin einer SA-Uniform
oder vereinzelt in einer mit Hakenkreuzen besttickten Militar-
uniform abgebildet wurde.

Die SPD bot durch ihre bis 1930 regelmé&Rige Regierungsbe-
teiligung und aufgrund des Mythos der DolchstolRlegende sowie
der Beschuldigung des Arbeiterverrates seit 1919 nicht nur die
groRten propagandistischen Angriffsflachen fir die KPD und
die NSDAP, sondern litt zeitgleich - als anh&ngerstarkste der
drei Parteien - auf Reichsebene ab 1928 an kontinuierlichem
Waéhlerschwund. Ihre Wéhler wanderten vermehrt zur extremen
Linken oder Rechten ab. Daher war es sowohl fur die KPD als
auch fiir die NSDAP aussichtsvoll, den Sozialdemokraten als ih-
ren Kontrahenten auf den Wahlplakaten eine verhaltnisméaRig
hohe Aufmerksamkeit zu schenken.

Die Figur des ,,NS-Militaristen" oder die Karikierung von
Hitler nahmen sowohl auf den Wahlplakaten der KPD als auch

L2 Pross 1974,40.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 149

Negative Figuren SPD (100) KPD (73) NSDAP (72)
,NS-Militarist" 15 (15%) 10 (14%) 0 (0%)
Adolf Hitler 6 (6%) 1 (1%) 0 (0%)
»Rotfrontverbrecher" 8 (8%) 0 (0%) 4 (6%)
.SPD-Bonze" 0 (0%) 7 (10%) 13 (18%)
Kapitalist 5 (5%) 12 (16%) 11 (15%)
Militarist 4 (4%) 5 (7%) 0 (0%)
Junker 3 (3%) 3 (4%) 0 (0%)
Geistlicher 2 (2%) 4 (5%) 0 (0%)
Jude/"judische” 0 (0%) 0 (0%) 9 (12%)
Attribute

Tabelle 2: Negative Figuren

der SPD einen hohen Stellenwert ein, sodass sie gemeinsam auf
knapp 15% der KPD-Plakaten und 21% der SPD-Plakaten die
Nationalsozialisten diffamierten. Die SPD (8%) und die NSDAP
(6%) bildeten die Figur des ,,Rotfrontverbrechers" hingegen sig-
nifikant seltener auf ihren Wahlplakate ab.43Ferner ist im Kon-
text der negativen Figur des ,,Rotfrontverbrechers” anzumerken,
dass dieser nur selten alleine abgebildet und stattdessen jeweils
einem politischen Gegner zur Seite gestellt wurde, um diesen
durch seinen vermeintlich zwielichtigen Komplizen zu denun-
zieren. Genauso handhabten es die Nationalsozialisten auch mit
der negativen Figur des Juden, indem fur sie alles Volksfremde
als ,,judisch" galt und somit u. a. auch der Kommunismus eine
Entitat des Judentums darstellte.4

Auf vielen NSDAP-Plakaten wurden nicht nur die 1928 gan-
gige Variante der negativen Figuren verwendet, sondern ihre
vermeintlichen Interessen wurden noch optisch expliziert,

8 Vgl. Tabelle 2.

4 Schlagendhauffen-M aika 2009, 298. Diese Verteuflung des ,, Juden”
l&sst sich bereits sowohl in den frihen Schriften und Reden Goebbels
als auch Hitlers wiederfinden (BUCHBENDER 1989, S. 19). Letztlich war
der Antisemitismus ein zentrales Bindeglied der verschiedenen Stro-
mungen innerhalb der NSDAP, das neben Nationalismus ihren Mas-
senparteicharakter erst ermaoglichte (K ittel 2000, 600).

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

150 Nazim Diehl

indem sie entweder als zusatzlich dick, entstellt, ,,judisch"%
(12%) oder Uberaus gefahrlich dargestellt wurden. Die national-
sozialistische Version der Figur des ,,SPD-Bonzen" war bei-
spielsweise entweder selbst Jude, erkennbar an seiner ,judi-
schen" Physiognomie und/oder dem Geld unter seiner Ballon-
mutze, oder hinter ihm stand ein ,,judischer" Kapitalist, der ihm
etwas ins Ohr flusterte und ihn somit lenkte.46Den ,,Rotfrontver-
brecher" stellte die NSDAP abgemagert dar und gab ihm entwe-
der eine Brandfackel, einen Dolch oder ein anderes Zeichen fur
Tucke, Gefahr und Chaos in die Hand, dass sich auf den SPD-
Wahlplakaten nur vergleichsweise selten auffinden lasst.47 Auch
wenn sich auf den NSDAP-Plakaten durch die Vereinheitlichung
von verschiedenen Feindbildern besonders drastische Negativfi-
guren auffinden lassen, so blieb die Kernbotschaft bei allen drei
Parteien dennoch die gleiche: Den gegnerischen Parteien wurde
unterstellt, den Arbeiter zu hintergehen und sich als Helfer der
Kapitalisten auf seine Kosten zu bereichern.48

Die KPD und die SPD ahnelten sich darin, dass sie auf die
Abbildung von Juden auf ihren Wahlplakaten génzlich verzich-
teten (0%) und nur in vereinzelten Fallen die stigmatisierten ne-
gativen Figuren (,,Rotfrontverbrecher” und ,,SPD-Bonze") ande-
rer Parteien in einem mit der NSDAP vergleichbar hohem MaRe
entstellt abbildeten. Auf den Wahlplakaten der KPD ist nur eine
einzige negative Figur auf einem der NSDAP vergleichbarem
Niveau drastischer Denunzierung abgebildet - ihr postulierter
Hauptfeind, der Kapitalist. Auf SPD- und KPD-Plakaten wurden
die Nationalsozialisten oftmals lediglich als gefahrliche Milita-
risten oder als todbringendes Skelett dargestellt und nur verein-
zelt mit anderen Feindbildern identifiziert. Die 1932 einsetzende,
verstarkte Konzentration der sozialdemokratischen Wahlwer-
bung gegen die NSDAP, die im gleichen Jahr in die Entwicklung
der drei Eisernen Pfeile mindete, spiegelt sich in der Haufigkeit
der negativen Figur des ,,NS-Militaristen" (15%) und die Kari-
kierung Hitlers (6%) auf SPD-Plakaten im Vergleich zu KPD-

% Das gangigste stilistische Mittel zur optischen Darstellung bzw. Kari-
kierung einer Person oder Figur als ,,judisch" war eine krumme Nase,
die ein Anzeichen fur die angeblich ,,jidische" Herkunft der Figur dar-
stellen sollte.

%6 Vgl Tabelle 2.

47 Hagen 1978, 421.

48 Buchbender 1989, 17ff.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wabhlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 151

Plakaten (14%) wider.9Obwohl beide Parteien die Nationalsozi-
alisten auf ihren Wahlplakaten relativ haufig denunzierten, ist es
jedoch ein Unterschied, dass sich die Verwendung der verschie-
denen negativen Figuren auf den KPD-Wahlplakaten ungefahr
die Waage halt, wahrend der eindeutige Hauptfeind der SPD die
Nationalsozialisten waren.5

Trotz der sich ab 1928 verscharfenden Rivalitat der drei Par-
teien konzentrierten sich die KPD-Plakate nach wie vor darauf,
den Kapitalisten auf 16% ihrer Wahlplakate als Grundubel dar-
zustellen. Die NSDAP hingegen fokussierte gleich alle drei ihrer
erklérten Rivalen, indem sie die negativen Figuren des ,,SPD-
Bonzen" (18%), des Kapitalisten (15%) und des ,,Juden" (12%)
einzeln oder gemeinsam auf ihren Wahlplakaten von 1928 bis
1932 im Vergleich zur SPD und der KPD verhéltnismé&Rig haufig
denunzierte. Insgesamt lasst sich konstatieren, dass die KPD auf
ihren Wahlplakaten haufiger (57%) als die NSDAP (51%) mit ne-
gativen Figuren operierte, sich aber die Nationalsozialisten in
puncto ihrer optischen Darstellung, der Vereinheitlichung ver-
schiedener Feindbilder sowie der gezielten und geh&auften An-
griffe auf ausgewdahlte Bevodlkerungsgruppen aufihren Wahlpla-
katen deutlich absetzten.5l So verteilen sich der GroRteil der De-
nunzierungen auf NSDAP-Plakaten auf ihre Hauptfeinde, die Fi-
guren der SPD und ,,judische" Kapitalisten, wahrend kein einzi-
ges Mal die negative Figur eines Junkers oder Geistlichen zu se-
hen war. Im Gegensatz dazu wurden Junker und Geistliche auf
5% der SPD-Plakate und 9% der KPD-Plakate denunziert. Dies
hing mit der nationalsozialistischen Wahler- und Mitglieder-
struktur sowie der nach 1928 einsetzenden Fokussierung der
NSDAP auf Nationalismus und Antisemitismus zusammen.22Zu
diesem Zeitpunkt fand die Losldsung von den Arbeitern als pri-
marer Zielgruppe der NS-Wahlwerbung statt. Die Denunzierun-
gen der NSDAP konzentrierten sich somit zielgerichtet auf ihre
politischen Rivalen - die SPD und die KPD - sowie auf negative
»judische" Figuren, die durch Abgrenzung die angestrebte nati-
onalistische ,,Volksgemeinschaft" akzentuieren sollten.

Paul 1990,178f.
Vgl. Tabelle 2.

Vgl. Tabelle 2.
Stachura 1978, 66ff.

8B EaE&

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

152 Nazim Diehl

5 Wahlwerbung der SFIO

Im Frankreich der 1928er- bis 1932er-Jahre waren die parteipoli-
tischen Fronten nicht so verhértet wie in der spaten Weimarer
Republik. Das linke Lager war zwar auch in Sozialisten und
Kommunisten geteilt, aber die SFIO und die Parti radicale hatten
in der Franzdsischen Revolution eine gemeinsame positive Ver-
gangenheit. Dies ermdglichte ein Linksbindnis, das ,,Cartel des
gauches”, im Wahlkampf 1924 und 1932 mitunter Uberhaupt
erst.53So Uberging die SFIO sogar ihre in der Resolution Kautsky
festgelegte Leitlinie der Nichtregierungsbeteiligung, indem sie
mit der Parti radicale koalierte, um den Wahlsieg konservativer
Kréfte zu verhindern.%Gleichwohl sahen sich die Kommunisten
und Sozialisten dennoch als Konkurrenten im Kampfum die po-
litische Macht an, sodass sich der SFIO-Vorstand 1929/30 auf eine
Nichtbeteiligung an der Regierungsbildung mit den burgerli-
chen Kréften verstandigte, weil er befurchtete, dass die Parti ra-
diaux dadurch profitieren wirde.% Im Unterschied zum rechten
Parteienspektrum in der Weimarer Republik hingegen agierte
die politische Rechte in Frankreich bis 1932 in einem republika-
nischen Rahmen und vertrat somit systemkonforme Inhalte.

In ihrer Wahlplakatwerbung griff die SFIO auch auf die Iko-
nographie der Arbeiterbewegung zurick. So begegneten dem
Betrachter der Plakate Arbeiter-Riesen, die rote Fahne und die
negativen Stereotype von Adligen, Geistlichen und Kapitalisten.
Ihre Kleidung und Accessoires zeigten ihre gesellschaftliche Stel-
lung an, wéhrend vereinzelt auch Vertreter anderer Parteien
durch die Karikierung ihrer Gesichtsztige lacherlich gemacht
wurden.%

An dieser Stelle lassen sich die grundséatzlichen Unterschiede
zwischen der deutschen und franzdsischen Plakatwerbung an ei-
nem Beispiel demonstrieren: Auf dem Plakat ,,Le coup de balai"
war im Vordergrund der die eigene Partei représentierende, mit
einem Besen ausgestattete Arbeiter-Riese mit freiem Oberkdrper
zu sehen. Der Arbeiter-Riese wurde jedoch nicht im Akt des
Kéampfens, mit einer offensiven Ko&rpersprache oder einem

Neri-Ultsch 2005, 2, 37.
Ebd. 5f., 251.

W inkler 1999, 22.
Pross 1974,40.

FHLA

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wabhlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 153

selbstherrlichen Gesichtsausdruck abgebildet57, stattdessen fegt
er scheinbar lachelnd die Symbole von Geistlichen (Pinsel,
Kreuz), Adligen (Palast, Silber) und Militdr (Schiff, Sé&bel,
Schirmmutze) aus dem Bild. Sowohl die Fremd- als auch die
Selbstdarstellung wurde nicht weiter symbolisch aufgeladen.
Eine Besonderheit der Fremddarstellung der SFIO war jedoch,
dass sie ihre antiklerikale Haltung - u. a. ihrer programmati-
schen Forderung nach Laizismus entsprechend - durch die ver-
einzelte Verwendung der negativen Figur des Geistlichen hoch-
hielt.3

Abbildung 1: Le coup de Balai 1932, SFIO, Bibliotheque de documentation
internationale contemporaine Paris.

So féllt bei der vergleichenden Betrachtung der SFIO-Plakate
auch ohne eine quantitative Auswertung recht schnell auf, dass
sowohl negative Symbole wie beispielsweise Totenkdpfe, Dolche
und Brandfackeln in den Handen von negativen Figuren sowie
negative Stereotype anderer Parteien nur selten abgebildet wur-
denund auch die als positives Ziel dargestellte Zerschlagung des
politischen Gegners, die Vereinheitlichung von Feindbildern

5 Vgl. Abbildung 1.
58 Kittel 2000, 217ff.; Neri-U Itsch 2005, 53.

https://do. 71/978382¢ 216.78.216.36, am 19.01.2026, 11:2:10. lich gesch 3
untersagt, mit, 10 oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

154 Nazim Diehl

und die drastische Denunzierung dieser weitaus seltener zu se-
hen waren.

6 Fazit

Die Selbstdarstellung auf den NSDAP-Plakaten unterschied sich
von den anderen beiden Parteien, indem sich die Nationalsozia-
listen in erster Linie als ausgesprochen siegessicher, offen mili-
tant und selbstherrlich présentierten. So strotzten ihre Wahlpla-
kate von einem exzessiven Gebrauch eigener Parteisymbolik so-
wie relativ haufiger Abbildung von Uniformen als positive Sym-
bole. Die Abbildung von Uniformen und Parteisymbolen auf
KPD-Plakaten 1928-1932 hingegen ist von ihrer Haufigkeit zwi-
schen dem exzessiven Gebrauch von Parteisymbolik der NSDAP
und der zogerlichen symbolischen Aufladung der sozialdemo-
kratischen Wahlplakate zu verorten. Dies wurde jedoch dadurch
bedingt, dass die SPD uber nur wenige positive, parteieigene
Symbole verfugte.

Die NSDAP verfolgte die gezielte Denunzierung einzelner
Rivalen, indem sie ihre Konkurrenten zu einem zusammenhan-
genden Feindbild vereinheitlichte. Auf SPD-Plakaten hingegen
wurde zwar ein klarer Fokus auf die Wahlwerbung gegen die
Nationalsozialisten gelegt, jedoch wurden ebenso Geistliche und
Junker - wenn auch signifikant seltener - diffamiert.

Die Hé&ufigkeitsverteilung der kommunistischen Denunzie-
rungen gegenuber negativen Figuren der beiden anderen Par-
teien, Geistlichen sowie Junker blieb ungeféahr im Gleichgewicht,
obwohl laut Parteidoktrin und der Heftigkeit der Auseinander-
setzungen auf der StralRe eigentlich die Nationalsozialisten ne-
ben dem Kapitalismus der erklarte Hauptfeind gewesen sind.

Die franzdsische SFIO setzte ihre Plakatwerbung zwar mit
den gleichen Symbolen aus der Ikonografie der Arbeiterbewe-
gung um, jedoch in einem weniger erbarmungslosen Konkur-
renzkampf mit den anderen Parteien. Dies &uBert sich darin,
dass ein exzessiver Einsatz von negativen Figuren anderer Par-
teien im Zeitraum von 1928-1932 nicht stattgefunden hat. Die an-
dersartige historische Situation in Frankreich, die weniger ver-
hérteten Fronten zwischen den beiden linken Parteien und die
Abwesenheit einer system-nonkonformen Rechten hatten einen
Einfluss darauf, dass die politische Auseinandersetzung der
SFIO  trotz  einer  vergleichbaren Positionierung  im

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wabhlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 155

Parteienspektrum und einer &hnlichen Grundstruktur der ge-
stalterischen Werbemethoden einen geringeren Grad an Intensi-
tat erreichte als die Wahlwerbung der drei deutschen Parteien.
Nach der sogenannten Machtergreifung Hitlers im Jahr 1933
deuteten zahlreiche NS-Anhénger diese als logisches Resultat ei-
ner angeblich Uberlegenen nationalsozialistischen Wahlwer-
bung und konstruierten somit einen politischen Mythos, der auf-
grund seiner gesamtgesellschaftlichen Verbreitung lange Deu-
tungsmacht behielt sowie bis in die Nachkriegszeit hinein repro-
duziert wurde. Die Urspringe dieses politischen Mythos liegen
nicht nur in der sozialdarwinistischen NS-ldeologie, sondern las-
sen sich bereits bis zu den selbstverherrlichenden und siegessi-
cheren NSDAP-Wahlplakaten der 30er Jahre zurtckverfolgen.
So adaptierte die NSDAP nicht nur die Symbole und Werbeme-
thoden der konkurrierenden Parteien, sondern etablierte auch
den politischen Mythos ihrer vermeintlich tberlegenen Wahl-
werbung. Sie I&sst sich letztlich auf die Faktoren der exzessiven
Selbstverherrlichung, den Personenkult um Hitler, die Militanz
der Bewegung, die (drastische) Vereinheitlichung und die syste-
matische Denunzierung von Feindbildern komprimieren. Alle
diese Faktoren lassen sich aber ebenso auf den Wahlplakaten der
KPD und/oder der SPD wiederfinden, sodass die NSDAP Uber
keine grundsétzlich einzigartige Wahlwerbung verflgte, son-
dern etablierte Werbemethoden der beiden Arbeiterparteien
adaptierte. So reicht die Glorifizierung eigener Symbole sowie
die Radikalisierung von Feindbildern wohl kaum aus, um die
auf weitaus vielféaltigeren wie auch komplexeren sozio6konomi-
schen und gesellschaftlichen Entwicklungen basierenden Ereig-
nisse bis zur Machtergreifung 1933 monokausal zu erklaren.
Wéhrend ihrer Herrschaft etablierte die NSDAP jedoch bereits
den politischen Mythos erfolgreich, der aufgrund seiner schein-
baren Plausibilitat aus retrospektiver Perspektive bis zur Jahr-
tausendwende nur vereinzelt kritisch hinterfragt wurde.

Quellen- und Literaturverzeichnis

Archivalien

Bibliotheque de documentation internationale contemporaine
Paris, Plakatsammlung

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

156 Nazim Diehl

Bundesarchiv Koblenz, Plakatsammlung
Deutsches Historisches Museum Berlin, Plakatsammlung
Friedrich-Ebert-Stiftung Bonn, Plakatsammlung

Reunion des Musees Nationaux Paris, Plakatsammlung

Quellen

Liess, Albrecht/Wenisch, Siegfried (Hrsg.) 1996, Plakate als
Spiegel der politischen Parteien in der Weimarer Republik. Eine
Ausstellung des Bayerischen Hauptstaatsarchiv, Minchen.

Lux-Althoff, Stefanie 2000, Die Plakatpropaganda der Weimarer
Parteien zu den Wahlen und Volksabstimmungen von 1924 bis
1933. Dargestellt am Plakatbestand des Landesverbandes Lippe,
Lemgo.

Schoch, Rainer (Hrsg.) 1980, Politische Plakate der Weimarer Re-
publik 1918-1933, Darmstadt.

Darstellungen

Albertini, Rudolf von 1961, , Parteiorganisation und Parteibe-
griff in Frankreich 1789-1940", Historische Zeitschrift 193,
529-600.

Balistier, Thomas 1996, ,,Die Tatpropaganda der SA. Erfolg und
Mythos", in: Gerald Diesener/Rainer Gries (Hrsg.), Propa-
ganda in Deutschland. Zur Geschichte der politischen Massenbe-
einflussung im 20. Jahrhundert, Darmstadt, 23-34.

Behrenbeck, Sabine 1996, ,,Der Fuhrer. Die EinfUhrung eines po-
litischen Markenartikels", in: Gerald Diesener/Rainer Gries
(Hrsg.), Propaganda in Deutschland. Zur Geschichte der politi-
schen Massenbeeinflussung im 20. Jahrhundert, Darmstadt,
51-78.

Buchbender, Ortwin 1989, ,,Zentrum des Bdsen - Zur Genesis
nationalsozialistischer Feindbilder", in: Glinther Wagenleh-
ner (Hrsg.), Feindbild. Geschichte, Dokumentation, Problematik,
Frankfurt am Main, 17-37.

Diederich, Rainer/GrUbling, Richard 1973, ,,Zur Umfunktio-
nierung von Symbolen der Arbeiterbewegung in der Bildagi-
tation blrgerlicher Parteien", tendenzen 14, 27-33.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 157

Hagen, Manfred 1978, ,,Das politische Plakat als zeitgeschicht-
liche Quelle", Geschichte und Gesellschaft 40, 412-436.

Duverger, Maurice 1958, Les Partis politiques, Paris.

Henning, Eike 1988, ,,Anmerkung zur Propaganda der NSDAP
gegenuber SPD und KPD in der Endphase der Weimarer Re-
publik", Jahrbuch des Instituts flir Deutsche Geschichte 17, 209-
240.

Hahn, Hans Henning 2007, ,12 Thesen zur Stereotypenfor-
schung", in: Hans Henning Hahn/Elena Mannova (Hrsg.),
Nationale Wahrnehmung und ihre Stereotypisierung. Beitrdge zur
historischen Stereotypenforschung, Frankfurt am Main, 15-21.

Hein-Kircher, Heidi 2008, ,,Uberlegungen zum Verhiltnis von
« Erinnerungsorten » und politischen Mythen. Eine Anné&he-
rung an zwei Modebegriffe", in: Heidi Hein-Kircher/Ja-
roslaw Suchoples/Hans Henning Hahn (Hrsg.), Erinnerungs-
orte, Mythen und Stereotypen in Europa, Warschau, 11-24.

Hein-Kircher, Heidi 2013, ,,« Deutsche Mythen » und ihre Wir-
kung", Aus Politik und Zeitgeschichte 63, 33-38.

Janusch, Daniela 1989, Die plakative Propaganda der Sozialdemo-
kratischen Partei Deutschlands zu den Reichstagswahlen 1928 "bis
1932, Bochum.

Kampfer, Frank 1985, « Der rote Keil ». Das politische Plakat. The-
orie und Geschichte, Berlin.

Kampfer, Frank 1997, Propaganda. Politische Bilder im 20. Jahrhun-
dert, bildkundliche Essays, Hamburg.

Kittel, Manfred 2000, Provinz zwischen Reich und Republik. Poli-
tische Mentalitaten in Deutschland und Frankreich 1918-1933/36,
Minchen.

Medebach, Friedrich 1941, Das Kampfplakat. Aufgabe, Wesen und
GesetzméRigkeit des politischen Plakats, nachgewiesen an den Pla-
katen der Kampfjahre von 1918-1933, Limburg.

Neri-Uttsch, Danieta 2005, Sozialisten und Radicaux - eine
schwierige Allianz, MUnchen.

Neumann, Sigmund 1986, Die Parteien der Weimarer Republik,
Stuttgart.

Patin, Nicolas 2014, La catastrophe allemande. 1914-1945, Paris.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

158 Nazim Diehl

Patin, Nicolas 2014, ,L'antiparlementarisme des deputes com-
munistes allemands”, in: ANR PAPRIK@2F. Online verfugbar
unter: http://anrpaprika.hypotheses.org/1625. Zuletzt zuge-
griffen am 31.08.2016.

Paul, Gerhard 1990, Aufstand der Bilder. Die NS-Propaganda vor
1933, Bonn.

Paul,Gerhard (Hrsg.) 2009a, Das Jahrhundert der Bilder. 1900 bis
1949, Gottingen.

Paul, Gerhard 2009b, ,,Kampf um Symbole. Symbolpublizisti-
scher Burgerkrieg 1932", in: Gerhard Paul (Hrsg.), Das Jahr-
hundert der Bilder. 1900 bis 1949, Gottingen, 420-427.

PROSS, Harry 1974, Politische Symbolik. Theorie und Praxis der 6f-
fentlichen Kommunikation, Stuttgart.

Rademacher,Hellmut 1970, Klnstlerische Ausdrucksmittel im po-
litischen Plakatschaffen in Deutschland von der Novemberrevolu-
tion bis zur Errichtung der faschistischen Diktatur (1918-1933).
Ein Beitrag zur Asthetik des politischen Plakates, Halle.

Schlagendhauffen-Maika, Regis 2009, ,,Innerer Feind oder
existenzieller AuBenseiter. Die Figur des Juden, des « Zigeu-
ners » und des Homosexuellen", in: Reinhard Johler (Hrsg.),
Zwischen Krieg und Frieden - Die Konstruktion des Feindes. Eine
deutsch-franzgsische Tagung, Tubingen, 297-308.

Stachura, Peter D. 1978, ,,Der Kritische Wendepunkt? Die
NSDAP und die Reichstagswahlen vom 20. Mai 1928", Vier-
teljahreshefteflir Zeitgeschichte 26, 66-99.

Tidl, Georg 1993, ,,Abzeichen und Symbole der Sozialdemokra-
tie - bis zum Zweiten Weltkrieg und ihr MilRbrauch durch
die Nationalsozialisten", in: Wolfgang Bandhauer/Jeff Ber-
nard/Gloria Withalm (Hrsg.), Sozialdemokratie. Zeichen, Spu-
ren, Bilder. Akten eines interdisziplindren Symposiums der Oster-
reichischen Gesellschaftfiir Semiotik, Wien, 239-260.

Weirmann, Kartheinz 1991, Schwarze Fahnen, Runenzeichen. Die
Entwicklung der politischen Symbolik der deutschen Rechten zwi-
schen 1890 und 1945, Dusseldorf.

W estphal, Uwe 2002, Werbung im Dritten Reich, Berlin.

Winkler, Heinrich August 1999, , Demokratie oder Burger-
krieg. Die russische Oktoberrevolution, als Problem der

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://anrpaprika.hypotheses.org/1625
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://anrpaprika.hypotheses.org/1625

Wabhlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 159

deutschen Sozialdemokraten und der franzdsischen Sozialis-
ten”, VierteljahresheftefiirZeitgeschichte 47,1-24.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

Tolkien's Middle-Earth.
A Myth in a Test Tube

Robin Auer & Maria Krampelmann (Heidelberg)

1 Introduction

When dealing with myth, the intuitive question to ask is: 'What
is myth?' The sheer variety and scope of possible answers, how-
ever, has rendered this question impractical, and as hoping to
find a concise definition for a phenomenon so widely discussed
seems undue, one may find that asking what 'constitutes’ myth
is amore humble, yet perhaps also more rewarding pursuit, as it
asks for aspects rather than consistent concepts. There is a huge
variety of aspects that might be studied when engaging with
myth and in the course of this paper we will try to cover those
that seem to us indispensable: essential components, workings,
and functions. Unlike most research, however, we will approach
these aspects of myth from yet another perspective and ask: "How
is myth made?' In order to do this, we will take a look at a mod-
ern myth the creation of which might be the most well-docu-
mented process of myth-making: J.R.R. Tolkien's Middle-Earth
mythology.

'The construction of elaborate and consistent mythology (and
two languages) rather occupies the mind' writes Tolkien in a let-
ter to his publisher Stanley Unwin in 1937.1And indeed Tolkien's
mind seems to have been occupied with this act of constructing
Middle-Earth for most of his life, while his professional career
was spent studying and lecturing on philology and the medieval
myths of (Northern) Europe at Oxford University.

We will therefore start by problematising existing concepts
and conceptions of myth and developing our own linguistic ap-
proach, followed by a discussion of the ways in which Tolkien as
a scholar was influenced by myth and in turn went on to influ-
ence myth with his literary work. The final part will then deal
with Tolkien's mythical world and its languages in detail, and
how a characterisation of myth as an inherently linguistic phe-
nomenon can be derived from Tolkien's synthetic myth.

1 Tolkien 1995, 19. When referring to the collected letters, we indicate
the number of the letter rather than the page.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

162 Robin Auer & Maria Krumpelmann

2 Pondering Myth

2.1 Myth & Myth-Making

Myth as such seems to have become a rather bloated term, ready
to be applied to almost anything given an appropriate or 'suffi-
cient' contextualization. From the more typical forms of ancient
myth, often closely linked to a wider mythology, to modern
'myths' such as sports stars and media trends one gets the im-
pression that, as far as calling something ‘'myth' is concerned, an-
ything goes. Myth has itself become a myth.

Undoubtedly, though, nothing Starts out as myth. The one
thing all alleged 'myths' have in common is that they require an
act of making or re-making (or 'branding' and ‘re-branding' in
the context of modern phenomena like sports stars etc.). Far from
constituting a closed category, myth appears to be able to incor-
porate any phenomenon that has undergone appropriate trans-
tormation. This transformation, a process often referred to as
'myth-making’, is in some approaches taken to be a central de-
fining feature of myth, and the questions of whether this trans-
formation is inherently narrative (that is, whether or not the
transformation is based on a 'turning-into-story') and whether
this narrativity is in turn a prerequisite for myth remain at the
core of critical debate.

2.2 Conceptions of Myth

As has already become discernible, the main problem in dealing
with myth on an academic level lies in defining the very subject
of examination in the first place. Casting aside common populér
and rather deprecating conceptions of myth as something ficti-
tious and untrue, one is left with two main strands of battling
approaches: one characterising myth by its subject matter and
context of occurrence, the other defining myth according to its
form and function2. Within the first strand, the main debate is

Instead of this rather broad (and obviously only provisional) dichot-
omy on a first fundamental level, ANDREW VON HENDY, in the introduc-
tion to his work on The Modem Construction of Myth distinguishes four
'types of theories": 'the ideological, the folkloristic, and the constitutive,
[which] all stem from and stand in relation to a fourth, a romantic or
transcendental original.' (2002, xi) It is important to note, here, that von

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 163

about whether myth is a matter of topic (meaning that there is a
specific kind of 'mythical' raw material)3or of typical motifs and
a certain temporal setting. Within the second (and generally
more recent) strand, there is great variety of approaches ranging
from identifying a certain mythical style (a kind of 'mythic mode'
of narration grounded in structural and formal features) to the
formulation of mythic functions4.

Two major influential theories of myth were developed by
Roland Barthes and Northrop Frye5. Both published in 1957, Ro-
land Barthes' Mythologies and Northrop Frye's Anatomy ofCriti-
cism quickly became seminal works of scholarly engagement
with myth. In his first essay, dealing with his 'theory of modes’,
Frye deals with ‘myth in the common sense of a story about a
god' (Frye 1957, 33) which requires a divine hero. He then goes
on to use the term myth in the sense of '[t]he union of ritual and
dream in a form of verbal communication’ (Ibid. 106) in his essay
on a theory of symbols. So he uses myth in two very different
ways: firstly, to denote a certain kind of story, almost a literary
genre; and secondly, to describe an act of symbolising that in-
volves certain predetermined elements (namely ritual and
dream). This is a very important conceptual development, as it
places myth somewhere in between being concerned with cer-
tain ideas or concepts, and being essentially a particular kind of
discourse; it is therefore treated as a kind of hybrid in that it

Hendy's distinction differs from ours not only in the number and mode
of distinction of its categories, but more importantly in its aim. While
von Hendy intends to '[clarify] the principal lines of development in
the construction of the concept’, (ibid.) we instead survey existing ap-
proaches in order to locate our own working definition within the
broader field of approaches to literary and linguistic phenomena in
general.

There are some obvious obstacles for any kind of ‘'topical’ definition of
myth, as may be clear from the increasing number of 'myths' and their
growing diversity in terms of topic. These 'topical' definitions or theo-
ries of myth are therefore closely linked to a historical approach to myth
and overlap to some extent with von Hendy's folkloristic and romantic
theories.

Again, this strand overlaps to some extent with von Hendy's ideologi-
cal and constitutive theories.

Frye's and Barthes' theories belong to what we have called the first and
second strand of theories, respectively (though Frye also displays as-
pects of the second strand).

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

164 Robin Auer & Maria Krumpelmann

applies a particular form to a particular content and thus relies
on both.

Barthes, coming from a different academic tradition, goes
way further in his Mythologies. As, however, Barthes' work is
likely to receive detailed attention elsewhere within this essay-
collection, focusing on some points that are essential to the pro-
gress of our argument will be sufficient. Probably the most im-
portant of Barthes' hypotheses is that ‘'myth is language'6 or,
more precisely, that ‘'myth is a type of speech'7. This enables him
to discern myth as something that ‘cannot possibly be an object,
a concept, or an idea; it is a mode of signification, a form.'(IBID.)
In getting rid of the need for relying on a certain kind of content,
Barthes takes a conceptual leap and clearly situates myth within
the realm of semiotics.

The fundamental dilemma of dealing with myth is re-
flected in this vast rdénge of approaches: Lacking both a clear-cut
definition from the prescriptive side and a sufficient limitation of
things or concepts that might be referred to as 'myth' from the
more descriptive side§ it is rather difficult to find a starting point
for characterising the phenomenon adequately. Even the narra-
tive substance of the myth, previously taken for granted, has
been undermined by Barthes and others by accepting symbols
and other visual Stimuli as myth, substituting discourse for narra-
tive.

For our own working definition, we will therefore resort to
the Oxford English Dictionary (OED) in order to try to resolve
what seem to us to be the remaining issues: the question of the
essentiality of the narrative aspects of myth, and the nature of the
relation between myth and reality (in an ontological sense).

6 Barthes 2009, Xix.

7 Ibid. 131

8 The distinction made here between prescriptive and descriptive is a
very general one. It corresponds to a great extent with approaches
viewing myth as either relying on content and form, or as a matter of
form and function. The unifying idea, then, seems to be that there is a
distinct form that myth takes (which is different, however, from saying
that it is the one defining feature of myth).

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 165

2.3 The OED & the Pragmatic Approach

Following a kind of 'etymologist's approach' our treatment of
these aspects of myth will draw heavily on the most reliable
source for the development of actual usage of terms available to
scholars of English philology, the OED. Tolkien himself was in-
volved in compiling the very first edition of the OED and his Cre-
ative work was greatly influenced by this 'etymologist's ap-
proach' as shall be seen later. The OED is an extraordinary source
in that it provides not only all denotations and connotations of a
word, but also additional information regarding its etymology
including different forms of the word and their respective first
documentation.

As far as myth is concerned, the OED lists no less than five
meanings, grouped into two major denotations:

1

a. A traditional story, typically involving supernatural beings or forces,
which embodies and provides an explanation, aetiology, or justification
for something such as the early history of a society, a religious belief or
ritual, or a natural phenomenon. Myth is strictly distinguished from al-
legory and legend by some scholars, but in general use it is often used
interchangeably with these terms.

b. As a mass noun: such stories collectively or as a genre. In later use
coloured by sense 2a.

2

a. A widespread but untrue or erroneous story or belief; a widely held
misconception; a misrepresentation of the truth. Also: something exist-
ing only in myth; a fictitious or imaginary person or thing.

b. A person or thing held in awe or generally referred to with near rev-
erential admiration on the basis of popularly repeated stories (whether
real or fictitious). Cf. LEGEND n. 8.

c. A populér conception of a person or thing which exaggerates or ide-
alizes the truth.

As can already be seen, the first, traditional meaning clearly cor-
responds to Frye's notion of myth as a special kind of story, ex-
panded to include a certain epistemological function. Yet for our
approach the second meaning seems to yield more promising
Statements. All three aspects of the second meaning focus to a
certain extent on the ontological Status of myth. 2.b. is even more
precise in drawing attention to the irrelevance of the factuality or
fictitiousness of a myth's content. Like the linguistic sign itself,
myth's contentual relation to a factual reality seems arbitrary.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

166 Robin Auer & Maria Kriumpelmann

From a synchronic point of view, Barthes is right in confirm-
ing Saussure's notion of the sign as being conventional and arbi-
trary. To complicate matters, however, language is a whole Sys-
tem of signs, and by definition elements within that System are
not wholly conventional and arbitrary, but also subject to certain
limitations and the internal structure of the System. Whether or
not that system is in itself again conventional and arbitrary does
not really make a difference (but surely poses an interesting
question). And there is a further limitation in that both a partic-
ular sign as well as the system of signs (language) have a histor-
ical dimension to them, which makes it necessary to also analyse
their diachronic properties. We may find, after all, that while,
theoretically, an abstract, ideal Saussurean sign may well be both
conventional and arbitrary, particular signs (while still being es-
sentially conventional) are not arbitrary, in that they have a (hi-
)story to them and thus a narrative element. The necessary con-
ventionalisation disrupts the integrity of the sign's arbitrariness.

In a way, we are confirming not only Barthes' notion that
'myth is language'9 but also asserting the validity of the reverse,
namely that language is myth.10So while Barthes insists that 'lan-
guage needs special conditions in order to become myth' (Ibid.
131), we take language to be essentially and inherently mythical
in the ways it functions. The relation between myth and reality
we propose is 'pragmatic’ in that it does not try to relate myth
'back’ to some fixed concept of what reality is1l Instead, we claim
that myth is 'real’ in a pragmatic way of relating it to its effect.
Those effects are closely linked to what we have identified as the
content-and-context strand of theories and also to the workings
of myth that Barthes identifies: Certain myths prompt certain re-
actions. Be it in actual traceable deeds related to political

(=]

Barthes 2009, xix.

D This notion may at first seem identical to Barthes' claim that 'Myth is a
type ofSpeech’, but it goes further in claiming that language is inherently
- even if to varying degrees - always mythical. This subtle difference
also makes clear that Barthes did not intend his 'myth is language' to
be generally reversible. He implies congruency, not identity.

N As should have become clear from taking a structure- and form-based

approach whether or not the ‘content’ of a certain myth expresses fac-

tual realities of the ‘real world' becomes essentially irrelevant. Also, this

‘real world' is too fuzzy a concept in philosophical discussions and car-

ries all kinds of problematic implications that entail awhole worldview

or philosophy.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 167

ideology (in both positive and negative ways), in more subtle ef-
fects of shaping notions and ideas in a society as a whole, or even
in prompting critics to write about the need for de-mythologis-
ing myth. This effect of myth cannot be denied and it is inde-
pendent from whether or not those reactions are a result of mis-
interpreting myth as something factual. The effect remains ‘real’
and is unquestionably, even if indirectly, caused by the myth12

Our dictionary-based approach is therefore characterised by
two essential features: It treats myth as a narrative phenomenon
of form and relation, and it defines myth's relation to reality as
‘real' in pragmatic terms, just as the formal aspect is treated in
pragmatic terms by thinking about what formal features are nec-
essary to cause an effect (in a kind of minimalist and deconstruc-
tivist way). Our engagement with Tolkien, then, serves as an ex-
ample to illustrate how language in itself and on its own is both
a necessary and sufficient criterion for myth.

2.4 The Meaning of Words

Following that approach, myth is an inherent part of words, un-
surprisingly also of the very word 'myth" itself. Just on its own,
it necessarily conjures up all kinds of ideas. Because of its intrin-
sically arbitrary and conventionalised nature as a sign, we have
different notions of what myth actually is, wonder how it came
to carry such a variety of connotations, and finally trace the de-
velopment of its meaning and its use in certain context. From just
looking up the word in a dictionary or even just thinking about
its meaning in some depth, we immediately construct an idea of
the history of 'myth' as aword which links in with general social
and intellectual history and how talking about myth has actually
affected society. The word is deeply rooted in both its historical
development and in its relation to other words within language,
from which it is distinguished and through which it is defined.
How does that myth, inherent in language, take actual form?
A simple yet very true answer to that question would be: in hu-
man discourse; actual use of language, discourse in the form of
both speech and thought (to some extent determined by lan-
guage). Linguistic performance is an act of 'myth-making' and

2 One mighteven say that this kind of being 'real' matters more than the
original factual Status of something, as it has immediate effects on the
future, but that is another matter.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

168 Robin Auer & Maria Kriumpelmann

the key to relating the linguistic matter of myth to its actual ut-
terance and thereby to its effect, situating myth in-between, or
probably even as the actual link between what has traditionally
been differentiated as langue and parole.

While it has turned out preposterous and perhaps even im-
possible to define myth by its ever-hazy content, myth's form or
mode of presentation remains invariably the same in the sense
that it is ever substantiated in human discourse and thus must
become traceable within the complexities of language (shaped by
its use).

Elaborating that idea, language may be identified as being
able to mediate as well as preserve what we provisionally refer
to as 'the mythical mode'. Only within the medium of language
and its transformation ('making’) into words can myth become a
comprehensible part of human discourse and create an 'effect’ in
the first place.

3 Tolkienian Myth

3.1 Tolkien and Myth

It is at this point in our argument that Tolkien's particular ap-
proach of 'making mythology' comes in. In contemplating this
mythology, a lot may be gained by reading his Creative works in
relation to his academic career, as 'for him the two activities were
utterly, indissolubly linked—perhaps more so than for any other
writer or philologist.'13

For the wider public, Tolkien's Contemporary fame is per-
haps almost solely based on his literary works The Hobbit (1937),
The Lord of the Rings (1954) and The Silmarillion (posthumously
published in 1977). It is a widely unknown fact that he was also
a distinguished scholar and philologist of his time, an expert in
languages like Old and Middle English, Old Norse as well as
their respective mythologies.

Tolkien spent most of his childhood and youth in Birming-
ham (1896-1911) and at a very early age discovered his love of
languages and his delight in a word's shape and sound. Already
during that time, he took this - at first purely aesthetic - interest
to the next level by beginning to invent his own languages. While

BB Gilliver/Marshall/Weiner 2006, Vvii.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 169

this would at first involve producing extensive lists of made-up
words and attempts at creating a suitable grammar for them,
these efforts already laid the foundation for his developed Elven-
languages 'Quenya’ and 'Sindarin’, both of which not only pos-
sess comprehensible Systems of morphology and syntax but pro-
vide us with a - wholly made-up and yet coherent - linguistic
history.

Beside inventing languages for the sake of his own pleasure,
the teenage Tolkien also became more and more immersed in the
history of real languages such as Welsh, Gothic and Old Norse.
His general interest in languages at this point in his life bears
witness to his deep-rooted awareness for the historical dimen-
sion of a language (its somewhat organic process of coming-into-
being). Behind this notion lies Tolkien's later conviction that a
language lacks authenticity and function if it does not possess a
tradition or, in a wider sense, a ‘'mythology’ it can draw on.

Educated first at King Edward's School, Birmingham, and
later at Exeter College, Oxford, Tolkien subsequently worked as
an assistant for the first edition of the Oxford English Dictionary
for two years from 1920 onwards and took up a post at the Uni-
versity of Leeds upon his return from war Service, but soon went
back to Oxford to become the Rawlinson and Bosworth Professor
of Anglo-Saxon and a fellow of Pembroke College, and later Pro-
fessor of English Language and Literature at Merton College.

During his short time at Leeds and the following decades at
Oxford, Tolkien established himself as one of the specialists in
his field. His academic publications range from his editions and
translations of Old and Middle English texts like Sir Gawain and
the Green Knight (1925), Sir Orfeo (1944), Ancrene Wisse (1962),
over works on Middle English vocabulary and dialects, to his
seminal articles Beowulf: The Monsters and the Critics (1936/1937)4
and On Fairy Stories (1939/1947)15 which still form an essential
part of the syllabus in Oxford and elsewhere.

Recent years have seen posthumous publications including
verse renderings of the story of Sigurd the dragon-slayer (The
Legend of Sigurd and Gudrun, 2009), Arthurian legend (The Fall of
Arthur, 2013), Beowulf (Beowulf: a Translation and Commentary,

XU 1936 Israel Gollancz Memorial Lecture to the British Academy; pub-
lished in 1937.
5 1939 Andrew Lang Lecture at St. Andrews; published in 1947.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

170 Robin Auer & Maria Kriumpelmann

2014), and a tale from the Finnish Kalevala (The Story of Kullervo,
2015).

While Tolkien remained constantly engaged in his academic
studies throughout his life, he over time also became more and
more intrigued by his literary project of creating his ‘Middle-
Earth mythology'. In his everyday life, the two aspects of literary
and academic ambition offen appeared to be utterly incompati-
ble - this certainly became apparent in the amount of disap-
proval he received for his literary endeavours by many of his ac-
ademic colleagues at the time. Strangely enough, though, we
may with hindsight see the pronounced ongoing discourse be-
tween his academic interests and his personal Creative impulses.
His semi-academic works most clearly '[reflect] the cross-fertili-
sation between his scholarly and Creative activity'16

It would, however, be too simplistic to say that this is a one-
way relation. Creative writing serves as a readily available (and
in fact the only available) playground and testing ground. For
Tolkien, as shall be seen, writing myth served as the philologist's
test tube, the evocation of laboratory-conditions under which lin-
guistic theories and ideas could be tested and revised according
to the judgement of both author and reader.

3.2 Tolkien and Philology

The above excerpt referring to the word 'myth’ taken from the
OED gives an impression of the meticulous procedure through
which Tolkien in his profession as a philologist (most systemati-
cally in his post of researching words for the OED) would at-
tempt to understand the layers and idiosyncrasies of aword's se-
mantics in relation to its form along a historically-charged time-
line.

By dissecting and thus raising awareness for the otherwise
unconscious process of word-building, a philologist may try to
lay bare the dynamics that make up the very concepts of words
themselves. Naturally, such work does never remain within the
realms of pure linguistics, but is bound to extend into all kinds
of fields such as psychology, sociology and, arguably most sig-
nificantly, history. In his portrayal of Tolkien's commitment to
language, The Road to Middle-Earth, Tom Shippey offers a fasci-
nating insight into the way in which philology may cast light

16 Turner 2008, 2.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 171

upon what he provisionally refers to as an ‘asterisk-reality'17.
Armed with the knowledge of the development of languages,
their sound changes as well as their complex interrelations with
other languages, a philologist may set out to reconstruct a past
stage of a language or even a howadays extinct one like Gothic.
More importantly, he may thereby touch upon something be-
yond pure linguistics, something, in Shippey's words, like 'the
history of a vanished people'l8

Historical sources, for example, have presented Attila the
Hun as 'an enemy of the Goths under Theodorid'19to us. A phil-
ological investigation into the matter, however, identified the
name 'Attila’ to be the diminutive form of the Gothic word for
‘father' (atta). This strongly suggested that there must have been
a 'presence of many Goths in Attila's conquering armies'2 and
guestioned the assumption of the Goths being strict opponents
of Attila.

While such philological enquiry may be mistrusted as a reli-
able source as it categorically lacks sufficient historic evidence, it
may nonetheless give an idea of the 'thrill of old passion lurking
in [a] name'2 that prepossessed Tolkien as a scholar and was, in
turn, to be reflected in the very genesis of his Creative work. In
one of his letters to his friend W. H. Auden Tolkien writes:

[L]anguages and names are for me inextricable from the stories [...]
They are and were so to speak an attempt to give a background or a
world in which my expressions of linguistic taste could have a function.
The stories were comparatively late in coming.2

While his languages, for Tolkien, were at all times his primary
concern, his line of argument here puts forward the perhaps
somewhat curious thought of the languages necessitating the
creation of amythology. His choice of words is particularly note-
worthy for our argument in the sense that he makes explicit use
of the term 'function’ when referring to the stories and their re-
lation to the languages. What he had in mind by that relation ex-
actly shall now be illuminated with a few examples.

7 Shippey 2005, 22.
Ibid. 17.
Ibid. 18.
Ibid. 18.
Ibid 19.
Tolkien 1995, 163.

BRRB BB

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

172 Robin Auer & Maria Krumpelmann

3.3 Tolkien and his Sources - 'Thorin & Co.'

Tolkien's engagement with the languages of Northern Europe
made him familiar with manuscripts of the Prose Edda and the
Poetic Edda, which together constitute the prime stére of Scandi-
navian mythology today. In both of these, one can find (although
differing to a certain degree) lists of dwarf names comprising -
beside several others - almost all the names of dwarves that set
out with Bilbo Baggins on his adventurous journey to the Lonely
Mountain: Dwalin, (Balin)23 Kili, Fili, Dori, Nori, Ori, Oin, Gloin,
Bifur, Bofur, Bombur and Thorin Oakenshield24. In his dissection
of their meaning based on the Version found in the Poetic Edda
(Reykjavik, Arni Magnusson Institute for Icelandic Studies, MS
Codex Regius), Jim Allan pinpoints the way in which their ety-
mological meaning, while not always entirely resolvable, forma-
tively plays into the narrative of the The Hobbit and The Lord ofthe
Rings2.

In The Lord of the Rings, Gimli begins chanting a poem,
while the fellowship rests on its journey through the depths of
Moria. This poem recounts the story of Durin, the first dwarf
king of Moria, whose glorious period of reign is at that time long
lost, but who is prophesied to eventually ‘wake [...] again from
sleep'Xto restore the peace and wealth of former days. In the list
of Scandinavian names, one finds an instance of the form 'Dur-
inn'Z;, which Allan identifies as containing the Old Norse stem
‘darr-', denoting 'slumber, sleep’, making '‘Durinn’ literally
translate to 'the Sleeper:2As in the case of Edrendil, we can see
Tolkien adhering to the idea that a name is capable of accommo-
dating a narrative potential on its own.

The arguably most striking detection within the list may be
the name '‘Gandalfr'2. Carpenter teils us that, according to earlier
drafts of The Hobbit, Tolkien had first intended Gandalf3to take

2 'Balin'is not found in the list. Allan argues that the name might be de-
rived from ’'bal' (fire) (A llan 2003, 223).

24 All of the names are already normalised to an anglicised spelling here.

5 Allan 2003, 220-226.

2% Tolkien 2007, 413.

27 Anglicised by degemination of <-nn> to <-n>.

28 Allan 2003, 223.

2 Ibid. 222.

D Anglicised by omissionnominative ending <-r>.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 173

the role of the company's ‘chief dwarf'3L In Allan's analysis, the
term is glossed as meaning ‘[s]orcery-elf'® in that sense effec-
tively breaking ranks with the semantics of most of the other
names. Its subsequent re-ascription to the wizard of the story, not
the dwarf, demonstrates Tolkien's way of adding to a sign's ar-
bitrariness the dimension of relating its linguistic form back to
the etymological source.

The 'rules’ of philology, that Tolkien uses consistently, make
this drawing on a sign's diachronically conventionalised content
a very systematic and conscious manner of picking the semantic
components which he, in anext step, works into his own Middle-
Earth mythology.

3.4 Tolkien and Language - 'Eédrendil the Seafarer’

According to Humphrey Carpenter, Tolkien's biographer, it ul-
timately was a line from the Old English poem Crist by the poet
identified as Cynewulf that is said to have struck Tolkien so pro-
foundly that Carpenter claims it to be marking the very begin-
ning of Tolkien's mythology. The Old English line goes as fol-
lows:

Eala Earendel engla beorhtast /ofer middangeard monnum sended.
("Hail Earendel, brightest of angels, above the Middle-earth sent unto
men."3)

In Hall's Concise Anglo-Saxon Dictionary, 'Earendil’ is glossed as
'dayspring, dawn' and ‘ray of light' (Hai1 1960, 96). Tolkien,
however, insisted that in this context the word must have had
another, 'special meaning' that exceeded its dictionary meaning.
According to Carpenter, Tolkien assumed 'Earendel’ to be both
referring to John the Baptist in this particular religious context
but also to the Morning-Star in a more general sense, that is Ve-
nus.

But even if this meant that - as in the case of Attila the Hun -
pure philology was apparently overstretched in providing Tol-
kien with factual certainty for what exactly Cynewulf in Old
English times had had in mind when uttering ‘Earendel’, the in-
stance of the word form in this context itself made Tolkien sense

3l Carpenter 2000, 181.
2 Allan 2003, 222.
3 Carpenter 2000, 72.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

174 Robin Auer & Maria Krumpelmann

something 'very remote behind it [...] far beyond ancient Eng-
lish'34 Philology did not provide an unambiguously correct an-
swer, yet it posed to Tolkien the inexhaustible and to him more
interesting question of pondering all it could have meant.
Reflecting on this very essentially 'Tolkienian' reaction to
language's and history's ultimate indeterminacy, Shippey notes:

One sees that the thing which attracted Tolkien most was darkness: the
blank spaces, much bigger than most people realise, on the literary and
historical map.%

It was the word form's abiding suggestiveness that prompted
Tolkien to imagine his very own story to it: By composing a
poem, he created the character of Earendel, the Evening Star, on
his voyage from Westerland.%

Eventually, this was followed by the word's systematic inte-
gration into his own invented language 'Quenya’. In the Intro-
duction to Elvish compiled by Jim Allan, the term 'Edrendil’ is
glossed as its original OE meaning '‘Morning-Star' but also as
'Ocean-friend' or '‘Ocean-lover'.37 Taking a closer look, one finds
separate entries both for 'E&ren’ referring to the 'Sea' or the
'‘Ocean'3 and the suffix 'ndil' or 'dil' (following the liquids [r]
and [1]) denoting-'friend,-lover'3.

This strict method of incorporation illustrates Tolkien's
somewhat rigorous sense of Obligation that admonished him to
stay true to a word's etymological history. As displayed in the
example, the 'new' or, more accurately, 'secondary' meaning to
the word that Tolkien adds is carefully fitted into the old context
so as not to flaw the 'organic' nature of the overall picture: In the
posthumously published version of the Silmarillion, Edrendil ap-
pears as the legendary Mariner who carries the Morning-Star on
his brow into the sky4) testifying that in spite of it acquiring new
semantic components the word's original meaning remained at
the very core of the story.

Carpenter 2000, 72.
Shippey 2005, 44.
Carpenter 2000, 78.
Allan 2003, 29.

Ibid. 29.

Ibid. 35.

Cf. Tolkien 1999, 300.

5 8BYBHR

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 175

Then, at a chronologically later point within the mythology's
narrative, mention of Edrendil finds its way into The Lord of the
Rings. After being tricked into Shelob's lair by Gollum, Frodo
Baggins unveils the phial containing the light of Edrendil en-
dowed to him by Galadriel and calls out for aid to a visionary
Edrendil: 'Aiya Eé&rendil Elenion Ancalima!" (Quenya for 'Hail
Eéarendil, brightest of stars!')4L

This instance aptly illustrates the presence of two very differ-
ent concepts concurrently coming into effect in this single word
form 'E&rendil’: For one, 'Edrendil’ here refers to the physically
present light of Galadriel's phial, and on the other hand, it de-
notes a somewhat non-corporeal force for good that Frodo ad-
dresses in a moment of despair.

Intriguingly it exemplifies how any subject-matter within the
closed system of Tolkien's secondary world cannot remain ‘once-
made' if it continues to be discoursed about, but is governed by
an on-going process of re-making as long as it persists as an ac-
tive part of the system: For Frodo as a character within this Sys-
tem and thus a participant in its continuing discourse, 'E&rendil’
who came into the narrative as the Seafarer at one past point4,
has become a myth, while Frodo in turn comes to us readers as a
piece of a mythology.

3.5 Tolkien and Creation - 'What is a hobbit?"

It would certainly be a naive assertion to propose the creations
of both The Lord of the Rings and The Hobbit to be completely ex-
plainable by contemplating the linguistic constructions of certain
words that Tolkien happened to come across in his academic
studies. The many factors, ideas and notions that may play into
the Creative process of a writer's imaginative mind remain - as
language itself does - ultimately too complex and opaque to ever
be entirely dissolvable. But instead, it would perhaps not be too
far off the mark to say that at all times in the process of his liter-
ary creation Tolkien remained faithful to the overall idea that
language itself precedes and even necessitates a narrative
(myth). Without it, there would be no story to teil; with it, a story
must be told.

4 Tolkien 2007, 942.
£ Cf. Tolkien 1999, 300.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

176 Robin Auer & Maria Krampelmann

One of the most famous and well-known words associated
with Tolkien's literary works can, despite some controversy, in-
deed be identified as his very own invention: the hobbit. Tolkien
in his lifetime was quite convinced that the term 'hobbit' came to
him out of the blue while he pursued the then somewhat irksome
task of marking exam papers43. Nonetheless, he conceded the
possibility of having read or heard the word betdre by remarking
in a letter 'that buried childhood memories might suddenly rise
to the surface long after'4d. Some time after his death, the term
'hobbit" was indeed found in a long list of 'supernatural beings’
appearing in the so-called 'Denham Tracts's recorded bet6re
Tolkien's time. However, since Tolkien was, when using the
word, unaware of this, any semantic connection to the older re-
cording would have been an unconscious one and thus not one
that Tolkien was deliberately paying homage to in the same way
as with 'Earendel’ or 'Gandalf: What is relevant to our argument
is that Tolkien's concept of a 'hobbit' was beyond doubt unprec-
edented.

Believing the 'hobbit' to be his own invention, Tolkien all the
more feit an imperative need to 'fit the word into the linguistic
landscape of Middle-Earth'46by employing his philologist's skill
of 'reverse engineering'4r. After the two hobbits Meriadoc and
Peregrin have greeted Theoden, king of the Rohirrim in The Road
to Isengard, Theoden answers them: '[H]ere betdre my eyes stand
yet another of the folk of legend. Are not these the Halflings, that
some among us call the Holbytlan?'48.

Since Tolkien devised his Rohirrim to be Speakers of Old
English, 'holbytlan' can be identified as a compound word con-
sisting of 'hol' meaning 'hole'®d and 'bytla’, the poetic variant of
'bylda’, that arguably signifies a 'builder' or 'householder's0. The
word 'hole-builder' as such, however, cannot be found in any
Old English dictionary. As Gilliver, Marshall and Weiner in their
discussion of Tolkien's handling of words aptly observe, he ‘is
playfully suggesting' that an OE form 'holbytla’, if it had existed,

Cf. Carpenter 2000, 181.
Tolkien 1995, 319.

Ibid. 146.

Ibid. 144.

Ibid.

Tolkien 2007, 727.

Hall 1960,189.

Ibid. 61; 63.

SESEHESEERD

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 177

may well have developed into its Present Day English form 'hob-
bit".5LWithin the Appendices to The Lord ofthe Rings, Tolkien takes
matters even further by revealing the human tongues of Middle-
Earth and Modern English to actually be of quite different lin-
guistic origin. 'Hobbit', he explains, is in his secondary world ac-
tually expressed by the word form 'kuduk’ (analogously derived
from 'kud-dukan' which also denotes a 'hole-dweller') and as
such was only translated by him for our - the readers' - sakes.®2

While Tolkien's argument here doubtlessly contains a whim-
sical or even impish undertone, it serves to shed light on the con-
sistency of method that underpins his story-making (and myth-
making). Even or especially when dealing with made-up words,
Tolkien found them to be useless if their linguistic form itself was
unable to equip them with the tools of intrinsically signifying a
meaning of their own. With this ‘invented' etymology in mind,
the famous first sentence of The Hobbit reveals itself to actually
be a somewhat pleonastic spelling out of its own subject-matter:
'In ahole in the ground there lived a hobbit'53

In his pre-eminent position as a philologist, Tolkien very con-
sciously feit this connection between a word's form and its nar-
rative potential. His linguistic pondering made him discover that
a form must - for the pragmatic justification of its own existence
- condition a function. And this inherent function he recognised
was - at least partially - mythical.

It would, however, be wrong to conclude that his linguistic
expertise made him more receptive to myth in terms of its prag-
matic effect than other people who lacked a similar background.
Philology had only supplied Tolkien with the tools to systemati-
cally trace linguistic evidence of otherwise elusive elements that
may play into the making of myth.

Contemplating this notion, Tolkien may not only be regarded
as a writer but in an equal sense as a theorist of 'myth-making'.
By dismantling the aspects that make up a word similar to the
way in which a chemist de-constructs the components of an or-
ganic substance, Tolkien discovered myth to be at the very core
of our language.

51 Although Gilliver, Marshall and Weiner claim a more likely linguistic
development to be ‘'hobittle’ (cf. Gittiver/Marshat1/Weiner 2009,
145).

5 Cf. Tolkien 2007,1496.

8  Tolkien 1993, 13.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

178 Robin Auer & Maria Kriumpelmann

In his position as a writer, he productively uses this philolog-
ical deconstruction-technique by weaving the dissected compo-
nents at hand into his own Creative process of myth-making. The
result is a synthetic myth, incorporating and in fact imitating
many of the processes at work in the creation of conventional
myths (in the sense of myths that have grown over time) and de-
liberately using them to create a myth shaped by a particular au-
thor at a particular moment of time.

3.6 Tolkien and the Essence of Myth - 'Tom Bombadif'

One of the most remarkable inventions within Tolkien's Middle-
Earth is Tom Bombadil. Sometimes treated as a kind of incon-
sistent intruder into an otherwise consistent mythology, he
serves as an ideal example not only of Tolkien's writing process,
but, more importantly, for Tolkien's capability to create character
and story out of mere language and to then incorporate this cre-
ation into his wider works.

Tom Bombadil started out as a figure in some of Tolkien's
early poems, at that time still unrelated to what would later be-
come Tolkien's Elvish languages and the resulting mythology.
Alan Turner, in his essay on "Tom Bombadil": Poetry and Ac-
cretion'™ analyses this 'process of accretion'® and its effect on
Tolkien's Middle-Earth. He acknowledges 'that the relationship
between Tolkien's prose and poetry is not linear, but rather cy-
clical'se.

In the context of our argument, it is, perhaps, not too bold to
claim that not only the relationship between his prose and po-
etry, but his Creative process as such may be described as essen-
tially 'cyclical' in nature. From his collected letters, one gets an
idea of how Tolkien was haunted by the thought of not being
able to finish his mythology, i.e. his Silmarillion (as can be seen
from the number of his works that were only published posthu-
mously). This (epitomized in Leafby Niggle5) was not least the

5 Turner 2008, 1-16.
% Ibid. 3.

% Ibid. 2.

57

‘It was written down almost at a sitting, and very nearly in the form in
which it now appears. Looking at it myself now from a distance |
should say that, in addition to my tree-love (itwas originally called The
Tree), it arose from my own preoccupation with The Lord of the Rings,

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 179

case because he over and over again changed aspects, revised
story-lines and added new bits to it throughout his lifetime. Such
a restless method of operating demonstrates the way in which
Tolkien ever proceeded to muse about the words and the con-
comitant stories that had evolved and indeed continued to
evolve from them.

In this short story we are presented with Niggle, a painter,
who sets out to draw atree but discovers that he can ‘paint leaves
better than trees's8. While the picture of his tree continues to
grow, Niggle begins to feel more and more restless as it appears
to him both 'wholly unsatisfactory and yet very lovely's.

In the context of our argument, Niggle's as well as Tolkien's
ceaseless engagement with their work may to some extent be-
come comprehensible. As the tree in the short-story suggests,
Tolkien identified the making of story and myth as an imperish-
able, organic process. A myth can never remain static because it
is the very ongoing mode of thinking and speaking about some-
thing in terms of myth (‘the mythical mode') that qualifies it to
be categorised as myth in the first place, and it is in this way that
Bombadil is incorporated into the main mythology: Starting out
as wordplay and poetic experiment, the inner linguistic quality
forced itself upon the growing mythology as the clearest exam-
ple of the creation of myth out of language, where, through the
use of nonsensical and almost Dadaistic language and the result-
ing loose thread of story, even the historical dimension is ob-
scured so that Bombadil cannot be traced back to an originally
arbitrary sign. He defies temporality and causality, and when in-
corporated into the main mythology, he can still only be defined
by his name while his power is exercised through singing and
naming®. Or, to say it in the terms of Leaf by Niggle, Bombadil,

the knowledge thatitwould be finished in great detail or not at all, and
the fear (near certainty) thatitwould be 'notatall.’ (TOLKIEN 1995,199)

8 Tolkien 1970, 88.

58 Ibid. 89.

® 'That can soon be mended. | know the tune for him. [...] I'll sing his
roots off. I'll sing a wind up and blow leaf and branch away. [...] Eat

Earth! Dig deep! Drink water! Go to sleep! Bombadil is talking!" (Tol-
kien 2007,157-158); "Teil me, if my asking does not seem foolish, who
is Tom Bombadil?' 'He is.' [...] 'He is as you have seen him,' she said in
answer to his look." (Ibid. 163); "Who are you, Master?' he asked. [...]
'Don't you know my name yet? That's the only answer. [...] Eldest,
that's what 1 am." (IBID. 172); 'Then Tom put the ring round the end of

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

180 Robin Auer & Maria Kriumpelmann

though probably being very different from all the other leaves of
linguistic creation, was the most organic and authentic of the
leaves, made of the same matter as the trunk and thereby an in-
dispensable part of the tree as a whole. Bombadil is at the same
time the most artificial myth, as he is created purely from lan-
guage without reference to any real-world actualities, but also
the mostnatural one within the mythology in that he is the most
synthetic myth in a deliberately synthetic mythology.

4 Conclusion

The myth of 'myth' can or even must be approached from a va-
riety of perspectives. Our own pragmatic approach to myth is
based on observations regarding the relation between myth and
language, and, as a necessary result, myth and reality: Myth is
that which achieves real effects by relying exclusively on a lin-
guistic narrative without depending on any particular ontologi-
cal or factual Status of the narrated.

Tolkien's academic career and scholarly work not only made
him a specialist in both medieval myth and linguistic engage-
ment with said myth, but also serve as the inspiration for his Cre-
ative endeavours. At the core of his Creative process lies his con-
viction that language is to be held as something organic and
‘alive’, conditioning the reality it signifies to ever remain on the
verge of turning into 'yet another story'. In this sense, 'myth' can
never be reduced to a particular subject matter, but is the mak-
ing/transforming of any subject and that way forms the very ba-
sis of our thinking and perceiving reality.

In the short story, when Niggle has reached the end of his
journey, he finds himself gazing at the Tree he had attempted to
draw time and time again, and instinctively adjudges it to be 'fin-
ished'. Yet re-considering his words, he corrects himself:

If you could say that of a Tree that was alive, its leaves opening, its
branches growing and bending in the wind that Niggle had so often feit

his little finger and held it up to the candlelight. For a moment the hob-
bits noticed nothing strdénge about this. Then they gasped. There was
no sign of Tom disappearing.' (IBID. 174)

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

A Myth in a Test Tube 181

and guessed, and had so often failed to catch. He gazed at the Tree, and
slowly he lifted his arms and opened them wide. 'It's a gift!' he said.al

It is this process of comprehending the world through language
and thought that lends all kinds of myths their lasting appeal.
Myth is the spelling out of language's intrinsic narrativity. It is
inherent to language's power to signify, and thus to engage in
myth is to engage in the very nature of our language.

Bibliography

Primary Sources
Clark Harr,J. R. 1960, A Concise Anglo-Saxon Dictionary, Cam -
bridge.

Die Lieder der Alteren Edda (Sxmundar Edda), 1904, ed. Karl Hilde-
brand, Paderborn.

Tolkien,John Ronald Reuel 1993, The HObbit, London.
Tolkien,John Ronald Reuel 2007, The Lord ofthe Rings, London.

Tolkien,John Ronald Reuel 1970, The Tolkien Reader. Stories, po-
ems and an essay by the author of "The Hobbit" and "The Lord of
the Rings", New York.

Tolkien,John Ronald Reuel 1999, The Silmarillion, ed. by Chris-
topher Tolkien, London.

Tolkien, John Ronald Reuel 1995, The Letters ofJ. R. R. Tolkien,
ed. Humphrey Carpenter with the assistance of Christopher
Tolkien, London.

Oxford English Dictionary (www.oed.com), last accessed:
25/10/2015.

Secondary Sources

Altlan,lim 2003, An Introduction to Elvish, Bath.

6l Tolkien 1970,103-104.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://www.oed.com
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.oed.com

182 Robin Auer & Maria Krumpelmann

Alliot, Bertrand 2008, 'The "Meaning" of Leaf by Niggle’, in:
Margaret Hiley/Frank Weinreich (eds.), Tolkien's Shorter
Works. Essays ofthe Jena Conference 2007, Zurich/Jena, 165-190.

Barthes, Roland 2009, Mythologies, London.

Carpenter, Humphrey 2000, J. R. R. Tolkien. A biography, New
York.

Coupe,Laurence 1997, Myth, London.
Frye, Northrop 1957, Anatomy ofCriticism, Princeton.

Gilliver, Peter/Marhsall, Jeremy/Weiner, Edmund 2009, The
Ring of Words. Tolkien and the Oxford English Dictionary, Ox-
ford/New York.

Shippey, Tom 2005, The Road to Middle-Earth. Revised Edition, Lon-
don.

Tolkien,John Ronald Reuel 2006, The Monsters and the Critics
and Other Essays, London.

Turner, Alt1an 2008, ""Tom Bombadil": Poetry and Accretion’,
in: Margaret Hiley/Frank Weinreich (eds.), Tolkien's Shorter
Works. Essays ofthe Jena Conference 2007, Zurich/Jena, 1-16.

VON Wendy, Andrew 2002, The Modern Construction of Myth,
Bloomington.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Uber den mythologischen
Gebrauch religiéser Metaphern in profaner
Mediensprache

Thomas Robak (Erfurt)

1 Einleitung

Anlasslich des Terroranschlags auf das Pariser Satiremagazin
Charlie Hebdo vom 7. Januar 2015 diagnostiziert der franzdsische
Soziologe Bruno Latour fur die westliche Zivilisation:

<D>er Sakularismus selbst <wird> zu einer Art ,,Zivilreligion" gemacht
<..>, die mit rechtlichen Mitteln als einzige unstrittige Verhaltensweise
in der Offentlichkeit durchgesetzt werden soll - eine ziemlich intole-
rante Form von Toleranz, da sie alle Religionen als gleich absurd erach-
tet. Hier geht die Idee der Trennung von Kirche und Staat <..>unmerk-
lich in eine Religion der Religionslosigkeit Gber. Sie wirkt wie ein Plu-
ralismus, der nur eine einzige Mdoglichkeit zulasst, pluralistisch zu
sein.1

Die so genannte westliche Zivilisation lebt gréf3tenteils in sdku-
laren Gesellschaften, die eine Trennung von Kirche und Staat vo-
raussetzen sowie gewdhrleisten. So selbstverstidndlich man ge-
meinhin im Alltag diese Unterscheidung zwischen religiés (oder:
kirchlich, geistlich) und profan (oder: weltlich, nicht-religiés) auch
vornimmt, so problematisch kann sie allerdings in wissenschaft-
lichen Kontexten werden. Wo genau die Grenze zwischen religios
und profan liegt, was eigentlich Uberhaupt Religion - und der
Mythos, hier verstanden als ein Modus des Religidsen - ist, 1&sst
sich namlich gar nicht adédquat empirisch bestimmen und ist Ge-
genstand bestédndiger kulturwissenschaftlicher Forschung.
Erschwerend kommt einerseits hinzu, dass sich Religioses
und Profanes oftmals erkenntnisférdernd miteinander verglei-
chen lassen, wenn z.B. Popkonzerte, Sportereignisse und wis-
senschaftliche Kongresse mit ihren ritualisierten Ablaufen und
sozialen Funktionen in vielerlei Hinsicht an Gottesdienste oder
andere religidse Zusammenkunfte erinnern.2 Auch auf sprachli-
cher Ebene findet diese Verbindung statt, wenn z. B.

1 Latour 2015.
2 Bayer 2004, 8.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

184 Thomas Robak

metaphorisch von ,,Fuballgdttern” und ,,Géttern in Weil3" ge-
sprochen wird.

Andererseits mussen religiése Texte wie etwa biblische
Gleichnisse nicht unbedingt religidse Worter gebrauchen: Einsei-
tige Annahmen, nach denen sich religiése Sprache von profaner
aufgrund ihrer Dunkelheit’, Irrationalitét, logische Unkorrekt-
heit, Bezugnahme auf AuRerempirisches oder Ahnliches unter-
scheide, sind nicht haltbar.3 Denn in Bdrsennachrichten wird
»der Markt" personifiziert und muss ,,beschwichtigt" werden,
wahrend FuBballspieler wie Heilige verehrt werden und man bei
entscheidenden Spielen den ,,Fuflballgott" anruft. Daraus folgt,
dass sich Merkmale religiésen Sprachgebrauchs im profanen be-
obachten lassen. ,,Allerdings haben Goétter und Riten sich heute
weitgehend in Wissenschaft, Medien und Alltag verborgen, so
dal’ sie fur moderne Menschen weniger erkennbar sind als noch
fur die religiosen Menschen vergangener Jahrhunderte."4 Das
Anliegen, sie wieder sichtbar zu machen, teile ich im Folgenden
mit den Kulturwissenschaften.

All diese Uberlegungen lassen sich auf die Ebene der My-
thos-Logos-Unterscheidung Ubertragen. Gétter und Riten ent-
sprechen demnach einem mythologischen, vorrationalen Welt-
bild des modernen Menschen, das als Giberholt und Gberwunden
gilt. Dennoch kennen wir das zeitgendssische Phdnomen der Ur-
ban Legends, also anekdotische Geschichten meist unbekannter
Quellen, die mundlich oder vorzugsweise im Internet ihre Ver-
breitung finden und die nicht wahr sein missen, um ihre soziale,
diskursive Funktion zu erftllen, namlich - ganz allgemein ge-
sprochen - bestimmte Werte und Normen narrativ zu konstruie-
ren, zu verarbeiten und zu verbreiten, und zwar im Fall der Ur-
ban Legends auf Grundlage der Lust am Unerkléarlichen, Uber- o-
der Widernaturlichen. Nur zwei der zahllosen Beispiele sind die
spontane menschliche Selbstentziindung oder die Rasierklinge
im Apfel zu Halloween.

Von diesem engen Begriff der Urban Legends, die im Wesent-
lichen durch ihre faktische Unzulénglichkeit oder Unwahrheit
definiert sind, mdchte ich zu einem umfassenderen Begriff der
Mythen als wertevermittelnde und werteproduzierende gesell-
schaftliche Narrativa kommen. Dabei gehe ich vom antiken My-
thenbegriff aus und folge lose Roland Barthes’ modernem

3 Bayer 2004,7;11.
4 Bayer 2004, 9.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 185

Klassiker Mythen des Alltags, demnach der Mythos in toto eine
Aussage oder Botschaft und daher immer sprachlich kodiert ist.5
Allerdings mdéchte ich mich aus pragmatischen Grinden in die-
sem Beitrag auf die zeitgendssische Schriftsprache in der Presse-
landschaft, hier sogar nur auf die Lexik beschrdnken und somit
andere linguistische Beschreibungsebenen (wie Phonologie und
Syntax) sowie Zeichenarten (wie Bild und Ton) auflen vor lassen.
Freilich stehen solche kleinteiligen, eher empirischen Ergebnisse
nicht fur sich alleine, sondern bedtrfen einer philosophisch-kul-
turwissenschaftlichen Einbettung und Elaboration, um wirklich
eine Erkenntnis zu beférdern; daher werde ich mich darum stets
anschliefend bemuhen.

Ziel der gesamten Untersuchung ist neben der Uberlegung,
was religidse und mythologische Lexik Giberhaupt ausmacht, vor
allem das bessere Verstdndnis des profanen, ,normalen’, alltagli-
chen Sprachgebrauchs, der ordinary language, indem ich einen
m. E. trotz der neueren kulturwissenschaftlichen Forschung oft-
mals noch immer blinden Fleck beleuchte und gemeinsame Me-
chanismen im religidsen sowie profanen Sprechen aufzeige.6lch
strebe zwar nicht dezidiert an, Dichotomien wie religiés und pro-
fan, Mythos und Logos, Antike und Moderne oder - letzten Endes
wohl die Mutter aller Dichotomien - Natur und Kultur fallen zu
lassen. Jenseits ihres zugegebenermalen heuristischen Nutzens
sind sie aber produktiv zu hinterdenken. Latour etwa spricht in
seiner bekannt provokativen Art der religidsen Rede jeden Be-
zug zu Gott ab, fuhrt sie dagegen rein funktional auf Affirmation
und Wiederholung des Wortes an sich zurtck: Religiése Rede
erstrebe nicht die Entdeckung neuer Wahrheiten, sondern Wie-
derentdeckung und Erneuerung des Alten; damit sei sie der
Sprache verliebter und liebender Menschen verwandt.7Diese Di-
agnose auf profane Mediensprache gerichtet erscheint mir eini-
gen Erkenntnisgewinn zu versprechen: Geht es etwa bei der me-
dialen Verlesung von Arbeitslosenstatistiken oder FuRballergeb-
nissen wirklich nur um die Weitergabe objektiver Informationen
oder handelt es sich nicht dartiber hinaus auch um Rituale der
Selbstvergewisserung?

Zunachst werde ich in Abschnitt 2.1 eine Rechtfertigung leis-
ten, wie ich fur diese Arbeit die Begriffe Religion und Mythos

5 Barthes 1964, 85.
6 Vgl. Bayer 2004, 8.
7 Latour 2011.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

186 Thomas Robak

gemeinsam verorte. In Abschnitt 2.2 werde ich die Grundidee
der Kognitiven Metapherntheorie von George Lakoff und Mark
Johnson referieren, die mir den wesentlichen kognitionslinguis-
tischen Erklarungsansatz liefert fiir die empirischen Phdnomene
von Abschnitt 3: religidse Lexik in gegenwartiger profaner Me-
diensprache. Nach einigen theoretischen und methodischen Vor-
bemerkungen (3.1) werde ich mich zwei Ressorts widmen, die
mir auf den ersten Blick als lohnenswerteste erschienen: die
Wirtschaft mit dem Schwerpunkt Finanzmarkt (3.2) und der
Sport mit dem Schwerpunkt Fuf3ball (3.3). Als eine mir wesentli-
che Schlussfolgerung aus dem Gesagten skizziere ich in Ab-
schnitt 4 eine mdgliche Perspektive auf die Rolle der Medien bei
der Erschaffung moderner Mythen, aus aktuellem Anlass am
Beispiel des Anschlags auf das franzésische Satiremagazin Char-
lie Hebdo, um daraufhin in Abschnitt 5 mit einer Zusammenfas-
sung und Diskussion8zu enden.

2 Begriffsklarungen

2.1 Religion und Mythos

Gehen wir einmal von einem naiven Vorverstandnis aus: Reli-
gion - so kdnnte man beginnen - bezieht sich im Allgemeinen
auf Entitaten (Personen, Ereignisse, Kréfte), deren Existenz einen
anderen erkenntnistheoretischen Status hat als die Existenz ma-
terieller Gegenstdnde oder bestimmter Menschen. Die Existenz
eines gottlichen Wesens kann weder rational begriindet noch
empirisch wahrgenommen werden, weshalb an sie geglaubt
werden muss, im Sinne eines Postulates. Diese Unterscheidung
halte ich fur sehr wichtig, weil sie u. a. Wissenschaft und Dis-
kurse zwischen Anhéngern verschiedener Weltbilder erst er-
madglicht, doch geht sie nicht mit einer Bewertung einher: Beim

Fur viele der Diskussionspunkte, Denkanregungen und nicht zuletzt
den modifizierten Titel danke ich ganz herzlich den teilnehmenden
Kommilitoninnen und Kommilitonen; und diesen Anlass des Dankes
nutze ich auch, um allen Beteiligten und Verantwortlichen fur die ge-
samte Tagung zu danken. Der Text beruht auf einer Hausarbeit, die ich
im Sommersemester 2011 fur ein Seminar zur Medienlinguistik bei Dr.
Klaus Geyer, dem als Betreuer last but not least ebenfalls gedankt sei,
geschrieben habe.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religidser Metaphern in profaner Mediensprache 187

Glauben an Gott handelt es sich nicht um bloBen Glauben, dies
wird jeder religiose Mensch bestédtigen, sondern um eine quali-
tativ andersartige, nadmlich als auRerordentlich unmittelbar er-
lebte intentionale Einstellung.

Ebenso sehr ist auch der Mythos kein blofRer Gegensatz zum
Logos, wie traditionelle Darstellungen antiken Denkens (etwa
bei Wilhelm Nestle) suggerieren: Der Mythos ist nicht unwabhre,
irrationale und der Logos wahre, rationale Rede; diese Denkfi-
gur ist m. E. selbst ein Mythos, aber den Nachweis kann ich hier
nicht erbringen.9Vielmehr mochte ich auf die Denkalternativen
mit evtl. erkenntnisfordernden Konsequenzen hinweisen und
das chinesische Yin-Yang-Zeichen zum Vergleich anbringen.
Der Mythos mag zum Grof3teil unwahre, irrationale Rede sein,
doch beinhaltet sie einen Funken Logos; ebenso mag der Logos
zum Grofteil wahre, rationale Rede sein, doch beinhaltet er im-
mer einen Funken Mythos. Beide Denkweisen suchen Erklarun-
gen fur Phdnomene der menschlichen Lebenswelt: die logische
mithilfe moéglichst objektiver Methoden, die mythische mithilfe
oftmals historisierender Narrationen.10

Wenn der Mythos urspringlich aus der Religion entwachsen
ist und beide untrennbar miteinander verbunden waren, d. h.
ein areligioser Mythos in der Antike undenkbar scheint, dann
wére dies eine genealogische Rechtfertigung fur meinen Fokus
auf religidse Lexik. Doch seit der Moderne gab es Bestrebungen
einerseits einer naturlichen, rationalen (sprich: mythenlosen) Re-
ligion etwa ganz stark im Christentum oder in Form der zivilre-
ligiosen Revolutionskulte der Franzdsischen Revolution; ande-
rerseits bendtigt eine mythische Erzahlung keinen religidésen
Kontext mehr, sondern kann fiur sich selbst stehen (etwa als
Kunstmé&rchen) oder Uberlebt unbewusst im kollektiven Ge-
déchtnis. Letztendlich scheinen mir bei Religion und Mythos die
Schnittmengen zu grof’ und die Grenzen zu unscharf, als dass sie
sich befriedigend definieren lieRen. Fir meine Arbeit méchte ich
vereinfachend den Mythos als einen Modus des Religidsen auf-
fassen. Religidose Lexik ist dann entweder gleichzeitig auch

9 Vgl. JAMME 2011, 1552f. und 1557f.; diese Erkenntnis haben wir nicht
zuletzt Adornos und Horkheimers Dialektik der Aufklarung zu verdan-
ken.

0 Jamme 2011; hier wére auch der Anschluss derjenigen Theorien zu ver-
orten, nach denen der Mythos aus dem Ritual heraus entstanden ist,
denn Rituale strukturieren die Lebenswelt durch Handlungen wie My-
then durch Sprache.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

188 Thomas Robak

mythische oder erfullt dieselbe Funktion, ndmlich Irrationales,
Ubernaturliches kognitiv handhabbar zu machen. Deshalb sind
es auch die &sthetisch-epistemologischen Funktionen und Me-
chanismen, die mich am modernen Mythos interessieren, unab-
hadngig vom Grad der Bewusstheit im Sprecher oder in der Ge-
sellschaft.

Meist enthalten religidse und mythische Konzeptionen eine
von der menschlichen, erlebbaren Welt unterschiedene Teilwelt,
die grofitenteils Eigenschaften der sinnlich erfassbaren Welt pro-
jiziert.11 Gleichzeitig postuliert Religion hdufig etwas Unsagba-
res, also nicht-propositionales Wissen, besondere Erfahrungen o-
der Dinge, die eben wegen ihres besonderen erkenntnistheoreti-
schen Status nicht mit ,normaler’, profaner Sprache, sondern nur
literarisch oder durch Neologismen erfasst werden kénnen. Me-
taphorische Prozesse sind also fundamental fur den religitsen
Sprachgebrauch. Allerdings unterscheidet ihn das nicht von an-
deren Doméanen mit abstrakten Phanomenen, wie am Ende mei-
nes Beitrags deutlich werden sollte. Dieser Punkt fihrt nun zur
Kognitiven Metapherntheorie.

2.2 Kognitive Metapherntheorie

Wo entsteht der Humor in folgender Newsticker-Meldung vom
8.11.2011 des Satiremagazins Titanic?

So gewinnt die Politik das Vertrauen der Markte: <1.> Den anderen
ernstnehmen: Die Markte immer mal wieder auf ein Eis einladen, sich
ihre Sorgen anhdren und sie auch mal ausreden lassen. <2.> Das Ver-
antwortungsgefuhl stdrken: Die Méarkte durfen selbstandig Lebensmit-
telpreise festlegen, die Renten absichern oder die Zeitung austragen.
<3.> Nicht nur an sich denken: Kleine Geschenke wie Blumen, Pralinen
oder Steuererleichterungen stdrken das Vertrauen. <4.> Bei Fehlern
nicht gleich ausrasten: In den Arm nehmen und mit Taschengeld beru-
higen, wenn ein Markt mal wieder versagt.2

Die Metapher vom ,,Vertrauen der Méarkte" wird wortlich ver-
standen. Dies ist Muster vieler, auch simpelster Fritzchen-Witze.
Damit enttarnt die Titanic eine spezifische, metaphorische Funk-
tionsweise unserer Sprache - die Personifikation - und steht, ob
nun bewusst oder unbewusst, in der Tradition der Kognitiven

n Bayer 2004,16.
2 URL 1L

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 189

Metapherntheorie von George Lakoff sowie Mark Johnson und
ihren Erkenntnissen Uber die Allgegenwértigkeit von Meta-
phern, die sie in ihrem Buch Metaphors we live by von 1980 be-
schreiben und nach der es sich bei Metaphorik nicht - wie All-
tagssprachgebrauch oder Deutschunterricht suggerieren kénnen
- um ein besonderes rhetorisches Mittel handelt, sondern um ein
kognitives Grundprinzip. Unser Alltagsleben, sowohl in der
Sprache als auch im Denken und Handeln, ist von metaphori-
schen Konzepten durchdrungen. Zumeist sind es tote Meta-
phern, die wir erst mit einem zweiten oder dritten Blick als sol-
che erkennen kénnen. ,,The essence of metaphor is understand-
ing and experiencing one kind of thing in terms of another."13Die
metaphorischen Konzepte sind keineswegs zufélliger Natur,
sondern lassen eine bestimmte Systematik erkennen. Ein beson-
ders fruchtbares Beispiel ist die konzeptuelle Metapher Argu-
mentieren ist Krieg, wie sie in folgenden AuRerungen zutage
trittl4

Your claims are indefensible. - He attacked every weak point in my argu-
ment. - His criticisms were right on target. - | demolished his argument.
- I've never won an argument with him. - You disagree? Okay, shootl -
If you use that strategy, he'll wipe you out. - He shot down all of my argu-
ments.5

Wir reden nicht nur so, sondern wir handeln auch, als ware Ar-
gumentieren Krieg. Dies sei allerdings kulturrelativ, denn ge-
nauso gut lielRe sich Argumentieren als Tanz konzeptualisieren:
So wie wir gegeneinander debattieren, uns Strategien zurecht le-
gen und Argumente wie Kanonenkugeln an den Kopf werfen,
kénnte eine andere Kultur wie in einem Tanz gemeinsam, auf
harmonische und &sthetisch wertvolle Art und Weise miteinan-
der Argumente austauschen und sich einander mit guten Gedan-
ken befruchten.l6Insofern hat die (freilich unbewusste) Wabhl ei-
ner bestimmten Metapher Auswirkungen auf die Bedeutung: Sie
betont und versteckt gewisse Aspekte des Konzepts. Die Kriegs-
metapher lieBe demnach auf eine aggressive Streitkultur schlie-
Ren, die Tanzmetapher auf eine kooperative, sympathetische.

B Lakoff/lohnson 1980, 5; eigene Kursivierung.

X An meinem eigenen ,Zutagetreten” merkt man Gbrigens, wie sich auch
wissenschaftliche Sprache der Allgegenwartigkeit von Metaphern
nicht entziehen kann.

5 LAKOFF/JOHNSON 1980, 4; Kursivierung im Original.

16 Lakoff/lohnson 1980,4.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

190 Thomas Robak

Formalisierter und operationalisierter als Lakoff und John-
son fasst Olaf Jakel diesen Mechanismus folgendermaRen zu-
sammen:

Konzeptuelle Metaphern bestehen in der systematischen Verbindung
zwischen zwei verschiedenen konzeptuellen Domé&nen, von denen die
eine (X) als Zielbereich (target domairi) und die andere (Y) als Ur-
sprungsbereich (source domain) der metaphorischen Ubertragung (me-
taphorical mapping) fungiert. Auf diese Weise wird X als Y verstanden,
die eine konzeptuelle Domane durch Rickgriff auf einen anderen Er-
fahrungsbereich kognitiv verfigbar gemachtol7

Die kognitive Metapherntheorie beschreibt mit der Unidirektio-
nalitatsthese eine grundséatzliche Tendenz, wie die ,,konzeptuell-
metaphorische Doméanenverbindung” funktioniert: Ein abstrak-
ter und komplexer Zielbereich wird mit einem konkreteren und
einfacheren Ursprungsbereich verkniipft.18So lassen sich Meta-
phernkomplexe wie GELD IST EINE FLUSSIGKEIT (,,Geld
flieRt", ,liquide sein oder auf dem Trockenen sitzen", ,,den Geld-
hahn zudrehen") oder WIRTSCHAFT IST EIN ORGANISMUS
(,,die Wirtschaft krankt", ,,die Wirtschaft bliht auf") besser er-
klaren, als wenn man sie lediglich als Exemplifizierungen eines
jeweils abstrakten Oberkonzepts oder Homonymen deklariert.9
Sie sind zwar konventionalisiert und werden daher problemlos
verstanden, allerdings mussen sie nicht unbedingt im Lexikon
festgehalten werden; auRBerdem ist es jederzeit mdglich, neue
Metaphern zu kreieren, was etwa in literarischen Texten beson-
ders prominent passiert (und in etwa der Alltagsbedeutung des
Ausdrucks Metapher entspricht). Systematische Metaphern stif-
ten Koharenz und machen uns Phanomene der Welt erklarlicher,
wenn wir uns ihre Gemeinsamkeiten anschauen und somit Kom-
plexitatsreduktion betreiben kdnnen.2

Sie entziehen sich jedoch auch einem naiven Wahrheitsrea-
lismus: Der Satz Die Erde ist eine Kugel mag wahr sein im Kontrast
zu Die Erde ist eine Scheibe, doch im wissenschaftlichen Kontext,
etwa bei der Flugbahnberechnung von Satelliten, wird ein ge-
naueres Konzept der Erde verlangt, das die durch die Fliehkraft
verursachte Abflachung an den Polkappen und Wélbung am
Aquator beriicksichtigt, also eben keine Kugel mit konstantem

17 JAKEL 2003, 23; Kursivierung im Original.
18 Jakel 2003, 28.

8 Lakoff/lohnson 1980, 106-114.

20 Lakoff/lohnson 1980, 115-125.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 191

Durchmesser.2l Zum Problem wird dies etwa, wenn die Meta-
phorik des Konzepts nicht mehr durchschaut und eine Bedeu-
tung fur wortlich genommen wird, sodass plétzlich zwar nicht
empirisch, aber religios fassbare Entitdten entstehen: Religionen
konzeptualisieren z. B. den Kosmos als Baum, Ei oder Tier und
den Menschen als Werk eines gottlichen Topfers.2

<W>ahrend im profanen Bereich jemand, der sein Fahrrad als ,,Draht-
esel" bezeichnet, kaum auf den Gedanken kdame, deshalb stets Wasser
und Hafer mitzunehmen, interpretieren Religionsanhédnger den Kos-
mos z. B. als Familie, ohne diese Interpretation Uberhaupt noch als me-
taphorisch zu empfinden: Sie halten die Existenz eines Vatergottes fur
gegeben, weihen ihm Opfergaben und fordern im Rahmen des Gehor-
sams, der traditionell einem Vater gebuhrt, die Einhaltung bestimmter
Verhaltensnormen.2

Begriffe aus dem Ursprungsbereich Religiositdt- um von diesem
allgemeinen Referat zur Anwendung auf das Thema uberzulei-
ten - sind jedoch meist bereits abstrakt. Hier wird vielmehr auf
beim Rezipienten als bekannt vorausgesetzte Konzepte zurick-
gegriffen, die genauso abstrakt sein kénnen wie der Zielbereich.
In jedem Fall kommt der Metaphorik eine kognitive Erschlie-
fungsfunktion zu, die bei der Erklarung komplexer Sachverhalte
hilft, indem sie Bekanntes auf Unbekanntes projiziert.24 Dabei
kann diese Erklarung immer nur partiell erfolgen, da eine Meta-
pher laut Fokussierungsthese bestimmte Aspekte des Zielbe-
reichs hervorhebt und andere ausblendet.5Religiose Metaphern
fokussieren ganz allgemein auf Sakralitat als Gegensatz zur Pro-
fanitat und stellen einen Vergleich zwischen religiésen und pro-
fanen Sachverhalten an, wobei dieselben Lexeme als unter-
schiedliche Metaphern funktionieren kénnen, weil sie auf ver-
schiedene konkrete Eigenschaften fokussieren. Es werden religi-
0se Konnotationen ausgeldst, die unterschiedlich rezipiert wer-
den kénnen. Gebrauchen profane Medientexte religidose Lexik,
zeigt dies, dass Religiositat und religidse Konzepte auch heute
noch in einer sich sdkular nennenden Gesellschaft allgegenwar-
tig sind.

2 Lakoff/Johnson 1980, 159-184.
2 Bayer 2004,15f.

2 Bayer 2004, 50.

24 Jakel 2003, 31-33.

5 Jakel 2003, 36-39.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

192 Thomas Robak

Fur die Doméne der Religion bedeutet dies, dass sie - als eine
von vielen wohlbemerkt - unterschiedliche Konzepte bereitstellt
und in den Medien auch bei profanen Themen kognitiv voraus-
gesetzt wird. Religiositat, und zwar aufgrund des kulturellen Er-
bes v. a. christliche, I&sst sich nicht einfach aus der gegenwarti-
gen deutschen Mediensprache herausdenken, da sie als Allge-
meinwissen zum Weltwissen gehort. Wieviel konzeptuelles und
auch konkretes Wissen vorausgesetzt wird oder werden kann,
hangt von sehr vielen Faktoren wie medialem Kontext, Autorin-
tention oder Medienaneignung ab. Medien kénnen bei einem
christlich geprégten Zielpublikum beispielsweise mehr Wissen
Uber zentrale Lehren voraussetzen als bei vollig anderen Kultur-
kreisen.

3 Qualitative lexikologisch-kulturwissenschaftliche
Analyse

3.1 Vorbemerkungen zur religiésen Sprache

Um eine Unterscheidung ad ‘hoc zwischen religiésen und profa-
nen Lexemen zu rechtfertigen, lieRen sich einige Beispiele an-
bringen: Religiése und profane Lexik kénnte sich im ldealfall
durch ein einzelnes Sem RELIGIOS unterscheiden, wie es viel-
leicht bei dem Wortpaar Konfirmation und Jugendweihe der Fall
ist: Beides sind soziale Initiationsriten, die in etwa demselben Al-
ter abgehalten werden und in einigen Teilen Deutschlands ne-
beneinander existieren. Sieht man von der konkreten Ausfih-
rung ab und betrachtet nur die ideelle Bedeutsamkeit und gesell-
schaftliche Funktion, lasst sich zumindest vorlaufig die Konfir-
mation als christlich-evangelische, also religidse, und die Ju-
gendweihe der DDR als staatliche, also profane Zeremonie und
Institution beschreiben.2 Ahnlich verhélt es sich mit einer Ob-
late, die nach der Konsekration durch einen katholischen Pastor
zu einer Hostie wird; der Ausdruck Hostie hat dieselbe Bedeu-
tung wie der Ausdruck Oblate, nur dass jenem das Merkmal RE-
LIGIOS beigefiigt wird, wahrend sich ansonsten am Gegenstand
selbst und somit auch an der Bedeutung nichts &ndert. Die

% Interessanterweise ist das Lexem *Weihe nichtsdestotrotz ein religioses,
auch wenn die Alltagssprache eine Ubertragung auf profane Sachver-
halte (,,dem Untergang geweiht") kennt.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 193

Beispiele mussen nicht selbst schon in religiosen Kontexten ver-
ortet sein: Die vorubergehende Niederlegung innenpolitischer
Auseinandersetzungen zugunsten einer geschlossenen AuRen-
politik im Ersten Weltkrieg wird in Frankreich L*Union sacree ge-
nannt, in Deutschland allerdings Burgfrieden.

Doch m. E. hilft hier eine traditionell strukturalistische Sem-
antik nicht weiter, da Religiositat nicht einfach nur eines von vie-
len bindren Merkmalen vom Lexemen ist, sondern graduell zu
beschreiben ist und je nach Kontext vom Sprachrezipienten ak-
tualisiert wird oder nicht. Hilfreicher mag eine Vorstellung
dreier konzentrischer Kreise sein: Explizit bzw. vollstandig reli-
giose Lexeme im Zentrum, dann implizit bzw. teilweise religitse
Lexeme und dann nicht-religidse Lexeme, die nattirlich dennoch
in religiosen Kontexten eine religiése Bedeutung erhalten kén-
nen. Zur Veranschaulichung kénnte man beispielsweise sagen,
dass Gott ein zentral religidses Lexem ist, wahrend Herr neben
einem religitésen auch ein profanes Semem inne hat. Brot dage-
gen ist kein inhérent religidses Lexem, kann aber in einem religi-
0sen Kontext durchaus religiése Bedeutung bekommen.27

Die Bedeutung von Religiositat in profanen Medientexten ist
nicht zu unterschéatzen, und selbst wenn man der These der fort-
schreitenden gesellschaftlichen Sadkularisierung zustimmte, wird
religidse Lexik nicht einfach aus profaner Sprache verschwin-
den. Denn entweder sind aus der Religion stammende Lexeme
so konventionalisiert, dass ihre Herkunft nicht jedem Sprachbe-
nutzer bekannt ist,28oder man vergleicht mehr oder weniger be-
wusst profane mit religiésen Sachverhalten und bedient sich da-
her religidser kognitiver Konzepte.

3.2 Wirtschaft

Das Wirtschaftsressort bietet sich als Paradebeispiel fur meta-
phorologische Untersuchungen an. Die Sprache Uber Wirtschaft
ist durchtrankt von Metaphern, einige Beispiele fur nicht-religi-
O0se waren Gebirgstopologe (,,Talfahrt der Konjunktur"), Medi-
zin (,,Ansteckungsgefahr”, ,,krankelnde Wirtschaft"), Bewegung
als Fahrzeug (,,Vollbremsung"), Personifikation (,,Unterneh-
menshochzeiten", ,,die Méarkte ziehen klare Verhéltnisse vor").2

27 Vgl. Kaempfert 1974, 68 und Dube 2004, 57f.
28 KAEMPFERT 1974, 78 nennt dies ,,sprachliche Sékularisation".
2D Beispiele aus Jakel 2003.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

194 Thomas Robak

Hier sehen sich Journalisten mit vielen abstrakten und komple-
xen Sachverhalten konfrontiert, die sie einfacher oder aus-
schlie3lich durch Metaphern ausdriicken kénnen. Explizit religi-
Ose Lexik ist als eine Unterkategorie dieser Metaphern aufzufas-
sen: Leviathan als Metapher fiir die ,,Ubermacht des modernen
Beamtenstaates"3oder Steuersiinder3L

Okonomie ist wie Politik, Sport oder Popkultur ein System,
in dem Ideologien - vergleichbar mit religiosen Weltbildern -
der sozialen Gruppenbildung und normativen Orientierung die-
nen.® Diese These lasst sich vom linguistischen Standpunkt aus
z. B. durch den Gebrauch des Lexems Glaube in Wirtschaftstex-
ten nachweisen: Entweder herrscht ein ,,Wachtumsglaube"3 o-
der jemand kann ,,vom Glauben abfallen"34 Die Gemeinsamkeit
liegt in dem Pur-wahr-Halten eines sinnlich nicht wahrnehmba-
ren und nicht vorhersehbaren Sachverhaltes.

Ein Problem in der Okonomie besteht darin, dass zukiinftige
Ereignisse und Verlaufe nur sehr schwierig vorherzusehen sind.
Interessanterweise hat sie dazu Instrumente und Institutionen
geschaffen, sodass sie darin der Religion dhnelt.3 Infolgedessen
bedienen sich Wirtschaftsjournalisten Lexemen wie ,,orakeln"3®
oder sprechen von ,,Gesundbeterei"3 bei wenig erfolgverspre-
chenden Methoden. Diese beiden Beispiele verdeutlichen, dass
religiose Lexik stark abwertend benutzt werden kann.

Das bereits erwahnte Beispiel der Personifikation kann auch
religiése Zuge annehmen, insofern Abstrakta wie die Wirtschaft
oder der Markt analog zu anthropomorphen Goéttern und Mé&ch-
ten personifiziert werden. Wenn davon die Rede ist, dass man
»Maérkte beruhigen"3 muss, erinnert diese Konstellation an die
religiose Vorstellung eines Gottes, der mit Opfern besanftigt
werden muss.

Ein seit der Finanzmarktkrise 2008 wieder in den Fokus des
gesellschaftlichen Diskurses geruckter Teilbereich der Wirt-
schaft, die BOrse, muss als zentraler Topos moderner Mythen

Gruske/Recktenwald 1995, 376.
FAZ 1.8.2011,10.

Bayer 2004, 73f.

FAZ 5.8.2011,11.

FAZ 5.8.2011,13.

Vgl. Bayer 2004,14.

Welt 6.8.2011,17.

FAZ 5.8.2011,13.

Welt 6.8.2011, 9.

BAgARBBRY

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 195

gelten. Sie versinnbildlicht die Paradoxie (oder besser: Oszilla-
tion) der modernen Gesellschaft zwischen Rationalitét (siehe Ar-
beitsteilung, Quantifizierbarkeit) und Irrationalitat-Affektivitat
(siehe Hysterie, Euphorie). Die 6konomische Theorie bestéatigt
dies: Wéhrend die neoklassische Finanztheorie vom homo oecono-
micus und Okonomen wie Hayek von einer gréoRtmdoglichen Ra-
tionalitat des Marktes ausgehen, stellt die verhaltenspsychologi-
sche Finanzmarktforschung die affektiven, uninformierten
Nachahmungshandlungen in den Fokus. Als Kampf gegen das
irrationale Moment in der Finanzwirtschaft ist seit dem 19. Jahr-
hundert eine zunehmende Institutionalisierung und Professio-
nalisierung zu beobachten, sowohl an Universitaten in der wis-
senschaftlichen Forschung als auch in der freien Wirtschaft selbst
in Form von Investment-Banken und Anlageberatung. Man ver-
sucht sich vom Bild der Borse als Kasino abzugrenzen. Aber
noch viel weiter gehend steht die Borse als Versprechen der de-
mokratischen Teilhabe an der kapitalistischen Moderne: Es brau-
che nurfinancial literacy und schon kénne jeder BlUrger nicht nur
Geld verdienen, sondern Einfluss auf wirtschaftliche Verhalt-
nisse nehmen.®

3.3 Sport

In der Doméne des Sports ist sowohl bei Journalisten als auch
Fans eine Stilisierung einzelner Personen oder Gruppen auffal-
lig, die haufig religiosen Charakter hat; rituelle Fan-Geséange und
Hymnen sind erste Hinweise daftr.4

Der Febenslauf eines FulRballers etwa ,klingt <...> wie eine
Offenbarung”4l, auch wenn er keine ,,lIkone"2ist. Beide Beispiele
sind religidse Fexeme, die sowohl in Ubertragenen Bedeutungen
als auch im profanen Kontext gebréuchlich sind. Eine besonders
vielseitige Verwendung findet das Fexem Fuf3ballgott, das wie
z. B. Schriftstellergott dem produktiven Muster eines Determina-
tivkompositums bestehend aus einem profanen und einem reli-
giosen Fexem folgt. Fur gewohnlich referiert es auf besonders er-
folgreiche FuBballspieler; an anderer Stelle wird es fur den

Langenohl 2014,
Bayer 2004, 73f.
Welt 5.8.2011,18.
Ebd.

SR8 8

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

196 Thomas Robak

Prasidenten des FuBballverbandes FIFA genutzt.Z3 Hierbei wer-
den mit der Metapher nur bestimmte Eigenschaften tUbertragen:
Die Personen werden als machtvoll, Gberdurchschnittlich talen-
tiert oder begabt und Ziel einer anbetungsédhnlichen Handlung
gekennzeichnet, jedoch weder als nicht empirisch wahrnehmbar
noch als allméchtig.

Ein solcher Gebrauch des Lexems Gott ist ziemlich weit ent-
fernt von der Konzeption eines transzendenten Wesens in den
Religionen. Ihr ndher steht das Lexem FuBballgott in folgendem
Beispiel: ,,Rudi Assauer schwdrt dem FufRballgott ab: ,\Wenn er
gerecht ware, wére Schalke Meister geworden." 4 Hier wird das
Bild einer Uber Sieg und Niederlage im Fuf3ball entscheidenden,
gottlichen Instanz gezeichnet, die personifiziert wird und ange-
sprochen werden kann. Dieser fur religiose Rede charakteristi-
sche, scheinbare Verstol? gegen die Konversationsmaximen kann
auch in profaner Sprache beobachtet werden.

Das religiose Lexem predigen besitzt ebenfalls eine Ubertra-
gene Bedeutung, die in profanem Kontext jedoch eher abwer-
tend gebraucht wird. Dabei wird auf eine Situation abgezielt, die
der eines Pastors vor seiner Gemeinde &hnelt. Im vorliegenden
Beispielbwird sie auf den Trainer einer FuBballmannschaft pro-
jiziert. Ebenso werden Vergleiche mit anderen religiésen Hand-
lungen aufgestellt, z.B. wenn Leute ein Autorennen miterleben
wollen, dann heilt es, sie ,,pilgerten zum Rennen"46 ahnlich ver-
halt es sich mit dem teil-religiosen Lexem ,,Sendungsbewusst-
sein"47.

So wie Roland Barthes den Citroen DS bezeichnet John Bale
das FuRballstadion als modernes Aquivalent der gotischen Ka-
thedralen; in den Flutlichtmasten etwa erkennt er Kirchtiirme.48
FuBball verkdrpert bestimmte Werte recht eindeutig (Jugend-
lichkeit, Mannlichkeit, Fitness), andere wiederum mehrdeutig
(Kooperation innerhalb der eigenen Gruppe, aber Konkurrenz
gegebentber der fremden Gruppe; dennoch im Rahmen eines
geregelten Spieles, d. h. soll im weiteren Sinne der Vdlkerver-
stdandigung dienen). Dabei ist dieser Sport sowohl Spiegelbild

Welt 25.7.2011.
Welt 19.5.2011.
FAZ 1.8.2011,18.
FAZ 1.8.2011, 22.
FAZ 1.8.2011,17.
Marschik 2014.

BRA&S&ERS

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religidser Metaphern in profaner Mediensprache 197

der Gesellschaft als auch eigenstandiger Produzent dieser und
anderer Werte. Das einzelne Spiel (je grofRer und wirkmaéchtiger
die Teams, desto mehr) unterliegt einer strikten Ritualisierung
und Inszenierung einer quasisakralen Erlebnisqualitat beim Zu-
schauen vor Ort sowie der medialen Rezeption. Auch begegnet
hier wieder eine Art Rationalitéts- oder genauer: Quantifizier-
barkeitskult, denn Spielanalysen und Statistiken gerade im digi-
talen Zeitalter mit seinen nie dagewesenen technischen Mdglich-
keiten behaupten eine universale Messbarkeit jedes Moments ei-
nes Fullballspieles.®

Aber nicht nur die FuBballtheorie, sondern auch die empiri-
sche Wirklichkeit ist ein produktiver Ansatzpunkt. Einzelne
Spiele oder Ereignisse werden zum Mythos und mussen immer
wieder fur Vergleiche herhalten: das Wembley-Tor 1966 etwa o-
der Diego Maradonas eigentlich irreguléres, aber gezéhltes Tor
1986 mit der ,,Hand Gottes" oder die Niederlage Bayern Mun-
chens gegen Manchester United 1999, als sie in den letzten Spiel-
minuten die Fihrung durch zwei schnelle Gegentreffer hinterei-
nander und somit das Spiel verloren. Dazu gehdren auch Spiele,
die vor dem Hintergrund des zeitpolitischen Geschehens im kol-
lektiven Gedé&chtnis geblieben sind: allen voran das so genannte
Wunder von Bern 1954, das mit dem Auftakt des so genannten
Wirtschaftswunders in Verbindung gebracht worden ist, oder
die so genannte Schande von Cordoba 1978, eine unerwartete
Niederlage Deutschlands gegen Osterreich. Dies widerlegt tibri-
gens - ebenso wie die Gegenwart von Politikern bei wichtigen
Spielen - den Mythos des unpolitischen Fufiballsports. Be-
stimmte mythisch-religios anmutende Praktiken kdnnen eine
ausschlaggebende Wirkméchtigkeit entfalten: etwa Englands
Schwaéche im ElfmeterschieBen oder die so genannte Rapidvier-
telstunde - Fans von Rapid Wien klatschen seit 1911 die letzten
15 Minuten eines Spiels an, die oftmals spielentscheidend waren;
zudem bezeichnen sie sich sogar selbst als Religion und ihr Hei-
matstadion als ,,Sankt Hanappi" nach dem Architekten und FuR-
baller; dennoch wurde die Rapidviertelstunde als immaterielles
Weltkulturerbe der UNESCO abgelehnt.% Vielleicht lassen sich
diese beiden Phdnomene als selbsterfullende Prophezeiung psy-
chologisch erklaren.

4  Marschik 2014.
5% Ebd.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

198 Thomas Robak

4 Medien und moderne Mythenbildung

Medien spielen eine unerléassliche Rolle bei der Schépfung mo-
derner Mythen. Die Omniprésenz von Medieninhalten in Form
von Journalismus, Werbung und Kommunikation tUber soziale
Netzwerke fuhrt zu einer Intensivierung und Verinnerlichung
der Inhalte, die in der Menschheitsgeschichte erstmalig sind:
,Das, was wir Uber die Welt und Umwelt wissen, wissen wir aus
den Medien." Dieses Zitat gilt heute noch viel mehr als 1922 aus
dem Mund des Journalisten Walter Lippmann.5L Globalisierung
realisiert sich per Medialisierung. Schlussendlich ist eine wir-
kungsméchtige Stellung der Medien als vierte Gewalt im Staate
die Voraussetzung fur eines der demokratischen Grundprinzi-
pien, den Meinungspluralismus.

Der moderne Mythos nimmt eine Doppelfunktion ein: Er bil-
det vorherrschende Meinungen im Volk ab (Représentation) und
bringt selber Meinungen im Volk unter der Einflussnahme poli-
tischer und wirtschaftlicher Akteure hervor (Manipulation). An
unseren Mythen lesen wir also unsere kulturellen Werte und
Normen ab, um sie bestenfalls kritisch zu reflektieren und in po-
litisches Handeln umzusetzen. Diese hermeneutische Leistung
ist alles andere als unkompliziert, sondern als eine gesamtgesell-
schaftliche Aufgabe im Diskurs zu bewaltigen.22 In einem sol-
chen Diskurs stecken wir momentan wieder seit dem Anschlag
auf das franzosische Satiremagazin Charlie Hebdo. Es gehe laut
einigen Kommentatoren um nichts weniger als die Behauptung
eines der wichtigsten Werte der so genannten westlichen Zivili-
sation, der Meinungs- und Pressefreiheit, angesichts einer als Be-
drohung empfundenen Konsequenz der Globalisierung, ndm-
lich der Mdglichkeit islamistischer Terroranschldge in Europa.
Hierbei spielen viele ideologische Versatzstiicke eine Rolle, die
ich als Mythen zu hinterfragen versucht bin: erstens der prokla-
mierte Kampf der Kulturen zwischen der westlich-freiheitlichen,
sédkularen und der nahdéstlichen religidsen, obwohl die Politik im
Westen sowohl auf formaler als auch auf inhaltlicher Ebene
durchdrungen ist von religiésen Elementen53 zweitens Uber-
haupt die Homogenitat der westlichen Gesellschaft und die
Spannung zwischen Faktizitdt und Geltung hinsichtlich der

51 Vgl. Prommer 2014.
5 Ebd.
53 Vgl. Augstein 2015 und Latour 2015.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 199

Pressefreiheit angesichts z.B. rechtspopulistischer Positionen,
aber auch die Homogenitéat einer nahdstlich-islamischen Gesell-
schaft; drittens die stdndige Bedrohung durch den islamistischen
Terrorismus in Europa angesichts der faktischen Todesopferzah-
len durch z. B. Autounfalle oder Krankenhauskeime.

Mich interessiert nun allerdings nur die Stilisierung dieses
Ereignisses in den Medien zu einem ,franzdsischen Nineele-
ven"54 Die Anschlédge auf das World Trade Center von 2001 kdn-
nen wohl ohne weitere Rechtfertigung als Metapher und moder-
ner Mythos aufgefasst werden: Die weltweite Rezeption dieses
Ereignisses ist einmalig, kaum einem mit der globalen Kommu-
nikation vernetzten Menschen auf der Welt sollte es entgangen
sein. Allein die Nennung bestimmter Ausdriicke, die als Namen
gepragt worden sind (Nineeleven, elfter September, World
Trade Center), oder die Ikonografie (etwa die Fotos der brennen-
den Hochhduser oder vom so genannten falling man, der den
Sturz aus dem Fenster dem Feuer vorgezogen hat) 16sen vielfal-
tige Assoziationen aus. Auch die groRBe Zahl an Verschwdrungs-
theorien hat zur Mythisierung beigetragen.% Aber vom objekti-
ven Standpunkt aus spricht einiges gegen die Konzeptualisie-
rung CHARLIE HEBDO IST NINEELEVEN: Fast 3000 Tote des
World Trade Center stehen weniger als 20 Toten in Paris gegen-
Uber. Die Organisation und Durchfuhrung des Anschlag in den
USA war um ein Vielfaches komplexer und aufwéandiger. Die
Symbolik der Angriffsziele ist zudem unterschiedlich: zum einen
kapitalistischer Freihandel, zum anderen satirischer Journalis-
mus, obwohl sich beides freilich unter den einen Mythos der
westlichen Werte fassen l&sst.

Die Funktion einer solchen Stilisierung ist sehr wirkungsvoll:
Der Mythos vom Kampf der Kulturen oder Kampf gegen den
Terror bekommt eine neue Etappe in seinem Narrativ seit dem
11. September 2001. Assoziationen des damaligen einschneiden
den Erlebnisses (solidarische Trauer, Rachegefiihle, historischer
Moment) werden auf den 7. Januar Ubertragen, sodass gesell-
schaftliche und mediale Rituale wiederholt worden sind und mit
an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit zum kommenden
Jahrestag am 7. Januar 2016 wiederholt werden. Weitere Folgen
fur die franzésische Innen- und Aufienpolitik sind noch nicht ab-
sehbar; die spontanen Solidaritatskundgebungen in weiten

5% Vgl The Independent 9.1.2015 (URL 2) und CNN 11.1.2015 (URL 3).
% Seiler 2015.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

200 Thomas Robak

Teilen der Welt mit dem Slogan ,,Je suis Charlie" hatten jeden-
falls auf der rein formalen Ebene einen religiésen Charakter, der
im Unterschied zu Nineeleven auch wegen der unmittelbaren
Relevanz des Themas Religion sehr nahe liegt, und zwar auf der
inhaltlichen Ebene, weil dem Satiremagazin die Verletzung reli-
gioser Gefuhle vorgeworfen wird. Die Verzahnung von Religion
und Politik und die Rolle der Medien bei der Erzeugung neuer
moderner Mythen wird hier besonders deutlich.

5 Zusammenfassung, Schlussfolgerungen,
Diskussionspunkte

AbschlieBend mochte ich an die Eindricklichkeit der Beispiele
appellieren: Sie zeigen die tiefe Sedimentierung religidser und
mythischer Konzepte in unserer profanen Gegenwartssprache,
die sich ganz wesentlich in der Mediensprache manifestiert. Die
Zahl der Beispiele lief3e sich problemlos durch quantitative Un-
tersuchungen erhdhen. Die Kognitive Metapherntheorie von La-
koff und Johnson erklart diese Phdnomene als ganz normale,
omniprésente kognitive Prozesse des Verstehens und Erlebens:
Eine als bekannt vorauszusetzende Domaéane wird auf eine an-
dere unbekannte oder abstraktere projiziert, sodass Eigenschaf-
ten der ersten als Eigenschaften der zweiten verstanden und er-
fahren werden kénnen. Die stdndige Bewegung von Geld zwi-
schen verschiedenen Besitzern in Form von Transaktionen bei-
spielsweise kann mit der Flissigkeitsmetapher vereinfachend
konzeptualisiert werden: Geld flie3t von einem Ort zum ande-
ren; eine Person ist flissig oder liquide.

Wenn religiése oder mythische Lexik verwendet wird, dann
Ubertragt dies entsprechende Eigenschaften wie den erkenntnis-
theoretischen Status von Glaubenspostulaten oder einen wider-
vernunftigen Fanatismus auf profane gesellschaftliche Phéano-
mene. Die BOrse postuliert ein aus sich selbst heraus tatiges We-
sen wie den Markt und handelt mit immateriellen Werten. Der
Fullball schafft als Religionsersatz sehr intensiv erfahrene Grup-
penidentitdten und stilisiert einzelne Akteure zu Helden oder
Heiligen. Ein Mordanschlag auf exponierte Satiriker wird als is-
lamistisch-terroristischer Angriff auf den Wert der Meinungs-
freiheit verstanden und analog zu Nineeleven als traumatisches
Erlebnis einer personifizierten Nation gedeutet, um in letzter

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 201

Konsequenz einen Kampf gegen den (islamistischen) Terror zu
rechtfertigen.

Was genau bringt diese Beschreibung und was folgt aus ihr?
Sie ist freilich nur ein Angebot unter vielen; doch ihr Vorteil ist,
dass sie bereits vorhandene und wissenschaftlich untersuchte
kulturelle Phdnomene, ndmlich solche der Religion, nutzt, um
neuartige und in den Augen vieler erkldrungsbedurftige kultu-
relle Phdnomene wie terroristische Anschldge zu beleuchten.
Kritisiert man die Prdmisse unserer modernen sdkularen Gesell-
schaft und begreift sie stattdessen als eine von religidsen und
mythischen Elementen durchtrédnkte, achtet also anthropolo-
gisch eher auf die Kontinuitéten als auf die Briche, erscheinen
einige Phdnomene etwas weniger erklarungsbedurftig. Denn der
Mensch war wohl immer ein religiéser und bedarf offenbar der
Mythen; eine kulturwissenschaftliche Betrachtung der Sprache
scheint dies zu offenbaren. Doch sicherlich mussen die hiesigen
Ausfuhrungen bei einem Erklarungsangebot verbleiben, das von
anderen ergéanzt, korrigiert und widerlegt werden kann, darf
und soll. Und wie mein Beitrag mit einem Pressetext startete, so
soll er auch enden, und zwar mit den Worten Jakob Augsteins,
nur wenige Tage nach dem Charlie-Hebdo-Anschlag:

Der Anschlag von Paris war kein ,,Angriff auf den Westen". Wenn der
Westen die Ursachen des Terrors in der Religion sucht und nichtin der
Politik, wird er den Terror nie besiegen kdnnen. Und schlieBlich: Es gibt
diesen Gegner nicht, den wir zu sehen glauben - wir erzeugen uns den
LIslam", vor dem wir uns flirchten, selbst.5%6

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Die Welt (Ausgaben von: 19.5.2011, 25.7.2011, 5.8.2011, 6.8.2011).
Frankfurter Allgemeine Zeitung (Ausgaben von: 1.8.2011,5.8.2011).

URL 1 = http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die-
politik-das-vertrauen-der-maerkte-4561 (o. A.: ,,So gewinnt
die Politik das Vertrauen der Markte"; abgerufen am
1.10.2015).

% Augstein 2015.

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.
untersagt,

mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die-
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die-

202 Thomas Robak

URL 2 = http://www.independent.co.uk/voices/comment/char-
lie-hebdo-after-france-s-911-this-land-will-never-be-the-
same-again-9969165.html (John Lichfield: ,,Charlie Hebdo:
After France's 9711, this land will never be the same again”,
in: The Independent 9.1.2015; abgerufen am 1.10.2015).

URL 3 = http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/11/new-
day-million-marchers-join-paris-unity-rally-suzan-cook.cnn
(0. A.: ,,Is the Charlie Hebdo attack France's 9/11?"; abgeru-
fen am 1.10.2015).

Sekundarliteratur

Augstein, Jakob 2015, ,,Das Islam-Missverstandnis”, in: Spiegel
Online (15.1.2015), unter http://www.spiegel.de/politik/aus-
land/jakob-augstein-ueber-anschlaege-in-paris-und-unser-
verhaeltnis-zum-terror-a-1013013.html (abgerufen am
1.10.2015).

Barthes, Roland 1964, Mythen des Alltags, Frankfurt am Main.

Bayer, Kraus 2004, Religiése Sprache. Thesen zur Einflihrung,
Minster.

Dube, Christian 2004, Religiése Sprache in Reden Adolf Hitlers,
Norderstedt.

Gruske, Karl-Dieter/Recktenwald, Horst Claus 1995, Wdrter-
buch der Wirtschaft, Stuttgart.

Jamme, Christoph 2011, ,,Mythos", in: Petra Kolmer/Armin G.
Wildfeuer (Hrsg.), Neues Wdrterbuch philosophischer Grundbe-
griffe 2, Freiburg im Breisgau, 1552-1559.

Jakel, O1af 2003, Wie Metaphern Wissen schaffen, Hamburg.

Kaempfert, Manfred 1974, ,Lexikologie der religidsen Spra-
che", in: Helmut Fischer (Hrsg.), Sprachwissen fiir Theologen,
Hamburg, 62-81.

Lakoff, Georgeflohnson, Mark 1980, Metaphors we live by,
Chicago/London.

Langenohl, Andreas 2014, ,Bérse", in: W odianka/Ebert 2014,
58-61.

Latour, Bruno 2011, Jubilieren. Uber religiése Rede, Berlin.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://www.independent.co.uk/voices/comment/char-
http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/ll/new-
http://www.spiegel.de/politik/aus-
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.independent.co.uk/voices/comment/char-
http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/ll/new-
http://www.spiegel.de/politik/aus-

Gebrauch religioser Metaphern in profaner Mediensprache 203

Latour, Bruno 2015, ,,Alles im Namen der Religion", in: DIE
ZEIT7(12.2.2015), 46.

Marschik, Matthias 2014, ,Fufball', in: Wodianka/Ebert
2014,152-154.

Prommer, Elizabeth 2014, ,Macht der Medien", in: Wodian-
ka/Ebert 2014, 241-243.

Seiler, Sascha 2014, ,,9/11", in: Wodianka/Ebert 2014, 281-285.

W odianka, Stephanie/Ebert, Juliane (Hrsg.) 2014, Metzler Lexi-
kon moderner Mythen, Figuren, Konzepte, Ereignisse, Stutt-
gart/Weimar.

hitps://col 71978382t 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:10. geschiltzter Inhalt,
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828870673

https://dol. 71/978382¢ 216.78.218.36, am 19.01.2026, 11:28:10. gaschiltzter Inhalt.

untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828870673

	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung | Saskia Schomber
	1 Der Mythos vom Mythos
	2 Beiträge in diesem Band
	Bibliographie

	Mythos | Carsten Schmieder
	Bibliographie

	Mythos als Gestus von Repräsentation | Marlene Deibl
	Eine Annäherung
	Erfahrung am Text - Repräsentation
	Stil als Moment von Geschichtlichkeit: zwei Idealismusforscher erzählen
	Mythos und Repräsentation nach Platon
	Conclusio
	Verwendete Literatur


	Mythos als Grundlage des Lebens bei Platon, Nietzsche und Heidegger | Choong-Su Han
	1 Zum Wort „Mythos"
	2 Die Kritik am Mythos und dessen Wirksamkeit bei Platon
	3 Die Unentbehrlichkeit des Mythos für das Leben bei Nietzsche
	4 Die maßgebende Rolle des Mythos für das Leben bei Heidegger
	5 Mythische Welt
	Literaturverzeichnis

	Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen | Mihail-George Häncu
	Literaturverzeichnis

	Chambre d'echos. Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und Barthes | Quintus Immisch
	1 Echokammer
	2 Abschied von Ödipus
	3 Anfangslosigkeit
	4 Kontexte und Systeme
	5 defigurer - refigurer
	6 Mythos in der Theorie
	Literaturverzeichnis

	Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des Mythos für die christliche Wirklichkeitswahrnehmung. Märtyrerakten im spätantiken Christentum | Jennifer Hartmann
	1 Einleitung
	2 „Leistung und Grenze des Mythos in Antike und Gegenwart"
	2.1 Christliches Verständnis des Mythos in der Antike
	2.2 Methodisches Vorgehen

	3 Das Martyrium Polycarpi
	3.1 Zeitliche Einordnung
	3.2 Inhalt der Quelle
	3.3 Analyse - Das Mythische im Martyrium Polycarpi

	4 Fazit - Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des Mythos für die christliche Wirklichkeitswahrnehmung
	6 Literaturverzeichnis

	Kampf um, durch und mit Symbolen. Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP | Nazim Diehl
	1 Einleitung
	2 Nationalsozialistische Symboladaption
	3 Selbstdarstellung
	4 Fremddarstellung
	5 Wahlwerbung der SFIO
	6 Fazit
	Quellen- und Literaturverzeichnis

	Tolkien's Middle-Earth. A Myth in a Test Tube | Robin Auer und Maria Krümpelmann
	1 Introduction
	2 Pondering Myth
	2.1 Myth & Myth-Making
	2.2 Conceptions of Myth
	2.3 The OED & the Pragmatic Approach
	2.4 The Meaning of Words

	3 Tolkienian Myth
	3.1 Tolkien and Myth
	3.2 Tolkien and Philology
	3.3 Tolkien and his Sources - 'Thorin & Co.'
	3.4 Tolkien and Language - 'Eärendil the Seafarer
	3.5 Tolkien and Creation - 'What is a hobbit?'
	3.6 Tolkien and the Essence of Myth - 'Tom Bombadif'

	4 Conclusion
	Bibliography

	Über den mythologischen Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache | Thomas Robak
	1 Einleitung
	2 Begriffsklärungen
	2.1 Religion und Mythos
	2.2 Kognitive Metapherntheorie

	3 Qualitative lexikologisch-kulturwissenschaftliche Analyse
	3.1 Vorbemerkungen zur religiösen Sprache
	3.2 Wirtschaft
	3.3 Sport

	4 Medien und moderne Mythenbildung
	5 Zusammenfassung, Schlussfolgerungen, Diskussionspunkte
	Literaturverzeichnis


