
IG
NI

S 
- 

In
iti

at
iv

e 
Gi

eß
en

er
 

St
ud

ie
re

nd
er

 
zum

 
Er

w
er

b 
in

te
rd

is
zi

pl
in

är
er

 
Sc

hl
üs

se
lq

ua
lif

ik
at

io
ne

n
Kristin Rudersdorf 
Saskia Schomber 
Florian Sommerkorn 
(Hrsg.)

Tectum

Der Mythos vom Mythos
Interdisziplinäre Perspektiven 
auf das Mythische in Künsten 
und Wissenschaften
Beiträge des 5. Gießener Studierendenkolloquiums 
vom 24. bis 26.04.2015

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Der Mythos vom Mythos 
Interdisziplinäre Perspektiven 
auf das Mythische in Künsten 
und Wissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


IG
NI

S 
- 

In
iti

at
ive

 
Gi

eß
en

er
 

St
ud

ie
re

nd
er

 
zum

 
Er

w
er

b 
in

te
rd

isz
ip

lin
är

er
 

Sc
hl

üs
se

lq
ua

lif
ik

at
io

ne
n Kristin Rudersdorf T p f t u m

t  • i  t  I v i  I I ISaskia Schomber 
Florian Sommerkorn 
(Hrsg.)

Der Mythos vom Mythos 
Interdisziplinäre Perspektiven auf 
das Mythische in Künsten und 
Wissenschaften
Beiträge des 5. Gießener Studierendenkolloquiums 
vom 24. bis 26.04.2015

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Der Mythos vom Mythos. Interdisziplinäre Perspektiven auf das M ythische in 

Künsten und W issenschaften

Beiträge des 5. Gießener Studierendenkolloquiums vom 24. bis 26.04.2015 

© Tectum -  ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019

E-Book: 978-3-8288-7067-3

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes W erk unter der ISBN 978-3-8288-4108-6 

im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung der Reihe -  DIE GRAFIKER, Renate Seewald-Baumann & 

Günther Baumann, die_grafiker@web.de

Alle Rechte Vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 

www.tectum-verlag.de

Kristin Rudersdorf, Saskia Schomber, Florian Sommerkorn (Hrsg.)

B ibliografische Inform ationen der D eutschen N ationalb ibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 

im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:die_grafiker@web.de
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783828870673
mailto:die_grafiker@web.de
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de


Vorwort

„Welche Funktion, welche Realität, [...] hat jeweils >Mythisches< 
in nicht-mehr-mythischer Zeit?", fragt der Herausgeber Manfred 
Fuhrmann in der Einleitung des vierten Bandes der Veröffentli­
chungen der Forschergruppe Poetik und Hermeneutik aus dem 
Jahr 1971. Dieselbe Frage stellt sich noch 44 Jahre später den Teil­
nehm erinnen des 5. Gießener Studierendenkolloquiums. Impli­
zit ist ihrem Tagungsthema zudem die zweifelnde Frage: Gibt es 
wirklich eine Zeit, die als „nicht-mehr-mythisch" zu bezeichnen 
ist?

Ob 1971 oder 2015, man sieht sich bei der Reflexion auf solche 
Fragen mit den „Grenzzonen mythischen Denkens", von denen 
Fuhrmann zu sprechen fortfährt, konfrontiert; Grenzen, an de­
nen der Mythos-Begriff „ständig in Gefahr [ist], sich aufzulö­
sen". Eben dies ist das zentrale Thema der hier versammelten 
Beiträge: Was bezeichnen wir im 21. Jahrhundert in Forschung, 
Literatur und Populärkultur als Mythos? Wie tragfähig ist dieser 
Begriff und mit welchen Voraussetzungen wird er gebraucht? 
Schließlich: Welche Rolle spielt der Mythos -  früher und heute?

Das Bedürfnis nach einer Aktualisierung dieser Debatte 
bleibt bestehen, wie die engagierten Teilnehm erinnen eines Stu­
dierendenkolloquiums, das unter der Organisation der „Initia­
tive Gießener Studierender zum Erwerb interdisziplinärer 
Schlüsselqualifikationen" (IGNIS) im April 2015 stattfand, zei­
gen. IGNIS, im Jahr 2005 gegründet, kann zu diesem Zeitpunkt 
schon auf eine zehnjährige Tradition zurückblicken. Ziel der Ini­
tiative ist es, im Rahmen solcher Kolloquien Studierenden und 
jungen Promovierenden ein Forum zu bieten, um früh wissen­
schaftliche Arbeitsabläufe zu testen und in einer Weise eigen­
ständig zu arbeiten, die ihnen durch das modularisierte Studium 
oft verwehrt bleibt. Dies beinhaltet die Vorbereitung eines wis­
senschaftlichen Vortrags mit eigenen Thesen und Themen­
schwerpunkten sowie die Präsentation, Diskussion und später 
überarbeitete Publikation desselbigen. Die Idee von IGNIS ba­
siert darauf, dass es sich von Studierenden an Studierende rich­
tet und auf Augenhöhe stattfindet. Der Wunsch, interdisziplinär 
zu arbeiten und einen Austausch über die Fächergrenzen hinaus 
zu ermöglichen, steht dabei im Vordergrund.

Nach diesem Grundsatz haben bereits vier Kolloquien geis­
teswissenschaftliche Fragestellungen unter interdisziplinären

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


vi

Perspektiven betrachtetet: „Wo die Liebe hinfällt... -  AMORali­
sche Liebeskonzeptionen in der europäischen Geistesge­
schichte" (2005), „Vom Wettstreit der Künste zum Kampf der 
Medien -  Medialitätsdiskurse im Wandel der Zeiten" (2006), 
„Habt euch müde schon geflogen? Reise und Heimkehr als kul­
turanthropologische Phänomene" (2009) sowie „Ich lese, also bin 
ich. Medien der Schriftlichkeit und ihre Rezipienten im Wandel" 
(2012).

Nach einer erneut dreijährigen Pause fand vom 24. -  26. April 
2015 das 5. Gießener Studierendenkolloquium unter dem Titel 
„Der Mythos vom Mythos -  Interdisziplinäre Perspektiven auf 
das Mythische in Künsten und Wissenschaften" statt. Wie bereits 
angedeutet, stand für die Organisatoren nicht nur die Omniprä­
senz des Konzepts „Mythos" in der europäischen Geistesge­
schichte, sondern auch die Allgegenwärtigkeit des Begriffs bis in 
die eigene Gegenwart im Zentrum. Das gemeinsam erklärte Ziel 
der Teilnehmenden war es nicht, zu einer homogenen Definition 
des Begriffs „Mythos" zu gelangen, sondern im Gegenteil viele 
unterschiedliche Ansätze und deren Reichweite aufzuzeigen. 
Eine Abschlussrunde konnte trotz aller Unterschiede gemein­
same Linien und den synergetischen Mehrwert eines interdiszip­
linären Blicks auf ein großes Thema hervorheben.

Ihre Lebenskraft bezieht eine Initiative wie IGNIS aus der ge­
meinsamen Arbeit und dem Zusammenschluss von Kräften. So 
bleibt im Rückblick auf das Kolloquium, dessen Organisation 
und Durchführung eine große Freude war, vor allem den Insti­
tutionen und Menschen zu danken, die dies ermöglicht haben. 
Zuerst zu nennen sind dabei die Justus-Liebig-Universität Gie­
ßen, die die Räumlichkeiten zur Verfügung gestellt hat, sowie 
die Gießener Hochschulgesellschaft und die Maria-und-Dr.- 
Ernst-Rink-Stiftung, bei denen wir uns sehr herzlich für die fi­
nanzielle Unterstützung bedanken möchten, durch die sie das 
Kolloquium und die hier vorliegende Publikation erst möglich 
gemacht haben. Unser Dank gilt zudem den erfahrenen Ratge­
berinnen und engagierten H elferinnen des Instituts für Alter­
tumswissenschaften in Gießen: Zuerst Herrn Professor Peter von 
Möllendorff (Griechische Philologie) und Herrn Professor Hel­
mut Krasser (Lateinische Philologie), die nicht nur in pragmati­
schen Fragen jederzeit ein offenes Ohr und einen Rat hatten, son­
dern auch ein Quell der Motivation waren. Ein besonderer Dank 
gilt Frau Professor Susanne Gödde (Berlin), die das Kolloquium

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


vii

nicht nur durch ihren Abendvortrag „Athen und Theben. Antike 
Gründungsmythen im Spannungsfeld von Ideologie und Sub­
version", sondern auch durch ihre engagierte Teilnahme an den 
Diskussionen enorm bereichert hat. Wir bedanken uns ebenfalls 
bei all jenen Organisatorinnen vergangener IGNIS-Tagungen, 
die uns jederzeit mit Rat und Tat zur Seite standen, darunter be­
sonders bei Helge Baumann, Anna-Lena Körfer und Wiebke 
Nierste. Für Unterstützung bei der Bearbeitung des vorliegen­
den Bandes danken wir zudem Nazim Diehl. Ein letzter, aber 
keineswegs geringerer Dank geht an alle sichtbaren und unsicht­
baren H elferinnen, die uns entlang des Weges unterstützt oder 
Beiträge zum Buffet geliefert haben, um auf diese Weise das leib­
liche Wohl der Anwesenden sicherzustellen. Unser spezieller 
Dank gilt hierbei unseren unermüdlichen Unterstützerinnen im 
Hintergrund des Tagungswochenendes, Elisabeth Horz und 
Theda Thies.

Gießen, März 2019

Kristin Rudersdorf 
Saskia Schomber 

Florian Sommerkorn

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Inhaltsverzeichnis

Vorwort.........................................................................................................v

S a s k ia  S c h o m b e r  (G ie ß e n )
Einleitung.....................................................................................................1

C a r s t e n  S c h m ie d e r  (Berlin)
M ythos........................................................................................................ 19

M a r l e n e  D e ib l  (Wien)
Mythos als Gestus von Repräsentation.............................................41

C h o o n g -S u  H a n  (S e o u l)
Mythos als Grundlage des Lebens bei Platon, Nietzsche und 
Heidegger.................................................................................................. 59

M ih a il -G e o r g e  H ä n c u  (B u k a re st/ H a m b u rg )
Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 75

Q u in t u s  Im m is c h  (T ü b in g e n )
Chambre d'echos.
Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und Barthes......................87

J e n n if e r  H a r t m a n n  (G ö ttin g e n )
Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des Mythos für die 
christliche Wirklichkeitswahrnehmung.
Märtyrerakten im spätantiken Christentum.................................111

N a z im  D ie h l  (G ie ß e n )
Kampf um, durch und mit Symbolen.
Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP............... 139

R o b in  A u e r  &  M a r ia  K r ü m p e l m a n n  (Heidelberg)
Tolkien's Middle-Earth.
A Myth in a Test Tube......................................................................... 161

T h o m a s  R o b a k  (E rfu rt)
Uber den mythologischen Gebrauch religiöser Metaphern in 
profaner Mediensprache.....................................................................183

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung

S a s k ia  S c h o m b e r  (G ie ß e n )

aber der Mensch ist ein wahrer Narziß; er bespiegelt sich überall gern 
selbst; er legt sich als Folie der ganzen W elt unter.

Johann W olfgang Goethe, Wahlverwandtschaften

Yes, something of yourself is said 
In this great shining figure. You 

Must have come to self-knowledge, read 
Yourself within that image who 
Draws every visitor. You made 

From gleaming paint that tempting thing -  
Man staring at his suffering.

And at his joy.
Elizabeth Jennings, Caravaggio's Narcissus in Rome

1 Der Mythos vom Mythos

Als werfe nicht der Begriff Mythos bereits endlose Fragen auf, 
stellt der Titel des vorliegenden Bandes überdies die Frage nach 
dem Mythos vom Mythos, begibt sich gewissermaßen über den 
Mythos hinaus und wieder zu ihm zurück. Wie ließe sich dieses 
Unterfangen besser skizzieren als dadurch, mit einem Mythos zu 
beginnen? Der römische Dichter Ovid erzählt in seinen Metamor­
phosen, entstanden im ersten Jahrzehnt n. Chr., von der Ver­
wandlung von Formen in neue Körper, wie er im Proöm ankün­
digt,1 mithin auch vom Verlust des geformten Körpers, wie im 
Falle des Narziss: Dem Sohn des Flussgottes Cephisus und der 
Nymphe Liriope wird vorausgesagt, er werde ein hohes Alter er­
reichen, solange er sich selbst nicht kennenlerne.2 Als der heran­
wachsende Narziss eines Tages während der Jagd Durst be­
kommt und sich über eine Wasserquelle beugt, erblickt er sein 
Spiegelbild und ist von dessen Schönheit gebannt. Da er jedoch 
zuerst nicht versteht, dass es sich um eine Reflexion seiner selbst

O v id , Metamorphosen 1, 1 -2 :  in nova fert animus mutatas dicere form as / 
corpora. [...] („Der Geist drängt, davon zu berichten, wie Gestalten in 
neue Körper verwandelt wurden.").
O v id , Metamorphosen 3 , 348 : fatidicus vates 'si se non noverit' inquit („Der 
weissagende Seher sagte: 'W enn er sich nicht kennenlernt.'").

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


2 Sa s k ia  S c h o m b e r

handelt, verzehrt er sich nach der Gestalt im Wasser, die er im­
mer nur beinahe zu fassen bekommt.3 Er verkennt lange, dass es 
sein eigener Körper ist, der das Bild hervorbringt, und dass das 
Begehren nach dem Bild, der Wunsch, zu wissen, quid videat, nur 
zu dem zurückführt, quod videt, nämlich zu ihm selbst.4 Als ihn 
diese Erkenntnis schließlich trifft, erschüttert sie ihn.5 Vor die­
sem Bild im Wasser siecht er, wie prophezeit, dahin.

Was ein Prozess ständiger Selbstbespiegelung ist, wird für 
Narziss zu einem Akt des Begehrens von etwas vermeintlich 
Fremden. Als sich herausstellt, dass es unerfüllbar, weil auf sich 
selbst gerichtet ist, scheitert Narziss an der Sublimierung dieses 
Begehrens. Er bringt das Bild hervor, das nur existiert, solange er 
sich spiegelt. Gleichzeitig empfindet er sich als Betrachter und 
kann eine exzentrische Perspektive einnehmen. Die Fähigkeit, 
aus sich herauszutreten und sich von außen zu sehen, ist es ge­
rade, die nach H e l m u t h  P l e s s n e r  den Menschen vom Tier un­
terscheidet:

Am Leitfaden des begegnenden Blicks kann die Entdeckung der Rezi­
prozität des Körperschemas erfolgen. Voraussetzung hierfür ist, daß 
der Blick in dieser Bedeutung erlebt wird, eine Voraussetzung, die 
beim M enschen durch seine exzentrische Position zu sich und der Um­
welt erfüllt ist.6

Aus Plessners Definition einer solchen Reziprozität des Körpersche­
mas, die auch dazu dient, das Selbst vom Anderen zu unterschei­
den, wird sogleich Narziss' Problem deutlich. Sie beruht auf ei­
ner Distanz, die der Mensch zum anderen wahrt und die Narziss 
abgeht.7 Narziss kann den Blick seiner Augen im Wasser sehen,

3 O v id , Metamorphosen  3, 453: posse putes tangi: minimum est, quod amanti- 
bus obstat („Man sollte glauben, dass er berührt werden kann: Ganz w e­
nig ist, was die Liebenden hindert.").

4 O v id , Metamorphosen 3, 430: quid videat, nescit, sed quod videt, uritor illo 
(„Was er sieht, weiß er nicht, aber nach dem, was er sieht, verzehrt er 
sich.").

5 O v id , Metamorphosen  3, 463-464: iste ego sum! Sensi; nec me mea fallit 
imago: / uror amore mei, flam m as moveoque feroque („Das bin ich selbst! 
Jetzt verstehe ich es. Und nicht täuscht mich mein eigenes Bild, ich ver­
ursache und erleide die Flammen.").

6 P le s s n e r  1982, 395.
7 PLESSNER 1982, 396. Plessner leitet aus der Exzentrizität die Nachahm­

ungsfähigkeit des M enschen ab, mit der sich zugleich die Frage nach 
der jeweils eigenen Identität verbindet, vgl. dazu EBD. 398: „Auch und

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 3

ihm aber nicht begegnen, da es kein anderer ist, der ihn anblickt, 
sondern er selbst.8 Von der Faszination für sein Spiegelbild, die 
ihn ergriffen hat, vermag er sich nicht mehr zu lösen.9 Um sein 
Begehren zu erfüllen, müsste er aus sich selbst heraustreten und 
zum Anderen des Bildes werden können, was nicht möglich ist 
-  dem Menschen ist eine exzentrische Position auf sich selbst ge­
geben, aber mit eben dieser, einer Position des Betrachtens, muss 
er sich begnügen. Der exzentrische Blick ist zudem immer nur 
ein flüchtiger: Er ist ein vorübergehendes Heraustreten, bleibt 
aber am Ende doch der eigene Blick.

Narziss' Reflexionen auf seine Situation zeigen, dass er zeit­
weise darum ringt, sich zu retten, doch eine Sublimierung seines 
unerfüllbaren Begehrens scheitert an seiner fehlenden Distanzie­
rung. Den Schritt zur Ästhetisierung, die Gestalt im Wasser nur 
als Spiegelbild, nicht aber als ein begehrbares Gegenüber zu be­
greifen, kann Narziss nicht vollziehen. Was daraus für ihn folgt, 
hält R a in e r  M a r ia  R il k e  im zweiten seiner Narziss-Gedichte 
eindrücklich fest:

Er liebte, was ihm ausging, wieder ein 
und war nicht mehr im offnen W ind enthalten 
und schloß entzückt den Umkreis der Gestalten 
und hob sich auf und konnte nicht mehr sein.10

Narziss vermag es nicht mehr, die einmal getrennten Perspekti­
ven wieder zusammenzufügen, die Kategorien von Innen (selbst)

gerade die Nachahmung des Anderen kann die eigene Ursprünglich­
keit bezeugen, wenn sie sich dieser Begrenzung bewusst bleibt."

8 P l e s s n e r  1982,394: „Sobald mein Blick das fremde Auge trifft, sehe ich 
mich erblickt, angeblickt -  und nicht nur (etwa in der Art des Augen­
arztes) das Auge. Der Andere sieht nicht nur aus, sondern -  mich an 
und steht damit in der Position des Vis-a-vis als derjenige, mit dem ich 
den Platz tauschen kann. In dieser Vertauschbarkeit des Blickpunkts, 
die mir sein Blick bezeugt, ist er ein Anderer, bin ich für ihn ein Ande­
rer."

9 Das Gedicht verrät, dass er selbst nach seinem Tode nicht davon los­
kommen wird, vgl. Ovid, Metamorphosen 3 ,504-505: tum quoque se, post- 
quam est inferna sede receptus, / in Stygia spectabat aqua. [...] („Auch dann, 
nachdem er in die Unterwelt aufgenommen worden war, betrachtete er 
sich im W asser der Styx.").

10 RILKE 1996,55. Vgl. auch den Kommentar dazu (EBD. 476-477) zum Ein­
heitsverlangen, das in Rilkes Gedicht zum Ausdruck kommt.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


4 Sa s k ia  S c h o m b e r

und Außen (fremd) brechen für ihn ein.11 Durch die Erkenntnis 
seines Spiegelbilds damit konfrontiert, nicht von einem anderen 
angesehen zu werden, sondern sich selbst anzusehen, muss Nar­
ziss erkennen, dass es für ihn kein fremdes Objekt des Begehrens 
gibt und dass auch er selbst nicht Objekt eines fremden Begeh­
rens ist. Er möchte sich von seinem Körper lösen, ein Anderer 
werden, um sein Begehren danach erfüllen zu können, kann es 
aber nicht: So müsste in der Erfüllung seines Begehrens ja auch 
das Begehrte zugleich zu Grunde gehen.

Quod cupio, mecum est: inopem me copiafecit.
o utinam a nostro secedere corpore possem!
votum in amante novum: veilem, quod amamus, abesset!12

Doch auch ohne Spiegelbild kann Narziss nicht mehr leben: Als 
seine Tränen das Wasser aufwirbeln und das Bild so verscheu­
chen, gerät er außer sich. Narziss geht den einzigen Weg, der 
bleibt, um sich mit der begehrten Gestalt zu vereinen: Er zer­
fließt.13 Gebannt von der Faszination an sich selbst und dadurch 
außerstande, mit der restlichen Welt in Interaktion zu treten 
(nicht mehr im offnen Wind enthalten),14 bleibt Narziss nur ein Aus­
weg: den Kreis zu sich selbst zu schließen, die Selbstzerstörung.

Mit der Geschichte des Narziss ist gewissermaßen ein mythi­
sches Paradigma für die Beschäftigung mit dem Mythos selbst 
formuliert. Mit derselben Schwierigkeit, den zerfließenden 
Grenzen von Selbstbezug und Objektbezug, konfrontiert uns der 
Mythos. Nehmen wir nämlich Ausgang von einer der berühm­
testen Formeln, auf die der Mythos-Begriff von W a l t e r  B u r k e r t  
gebracht worden ist -  „Myth is a traditional tale with secondary,

11 O v id , Metamorphosen 3, 4 6 5 : quidfaciam ? roger, anne rogem? quid deinde 
rogabo? („Was soll ich tun? Mich bitten lassen oder bitten? W as soll ich 
dann erbitten?").

12 Ovid, Metamorphosen 3, 4 6 6 -4 6 8  ("W as ich begehre, ist mein. Die Fülle 
macht mich arm. Oh, wenn ich mich doch von meinem Körper trennen 
könnte! Ein neuer W unsch für einen Liebenden: Ich wünschte, dass das, 
was ich liebe, fern ist.").

13 O v id , Metamorphosen 3 ,4 8 0 - 4 9 3 ,  bes. 49 0 : liquitur. Zum Verlangen nach 
Einheit in der Narziss-Episode siehe auch KlENING 2009 .

14 Narziss' Körper verliert gar die Form, durch die er Objekt eines frem­
den Begehrens und damit Teil einer sozialen Realität sein konnte, vgl. 
O v id , Metamorphosen 3 , 4 9 3 : nec corpus remanet, quondam quod amaverat 
Echo („Auch der Körper, den Echo einst geliebt hatte, bleibt nicht zu­
rück.").

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 5

partial reference to something of collective importance"15 tritt 
uns der Mythos als Erzählung und Spiegelung entgegen. Mythos 
begegnet uns als etwas anderes, das einen Ursprung außerhalb 
unserer selbst hat und dem, insofern wir von einer Beschreibung 
als traditional tale ausgehen, eine historische Tiefe eignet. So wie 
Narziss ein Bild im Wasser erblickt und glaubt, einem anderen 
gegenüberzustehen, wird der Mythos als etwas von außen an 
uns herangetragen -  als alte Erzählung, als Sprache, als etwas, 
das vorgegeben ist16 und übernommen werden kann.17

Dabei begegnen wir dem Mythos jedoch immer nur dann 
wirklich, wenn er hat, was Burkert allgemein als „partial refe­
rence to something of collective importance" beschreibt -  My­
thos, in welcher Form auch immer, gewinnt die für sein Weiter­
leben erforderliche Relevanz nur mit seiner Aktualisierung für 
die jeweils eigene Gegenwart. Verliert er diesen Bezug, wird er 
nicht mehr tradiert. So ist Mythos nicht nur Erzählung, sondern 
immer auch Spiegel des Menschen, auf den er sein Selbstbild 
projiziert: In seinen weltdeutenden und -strukturierenden Er­
zählungen erkennt der Mensch sich und seine Rolle in der Welt 
wieder. Wie Narziss im Wasser sieht der Mensch sich im Mythos 
gespiegelt. Daher ist Mythos immer wieder als eine Form von 
Weltaneignung, -bewältigung, -ausgestaltung und -bewertung 
verstanden worden,18 als Ausdruck oder Ausgreifen des Men­
schen in die Welt.

Die Diachronie des Mythos, die ihn als etwas immer schon 
da Gewesenes erscheinen lässt,19 macht ihn jedoch zugleich zu

15 B u r k e r t  1 9 7 9 , 23.
16 Gemeinhin zeichnet sich der Mythos gerade dadurch aus, dass er keine 

A utorinnen  kennt, sondern wie die Quelle, auf die Narziss im Wald 
stößt, einfach da ist; für seine jeweiligen ästhetischen Ausformungen 
gilt dies gleichwohl nicht, ebenso wenig für beispielsweise die platoni­
schen Mythen -  selbst wenn diese ursprungslos erscheinen wollen -  
oder moderne Beispiele, siehe dazu den Beitrag von Auer/KrÜM PEL- 
MANN in diesem Band (vgl. auch unten, Anm. 19).

17 Beide Bedeutungen, die der Erzählung und des gesprochenen wie un­
ausgesprochenen Wortes, sind bereits dem griechischen W ort pü0o<; 
inhärent.

18 Zu dieser Einteilung mythentheoretischer Ansätze siehe K r a t z /ZGOLL 
2 0 1 3 , 4 -7 .

19 Diese Struktur des Immer-schon-da-gewesen-Seins eignet letztlich auch 
modernen Mythen (siehe dazu die Beiträge in der dritten Sektion dieses 
Bandes), die sich als traditional tale nicht unbedingt in Bezug auf ihren

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


6 Sa s k ia  S c h o m b e r

mehr als nur einem Spiegel und verleiht der Begegnung mit ihm 
eine doppelte Natur. Mythos ist immer auch eine Akkumulation 
historischen Substrats: Er wird nicht nur erzählt, sondern es wird 
auch über ihn erzählt, er wird von außen betrachtet und reflek­
tiert. Tatsächlich dürfte es -  selbst für antike Mythen -  unmög­
lich sein, an den Punkt zurückzugelangen, an dem sie uns nur 
als traditionelle Erzählungen von einer wie auch immer gearte­
ten gesellschaftlichen Relevanz entgegentreten. Vielmehr sind 
auch antike Mythen, soweit wir zurückblicken können -  und 
dies ist nun einmal nicht weiter, als Bild- und Schriftzeugnisse 
reichen - , nicht nur ein Instrument der Weltdeutung gewesen, 
sondern auch Gegenstand künstlerischer und deutender Ausei­
nandersetzung.

Daher ist der mythenproduzierende und -rezipierende 
Mensch kein Narzisst. Was die Begegnung des Menschen mit 
dem Mythos von der des Narziss mit seinem Spiegelbild unter­
scheidet, ist eben dieser Prozess, die Asthetisierung des Mythos. 
Im Prozess dieser Asthetisierung hantieren wir mit einem dop­
pelten Spiegel: Wir denken und erzählen nicht nur mythisch, 
sondern wir setzen uns auch in Künsten und Wissenschaften mit 
unserem mythischen Denken und Erzählen auseinander. Die 
anthropologische Selbstbezüglichkeit des Mythos steht dabei im­
mer wieder im Zentrum seiner Betrachtung, auch dann, wenn es 
vor allem um seine qualitative Form geht: darum, den Mythos 
als Gestalt und Gestaltungsprinzip unserer Selbst- und Welt­
wahrnehmung zu reflektieren. Sowohl mythisches Sprechen als 
auch Sprechen über Mythos können gleichermaßen in wissen­
schaftlichen wie künstlerischen Diskursen Platz finden.

Auch in Narziss wird irgendwann ein Reflexionsprozess 
über den Vorgang der Spiegelung ausgelöst. Doch kann er sich 
gleichwohl nicht von der Faszination seines Bildes losreißen: 
Selbst als Narziss erkannt hat, dass es sich um sein Spiegelbild 
handelt, misslingt es ihm, sich davon zu distanzieren und in An­
erkennung beider Perspektiven weiterzumachen. Auf die glei­
che Weise fordert es der Umgang mit dem Mythos, zwischen sei­
nem gestalterischen und seinem gestaltbaren Potenzial hin und 
her zu wechseln. Das Verharren über dem Spiegelbild, eine un­
reflektierte identifikatorische Sinnstiftung, das Festhalten an nur 
einer Perspektive birgt die Gefahr, die Welt jenseits des Spiegels

(vor)historischen Ursprung, sehr wohl aber auf ihre Unhinterfragbar- 
keit und Gültigkeit verstehen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 7

darüber zu vergessen.20 Vor dem Schicksal des Narziss bewahrt 
uns nach H a n s  B l u m e n b e r g  nur die „Arbeit am Mythos"21, die 
nicht weniger als jedes Begehren nach Befriedigung strebt und 
gleichwohl unendlich ist: Sie hindert uns daran, wie Narziss über 
unserem externalisierten Spiegelbild zu zerfließen.

Es ist diese doppelte Spiegelfunktion des Mythos, sein Poten­
zial als gleichermaßen Produkt und Projektionsfläche menschli­
cher Welt- und Selbstdeutung, die besonders in der Fülle der 
Mythos-Theorien des 20. Jahrhunderts greifbar wird. Sie durch­
ziehen in unterschiedlichster, gleichwohl nicht systematischer 
Form die Beiträge dieses Bandes. So zeigt sie sich beispielsweise 
in der strukturalistischen Mythos-Theorie, wie sie besonders von 
C l a u d e  F e v i-S t r a u s s  begründet wird, der sich mit den struktu­
rellen Ordnungsprinzipien sowie dem Symbol- und Zeichencha­
rakter des Mythos befasst.22 Obwohl der Strukturalismus

20 Einer solchen Festlegung des Mythos auf eine definitorische Substanz 
wohnt überdies eine ideologische Gefahr inne: Es gibt der politisch-ma­
nipulativen Kraft des M ythos Raum, die Existenz einer produktiven 
wie exzentrischen Beziehung zu ihm zu verkennen. Die Problematik 
einer solchen Sinnfeststellung, die die Historizität und ständige Aktu­
alisierung des Mythos ignoriert, wird nicht zuletzt in Ernst Cassirers 
Reflexionen auf den politischen Mythos in den Jahren nach dem Zwei­
ten W eltkrieg deutlich. Mythos wird dann zu einem Instrument der 
Kriegsführung mit realpolitischen Auswirkungen und gerät in Ver­
dacht, vgl. C a s s ir e r  1987, 368: „Es war 1933, daß die politische Welt 
sich etwas über Deutschlands W iederaufrüstung und ihre möglichen 
internationalen Folgen zu sorgen begann. Tatsächlich hatte diese W ie­
deraufrüstung viele Jahre vorher begonnen, aber hatte sich fast unver­
merkt vollzogen. Die wirkliche W iederaufrüstung begann mit der Ent­
stehung der politischen M ythen." Vgl. dazu auch unten W alter Benja­
mins Mythos-Begriff.

21 B lu m e n b e r g  1979, 684-685: „Daß etwas zu Ende gegangen sei, hat 
seine drohende oder tröstende Bedeutung ausschließlich von dem her, 
w as diesem Vollzug erlag. [...] Die Arbeit am Mythos enthält den Ver­
dacht, daß ihr Erfolg zugleich den Verlust einer Gewißheit impliziert. 
Es gibt keine andere Modalität der Erinnerung an den M ythos als die 
Arbeit an ihm; aber auch keinen anderen Erfolg dieser Arbeit als die 
Vorweisung der letzten Möglichkeit, mit ihm umzugehen -  auf die un- 
ausschließbare Gefahr hin, durch die erneut letzte Möglichkeit wider­
legt, der Konsequenz des noch nicht eingelösten Anspruchs überführt 
zu w erden."

22 Grundlegend und prägend für die strukturalistische Mythos-For­
schung waren überdies die Arbeiten Vladimir Propps, mit denen sich

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


8 Sa s k ia  S c h o m b e r

gemeinhin als ahistorisch gilt, wird er dennoch bereits in seiner 
ethnologischen Einfassung bei Levi-Strauss auf ein historisches 
Dahinter transparent.23 Er beginnt zudem die eurozentrische 
Auffassung des Mythischen und einen eurozentrischen Mythos­
Begriff aufzulösen. Mythos ist damit von der konkreten Erzäh­
lung zum formalen Bedeutungssystem geworden, zur Sprache, 
und insofern unhistorisch, als er als allgegenwärtig und keiner 
Urszene verbunden betrachtet wird.24 Dieses Mythos-Verständ­
nis greifen spätere Forscher wie R o l a n d  B a r t h e s  und C l if f o r d  
G e e r t z  auf: Während Barthes' eine Zuspitzung von Levi- 
Strauss' Ansatz und damit zugleich eine Ausweitung des My­
thos-Begriffs vornimmt, indem er ihn als semiotische Aus­
drucksform definiert,25 versteht Geertz Mythen als eine Form 
kultureller Äußerung, die den Text einer Kultur ergeben und als 
solcher vom Ethnologen in einer sog. Dichten Beschreibung lesbar 
gemacht werden sollen -  womit er auch den Blick von struktu- 
ralistischen Systemen hin zu spezifischen sozialen Situationen

auch Levi-Strauss intensiv auseinandersetzt, siehe dazu GRAZZINI1999, 
28-48.

23 L e v i - S t r a u s s  1978, 230 selbst spricht dem M ythos eine „doppelte, zu­
gleich historische und ahistorische Struktur" zu; vgl. auch seine 
Schlussfolgerungen zum M ythos (L e v i- S t r a u s s  1978, 231): „Erstens, 
der Mythos besteht wie jedes Sprachgebilde aus konstitutiven Einhei­
ten; zweitens diese Teileinheiten setzen das Vorhandensein solcher Ein­
heiten voraus, die normalerweise in der Struktur der Sprache vorhan­
den sind, wie Phoneme, Morpheme und Semanteme. Aber sie verhal­
ten sich zu diesen wie die letzteren zu den Morphemen und diese zu 
den Phonemen. Jede Form unterscheidet sich von der vorhergehenden 
durch einen größeren Schwierigkeitsgrad."

24 M e n n in g h a u s  1986,11-13.
25 B a r t h e s  2010, 251: „Der M ythos ist ein System der Kommunikation, 

eine Botschaft. Man ersieht daraus, daß der Mythos kein Objekt, kein 
Begriff und keine Idee sein kann; er ist eine W eise des Bedeutens, eine 
Form. Später wird es erforderlich sein, für diese Form historische Gren­
zen, Bedingungen ihrer Verwendung anzugeben, und später wird auch 
die Gesellschaft wieder in sie eingeführt werden müssen; trotzdem ist 
sie zunächst als Form zu beschreiben." Zum Mythos als semiologi- 
schem System siehe zudem B a r t h e s  2010, 258: „Im M ythos findet sich 
dieses dreidimensionale Schema, von dem ich eben sprach, wieder: Sig­
nifikant, Signifikat und Zeichen. Doch der Mythos ist insofern ein be­
sonderes System, als er auf einer semiologischen Kette aufbaut, die 
schon vor ihm existiert: Er ist ein sekundäres semiologisches System."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 9

lenkt.26 Die Beschäftigung mit dem Mythos in der Ethnologie 
und Anthropologie zeigt also rasch, wie die Fragen nach Selbst- 
und Objektbezug in Schwingung geraten und einander über­
kreuzen, geht es doch in Geertz' Dichter Beschreibung nicht nur in 
einem paradigmatischen Sinne darum, wie Mythen strukturell 
funktionieren, sondern auch um ihr jeweils kulturspezifisches 
Syntagma, darum, was sie fü r wen sagen.

Entschieden auf die anthropologische Selbstbezüglichkeit 
des Mythos gerichtet ist der Blick der psychoanalytischen My­
theninterpretation S ig m u n d  F r e u d s , die in ihnen eine Verarbei­
tung und Abbildung psychischer Vorgänge erkennt. Obgleich in 
zugespitzter Form, ist auch hier Mythos ganz dezidiert zugleich 
Ausdruck im Sinne einer von der -  kollektiven27 -  menschlichen 
Psyche hervorgebrachten Erzählung wie auch als solche ein Ob­
jekt, das wissenschaftlich gelesen und reflektiert, im Sinne der 
Psychoanalyse auf die darin realisierte Wunscherfüllung hin de­
codiert werden soll.28 Entwickelt hat Freud dieses Modell vor

26 Dazu G e e r t z  1983, 259 bei der Untersuchung des balinesischen Hah­
nenkampfes: „Die Kultur eines Volkes besteht aus einem Ensemble von 
Texten, die ihrerseits wieder Ensembles sind, und der Ethnologe be­
müht sich, sie über die Schultern derjenigen, für die sie eigentlich ge­
dacht sind, zu lesen. [...] Man kann, wie ich es hier tat, innerhalb einer 
mehr oder weniger abgegrenzten Form bleiben und nur diese ausloten. 
Man kann sich auf die Suche nach umfassenderen Einheiten oder ver­
deutlichenden Kontrasten zwischen verschiedene Formen begeben. 
Man kann sogar Formen aus verschiedenen Kulturen betrachten, um 
den Charakter der einen Abgrenzung zur anderen zu bestimm en."

27 FREUD 1972, 222: „ [...] es ist z.B. von den Mythen durchaus wahrschein­
lich, daß sie den entstellten Überresten von W unschphantasien ganzer 
Nationen, den Säkularträumen der jungen Menschheit, entsprechen." 
M ythos steht insofern in Parallele zum Traum als individualpsycholo­
gischem Phänomen, siehe dazu und zum Verhältnis von Phylo- und 
Ontogenese VOGT 2014, 593-594.

28 F r e u d  1973, 287-288: „Ich glaube in der Tat, daß ein großes Stück der 
mythologischen W eltauffassung, die w eit bis in die modernsten Religi­
onen hinein reicht, nichts anderes ist als in die Außenwelt projizierte 
Psychologie. Die dunkle Erkenntnis (sozusagen endopsychische W ahr­
nehmung) psychischer Faktoren und Verhältnisse des Unbewußten 
spiegelt sich -  es ist schwer, es anders zu sagen, die Analogie mit der 
Paranoia muß hier zu Hilfe genommen werden -  in der Konstruktion 
einer übersinnlichen Realität, welche von der W issenschaft in Psycho­
logie des Unbewußten zurückverwandelt werden soll. Man könnte sich 
getrauen, die Mythen vom Paradies und Sündenfall, von Gott, vom

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


10 Sa s k ia  S c h o m b e r

allem anhand seiner Interpretation des Ödipus-Mythos, dem 
Freud eine „durchgreifende und allgemeingültige Wirksam­
keit"29 attestiert und aus dem er den sog. Ödipus-Komplex ablei­
tet: das psychoanalytische Modell, das „die Gesamtheit der kind­
lichen Liebes-, Hass- und Schuldgefühle gegenüber den Eltern" 
sowie dessen Entstehung als „Resultat interpersoneller, in­
tersubjektiver und familiendynamischer Vorgänge"30 beschreibt. 
Eine solche Form der Mythenanalyse findet ihre Stärke im Auf­
decken motivischer Zusammenhänge und deren anthropologi­
scher Bedeutung, abstrahiert gleichwohl beinahe vollständig 
von allen formalen und historischen Spezifika.31

Eine andere Perspektive eröffnet W a l t e r  B e n ja m in s  kriti­
sche, geschichtsphilosophische Auffassung des Mythos, die nach 
W in f r ie d  M e n n in g h a u s  vor allem durch ihre Kontrastrelatio­
nen zu zeitgenössischen wie früheren Mythos-Konzepten be­
leuchtet werden kann32 und damit ein gutes Beispiel dafür ist, 
wie die Auseinandersetzung mit dem Mythos zugleich zu einem 
Ab- und Aufträgen historischen Substrats wird. Für die hier ent­
wickelte Gegenüberstellung von exzentrischer und produktiver 
Doppelperspektive ist vor allem interessant, dass Benjamin eine 
formale Bestimmung des Mythos ohne geschichtsphilosophische 
Einbettung, wie sie der Strukturalismus vertritt, abgelehnt hätte. 
Gleichermaßen ablehnend begegnet er jedoch der sinnstiftenden 
Dimension des Mythos und steht damit stellvertretend für die 
Mythen-Skepsis, die das 20. Jahrhundert mit seinen spezifischen 
historischen Entwicklungen erlebt.33 Daher ist auch eine impli­
zite Ablehnung des romantischen Mythos-Begriffes, die eine sol­
che geschichtsphilosophische Einbettung gerade vornimmt, bei 
Benjamin erkennbar: In Weiterentwicklung und Abgrenzung 
zum Mythos-Begriff der Aufklärung, die Mythos als vorbegriff- 
lich-frühzeitliche und damit überholte wie unzureichende

Guten und Bösen, von der Unsterblichkeit u. dgl. in solcher W eise auf­
zulösen, die Metaphysik in M etapsychologie umzusetzen."

25 F r e u d  1948 , 267 .
30 Zum Ödipus-Komplex siehe M e r t e n s  2014.
31 VOGT 20 1 4 , 596.
32 M e n n in g h a u s  1 9 8 6 ,1 0 -2 5 .
33 Vgl. dazu auch oben Anm. 20 zu Ernst Cassirer, in dessen W erken eben­

falls der Einfluss der zeitgenössischen, politischen Instrumentalisie­
rung von Mythos und Mythologie zu spüren ist.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 11

Denkform betrachtet hat,34 wollte die Romantik in ihm eine sinn­
stiftende, göttlich-offenbarende Bedeutungsform erkennen. 
Beide Positionen lehnt Benjamin ab: Er versteht Mythos zwar -  
wie die Aufklärung und die Romantik -  als eine Denkform, aber 
als eine durchweg bedrohliche, die für ihn sogar die von beiden 
vorausgesetzte Opposition von Wahrheit und Mythos sprengt: 
„Es gibt keine Wahrheit, denn es gibt keine Eindeutigkeit und 
also nicht einmal Irrtum im M ythos."35

Nicht zuletzt auch in der Ethnologie36 und Religionswissen­
schaft zeigt sich im 20. Jahrhundert der Versuch, zum Ursprung 
des Mythos vorzudringen und seine Genese zu ergründen. Da­
bei wurde immer wieder vor allem das Verhältnis und die Ab­
hängigkeit von Mythos und Ritual in den Blick genommen37 -

34 H o r s t m a n n  1984 , 2 8 6 -2 8 7 . Auch die aufklärerische Desavouierung 
des Mythos steht aber seiner Tradierung in „allegorisch-symbolischer 
Deutung" und als „für Künstler, Gelehrte und alle Gebildeten nützli­
ches inventarisierbares W issen" in Form von Mythologien nicht entge­
gen (E b d .).

35 BENJAMIN 1 9 7 4 , 162 . Zu diesem Mythos-Verständnis, das das „aufklä­
rerische Mythos-Denken an seinen eigenen Begriffen transzendiert" 
und seiner „Erkenntnis von der » Indifferenz « des Mythos gegen die 
W ahrheit", siehe M e n n in g h a u s  1 9 8 6 , 1 7 -1 9 . Bedrohlich ist diese Un­
eindeutigkeit, weil sie für Benjamin die „ >schlechte< Zweideutigkeit 
des Mythos bzw. der im Mythos verhafteten gesellschaftlichen Verhält­
nisse" (E bd. 19) ist, die von ihm verstanden wird „als Zwangszusam­
menhang, als >falsche< Verbindlichkeit. [...] Gewalt und Verblendung 
bleiben vom Früh- bis ins Spätwerk integrale Momente seines M ythos­
Begriffs." (E bd. 15).

36 Darunter JAMES FRAZERS berühmtes, die vergleichende Methode mitbe­
gründendes W erk The Golden Bough, in dem er eine weltgeschichtliche 
Entwicklung des menschlichen Denkens vom magischen über religiö­
ses hin zu rationalem Denken konstatiert. M ythos ist für Frazer Zeug­
nis von „transparent attempts at rationalising old beliefs" (FRAZER 1 929 , 
3 5 2 ), eine nachträgliche Erklärung für Rituale, die aus der Zeit eines 
magischen W eltverständnisses tradiert sind und im religiösen Denken 
erklärungsbedürftig werden, wobei diese Fremdheit von Ritus und 
M ythos aus Frazers -  klar eurozentrischer Perspektive -  nicht nur 
durch zeitliche, sondern auch durch kulturelle Distanz entstehen kann, 
vgl. F r a z e r  1929 , 294 .

37 So besonders im Umfeld der Cambridge Ritualists, vgl. die Extrempo­
sition bei JANE H a r r iSON, derzufolge jeder M ythos ursprünglich zu ei­
nem Ritual gehört (HARRISON 19 1 2 , 16): „Ritual is the utterance of an 
emotion, a thing feit, in action, myth in words or thoughts. They arise 
pari passu. The myth is not at first aetiological, it does not arise to give 
reason; it is representative, another form of utterance, of expression."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


12 Sa s k ia  S c h o m b e r

ein Problem, das in der neueren Forschung mit Skepsis wahrge­
nommen wird, da keiner der beiden Komplexe Mythos und Ri­
tual grundsätzlich auf den anderen reduzierbar scheint, noch 
eine solche Herangehensweise dem narrativen Überschuss der 
erzählten Mythen gerecht wird. Gleichwohl gab diese Linie der 
Mythentheorie immer wieder neue Impulse, so im soziobiologi- 
schen Ansatz W a l t e r  B u r k e r t s 38, der selbst die Situation am 
Ende des 20. Jahrhunderts folgendermaßen zusammenfasst:

Geblieben sind drei praktikable, auch immer wieder praktizierte Zu­
gänge zum Mythos, der ritualistische, der psychoanalytische und der 
struktural-semiotische. Sie schließen sich m.E. nicht aus, entsprechen 
vielmehr den M öglichkeiten einer eher soziologisch-funktionalen, ei­
ner verstehend-phänomenologischen und einer logisch analysierenden 
Anthropologie.39

Der Sprung in die Gegenwart des 21. Jahrhundert40 zeigt, dass 
wir uns in der Tat mit diesen und neuen Positionen41 konfrontiert

Mythos wird nach diesem Verständnis erst sekundär -  nach seiner kul­
tischen Genese -  zum ästhetischen Objekt: "The plots of Attic drama 
are things cut off (xcpaxp). They are mythoi that have worked them- 
selves loose form the cults of which they were once the spoken utter- 
ance, and are thereby material to be freely moulded at the artist's will." 
(H a r r is o n  19 1 2 , 3 34 )

38 B u r k e r t  1 9 7 2 , 3 9 -4 5 .
39 B u r k e r t  1 9 9 3 ,1 1 .
40 Speziell zum M ythosbegriff und zu Mythen in Sprache und Kultur un­

serer Gegenwart vgl. den Beitrag von ROBAK in diesem Band.
41 Die Skepsis gegenüber der postmodernen Mythentheorien, die Burkert 

ebenfalls äußert, kann hier nicht geteilt werden. Vgl. BURKERT 1 9 9 3 ,12­
13: „Das letzte Jahrzehnt hat mit der sogenannten Postmoderne auch 
einen Post-Strukturalismus gebracht und anderes Nach-Zeitliche; in 
der Literaturwissenschaft macht der Dekonstruktivismus von sich re­
den. Allgemein scheint in den Geisteswissenschaften eine gewisse Ver­
unsicherung oder Entleerung in immer raffinierterer Selbstbezogenheit 
und Selbstkritik ihren Ausdruck zu finden. [...] So hat man auch das 
Phänomen des Mythos weiter problematisiert: Man kann die Existenz 
des sogenannten Mythos überhaupt in Frage stellen, man kann die Ver­
allgemeinerung des Begriffs übers Griechische hinaus anfechten, man 
kann die Begriffsbildung im Griechischen kritisch auflösen." Nicht nur 
im Lichte der andauernden cultural turns kann Burkerts Einschätzung, 
diese durchaus heilsame, selbstkritische Reflexion, sei „kein hinrei­
chendes Modell für die W irklichkeiten von Leben und Kultur [...], 
W irklichkeiten, die uns noch durchaus im Nacken sitzen" (BURKERT 
1 9 9 3 , 13 ) nicht zugestimmt werden. Es ist zudem beispielsweise der

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 13

sehen. Mythos ist Erzählung, ästhetisches Produkt und Objekt, 
Forschungsgegenstand, aber auch, wie dieser zeitlich wie inhalt­
lich begrenzte Überblick bereits gezeigt hat, seit über hundert 
Jahren ein grundlegendes Paradigma der Geisteswissenschaften: 
Einem Begriff, der in all diesen Farben schillert, kann man sich 
nur in seiner Vielfalt nähern, wie es die Beiträge dieses Bandes 
im Folgenden versuchen.

2 Beiträge in diesem Band

Die hier versammelten Beiträge behandeln Mythen und Mythos­
Konzeptionen aus den unterschiedlichsten Epochen von der An­
tike bis in die Gegenwart, wobei sie den Begriff des Mythos bis­
weilen als traditionelle Erzählung, manchmal als kultur- und li­
teraturtheoretisches Modell, schließlich aber auch in seiner all­
tagssprachlichen Bedeutungsdimension benutzen. Die oben 
skizzierten Strömungen des 20. Jahrhunderts bilden dabei häufig 
den theoretischen Rahmen. Alle Beiträge vereint das Ziel, die 
Vieldeutigkeit des Mythos zu würdigen und mit einem integra- 
tiven Mythos-Begriff zu arbeiten, der für alle Fragen, Texte und 
Projekte auf sein jeweiliges Potenzial und seine Grenzen unter­
sucht werden muss. Die Veranstalterinnen der Tagung danken 
an dieser Stelle für ihre Vorträge im April 2015 J u l ie n  B o b in e a u  
(„Auf Lumumbas Spuren. Ein afrikanischer Mythos und seine 
Geschichte"), S u s a n n e  W e n g e r  („Kategorische Paradigmen des 
„Mythischen" im Nibelungenlied"), Is a b e l l a  H e il  („latiar und 
visceratio -  die Neuinszenierung des Mythos im Ritual") und J u ­
l ia  WlRTH („Roland Barthes' Mythenkonzept und die Unsterb­
lichkeit Karls des Großen"), ebenso wie N a z im  D ie h l  und Q u in - 
TUSIMMISCH, die bereit waren, den vorliegenden Band nach der 
Tagung mit ihren Beiträgen zu bereichern.

Die ersten Beiträge dieses Bandes beleuchten den Mythos als 
philosophisch-anthropologisches Konzept, das zeitlich und 
räumlich übergreifend ein Potenzial zur Weltdeutung und -an­
eignung entfaltet.

C a r s t e n  S c h m ie d e r  wirft mit seinem Beitrag die Frage auf, 
„was Mythos sei", deren Beantwortung von den Schnittstellen

Mythen-Begriff Roland Barthes', der mehrmals in diesem Band zur 
Sprache kommt und der gerade auf der produktiven Schwelle vom se- 
miotischen zum poststrukturalistischen Denken steht.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


14 Sa s k ia  S c h o m b e r

zwischen Medien-, Kultur-, Sprach- und Literaturwissenschaft 
her erfolgt. Der Versuch einer solchen Antwort erweist sich so­
mit als rhizomatisch und spannt Mythos zwischen den Begriffen 
Erzählung, Ursprung, Zeit, Gedächtnis, Erinnerung, Erfahrung, 
Vergessen, Speicher, Schrecken und Furcht, Sprache und Ver- 
sprachlichung, Illokution, Gesang, Kult, Ästhetik etc. auf, um 
letztlich als Befund sich einzugestehen, dass definitorisches Be­
mühen positivistischer Wissenschaft in Bezug auf Mythos und 
seine Unabschließbarkeit vergeblich ist und scheitern muss: My­
thos ist ein wucherndes Mehr, das eine Definition nicht zu um­
fangen vermag und auch künftig dem Denken sein Pensum auf­
geben wird.

Der Beitrag von M a r l e n e  D e ib l  beschäftigt sich mit dem Wi­
derspruch, der den Repräsentationscharakter von Texten aus­
macht, die philosophische und anthropologische Fragestellun­
gen thematisieren: Wie können Texte, wenn sie individuelle Er­
fahrungen zum Ausdruck bringen, diese zugleich intersubjektiv 
verständlich machen und damit als allgemein repräsentativ ver­
standen werden? Eine Antwort darauf entwickelt der Beitrag am 
Konzept der Offenheit und der Fähigkeit philosophischer My­
then, über sich hinaus zu verweisen.

CHOONG-Su H a n  stellt in seinem Beitrag die Frage, warum 
sowohl eine traditionelle Erzählung von Vergangenem als auch 
Dinge, deren Grundsätze als unbegreiflich und unangreifbar 
wahrgenommen werden, also auch beispielsweise Bereiche der 
Wissenschaft als Mythos bezeichnet werden. Den Zusammen­
hang dieser Begriffsverwendungen findet der Beitrag in der mas­
senpsychologischen Wirksamkeit der Phänomene und ihrer da­
raus resultierenden grundlegenden Bedeutung für das mensch­
liche Leben, die in den Philosophien Platons, Nietzsches und 
Heideggers beleuchtet wird.

Um den Mythos-Begriff auf seine potenzielle Offenheit hin 
zu testen, kann man jedoch auch erst einmal von seinem klassi­
schen Verständnis, von antiken Mythen oder antiken Texten, 
ausgehen. Die folgenden Beiträge fragen daher einerseits, wel­
che antiken Texte über ein kanonisches Verständnis hinaus als 
Mythen bezeichnet werden können, und andererseits, wie der 
antike Mythos in späteren Lektüren produktiv gemacht wird.

So zeigt M ih a il -G e o r g e  H ä n c u  auf, dass auch die vorsokra- 
tischen Schöpfungsmythen bereits eine Form von Terminologie 
besitzen, die im Glauben an ein chronologisches Nacheinander

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 15

von mythos und logos sonst erst der Wissenschaft zugeschrieben 
wird. Ein solcher Blick auf frühe Kosmogonien kann überdies 
dazu beitragen, Uberlieferungs- und Ubersetzungsprobleme 
auszuräumen.

Q u in t u s  Im m is c h  zeigt, wie bei Roland Barthes im Moment 
der Fiktionalisierung der Psychoanalyse anhand der Ovidischen 
Erzählung von Echo und Narziss eine mythologische Umbeset­
zung vorgenommen wird: Indem in seiner Textualitätsauffas- 
sung der Ödipus-Mythos durch den Echo-Mythos ersetzt wird, 
entwirft Barthes eine neue Theorie sprachlich-intertextueller 
Restriktion. Diese setzt der Angst, alles sei schon gesagt worden, 
ein Intertextualitätskonzept entgegen, das die Spannung, nicht 
neu sein zu dürfen und es doch zu müssen, auflöst.

J e n n if e r  H a r t m a n n  vertritt die These, dass auch spätantike 
christliche Märtyrerberichte als Mythen bezeichnet werden kön­
nen. Zu diesem Zweck arbeitet der Beitrag anhand des Mythos­
Begriffs von Gerhard Sellin in einem ersten Schritt die semanti­
schen und pragmatischen Aspekte der Kategorie Mythos im 
Martyrium Polycarpi exemplarisch heraus. In einem zweiten 
Schritt wird die Leistungsfähigkeit der Kategorie Mythos für 
christliche Texte erwiesen: Was leistet die Aufnahme semanti­
scher und pragmatischer Aspekte des Mythos in der Dialektik 
von historischem Ereignis und textlicher Konkretion, was sagt 
das also letztendlich über die darin enthaltene christliche Wirk­
lichkeitswahrnehmung aus?

Die Beiträge, die den Abschluss dieses Bandes bilden, be­
schäftigt demgegenüber die Frage, was den Mythos in Moderne 
und Postmoderne auszeichnet: Was sind moderne Mythen? Was 
bezeichnen wir in Politik, Kunst und Alltag als Mythen?

Aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive beleuchtet Na- 
ZIM D ie h l  in seinem Beitrag die Bildung politischer Mythen im 
frühen 20. Jahrhundert. Er analysiert dafür beispielhaft die 
Wahlplakatwerbung verschiedener Parteien in den 1930er Jah­
ren und zeigt, wie diese mit der Etablierung des politischen My­
thos' von der vermeintlich überlegenen Wahlwerbung der 
NSDAP in Verbindung steht.

R o b in  A u e r  und M a r ia  K r ü m p e l m a n n  vertreten in ihrem 
Beitrag die Auffassung, dass nicht nur Mythos Sprache ist, son­
dern auch Sprache mythisch ist. Sie fokussieren mithilfe eines 
linguistischen Ansatzes die Frage, wie Mythen bei J. R. R. Tolkien 
gemacht werden. Dabei zeigt der Beitrag, wie Tolkien als

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


16 Sa s k ia  S c h o m b e r

Philologe und Autor wissenschaftlichen und kreativen Zugang 
vereinend neue Mythologien schaffen konnte, indem er, von der 
Semantik und Etymologie bestimmter Wörter ausgehend, das 
narrative Potenzial der Sprache auserzählte.

Die Perspektive auf das 21. Jahrhundert eröffnet THOMAS RO- 
BAK, der in seinem Beitrag religiöse und mythologische Lexik in 
der Alltagssprache untersucht. Ihr Einsatz in der profanen Me­
diensprache wird mithilfe der kognitiven Metapherntheorie an­
hand von Medientexten aus dem Finanz- sowie Sportsektor ana­
lysiert, um abschließend die Rolle moderner Medien bei der My­
thenbildung in der Gegenwart zu resümieren.

Bibliographie

B a r t h e s , R o l a n d  1S19 9 3 , Mythen des Alltags, F r a n k fu r t  a m  M a in .

B e n ja m in , W a l t e r  1974, „Goethes Wahlverwandtschaften", in: 
ders., Gesammelte Schriften 1. Abhandlungen 1, 7 Bde., Frank­
furt am Main, 123-201.

B l u m e n b e r g , H a n s  19 7 9 , Arbeit am Mythos, F r a n k fu r t  a m  M a in .

B u r k e r t , W a l t e r  19 7 2 , Homo Necans. Interpretationen altgriechi­
scher Opferriten und Mythen, Berlin/New York.

B u r k e r t , W a l t e r  1 9 7 9 , Structure and History in Greek Mythology 
and Ritual, Berkeley.

B u r k e r t , W a l t e r  1993, „Mythos -  Begriff, Struktur, Funktio­
nen", in: Fritz Graf (Hrsg.), Mythos in mythenloser Gesellschaft. 
Das Paradigma Roms, Stuttgart/Leipzig, 9-24.

C a s s ir e r , E r n s t  21978, DerM ythus des Staates, Zürich/München.

F r a z e r , J a m e s  1929, The Golden Bough. A Study in Magic and Reli­
gion, London.

F r e u d , S ig m u n d  1948, „Die Traumdeutung", in: ders., Gesam­
melte Werke 2/3. Die Traumdeutung. Uber den Traum, hg. v. 
Anna Freud et al., Ndr. London, 1-642.

F r e u d , S ig m u n d  s1972, „Der Dichter und das Phantasieren", in: 
ders., Gesammelte Werke 7. Werke aus den Jahren 1906-1909, hg. 
v. Anna Freud et al., Frankfurt am Main, 211-223.

F r e u d , S ig m u n d  61973, Gesammelte Werke 4. Zur Psychopathologie 
des Alltagslebens, hg. v. Anna Freud et al., Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Einleitung 17

F u h r m a n n , M a n f r e d  (Hrsg.) 1990, Terror und Spiel. Probleme der 
Mythenrezeption, Poetik und Hermeneutik 4, München.

G e e r t z , C l if f o r d  1983, „» Deep play «. Bemerkungen zum bali­
nesischen Hahnenkampf", in: ders., Dichte Beschreibung. Bei­
träge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt am Main, 
202-260.

G r a z z in i , S e r e n a , Der strukturalistische Zirkel. Theorien über My­
thos und Märchen bei Propp, Levi-Strauss und Meletinskij, Wies­
baden 1999.

H a r r is o n , Ja n e  1912, Themis. A Study ofthe Social Origins ofGreek 
Religion, Cambridge.

H o r s t m a n n , A x e l  19 8 4 , „Mythos, Mythologie [ I I - V I ] " ,  in: 
Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
Darmstadt, 2 8 3 -3 1 8 .

K ie n in g , C h r is t ia n  2 0 0 9 , „Narcissus und Echo. Medialität von 
Liebe und Tod", Antike und Abendland 55, 8 0 -9 8 .

L e v i-S t r a u s s , C l a u d e  1 9 7 8 , „Die Struktur der Mythen", in: ders., 
Strukturale Anthropologie 1, Frankfurt am Main, 226-254.

M e r t e n s , W o l f g a n g  2014, „Ödipuskomplex", in: ders. (Hrsg.), 
Handbuch psychoanalytischer Grundbegriffe, Stuttgart, 657-670.

O v id iu s  N a s o , P u b l iu s  2 0 0 8 , Metamorphoses, h g . v. William S. 
Anderson, Berlin.

P l e s s n e r , H e l m u t h  1982, „Zur Anthropologie der Nachah­
mung", in: ders., Gesammelte Schriften 7. Ausdruck und mensch­
liche Natur, Frankfurt am Main, 389-398.

R il k e , R a in e r  M a r ia  1996, Gedichte 1910 bis 1926, Werke 2, hg. 
und komm. v. Manfred Engel und Ulrich Fülleborn, 4 Bde., 
Frankfurt am Main.

VOGT, R o l f  2014, „Mythos, Mythologie", in: Wolfgang Mertens 
(Hrsg.), Handbuch psychoanalytischer Grundbegriffe, Stuttgart, 
593-596.

Z g o l l , A n e t t e /Kr a t z , R e in h a r d  G. 2013, „Von Blumenbergs 
»Arbeit am Mythos« zu Leistung und Grenze des Mythos in 
Antike und Gegenwart", in: Annette Zgoll/Reinhard G. 
Kratz, Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in An­
tike und Gegenwart, Tübingen, 1-12.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos
C a r s t e n  S c h m ie d e r  (Berlin)

Die Frage nach dem, was Mythos1 sei, oder was vielmehr ihn 
ausmache, verweist zurück an jene Zeit, als das Tier aufgehört 
hatte, Tier zu sein. Das, was von jenem fortlebte, hatte die Spra­
che und nannte sich Mensch. In dieser Vorvergangenheit des Sta­
tus naturalis ist er -  selbst Natur bzw. Teil von ihr -  bereits durch 
das Haben der Sprache in ein neues Verhältnis zur Natur in ihrer 
Verdopplung eingetreten: Sie stand ihm sowohl als er selbst ge­
genüber als auch als die andere, fremde, als Absolutes, als „Ab­
solutismus der W irklichkeit"2. Deren Schönheit und Schrecken 
ausgesetzt, erfuhr er die Angst, der -  als „Intentionalität des Be­
wußtseins ohne Gegenstand"3 -  es galt zu prävenieren und die 
verlangte, „immer wieder zur Furcht rationalisiert [zu] werden". 
Diese Rationalisierung vollzog sich mittels „Supposition des 
Vertrauten für das Unvertraute, der Erklärung für das Unerklär­
liche, der Benennung für das Unnennbare."4 „Der Ruf des Schre­
ckens, mit dem das Ungewohnte erfahren wird, wird zu seinem 
Namen", jene „Angst des Menschen" übersetzt sich in Sprache 
und deren „Ausdruck wird zur Erklärung."5 Aus Namen und 
dessen Erklärung webt sich eine Geschichte, die, sobald sie er­
zählt wird, Mythos heißt und später zum Text gerinnt. Bereits im 
Akt der Benennung und der Erklärung ist Aufklärung angelegt; 
im Akt des Erzählens, im Mythos, entfaltet sie sich. Mit dem das 
Unbekannte durchdringenden Mythos wähnt der Mensch sich 
seiner Angst ledig und legt in eins damit Hand an den jene Angst 
rationalisierenden Mythos: Die im Mythos herangewachsene 
und am Mythos erstarkte Aufklärung liefert ihn der Entmyth(o- 
log)isierung aus. Darin manifestiert sich die Tendenz der Auf­
klärung, „die das Lebendige mit dem Unlebendigen ineinssetzt 
wie der Mythos das Unlebendige mit dem Lebendigen. Aufklä­
rung ist die radikal gewordene, mythische Angst."6

1 Zur Übersicht über den Forschungsstand s. B u r k e r t  1993, 9-21.
2 B lu m e n b e r g  19 9 6 , 9 u. ff. passim.
3 E b d . 10.
4 E b d . 11.
5 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 , 21 .
6 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 ,2 2 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


20 C a r s t e n  S c h m ie d e r

Mythos wurzelt in der Angst, sein Ursprung ist der Schrei im 
Affekt. Er ist der Kern, um den die erzählten Geschichten sich 
kristallisieren. Der Schrei, versteinert, wird zum lapidaren Na­
men des Gottes. Darin behält der Affekt sich auf und ergreift bei 
seiner Nennung die Hörenden wie den Sagenden selbst. Dieser 
erneute Schauer mündet ins kultische Ritual und schlägt so die 
Brücke zur Religion. (Indem N e s t l e  sie mit dem Mythos zusam­
menfallen läßt7, läßt er beide zugleich durch Aufklärung zu­
grunde gehen, die er Aövoq nennt. Dabei war die Bindung der 
griechischen Mythologie an die Religion mehr als locker.8) Der 
Religion wie dem Mythos ist als Ausgangspunkt jener den 
Schauer auslösende Affekt gemein. Dabei erweist sich dieser als 
„Zustandsform einer Aufmerksamkeit"9, wie sie bereits etymo­
logisch in religere als Gegensätzliches von negligere / neglegere er­
scheint.10 Dem einer rituellen Handlung Beiwohnenden wie dem 
der erklärenden Erzählung Lauschenden eignet sie gleicherma­
ßen. Unter diesem Aspekt wird der Affekt als gemeinsames 
Scharnier zwischen Kult und Mythos deutlich, wie er in Gestalt 
und Namen des Gottes sich verbildlicht und versprachlicht hat. 
Hieran läßt schon vorweg das Verhältnis von Anschauung und 
Begriff sich erahnen, wie die Philosophie es bestimmt, die aus 
der Verwandlung des Affekts vom Schrecken in Staunen und 
Verwunderung entstehen wird. Der dabei ausbleibende Schrei 
macht den Menschen zum historischen, die folgenden Geschich­
ten werden, sich dem Mythos versagend, Historie. Aus dem ge­
bändigten Affekt folgt nüchterne Wissenschaft; für sie wird My­
thos zum Material.

Was den Menschen zum historischen macht, ist sein Defekt, 
„das Vergessen nicht lernen zu können".11 All das, was ihm wi­
derfuhr, sich ihm ereignete, schreibt seinem Gedächtnis sich ein, 
welches dieser ,Schreibprozeß' zugleich konstituiert. Das ,Uber­
schreiben', auch Interferenz genannt, als Quasi-Vergessen unter­
streicht die Irreversibilität dieses Vorgangs und wird damit zur 
notwendigen Bedingung für die Fortexistenz des ,Beschrieb­

7 N e s t l e  1975, bes. 76 und 157; W ilamowitz jedoch formulierte bereits 
"den Protest(e) gegen die Gleichsetzung der griechischen Religion mit 
Mythologie" (W ila m o w itz  1931, 41).

8 V g l. V e y n e  1987 , 28.
8 B lu m e n b e r g  1996,27.
10 Vgl. HEILER 1991, 17; zur Verwendung und Etymologie sehr ausführ­

lich und genau: O tto  1909, 533-554.
11 N ie t z s c h e  1 9 9 9 a , 248 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 21

enen', genannt Mensch. Die Genese der Angst aus dem Schre­
cken zeugt die ,Ur-Erinnerung/, worin ihre Entstehungssituation 
sich aufbehält. Deren Erinnerbarkeit bestimmt sich aus der In­
tensität des Schreckens, welche mittelbar an der Dauerhaftigkeit 
der Erinnerung sich ablesen läßt. Diese erweist sich somit als con­
ditio sine qua non für die Schreck- und Angstprävention.

Widerfahrene Ereignisse in ihrer erinnerten Reihung machen 
das empirisch greifbar, was in dem Abstraktum ,Zeit' (the 
„highly abstract scientific conception of time as a measurable 
continuum"12) konzipiert ist. Jene einen Zeitabschnitt anfüllen­
den Ereignisse, im Gedächtnis aufbewahrt, werden durch ihre 
Erzählbarkeit dem die Sprache habenden Menschen verfügbar: 
Der Mythos ordnet die Zeit, wird zeitliche Ordnung. Sie wird 
bestimmt durch die Folge der Ereignisse und die Folge der Ge­
nerationen. „Der Mythos hat ... keinen anderen Zeitbegriff als 
den des Geschiebes der Generationen." Genealogien sind das 
Maß, die „genealogische Struktur" verleiht „Bestimmtheit". 
Seine Geschichten sind „selten im Raum, nie in der Zeit lokali­
siert".13 Mythos in seiner erzählten ebenso wie erzählenden Dar­
bringung („within the narrative") ist, trotz seinem ,Ordnen der 
Zeit', „fundamentally tim eless"14. Erst durch die Messung in Jah­
ren ergibt sich ein Scheidepunkt: Geschichten werden Ge­
schichte, Mythos wird Historie. Erinnerungen erhalten ihren Jah­
resstempel, das Gedächtnis stützt sich auf die Zahl.

Im sogenannten mythischen Zeitalter ist jedes Ereignis a pri­
ori dem Vergessen, dem ,Überschreiben' anheimgestellt. Selbst 
das einem gewaltigen Schrecken verbundene, trotz dessen emi­
nenter Intensität, scheint nicht ausgenommen. Der Name gar, als 
geronnener Schrei, ist nicht Garant wider den Untergang in der 
Dauer. Selbst die Geschichte, um Ereignis und Namen gespon­
nen, bürgt nicht für ein Überleben der Erinnerung. Ihr 'Portdau­
ern, ihr Weiterbestehen in der Zeit, verdankt sie ausschließlich 
dem Akt des Erzählens in seiner Komplexität, welcher das zu Er­
innernde wiederbelebt und ihm in seiner Wiederholbarkeit Un­
vergänglichkeit verheißt. In den Wiederholungen des Erzählak­
tes konstituiert sich mündliche Erzähltradition, die als formale 
Bedingung des Erinnerns sich gibt. Das Gebundensein an einen 
Inhalt, unter diesem formalen Aspekt, erscheint zweitrangig: „le

12 F in l e y  1 9 6 5 , 293.
13 B lu m e n b e r g  19 9 6 , 3 4 4  u n d  346.
14 F in l e y  1 9 6 5 , 285.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


22 C a r s t e n  S c h m ie d e r

mythe est une parole."15 Diese Form des Erzählens bzw. Mittei­
lens wie jene Zeit, dadurch, d.h. durch „Oralität" gekennzeich­
net, sind unwiederfindbar verloren. Einzig daraus rekonstruier­
bar, was Wissenschaft unter dem Namen „Literalität" als Oppo­
sition setzt, haftet untrennbar an diesem Versuch das Spekula­
tive.

Jene Zeit, von der die Rede ist, kannte weder Papyrus, 
Schriftrolle noch Buch, weder Radio, Fotografie noch Film, we­
der Fernsehen noch das, was unter elektronischen Medien' sub­
sumiert ist. Das, was im Prozeß der artikulierenden Abstraktion 
zum Wort ward, war einzig in Sprache aufgehoben und in ihr -  
wie im Gesang als deren besondere Form -  angelegt fortzudau­
ern. (Dem gegenüber als Mittel zur Fixierung stehen bildende 
Kunst, Handwerk und Architektur, denen zwar Visualisierung 
Vorbehalten, jedoch das Aufbehalten sprachlicher Abstraktion 
versagt ist.) Sprache fungierte somit als einziges Mittel, das taug­
lich ist für die Bewahrung und Speicherung dessen, wessen das 
Tier ,Mensch' in seiner Gesellschaftsform ,Herde' bedurfte. Fin- 
ley's Aufzählung von Inhalten, erinnerungswürdig jenem Zeit­
alter, liest sich wie folgt: "National pan-Hellenic or regional con- 
sciousness and pride, aristocratic rule, and especially their right 
to rule, their pre-eminent qualifications and virtues, an under- 
standing of the gods, the meaning of cult practices — these and 
other, comparable, ends".16 Hierin wird offenbar, daß Mythos als 
Form -  erzählt und erzählend -  sämtliche Sphären des Lebens 
wie Politisches und Soziales, Kultisch-Religiöses und Ethisches 
sowie Psychologisches und Philosophisches als Inhalt aufzuneh­
men vermag: Mythos in seiner Eigenschaft als ,Speicher' ist uni­
versell.

Als Form evoziert Mythos die Frage nach seinen formalen 
Charakteristika. Die Antwort läßt sich finden in der Realisierung 
von Sprache, im Vollzug des Sprechaktes als ein in komplexen 
,Kontext' eingebundenes Ästhetisches. Von diesem Vorüberge­
henden, Entschwindenden, dieser Verlautbarung, in der Äuße­
rung und Geäußertes17 noch nicht auseinandergefallen, bleibt ein 
Doppeltes zurück: Eine Erinnerung an die Äußerung und eine 
an das Geäußerte. Das Gedächtnis verfährt dabei selektiv. Alle 
Selektionsfaktoren, wie Interesse, Aufmerksamkeit, individuelle

15 B a r t h e s  1 9 5 7 ,1 9 3 .
16 F in l e y  1965, 295.
17 Vgl. KlTTLER 1979,196 und der dortige Verweis auf Lacan.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 23

Prädisposition sowie ein weit gefaßter Kontext aus gesellschaft­
lich-soziologischen und kulturellen Kriterien, verweisen zurück 
an weniger das, was erzählt wird, denn vielmehr wie erzählt 
wird. Dabei gilt es nicht, das als Mythos Bezeichnete in Inhalt 
und Form zu dissoziieren. Der Vorstoß zielt auf den Sprechakt 
als solchen. Er ist gewillt, einen ,Modus des Sprechens' zu fassen, 
in dem es zu einer Mitteilung kommt: „cette parole est un mes- 
sage."18 Und das läßt Mythos in seiner Eigenschaft einer Erzäh­
lung als Funktionales, als Interaktion verständlich werden. Ben­
jamin umriß ihr Wesen, in dem er von ihr sagte, „sie ist eine der 
ältesten Formen der Mitteilung. Sie legt es nicht darauf an, das 
pure An-sich des Geschehenen zu übermitteln (wie die Informa­
tion das tut); sie senkt es dem Leben des Berichtenden ein, um es 
als Erfahrung den Hörern mitzugeben. So haftet an ihr die Spur 
des Erzählenden wie die Spur der Töpferhand an der Ton­
schale."19 In anderen Worten, „myth ... is nonfactual story-tell- 
ing", und allgemeiner, „an elaborate nonfactual communication 
system."20 Die Besonderheit dieses 'Systems' -  so stellt Burkert 
fest -  ist, „that we can remember a good tale, and a myth, by 
hearing it just once, without memorizing the words of a text" 
(was wohl 'spoken text' bzw. 'Vortrag' meint) und er fragt, 
„What is it, then, that we do remember?"21 Aus Benjamins Blick­
winkel hieße es zu fragen, was es mit dem ,Einsenken' und dem 
,Mitgeben' auf sich habe.

Denken ist an Sprache gebunden und hat -  da immer logisch 
-  keinen Platz außerhalb dieser.22 Doch auch innerhalb einzelner 
Wörter ist ihm keine konkrete Stelle zuweisbar. Das Verknüpfen 
der Wörter selbst als Prozeß in der Zeit ist Denken und Sprache, 
Konstituens und Konstituiertes zugleich. Um diesen Prozeß als 
zeitlichen, als Erfüllung einer Dauer zu realisieren, bedarf es ei­
nes Gedächtnisses für die Speicherung jener Punkte des Prozes­
ses, zwischen welche die Dauer und das sie erfüllende Denken 
sich spannt. Ohne Gedächtnis kein Denken, ohne Denken kein 
Gedachtes. Und ohne dieses für uns keine Zeit. Denken, das 
Wörter hervorbringt und sich ihrer als Vehikel bedient, geht im­
mer auf ein Bestimmtes, außerhalb seiner selbst und der Sprache.

18 B a r t h e s  1 9 5 7 ,1 9 4 .
19 B e n ja m in  1 9 7 7 ,1 8 9 .
20 B u r k e r t  1 9 7 9 , 3 u n d  XI.
21 E b d . 3.
22 V g l. u . a. S n e l l  1 9 5 5 , 308 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


24 C a r s t e n  S c h m ie d e r

Dieses Äußerliche wird sein Inhaltliches. Denken löst sich von 
seinem Gegenstand und zieht von diesem das Sprachliche ab: Es 
bildet den Begriff. Darin hat „das Denken die Tendenz auf das 
Absolute"23, auf den „Absolutismus der Wirklichkeit" (s. Anm. 
2). Dieses der Wirklichkeit Abgerungene, diese „Abstrakta als Ei­
gennamen zu fassen"24, war das Ursprüngliche. Fassen bzw. Zu­
sammenfassen (concipere) als das Ergreifen im Begriff (Konzept) 
kehrt in mimetischer Weise jenes Ergriffensein durch Entsetzen 
und Schauer angesichts der Natur um: Denken wird zur Gegen­
bewegung wider die Natur und avanciert zum Widerstand, 
Selbsterhaltung genannt, die -  so die delphische Inschrift -  in 
Selbsterkenntnis sich wenden soll. Dem Denken ist Erkennen im­
plizit, dessen Resultat in Form von Erkenntnis und Wissen (ich 
habe gesehen, ich weiß: olöa) an eine sinnliche (vor allem visu­
elle) Komponente zurück-, auf Naturbeherrschung und Macht 
über sie vorverweist. Denken in seinen resultativen Zuständen 
als Gedachtes, Erkanntes und Gewußtes, gehalten im Sprachli­
chen, ist mitteilbar.25 Die Mitteilung ereignet sich in der Erzäh­
lung, die in der Sprache der Griechen pvOoQ war. In ihm ver­
schmelzen der aus der sinnlichen Anschauung stammende Af­
fekt als bereits „entspezifizierte Erregung"26 mit dem vom den 
Affekt auslösenden Gegenstand bzw. Ereignis Abgezogenen, 
dem Abstraktum, in der Regel ein Name als ein noch nicht auf 
den Begriff Gebrachtes. Sinnlichkeit und Abstraktionsleistung, 
durch den Affekt vermittelt und durch Sprache gestaltet, formen 
sich aus im Mythos, insofern er erzählt, also akustisch vernehm­
bar ist. Dieses Vernehmen durch aKOvp27 ist Überlieferung und 
wird in seiner Wiederholung mündliche Tradition und somit Er­
innerung. pvOoQ und axovp, unlöslich aneinandergebunden, ge­
ben die Unlösbarkeit von Mitteilung und Sinnlichem zu erken­
nen: Mitteilung (im weitesten Sinne des Wortes) ist immer sinn­
lich, Sinnlichkeit teilt immer mit. Beides ist Sprache nebst ihrem 
Organon Stimme wesenseigen. Sprache avanciert somit zum 
Träger von Sinnlich-Ästhetischem und Rational-Logischem. 
Während dieses der systematischen Wissenschaft einer Theorie­
bildung sich nicht entzieht, bleibt für ersteres die „Unmöglich­

23 S n e l l  1955 , 421 .
24 S n e l l  1955 , 303.
25 V g l. S n e l l  1955 , 9.
26 B lu m e n b e r g  1 9 9 6 ,2 7 .
27 V g l. VEYNE 1987 , 15 m it A n m . 13.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 25

keit einer strengen Theorie des Sinnlichen"28 zu konstatieren. 
Sprache läßt sich „nicht auf einen Code und auf Information" re­
duzieren: „Sie beinhaltet auch eine Illokution, d.h. sie etabliert 
verschiedene spezifische Beziehungen mit dem Gesprächs­
partner; Versprechen oder Befehlen sind Haltungen, die nicht 
auf den Inhalt der Botschaft reduziert werden können; es geht 
eben nicht darum, über ein Versprechen oder einen Befehl zu in­
formieren."29 Was an „Versprechen" und „Befehlen" ins Auge 
springt, ist nicht ohne weiteres sichtbar beim einfachen Erzählen 
einer einfachen Geschichte. Wie „Befehlen" und „Versprechen" 
den (intendierten) Vollzug einer Handlung in sich bergen, ergo 
funktionieren, eine Zustandsänderung als Resultat haben sollen, 
wohnt dem Geschichtenerzählen gleichsam ein Funktionales 
bzw. Pragmatisches inne: „Geschichten werden erzählt, um et­
was zu vertreiben. Im harmlosesten, aber nicht unwichtigsten 
Falle: die Zeit. Sonst und schwererwiegend: die Furcht. In ihr 
steckt sowohl Unwissenheit als auch, elementarer, Unvertraut­
heit."30 Beim Erzählen zum Zeitvertreib fällt Ausführung und 
Resultat der Handlung zusammen: Die Dauer des Erzählaktes 
,füllt' die Zeit. Eetzteres, das Vertreiben der Furcht, geht darüber 
hinaus: An den Hörenden wird einerseits mittels Mitteilung 
Kenntnis bzw. Erkenntnis weitergegeben, andererseits läßt der 
Erzählende an den Hörenden einiges seiner Vertrautheit überge­
hen: Eine persönliche Vertrautheit, z.B. im Umgang mit Numina, 
die bereits als Nominata in eine Geschichte gekleidet sind. Bei 
einer solchen Vertrautheit, in welcher der Erzähler sich selbst et­
was derart eigen gemacht, ,seinem Leben eingesenkt' hat, läßt 
sich im benjaminschen Sinne von Erfahrung sprechen, wie sie 
dem Hörenden ,mitgegeben', ihm platonisch in die Seele ge­
schrieben wird. Veyne greift -  ihm bleibt nichts Anderes übrig -  
auf ein literarisches Beispiel zurück, um jenes zu illustrieren: „Li­
teratur geht nicht ganz in ihrem Inhalt auf; wenn Pindar den 
Lobgesang der Heroen anstimmt, liefert er seinen Zuhörern 
keine Botschaft, sie und ihre Werte betreffend: er stiftet eine ganz 
bestimmte Beziehung zu ihnen, in der er, der Dichter, dem die 
Mythen offenstehen, den dominanten Part spielt. Pindar spricht 
von oben nach unten, und genau deshalb kann er Lob zuspre­
chen, einen Sieger ehren, ihn zu sich erheben. Der Mythos stiftet

28 E b d . 81 .
25 E b d . 31 .
30 B l u m e n b e r g  1 9 9 6 ,4 0 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


26 C a r s t e n  S c h m ie d e r

den Sprechakt der Lobrede." Ineins damit gibt er seine Erfah­
rung weiter: „Er wird nicht müde, seine vornehmen Zuhörer da­
ran zu erinnern, daß die Menschen weniger wert als die Götter 
sind und daß man bescheiden sein m uß."31 Dies akzentuiert den 
Rang der Hybris, welchen sie unter den Erfahrungen des Erzäh­
lenden inne, wie er sie sich einversenkt hatte, um sie als eine sol­
che weiterzugeben.

Es kann nur dieses Moment gewesen sein, welches dem My­
thos beigegeben war und sich dem Gedächtnis des Zuhörenden 
einprägte, ohne daß jener des Wortlautes sich erinnerte. Und die­
ses Moment, diese mitgegebene Erfahrung war es, die als sub­
stantielle Schicht des Mythos, ausfiguriert in Namen und Ge­
schichte, den einst Lauschenden ,enthousiasmisierte' und selbst 
zum Erzählenden werden, die Geschichte mit eigenen Worten 
schaffen und weitererzählen ließ.

Aufbehalten und Eingedenken der mitgegebenen Erfahrung 
nötigen zur Frage nach dem entsprechenden Gedächtnis. Dessen 
Vorstellung in ihrer Beschränkung aufs Modellhafte geht aufs 
Sinnliche, auf Wahrnehmungen zurück. Beides, Wahrnehmung 
und Gedächtnis, ist nie voneinander getrennt, tritt nie in seiner 
jeweiligen reinen Form auf.32 Die memoire pure als „Souvenirs 
dans leur totalite", der perception pure „l'autre de ces deux extre- 
m ites"33 konfrontiert, gibt den Schluß vor, daß auf das in jener 
Aufbehaltene alleinig vermöge der entsprechenden Wahrneh­
mung zugegriffen werden kann vermittels einer „ressemblance 
suffisamment lointaine" nebst einer „activite du vouloir"34. Dies 
veranlaßte W. BENJAMIN zu folgendem Bedenken: „Es läßt sich 
aber bei Bergson so an, als ob die Hinwendung auf die schau­
ende Vergegenwärtigung des Lebensstromes eine Sache der 
freien Entschließung sei."35 Daher stellt er gegen Bergsons Ter­
minologie die Prousts: memoire involontaire und memoire volon- 
taire. Diese befindet sich in der „Botsmäßigkeit der Intelligenz", 
jene hängt vom „Zufall" ab. In Freudscher Terminologie, auf die 
Benjamin bei der Entwicklung seines Modells vom Gedächtnis 
zurückgreift, wird letzteres als Bewußtsein gefaßt, das „an Stelle

31 V e y n e  1 9 8 7 , 31.
32 V g l. B e r g s o n  1 9 9 7 ,180ff.
33 E b d . 180.
34 Ebd . 182f.
35 V g l. B e r g s o n  1 9 9 7 ,187ff.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 27

einer Erinnerungsspur"36 entstehe. Freud schließt daraus, „daß 
Bewußtwerden und Hinterlassung einer Gedächtnisspur für 
dasselbe System unverträglich sind" und folgert, „daß alle Erre­
gungsvorgänge in den anderen Systemen Dauerspuren als 
Grundlage des Gedächtnisses in diesen hinterlassen, Erinne­
rungsreste also, die nichts mit dem Bewußtwerden zu tun haben. 
Sie sind oft am stärksten und haltbarsten, wenn der sie zurück­
lassende Vorgang niemals zum Bewußtsein gekommen ist." So 
formuliert Freud weiter -  wenn auch konjunktivisch, -  „im Sys­
tem Bw werde der Erregungsvorgang bewußt, hinterlasse aber 
keine Dauerspur; alle die Spuren desselben, auf welche die Erin­
nerung sich stützt, kämen bei der Fortpflanzung der Erregung 
auf die nächsten inneren Systeme in diesen zustande."37 Doch 
Benjamin hat via Freud noch tiefer geblickt, als dieser dem Be­
wußtsein die Funktion des „Reizschutzes" zusprach, dessen Be­
deutung jedoch Freud bereits gebührend herausstellte: „Für den 
lebenden Organismus ist der Reizschutz eine beinahe wichtigere 
Sache als die Reizaufnahme".38 In diesem Zusammenhang be­
züglich des „Durchbruchs des Reizschutzes" folgt ein Hinweis 
auf den „Schreck": „Seine Bedingung ist das Fehlen der Angst­
bereitschaft"39. Das „Fehlen der Angstbereitschaft" als Versagen 
des „Reizschutzes" indiziert ein Versagen des Bewußtseins. Die­
ses System „empfängt aber auch Erregungen von innen her; die 
Stellung des Systems zwischen außen und innen und die Ver­
schiedenheit der Bedingungen für die Einwirkung von der einen 
und der anderen Seite werden maßgebend für die Feistung des 
Systems und des ganzen seelischen Apparates. Gegen außen gibt 
es einen Reizschutz, die ankommenden Erregungsgrößen wer­
den nur in verkleinertem Maßstab wirken; nach innen zu ist ein 
Reizschutz unmöglich, die Erregungen setzen sich direkt und in 
unverringertem Maße auf das System fo rt... Es wird sich die Nei­
gung ergeben, sie so zu behandeln, als ob sie nicht von innen, 
sondern von außen her einwirkten, um die Abwehrmittel des 
Reizschutzes gegen sie in Anwendung bringen zu können. Dies 
ist die Herkunft der Projektion".40 Das voranstehend Ausgeführte 
allerdings -  so Freud selbst -  ist Spekulation, zumal eine nicht

36 F r e u d  1992, 210.
37 Ebd .
38 F r e u d  1992, 212.
35 E bd . 216.
40 F r e u d  1992, 213f.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


28 C a r s t e n  S c h m ie d e r

nutzlose. Sein Modell veranschaulicht ausreichend, welche Qua­
litäten, um Eingang in den Bereich des Gedächtnisses, wo ein 
Aufbehalten ihm beschieden sei, zu erlangen, einem Sinnlichen 
eignen müssen. Daß dem Mythos in der Epoche der Oralität kein 
Vergessen beschieden war, erweist ein Sinnliches am Erzählvor­
gang als evident, was als Erfahrung in jene „anderen Systeme", 
die memoire involontaire, sich einzuschreiben gestattete. Dazu trat 
ein zweites, welches ihn, als zu erzählenden, in die Verfügung 
der memoire volontaire stellte, ihn bewußt erlebbar sein ließ. Die­
ses Doppelte am Mythos, das ihn einerseits bewußt und der me­
moire volontaire verfügbar machte, ohne daß er „gleichsam im 
Phänomen des Bewußtwerdens verpufft(e)"41, ihn andererseits 
trotz dieses Bewußtwerdens als Erfahrung in die memoire invo­
lontaire eingehen und dort aufbehalten ließ, ging auf in einem 
funktionalen Dritten: der Angstbereitschaft. Ihre Aufgabe, die 
Angst zu rationalisieren sowie dem Schrecken zu prävenieren, 
mit anderen Worten: den Reizschutz zu gewährleisten, hat zwei 
Richtungen: Nach außen und nach innen. Als Perzeption und 
Projektion. Beide Male sieht sich der psychische Apparat Natur 
gegenübergestellt und ihr ausgesetzt. Beide Male geht es um ihre 
Beherrschung. In deren Dienst sind die beiden Gedächtnisse ge­
stellt. Ihr Verhältnis zueinander tritt wiederum im Mythos als ei­
nem Erzählen zu Tage, der -  ebenso wie die „Kulte mit ihrem 
Zeremonial, ihren Festen" -  die „Verschmelzung zwischen die­
sen beiden Materien"42 durchführt. Und dieses Verschmelzen ge­
stattet es dem ins unwillkürliche Gedächtnis Eingeschrieben, den 
unbewußten Seelenvorgängen, von denen es heißt, „daß sie nicht 
zeitlich geordnet werden, daß die Zeit nichts an ihnen verändert, 
daß man die Zeitvorstellung nicht an sie heranbringen kann"43, 
mit den im willkürlichen Gedächtnis aufbehaltenen Data und ihrer 
„abstrakten Zeitvorstellung" eins und ,zur Sprache gebracht' zu 
werden. Sprache wiederum in ihrem Vollzug, im Mythos als 
Sprech- und Erzählakt, leistet jene Verschmelzung und stiftet -  
wie P. Veyne es nannte -  eine „Illokution". Die dem Unbewuß­
ten einversenkte und von dort heraufgeholte Erfahrung geht über 
in ein Bewußtes, wird Erlebnis sowie verfüg- und mitteilbar, 
ohne völlig bzw. restlos mitteil- und sagbar zu sein. Als Abstrak­
tes und zugleich Sinnliches tritt jenes erneut an bzw. in beide

41 F r e u d  1992, 213.
42 V g l. B e n ja m in  1977, 189.
43 F r e u d  1992, 213.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 29

Gedächtnisse heran und ein, ohne daß ein System vorrangig 
wäre oder ausgeschlossen würde. Sinnliches als Wahrgenomme­
nes, zur Sprache gebracht und benannt, wird, indem es erzählt 
wird, Mythos, d.h. ,Logisches' und sinnliche Wahrnehmung.

Letzteres ist -  insofern wir unseren Sinnen noch trauen kön­
nen -  als empfangener Reiz weder richtig noch falsch. Dem Reiz 
kommt somit „Wahrheit" zu, welche in Sprache und Worten -  
das Wort als „Abbildung eines Nervenreizes in Lauten"44 -  sich 
mitteilen möchte. Mitteilung konstituiert ,Wahrheit', Sprache 
fungiert als Konstituens von ,Wahrheit'. Ausgehend von Veyne 
gilt festzustellen, daß im vom Mythos gestifteten Sprechakt 
,Wahrheit' gerichtet ist, und zwar von oben nach unten. Oben 
und unten, ebenso auf Zwischenniveaus, prägen sich Wahrhei­
ten aus und treten in Verhältnisse zueinander, analog zur Rich­
tung des Sprechaktes. Die „Verhältnisse zwischen den Wahrhei­
ten sind Machtverhältnisse."45 Diese Verhältnisse zwischen Spre­
chendem und Hörenden sind -  den Mythos nicht ausgenommen 
-  universell. Sie beanspruchen Gültigkeit für alle Formen der 
Kommunikation. In ihnen ist Gewalt angelegt. Gewalt erscheint 
bereits implizit im Namen des Gottes als vernamentlichte Natur, 
die somit Naturgottheit als auch anruf- und beherrschbar wurde. 
Die Rolle des Mythos als Kommunikationsform der Menschen 
unter- und zueinander entspricht der jener des Opfers als Kom­
munikationsform des Menschen mit der Natur, welche die Spra­
che nicht hat und deren rein physische Gewalt es erst zu hindern, 
dann zu brechen galt. Als Gottheit gesetzt, benannt und anruf­
bar, war der erste Schritt vollzogen, die Angst vor ihr zur Furcht 
und damit zur Gottesfurcht zu rationalisieren. Verfeinert blieb 
die Gewalt der Physis erhalten und transformiert sich in den My­
thos sowie ins Opferritual. „Alle menschlichen Opferhandlun­
gen, planmäßig betrieben, betrügen den Gott, dem sie gelten: sie 
unterstellen ihn dem Primat menschlicher Zwecke, lösen seine 
Macht auf, und der Betrug geht bruchlos über in den, welchen 
die ungläubigen Priester an der gläubigen Gemeinde vollzie­
hen."46 Dem im Kultus institutionalisierten Opfer als auch dem 
Mythos ist Glauben unerläßlich, worin Mythos und Religion, die 
Gesamtheit der Kulte und Riten, ein weiteres Gemeinsames fin­
den. Glauben, beiden unabdinglich, beinhaltet, im Erzählverlauf

44 N ie t z s c h e  1 9 9 9 b , 878.
45 V e y n e  1987 , 55.
46 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 , 57 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


30 C a r s t e n  S c h m ie d e r

des Mythos von oben nach unten wie im Ritual, den Befehl: „Tale 
structures („myth" -  so B u rkert-heiß t „telling a tale"; C.S.) see- 
med to be prefigured in a series of imperatives, and the impera­
tive has also been called the stabilizing form of ritual."47 „Impe­
ratives", Befehle, am Glauben am wenigsten augenscheinlich, 
sind auch am Mythos als solche kaum wahrnehmbar. Der den 
Mythos Hörende wird zu deren Empfänger, insofern er glaubt, 
wie ihm gleichsam befohlen wird zu hören, d.h. zu glauben: „Ge­
wisse Modalitäten des Glaubens sind eine Form symbolischen 
Gehorsams; glauben heißt gehorchen."48 Jener Gehorsam for­
dernden Instanz des Mythos widersetzt sich Aufklärung, in ihm 
selbst angelegt, und unterläuft das Autoritäre an ihm, was be­
reits den Glauben postulierte und auf ihn sich stützte. Indem 
Mythos von den Hörern Glauben wie Gehorsam einfordert, for­
dert er ineins Kritik und Ungehorsam heraus. Was die Säkulari­
sierung dem Opfer bescherte, setzte die Aufklärung am Mythos 
ins Werk: Sprache und Sprechakt erweisen sich -  neben oder 
ineins mit der Mitteilung -  als Organon zur Manipulation, zur 
Wahrheit — und zur Lüge.

Die im Mythos herangewachsene und erstarkte Aufklärung 
spaltete von ihm die Wissenschaft ab, welche die Mythen zu 
Phantasiegebilden herabwürdigte. „Mit der sauberen Scheidung 
von Wissenschaft und Dichtung greift die mit ihrer Hilfe schon 
bewirkte Arbeitsteilung auf die Sprache über. Als Zeichen 
kommt das Wort an die Wissenschaft; als Ton, als Bild, als ei­
gentliches Wort wird es unter die verschiedenen Künste aufge- 
teilt".49 Wie bereits der Mythos den Gehorsam forderte, setzt ihn 
die Wissenschaft durch. Indem sie wahrnimmt, klassifiziert und 
berechnet, hat sie längst den Charakter der Arbeit verinnerlicht. 
Was Mythos als Mittel bereithielt, der Natur durch Namen und 
Erzählung ihr Grauen zu nehmen und ihre Kräfte zu bannen, hat 
Wissenschaft weit hinter sich gelassen: „Natur soll ... durch Ar­
beit beherrscht werden."50 Wissen als oder ,Know how'
wird Mittel der Herrschaft. Wer in dessen Besitz, hat auch die 
Befehlsgewalt; dem Rest bleibt zu gehorchen. Mit der Zurück- 
drängung jeder Art von Mythos und immer größerem Drang zur 
Verdinglichung wuchs jedesmal erneut die Furcht vor der zum

47 B u r k e r t  1979, 57.
48 V e y n e  1987, 46.
44 H o r k h e im e r / A d o r n o  1998, 24.
50 H o r k h e im e r / A d o r n o  1998,25.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 31

bloßen Werkstoff herabgesetzten Natur, an dem Arbeit sich zu 
vollziehen hatte: Die „Beherrschung der Natur drinnen und 
draußen [wurde] zum absoluten Lebenszweck gemacht."51 „Be­
herrschung der Natur" wird Selbsterhaltung und -  zur Last ge­
worden -  ist ihr die Verlockung, dieses Joch abzuwerfen, beige­
sellt. Es bedeutet eine immense Anstrengung, „zwischen Selbst­
erhaltung und -Vernichtung zu vermitteln." „Die Angst, das 
Selbst zu verlieren, ... ist einem Glücksversprechen verschwis- 
tert, von dem in jedem Augenblick die Zivilisation bedroht war. 
Ihr Weg war der von Gehorsam und Arbeit, über dem Erfüllung 
immerwährend bloß als Schein, als entmachtete Schönheit leuch­
tet."52 Wissenschaft und Arbeit stehen auf der einen, die Künste 
-  und einst auch Kulte -  auf der anderen Seite. Ihre Ausschließ­
lichkeit exemplifiziert der Mythos von Odysseus und den Sire­
nen. Jener, „gleich Feind dem eigenen Tod und eigenen Glück, 
weiß darum. Er kennt nur zwei Möglichkeiten des Entrinnens. 
Die eine schreibt er den Gefährten vor. Er verstopft ihnen die Oh­
ren mit Wachs und sie müssen nach Leibeskräften Rudern.... Die 
andere Möglichkeit wählt Odysseus selber, er der Grundherr, 
der die anderen für sich arbeiten läßt. Er hört, aber ohnmächtig 
an den Mast gebunden, und je größer die Lockung wird, desto 
stärker läßt er sich fesseln ... Das Gehörte bleibt für ihn folgenlos, 
..., die Gefährten, die selbst nicht hören, wissen nur von der Ge­
fahr des Lieds, nicht von seiner Schönheit, und lassen ihm am 
Mast, um ihn und sich zu retten. Sie reproduzieren das Leben 
des Unterdrückers in eins mit dem eigenen, und jener vermag 
nicht mehr aus seiner gesellschaftlichen Rolle herauszutreten. 
Die Bande, mit denen er sich unwiderruflich an die Praxis gefes­
selt hat, halten zugleich die Sirenen aus der Praxis fern: ihre Lo­
ckung wird zum bloßen Gegenstand der Kontemplation neutra­
lisiert, zur Kunst. Der Gefesselte wohnt einem Konzert bei, re­
gungslos lauschend wie später die Konzertbesucher ... So treten 
Kunstgenuß und Handarbeit im Abschied von der Vorwelt aus­
einander. Das Epos enthält bereits die richtige Theorie. Das Kul­
turgut steht zur kommandierten Arbeit in genauer Korrelation, 
und beide gründen im unentrinnbaren Zwang zur gesellschaft­
lichen Herrschaft über die Natur."53

51 E b d . 38
52 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 ,4 0 .
53 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 ,40f.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


32 C a r s t e n  S c h m ie d e r

Bereits in der Epoche tiefster und ursprünglicher Oralität tritt 
an den Mythos als erzählenden Vortrag eine ordnende Rationa­
lität und überführt ihn in eine rationale Ordnung. Die gewaltige 
Stoffmenge sowie die Kapitulation des Gedächtnisses vor den 
Ereignissen der jüngsten Vorgeschichte ließen den Mythos ins 
Gewand des Epos sich kleiden.54 Die geformte Sprache bildete 
eine neue Struktur und die Zwängung ins Metrum fungiert ne­
ben dem Rhythmus als mnemonische Stütze: Im Epos ver­
schmolz Mythisches und Vorhistorisches zu einem Erinnerten. 
Seine Vortragsweise -  zumal vor und in Homers Zeit55 -  wan­
delte sich dabei vom gesprochen Wort in Gesang, dessen Mono­
tonie, d.h. dessen „strenge und scheinbar eintönige Regelmäßig­
keit der Form "56 beim Vortrag es darauf anlegte, die Aufmerk­
samkeit des Zuhörers zu unterlaufen. Damit erfolgte eine parti­
elle Umgehung des Bewußtseins: Das Gesungene erlangte Zu­
gang zu jenen „anderen Systemen", um „Dauerspuren als 
Grundlage des Gedächtnisses in diesen zu hinterlassen". Mittels 
des musikalischen Moments widerfährt dem Hörenden ein In- 
sich-Versinken, analog dem sich Einsenken, wie es der Sänger 
vollzieht und der Erzähler bereits vollzog. Das musikalische Mo­
ment der Sprache, bei diesem mehr nur zu ahnen, bringt jener 
zur Entfaltung. Im Epos geht pv d e lo d a i  im en eiv  auf, worin 
Aeyeiv  und äöeiv  sich einander verbinden, in Korrelation mitei­
nander treten. Aussagen, zu welcher Art Erinnerungsspur diese 
Verbindung taugt, bleiben, da Psychologie dieser Spezifik des 
Mythos wie des Epos bisher abhold, spekulativ.

Mythos, „wie er geformt war durch die homerische Poesie"57 
und dem gehört zu werden nicht mehr genügt, kleidet sich in 
das Gewand der Tragödie und tritt dem Zuhörer vor Augen. 
Dieser, durch Visualisierung zum Zuschauer gemacht, perzi- 
piert den Mythos mittels axovi] und ö^ iq als „gehörte und gese­
hene Bewegung ... in der Zeit"58, als Musik, pououcp im griechi­
schen, d. h. weitesten Sinne umfaßt Sprache, Gesang, Instrumen­
talmusik, Hypokrisis und Tanz. (Wobei in letzterem der Rhyth­
mus des gesprochenen und gesungenen Wortes als Visuales

54 Zu Darstellung und Darstellungsformen des Mythos bei den Griechen 
vgl. Fu h r m a n n  1 9 7 1 ,1 4 1  mit Verweis auf S n e l l  op. eit.

55 V g l. D a n e k /Ha g e l  1 9 9 5 ,15f.
56 D a n e k /Ha g e l  1 9 9 5 ,1 1 .
57 S n e l l  1955 , 171.
58 M e l c h in g e r  19 9 0 , 217 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 33

erscheint'.) An seiner ganzen Sinnlichkeit gefaßt, ist dem Zu­
schauer, gleichzeitig Hörer geblieben, die gewohnte Rezeption 
versagt. Das Dargestellte dringt durch Auge und Ohr in ihn: Er 
erfährt es am bzw. im eigenen Leib, er spürt den Mythos, der seine 
Spur hinterläßt. Dieses Erfahren als sinnliches Spüren, einst im 
Kult beheimatet, das Eindringen des ,Reizes' Mythos, ist das 
n ä d p p a  schlechthin. Dieses Zustands sich zu erwehren ist ihm 
möglich allein durch Aufbietung des Reizschutzes, was dem Be­
wußtsein anheim fällt, n ä d p p a  im tragischen Sinne ist dabei als 
der Schmerz selbst zu verstehen. Seine Bewältigung modifiziert 
sich in zwei Grundmodi: a) Ihn auszuhalten als ein Ertragen an 
sich selbst und b) den vom Schmerz bewirkten Schrecken, der 
ängstigt, zur Furcht zu rationalisieren. Beide, von Aristoteles un­
ter eAeog und pößog59 subsumiert, spiegeln das Verhältnis des 
Menschen zur Natur und sich selbst. Beide sind seit jeher im My­
thos angelegt.

Schmerz ist das Mittel, das, dem Mythos mit der Tragödie an 
die Hand gegeben, ein Gedächtnis hervorbringt.60 Gedächtnis als 
Bewußtsein, als willkürliches Eingedenken, ist dem Schmerz ge­
genläufig: Es wird Schmerzmittel. Dem ins Gewand der Tragö­
die gekleideten Mythos eignet dabei ein Doppeltes: Er läßt den 
Schmerz widerfahren als auch erlöst er von ihm. Das Organon, 
dessen er sich bedient, ist ptppaiQ. Diese, im schamanistischen 
Ritual benutzt, die Natur durch Angleichung zu beeinflussen61, 
zielt in der tragischen Kunst auf die Natur im Menschen, woher, 
nachdem die äußere gebannt, Schrecken und Schmerz sich rege­
nerieren. Ihren Anspruch, jene zu bannen, einst Ursprung und 
Konstituens von Mythos und Ritual, konnte Aufklärung nie 
ganz einlösen, so daß das sich in die Tragödie geläuterte Ritual 
der ihre Wurzeln nicht verleugnenden ptppoiQ immer noch be­
darf. p ip e io d a i  und alle davon abgeleiteten Begriffe, ursprüng­
lich nur in der Sphäre des orgiastischen Kultes beheimatet, las­
sen vermuten, pipog  bezeichne den Akteur oder die Maske des 
dionysischen Kultdramas.62 Die großen Dionysien, das Fest mit 
Kult und Ritus zu Ehren des Gottes Dionysos, des ,Erlösers', wei­
sen auf den „Kern der Tpavtpöta": „Menschliche Existenz im

59 A r is t o t e l e s  14 4 9 b 2 6 .
60 V g l. N ie t z s c h e  1 9 9 9 c, 295.
61 V g l. H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 , 25  u n d  22  u n te n .
62 E s  h a n d e le  s ic h  je d o c h  h ie rb e i "u m  n ic h t v ie l m e h r  a ls  e in e  V e r m u ­

tu n g ", K o l l e r  1 9 5 4 ,1 1 9 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


34 C a r s t e n  S c h m ie d e r

Angesicht des Todes".63 Der Schrecken vor diesem und der 
Schmerz während seiner Präsenz, beide nie endgültig vom Men­
schen genommen, macht das eigentlich ,Tragische' aus. Tragik 
selbst „ist ein Sachverhalt, der nur im Sprachlichen sich findet: 
tragisch ist das Wort und ist das Schweigen der Vorzeit, in denen 
die [Stimme des Mythos; C.S.] sich versucht, [Schmerz; C.S.] und 
Tod, wo sie diese Stimme erlösen, niemals ein Schicksal im prag­
matischen Gehalt seiner Verwicklung."64 Schmerz und Tod, de­
nen nicht nur Stimme geliehen, sondern zu denen das Sprachli­
che selbst als Rationales bzw. Logisches mimetisch sich verhält, 
werden somit in der Tragödie verhandelt. In dieser, im Schema 
des Agons, wird wider das Maß dem Schmerz sein Recht erstrit­
ten, in seiner Maßlosigkeit (vßpic:) aus dem Schweigen zu Spra­
che und Eingedenken zu kommen. Schmerz findet zur Sprache, 
die -  im Metron gemaßregelt -  ihr Maß findet. Schmerz in seiner 
Widerspenstigkeit, als ,Bockiges' schlechthin, macht Mythos, 
durch Sprache diesem verschwistert, zum tragischen. So uner­
tragbar das Tragische ist, es wird ertragbar in kultischen, berau­
schenden Festen, die ihren Höhepunkt finden in Rausch und 
„Euphorie, in der das Selbst suspendiert ist".65 zp ay ^ öta  als äs- 
thetisierte Form jener „ältesten gesellschaftlichen Veranstaltun­
gen" zur Vermittlung „zwischen Selbsterhaltung und -Vernich­
tung"66, nach Aristoteles mit Mythos sowieso identisch67, „hat 
sich vom Bock emanzipiert."68 Und somit auch vom Opfer als 
,,rituelle[r] Tötung"69, in deren Vollzug der Mensch -  Aug in Aug 
mit dem Schrecken des Todes -  den Tod verursacht und erfährt.70 
Wo Mythen einem Opferritual verflochten sind, handeln sie 
„deutlich von der gegenseitigen Ersetzbarkeit von Mensch und 
Tier", letzteres „stirbt an Stelle des Menschen", wie einst Iphige­
nie.71 Jedes, ob Gott oder Heros, um dessen Figur ein Mythos sich 
rankte, hatte „seinen Kult und somit sein Opfer."72 Jedoch die

63 B u r k e r t  1 9 9 1 , 30.
64 B e n ja m in  19 9 6 , 96.
65 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 ,4 0 .
“  E b d .
67 A r is t o t e l e s , Poetik 1 4 4 9 b 2 4 : e o t iv  ... z p ay w ö ia  p ippou ; npa^ew i;, u n d  

14 5 0 a 4 : ern iv  öp zp<; p ev  npä^e^Q  ö pv d oq  p p ippoiq .
68 B u r k e r t  1 9 9 1 ,2 7 .
68 Ebd.
70 Vgl. EBD.
71 E b d . 25.
72 E b d . 27.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 35

„Institution des Opfers selber is t ... ein Akt von Gewalt, der Men­
schen und Natur gleichermaßen widerfährt."73 Jene Gewalt, von 
der Mythos selbst nicht verschont geblieben, machte ebenso vor 
der Tragödie nicht Halt, die, wozu Aufklärung Mythos und Op­
fer transformiert hatte und worin Natur und Mensch zeitweilig 
versöhnt wurden, auch jener zum Opfer fiel, gleichermaßen wie 
Mythos und Ritus.

„Es i s t ... unmöglich, daß ein Mythos ganz mythisch w äre."74 
Daher muß -  wenn er nicht ganz erzählend oder Erzählung ist -  
konstatiert werden, daß dem Mythos neben seiner Form, in der 
er dargebracht wird, ein Erzähltes, ein Inhalt eignet, der Wahr­
heit enthält. Vorausgesetzt, man läßt den Begriff der Wahrheit 
zu, wird die Frage nach dem Verhältnis von Mythos und Wahr­
heit zwingend. Das wiederum verführt dazu, nach Ursprung 
bzw. der Genese des Mythos, dem un- oder prämythischen zu 
fragen. Und in die Aporie zu stolpern: Wir wissen darüber 
nichts. Spekulationen75 -  von Blumenberg über Freud bis Veyne 
-  oszillieren zwischen „eingeborenen Ideen" bzw. einem in ar­
chaischer Welt Gegebenen, „individuell-archaischer Erfahrun­
gen" und seiner schlichten Unerfindbarkeit bzw. der Unmög­
lichkeit, ex nihilo zu lügen. Letzteres ruft das Gegensatzpaar 
wahr und falsch bzw. gelogen auf und somit eine moralische Be- 
grifflichkeit, die allein auf den sogenannten Inhalt geht. Ein Ver­
mittlungsversuch besagt, Mythos sei wahrhaftig, zumindest im 
bildlichen und nicht buchstäblichen Sinne. Die antike Aufklä­
rung selbst legte Hand an den Mythos mittels zweier Formen: 
Kritik der Historiker und allegorische Interpretation der Philo­
sophen.76 Bei dieser inhaltlichen Kritik blieb das Sprachliche, 
dessen ,Wahrheit' kaum zu leugnen ist und das mit der Schrift­
lichkeit autoritär und ,Wahrheit' schlechthin wird, außen vor: 
„Für die Griechen verschwindet das Medium hinter der Bot­
schaft"77, Medium und Botschaft können nicht mehr unterschie­
den werden.78

Der Anspruch auf Wahrheit postuliert einen Glauben. Glau­
ben -  da Singularetantum -  beinhaltet verschiedene

73 H o r k h e im e r /Ad o r n o  1 9 9 8 , 58 .
74 V e y n e  1987 , 77.
75 „... er entsteht in der Phantasie des D ichters,...", W il a m o w it z  1931, 42.
76 V g l. V e y n e  1987 , 78 , 73.
77 E b d . 81 .
78 V g l. e b d . 73.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


36 C a r s t e n  S c h m ie d e r

Glaubensmodi. V e y n e 79 nennt sie Wahrheitsprogramme. Nur in­
nerhalb dieser macht es m. E. Sinn, überhaupt von Wahrheit -  
und damit auch von Unwahrheit bzw. Lüge -  zu sprechen. Zu­
mal dieses wieder nur auf Inhaltliches geht, worauf allein sich 
alle Kritik bezog und bezieht. Die Frage nach der Wahrheit, um 
dem Glauben zu entkommen, wurde daher umformuliert. Sie 
stellt sich als jene des Verhältnisses des Mythos zur Realität bzw. 
der Wirklichkeit. Das als Antwort sich Gebende läuft auf einen 
historischen Kern hinaus, um den sich Legenden ranken. Für den 
Mythos, wie er in Ilias und Odyssee begegnet, formuliert V e y n e  
es so: "Wenn man von Homer das Wunderbare abzieht, bleibt 
dieser Krieg übrig."80

Gegen dieses Dilemma bietet der moderne Philosoph und 
Forscher die Transformation der Wahrheit in Wahrheitsformen 
auf, indem er Mythos -  was immer das nun sei -  eine eigene sol­
che zugesteht neben denen von Wissenschaft und Philosophie.81 
Allem voran gilt diese Aufteilung der ,Wahrheiten' respektive 
deren Formen an die einzelnen Wissenschaften und Wissen­
schaftsbereiche dem Wunderbaren in den Geschichten. Eine Er­
klärung des Wunderbaren versucht die Geschichten vor dem 
Verlust ihrer Glaubwürdigkeit zu retten, wie es bereits die antike 
Mythenkritik versuchte. Doch das Wunderbare an einer Ge­
schichte macht sie noch nicht zum Mythos. Darin liegt auch der 
verheerende Fehler, der Bultmann in den Geschichten des Neuen 
Testaments Mythen sehen ließ. Sein ,Entmythologisierungsver- 
such' in seiner Verkennung der biblischen Geschichten demons­
triert deutlich deren Unterschied zum Mythos bzw. zu den My­
then. Erstens: Der kulturelle und religiöse Hintergrund jener ist 
ein jüdischer, der dieser ein griechischer mit orientalischen, 
ägyptischen u. a. Einflüssen. Zweitens: Den schriftlich fixierten 
Mythen, wie wir sie fassen können, geht eine mündliche Uber­
lieferungstradition voraus, deren Spezifika und Rezeptionsbe­
dingungen unterworfen. Die Geschichten des NT sind sui generis 
als schriftliche anzusehen. Drittens schließlich: Mythen standen 
nie im Dienst einer Religion, auch wenn mythische Figuren in 
einer solchen kultische Verehrung erfuhren. Die Geschichten des 
NT hingegen in ihrer verschrifteten Form fungierten als Macht­
stütze einer Institution. Aus zweitens und drittens folgt, daß die

79 Ebd . passim.
80 E b d . 75.
81 V g l. C e s a n a  1 9 9 3 , 3 0 5 -3 2 3 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 37

Geschichten des NT, beinahe der Funktion als Machtstütze ver­
lustig, zur Erhaltung dieser kanonisiert wurden. Mythen blieb 
dieses Schicksal erspart ebenso wie das einer Dogmatisierung. 
Auch eine unmittelbare Sinn- und Orientierungsvermittlung. 
Denn Mythos „läßt den Menschen leben, indem er die Über­
macht depotenziert; für das Glück des Menschen hat er keine Bil­
der"82 und kennt demnach weder einen utopischen Gehalt noch 
Verheißung eines Erden- oder Himmelreiches. Auch gibt der 
Mythos keine Verhaltensregeln oder Orientierungshilfen an die 
Hand, weder imperativischer -  Du sollst bzw. sollst nicht ... -  
noch anderer Art. Daher ist es terminologisch unsauber, im neu- 
testamentlichen Zusammenhang wie dem der biblischen Rezep­
tion überhaupt von Mythos zu sprechen. Daß diese Geschichten 
ihrer Instrumentalisierung nicht mehr gerecht werden und an 
deren Stelle Mythen -  welche auch immer -  treten sollen, mag 
wohl so etwas wie eine neomythische Kehre83 beschwören las­
sen.

pvQov pv d d o d a i  -  für die Griechen einst: ,(sich) eine Ge­
schichte erzählen', deren Inhalt dazu angetan, gewisse intellek­
tuelle und emotionale Bedürfnisse zu befriedigen -  hat später nie 
wieder diese Bedeutung erlangt. Mythos selbst umfaßte dabei 
sämtliche Arten von Erzählungen und begriff ebenso phantasti­
sche und Lügengeschichten ein. Unterscheidungen und Definiti­
onsversuche zwischen Mythos und Sage84 sowie Mythos, Sage 
und Märchen85 als Produkte späterer Zeit gehen am Mythos vor­
bei: Nicht nur ihrer örtlichen und zeitlichen Genese nach unter­
scheiden sich die einzelnen Erzählgattungen, sie sind -  trotz pa­
ralleler inhaltlicher Strukturen -  hinsichtlich Funktion und Qua­
litäten) inkommensurabel.

Mythos in seinem Verhältnis zu Wirklichkeit zeigt sich dia­
lektisch. Der in ihm herrschende ,Wille zur Aufklärung' verneint 
sich zugleich, indem er das Erkannte und Benannte gerade unter 
dem gegebenen Namen von neuem verbirgt. Dieses Moment des 
Wegziehens des Schleiers als auch das des Verschleierns hat statt 
in jenem Erzählakt, der zugleich die Augen des Hörenden öffnet 
als auch ihn vor dem Schrecken dessen, was er zu sehen bzw. zu

82 B l u m e n b e r g  1 9 9 6 ,3 8 .
83 V g l. S c h r ö d t e r  1991.
84 R a d e m a c h e r  1938 .
85 H a m p l  1975 , 1 -5 0 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


38 C a r s t e n  S c h m ie d e r

hören bekommt, bewahrt bzw. ihm erträglich werden läßt, in­
dem er es zugleich dessen Augen entzieht.

Die herausragendste und ohne Vergleich dastehende Eigen­
schaft des Mythos ist jedoch die Unmöglichkeit, ihn zu Ende zu 
bringen, ihn alles sagen lassen, daß nichts ungesagt bliebe. „Es 
gibt kein Ende des Mythos, obwohl es die ästhetischen Kraftakte 
des Zuendebringens immer wieder gibt."86 Ihn enden zu lassen, 
bedeutete seine Inversion, das Ende der Geschichte. Wie kein 
Ende zu finden ist, läßt ebenso kein Anfang sich finden, mag es 
diesen auch gegeben haben. Eine Reduktion auf einen Grundmy­
thos, ein erstes Mythologem, den sogenannten beständigen „nar­
rativen Kern" in seiner „ikonischen Konstanz"87, führte zum Ge­
genteil jenes ersten, jenes ,Ur-Mythos': Er ist bereits Resultat 
langwährender Rezeption, ein „immer schon in Rezeption über­
gegangener".88 Mythos versagt den Blick auf seinen Ursprung, 
obwohl er mit den Ursprüngen zu tun hat, von denen er losge­
kommen ist.89 Er, dessen Anfang noch dessen Ende zu finden ist, 
erfährt an sich ein performatives Moment, d.h. er entzieht sich 
einer Definition.

Bibliographie

A r is t o t e l e s  1994, Poetik, hg. u. übers, v. Manfred Fuhrmann, 
Stuttgart, ergänzte Ausgabe von 1982.

B a r t h e s , R o l a n d  1957, Mythologies, Paris.

B e n ja m in , W a l t e r  71996, Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, 
Frankfurt am Main.

B e n ja m in , W a l t e r  '1977, Illuminationen -  Ausgewählte Schriften 1, 
Frankfurt am Main.

B e r g s o n , H e n r i s1997, Matiere et memoire, Paris.

B l u m e n b e r g , H a n s  1996, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 
(Sonderausgabe nach s1990).

86 B l u m e n b e r g  1 9 9 6 , 685.
87 B l u m e n b e r g  1 9 9 6 ,4 0  u n d  165.
88 B l u m e n b e r g  1971 , 28 ; F u h r m a n n , 1 9 7 1 , 530 : "w o  m a n  s e in e r  h a b h a ft  

w e rd e , [d er M y th o s ] s te ts  a ls  re z ip ie r te r  [s ich ] p rä s e n tie re ".
88 B l u m e n b e r g  1 9 9 6 ,6 3 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos 39

B l u m e n b e r g , H a n s  1971, „Wirklichkeitsbegriff und Wirkungs­
potential des Mythos", in: FUHRMANN 1971, 11-66.

B u r k e r t , W a l t e r  1993, „Mythos -  Begriff, Struktur, Funktio­
nen", in: G r a f  1993, 9-21.

B u r k e r t , W a l t e r  1991, Wilder Ursprung, Opferritual und My­
thos bei den Griechen, Berlin.

B u r k e r t , W a l t e r  1979, Structure and History in Greek Mythol- 
ogy and Ritual, Berkley.

C e s a n a , A n d r e a s  1993, „Zur Mythendiskussion in der Philoso­
phie", in: G r a f  1993, 305-323.

D a n e k , G e o r g /Ha g e l , S t e f a n  1995, „Homer-Singen", Wiener 
Humanistische Blätter 37, 5-20.

F in l e y , M o s e s  I. 1965, „Myth, memory and history", History and 
Theory 4, 281-302.

F r e u d , S ig m u n d  61992, „Jenseits des Lustprinzips", in: ders., Das 
Ich und das Es, Frankfurt am Main, 191-249.

F u h r m a n n , M a n f r e d  19 6 8 , „Die Funktion grausiger und ekel­
hafter Motive in der lateinischen Dichtung", in: Hans Robert 
Jauß (Hrsg.), Die nicht mehr schönen Künste -  Grenzphänomene 
des Ästhetischen, Poetik und Hermeneutik 3, München, 2 3 -6 6 .

F u h r m a n n , M a n f r e d  1971, „Mythos als Wiederholung in der 
griechischen Tragödie und im Drama des 20. Jahrhunderts", 
in: DERS. 1971, 121-143.

F u h r m a n n , M a n f r e d  (Hrsg.) 1971, Terror und Spiel. Probleme der 
Mythenrezeption, Poetik und Hermeneutik 4, München.

G r a f , F r it z  (Hrsg.) 1993, Mythos in mythenloser Gesellschaft, Col­
loquium Rauricum 3, Stuttgart/Leipzig.

H a m p l , F r a n z  1975, ,„Mythos' -  ,Sage' -  ,M ärchen'", in: ders. 
(Hrsg.), Geschichte als kritische Wissenschaft 2, Darmstadt.

H e il e r , F r ie d r ic h  19 9 1 , Religionen der Menschheit, Frankfurt am 
Main/Wien (11959).

H o r k h e im e r , M a x /Ad o r n o , T h e o d o r  W . 19 9 8 , Dialektik der Auf­
klärung, Frankfurt am Main.

K it t l e r , F r ie d r ic h  A. 1979, „Vergessen", in: Ulrich Nassen 
(Hrsg.), Texthermeneutik, Aktualität, Geschichte, Kritik, Pader­
born.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


40 C a r s t e n  S c h m ie d e r

K o l l e r , H e r m a n n  19 5 4 , Mimesis in der Antike, B ern .

M e l c h in g e r , S ie g f r ie d  1 9 9 0 , Das Theater der Tragödie, M ü n ch e n .

N e s t l e , W il h e l m  1975, Vom Mythos zum Logos, Stuttgart.
N ie t z s c h e , F r ie d r ic h  1999a, „Unzeitgemäße Betrachtungen II. 

Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben", in: 
ders., Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemäße Betrachtungen I -  
IV, Nachgelassene Schriften 1870-1873, Kritische Studienaus­
gabe 1, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Mün­
chen, 243-334.

N ie t z s c h e , F r ie d r ic h  1999b, „Ueber Wahrheit und Lüge im aus- 
sermoralischen Sinne", in: ders., Die Geburt der Tragödie, Un­
zeitgemäße Betrachtungen I-IV, Nachgelassene Schriften 1870­
1873, Kritische Studienausgabe 1, hg. v. Giorgio Colli und 
Mazzino Montinari, München, 875-890.

N ie t z s c h e , F r ie d r ic h  1 9 9 9 c, „Zur Genealogie der Moral", in: 
ders., Jenseits von Gut und Böse. Zur Genealogie der Moral, Kri­
tische Studienausgabe 5, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino 
Montinari, München, 245-412.

O t t o , W a l t e r  F. 1909, „Religio und superstitio", A rchivfür Reli­
gionswissenschaft 12, Leipzig, 533-554.

R a d e r m a c h e r , L u d w ig  19 3 8 , Mythos und Sage bei den Griechen, 
o .O .

S c h r ö d t e r , H e r m a n n  (H rsg .)  19 9 1 , Die neomythische Kehre -  Ak­
tuelle Zugänge zum Mythischen in Wissenschaft und Kunst, 
W ü rz b u rg .

S n e l l , B r u n o  1955, Die Entdeckung des Geistes, Hamburg.

V e y n e , P a u l  1 9 8 7 , Glaubten die Griechen an ihre Mythen?, F r a n k ­
fu r t  a m  M a in .

W il a m o w it z -M ö l l e n d o r f , U l r ic h  v o n  19 3 1 , Der Glaube der Hel­
lenen 1, Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation
M a r l e n e  D e ib l  (Wien)

Eine Annäherung

Erfahrung am Text -  Repräsentation

Die Ausdrucksform „Text" repräsentiert menschliches Leben 
und Erfahrungen, ohne sie als individuelle, singulär gelebte, adä­
quat repräsentieren zu können. Gerade die Präsentation der eige­
nen Unzulänglichkeit im Text, die gleichermaßen von Lesenden 
und Schreibenden empfunden wird und doch die Triebkraft aus­
macht, aus der Texte produziert werden, macht den Gegenstand 
der vorliegenden Untersuchung aus. Text ist also eine Art und 
Weise, Erfahrung und konkrete Individuation versuchsweise in- 
telligibel zu machen. Gerade das aber macht die intersubjektive 
Vergleichbarkeit von Erfahrungen in Texten aus. Gerade die Un­
zulänglichkeit der jeweils bestimmten Erfahrung und die Prob­
leme mit deren Repräsentation machen die Verständlichkeit von 
Texten, die mit philosophischen Fragestellungen und anthropo­
logischen Grundproblemen befasst sind, für die Lesenden wie 
die Schreibenden aus. Es bleibt die Frage, warum Texte, die 
menschliche Erfahrung repräsentieren, überhaupt intersubjektiv 
verständlich und darüber hinaus als allgemein repräsentativ ver­
standen werden können. Die Frage ist: Was verleiht einem Text 
überhaupt repräsentativen Charakter?

Die hier vorgestellte These ist folgende: Im oben skizzierten 
Sinn sind die individuellen Züge von Texten, wie Fragmentie­
rung, Verwendung von Eigennamen, letztlich sogar mythische 
Erzählungen, deren historische Einbettung kaum noch zu be­
haupten ist, gerade das, was einem Text Allgemeinheit verleiht.1 
Die zentrale Frage des vorliegenden Beitrags ist also, wie sich 
universale Aussagen formulieren lassen, die nicht einfach

Wenn es eine W ende in der M oderne gibt, oder die W ende der Moderne 
ist, in der die metaphysischen Fragen ganz ins menschliche Bew usst­
sein hereingeholt worden sind, dann kommt damit den Erfahrungen 
im Text eine neue, verschärfte, Bedeutung zu. Außerdem ist damit der 
textlichen Äußerung von Subjektivität eine neue Rolle, die zentrale 
Rolle, zugewiesen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


42 M a r l e n e  D e ib l

individuelle Wahrnehmungsaussagen sind, aber auch nicht in ei­
ner Art und Weise von diesen abgeschnitten sind, dass sie ihren 
Gegenständen nicht mehr angemessen wären. Diese stellt sich 
der Philosophie in noch größerer Schärfe als den Geistes- und 
Kulturwissenschaften. Ich möchte auf diese Arten und Weisen, 
Bezug auf menschliche Erfahrung herzustellen, als ihre Intelligi- 
bilitätsformen bezeichnen.

Die sichtbarste Intelligibilitätsform des jeweiligen menschli­
chen Erfahrens ist also Text, oder Text im Verhältnis zum Bild, 
einer weiteren maßgeblichen Form, menschliche Erfahrung in 
den Blick zu bringen. Das Bild ist dabei zunächst besonders 
dringlich, besonders aufdringlich, weil es immer so zu tun 
scheint, als sei es the real thing. Der Text ist gleichzeitig viel kon­
kreter, da er individuelle Reaktionen und besonders individuelle 
Bilder erzeugt, und viel abstrakter, schon in seiner Produktions­
weise, die jeweils spezifisch Wege findet, allgemein zu sein. Die 
primäre, jeweils textspezifische, Art und Weise, die Grenzen des 
rational Sagbaren auszuloten, die unumgängliche Prägung 
durch das schreibende Individuum, ist Stil. Dieses Moment der 
Textindividualität unterscheidet sich vom Mythos schon durch 
seine offenkundige Unumgänglichkeit. Stil ist unvermeidlich. Im 
ersten Teil dieses Textes wird im Durchgang durch aktuelle Po­
sitionen zu Stil als philosophischer Ausdrucksform (Manfred 
Frank) und Überlegungen zur historischen Genese von philoso­
phischen Werken (Dieter Henrich) die vorgestellte These fun­
diert.

Zum Abschluss wird eine unmögliche Platon-Deutung ver­
sucht, anhand derer wir ein adäquates Verständnis über unser 
Unvermögen von Repräsentation zwischen Bild und Text vorbe­
reiten helfen.

Stil als Moment von Geschichtlichkeit: zwei 
Idealismusforscher erzählen

In seinem Essayband Auswege aus dem Deutschen Idealismus un­
ternimmt der Philosoph Manfred Frank im Aufsatz „Über Stil 
und Bedeutung. Wittgenstein und die Frühromantik" einen in 
der Philosophie seltenen, expliziten Versuch, die jeweils indivi­
duelle, je individuierte Form einer textlich-inhaltlichen Aussage 
in den Blick zu bekommen. Er tut das im Wesentlichen an den

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 43

Beispielen von Ludwig Wittgenstein und Friedrich Schlegel als 
bekannten Meistern des Fragments.2

Dichtung, so der Autor gleich eingangs, will sicherlich nicht 
einfach vom Gehalt ihrer Aussagen überzeugen: Frank trifft eine 
strategisch sinnvolle Entscheidung, wenn er Dichtung und Phi­
losophie auf diese Weise voneinander abgrenzt. Gerade in Bezug 
auf die Frühromantik, die hinsichtlich einer eindeutigen Abgren­
zung dieser Bereiche problematisch ist, erleichtert sie das Vorge­
hen für die Philosophierenden. Dichtung könne allerdings, so 
Frank, in höchstem Maße persuasiv agieren. Unter dem Ge­
sichtspunkt dieses Elements der Überredung oder sogar Verfüh­
rung zu einer bestimmten Haltung ist Dichtung von Seiten der 
Philosophie immer wieder kritisiert worden. Dieser geht es da­
bei im Gegensatz um ein kritisches Argument, um genaue Be­
trachtung von Problemen.

Die grundsätzliche Mehrdeutigkeit der Dichtung, die gerade 
aus ihrem Interesse am Erzeugen einer ästhetischen Haltung bei 
den Lesenden entsteht, erzeugt daher ein gewisses Unbehagen 
in der Philosophie. Dieses Unbehagen ist auch durch die Nähe 
der Philosophie zu diesem dichterischen Duktus bedingt, 
schließlich operiert sie ebenfalls mit nicht abschließbaren sprach­
lichen Mitteln und gerät dabei in den Verdacht, allgemein kaum 
etwas anderes zu sein als uninspirierte Dichtung. Die Philoso­
phie kann zudem dieses ihr immer inhärente Problem nicht 
durch begriffliche Strenge und Definitionen ausgleichen, will sie 
anschlussfähig bleiben.

Betrachten wir genauer das Unsagbare, das Manfred Frank 
gerade als persuasives Element fasst, wenn er einräumt: „Aber 
was philosophisch scheitert, kann immer noch ästhetisch gelin­
gen."3 Es stellt sich die Frage, ob Scheitern ohnehin der Philoso­
phie als solcher so weit eingeschrieben ist, dass sie nur mehr äs­
thetisch gelingen kann: „Wie kann ich die prätendierte Ausdeu­
tung des Unsagbaren durch Eingrenzung des Sagbaren ihrerseits 
sprachlich vermitteln?"4 Dies steht in enger Beziehung zur For­
derung, dass Philosophie sich mit den Grenzen der Erkenntnis 
auseinanderzusetzen habe: „Was sich zeigt, ohne unmittelbar ins 
Semantische einzugehen, muss sich erkennen lassen wie wir ein

2 F r a n k  2007,139-159. Eine Betrachtung Schellings würde sich in diesem 
Kontext anbieten, sprengte aber den Rahmen.

3 FRANK 2007, 150 (Hervorhebung im Original).
4 E b d . 1 4 6 -1 4 7 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


44 M a r l e n e  D e ib l

Anzeichen, ein Symptom, eine Handschrift oder eine Physiogno­
mie identifizieren."5 Der gemeinsame Referent aller Teile eines 
philosophischen Entwurfs ist für Frank das nicht in dieser Weise 
fass- oder aussagbare, nicht zugängliche Ganze, das zwar jeweils 
spezifisch, doch immer ein Mehr ist gegenüber dem, was über­
haupt gesagt werden kann. Das Gesagte muss daher fühlbar 
nicht das eigentlich Gemeinte sein, aber auf dieses in einer Art 
und Weise hindeuten, die über bloßes Andeuten oder Aussparen 
hinausgeht. Daher ist es möglich, dass der Versuch, ein Werk, ein 
systematisches Werkganzes zu schaffen, philosophisch scheitern 
kann (oder den ursprünglichen Ansprüchen nicht genügt, die ur­
sprünglichen Ansprüche vernichtet etc.). Das heißt, die Möglich­
keit, ein Ganzes zu entwerfen kann als epistemisch uneinlösbar 
erkannt werden und doch produktive Kraft entfalten, wie das für 
Frank gerade bei Friedrich Schlegel geschehen ist. Frank meint 
mit Schlegel weiter, dass es gleichermaßen unmöglich sei, ein 
System zu haben und kein System zu haben, da ersteres ein nicht 
darstellbares Prinzip verlange und letzteres nicht einmal das 
Schaffen eines Fragmentes ermögliche, also im Verstummen en­
den müsste.

Was möglich sein soll, angestrebt werden kann, ist die Dar­
stellung der Unauflösbarkeit dieser Spannung. Jede mögliche 
Totalität liegt uns in irreduzibler Pluralität vor, und dem muss 
eine auf eine Totale abzielende Konzeption gerecht werden kön­
nen. Die einzelnen Worte müssen sich transzendieren (lassen), 
wenn sie einen Text ergeben wollen, so wie die einzelnen Teile 
eines Werkes sich transzendieren lassen müssen, wenn sie auf 
ein vollständiges System hinweisen wollen, das den als Ganzen 
unsagbaren Hintergrund der in ihnen ausformulierten Überle­
gungen bilden soll.

Das Fragment ist eine konsequente Ausführung dieser Er­
kenntnis: Ausgehend von dieser muss der Anspruch auf Kohä­
renz und Allgemeingültigkeit aufgegeben werden, um auch nur 
formuliert werden zu können: „(...) nur so kann ich sicher sein, 
(...) fremder Existenz in ihrer Irreduzibilität auf die meine und 
auf das intersubjektive 'Sagbare' -  zu begegnen."6

Der Prozess, in dem dies geschieht, umfasst die Eingrenzung 
eines thematischen Zusammenhangs genauso wie den Rückbe­
zug auf bereits vorhandene Begriffe, das Schreiben und das

5 E b d . 158.
6 E b d . 159.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 45

Sprechen darüber. Zu diesem Prozess gehört auch die gesamte 
versuchte Wahl eines Publikums: Der Text kann sich bis zu ei­
nem gewissen Grad aussuchen, wen er ansprechen möchte, und 
doch aus sich selbst sprechen.7

Genau darauf weist auch ein anderer Idealismusforscher, 
D ie t e r  H e n r ic h , in seiner 2 0 1 2  erschienenen Philosophie-Refle­
xion Werke im Werden hin. Ein wesentliches Motiv dieser Ab­
handlung ist der jeweilige Denkstil philosophischer Werke, der 
einer historisch-vergleichenden Analyse zu unterziehen und auf 
seine Allgemeinheit hin zu prüfen ist. Dieses Moment des Denk­
stils, das historisch und personal bedingt ist, unterscheidet sich 
vom Mythos8 schon durch seine offenkundige Unumgänglich­
keit. Stil ist unvermeidlich. Ein philosophisches Werk ist in ge­
nau diesem Sinne auf Geschichte hin und aus Geschichte entwor­
fen. Daraus speist sich auch das wesentliche Argument, das Hen­
rich in Hegels Differenzschrift9 findet: Alle philosophischen Sys­
teme, oder, um bescheidener zu bleiben, Texte, zielen, wie wir 
gesehen haben, auf das Gleiche ab. Und, wie die modernen Rati­
onalitätskriterien fordern, ist in einem philosophisch-systemati­
schen oder auch einfach nur theoretisch verfassten Entwurf jeder 
Satz prinzipiell ersetzbar, durch einen anderen Satz, der auf die­
selbe Erkenntnis abzielt. Wir stehen vor einem Werk, das aus hy­
pothetischen, also grundsätzlich vorläufigen und intersubjektiv 
ausgerichteten Sätzen gebaut ist, das uns allerdings durch diesen 
Aufbau über sich hinaus verweisen muss. Somit geraten die Vo­
raussetzungen des Werkes, die tief im Einzelnen liegen und das 
Produkt seiner Zeit und Kultur sind, aus dem direkten Blick. Der 
Hintergrund des Sprechens kann in der Sprache nicht aufgehen; 
es muss das Ziel der „Werkform" sein, diesen Hintergrund so 
klar wie möglich zur Darstellung zu bringen. Der Hintergrund 
des Sprechens kann in der Sprache nicht aufgehen. Henrich 
schreibt dazu: „Eine Kulturbedeutung hat eine Philosophie, 
wenn in ihr erste Gründe, von denen her sich die wichtigsten 
Rätselfragen in Beziehung auf Welt und Menschenleben auflö­
sen könnten, mit einer Verständigung über dieses Leben

7 M ythos und Dichtung finden ihre Form wesentlich im individualisier­
ten, konkreten Bereich der Darstellung. Im Gegensatz dazu versucht 
der philosophische Text, diese nochmals zu überschreiten.

8 Der hier verwendete Mythos-Begriff wird weiter unten an Platon ge­
schärft erläutert. An dieser Stelle reicht das allgemeine Verständnis im 
Sinne eines nicht- oder vor-rationalen Narrativs aus.

5 H e n r ic h  2011, 79; vgl. H e g e l  1979 15-52; hier 17.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


46 M a r l e n e  D e ib l

zusammengeführt werden, auf die sich eine Lebenspraxis stüt­
zen kann."10

Henrich bemüht sich, den Ausgang von dem zu nehmen, 
was er „ursprüngliche Einsicht" nennt. Soweit muss man jedoch 
gar nicht gehen, schließlich ist es, wie Henrich ebenfalls aufzeigt, 
zur Entstehung einer philosophischen Denkbewegung notwen­
dig, dass zum einen die spontane Einsicht eine sein muss, der 
sich überhaupt in der genannten Art folgen lässt, und dass zum 
anderen eine Ordnung der damit einhergehenden Lebenspraxis 
besteht. Der Einsicht zu folgen wiederum heißt nicht notwendi­
gerweise, ein Werk schaffen zu müssen schließlich kann die Ein­
sicht, selbst wenn sie eine grundlegend philosophische ist, viel­
leicht auch einfach zu einer Änderung im Lebenswandel führen. 
Dazu kommt schließlich, dass nicht jede philosophische Konzep­
tion mit einer solchen plötzlichen Einsicht verbunden war, wo­
für Henrich allerdings auf eine bereits vorhandene philosophi­
sche „Konstellation" verweist, einen gedanklichen Hintergrund 
aus dem eine grundlegende Einsicht langsam erwachsen kann.11

Henrich ist grundsätzlich davon überzeugt, dass mit jedem 
philosophischen Entwurf auch ein Lebensentwurf einhergehen 
muss. Eine der grundlegenden Motivationen für die Herausbil­
dung eines solchen Entwurfes nennt er „den Antagonismus zwi­
schen Affirmation und Nichtigkeit", der in der „Subjektivität im 
Denken eines Gründenden" herrscht.12 Eine philosophische Ge­
dankenkonzeption ist in der Selbst- und Lebenserfahrung des 
Denkenden gegründet und kann sich mit diesem und mit der 
historischen Situation verändern. „Die Affirmation des bewuss­
ten Lebens vollzieht sich spontan zusammen mit dem Bezug auf 
eine gründende Wirklichkeit. (...) Im Vollzug seiner Affirmation 
weiß sich das bewusste Leben also in dem gegründet, was den 
Aspektcharakter des Bezugs übersteigt."13 Das ist notwendig so, 
so Henrich, auch wenn sich die Konzeption davon zu lösen ver­
sucht. Die Rationalität, die bereits im Lebensvollzug liegt, ist da­
bei nicht irgendwie trivial im Vergleich zur regelgeleiteten ratio­
nalen Vorgehensweise. Der Denker, so Henrich, ist außerdem 
nicht Urheber dieses Vollzugs und dieser Art von Rationalität, er 
wird dieses zwar in seiner Konzeption umsetzen, er ist aber in

10 H e n r ic h  20 1 1 , 132.
11 E b d . 132ff.
12 E b d . 184.
13 E b d . 185.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 47

seiner Selbsterfahrung nicht bloß dauernd kreativ: „Die Bedeu­
tung von Momenten scheinbarer Passivität ist gerade ihren 
Gründern keineswegs entzogen."14 Dabei werden verschiedene 
Perspektiven und Einfälle einbezogen: „Das Ganze, auf das sich 
die Wahrheiten der einzelnen Konzeptionen bezieht, ist ,ein 
Ganzes unter Aspekten'",15 das Henrich weiter so erklärt, am 
konkreten Beispiel eines Hauses:

Die Divergenz aller dieser Aspekte nimmt dennoch der Voraussetzung 
nicht ihre Plausibilität, dass das extrem komplexe Ganze, das wir 
,Stadt' oder ,Haus' nennen, etwas W irkliches ist, zwar nicht ein einfa­
ches, sich selbst differenzierendes Prinzip, wie eine W esensform im 
Geist Gottes, aber auch nicht ein bloßes ,compound', sondern eine En­
tität, in welche Elemente integriert sein müssen, wie zum Beispiel ein 
M ensch in einer Korporation.16

Es wird deutlich, wie sich die überzeitlich vorhandene, auch 
konkret-individuelle Ausprägung und der Anspruch der Wis­
senschaft in der Moderne zusammenfügen, und eine ethische Di­
mensionierung erlauben, die unter der Beleuchtung nur je eines 
dieser Aspekte nicht oder nur schwer zu erreichen wäre. Der 
grundsätzliche Verweischarakter der Darstellung hält somit den 
Text selbst offen hin auf das, was jenseits liegt und ermöglicht 
den Blick auf den „Abschluss" des systematischen Vorgangs, der 
notwendig außerhalb seiner selbst stattfindet. In einem ähnli­
chen Sinn tut das auch die jeweils zeitabhängige stilistische Aus­
gestaltung eines Textes. Gleichzeitig ist damit dieser Vorgang 
auch für die Bedingungen, unter denen Philosophie in der Mo­
derne steht, offengehalten und weist uns darauf hin, dass uns die 
Notwendigkeit zur Aufnahme und Fortsetzung dieser Bewe­
gung der Öffnung aufgegeben ist. Damit ist auch die „Bildhaf­
tigkeit" des Sprechens zu erklären: Sie ist keine Abbildung, son­
dern vielmehr eine Bebilderung, ein tentatives Hinausweisen 
aus der Sprache, das aber immer der jeweils historischen Posi­
tion verhaftet bleibt, dabei gerade diese zum Ausdruck bringt 
und damit gründet.

14 E b d . 155.
15 E b d . 156.
16 E b d . 157.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


48 M a r l e n e  D e ib l

Die Wahrheit eines Mythos hänge „in letzter Instanz ab von sei­
ner Übereinstimmung mit dem philosophischen Diskurs über 
die intelligiblen Formen, an denen die individuellen Wesen, die 
Subjekt des Mythos sind, Anteil haben":17 Das stellt der Platon­
forscher L u c  B r is s o n  fest, wenn er nachweist, dass der Mythos 
eine nicht überprüfbare Form des Diskurses ist. Zudem meint 
Brisson, dass der Mythos eben kein argumentativer Diskurstyp 
ist, sondern eine narrative Form der Bezugnahme auf eine außer­
halb des Diskurses liegende Wirklichkeit. In seiner Struktur sei 
er dabei kontingent aufgebaut, während der strenge, überprüf­
bare Aufbau des argumentativen Diskurses auf der notwendi­
gen Verknüpfung seiner Elemente beruhe. Mythische Erzählun­
gen und Erzählelemente sind also weder als Fakten überprüfbar 
noch streng strukturiert.18 Sie ähneln, unter anderen Bedingun­
gen als denen der oben ausgeführten Rationalitätskriterien, den 
modernen wissenschaftlichen Paradigmen oder Forschungspro­
grammen, nämlich als historisch individuierte Formen von Wis­
sen, die nicht weiter argumentativ vermittelbar sind und doch 
weitergegeben werden sollen. Beide sind Formen von jeweils 
gleichzeitig individuellen und allgemein überzeugenden Sätzen 
und von narrativ vermitteltem Wissenstransfer: In dieser Hin­
sicht ähneln sie etwa dem modernen Systemfragment. Ermög­
licht wird das durch eine Eigenschaft der Sprache, die wir ein­
gangs kennengelernt haben: Die „Abbildhaftigkeit des Logos",19 
die Platon an mehreren Stellen anführt, macht die Schweizer Phi­
lologin C h r i s t i n a  S c h e f e r  in einer sehr gewagten Deutung des 
platonischen Gesamtwerks zum Hauptargument dafür, dass 
dieses wie der Logos über sich hinausweise, und zwar in Rich­
tung einer Erkenntnis, die die dialektisch-diskursiv verfasste, 
noetische Erkenntnis, übersteigt. Dieser Vorgang soll sich wiede­
rum aus dem Werk Platons erschließen lassen und zwar anhand 
bestimmter Aussparungsstellen, die Schefer als tiefergehend 
aufweist -  analog zu einer Methode der sogenannten Tübinger 
Schule der Platon-Deutung, gegen deren Betonung der mündli­
chen Lehre sich Schefer jedoch damit explizit wendet. Diese

Mythos und Repräsentation nach Platon

17 B r is s o n  1 9 9 9 ,3 3 .
18 W ie es die Annahme einiger Strukturalisten, etwa Claude Levi-Strauss 

oder Roland Barthes, war.
19 V g l. S c h e f e r  2001 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 49

sollen nach Schefer auf eine bestimmte, in den eleusinischen 
Mysterien stattfindende Erfahrung einer ursprünglichen, nach 
Schefer also grundlegenden religiösen, und das heißt für die Au­
torin selbstvermittelten, Erkenntnis hinweisen. Auf diese laufe 
platonisches Philosophieren letztlich hinaus.

Dies wird von Schefer betrieben, um die notwendige Vorläu­
figkeit der Vermittlung im Logos nochmals zu hintergehen und 
eine nicht mehr vorläufige Basis der platonischen Philosophie zu 
finden, die dieser eine mystische Einweihungsstruktur verleiht. 
Damit wird allerdings auch die platonische Philosophie zu ei­
nem abschließbaren Werk, das eine letzte Erfüllung findet. Als 
Weiterführung der von ihr referierten Forschungsergebnisse der 
Tübinger Schule präsentiert Schefer „die unsagbare religiöse Er­
fahrung",20 zu deren Untermauerung sie mehr oder weniger ver­
deckte Anspielungen auf die Mysterien in den Dialogen und vor 
allem im 7. Brief heranzieht.

Die Grundthese Schefers, die vollständige Erfassung der pla­
tonischen Philosophie über den Hinweis auf eine echt religiöse 
Erfahrung, ist aus verschiedenen Gründen problematisch: Zum 
Beispiel aufgrund der Gefahr, dann gerade das Gegenteil zu pro­
vozieren, nämlich eine rein historische Darstellung eines religiö­
sen Kultes, die philosophischer Inhalte ebenso verlustig geht wie 
umgekehrt die -  von Schefer teilweise aufgestellte -  Forderung, 
einer Abwendung von Forschung hin zu einer, wie immer gear­
teten, lebendigen Religion.

Die epistemologische Fragwürdigkeit der Suche nach einem 
„letzten Fundament"21 liegt auf der Hand. Hauptschwierigkeit 
ist jedoch Schefers Behauptung, alles, was an Erkenntnis dem Lo­
gos entzogen sei, sei durch mystische Erkenntnis bzw. Erfahrung 
zu erfassen, eine These, die von der Autorin nicht weiter belegt 
wird. Die Untersuchung weist trotzdem einige Argumente auf, 
die für unsere Problemlage interessant sind. Schefer schreibt bei 
der Behandlung des für sie bei Platon zentralen Unsagbaren:

Obschon sich das Unsagbare nicht sagen lässt, heißt das nicht, dass wir 
nichts über es sagen könnten. Zwar können wir die unsagbare Erfah­
rung weder denkend noch sprechend nachvollziehen, doch können wir 
denkend und sprechend zu ihr hinführen.22

20 V g l. S c h e f e r  2 0 0 1 , 62.
21 Vgl. EBD.
22 E b d . 61 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


50 M a r l e n e  D e ib l

Für Schefer ist das hier Unsagbare das Unsagbare einer Ein­
sichts-Erfahrung, die in der Erfahrung der Mysterien zu verorten 
ist. Das Heilige ist die mystische Schau Apollos im Kult der Mys­
terien. Religiös ist diese unsagbare Erfahrung in Schefers Ansatz 
nur in zweiter Linie deshalb, weil die Horizonte, in denen solche 
Erfahrung aufscheint, institutionalisiert waren. Sie waren festen 
Regeln und Abläufen unterworfen, die den ersten Rezipienten 
der Texte Platons vertraut und prinzipiell zugänglich waren. 
Vielmehr geht es um eine Erfahrung des Religiösen im Sinne ei­
ner möglichst nicht weiter vermittelten, also rein präsentierten, 
Offenbarung: „Mit Logik, rationalem Nachdenken und Er- 
schliessen, mit Philosophie im eigentlichen Sinn hat das nichts 
zu tun."23 -  „Vielmehr spricht er [Platon] in der Sprache der Mys­
terien, weil Philosophie und Mysterium eine gemeinsame Basis 
haben und in gewissem Sinne identisch sind."24

Dies ist problematisch; beispielsweise aufgrund der Gefahr, 
dann gerade das Gegenteil von philosophischem Arbeiten zu 
provozieren, nämlich eine rein historische Darstellung eines re­
ligiösen Kultes, die philosophischer Inhalte verlustig geht. In 
entsprechenden Darstellungen ist also der Verweischarakter von 
Bild und damit verbundenem Mythos25 geleugnet: Damit sind 
sie gefährlich, weil sie die Grundstruktur des Bild-Seins leug­
nen.26

Dabei wird das Abbildungsverhältnis problematisiert. Im 
Zentrum des Vorwurfs steht zweierlei: Das grundlegende Prob­
lem betrifft das Bild-Sein einer Abbildung als solcher. Das aus 
dem ersten hervorgehende zweite Problem thematisiert nicht 
den grundlegenden Charakter von Bildern, sondern deren irre­
führende Darstellung besonders heikler Gegenstände. Das erste 
Problem ist also ein konzeptuelles, das zweite eines der Ausfüh­
rung und nicht zuletzt der angemessenen Rezeption. Diese Kri­
tik der Rezeption wird schließlich auch den Schlüssel darstellen, 
anhand dessen ein sinnstiftender Umgang mit Bildern gewähr­
leistet wird.

23 E b d . 22.
24 E b d . 215 .
25 Mythos ist in den Mysterien stets vorhanden.
26 HENRICH 2 0 1 1 , 199: „W egen der Kraft und Vieldimensionalität seiner

Vergegenwärtigung kann aber ein Kunstwerk niemals vollendet und 
gleichzeitig ein Exempel dafür sein, wie sich eine bestimmte philoso­
phische Lebensorientierung in einem individuellen Lebensprozess ver­
wirklicht."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 51

Allgemein gilt, wie Schefer auch festhält: Wer versuchen 
würde, einen platonischen Mythos begrifflich nachzuschildern, 
würde sich im besten Falle lächerlich machen, er würde die spe­
zifische Funktion, die die erzählende Rede im Spiel des Rede- 
und-Antwort-Stehens hat, verfehlen: „Bei Platon macht sich der 
Philosoph ,lächerlich' und zieht sich den Spott der kritischen 
Frager zu, wenn er die Ideen und Prinzipien im Abbild der Spra­
che darlegt (343 d2-el); ebenso halten die oüpßoAa der Myste­
rien einer Prüfung nicht stand, sondern wirken bei Tag und vor 
Uneingeweihten ,komplett lächerlich'."27 Also bedarf das im 
Mysterium gezeigte doch notwendig der Vermittlung, möglich­
erweise stößt es gar den notwendigen Prozess der intersubjekti­
ven Vermittlung des direkt nicht Ausdrückbaren an.

Schefer stellt damit ab auf die uns bereits bekannte, bedingte 
Selbstverfügbarkeit der Philosophie als solcher und des philoso­
phischen Textes, geht dann aber28 weiter in einer Verankerung 
dieser in der Letztbegründung der unmittelbaren, weder argu­
mentativ noch anderweitig sozial vermittelten Erfahrung, die, 
wie wir gesehen haben, im Mysterienkult genauso stattfindet 
wie die in deren Ablauf eingebettete individuelle Initiation. Da­
mit geht auch die bedingte Selbstverfügbarkeit des philosophie­
renden Subjekts einher, die von Schefer aber in eben diese religi­
öse Erfahrung positiv einzubinden ist.

Die Problematik der korrekten Darstellung wendet sich ge­
gen Abbildungen, die den Offenheitscharakter von Abbildung 
verschleiern und dazu verführen, sie entweder als „korrekte", 
„naturgetreue" Abbildungen oder gar als das abgebildete Objekt 
selbst zu verstehen. In solchen Darstellungen ist also der Verwei­
scharakter des Bildes geleugnet: Damit sind Bilder gefährlich, 
weil sie die Grundstruktur des Bild-Seins leugnen.

Weiterhin muss an Schefers Arbeit der Hinweis auf den Mys­
terienkult als zentrales Thema beachtet werden, das von Platon 
verschieden variiert wird. Der Hinweis auf den Mysterienkult 
ebenso wie die Betonung der religiösen Erfahrung an sich deutet 
eine „Verinnerlichung" des problematischen Abbildverhältnis­
ses an. Dieser Vorgang wird, wenn wir eine von Schefer abwei­
chende Annahme machen, eine neue Sichtweise skizzieren. In 
dieser können wir den Zusammenhang von Repräsentation und

27 S c h e f e r  2 0 0 1 , 70.
28 W ie wir gesehen haben, in Verkennung der notwendig geschichtlichen 

Verfassung dieses Verfahrens.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


52 M a r l e n e  D e ib l

lebendiger Erfahrung und damit einer textvermittelten, aber 
eben nur vermittelten lebendigen Erfahrung herstellen. Diese Er­
fahrung hätte ihre Basis in einem Subjekt, das in sich den nötigen 
Raum für Abbildung freihält und sich so selbst bildet. Die grie­
chischen Mysterien mögen in ihrer Zeit einen Rahmen für die 
Einordnung dieses Prozesses gebildet haben, sie waren aber mit­
nichten der Abschluss des Prozesses.

Diese Konzeption kann übrigens auch helfen, das Verhältnis 
zwischen Macht-Repräsentation und Bild-Repräsentation zu 
verstehen. Das Unsagbare bleibt die Problematik der Vermitt­
lung durch den Logos, aber auch die Frage nach dessen 
(Selbst-)Vermitteltheit. Es ist kein Zufall, dass es sich bei den 
fraglichen Stellen um Aussparungsstellen handelt, sie sind be­
wusste Aussparungsstellen, die gar nicht zur Enträtselung im 
Sinne eines historischen Rebus-Ratens gedacht sind, auch nicht 
zur mystischen Vernebelung des Gesagten, sondern gerade als 
Hinweis auf dessen Unvollständigkeit, Offenheit, damit auch 
Fortsetzbarkeit und gleichzeitige Fortsetzungsbedürftigkeit, 
ebenso wie es die mythologischen Einschübe sind.29 Würden wir 
diese „Unsagbarkeit" im Sinne Schefers auf eine historisch kon­
kretisierbare Erfahrung einschränken, ginge der Sinn nicht nur 
der Aussparungsstellen verloren. Der bestand gerade darin, den 
Text offen zu halten für jeweils neue Interpretationen und kon­
krete Erfahrungen. Das bewahrt einen philosophischen Text, wie 
alt er auch sein mag, davor, bloß historisches oder kulturanthro­
pologisches Dokument zu werden.

Schefers stärkste These, dass Platon immer auf rein individu­
elle, religiöse Erfahrung hinauswolle, kann philosophisch viel­
leicht ebenfalls nutzbar gemacht werden -  es würde sich gerade 
bei manchen Gründungstexten der Philosophie nicht um philo­
sophische Texte handeln, sondern um solche, die ein religiöses 
Problem behandeln und dabei beginnen, über dieses hinauszu­
weisen. Diess macht unter Umständen gerade ihren Reiz aus.

Was unterscheidet dann den philosophischen Mythos, das 
Rede-und-Antwort-Stehen, von den vorphilosophischen

29 Oder auch die Nennung verwirrend zahlreicher Eigenamen in den Dia­
logen, um nur ein weiteres Beispiel zu nennen. Auch hier wird stets auf 
ein unverfügbares, historisch-kontingentes, personales Außen als Ad­
resse und Bedingung des Textes verwiesen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 53

Erzählungen? Der Mythos vertritt: Offenheit.30 Was im Werden, 
im Erzählen, begriffen ist, ist notwendig schwer endgültig fest­
zuhalten.31 Schon die basale Tatsache, dass Platon seine Texte 
überhaupt schriftlich verfasst hat, weist dabei ebenfalls bereits 
über Schefers These hinaus und nimmt den Leser und die Lese­
rin nicht nur im Sinne der „lebendigen Religion", sondern bereits 
der Philosophie und auch des Politischen in die Verantwortung. 
Dabei macht der Text (Schefers wie Platons wie unserer) immer 
wieder Angebote zu seiner Auslegung, deren endgültige Unein­
lösbarkeit zum Programm gehört.

Die Annahme lässt sich noch verschärfen, wenn man an­
nimmt, ein philosophisches System könne unter der versuchten 
„philosophischen" Prämisse, also möglichst ohne Berücksichti­
gung der vortheoretischen und nicht-rationalen Bedingungen, 
auf denen es gründet, gar nicht aufgebaut werden. Ein solches 
System könnte noch weniger Relevanz für menschliches Leben 
erlangen, insofern dieses selbst nachvollzogen werden soll.32 
Hier eröffnet sich zum einen die wesentliche politische und zum 
anderen die universale Dimension der platonischen Philosophie. 
Die Bereiche werden durch den Begriff und den Akt der Reprä­
sentation verbunden, der jeweils über die Mysterien vermittelt 
als leerer Bildraum in jedem Einzelnen möglich wird - jedenfalls 
in jenen Einzelnen, die zur Teilnahme an politischen Akten befä­
higt, sogar in die Pflicht genommen werden.

Das Bild, das im Mysterium wie in der mythischen Erzäh­
lung aufscheint, die stilistische Eigenart, ist selbst als offen hin 
auf Repräsentation zu denken, die als Repräsentation (bestimm­
ter Strukturen, also auch Macht und Gewalt) immer im Kern leer, 
das heißt offen sein muss, denn eine vollständige Abbildung

30 Entsprechend müsste die W esensgleichheit des Abbildes mit dem Ur­
bild umgedacht werden, und zwar in die Gegenrichtung: Das Urbild 
hat er erst dann die Möglichkeit, zur Geltung zu kommen, wenn die 
Abbildverhältnisse auf es hin geordnet sind.

31 Dieser Gedanke stellt die Abwesenheit des Repräsentierten in den Mit­
telpunkt -  und wird diesem genau dadurch gerecht.

32 Das deutet Schefer auch an, nämlich über die Zeitdimensionen, denen, 
in offenkundiger Referenz auf Heidegger, auch die lethe in der aletheia 
angehört, die jedoch eben nicht „Verborgenheit" ist, sondern Leere, die 
aletheia somit nicht Unverborgenheit, sondern Entleerung. Es handelt 
sich hier, wie Schefer vergisst anzumerken, eben um eine, wenn nicht 
die, philosophiegründende Position; vgl. SCHEFER 2001, 210.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


54 M a r l e n e  D e ib l

wäre nicht mehr Repräsentation, sondern reine Nachahmung, 
Kopie, Replik.

Repräsentation ist aber nicht nur für die Bildtheorie und für 
die Kulturwissenschaften ein zentraler Begriff. Er verbindet 
diese mit den Bereichen der Philosophie und der Politik, die auch 
in Platons Werk prominent verbunden sind. Obwohl Platon üb­
licherweise mit einer Lehre von den fixierten, ewigen Ideen in 
Verbindung gebracht wird, finden sich in seinen Werken kon­
krete Hinweise auf historisch variable, interpretationsoffene Re­
präsentation. Eine beispielhafte Arbeit auf diesem Gebiet 
stammt vom Philologen A r b o g a s t  S c h m it t .33 Dieser konstatiert, 
dass die Idee keineswegs als nicht-empirischer Gegenstand auf­
tritt, an dem Erfahrung zu messen sei. Im Gegenteil: Idee ist ein 
Brennpunkt konkreter Möglichkeiten, welche als Abstraktionen 
von empirischen Gegenständen diese idealiter repräsentieren, 
also auch Gestaltungsvorgaben sind und historisch entwickelt 
werden müssen. Grundlegend ist für Denken und empirische 
Wahrnehmung daher die Differenz zwischen Wahrnehmung und 
Idee, zwischen historischer Entwicklung und ihrer Darstellung. 
Idee ist also Repräsentation, und zwar auch bei Schmitt im Sinne 
der hier entwickelten These vom leeren Bild. Dieses hält sich ge­
nau auf diese Differenz hin offen, ohne einfach von der Empirie 
vorgeschrieben zu werden, aber mit der Möglichkeit der reflek­
tierten Gestaltung von Wirklichkeit und von Subjektivität. Etwa 
ist eine „korrekte Abbildung" der Bürger/inn/en eines Staates 
undenkbar; keine Repräsentation, sondern ein Unding im besten 
Sinn des Wortes, ein Unbild. Repräsentation ist gerade unvoll­
ständig und veränderlich, nach Situationen oder Welten. Die 
Treue, die dem Repräsentierten von der Repräsentation entge­
gengebracht wird, ist nur möglich, indem sie sich verändern 
lässt, dabei jedoch rückbezogen bleibt, offen für neue Konfigura­
tionen. Das Abbildverhältnis besteht in einer dauernden Span­
nung der Konfigurationen. Erst die Spannung ermöglicht es dem 
Bild, faktisch Einfluss zu haben, etwas zu repräsentieren: als um 
eine Leere Konstituiertes. Diese Leere ist34 die Unmöglichkeit ei­
nes „korrekten" Abbildungsverhältnisses selbst.

Die Bedeutung der Bilder für unser Leben besteht darin, daß 
wir nur auf dem Weg über die Kunst zur Wirklichkeit gelangen, 
in der wir sogar die Realität ertragen. Ohne die homerische Eos

33 S c h m it t  2003 .
34 In diesem Kontext.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 55

sähen wir die Morgenröte nur in ihrer Realität, nicht in ihrer 
Wirklichkeit.35

Ein Bild ist dann besser, kommt dem Guten näher, wenn es 
möglichst „leer" bleibt, möglichst deutlich auf die Unmöglich­
keit von Repräsentation verweist, wenn es, wie wir vorher am 
Beispiel des Textes ausgeführt haben, individuiert bleibt und die 
Spuren der Individuation nicht verwischt, die durchaus auch die 
der Lächerlichkeit und Unzulänglichkeit sind. Damit regt es zu­
dem zur Bildung eines eigenen, inneren Bildes an. Mehr noch, es 
eröffnet den Innenraum erst, regt an, ihn auszugestalten. Ein to­
tales Bild hätte den gegenteiligen Effekt. Es würde dem Bild und 
damit dem Betrachter einräumen, im starken Sinne zu repräsen­
tieren, nämlich frei über das Dargestellte verfügen zu können.

Vor diesem Hintergrund ist -  im Gegensatz zur Darstellung 
Schefers und zahlreicher anderer -  auch die platonische Bild- 
und Dichterkritik zu verstehen, die immer wieder für Schwierig­
keiten sorgt, da Platon neben der Kritik an Dichtung und Abbil­
dung selbst häufig von Dichterzitaten, Mythen und verschiede­
nen rhetorischen Figuren, sowie nicht zuletzt von der literari­
schen Form des Dialoges selbst Gebrauch macht. Die platonische 
Bildkritik richtet sich jedoch genauso gegen das scheinbar unver­
stellte äußere Bild, das die innere Bildung erschwert. Die plato­
nische Kritik am Bild braucht, genau wie Platons Gesamtkonzep­
tion von Philosophie, Bilder. Sie benötigt diese aber gerade in de­
ren leerem Bildcharakter. Entsprechend kann die Rolle des My­
thos innerhalb dieser Texte rekonstruiert werden. Die Mythen 
deuten tatsächlich „Aussparungsstellen" in den Dialogen an. 
Ausgespart wird jedoch kein tieferes Geheimnis, das sich noch 
einmal in Form einer lehrhaften Darstellung auch nicht in Form 
eines religiösen Kultes darstellen ließe. Was ausgespart wird, ist 
tatsächlich das, was sich nicht mehr darstellen, nicht mehr dis­
kursiv fassen lässt und an das sich die spielerisch-narrative Form 
der erzählten Mythen weniger annähert als vielmehr die Unnah­
barkeit der notwendigen Aussparung in Worte fasst. Deutlich 
zeigt sich das an Platons häufigen Bezügen auf die eleusinischen 
Mysterien. Diese Verweise dienen dazu, das philosophische 
Denken Platons offen zu halten. Ansonsten würde geschlossen 
oder als nach Möglichkeit zu schließen erscheinen, was nicht ab­
geschlossen werden kann. So wird vielleicht auch ein angemes­
senes Denken politischer Repräsentation ermöglicht.

35 L ie b r u c k s  1 9 7 9 , 35.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


56 M a r l e n e  D e ib l

Conclusio

Was hat dies im Rückbezug mit der textlichen und weitgehend 
schriftlichen Verfassung und Überlieferung von Philosophie zu 
tun? Wie bereits erarbeitet, bleibt der philosophische Text ein of­
fener. Hier findet sich die zeitgenössische Philosophie in einem 
engen Zusammenhang mit den Kulturwissenschaften wieder, in 
denen ebenfalls die Rede von der Offenheit des Kunstwerks bei 
Umberto Eco oder vom (dialektischen) Bild bei Walter Benjamin 
ist.

Innerhalb der Philosophie antwortet der hier vorgestellte 
Entwurf auch auf sprachphilosophische Überlegungen. Letztlich 
muss nach den Forderungen moderner Rationalität sogar jeder 
einzelne Satz ein vorläufiger sein. Dass die Rede symbolisch oder 
poetisch wird, ändert nichts daran, dass auch sie wahrheitsver­
mittelndes Sprechen ist, ja sie ermöglicht dies sogar. Gerade das 
Denzentrierte, die Ekstase der Subjektivität, ist nicht etwas, dem 
mit ausschließlich strukturiertem, systematischem Denken bei­
zukommen ist.

Von hier können normative Dimensionen des Ethischen und 
Politischen erschlossen werden. Es kann nämlich an dieser Stelle, 
der Stelle des leeren Bildes, der Anspruch an umfassende, also in 
einem gewissen Sinne von der zeitlichen Anbindung abhängige 
Geltung des philosophischen Entwurfs mit der in der Moderne 
besonders betonten jeweiligen historischen Bedingtheit eines 
solchen Entwurfs zusammen gedacht werden. Dies ist möglich, 
weil die gewissermaßen universale Geltung immer nur in An­
bindung an besondere historische und an individuelle Um­
stände formuliert, verstanden und aktualisiert werden kann.

Mehr noch, es kann die Forderung abgeleitet werden, dass 
jede Zeit ihre eigene Ausformulierung fordert, und diese Forde­
rung als verbindlich angesehen werden. Kontextsensibilität und 
das Streben nach Unabhängigkeit vom je spezifischen histori­
schen Umfeld können so in eine Dimension gebracht werden, in 
eine Dimension der je historisch neu zu reflektierenden, mensch­
lichen Weltbegegnung.

Auch der grundsätzliche Verweischarakter der mytholo­
gisch-erzählerischen Darstellung hält, wie wir abschließend 
nochmals festhalten, den Text selbst offen hin auf das, was jen­
seits liegt, und ermöglicht den Blick auf den „Abschluss" des 
systematischen Vorgangs, der notwendig außerhalb seiner selbst 
stattfindet. Gleichzeitig ist damit dieser Vorgang auch für die

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Gestus von Repräsentation 57

Bedingungen, unter denen Philosophie in der Moderne steht, of­
fengehalten. Wie das in der Sprache, dem „Medium der Allge­
meinheit" geschehen kann, ist schließlich Gegenstand ganz un­
terschiedlicher Lösungsversuche. Gerade in ihrer Prozesshaf- 
tigkeit sind diese Versuche aber stets der Möglichkeit von Wahr­
heit verpflichtet.

Verwendete Literatur

B a r t h e s , R o l a n d  19 5 7 , Mythologies, P aris.

B a u m , K l a u s  1988, Die Transzendierung des Mythos. Zur Philoso­
phie und Ästhetik Schellings und Adornos, Epistemata. Reihe 
Philosophie 38, Würzburg.

B e n ja m in , W a l t e r  2010, Über den Begriff der Geschichte, hg. von 
Gerard Raulet, Frankfurt am Main.

B r is s o n , L u c  19 9 9 , Plato the myth maker, hg. u . übers, v. Gerard 
Naddaf, Chicago.

Eco, U m b e r t o  1 9 7 8 , Das offene Kunstwerk, h g . v. Günter Mem- 
mert, Frankfurt am Main.

F r a n k ,  M a n f r e d  2007, Auswege aus dem Deutschen Idealismus, 
Frankfurt am Main.

H e g e l , G e o r g  W il h e l m  F r ie d r ic h  19 7 9 , Die Phänomenologie des 
Geistes, Werke 2, hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus 
Michel, Frankfurt am Main.

H e n r ic h , D ie t e r  2 0 1 1 , W erfe  im Werden. Über die Genesis philoso­
phischer Einsichten, München.

J a n k a ,  M ark u s/ S C H Ä fer, C h r i s t i n a  (Hrsg.) 2002, Platon als My- 
thologe. Neue Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialo­
gen, Darmstadt.

L e v i-S t r a u s s , C l a u d e  19 6 4 , Mythologiques 1. Le cru et le cuit, 
Paris.

L ie b r u c k s , B r u n o  1979, Sprache und Bewußtsein 7. „Und" -  Die 
Sprache Hölderlins in der Spannweite von Mythos und Logos, Re­
alität und Wirklichkeit, Frankfurt am Main.

S c h e f e r , C h r is t in a  2001, Platons unsagbare Erfahrung. Ein anderer 
Zugang zu Platon, Schweizerische Beiträge zur Altertumswis­
senschaft 27, Basel.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


58 M a r l e n e  D e ib l

S c h e l l in g , F r ie d r ic h  W il h e l m  J o s e p h  19 8 3 , Philosophie der Of­
fenbarung 1, Darmstadt.

S c h m it t , A r b o g a s t  2 0 0 3 , Die Moderne und Platon. Zwei Grundfor­
men europäischer Rationalität, Darmstadt.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 
bei Platon, Nietzsche und Heidegger

C h o o n g -S u  H a n  (S e o u l*)

1 Zum Wort „Mythos"

Das deutsche Wort „Mythos" ist dem altgriechischen Wort 
„pf>0o<;" entlehnt, das wohl auf das indogermanische Wort 
„meudh" zurückgeht.1 Das indogermanische Wort „meudh" be­
deutet „reden" sowie „erinnern".2 Dieser ursprünglichen Bedeu­
tung zufolge kann das deutsche Wort „Mythos" verstanden wer­
den als „überlieferte Dichtung, Sage, Erzählung aus der Vorzeit 
eines Volkes".3 Jeder Mythos also redet und erzählt über Ereig­
nisse, die längst vergangen sind. Durch diese Erzählung werden 
die vorzeitlichen Ereignisse an spätere Generationen mündlich 
oder schriftlich weitergegeben. Die so überlieferten Mythen die­
nen dazu, die Nachwelt an die archaischen Ereignisse zu erin­
nern. Die olympische Götterwelt ist zum Beispiel im Verlauf der 
Geschichte in vielen verschiedenen Kunstwerken immer wieder 
dargestellt worden. Viele altgriechische und römische Götter 
sind uns4 daher heute noch bekannt und vertraut.

Dem modernen Wörterbuch zufolge hat das deutsche Wort 
„Mythos" eine weitere Bedeutung, die wahrscheinlich mit der 
oben genannten Bedeutung zusammenhängt. Als Mythos wird 
auch eine „Person, Sache, Begebenheit, die legendären Charakter 
hat", bezeichnet.5 In der Gegenwart ist die Rede von der „Mythi- 
sierung gewisser Begriffe", deren Grundphänomene nämlich 
„unbegreiflich" sind, daher für „ehrfürchtig" gehalten werden;

' Ewha Womans University, Seoul, Korea. -  Ich möchte mich an dieser
Stelle bei Herrn Roland Muntschick dafür bedanken, dass er nicht nur 
den vorliegenden Beitrag, sondern auch viele andere meiner Texte kor­
rigiert hat.

1 D u d e n  2 0 0 1 , 547 .
2 P o k o r n y  19 5 9 , 743.
3 D u d e n  2 0 0 2 , 638 .
4 Der Autor der vorliegenden Arbeit verwendet nicht „ich", sondern 

„w ir", um dadurch die Leser in seinen Gedankengang einzubeziehen. 
Im Hinblick auf die Form des Pluralis M odestiae vgl. B u s s m a n n  1983 , 
395.

5 D u d e n  2 0 0 2 , 638 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


60 C h o o n g -S u  H a n

solche Begriffe sind zum Beispiel „Staat", „Volk", „Technik" und 
„Wissenschaft".6 Es ist aber durchaus bemerkenswert, dass wir 
beispielsweise nicht nur die Schöpfungsgeschichte (wie in alt­
nordischen oder altkoreanischen Sagen), sondern auch die Ur­
knalltheorie (Wissenschaft) Mythos nennen. Daher stellt sich die 
Frage, in welchem Zusammenhang die erstgenannte und die 
letztgenannte Bedeutung des Wortes „Mythos" stehen.

Um hierauf antworten zu können, müssen wir die Wirksam­
keit des Mythos betrachten. Die moderne Wissenschaft kann in­
sofern für Mythos gehalten werden, als wir uns der Autorität ih­
rer Welterklärung ganz und gar nicht widersetzen dürfen. Die 
Urknalltheorie könnte zwar infrage gestellt werden, aber nur 
dann, wenn eine andere Erklärung der Genesis des Weltalls mit­
hilfe der theoretischen Physik gegeben würde. Die moderne 
Physik wird als die einzige Möglichkeit betrachtet, den Anfang 
des Kosmos zu erklären. Ähnlich wirksam und glaubhaft war 
die Erklärung der Welt durch die Götter in der Antike. Die mo­
derne Wissenschaft sowie die antike Sage sind also jeweils eine 
massenpsychologisch wirksame Vorstellung, mit deren Hilfe Le­
bensvorgänge und Naturgeschehen erklärt oder, besser gesagt, 
nacherzählt werden konnten und können. Da diese wirksame 
Glaubwürdigkeit den Mythos kennzeichnet, setzen wir uns mit 
dem Phänomen dieser Wirksamkeit auseinander, um ihn damit 
als Grundlage des Lebens zu erweisen.

Für unsere Auseinandersetzung beziehen wir uns auf drei 
Denker. Wir beginnen mit einer Betrachtung von Platons Dialog 
Der Staat, in welchem er den Mythos thematisiert und kritisch 
beurteilt. Danach berufen wir uns auf Nietzsche, und zwar aus 
zwei Gründen: Zum einen ist Nietzsche wohl der einzige Den­
ker, der seit Platon „theoretisch durchdachte elementare Mythen 
zu ersinnen gesucht und als philosophisches Instrument einge­
setzt"7 hat. Sowohl bei Nietzsche als auch bei Platon finden wir 
daher ein ähnliches Verständnis des Mythos; zum anderen be­
zeichnet Nietzsche selbst seine eigene Philosophie als „umge- 
drehte<n> Platonismus".8 Bereits in seinem ersten Buch Die Ge­
burt der Tragödie aus dem Geiste der Musik dreht er das platonische 
Verständnis des Verhältnisses von Mythos und Leben um, in­
dem er die entscheidende Bedeutung des Mythos für das Leben

6 S c h m id t  1 9 7 8 ,4 5 8 -4 5 9 .
7 B l u m e n b e r g  1 9 7 9 ,1 9 9 .
8 N ie t z s c h e  1 9 8 0 b , 199.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 61

hervorhebt. Demnach enthüllt Nietzsche die Wirkung des My­
thos auf das Leben. Im Anschluss daran ziehen wir Heideggers 
Erläuterung der Hölderlinschen Dichtung heran, welche die 
maßgebende Rolle des Mythos („Dichten") für das Leben 
(„Wohnen") zur Sprache bringt.

Im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit dem Mythos 
bei Nietzsche sowie Heidegger ist bemerkenswert, dass sie sich 
für ihn nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch interessier­
ten, sofern sie jeweils in verschiedener Weise versuchten, „durch 
eine bewußt bildhafte Deutung der Welt dem bereits mythenlo­
sen, aufgeklärten Denken einen neuen mythischen Sinn mit aller 
Verbindlichkeit entgegenzusetzen"9. Außerdem ähneln sich die 
beiden Denker darin, dass man ihre Versuche als gescheitert be­
urteilt hat. Der Grund für diesen Misserfolg bestände darin, dass 
„die gewollte Wiederherstellung des ursprünglichen Mythos in 
einer nachmytischen Zeit unmöglich"10 sei. Uber die Legitimität 
dieser Begründung werden wir zum Schluss der vorliegenden 
Arbeit nachdenken. Dabei werden wir der Frage nachgehen, ob 
wir vielleicht immer noch in einer mythischen Zeit leben. Wenn 
unsere Zeit sich nach wie vor als eine mythische erweist, müsste 
es einen anderen Grund für den angeblichen Misserfolg von 
Nietzsche und Heidegger geben.

2 Die Kritik am Mythos und dessen Wirksamkeit 
bei Platon

Platons Dialog Der Staat geht eigentlich der Frage nach dem We­
sen des Gerechten nach. Da das Phänomen der Gerechtigkeit ein 
äußerst komplexes ist, ist es nicht leicht zu überblicken. Um diese 
Schwierigkeit zu überwinden, betrachtet Platon (in der Figur des 
Sokrates) die Gerechtigkeitsfrage nicht im Hinblick auf einen 
einzelnen Menschen, sondern hinsichtlich eines ganzen Staates; 
denn der Staat, der „größer <peICov>" als der Mensch ist, bein­
haltet somit eine größere Gerechtigkeit, die leichter zu erkennen 
ist.11 Daher steht der Staat im Zentrum des Dialoges.

9 H a l d e r /Mü l l e r  1993 , 1 9 9 -2 0 0 .
10 V g l. H a l d e r /Mü l l e r  1993 , 1 9 9 -2 0 0 .
11 P l a t o n , Der Staat 368e. Platons Schriften werden nach der Ausgabe 

von lOANNES BURNET zitiert, die Übersetzungen nach FRIEDRICH SCHLEI­
ERMACHER und KARL VRETSKA.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


62 C h o o n g -S u  H a n

Wenn die Zahl der Bewohner in einem Staat ständig und 
schnell wüchse, dann litten sie unter Hungersnot und müssten 
einen Krieg gegen ihre Nachbarstaaten führen, um diesen die nö­
tigsten Lebensmittel gewalttätig wegzunehmen. Wegen dieser 
ständigen Kriegsgefahr brauche jeder Staat seine eigenen Wäch­
ter, die auf spezielle Weise ausgebildet würden. Diese Ausbil­
dung (nai&eia) begänne mit der Erzählung von „Märchen 
<pb0oi>", sofern diese nicht nur „Falsches", sondern auch 
„Wahres" beinhalteten.12 Mit dem Mythos (pf>0o<;) meint Platon 
die Kunstwerke, bei denen es sich um mythische Götter und Hel­
den handelt. Da die Erzählung der Mythen eine grundlegende 
und weitreichende Rolle für die Bildung der Kinder spielt, stellt 
Platon einen hohen Wahrheitsanspruch an Märchen und Sagen. 
Demnach besteht er auf die Ablehnung der unwahren Mythen: 
„<D>iese sind nicht zuzulassen in unserem Staat".13

Der Dichter, der die Mythen erzählt und vorträgt, gehört mit 
dem Schauspieler, Tänzer, Maler und anderen zur Gruppe der 
Künstler, die Platon als Nachahmer (pLppxpg) bezeichnet.14 Um 
das Wesen der Kunst als Nachahmung aufzuzeigen, führt Platon 
die Malkunst als Beispiel an. Er vergleicht die Tätigkeit des Ma­
lers mit der Tätigkeit Gottes und der des Tischlers. Dieser Ver­
gleich wird durch drei verschiedenartige Betten veranschaulicht, 
nämlich durch die Idee des Bettes in der Ideenwelt, durch das 
hergestellte Bett in der Lebenswelt und durch das gemalte Bett 
in der künstlerischen Welt. Das ideelle Bett ist von Gott erschaf­
fen. Das Möbelstück ist von einem Tischler angefertigt. Das Ge­
mälde ist von einem Maler gemalt. Also sind Gott, der Tischler 
und der Maler die „Meister von drei Arten von Betten".15

Nach der (göttlichen) Idee des Bettes bildet der Tischler das 
Möbelbett nach; insoweit ist er ein Nachahmer. Auch der Maler 
ist ein Nachahmer, weil er im Gemälde das Bett nach dem Mö­
belbett nachbildet. Da das gemalte Bett die Nachbildung der 
Nachbildung des ideellen Bettes ist, ist jenes „dreifach 
von diesem „entfernt <änexovxa>".16 Die Nachbildung des 
Tischlers und die des Malers unterscheiden sich voneinander da­
rin, dass der Maler das Bett darnach nachbildet, wie es „erscheint

12 P l a t o n , Der Staat 377a .
13 P l a t o n , Der Staat 378d .
14 V g l. P l a t o n , Der Staat 373b .
15 V g l. P l a t o n , Der Staat 5 9 5 c -5 9 7 b .
16 P l a t o n , Der Staat 599a .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 63

<^aiv£Tai>", während der Tischler das Bett darnach nachbildet, 
wie es „ist < £ o t i v > " . 17 Daher ist das Handwerk die Nachahmung 
der „Wahrheit <äAq0eia>", während die Malkunst die Nachah­
mung der „Erscheinung <^dvTaopa>" ist.18 Die Kunst sowie das 
Handwerk bestehen also zwar wesentlich in der Nachahmung, 
unterscheiden sich aber im Hinblick auf den Gegenstand ihrer 
Nachahmung. Dementsprechend stellt Platon fest, „dass von 
Homer an alle Dichter nur Schattenbilder <ei5wAwv> der Voll­
kommenheit und der übrigen Dinge, über die sie dichten, nach­
ahmen und die Wahrheit aber nicht erfassen".19 Aus diesem 
Grund versteift sich Platon darauf, aus dem Idealstaat die Künst­
ler zu vertreiben, da sie Unwahrheiten hervorbringen.

Bei der platonischen Argumentation findet sich jedoch ein 
großer logischer Sprung, der auf das Engste mit der Wirksamkeit 
des Mythos zusammenhängt. Aus der inhaltlichen Inkongruenz 
der Dichtung (Darstellung der Götter) mit der Realität (den wirk­
lichen Göttern) zieht er die Konsequenz, dass der lügende Dich­
ter aus dem Idealstaat verbannt werden soll. Diese Schlussfolge­
rung ist aber nicht die einzige mögliche. Falls niemand die fal­
sche Darstellung der Götter ernst nähme, dann könnte der Dich­
ter die Bildung der Kinder ganz und gar nicht beeinflussen und 
dem Staat keinen Schaden zufügen. Platons Behauptung basiert 
auf einer Voraussetzung, die er wohl nicht zugestehen möchte, 
nämlich auf jener, dass die Dichtung einen großen Einfluss auf 
die Menschen hat.

Um die Sorge, die sich Platon wegen der Wirksamkeit der 
Dichtung macht, zu veranschaulichen, ziehen wir zwei Stellen 
aus dem Dialog Der Staat heran. An der einen Stelle sagt Platon 
im Hinblick auf Aischylos’ Dichtung: „Die Mütter sollen nicht 
die Kinder erschrecken durch Gruselmärchen, indem sie diese 
auf unpassende Weise erzählen, dass Götter nächtlich in Gestalt 
von allerhand Fremden herumgehen; damit würden sie freveln 
an den Göttern und zugleich die Kinder noch ängstlicher ma­
chen!"20 Platon will nicht, dass die Kinder die Schauergeschichte 
hören, weil diese sie feige macht. An der anderen Stelle fragt er 
in Bezug auf die Furchtbarkeit der Unterwelt: „Oder meinst du 
<scil. Glaukon>, es könne je einer tapfer sein, wenn er diese

17 P l a t o n , Der Staat 598a .
18 P l a t o n , Der Staat 600e .
19 P l a t o n , Der Staat 598b .
20 P l a t o n , Der Staat 381e .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


64 C h o o n g -S u  H a n

Angst <vor dem Tod> in sich trägt? <.. .> Wird ferner, wer an die 
Dinge im Hades und ihre Schrecken glaubt, furchtlos vor dem 
Tod sein und im Kampf den Tod einer Knechtschaft und Nieder­
lage vorziehen?"21 Für die Bildung der mutigen Wächter be­
hauptet Platon sogar, dass die Dichtung, die ihnen Angst ein­
flößt, ausgelöscht werden soll. Die Betrachtung der beiden Stel­
len macht deutlich, dass der platonischen Dichtungskritik die 
große Wirksamkeit der Dichtung auf die Menschen (Kinder so­
wie Erwachsene) zugrunde liegt. Diese bei Platon implizite Vo­
raussetzung, dass der Mythos einen großen Einfluss auf die Bil­
dung oder, besser gesagt, auf das menschliche Leben hat, können 
wir bei Nietzsche deutlich erkennen.

3 Die Unentbehrlichkeit des Mythos für das Leben 
bei Nietzsche

In seinem Buch Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik 
thematisiert Nietzsche die Genesis der altgriechischen Tragödie 
und fasst sie folgendermaßen zusammen: Aus dem bronzenen 
Zeitalter, in dem der Kampf der Titanen stattfand und die dio­
nysische Weisheit des Silens als Volksphilosophie verbreitet war, 
entwickelte sich die homerische Welt, die vom einbrechenden 
Strom des Dionysischen verschlungen wurde, gegenüber wel­
chem sich das Apollinische zur starren Majestät der dorischen 
Kunst erhob. An diese vier großen Kunststufen schloss sich die 
Stufe der attischen Tragödie an, und zwar als die „Spitze und 
Absicht jener Kunsttriebe" und als das „gemeinsame Ziel beider 
Triebe".22

Mit dem Apollinischen und dem Dionysischen meint Nietz­
sche zwei Kunsttriebe der Natur. Im Hinblick auf die beiden 
Triebe gliedert er alle Künste in drei verschiedene Arten ein, 
nämlich die apollinische, die dionysische und die apollinisch-di­
onysische Kunst. Zur apollinischen Kunst gehören die Baukunst, 
die Bildhauerkunst und die epische Dichtkunst. Diese bildenden 
Künste haben ihren Ursprung im „schönen Schein der Traum­
welten".23 Der dionysischen Kunst sind die Tonkunst und die ly­
rische Dichtkunst untergeordnet, die ihren Ursprung im

21 P l a t o n , Der Staat 386b.
22 V g l. N ie t z s c h e  1980a, 41-42.
23 N ie t z s c h e  1980a, 26.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 65

„Rausch" der enthusiastischen Einheit haben.24 Mit der „ebenso 
dionysische<n> als apollinische<n>" Kunst meint Nietzsche die 
altgriechische tragische Dichtkunst, die die attische Tragödie 
hervorbringt.25 Das Wesen aller genannten Künste bestimmt er 
als Nachahmung, indem er die „apollinische<n> Traumkünst­
ler", die „dionysische<n> Rauschkünstler" und die „Rausch- und 
Traumkünstler" als „,Nachahmer"' bezeichnet.26

Nicht ohne Grund steht der Ausdruck „Nachahmer" bei 
Nietzsche in Anführungszeichen, obwohl er seine Quelle nicht 
explizit angibt. Das Wort hat aber wohl seinen Ursprung bei 
Aristoteles. Nietzsche verwendet auch an nachfolgender Stelle 
einen ähnlichen Ausdruck und schreibt diesen Aristoteles zu: 
„<N>ahen wir uns jetzt den Griechen, um zu erkennen, in wel­
chem Grade und bis zu welcher Höhe jene Kunsttriebe der Natur 
in ihnen entwickelt gewesen sind: wodurch wir in den Stand ge­
setzt werden, das Verhältniss <sic> des griechischen Künstlers zu 
seinen Urbildern, oder, nach dem aristotelischen Ausdrucke 
<sic>, ,die Nachahmung der Natur' tiefer zu verstehn <sic> und 
zu würdigen."27 An dieser Passage nennt Nietzsche das Verhält­
nis des Künstlers zu seinen Urbildern die Nachahmung der Na­
tur.

Mit der Natur meint Nietzsche aber weder Lebewesen noch 
leblose Dinge, sondern die Kunsttriebe, die „aus Natur selbst" 
„hervorbrechen" und sich „befriedigen".28 Die Erscheinung des 
apollinischen Triebes zeigt sich im Traum, die des dionysischen 
Triebes im Rausch. Der Traum und der Rausch sind die Natur­
erscheinungen, die Nietzsche zufolge „ohne Vermittelung <sic> 
des menschlichen Künstlers" und „auf directem <sic> Wege" ge­
schehen.29 Damit weist Nietzsche bereits auf die indirekte Er­
scheinung der Triebe hin, die ihren freien Lauf durch die Medi­
ation des Künstlers (die künstlerische Nachahmung der Natur) 
finden.

Als apollinisch-dionysischem Kunstwerk liegt der attischen 
Tragödie die doppelte Nachahmung zugrunde. Die primäre 
Nachahmung ist die Erscheinung des dionysischen Naturtriebes

24 N ie t z s c h e  1980a, 26.
25 N ie t z s c h e  1980a, 26.
26 N ie t z s c h e  1980a, 30.
27 N ie t z s c h e  1980a, 31. D e r A u sd ru ck  „ d ie  N a c h a h m u n g  d e r  N a tu r "  ist

a b e r  „ n ic h t e x a k t"  e in  a r is to te lisc h e r  A u sd ru ck . V g l. S c h m id t  2012,125.
28 N ie t z s c h e  1980a, 30.
28 N ie t z s c h e  1980a, 30.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


66 C h o o n g -S u  H a n

im tragischen Satyrchor. Dieser Chor wischt die „Illusion der 
Cultur <sic>" weg und enthüllt den „wahre<n> Mensch<en>", in­
dem der Satyr die menschliche Existenz „wahrhaftiger, wirkli­
cher, vollständiger" als der „Culturmensch <sic>" „abbildet".30 
Die Wandlung vom Kulturmenschen zum Gefolge des Dionysos 
entspricht dem Ausbruch und der Selbstbefriedigung des diony­
sischen Naturtriebes. Der Chor der Tragödie entspricht der 
„künstlerische<n> Nachahmung jenes natürlichen <dionysi­
schen> Phänomens".31 Im Anschluss an die erste Nachahmung 
geschieht die zweite Nachahmung. Der Satyrchor und das durch 
ihn dionysisch angeregte Publikum sehen nicht nur die maskier­
ten Schauspieler, sondern vielmehr eine Vision auf der Bühne. 
Dieser Scheincharakter wird noch deutlicher, wenn uns Nietz­
sche daran erinnert, dass der Bühnenheld ursprünglich „nicht 
wahrhaft vorhanden" war, sondern „nur als vorhanden vorge­
stellt" wurde.32 Der Schauspieler der Tragödie entspricht also 
der künstlerischen Nachahmung der natürlichen apollinischen 
Erscheinung. Der Tragiker bildet zunächst den Chor nach dem 
dionysischen Kunsttrieb der Natur nach, dann den Schauspieler 
nach dem apollinischen Kunsttrieb der Natur.

Um die Unentbehrlichkeit des Mythos für das Leben zu ver­
stehen, richten wir unser Augenmerk auf die Funktion der Tra­
gödie. Der Chor (der dionysische Teil der Tragödie) reißt die Zu­
schauer in die enthusiastische Einheit hinein. In diesem ekstati­
schen Zustand erfahren sie den ursprünglichen Grund des Le­
bens, der „trotz allem Wechsel der Erscheinungen unzerstörbar 
mächtig und lustvoll" bleibt.33 Sobald diese „dionysische Wirk­
lichkeit" verschwindet, kehrt die „alltägliche Wirklichkeit" wie­
der, die die Zuschauer „mit Ekel" empfinden und nicht mehr er­
tragen können.34 Wer „einmal einen wahren Blick in das Wesen 
der Dinge" geworfen und es erkannt hat, ekelt sich vor der 
Handlung; denn er versteht, dass seine „Handlung nichts am 
ewigen Wesen der Dinge ändern" kann.35 Der „Einblick in die 
grauenhafte Wahrheit" überwiegt jedes zum Handeln antrei­
bende Motiv.36 Daher hat er keinen Willen zum Leben mehr. In

30 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 58.
31 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 59.
32 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 63.
33 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 56.
34 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 56.
35 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 57.
36 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 57.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 67

dieser tödlichen Gefahr kommt der apollinische Teil der Tragö­
die (Schauspiel) als „rettende, heilkundige Zauberin", die das 
Entsetzliche und Absurde des Lebens in das Erhabene und Ko­
mische auf der Bühne verwandelt, sodass das alltägliche Leben 
nicht mehr mit Ekel empfunden, sondern lebenswert wird.37 Die 
Tragödie (Mythos) bringt einerseits die Zuschauer in die Gefahr 
des Pessimismus, weil sie die ursprüngliche Wirklichkeit und 
damit die Absurdität des Alltags enthüllt; andererseits beseitigt 
sie diese Gefahr, indem sie die entsetzliche Alltäglichkeit in die 
zum Weiterleben verführende Schönheit verwandelt. Der My­
thos also ermöglicht das Leben, indem er dem Publikum den 
„metaphysische<n> Trost" gewährt.38

Nachdem Nietzsche die Genesis und die Funktion der Tra­
gödie dargestellt hat, beschäftigt er sich mit ihrem Untergang. 
Der in Euripides inkarnierte „Selbstmord"39 der Tragödie lag 
Nietzsche zufolge am Eindringen des Sokratismus. Sie wurde 
also durch die Verabsolutierung ihres apollinischen Teils aufge­
hoben.40 Diese Diagnose erklärt, warum sich die letzten zehn Ab­
schnitten des Buches Die Geburt der Tragödie mit dem Wagner- 
schen Musikdrama beschäftigen. Mithilfe von Wagner wollte 
Nietzsche nämlich die Balance zwischen dem apollinischen und 
dem dionysischen Teil zurückgewinnen und damit die Tragödie 
wiederbeleben.

Bei der Darstellung der Geburt, des Untergangs und der Wie­
dergeburt der Tragödie thematisiert Nietzsche den Begriff des 
Mythos eigentlich nicht, sondern operiert nur mit einem „sehr 
weiten Begriff des Mythischen", nämlich mit dem Begriff des 
Apollinischen und dem des Dionysischen.41 Die relativ deutliche 
Bestimmung des Mythos kommt erst fast am Ende des Buches 
vor.

Dort stellt Nietzsche die Frage, wer ein „wahrer ästhetischer 
Zuhörer" der Tragödie ist: „ob er <scil. der Zuschauer der Tra­
gödie> etwa dabei <scil. während der Aufführung> seinen histo­
rischen, auf strenge psychologische Causalität <sic> gerichteten 
Sinn beleidigt fühlt, ob er mit einer wohlwollenden Concession 
<sic> gleichsam das Wunder als ein der Kindheit verständliches,

37 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 57.
38 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 56.
33 N ie t z s c h e  1 9 8 0 a , 75.
40 V g l. Z it t e l  2 0 0 0 , 288.
41 V g l. Z it t e l  2 0 0 0 , 288.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


68 C h o o n g -S u  H a n

ihm entfremdetes Phänomen zulässt oder ob er irgend etwas An­
deres dabei erleidet."42 Dabei erwähnt Nietzsche zwei kurze De­
finitionen des Mythos, nämlich das „zusammengezogene Welt­
bild" und die „Abbreviatur der Erscheinung".43 Danach betont 
er die grundlegende Funktion des Mythos für die Kultur folgen­
dermaßen: „Ohne Mythus aber geht jede Cultur <sic> ihrer ge­
sunden schöpferischen Naturkraft verlustig: erst ein mit Mythen 
umstellter Horizont schliesst <sic> eine ganze Culturbewegung 
<sic> zur Einheit ab. Alle Kräfte der Phantasie und des apollini­
schen Traumes werden erst durch den Mythus aus ihrem wahl­
losen Herumschweifen gerettet. Die Bilder des Mythus müssen 
die unbemerkt allgegenwärtigen dämonischen Wächter sein, un­
ter deren Hut die junge Seele heranwächst, an deren Zeichen der 
Mann sich sein Leben und seine Kämpfe deutet: und selbst der 
Staat kennt keine mächtigeren ungeschriebnen <sic> Gesetze als 
das mythische Fundament, das seinen Zusammenhang mit der 
Religion, sein Herauswachsen aus mythischen Vorstellungen 
verbürgt."44 Der Mythos ermöglicht also die kreative Kraft der 
Kultur. Diese Kraft bringt viele verschiedene Kulturphänomene 
in Einklang miteinander. Außerdem dient der Mythos zur Erzie­
hung der Kinder und zur Ausbildung der Wächter. Schließlich 
fungiert er als Ursprung und Grundlage des Staats. Obwohl 
Nietzsche hier nicht mehr über das Leben spricht, ist es offen­
sichtlich, dass der Mythos das Fundament des Lebens bildet, so 
wie die Tragödie als Grundlage des Lebens dient.

Bei Platon wurde nicht offenbar gemacht, dass das Leben un­
ter der Herrschaft des Mythos steht. Die Enthüllung des Mythos 
als Grundlage für das Leben verdanken wir Nietzsche. Aller­
dings bleibt noch die Frage offen, inwiefern der Mythos das Le­
ben beeinflusst. Um diese Frage zu beantworten, ziehen wir Hei­
deggers Erläuterung der Hölderlinschen Dichtung heran.

42 N ie t z s c h e  1980a, 145.
43 N ie t z s c h e  1980a, 145.
44 N ie t z s c h e  1980a, 145.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 69

4 Die maßgebende Rolle des Mythos für das Leben 
bei Heidegger

Um das ursprüngliche Verhältnis von Dichten (Mythos) und 
Wohnen (Leben)45 zu erläutern, greift Heidegger ein Gedicht 
Hölderlins auf, nämlich jenes, das mit folgenden Worten be­
ginnt: „In lieblicher Bläue blühet mit dem metallenen Dache der 
Kirchturm Heidegger interessiert sich besonders für den fol­
genden Vers des Gedichtes: „Voll Verdienst, doch dichterisch, 
wohnet der Mensch auf dieser Erde." Daher machen vier Wörter 
aus diesem Satz den Titel seines Vortrages aus: dichterisch
wohnet derM ensch ,..".46

Zunächst betont Heidegger, dass Hölderlins Begriffe „Dich­
ten" und „Wohnen" nichts damit zu tun haben, was wir gewöhn­
licherweise unter Wohnen und Dichten verstehen: „Es <scil. das 
Wort des Dichters> behauptet vor allem nicht, Wohnen bedeute 
das Innehaben einer Wohnung. Es sagt auch nicht, das Dichteri­
sche erschöpfe sich im unwirklichen Spiel der poetischen Einbil­
dungskraft."47 Danach weist Heidegger darauf hin, dass das 
Wohnen im Dichterischen beruhen kann. Um das Dichten als 
Grundlage des Wohnens aufzuzeigen, versucht er, „das Wohnen 
und das Dichten aus ihrem Wesen zu denken".48

Heidegger zufolge macht das Wohnen den „Grundzug des 
menschlichen Daseins" aus.49 Trotzdem ist das Dichten kein Zu­
satz zum Wohnen, sondern jenes ermöglicht dieses: „Dichten ist 
das eigentliche Wohnenlassen."50 In Entsprechung zum Bauen 
der Wohnung für die Unterkunft nennt Heidegger daher das 
Dichten „das ausgezeichnete Bauen".51 Im Hinblick auf das

45 Im Anschluss an Platon, der die Dichtung den Mythos genannt hat, set­
zen wir die von Heidegger herangezogenen Dichtungen mit dem My­
thos gleich. Im Alltagssprachgebrauch unterscheiden sich „W ohnen" 
und „Leben". W as mit „Leben" in der vorliegenden Arbeit gemeint ist, 
ist immer das menschliche Leben. W enn ihm ein Dichter eine himm li­
sche Gewohnheit (Sitte) zuspricht, dann wird das Leben zum Wohnen. 
W as das Verhältnis von Mythos und Leben bei Heidegger betrifft, be­
trachten wir daher den Zusammenhang des Dichtens mit dem W oh­
nen.

46 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 8 9 .
47 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 9 2 .
48 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 9 2 .
44 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 9 3 .
50 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 9 3 .
51 H e id e g g e r  2 0 0 0 ,1 9 3 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


70 C h o o n g -S u  H a n

ursprüngliche Wohnen betrachtet er die genannten Worte des 
Gedichtes: „Voll Verdienst, doch dichterisch, wohnet der 
Mensch auf dieser Erde". Unter „voll Verdienst" versteht Hei­
degger alle menschlichen Leistungen, nämlich das Pflegen und 
Hegen der Lebewesen sowie das Errichten der Menschenwerke. 
Diese vielfältige Leistung füllt, so Heidegger, das Wesen des 
Wohnens aber nie aus, weil sie nur Lolgen des Wohnens, „aber 
nicht sein Grund oder gar seine Gründung" ist.52 Die Schaffung 
einer Grundlage für das Wohnen kann nur durch die ausgezeich­
nete Art der Leistung vollzogen werden, nämlich durch das 
Dichten.

Lür die Erklärung des Dichtens zieht Heidegger einen Vers 
aus dem besagten Gedicht heran: „Darf, wenn lauter Mühe das 
Leben, ein Mensch aufschauen und sagen: so will ich auch 
seyn?"53 Im alltäglichen Leben ist der Mensch immer so beschäf­
tigt, dass er keine Ruhe findet. Aber er darf und kann zum Him­
mel aufschauen. Dieses Aufschauen ist Heidegger zufolge das 
Durchmessen des „Zwischen<s> von Himmel und Erde".54 Auf­
grund dieses Durchmessens kehren sich der Himmel und die 
Erde einander zu, wobei der Mensch „überhaupt erst Mensch" 
ist.55 Dementsprechend misst sich der Mensch „immer schon" 
„an etwas und mit etwas Himmlischem".56 Das Himmlische ist 
also das Maß, „mit dem der Mensch sein Wohnen, den Aufent­
halt auf der Erde unter dem Himmel, ausmißt".57 Insofern beruht 
das Wohnen im „aufschauenden Vermessen der Dimension", in 
die der Himmel sowie die Erde gehören.58 Dieses Vermessen als 
„ausgezeichnetes Messen" ist das Dichten.59 Im Gegensatz zur 
Bestimmtheit des Maßes alles anderen Messens ist das Maß des 
Dichtens nicht bestimmt. Vielmehr muss das dichterische Maß 
erst beim Dichten genommen werden: „Im Dichten ereignet sich 
das Nehmen des Maßes. Das Dichten ist die im strengen Sinne 
des Wortes verstandene Maß-Nahme, durch die der Mensch erst 
das Maß für die Weite seines Wesens empfängt."60 Das Dichten

52 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 195.
53 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 197.
54 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 198.
55 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 199.
56 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 199.
57 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 199.
58 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 199.
58 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 200.
60 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 200.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 71

ist also durch die Unbekanntheit des dichterischen Maßes ge­
kennzeichnet. Es bringt das Unbekannte als solches durch das 
Bekannte zum Vorschein. Das so Erschienene ist das Maß, woran 
sich der Mensch messen kann. Wer nach diesem Maß lebt, wohnt 
dichterisch auf der Erde.

Die Frage, die uns zur Heideggerschen Erläuterung der 
Hölderlinschen Dichtung geführt hat, lautet: Wie beeinflusst der 
Mythos das Leben? Heidegger zufolge beruht das Wohnen (Le­
ben) auf Gedichtetem (Mythos), und zwar deswegen, weil das 
Dichten das Maß zum Wohnen „erblickt" und somit das Wesen 
des Wohnens „erbaut".61

Um den Vorgang des Dichtens zu veranschaulichen, führen 
wir eine Hymne Hölderlins als Beispiel an, die mit folgenden 
Worten beginnt: „Wie wenn am Feiertage, das Feld zu sehn, / Ein 
Landmann geht, des Morgens, wenn / Aus heißer Nacht die küh­
lenden Blitze fielen / Die ganze Zeit und fern noch tönet der Don­
ner, / In sein Gestade wieder tritt der Strom, / Und frisch der Bo­
den grünt / Und von des Himmels erfreuendem Regen / Der 
Weinstock trauft und glänzend / In stiller Sonne stehn die Bäume 
des Haines: ...".

Diese Hymne bezeichnet Heidegger als die „reinste Dichtung 
des Wesens der Dichtung".62 Mit dieser Bezeichnung meint er, 
dass die Hymne Wie wenn am Feiertage ... das Geschehnis der 
Dichtung zum Vorschein bringt. Diese Hymne beginnt mit der 
Beschreibung der Landschaft, die wegen des Gewitters (Blitz) 
der letzten Nacht nun noch frischer und kräftiger erscheint. 
Auch der Dichter steht „unter günstiger Witterung", weil er 
durch die „mächtige, die göttlichschöne Natur" erzogen ist. Da­
her besteht eine enge Verbindung zwischen dem Dichter und der 
Natur. Mit dem Sonnenaufgang ist die Natur „erwacht" und 
sichtbar, die gleichsam ein „Feuer" in der Seele des Dichters an­
zündet. Das Feuer der Natur wird durch den Dichter hindurch 
zum „Wort" gebracht. So entsteht ein Gedicht.63

In der Feiertagshymne kommen zwei griechische mythische 
Figuren für die Darstellung der Geburt des Gedichtes vor, näm­
lich Bacchus (Bauxo?) und Semele (FepeAp). Dem griechischen 
Mythos zufolge war Semele verliebt in Zeus und wollte ihn in 
seiner Wirklichkeit sehen; nach ihrem Wunsch verwandelte sich

61 H e id e g g e r  2 0 0 0 , 206.
62 H e id e g g e r  1 9 8 1 ,4 4 .
63 V g l. H ö l d e r l in  1992 , 239.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


72 C h o o n g -S u  H a n

Zeus in den Blitz, der sie dann traf und verbrannte. Ihr Sohn, 
nämlich Bacchus, wurde dennoch gerettet, geboren und zum 
Weingott. Im Anschluss an diesen Mythos nennt Hölderlin Bac­
chus den „Gesang", der die „Frucht des Gewitters" ist.64 Daher 
besteht die Aufgabe des Dichters darin, „des Vaters Strahl, ihn 
selbst, mit eigner <sic> Hand zu fassen und dem Volk ins Lied 
gehüllt die himmlische Gabe zu reichen".65 Mithilfe der Vermitt­
lung des Dichters „trinken himmlisches Feuer jetzt die Erden­
söhne ohne Gefahr", nur indem sie den Gesang hören.66 Diese 
Beschreibung macht das oben gezeigte Verhältnis von Dichten 
und Wohnen verständlich. Also ist das Maß, das dem Dichten 
zugrunde liegt, das himmlische Feuer und der Strahl des Vaters. 
Dieses Maß wird dadurch genommen, dass der Blitz den Dichter 
trifft. Das derart genommene Maß singt der Dichter als Lied, so- 
dass die diesem zuhörenden Menschen nach dem Maß wohnen 
können. Insofern erbaut das Dichten die Grundfesten des Woh- 
nens.

5 Mythische Welt

Am Anfang der vorliegenden Arbeit haben wir uns die Frage ge­
stellt, warum Nietzsche und Heidegger vermeintlich vergeblich 
versuchten, eine mythische Weltanschauung wiederzubeleben. 
Die Antwort darauf lautete oftmals: Die damalige Zeit war be­
reits nicht länger mythisch und wohl aufgeklärt. Gegenüber die­
ser Antwort sollten wir skeptisch sein und uns fragen, ob unsere 
Zeit nicht nachmythisch, sondern vielmehr noch mythisch ist.

Im Hinblick auf unsere Skepsis betrachten wir erneut Hei­
deggers Vortrag ,,... dichterisch wohnet der Mensch . Am Ende 
dieses Vortrages stellt er eine einfache, doch bemerkenswerte 
Frage: „Wohnen -wir dichterisch?"67 Mit dem dichterischen Woh­
nen meint Heidegger, dass der Mensch nach dem Maß lebt, das 
durch das Dichten genommen und dichterisch dargestellt 
wurde. Dieses Maß durchwaltet das menschliche Wohnen. Hei­
deggers Antwort auf die Frage ist negativ: „Vermutlich wohnen 
wir durchaus undichterisch."68 Hochinteressant ist seine

64 H ö l d e r l in  1992, 240.
65 H ö l d e r l in  1992, 240.
“ Vgl. H ö l d e r l in  1992, 240.
67 H e id e g g e r  2000, 206.
68 H e id e g g e r  2000, 206.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Mythos als Grundlage des Lebens 73

Begründung für die Abwesenheit oder Verborgenheit des dich­
terischen Grundzuges des Wohnens. Heidegger zufolge kommt 
das undichterische Wohnen „nicht aus einem Mangel und Ver­
lust" des Dichterischen, sondern es beruht insofern „in einem 
Überfluß und Übermaß" des Gewöhnlichen, als es zum Exzess 
„eines rasenden Messens und Rechnens" getrieben ist.69

Die vermeintliche Erklärung dafür, dass Heidegger (sowie 
Nietzsche) eine mythische Weltanschauung nicht haben rehabi­
litieren können, gründet sich in der Annahme, dass der mythi­
sche Charakter der Weltanschauung scheinbar verloren gegan­
gen sei. Sie basiert also auf Mangel und Verlust. Nun fragen wir 
uns mit Heidegger, ob dieser Misserfolg vielleicht doch im Über­
fluss und Übermaß des gewöhnlichen Mythischen der damali­
gen Zeit und auch unserer Zeit zu suchen ist. Wenn uns Mythen 
vor allem nicht mehr relevant scheinen, dann liegt dies daran, 
dass wir im Überfluss der alltäglichen Mythen uns nicht mehr 
genötigt sehen, nach oben zu blicken und dichterisch abzumes­
sen.

Literaturverzeichnis

B l u m e n b e r g , H a n s  19 7 9 , Arbeit am Mythos, F r a n k fu r t  a m  M a in .

B u s s m a n n , H a d u m o d  1 9 8 3 , „Pluralis Modestiae", in: ders. 
(Hrsg.), Lexikon der Sprachwissenschaft, Stuttgart, 395 .

D u d e n  2 0 0 1 , Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Spra­
che, Mannheim.

D u d e n  2 0 0 2 , Das Bedeutungswörterbuch, D u d e n  10, M a n n h e im .

H a l d e r , A l o is /Mü l l e r , M a x  1 9 9 3 , „Mythos", in: ders. (Hrsg.), 
Philosophisches Wörterbuch, Freiburg, 1 9 9 -2 0 0 .

H e id e g g e r , M a r t i n  19 8 1 , „Hölderlin und das Wesen der Dich­
tung", in: ders., Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, hg. v. 
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main, 3 3 ­
4 8 .

H e id e g g e r , M a r t i n  2 0 0 0 , ,„... dichterisch wohnet der Mensche 
in: ders., Vorträge und Aufsätze, hg. v. Friedrich-Wilhelm 

von Herrmann, Frankfurt am Main, 1 8 9 -2 0 8 .

69 H e id e g g e r  2000, 207.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


74 C h o o n g -S u  H a n

H ö l d e r l in , F r ie d r ic h  19 9 2 , Sämtliche Gedichte, hg. v. Jochen 
Schmidt, Frankfurt am Main.

N ie t z s c h e , F r ie d r ic h  1980a, Die Geburt der Tragödie aus dem 
Geiste der Musik, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 
München.

N ie t z s c h e , F r ie d r ic h  1980b, Nachgelassene Fragmente 1869-1874, 
hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München.

P l a t o  1954, Platonis Opera, hg. v. Ioannes Burnet, Oxford.

P l a t o n  1991, Der Staat (Politeia), übers, v. Karl Vretska, Stuttgart.

P l a t o n  2005, Politeia (Der Staat), hg. v. Günther Eigier und übers, 
v. Friedrich Schleiermacher, Darmstadt.

P o k o r n y , J u l iu s  19 5 9 , Indogermanisches Etymologisches Wörter­
buch, Bern/München.

S c h m id t , H e in r ic h  19 7 8 , „Mythos", in: Heinrich Schmidt/Georgi 
Schischkoff (Hrsg.), Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart, 
4 5 8 -4 5 9 .

S c h m id t , J o c h e n  2 0 1 2 , Kommentar zu Nietzsches Die Geburt der 
Tragödie, Berlin.

Z i t t e l ,  C l a u s  2000, „Mythos/Mythologie", in: Henning Ottmann 
(Hrsg.), Nietzsche-Handbuch. Leben -  Werk -  Wirkung, Stutt­
gart/Weimar, 288-289.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen 
Schöpfungsmythen

M ih a il -G e o r g e  H ä n c u  (B u k a re st/ H a m b u rg )

In der Encyclopedia o f  Religion von Mircea Eliade findet man die 
folgende Definition des Mythos: „A myth is an expression of the 
sacred in words: it reports realities and events from the origin of 
the world that remain valid for the basis and purpose of all there 
is ."1 Wegen solcher Definitionen würde man denken, dass die 
Schöpfungsmythen die essentiellen Mythen sind. Allerdings 
werden „Kosmogonien" eher selten dargestellt: Ovid widmet 
nur 84 Verse in den fünfzehn Büchern seiner Metamorphosen die­
sem Thema.2

Andererseits hat man gemerkt, dass, obwohl es schwer ist, 
eine Kosmogonie transkulturell zu definieren (z. B. weil „Kos­
mos" ein philosophisches Konzept ist oder weil mehrere antike 
Sprachen kein genaues Wort für „Welt" haben), es doch möglich 
ist, ein gemeinsames Konzept des „Universums" zu finden, weil 
man es zumindest allgemein beschreiben bzw. konzeptualisie- 
ren konnte. W a l t e r  B u r k e r t 3 ist der Meinung, dass das Konzept 
des „Universums" nicht von der mythischen Intuition, sondern 
von der Logik ausgeht. Wenn man es mit dem Begriff des „Be­
ginns" oder des „Ersten" verbindet, entsteht ein Hybrid zwi­
schen einem logischen Postulat und einer mythischen Determi- 
nierung.

In anderen Worten bedeutet dies, dass eine Kosmogonie die 
logische Antwort auf die Frage „Was gab es am Beginn?" ist. 
Wenn dem so ist, dann könnte man zwei Arten von Antworten 
erwarten: entweder eine konkrete Erklärung (z. B. „unsere Welt 
stammt vom Samen des Chronos") oder ein neues und abstrak­
tes Konzept (z. B. „das Unendliche", der Urstoff, wie er von 
Anaximandros postuliert wird).

Man könnte glauben, dass nur die Philosophen eigene, spe­
zifische Begriffe etablierten. Es ist naheliegend, zu denken, dass 
es zuerst nur konkrete Mythen gab, und dass danach eine W is­
senschaft entstand. Allerdings ist es möglich, dass auch die

1 E l ia d e  1987 , 261.
2 B u r k e r t  1 9 9 9 , 87.
3 B u r k e r t  1 9 9 9 , 88.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


76 M i h a i l - G e o r g e  H ä n c u

älteren griechischen Schöpfungsmythen (und zwar die, die noch 
Götter als Urwesen benutzen) schon eine Art Terminologie be­
sitzen.

Außer den Werken Hesiods sind die meisten Kosmogonien 
nur fragmentarisch oder paraphrasiert erhalten geblieben. Das 
heißt, dass sie oft von Vermittlern interpretiert und adaptiert 
wurden. Platons Methode dafür wurde in der folgenden Weise 
beschrieben:

The philosopher read into the theological poems a philosophical mean- 
ing which could never have been in the mind of the writer. If we see 
this process at its best in Plato, we see it at its worst in the Neo-pla- 
tonists, his commentators.4

Zudem ist es möglich, dass es eine semantische Entwicklung bei 
solchen Begriffen für die Urstoffe gibt -  es wäre dann unvorsich­
tig, einen älteren Text mit Hilfe eines neueren zu interpretieren 
und zu übersetzen. Deshalb sollte man das hesiodische Chaos 
nicht durch Ovids Darstellung desselben definieren.

Wenn es also Spuren eines terminologischen Vokabulars 
gibt, dann könnte man die Entwicklung solcher Begriffe von drei 
semantischen Standpunkten her analysieren: als Determinologi- 
sierung, als Hypokognition oder als kognitive Metapher. Die 
vorliegende Arbeit wird sich mit drei Kosmogonien beschäfti­
gen: jener aus Hesiods Theogonie, der orphischen Theogonie, die 
von einem gewissen Hieronymos und Hellanikos erzählt wird, 
und die Theogonie des sogenannten Lehrers des Pythagoras, Phe- 
rekydes von Syros.

Das Chaos Hesiods ist problematisch, weil es nur in Vers 814 
mit einem Adjektiv (nxQpv \deoc, Co^eqolo5) beschrieben wird. 
Die Natur dieses Urstoffes war nach einigen Jahrhunderten auch 
antiken Lesern nicht mehr verständlich: Nach einer Anekdote 
hatte Epikur seinen Schullehrer gefragt, was das Chaos des He- 
siod sei und wovon es abstamme. Da der Lehrer nicht antworten 
konnte, sei Epikur von den Grammatikern enttäuscht gewesen.6

Die meisten Übersetzungen, die \aoQ nicht einfach mit 
„Chaos" (als Name) übersetzen, meinen, dass es „Riss" oder 
„Hölle" bedeutet. Das stammt von dem möglichen etymologi­
schen Bezug zwischen \aoQ und yaupa. Dies scheint auch durch

4 G u t h r ie  19 5 2 , 70.
5 „Jenseits des düsteren Chaos" (übers. S c h ir n d in g ).
h M o n d i 1989 , 1.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 77

Hesiod belegt zu sein, denn es gibt zwei Stellen, die fast wörtlich 
wiederholt werden: In der einen (V. 736-740) benutzt er xh^pa, 
in der anderen (V. 807-810) \doQ.

Diese zwei Stellen beschreiben aber nur, wo (oder wie) das 
Chaos im späteren Zustand des Universums zu verorten war 
(und zwar während der Titanomachie). Es könnte von den ande­
ren und neueren Elementen begrenzt worden sein. Aber warum 
hätte Hesiod am Beginn nur einen Riss annehmen sollen? Auch 
in den altnordischen Mythen, die von Grimm als Parallele zitiert 
wurden, befindet sich der Ginnungagap zwischen zwei schon 
existierenden Räumen: Muspellheim und Niflheim.7

Eine zweite Etymologie verbindet \aoQ mit \avvoQ, 
„schwammig, ohne Substanz". A r is t o p h a n e s  schreibt eine Pa­
rodie der Sophisten und des Sokrates und behauptet, dass sie die 
göttliche Triade des Chaos, der Wolken und der Zunge verehrten 
(Wolken 423f.). Auch an anderen Stellen seiner Komödien benutzt 
er Synonyme der x«Cwo<;-Familie um substanzlose Reden zu be­
schreiben: Jene Bürger, die demagogischen Reden glauben, hei­
ßen xauvorcoAi/tau; (Acharner 635).

Es ist möglich, dass Chaos etwas Grenzenloses, Substanzlo­
ses und Formloses ist, weil die Theogonie selbst als eine gespie­
gelte Genealogie strukturiert ist: Einerseits gibt es die Familie des 
Chaos, andererseits die der Gaia, der Erde.

Chaos Gaia

Kinder werden nur von einem Kinder haben zwei Elternteile
Elternteil geboren

Die Nacht und der Tag stammen Der Mond und die Sonne stam- 
vom Chaos, weil ihre Grenzen men von Gaia, weil sie klar sicht­
unsichtbar sind bare Grenzen haben

Übel wie Tod und Krankheit 
stammen vom Chaos, weil sie 
keine zeitlichen und räumlichen 
Grenzen haben

Die Monster sind die Kinder von 
Gaia. Sie wohnen an bestimmten 
Orten und können sterben

Das Chaos der Theogonie ist etwas, das mit dem angeordneten 
und begrenzten Universum kontrastiert wird. Dort wo Ovid dar­
stellt, was es noch nicht gab, verwendet Hesiod nur einen Begriff,

7 M o n d i  1989 , 8 (F n . 22).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


78 M i h a i l - G e o r g e  H ä n c u

der wahrscheinlich im Kontext seinen Zeitgenossen verständlich 
war.

Damaskios (6. Jh. n. Chr.), der letzte Leiter der Platonischen 
Akademie in Athen, behauptete, dass es drei Versionen der or- 
phischen Theogonie gäbe:8 Die Üblichste sei die von den Rhapso­
dien, in denen Phanes, der aus einem Ei geboren wird, der Schöp­
fer des Universums ist. Die anderen Varianten hatte er in indi­
rekten Quellen gefunden: Die eine wurde von Eudemos, einem 
Schüler des Aristoteles erzählt, aber die andere gehörte zu Hie- 
ronymos und/oder Hellanikos, die ihm unbekannt waren. Ob­
wohl man über jede Version Kommentare zur kosmogonischen 
Terminologie machen könnte, wird sich die vorliegende Arbeit 
nur mit der letzten beschäftigen:

<u ö u >q > p v , ^ q o t v ,  t £  Ü Q X n? KaL u Y q , t £  0 9  p  Y T  b ü °  T a ü x a i ;
ä.QXÜ<; üram Otpxvoi; npwxov, v b u iQ  K a i  yqv ... xpv 5 t  xqlxt| v  Ö.QX0V 
p x x ä  xä<; ö ü o  y x v v r| 0f|vaL p t v  e k  x o ü x u jv , v b a x ö c ,  9 0 pL K a i  y p i ; ,  
< ö p ä K o v x a >  5 t  x iv a L  K x ^ a A ä i ;  t y o v x a  n p o a n x ^ u K U L a i; x a b p o u  K a i  
A to v x o i ; ,  t v  p to rn L  5 t  0 x o ü  n p o o r n n o v , tyxLV  5 t  K a i  t n i  x ü v  
n x c p ä ,  d > v o p ä a 0 a L  5 t  < X q o v o v  ä y q p a o v >  K a i  < H p a K A f| a >  x ö v  
a ü x ö v .9 (D a m a s c iu s , De principiis 1, 317,15)

Die ersten zwei Elemente sind Wasser (ü&wp) und Materie (üAp). 
Damaskios glaubte, es gäbe noch ein unaussprechliches Element 
vor diesen beiden. Man muss beachten, dass der Neuplatoniker 
lediglich seine eigene Theorie der Triaden demonstrieren wollte.

West10 ersetzt üAp mit LAu<;, „Schlamm", wegen eines Textes 
von Athenagoras (2. Jh. n. Chr.), in dem ein sehr ähnlicher My­
thos dem Orpheus zugeschrieben wird:

p v  y a q  v b u iQ  Ü Q X0 a ü x ö v  xol<; ö A o li;, ä n o  5 t  x o ü  v b a x o c ,  iAü<; 
K a x t a x p ,  tK  5 t  t K a x t p m v  t y x v v q h p  C ü o v  ö q ö k w v  n p o a n x ^ u K u i a v

8 D a m a s c iu s , De principiis 1, 316 ,10-317 ,14 .
9 „Im Anfang war W asser und Materie, aus der die Erde sich fest zusam­

menballte. Diese beiden Prinzipien setzt er als erste: W asser und Erde. 
[...] Das dritte sei nach diesen beiden aus ihnen hervorgegangen, ein 
Drache, der die Köpfe eines Stieres und eines Löwen, in der Mitte aber 
das Antlitz eines Gottes hatte, und an den Schultern hatte er Flügel;
genannt aber wurde er „nie alternder Chronos" oder auch Herakles." 
(Übers. C a p e l l e  1940)

10 W e s t  1983,183.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 79

tx m v  K x^ aA p v  A to v x o i;, ö iä  ö t  aü x m v  0 x o ü  n p o o rn n o v , ö v o p a
'H paK A pi; K a t X q ö vo^.11 (K e r n  1 9 2 2 , fr. 57)

Diese Variante ist mit dem Bild des Chronos12 übereinstimmend. 
Im Vergleich zu dem sehr detaillierten und eklektischen Gott ist 
der Urstoff ziemlich formlos und substanzlos. Wenn es sich nicht 
um einen Uberlieferungsfehler handelt, dann hatte Damaskios 
„Dreck" mit einem abstrakteren Konzept ersetzt.

Pherekydes von Syros (6. Jh. v. Chr.) war, laut einigen Quel­
len, der Lehrer des Pythagoras. Die Antiken meinten, dass er 
selbst von den „geheimen Bücher der Phönizier" gelernt hatte.13 
Gerade weil wir nur wenige Informationen über sein Leben ha­
ben, wurden die meisten seiner orakelhaften Taten auch dem Py­
thagoras zugeschrieben.

Zäc, p t v  K a i X q öv o i; p o a v  ä x i  K a i X0ovtr| ' X 0 o v rq  5 t  ö v o p a  ty tv x x o  
Tf| trcxLÖp a ü x ^  Zac, y q v  y t p a i ;  ö lö o l.14 (DIOGENES LAERTIUS 1 ,1 1 9 )

< a t» x ä > L  n o io ü o x v  x ä  o iK L a n o A A ä  x x  K a i  p x y ä A a .  t n x i  5 t  x a ü x a  
t U x x A x a a v  n ä v x a  K a i  X Q ^ p a x a  K a i  0 X Q ä n o v x a i ;  K a i  O x p a n a iv a i ;  
K a i  x a A A a  ö o a  ö x l  n ä v x a ,  t n x i  ö p  n ä v x a  t x o i p a  y iy v x x a L , x ö v  y ä p o v  
ra n x ü o x v . Kä'nxLÖp XQLxp p p tp r|  y iy v x x a L  x w i y ä p W L , x o x x  Z ä y  noLXL 
^ ä p o i ;  p t y a  xx  K a i  K a A ö v  K a i  t v  aüxW L noLKiAAxL T q v  K a i  ’Q y p v ö v  K a i  
x ä  ’Q y p v o ü  5 w p a x a > .15 (DlELS 1934, fr. B2)

Durch seine Kosmogonie wollte Pherekydes eine bessere Alter­
native zur Tradition Hesiods und Homers bieten, weil die Götter 
zu menschenähnlich und unmoralisch aussahen. Deshalb wollte

11 „Nach seiner Meinung war nämlich das W asser der Urgrund aller 
Dinge. Aus dem Wasser aber lagerte sich der Schlamm ab, und aus bei­
den entstand ein Drache, der den Kopf eines Löwen hatte, in der Mitte 
von ihnen war das Angesicht eines Gottes. Er hieß Herakles und Chro­
nos." (Übers. C a p e l l e  1 940 )

12 Zur Zweideutigkeit des Kronos/Chronos, s. LÖp e z -R u iz  2 0 1 0 ,1 5 5 -1 5 7 .
13 S c h ib l i  1990 , 140.
14 „Zas und Chronos waren ewig wie auch Chthonie; Chthonie aber er­

hielt den Namen „Erde", da ihr Zas die Erde als Ehrengeschenk über­
gab." (Übers. C a p e l l e  1 940 )

15 „Ihm (Zas) machen sie die Häuser viel und groß. Als sie aber dies alles 
vollendet hatten, auch Sachen und Diener und Dienerinnen, und alles 
andere, was nötig ist -  als nun alles bereit ist, da machen sie Hochzeit. 
Als der dritte Tag der Hochzeit kommt, da macht Zas ein großes und 
schönes Tuch und auf diesem stellt er in bunter W eberei die Erde und 
Ogenos und das Haus des Ogenos dar." (Übers. C a p e l l e  1 940 )

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


80 M i h a i l - G e o r g e  H ä n c u

er die Natur der Götter neu beurteilen16 und das hieß, dass seine 
Urgötter ungewöhnliche Namen trugen: Zeus -  Zas, Gaia -  
Chthonie und Okeanos -  Ogenos.

Die Form Zag, Zavxog ist ziemlich unähnlich den anderen 
Varianten des Namens Zeus. Man hat versucht es mit dem be­
kannteren Zpv, Zpvög oder zum zypriotischen Namen der Ge, 
Zä, zu verbinden, aber es ist ziemlich klar, dass die zwei Namen 
unterschiedliche Wurzeln haben.

Laut West17 kann diese Form in Beziehung mit dem luwi- 
schen Namen des Gottes Santa gestellt werden. Außer der pho­
netischen Ähnlichkeit gibt es auch die überlieferte Geschichte, 
dass der Vater des Pherekydes Babys hieß: Solche Namen kannte 
man nur in jener orientalischen Region, in der Santa verehrt 
wurde. Auch wenn diese Filiation falsch ist, kann man doch an­
nehmen, dass man die orientalisierenden Elemente auch in der 
Antike erkannt hatte.

Chthonie (X0ovip) stammt von \Qccv, einem anderen Na­
men der Erde. Pherekydes behauptet, dass sie ihren traditionel­
len Namen, Tp, von Zas erhielt. Ogenos (Oypvog) ist sehr ähn­
lich einer der vermuteten Etymologien für Okeanos (ßKeavög), 
und zwar dem aramäischen dgäna („Bassin") und dgen („der 
Rand eines Brunnens"). Dies ist Wests zweites Argument für den 
Synkretismus des Pherekydes.18

Man kann diese Begriffe der altgriechischen Kosmogonien 
durch drei semantische Theorien interpretieren: Einerseits gibt 
es die Theorie der Determinologisierung und der Terminologi- 
sierung. Diese zwei Konzepte wurden von Ingrid Meyer und 
Kristen Mackintosh in einer Untersuchung der sogenannten „Er­
weiterung" des terminologischen Sinnes im Falle gegenwärtiger 
Wörter wie bandwidth und recycle stark gemacht. Laut den zwei 
Wissenschaftlerinnen ist die Determinologisierung jene Verbrei­
tung des Wortsinns in einem allgemeineren Kontext (im Ver­
gleich zum spezialisierten Kontext).19

Die spezialisierten Semen (die kleinste Komponente einer 
Wortbedeutung) des hesiodeischen Chaos sind die folgenden: 
„entsteht am Beginn des Universums", „ist grenzenlos, gestaltlos 
und substanzlos" und „hat Kinder, die unnatürlich (d. h. nicht

16 G r a n g e r  2 0 0 7 , 140.
17 W e s t  19 7 1 , 51 .
18 W e s t  19 7 1 , 50 .
18 M e y e r /Ma c k in t o s h  20 0 0 , 199.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 81

aus einem Paar) geboren werden". Wenn es so ist, dann bietet 
Akousilaos, ein Autor des 5. Jh. v. Chr., eine teilweise determi- 
nologisierte Version des hesiodischen Konzeptes.

Akousilaos behauptete, dass sein Schöpfungs-mythos ent­
hüllt wurde, indem sein Vater jene Texte zufällig gefunden hatte, 
als er im Hof grub. Andere antike Schriftsteller glaubten, 
Akousilaos habe nur eine Prosa-Version der Theogonie gehabt.

Akousilaos konstruiert eine einzige Familie, die aus dem 
Chaos geboren ist, ohne den Unterschied zwischen begrenzten 
und grenzenlosen Göttern/Elementen. Es ist sehr merkwürdig, 
dass, laut Akousilaos, Erebos das männliche Prinzip sei, obwohl 
das Wort ein Neutrum ist. Das heißt, dass in seiner Version der 
hesiodischen Theogonie das Wort „Chaos" mindestens eine Seme 
verloren hat: Alle seine Kinder haben ihre eigenen Kinder als 
Paare.

Man könnte meinen, dass Damaskios absichtlich LAb<; durch 
üAp ersetzt hatte, damit es abstrakter und „terminologischer" 
aussieht. Es ist aber so, dass üAp möglicherweise auch 
„Schlamm" bedeuten könnte.

Es ist auch möglich, dass Pherekydes seine Götternamen 
„terminologisiert" hat, indem alle unterschiedliche Namen im 
Gegensatz zur Tradition erhalten. Chthonie bekommt ihren „ge­
wöhnlichen" Namen später, während die anderen drei Urgötter 
„authentischere" Namen haben, die aus der orientalischen Über­
lieferung stammen. Es ist möglich, diese Schöpfungsmythen 
auch vom Standpunkt der Frame-Semantik und der Hypokogni­
tion her zu analysieren:

You can talk about it, but it takes some doing because there is no estab- 
lished frame, no fixed idea already out there.
In cognitive Science there is a name for this phenomenon. It's called hy­
pocognition -  the lack of the ideas you need, the lack of a relatively 
simple fixed frame that can be evoked by a word or two.20

Es würde bedeuten, dass Hesiod nie das Chaos beschreibt, weil 
sein Publikum mit ähnlichen Urstoffen bekannt war. Zum Bei­
spiel hatten die altägyptischen Kosmogonien einen Urstoff, der 
Nun hieß und der so beschrieben wird: „unsichtbar (dunkel), ge­
staltlos, räumlich und zeitlich ohne Abgrenzungen".21

20 L a k o f f  20 0 4 , 24.
21 M o n d i  1989 , 26f.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


82 M i h a i l - G e o r g e  H ä n c u

Andererseits hat man schon bewiesen, dass der hethitische 
Mythos des Königtums im Himmel sehr ähnlich zur Theogonie 
ist. Laut S t r a u s s  C l a y  und G il a n 22 sei der Titel dieses Textes 
Gesang des Aufganges gewesen. Da Kumarbi seinen Vater, Anu, 
entmannt, wird er alleine schwanger und muss seinen Sohn ir­
gendwie gebären. Es ist interessant, dass diese Geschichte zwei 
unterschiedliche Verben für die natürliche („Geburt", im Fall der 
Erdgöttin) und die unnatürliche Geburt („Aufgang", im Fall des 
Kumarbis) verwendet. Die Idee des Aufganges als Geburt findet 
man auch in der Theogonie, wo die Rückkehr des Zeus aus dem 
Bauch seines Vaters durch ein ähnliches Verbum beschrieben 
wurde.

Es ist möglich, dass Damaskios die Materie als Urelement der 
Orphiker zitiert hat, weil sein Publikum an solche abstrakten 
und unerkennbaren Prinzipien gewöhnt war. Von seinem Stand­
punkt aus wäre der Schlamm die Folge der Hypokognition sei­
ner Quellen: Sie hatten keine passenderen Begriffe.

Die orientalisierenden Namen, die von Pherekydes verwen­
det werden, konnten den Einwohnern der kykladischen Insel Sy- 
ros authentisch erschienen sein, da sie schon mit den orientali­
schen Ländern Kontakt hatten.

L a k o f f  u n d  J o h n s o n  s c h r e ib e n  19 8 0 : „ th e  e ss e n c e  o f  m e ta -  
p h o r  is  u n d e rs ta n d in g  a n d  e x p e r ie n c in g  o n e  k in d  o f  th in g  in  
te rm s  o f  a n o th e r " .23 O l a f  J ä k e l  g ib t  e in e  fo rm a lis ie r te  D e fin itio n  
d er k o n z e p tu e lle n  M e ta p h e rn :

Konzeptuelle M etaphern bestehen in der systematischen Verbindung 
zwischen zwei verschiedenen konzeptuellen Domänen, von denen die 
eine (X) als Zielbereich (target domairi) und die andere (Y) als Ur­
sprungsbereich (source domain) der metaphorischen Übertragung (me- 
taphorical mapping) fungiert. Auf diese W eise wird X als Y verstanden, 
die eine konzeptuelle Domäne durch Rückgriff auf einen anderen Er­
fahrungsbereich kognitiv verfügbar macht.24

Es scheint ziemlich klar zu sein, dass Metaphern eine sehr wich­
tige Rolle in den vorsokratischen Kosmogonien spielten. Wenn 
\aoQ kein ad hoc Begriff ist, dann bedeutet es zumindest, dass 
Hesiod das Unbegrenzte/Formlose/Substanzlose eher im Sinne 
vom „nebeligen Etwas" beschrieben hat. Wie es vom

22 S t r a u s s  C l a y /Gil a n  2 0 1 4 ,4f.
23 L a k o f f /Jo h n s o n  1980 , 5.
24 JÄKEL 2 0 0 3 , 24.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 83

phonetischen/etymologischen Standpunkt bewiesen wurde, wa­
ren \aoQ und x«Cwo<; verwandt und dadurch konnte diese Me­
tapher verständlich werden.

Andererseits gibt es die allgemeinere Metapher der Kosmo- 
gonie als Gebären. Dadurch kann man auch die Variante des 
Akousilaos erklären, sowie die der Orphiker. Man muss aller­
dings einige Punkte betonen: Hesiods Kosmogonie bietet zwei 
Genealogien. Die eine entsteht aus natürlichen Geburten, die an­
dere aus unnatürlichen. Diese Metapher erklärt dann, warum es 
zwei Arten von Entitäten gibt.

Die Geburt wird noch stärker betont, wenn es auch künstli­
che Schöpfung gibt. Damaskios bemerkt es, als er die Herstel­
lung (exeu^e) des Eis kommentiert. Bei Pherekydes stellt Zas das 
hochzeitliche Tuch für Chthonie her. Schließlich ist die Wieder­
geburt des Universums nach der Verschluckung des Phanes 
(meistens in den orphischen Rhapsodien) eine ziemlich kreative 
Nutzung der Geburtsmetapher.

Wenn alle Kosmogonien auf dieselbe, logische Frage -  Wie 
entstand das Universum? -  antworten, dann ist es verständlich, 
dass sogar die frühsten Quellen versuchen, spezifische Prinzi­
pien zu postulieren. Auch wenn es nicht die konzeptuelle Kom­
plexität der späteren philosophischen Schöpfungsmythen gibt, 
kann man doch auch in diesen Fällen eine Terminologie identifi­
zieren und einige Uberlieferungsprobleme erklären.

Wenn es uns möglich wird, die Kontexte jeder Kosmogonie 
gut zu verstehen, können wir auch Übersetzungsfehler und so­
gar Anachronismen korrigieren. Zumindest im Feld der Kosmo­
gonien wäre es falsch, einen apriorischen Unterschied zwischen 
Mythos und Wissenschaft zu machen.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

A r is t o p h a n e s  I 9 6 0 , The Acharnians. The Knights. The Clouds. The 
Wasps, hg. u. übers, v. Benjamin Bickley Rogers, London.

A r is t o p h a n e s  1927, The Peace. The Birds. The Trogs, hg. u. übers, 
v. Benjamin Bickley Rogers, London.

C a p e l l e , W il h e l m  (Hrsg.) 1940, Die Vorsokratiker, Stuttgart.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


84 M i h a i l - G e o r g e  H ä n c u

D ie ls ,  H e r m a n n  (Hrsg.) 1934, Die Fragmente der Vorsokratiker 1, 
Berlin.

D io g e n e s  L a e r t iu s  1925, Lives o f  Eminent Philosophers 2, h g . u . 
übers, v. Robert Drew Hicks, London.

H e sio d , 2006, Theogonie, Werke und Tage, hg. u. übers, v. Albert 
von Schirnding, München.

K e r n ,  O t t o  (Hrsg.) 1922, Orphicorumfragmenta, Berlin.

Sekundärliteratur

B ic k e l , S u s a n n e  19 9 4 , La cosmogonie egyptienne avant le Nouvel 
Empire, Göttingen.

B u r k e r t , W a l t e r  1 9 9 9 , „The Logic of Cosmogony", in: Richard 
Buxton (Hrsg.), From Myth to Reason? Studies in the Develop­
ment ofG reek Thought, Oxford, 8 7 -1 0 6 .

E l ia d e ,  M i r c e a  (Hrsg.) 1987, The Encyclopedia o f Religion 10, New 
York.

F r e e m a n , K a t h l e e n  1957, Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers, 
Cambridge (MA).

F r e e m a n , K a t h l e e n  1959, The Pre-Socratic Philosophers. A Com- 
panion to Diels, Fragmente der Vorsokratiker, Cambridge (MA).

G r a n g e r ,  H e r b e r t  2007, „The Theologian Pherecydes of Syros 
and the Early Days of Natural Philosophy", Harvard Studies 
in Classical Philology 103,135-163.

G r u p p e , O t t o  18 4 1 , Über die Theogonie des Hesiod, ihr Verderbnis 
und ihre ursprüngliche Gestalt, Berlin.

G u t h r ie , W il l ia n  K e it h  C h a m b e r s  1 9 5 2 , Orpheus and Greek Re­
ligion, London.

J ä k e l ,  O l a f  2003, Wie Metaphern Wissen schaffen, Hamburg.

L a k o f f , G e o r g e /Jo h n s o n , M a r k  1980, Metaphors we live by, Chi­
cago.

L a k o f f ,  G e o r g e  2004, Don't think o f an elephant!, White River 
Junction (VT).

L ö p e z -R u iz , C a r o l in a  2 0 1 0 , When the Gods Were Born. Greek Cos- 
mogonies and the Near East, Cambridge (MA).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen 85

M e y e r , I n g r id /Ma c k in t o s h , K r is t e n  2000, „L'etirement du sens 
terminologique, apergu du phenomene de la determinologi- 
sation", in: Bejoint Henri/Thoiron Philippe (Hrsg.), Le sens en 
terminologie, Lyon, 198-217.

M o n d i, R o b e r t  1989, „Xao<; and the Hesiodic Cosmogony", Har­
vard Studies in Classical Philology 92,1-41.

S c h ib l i, H e r m a n n  19 9 0 , Pherekydes ofSyros, O x fo rd .

S t r a u s s  C l a y , J e n n y /Gil a n , A m ir  2014, "The Hittite 'Song of 
Emergence' and the Theogony", Philologus 58/1,1-9.

W e s t , M a r t in  L. 1971, Early Greek Philosophy and the Orient, Ox­
ford.

W e s t , M a r t in  L. 1983, The Orphic Poems, Oxford.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Chambre d'echos.
Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und 

Barthes
Q u in t u s  I m m is c h  (T ü b in g e n )

... oublier, oublier,faire silence, etre un echo parfait.
Paul Cezanne1

1 Echokammer

Die Theorien des Poststrukturalismus sind Theorien der Inter- 
textualität. Wenn, wie Jacques Derrida argumentiert, jedes Zei­
chen nur auf andere Zeichen verweist, weicht die Vorstellung ei­
nes abgeschlossenen Texts der Auffassung vom unendlichen 
Text, und was zuvor als distinkte Fügung von Wörtern gefasst 
wurde, eben Text hieß, ist mit Julia Kristeva nur noch „als Mosaik 
von Zitaten" zu denken.2

Auch Roland Barthes folgt dem dekonstruktiven Verständ­
nis ewig weiterverweisender Zeichen: ,,[L]es mots ne peuvent 
s'expliquer qu'ä travers d'autres mots, et ceci indefiniment 
[...]" .3 Und seine Theorie findet ein Bild für die fragmentarische 
Zusammensetzung von Texten, das Kristevas Mosaik sehr ähn­
lich ist: „Le texte est un tissu de citations, issues des mille foyers 
de la culture."4 Die sich hier in den foyer de la culture schon an­
deutende Verräumlichung wird aber noch eine entschiedenere

1 „II [le peintre] doit faire taire en lui toutes les voix des prejuges, oublier, 
oublier, faire silence, etre un echo parfait." (G a SOUET 1978,109) Dt.: „Er 
soll in sich verstummen lassen alle Stimmen der Voreingenommenheit, 
vergessen, vergessen, Stille machen, ein vollkommenes Echo sein." 
(C e z a n n e  1980, 12)

2 K r is t e v a  1972 , 348.
3 BARTHES 2002a, 44 : „[V]oudrait-il s'exprimer, du moins devrait-il savoir 

que la ,chose' interieure qu'il a la pretention de ,traduire', n 'est elle- 
meme qu'un dictionnaire tout compose, dont les mots ne peuvent s'ex­
pliquer qu'ä travers d'autres mots, et ceci indefiniment [...]. " Dt.: 
„W ollte er sich ausdrücken, sollte er wenigstens wissen, dass das innere 
,Etwas', das er ,übersetzen' möchte, selbst nur ein zusammengesetztes 
W örterbuch ist, dessen W örter sich immer nur durch andere Wörter 
erklären lassen [...] ."  ( B a r t h e s  2000, 190)

4 BARTHES 2002a, 43 . Dt.: „Der Text ist ein Gewebe von Zitaten aus un­
zähligen Stätten der Kultur." ( B a r t h e s  2000,190)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


88 Q u i n t u s  I m m is c h

Form annehmen. Barthes bringt seine Theorie des Textes näm­
lich auch auf die Formel einer Echokammer: „Par rapport aux sys- 
temes qui l'entourent, qu'est-il ? Plutöt une chambre d'echos 
[...] ."s Die begriffliche Bewegung, die Barthes dabei vornimmt, 
führt in die antike Mythologie. Von Echo, der Nymphe des Wi­
derhalls, und ihrer vergeblichen Liebe zu Narziss erzählen Ovids 
Metamorphosen. Barthes' Begriff forciert dabei Echo vor Narziss 
und gesteht ihr also einen oft verwehrten6 kulturgeschichtlichen 
Rang zu. Dabei ist Echo genau derjenige „literarische Resonanz­
raum ",7 in dem die mögliche Individualität der Sprache ausge­
handelt wird. Narziss und Echo zeigen auch den Umgang mit 
Grenzziehungen und Begrenzungen: Echos Redeweisen werden 
durch göttliche Intervention eingeschränkt, während Narziss 
durch Grenzziehungen gerade Vielfalt gewinnen möchte. Echo 
steht in diesem Sinne auch für die beklemmende Befürchtung, 
dass alles schon gesagt sein könnte; sie wirft die Frage auf, ob ein 
von Altem sich abhebendes Neues überhaupt gedacht oder ge­
sagt werden kann.8 Doch Barthes hat seine Textualitätsauffas- 
sung nicht immer mit Echo bebildert: Der Mythos der Nymphe 
verabschiedet auch eine psychoanalytische Literaturauffassung.

5 B a r t h e s  1975, 78.
6 Aber nicht bei S p iv a k  1993. Dort 22-23: „Indeed, as I look into the mass 

of learned literature on both the Narcissus tradition and narcissism, not 
only do I notice a singulär absence of independent attention to the nar- 
rativization of Echo [...]."

7 K ie n in g  2009, 92.
8 In Le Degre zero de l'ecriture (1953) entwickelt Barthes eine sprachlich- 

semiotische Trias, um die schriftstellerische Aktivität in Bezug zur Ge­
sellschaft zu setzen: Sprache, Stil, Schreibweise. Die Sprache sei die ge­
schichtlich-epochale Begrenzung, „ein allen Schriftstellern einer Epo­
che gemeinsamer [sic!] Corpus aus Vorschriften und Gewohnheiten", 
„ein Horizont", „eine äußerste Grenze" (B a r t h e s  2006, 15); der Stil er­
gebe sich hingegen aus „der Vergangenheit des Schriftstellers" 
(BARTHES 2006, 16). Sprache und Stil sind also Figuren der Außerungs- 
determination und -einschränkung, die durch die Schreibweise aufge­
brochen werden: In der Schreibweise „individualisiert sich ein Schrift­
steller eindeutig, denn hier engagiert er sich. Sprache und Stil sind das 
natürliche Produkt der Zeit und der biologischen Person." (BARTHES 
2006, 18) Die sprachliche Individualität ergibt sich hier also aus dem 
politischen Engagement.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 89

2 Abschied von Ödipus

In seinen Essays über Die Lust am Text (frz. Le Plaisir du Texte, 
1973) formuliert Roland Barthes seine Texttheorie noch ausge­
hend vom für die Psychoanalyse so wichtigen Mythos des Ödi­
pus:

La mort du Pere enlevera a la litterature beaucoup de ses plaisirs. S'il 
n 'y  a plus de Pere, a quoi bon raconter des histoires ? Tout recit ne se 
ramene-t-il pas a l'ffidipe ? Raconter, n'est-ce pas toujours chercher son 
origine, dire ses demeles avec la Loi, entrer dans la dialectique de l'at- 
tendrissement et de la haine ? Aujourd'hui on balance d 'un meme coup 
l'ffidipe et le r e c it : on n'aim e plus, on ne craint plus, on ne raconte plus. 
Comme fiction, l'ffidipe servait au moins a quelque chose : a faire de 
bons romans, a bien raconter [ ...] .9

Barthes erblickt im Zeitalter der Erzählungen von Hass und 
Liebe eine ödipale Ara, deren Genealogie den Ursprung des Er­
zählens in Ödipus selbst erkennt. Er bezieht sich dabei auf 
Freuds Interpretation des Ödipus-Stoffes, die er erstmals im be­
rühmten fünften Kapitel der Traumdeutung vorgelegt hatte. Dort 
liest Freud den Mythos als Erzählung der „schrittweise gestei­
gerten und kunstvoll verzögerten Enthüllung [...], daß Ödipus 
selbst der Mörder des Laios, aber auch der Sohn des Ermordeten 
und der Jokaste ist."10 In der Traumdeutung sind Mord am Vater 
und Inzest mit der Mutter Elemente eines „uralten Traum- 
stoff[es]"n und damit Formen der Wunscherfüllung,12 deren Un­
terdrückung den Menschen -  zwar neurotisch -  in die Kultur 
eingliedert. Wer einen solchen Traum träumt, kann ihn daher 
nur „empört und verwundert erzählen" und folgerichtig ist der 
Mythos von Ödipus „die Reaktion der Phantasie auf diese

9 B a r t h e s  1 9 7 3 , 7 5 -7 6 . Dt.: „Der Tod des VATERS wird der Literatur 
viele ihrer Lüste nehmen. W enn es keinen VATER mehr gibt, wozu 
dann noch Geschichten erzählen? Führt denn nicht jede Erzählung auf 
den Ödipus zurück? Heißt erzählen denn nicht stets, nach seinem Ur­
sprung zu suchen, seine Händel mit dem GESETZ zu sagen, in die Di­
alektik von Rührung und Haß einzutreten? Heute w irft man auf einen 
Schlag den Ödipus und die Erzählung weg: Niemand liebt mehr, nie­
mand fürchtet mehr, niemand erzählt mehr. Als Fiktion war der Ödi­
pus zumindest zu etwas nütze: gute Romane zu verfassen, gut zu er­
zählen [...] ."  (B a r t h e s  2 0 1 0 ,6 1 )

10 F r e u d  1948 , 268.
11 F r e u d  1948 , 270.
12 F r e u d  1948 , 1 2 7 -1 3 8 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


90 Q u i n t u s  I m m is c h

beiden typischen Träume" des Vatermords und Mutterinzests.13 
Es wird erzählt.

Die Bindung der Narrativität an die Ödipalität weitet sich in 
Totem und Tabu (1912/1913) zur Kulturtheorie aus.14 „Die Reli­
gion des Totem umfaßt", schreibt Freud, „nicht nur die Äuße­
rungen der Reue und die Versuche der Versöhnung, sondern 
dient auch der Erinnerung an den Triumph über den Vater."15 
Äußerungen der Reue und Erinnerung an den Triumph sind als Re­
sultat des Ödipus-Komplexes also auch Vertextungen: ihnen ent­
springen Erzählungen. Keinen Vater zu haben, bedeutet in die­
sem Sinne Verzicht auf die emotionale Struktur des Knaben, der 
sich mit seinem Vater auseinanderzusetzen hat:

Der aus der Nebenbuhlerschaft bei der Mutter hervorgerufene Haß 
kann sich im Seelenleben des Knaben nicht ungehemmt ausbreiten, er 
hat mit der seit jeher bestehenden Zärtlichkeit und Bewunderung für 
dieselbe Person zu kämpfen, das Kind befindet sich in doppelsinniger 
-a m b iv a le n te r  -  Gefühlseinstellung gegen den Vater und schafft sich 
Erleichterung in diesem Ambivalenzkonflikt, wenn es seine feindseli­
gen und ängstlichen Gefühle auf ein Vatersurrogat verschiebt.16

Eben diese Polarität, die Barthes auf die Formel einer „Dialektik 
von Rührung und Haß" (s.o.) bringt, stellt die Kategorien der 
anthropologischen Narrativik, die für Barthes zunächst offen­
sichtlich der väterlichen Stimulanz bedarf, „s'il est vrai que tout 
recit (tout devoilement de la verite) est une mise en scene du Pere 
(absent, cache ou hypostasie)".17 Eine solchermaßen ödipale Er­
zähltheorie formuliert Barthes auch in seiner Introduction a l'ana- 
lyse structurale des recits, deren letztes Wort bezeichnenderweise 
Ödipus ist und hat:

Bien qu'on n'en sache guere plus sur l'origine du recit que sur celle du 
langage, on peut raisonnablement avancer que le recit est contemporain

13 F r e u d  1948, 270.
14 Nicht zu übersehen ist dabei die Historizität der Abhandlung. „Die 

Thesen sind schließlich nicht nur überkommen, sondern auch in hohem 
Maße problematisch, da eine Analogie von individuellem Kindesalter 
und ,primitiven' Völkern ebenso unhaltbar wie diskriminierend ist." 
(K im m ic h  2017,112)

15 F r e u d  1961, 175.
16 F r e u d  1961, 157.
17 BARTHES 1973, 20. Dt.: „Wenn es wahr ist, daß jede Erzählung (jede Ent­

hüllung der W ahrheit) eine Inszenierung des (abwesenden, verborge­
nen oder hypostasierten) VATERS ist." ( B a r t h e s  2010,17)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 91

du monologue, creation, semble-t-il, posterieure a celle du d ialogue; en 
tout cas, sans vouloir forcer l'hypothese phylogenetique, il peut etre 
significatif que ce soit au meme moment (vers l'äge de trois ans) que le 
petit de l'homm e « invente » a la fois la phrase, le recit et l'ffidipe.18

Was also, s'il n'y a plus de Pere, a quoi bon raconter des histoires ? 
Der ,Tod des Vaters' beschreibt daher auch den Abschied von 
einer Literatur, deren innerer Zusammenhalt sozial geprägt und 
emotional strukturiert war. Literatur nach dem Vater bringt da­
gegen kein erzählendes Subjekt mehr in Position und ist auch 
kein (illusionärer) Persönlichkeitsentwurf mehr, sondern gestal­
tet sich eher, wie etwa die Werke im Umfeld des Oulipo-Kreises, 
als Formexperiment. In Texten wie Perecs Disparition (1969), ei­
nem Roman, der ohne ,e' auskommt, weicht das ödipale Erzäh­
len der formalen contrainte.

Das Ungenügen an einer Literatur, die in ihre väterliche 
Origo verstrickt bleibt, wirft daher noch eine weitere Frage auf: 
Für eine mögliche Theorie des Textes thematisiert Barthes näm­
lich auch die Möglichkeit einer Sprache des sich vom Alten ab­
hebenden Neuen. In den Essays über Die Lust am Text artikuliert 
sich die Reflexion der eigenen Möglichkeit als Überdruss am 
Überlieferten: „J'ecris parce que je ne veux pas des mots que je 
trouve : par soustraction."19 Gegenwart muss sich am „Gegen­
satz zwischen dem Alten und dem Neuen" abarbeiten und ihren 
Verfall aushalten: ,,[T]out langage ancien est immediatement 
compromis, et tout langage devient ancien des qu'il est repete."20 
Diese Alterung mache die Sprache zum „langage de repetition", 
dem jede Lust abhanden gekommen sei, weil er nicht dem Be­
dürfnis nach Neuem entsprechen könne.21 Seine wesentliche

18 BARTHES 19 6 6 , 27 . Dt.: „Obgleich man über den Ursprung der Erzäh­
lung kaum mehr weiß als über den der Sprache, kann man mit gutem 
Grund annehmen, daß die Erzählung ein Zeitgenosse des Monologs ist, 
einer Schöpfung, die, so scheint es, zeitlich nach der des Dialogs anzu­
setzen ist; ohne die phylogenetische Hypothese überfordern zu wollen, 
kann es jedenfalls signifikant sein, daß das Kleinkind zum selben Zeit­
punkt (im Alter von etwa drei Jahren) sowohl den Satz als auch die 
Erzählung und den Ödipus ,erfindet'." (BARTHES 1 9 8 8 ,1 3 6 -1 3 7 )

19 BARTHES 1973 , 65 . Dt.: „Ich schreibe, weil ich von den Wörtern, auf die 
ich stoße, keine will: mich entziehend." (BARTHES 20 1 0 , 53)

20 BARTHES 1973 , 66 . Dt.: „Jede alte Sprache wird unverzüglich in Mitlei­
denschaft gezogen, und jede Sprache wird alt, sobald sie wiederholt 
w ird." (B a r t h e s  2 0 1 0 , 53 )

21 B a r t h e s  19 7 3 , 62.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


92 Q u i n t u s  I m m is c h

Opposition bestehe „entre l'exception et la regle. La regle, c'est 
l'abus, l'exception, c'est la jouissance."22 Barthes konzipiert sei­
nen Text der Lust als Ausbruch und Normverstoß, als , Störung' 
einer traditionellen Ordnung. Totale Restriktion und vollstän­
dige Expressivität stehen sich hier als Pole gegenüber und mit 
ihnen auch eine jeweilige Subjekttheorie: Die Sprache purer Wie­
derholung ist das System eines dezentrierten Subjekts, während 
die individuelle, ,neue' Sprache gerade die Ausdrucksweise ei­
nes sich selbst bestimmenden Subjekts ist: „l'erotique du Nou­
veau a commence des le XVIIIe siede",23 also der Zeit des sich 
behauptenden Subjekts der Aufklärung.

Barthes' Theorie speist sich aber gerade auch aus einem ka- 
tegorialen Entzug. Es geht gar nicht so sehr darum, im antitheti­
schen Paradigma der Sprachen eine eindeutige Auswahl zu tref­
fen.

Deux bords sont traces : un bord sage, conforme, plagiaire (s'il s'agit de 
copier la langue dans son etat canonique, tel qu'il a ete fixe par l'ecole, 
le bon usage, la litterature, la culture), et un autre bord, mobile, vide 
(apte a prendre n'im porte quels contours), qui n 'est jam ais que lieu de 
son e ffe t : lä ou s'entrevoit la mort du langage. Ces deux bords, Ze com- 
promis qu'ils mettent en scene, sont necessaires. La culture ni sa destruc- 
tion ne sont erotiques ; c'est la faille de l'une et de l'autre qui le devient. 
Le plaisir du texte est semblable a cet instant intenable, impossible, 
purement romanesque, que le libertin goüte au terme d'une machination 
hardie, faisant couper la corde qui le pend, au moment ou il jouit.24

22 B a r t h e s  1973, 67. Dt.: „zwischen der Ausnahme -und der Regel. Der Miß­
brauch ist die Regel, die W ollust ist die Ausnahme." (B a r t h e s  2010,62)

23 BARTHES 1973, 65. Dt.: „die Erotik des NEUEN hat mit dem 18. Jahrhun­
dert begonnen" (B a r t h e s  2010, 53).

24 B a r t h e s  1973, 14-15. Dt.: „Zwei Seiten werden abgegrenzt: eine brave, 
konforme, plagiatorische Seite (es geht darum, die Sprache in ihrem ka­
nonischen Zustand zu kopieren, so wie sie von der Schule, dem guten 
Gebrauch, der Literatur, der Kultur fixiert wurde), und eine andere Seite, 
die mobil, leer ist (fähig, beliebige Konturen anzunehmen), immer nur 
der Ort ihres Effekts: dort, wo der Tod der Sprache absehbar wird. 
Diese beiden Seiten, der Kompromiß, den sie in Szene setzen, sind notwen­
dig. W eder die Kultur noch ihre Zerstörung sind erotisch; dies wird erst 
die Spalte zwischen der einen und der anderen. Die Lust am Text 
gleicht jenem unhaltbaren, unmöglichen, rein romanhaften Augenblick, 
den der Libertin am Höhepunkt einer gewagten Maschinerie genießt, 
wenn er das Seil, an dem er hängt, im Augenblick seiner W ollust kap­
pen läßt." (B a r t h e s  2010,15)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 93

Es ist ein begrifflicher Sprung in die Mitte, der die Überwindung 
der Oppositionen erlaubt. Auch hier geht Barthes von zwei Hal­
tungen gegenüber Sprache, zwei ,Verwendungsweisen' von 
Sprache aus, doch mit der begrifflichen Unbestimmtheit des 
Dritten verliert auch an Reiz, was als dichotome Option galt: 
,,[w]eder die Kultur noch ihre Zerstörung". Dieses atopische 
Neutrum25 ist als Kluft zwischen beiden der narrative, romanhafte 
Raum, in dem „sich die Differenz von Ungeschiedenheit und 
Differenzierung, von Nicht-Code und Code auffaltet".26 Die be­
griffliche Arbeit fällt der Literatur zu.

Texttheorie jenseits ödipaler Erdrückung hat also die para­
doxe Spannung auszuhalten, einerseits neu sein zu müssen, es 
andererseits nicht zu können, begriffliche Arbeit ohne Innovati­
onsillusionen verrichten zu müssen. A quoi bon raconter des histo- 
ires ? -  Das ist also gar keine rhetorische Frage, sondern eine 
ernste Überlegung, deren Zweifel schließlich jenseits von Ödi­
pus nach einem anderen Mythos verlangt. Der disziplinäre Aus­
weg, den Barthes eröffnet, liegt in der Fiktionalisierung der The­
orie:

(Le monument psychanalytique doit etre traverse -  non contoume, 
comme les voies admirables d'une tres grande ville, voies a travers 
lesquelles on peut jouer, rever, etc. : c'est une fiction.)27

Die Psychoanalyse wird also in Barthes' literaturtheoretischem 
Essay buchstäblich ein- und ausgeklammert. Sie als Fiktion zu 
betrachten, die gleichwohl durchschritten, aber nicht umgangen 
werden darf, dann jedoch zum Träumen einlädt, lässt die Psycho­
analyse die theoretische Ebene wechseln. Wie Freud durch das 
imaginäre Rom schreitet und die Stadt zum Ebenbild der Psyche 
erklärt,28 schreitet Barthes durch das Monument der

25 Der Begriff wird dann auch im Zentrum seiner zweiten Vorlesung am 
College de France stehen (B a r t h e s  20 0 2 b ).

26 K o s c h o r k e  2 0 0 4 , 179.
27 B a r t h e s  1973 , 9 2 -9 3 . Dt.: „(Das Monument der Psychoanalyse muß 

durchquert werden -  nicht umgangen, wie die prachtvollen Alleen ei­
ner sehr großen Stadt, Allen, auf denen man spielen, träumen kann 
usw.: Das ist eine Fiktion.)" (B a r t h e s  2 0 1 0 , 74)

28 Rom dient Freud in Das Unbehagen in der Kultur zur Illustration der 
nichts vergessenden Psyche: „Es bedarf kaum noch einer besonderen 
Erwähnung, daß alle diese Überreste des alten Roms als Einsprengun­
gen in das Gewirre der Großstadt aus den letzten Jahrhunderten seit 
der Renaissance erscheinen. Manches Alte ist gewiß noch im Boden der

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


94 Q u i n t u s  I m m is c h

Psychoanalyse. Doch während die Psychoanalyse bei Freud 
noch die Methode des Hindurchgelangens und Orientierens 
war, ist sie bei Barthes im theoretischen Irgendwo längst ,Teil 
von Rom' geworden: nicht mehr der Weg, der durch Rom hin­
durchführt. Der theoretische Parcours führt nicht in ihre Verwei­
gerung, sondern gerade mitten durch die Psychoanalyse hin­
durch und liest sie literarisch. Sie ist jetzt nicht mehr Methode, 
sondern ideengeschichtliches Substrat. Und wo Ödipus wieder 
Literatur wird, öffnet sich seine theoretische Position der Umbe­
setzung.

3 Anfangslosigkeit

Die Suche nach einer Literatur, s'il n'y a plus de Pere, führt Barthes 
abermals in die Mythologie. Die beim Wort genommene Vater­
losigkeit macht mythologisches Personal notwendig, dessen El­
tern schlicht unbekannt sind. In der autobiographischen Schrift 
Roland Barthes par Roland Barthes wird die Frage, was nun Text 
sei, daher nicht mehr mit Ödipus, sondern der Nymphe Echo be­
antwortet:

Par rapport aux systemes qui l'entourent, qu'est-il ? Plutöt une cham­
bre d'echos : il reproduit mal les pensees, il suit les mots ; il rend visite, 
c'est-a-dire hommage, aux vocabulaires, il invoque les notions, il les re- 
pete sous un nom [.. .].29

Die Verschiebung besitzt ihre strikte genealogische Motivierung 
in der Abwesenheit des Vaters, denn Echos Eltern sind unbe­
kannt. Die Substitution geschieht dabei in der subtilsten, beiläu­
figsten Form, indem die mythische Nymphe, die ja ihren Körper 
verliert, durch die Materialität des Signifikanten nur verdeckt 
besprochen und kaum mehr als Person wahrgenommen wird. 
Der Mythos verschwindet hinter der Minuskel, löst sich im Plu­
ral auf. Eine solche Verwischung wird nötig, weil Barthes den 
Signifikanten jetzt als Sirene auffasst: „le signifiant comme 
sirene".30 Wenn der Signifikant zur mythologischen

Stadt oder unter ihren modernen Bauwerken begraben. Dies ist die Art 
der Erhaltung des Vergangenen, die uns an historischen Stätten wie 
Rom entgegentritt." (F r e u d  1968 , 4 2 7 )

29 B a r t h e s  19 7 5 , 78. Dt. s ie h e  Fußnote 60.
30 B a r t h e s  1 9 7 5 , 174 . Barthes bezieht sich dabei auf eine von ihm selbst 

vorgenommene Einteilung seiner intellektuellen Biographie in

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 95

Meerjungfrau wird, die mit ihrem Gesang die Vorbeiziehenden 
anlockt, um sie zu töten, entwirft Barthes damit ein Komplement 
zur Denkfigur des Alten und Neuen. Die Entscheidung zwischen 
Kultur und ihrer Zerstörung, der Barthes mit dem Sprung in die 
dazwischenliegende Kluft ausgewichen war, stellte noch ein 
sprechendes Autorsubjekt vor die Wahl einer eigenen Sprache. 
Die Subjekthaftigkeit hat jetzt die Seiten gewechselt: Als Sirene 
ist der Signifikant, der Text selbst aktiv, das frühere Subjekt nur 
noch passiv der Verführung und Tötung ausgesetzt. Indem der 
Mythos der Echo durch die Arbeit an seinem Signifikanten nur 
noch ,unscharf' in den Blick kommt, gewinnt er einen doppelten 
Raum: Die Echokammer wird nicht nur zur begehrten Kluft, zum 
Nirgendwo zwischen tradiertem Code und dessen Vernichtung, 
sondern auch zu dem Ort, an dem Rettung vor der Tötung, also 
Absorption des Subjekts durch den sirenenhaften Signifikanten 
möglich ist.

Die Rede von einer Echokammer -  chambre d'echos -  ist per- 
formativ: Sie betreibt auf der Ebene des Signifikanten, was ihr 
Signifikat ,weiß'. Denn der Mythos von Narziss und Echo macht 
sich in seiner prominentesten Erzählung bei Ovid die Fragen von 
Tradition und Neuheit, Kultur und Zerstörung, textueller Kon­
formität und Individualität, dann auch von anthropologischem 
und formrestriktivem Erzählen zum Thema.31 Im dritten Buch 
der Metamorphosen ist Echo die uocalis nymphe, quae nec reticere 
loquenti / nec prior ipsa loqui didicit.32 Ihre Biographie beschreibt 
den Übergang von einer Erzählerin zu einer Leserin (Hörerin) 
durch die Bestrafung der Juno: Echo deam longo prudens sermone

Schaffensphasen, denen er jeweils einen „Intertexte" zuordnet. Diese 
Intertexte (früh Sartre, Marx und Brecht, dann Saussure, schließlich Söl­
lers, Kristeva, Lacan und zuletzt Nietzsche) seien, präzisiert Barthes, 
„pas forcement un champ d'influences ; c'est plutöt une musique de fi- 
gures, de metaphores, de pensees-mots ; c'est le signifiant comme sirene 
[ . . . ] "  (BARTHES 1975, 174). Dt.: „nicht unbedingt ein Feld von Einflüs­
sen; vielmehr eine Musik von Figuren, Metaphern, W ort-Gedanken; es 
ist der Signifikant als Sirene" (B a r t h e s  1978,158).

31 Bei Ovid sind nach aktueller Überlieferung die beiden Mythen erstmals 
verbunden, vgl. R o s a t i 1983, 21-23; C a n c ik  1967, 45; D Ö r r ie  1967, 56; 
H a m il t o n  2009,18-19; H a r d ie  2002,154; M ä n n l e in -R o b e r t  2007, 321.

32 V. 358. Dt.: „ [...] die plaudernde Nymphe, die weder schweigen kann, 
w enn man spricht, noch selbst gelernt hat als erste zu sprechen [ ...]"  
(Übersetzung hier und im Folgenden: OviDIUS NASO 2004a).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


96 Q u i n t u s  I m m is c h

tenebat.33 Sie habe die Göttin durch Erzählungen davon abgehal­
ten, rechtzeitig zum ehebrechenden Zeus zu gelangen, wodurch 
die Nymphen entwischten. Ihr Frevel liegt auch im Versuch ihrer 
eigenen Ubersteigung: Als doch sterbliche Göttin steht die Nym­
phe zwischen Menschen und Göttern. Sich durch das Erzählen 
zu den Göttern aufzuschwingen (die Verhältnisse zwischen 
ihnen beeinflussen zu wollen), Partei zu ergreifen fü r  und gegen 
eine Gottheit -  dies muss sanktioniert werden. Junos Bestrafung 
fällt daher auf eine Einschränkung der Erzählbarkeit: 'huius' ait 
‘linguae, qua sum delusa, potestas / parua tibi dabitur'.34 Hier wird 
auch eine strikte Grenze gezogen und aus der Potentialität alles 
Sagbaren eine nur mehr kleine Menge herausgeschnitten. Der 
Mythos straft sich selbst und schafft das Bild seiner Begrenzung, 
insofern die in ihm steckende Energie der Ursprungserzählung 
sich gegen ihn selbst richtet: Er erzählt sich in eine literarische 
Anfangslosigkeit. Denn Echo in fine loquendi / ingeminat uoces.35 
Sie verdoppelt nicht nur, wo zu Ende gesprochen wurde, son­
dern sie wiederholt auch in fine loquendi: am Ende des Sprechens 
überhaupt. Der Mythos von Echo ist also auch eine Ursprungs­
erzählung,36 die paradox gerade den Ursprung verweigert und 
stattdessen den Anfang immer aufschiebt: Literarische Anfangs­
losigkeit ist nicht schlicht der Mut, auf Ursprünge zu verzichten, 
sondern differance: Aufschub ohne Ursprünglichkeitsbedürfnis. 
Der Mythos zieht seine eigene Grenze, die schon keine mehr ist.

Gerade deswegen muss sich Narziss vor Echo fürchten: ille 
fugit [...].37 In seiner Ablehnung artikuliert sich nicht allein die 
Eitelkeit eines einsamen Schönlings,38 sondern auch die Angst

33 V. 364. Dt.: „ [...] hielt jene schlau die Göttin mit langem Geschwätz auf

34 V. 366-367. Dt.: „Uber diese Zunge, die mich zum besten hielt, soll w e­
nig Macht dir bleiben; ganz kurz nur wirst du die Stimme gebrauchen!"

35 V. 368-369. Dt.: „[S]eitdem wiederholt Echo nur das Ende der Rede und 
spricht nur nach, was sie gehört hat."

36 Aus diesem Aspekt konstituiert sich der Text auch: Er thematisiert 
nicht nur das Echo als Phänomen der W iederholung, sondern ist selbst 
Echo vieler anderer Texte, zeichnet sich also durch „Echo-Effekte" (H a ­
m i l t o n  2009, 25) aus; vgl. auch K ru p p  2009, 90-91. Ausführlich zu in- 
tertextuellen Bezügen: H a r d ie  2002,150-163 und -passim.

37 V. 390. Dt.: „Narziß aber flieht [...]."
38 sed (fuit in tenera tarn dura superbia form a) I nulli illum iuuenes, nullae teti- 

gere puellae. (V. 354-355) Dt.: „[D]och bei seiner zarten Schönheit besaß 
er einen so spröden Stolz: Ihn hat kein Jüngling gerührt und keines der 
Mädchen."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 97

vor einer Bedrohung seiner Originalität. Er windet sich daher 
aus der räumlichen Begrenzung durch Echos Umarmung, doch 
sein Schicksal ist durch den Fluch eines enttäuschten Verehrers 
längst besiegelt.39 Ironischerweise wird daher gerade ihm, der 
Echos Wiederholungsfiguren so strikt ablehnt, die Verdoppe­
lung der Welt zum Verhängnis.40 Er kennt schlicht keine Strate­
gien für den Umgang mit Wiederholungen und Verdopplungen 
und muss daher sterben. Narziss ist nämlich der erste, der über­
haupt in den Spiegel blickt:

fon s erat inlimis, nitidis argenteus undis, 
quem neque pastores neque pastae monte capellae 
contigerant aliudue pecus, quem nulla uolucris 
necfera turbarat nec lapsus ab arbore ramus [ . . . ] .41

Sein erster Blick auf die Wasseroberfläche markiert den Anfangs­
punkt einer langen Kulturgeschichte der Spiegel, die ihn mit den 
anthropologischen Kulturtechniken der Selbstbeobachtung und 
der Weltverdoppelung assoziieren wird.42 Weil es sich aber um 
das erste Bild handelt, gibt es noch keine Topik für Narziss: Was 
ihm ,neu' scheint, hat daher keinen Ort in einer räumlich konzi­
pierten Vorstellung der Auffindbarkeit der Stoffe, sein Spiegel­
bild liegt in der Ortlosigkeit des Spiegels, est nusquam.43 Ihn als 
den schönen Inbegriff der Originalität erblickt Echo daher auch 
per deuia rura uagantem .44
Sein eigenes Spiegelbild ist wegen seiner Neuheit in der Topik 
nicht zu verorten, die Objekte in dieser Entstehungsszene der

34 sic amet ipse licet, sic non potiatur amato (V. 405). Dt.: „So soll er selbst
auch lieben, so nicht den Geliebten gewinnen!"

40 Zur Ironie der Episode sind HARDIE 2 0 0 2  und KRUPP 2 0 0 9  maßgeblich.
41 V. 4 0 7 -4 1 0 . Dt.: „Da war eine lautere Quelle, wie Silber glänzte ihr W as­

ser; bis zu ihr waren weder Hirten noch auf Bergen weidende Ziegen 
noch anderes Herdenvieh vorgedrungen. Kein Vogel, kein Wild hatte 
sie je  getrübt, kein Ast, vom Baume gefallen."

42 Z . B. F o u c a u l t  19 9 4 ; M a c h o  2002 .
43 quod petis est nusquam [...]. (V. 433) Dt.: „Was du ersehnst, ist nirgends

44 V. 370 . Dt.: „ [...] den Narziß entlegene Fluren durchstreifen sah [...] ."  
Vgl. daher auch HAMILTON 20 0 9 , 20 : „Bei Ovid wird das Problem [der 
Spiegelung] zu einem der Ursprünglichkeit, was durch die Tatsache 
unterstrichen und verkompliziert wird, dass Echo jeglicher Herkunft 
beraubt ist."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


98 Q u i n t u s  I m m is c h

Kunst sind nicht auffindbar: non tarnen inuenio,45 muss der sich 
selbst bespiegelnde Narziss klagen. Als er aber feststellt, dass er 
selbst Objekt seiner Kunst ist, sich notwendigerweise auf der 
Spiegelfläche wiederholt, sehnt er sich nach Differenz und damit 
einer neuen Andersartigkeit, die die Wiederholung negierte: o u- 
tinam a nostro secedere corpo possem! / uotum in amante nouum: uel- 
lem quod amamus abesset!46 Einer von beiden muss, weil sie nur 
aufeinander verweisen, sich ändern: entweder der Narziss, der 
sich über das Wasser beugt, oder -  ein neuer Wunsch -  das Spie­
gelbild. Echos Möglichkeiten werden durch eine Grenzziehung 
eingeschränkt; Narziss will durch diese Operation zu Vielfältig­
keit gelangen. Weil sein Wunsch ein Irrealis bleibt (uellem ... ab­
esset), muss er letztlich sterben; die Kopräsenz des Doppelten 
provoziert seinen Selbstmord. Dass er sich die Brust durch­
schlägt, erfüllt daher auch eine im Anblick der Gefahr ausge­
sprochene Drohung, die Abstand und Differenz zu Echo gewin­
nen sollte:

illefugitfugiensque 'manus complexibus aufer;
ante’ ait 'emoriar, quam sit tibi copia nostri'.47

Tod statt Wiederholung: Sein Tod ist mythisch im emphatischen 
Sinne. Er stirbt in und mit seiner Erzählung, an der Nähe seiner 
Erzählung: [...] nunc duo concordes anima moriemur in una.4S

4 Kontexte und Systeme

Doch damit ist noch nicht die ganze Episode von Narziss und 
Echo erzählt. Die von Juno bestrafte Nymphe ist nicht einfach 
resonabilis. Stattdessen liegt ihren Redeweisen eine feine Ökono­
mie der Bedeutungen zugrunde. Es handelt sich gerade nicht um

45 '[ ...]  et placet et uideo, sed quod uideoque placetque, I non tarnen inuenio.'
(tantus tenet error amantem!) (V. 446-447) Dt.: „Es gefällt mir, ich sehe es, 
doch was mir gefällt, was ich sehe, finde ich trotzdem nicht. Solcher 
W ahn betört den Verliebten!"

46 V. 467-468. Dt.: „O könnte ich doch diesen meinen Körper verlassen! 
Könnte doch -  ein unerhörter W unsch für einen Liebenden -  mein Ge­
liebter fern von mir sein!"

47 V. 390-391. Dt.: „Narziß aber flieht, und im Fliehen ruft er: ,Laß von der 
Umarmung! Eher sterbe ich, als daß ich dir verfiele!'"

48 V. 473. Dt.: „Nun aber sterben wir beide und hauchen gemeinsam eine 
Seele aus."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 99

eine „Unsprache", deren einzige Logik in der Spiegelung läge.49 
Echo, quae [...] nec prior ipsa loqui didicit,50 kann zwar nur wieder­
holen, was zunächst gesagt worden sein muss; doch anstatt nur 
zu „vervielfältigen, ohne ein tatsächlich Anderes hervorzubrin­
gen",51 liegt in Echos Rede ein geschicktes System subtiler Ver­
änderungen, in denen die Wiederholungen des Gesagten die Be­
deutungen verschieben.

dixerat ‘ecquis adest?’ et 'adest' responderat Echo, 
hic stupet, utque aciem -partes dimittit in omnes, 
uoce 'ueni’ magna clam at;uocat illa uocantem. 
respicit et rursus nullo ueniente 'quid' inquit 
'mefugis?' et totidem quot dixit uerba recepit. 
perstat et alternae deceptus imagine uocis 
'huc coeamus'ait, nullique libentius umquam  
responsura sono 'coeamus' rettulit Echo 
et uerbisfauet ipsa suis egressaque silua 
ibat ut iniceret sperato bracchia collo. 
illefugitfugiensque ‘manus complexibus aufer; 
ante' ait ‘emoriar, quam sit tibi copia nostri.' 
rettulit illa nihil nisi 'sit tibi copia nostri.’52

Schon Echos erste Antwort macht die Verselbstständigung offen­
sichtlich. Echo antwortet Narziss auf eine Frage, die er seinen 
Gefährten gestellt hat, weil sie muss, und so „ist es die Sprache, 
die spricht, nicht der Autor."53 Dass hier die Sprache, nicht das 
Autorsubjekt spricht, wird an der Verschiebung ins Impersonelle 
deutlich: Echo muss von sich in der dritten Person sprechen

45 K r u p p  2 0 0 9 , 95.
50 V . 358 . Dt.: „ [...] noch selbst als erste zu sprechen vermag [...]" .
51 K ie n in g  20 0 9 , 89.
52 V . 3 8 0 -3 9 1 . Dt.: „ [...] und schrie: ,Ist jemand hier?' -  ,Hier!' antwortete 

Echo. Er stutzt, läßt seinen Blick in die Runde schweifen und ruft mit 
lauter Stimme: ,Komm her!' Sie ruft dem Rufenden wieder. Er sieht sich 
um, und als auch jetzt niemand auftaucht, fragt er: ,W as fliehst du vor 
mir?' Und ebenso viele Worte, wie er gesprochen hat, vernimmt er. Er 
gibt nicht nach, so getäuscht durch den Schein einer Antwort, sagt er: 
,Hier vereinen wir uns!' Echo, die nie auf irgendeinen Ruf mit mehr 
W onne antworten wird, verläßt den Wald und nähert sich schon, daß 
sie um den Nacken die Arme, um  den ersehnten, ihm schlinge. Narziß 
aber flieht, und im Fliehen ruft er: ,Laß von der Umarmung! Eher sterbe 
ich, als daß ich dir verfiele' Jene gab nichts zurück als: ,Daß ich dir ver­
fiele!'"

53 B a r t h e s  2 0 0 2 a , 187.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


100 Q u i n t u s  I m m is c h

(adest)5i, und genau in dieser Operation entsteht eine Kluft zwi­
schen Sprache und Subjekt, die Narziss nicht kennt. „Der Aus­
druck einer Anwesenheit durch jemanden, der abwesend ist."55 
Echos Abwesenheit liegt also darin, sich nicht als Subjekt be­
haupten -  nicht ich sagen zu können - ,  weil sich im Prozess ihrer 
täuschenden Erzählungen eine Distanz zwischen sie und ihre 
Sprache geschoben hat und sie in ihrer Anfangslosigkeit keinen 
vergewissernden Ursprung erzählen kann. Echos Abwesenheit 
steht damit konträr zum Versuch zunehmender Anwesenheit 
durch körperliche Vereinigung. Was sie sagt, reduziert die Kon­
texte,56 indem das Gesagte widerhallt, aber seine situative Spezi­
fik verliert. Narziss möchte hervortreten, um wieder zu seinen 
Gefährten aufzuschließen (huc coeamus); Echo verzichtet auf das 
Deiktikon und überantwortet die Semantik des Verbes damit der 
Ambiguität: Ihr coeamus ist nicht mehr auf das Hervortreten aus 
den Wäldern beschränkt, sondern trägt die Semantik sexueller 
Vereinigung mit.57 Hier verkehrt sich die Ökonomie des begren­
zenden Mythos ins Gegenteil: Der Verlust an Kontextualität ent- 
grenzt die Semantik und öffnet sie der Ambiguität. Die Katastro­
phe erfolgt in dieser Logik, weil Echo hervortritt, ein letztes Mal 
konkret zu sein versucht, Kontexte erzeugt: Ihr In-Erscheinung- 
Treten ist das Bedürfnis nach Präsenz und leibhaftem Sinn,5S das 
nicht mehr erfüllt werden kann. Deswegen empfindet sie, von 
Narziss verschmäht, auch Scham, bedeckt die Körperpartie des 
Sprechens, ihr Gesicht, mit Laub, versteckt sich in Wäldern und 
Höhlen und verliert allmählich ihren Körper, bis nur noch das 
widerhallende Echo übrigbleibt: inde latet siluis nulloque in monte 
uidetur, / omnibus auditur; sonus est qui uiuit in illa.59

54 Vgl. HAMILTON 2 0 0 9 , 21 . Hamilton ist aber auch der Meinung, dass 
„Echo in der Tat geschickt vorgeht" und „Antworten geben kann, die 
passend und als Ausdruck ihrer Subjektivität erschienen" (HAMILTON 
2 0 0 9 , 21). Insofern versucht seine Lektüre auch für Echo Subjekthaf- 
tigkeit aufrechtzuerhalten.

55 H a m i l t o n  2 0 0 9 , 22 .
56 Zur Diskussion um die Kontexte des Sprechens D e r r id a  198 8  in Aus­

einandersetzung mit der kontextuell gebundenen Sprechakttheorie.
57 Vgl. auch K ie n in g  2 0 0 9 , 88  und R a v a l  2 0 0 3 , 2 1 2 -2 1 3 .
58 Vgl. BRAUNGART 1995 , wo allerdings die Literatur der Moderne unter­

sucht wird.
59 V. 4 0 0 -4 0 1 . Dt.: „Seitdem hält sie sich im W alde verborgen, man sieht 

sie auf keinem Berg, doch es hören sie alle. Der Ton ist's, was von ihr 
noch lebt."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 101

Die Reduktion der Kontexte wehrt sich gegen die Idee des 
Ursprungs. In ihr konvergiert, was ovidischer Mythos und 
Barthes' Theorie aus unterschiedlicher Richtung beleuchten, 
denn auch bei Barthes ist die Loslösung entscheidend:

L a  ch a m b re  d 'e c h o s
P a r ra p p o rt a u x  s y s te m e s  q u i l 'e n to u re n t, q u 'e s t- i l  ? P lu tö t u n e  c h a m ­
b r e  d 'e c h o s  : il re p ro d u it m a l le s  p e n se e s , il su it  le s  m o ts  ; il re n d  v is ite , 
c 'e s t -a -d ir e  h o m m a g e , a u x  v o c a b u la ire s , il invoque le s  n o tio n s , il le s  re - 
p e te  s o u s  u n  n o m ; il se  se r t d e  ce  n o m  c o m m e  d 'u n  e m b le m e  (p ra - 
t iq u a n t a in s i u n e  Sorte  d 'id e o g r a p h ie  p h ilo s o p h iq u e ) e t c e t  e m b le m e  le 
d is p e n s e  d 'a p p ro fo n d ir  le  S y stem e d o n t il e s t  le  s ig n ifia n t (q u i s im p le - 
m e n t lu i fa it  s ig n e). V e n u  d e  la  p s y ch a n a ly se  e t  se m b la n t y  re ster , 
« transfert », c e p e n d a n t , q u itte  a lle g r e m e n t la  S itu a tio n  re d ip e e n n e . L a - 
ca n ie n , « imaginaire » s 'e te n d  ju s q u 'a u x  c o n fin s  d e  1' « a m o u r-p ro p re  » 
c la ss iq u e . L a  « m auvaisefoi » so rt d u  S y stem e s a r tr ie n  p o u r re jo in d re  la  
c r it iq u e  m y th o lo g iq u e . « Bourgeois » reg o it to u te  la  ch a rg e  m a rx is te , 
m a is  d e b o rd e  sa n s  c e sse  v e rs  l 'e s th e tiq u e  e t  l 'e th iq u e . D e  la  so rte , sa n s 
d o u te , le s  m o ts  se  tra n s p o rte n t , le s  s y s te m e s  co m m u n iq u e n t , la  m o d e r - 
n ite  e s t  e ssa y e e  (co m m e  o n  e ssa y e  to u s  les  b o u to n s  d 'u n  p o s te  d e  ra d io  
d o n t o n  n e  c o n n a it  p a s  le  m a n ie m e n t), m a is  l 'in te r te x te  q u i es t a in s i c re e  
e s t a  la  le ttre  superficiel : o n  a d h e re  liberalem ent : le  n o m  (p h ilo so p h iq u e , 
p sy ch a n a ly tiq u e , p o litiq u e , sc ie n tifiq u e ) g a rd e  a v e c  so n  S y stem e 
d 'o r ig in e  u n  c o rd o n  q u i n 'e s t  p a s  c o u p e  m a is  q u i re s te  : te n a c e  e t flo t- 
ta n t. L a  ra iso n  d e  c e la  e s t  sa n s  d o u te  q u 'o n  n e  p e u t e n  m e m e  te m p s 
a p p r o fo n d ir  e t  d e s ire r  u n  m o t : ch e z  lu i, le  d e s ir  d u  m o t l 'e m p o rte , m a is  
d e  ce  p la is ir  fa it  p a rt ie  u n e  so rte  d e  V ib ra tio n  d o c tr in a le .60

60 BARTHES 1975, 78. Dt.: „Der W iderhallraum. W as ist er im Verhältnis zu 
den Systemen, die ihn umgeben? Eher ein W iderhallraum: er gibt 
schlecht Gedanken wieder, er folgt den Worten; er stattet Besuch ab, 
d.h. erweist seine Ehre den Vokabularien, er ruft Begriffe an und w ie­
derholt sie unter einem Namen; er bedient sich dieses Namens wie ei­
nes Sinnbilds (und praktiziert so eine Art philosophische Ideographie), 
und dieses Emblem entbindet ihn davon, das System vertiefen zu müs­
sen, dessen Signifikant es ist (ein Signifikant, der ihm einfach nur einen 
W ink gibt). Aus der Psychoanalyse kommend und dort, wie es scheint, 
verbleibend, verläßt d ie , Übertragung' unbekümmert die ödipale Situa­
tion. Das Lacansche ,Imaginäre' reicht bis hin zu der klassischen E ig en ­
liebe'. D ie , Unredlichkeit' kommt aus dem Sartreschen System und geht 
zur mythologischen Kritik über. ,Bourgeois' erhält das ganze marxisti­
sche Gewicht, geht jedoch immerfort zum Ästhetischen und zum Ethi­
schen über. Auf diese W eise werden sicherlich die W örter hin- und her­
bewegt, die Systeme kommunizieren miteinander, die M odernität wird 
ausprobiert (so wie man alle Knöpfe eines Radios ausprobiert, dessen 
Bedienung man nicht kennt), doch der Zwischen-Text, der hier

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


102 Q u i n t u s  I m m is c h

In der Echokammer hallen die Begriffe wieder, doch die Bindung 
an ihre ursprünglichen Systeme ist unsicher geworden: zwar 
vorhanden, aber nur noch superficiel. Die Kontexte sind redu­
ziert.

5 defigurer -  refigurer

Narziss stirbt. Seine Flucht vor Echo treibt ihn zur Quelle, wo er 
seinem Spiegelbild verfällt und sich schließlich tötet. Im Moment 
seines Todes taucht das inzwischen körperlose Echo noch einmal 
auf: Narziss verabschiedet sich von seinem Spiegelbild, dictoque 
'vale' 'vale' inquit et Echo.61 Diesmal folgen die Äußerungen un­
vermittelt aufeinander und dieses „Maximum an Identität und 
Nähe, das eine Sprache der Zweiheit zu bieten hat" ,62 markiert 
die Ablösung der Originalität durch das verschiebende Echo. 
Doch die Ablösung verbirgt sich: Die kontextuelle Reduktion hat 
hier überhaupt keine Auswirkungen auf die letzten Abschieds­
worte, deren Differenz in illusionärer Identität verschwindet. 
Echo ist schon nicht mehr sichtbar, ihr Echo schiebt sich an die 
Stelle des ,Urtextes' von Narziss und vollzieht seine eigene Na­
turalisierung. Dennoch geschieht dies nicht als Ursprungserzäh­
lung; Echo ist vielmehr ,einfach da'.

So endet der Mythos in der Körperlosigkeit seines Personals. 
Für seinen Ort in der Theorie Barthes' ist diese Auflösung des­
wegen relevant, weil er in seinen Essays über Die Lust am Text an 
die Körperlichkeit der Rhetorik erinnert:

Dans l'antiquite, la rhetorique comprenait une partie oubliee, censuree 
par les commentateurs classiques : Vactio, ensemble de recettes propres 
a permettre l'exteriorisation corporelle du discours : il s'agissait d'un

geschaffen wird, ist buchstäblich oberflächlich: es wird liberal zuge­
stimmt: der (philosophische, psychoanalytische, politische, wissen­
schaftliche) Name behält mit dem Herkunftssystem ein Bindeglied, das 
nicht abgeschnitten wird, sondern verbleibt: hartnäckig und auf- und 
abwiegend. Der Grund dafür ist sicherlich, daß man nicht zugleich ein 
W ort vertiefen und begehren kann: bei ihm ist das Verlangen nach dem 
W ort stärker, doch zu dieser Lust gehört eine Art doktrinale Vibration." 
(B a r t h e s  1978, 81-82; leider macht die Übersetzung Barthes' Theorie­
bewegung unkenntlich.)

61 V. 501. Dt.: „Er setzte noch hinzu: ,Lebe wohl!' -  ,Lebe w ohl!' erwiderte 
Echo."

62 K ie n in g  2009, 90.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 103

theätre de l'expression, l'orateur-comedien « exprimant » son indigna­
tion, sa compassion, etc.63

Zentral für diese Form der Körperlichkeit ist der Begriff der fi-  
gure, den Barthes 1977 in seinen Fragments d'un discours amoureux 
aus den ganz körperlichen Bewegungen Liebender gewinnt:

Dis-cursus, c'est originellement, l'action de courir ga et la, ce sont des 
allees et venues, des « demarches », des « intrigues ». L'amoureux ne 
cesse en effet de courir dans sa tete, d'entreprendre de nouvelles de­
marches et d'intriguer conter lui-meme. Son discours n'existe jamais 
que par bouffees de langage, qui lui viennent au gre de circonstances 
intimes, aleatoires. On peut appeler ces bris de discours des figures. Le 
mot ne doit pas s'entendre au sens rhetorique, mais plutöt au sens gym- 
nastique ou choregraphique ; bref, au sens grec : CTXqpa, ce n 'est pas le 
« Schema » ; c'est, d'une fagon bien plus vivante, le geste du corps saisi 
en action, et non pas contemple au repos : le corps des athletes, des 
orateurs, des statues : ce qu'il est possible d'immobiliser du corps 
tendu.64

Barthes entwickelt eine ,Topik', die aber nicht mehr nur sprach­
lich organisiert ist, sondern den Körper formt. Rhetorische actio 
und lebensweltlich-physische action treffen sich in den figures 
dieser Topik und sind nicht nur sprachliche Stilfiguren und Per­
mutationen, sondern auch Bewegungen des Körpers. „Une fi- 
gure est fondee", schreibt Barthes, „si au moins quelqu'un peut

63 B a r t h e s  1973,104. Dt.: „In der Antike umfaßte die Rhetorik einen heute 
vergessenen, von den klassischen Kommentatoren zensierten Teil: die 
actio, eine Gesamtheit von Leitlinien zur körperlichen Veräußerlichung 
des Diskurses: Es handelte sich um ein Theater des Ausdrucks, in dem 
der Redner-Schauspieler seine Entrüstung, sein Mitleid usw. ,aus- 
drückte'." ( B a r t h e s  2010, 83)

64 B a r t h e s  1977, 7-8. Dt.: „Dis-cursus -  das meint ursprünglich die Bew e­
gung des Hin-und-Her-Laufens, das ist Kommen und Gehen, das sind 
,Schritte', ,Verwicklungen'. Der Liebende hört in der Tat nicht auf, in 
seinem Kopf hin und her zu laufen, neue Schritte zu unternehmen und 
gegen sich selbst zu intrigieren. Sein Diskurs existiert immer nur in Ge­
stalt von Sprach-,Anwandlungen', die ihm nach Maßgabe geringster, 
aleatorischer Umstände zustoßen. Man kann diese Redebruchstücke Fi­
guren  nennen. Das W ort darf aber nicht im rhetorischen Sinne verstan­
den werden, sondern eher im gymnastischen oder choreographischen, 
kurz: im griechischen -  o xq p a , das ist nicht das ,Schema', das ist, in 
einem sehr viel lebendigeren Sinne, die Gebärde des in Bewegung er­
faßten und nicht des im Ruhezustand betrachteten Körpers, des Kör­
pers der Athleten, der Redner, der Statuen: das, was sich vom ange­
spannten, gestrafften Körper stillstellen läßt." ( B a r t h e s  2012,15-16)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


104 Q u i n t u s  I m m is c h

dire : » Comme c'est vrai, ga ! Je reconnais cette scene de lang- 
age. « "6S Die Sprache ist hier ,Szene', die Materialität des Kör­
pers und die Topik des Sprechens münden in eine semiotische 
Inventarisierung des Lebens:

On dit que seuls les mots ont des emplois, non les phrases; mais au 
fond de chaque figure git une phrase, souvent inconnue (inconsci- 
ente ?), qui a son emploi dans l'economie signifiante du sujet 
amoureux.“

Die  figure oszilliert also zwischen Intersubjektivität und Indivi­
dualität, Konvention und Innovation; sie ist eine kleine Anthro­
pologie des Bedeutens, die auch die körperlichen Einprägungen 
semiotischer Prozesse im Blick hat -  eine Intertextualität des Kör­
pers.

In Sade, Fourier, Loyola stellt Barthes einen Zusammenhang 
her zwischen dem Konzept der figure und der Möglichkeit, 
Neues zu sagen: „La meilleure des subversions ne consiste-t-elle 
pas ä defigurer les codes, plutöt qu'ä les detruire ?"67 Auch hier 
weicht Barthes der Zerstörung des Codes aus und begibt sich in 
die dekonstruktive ,Kluft' zwischen Kultur und deren Aufgabe, 
arbeitet sie nun aber aus dem Konzept der figure heraus. Defigu­
rer als „Aus-der-Figur-Bringen"68 verschiebt die figure und ver­
ändert sie. Der Mythos der Echo steht für diese Operation in pa­
radigmatischer Weise, weil er die Figur zunächst aufgibt, wenn 
von Echo nur die ewig widerhallende Stimme übrigbleibt, sie mit 
ihrem Körper auch ihre ,Gymnastik' und ,Choreographie' ver­
liert. Doch die Körperlichkeit der Essays über Die Lust am Text 
steht schon ein für einen Prozess, der refigurer genannt werden 
könnte: Wie in Barthes' Theorie der Tod des Autors die Geburt des 
Lesenden ermöglicht, bleibt von Echo nur die Stimme, damit der 
lesende Körper sich materialisieren kann. Die figure geht in einen 
neuen Körper über; die Schreibweise verschiebt sich.

[C]'est le langage tapisse de peau, un texte ou l'on puisse entendre le 
grain du gosier, la patine des consonnes, la volupte des voyelles, toute

65 B a r t h e s  19 7 7 , 8.
“  B a r t h e s  1977, 9.
67 B a r t h e s  1971, 127. Dt.: „Ist die beste Subversion nicht die, Codes zu

entstellen statt sie zu zerstören?" ( B a r t h e s  1974b, 141) Ottmar Ette be­
zieht diesen Passus auf Barthes' Haltung zum Mai 1968 ( B a r t h e s  2010, 
127).

68 B a r t h e s  2010,127.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 105

u n e  S te re o p h o n ie  d e  la  ch a ir  p r o f o n d e : l 'a r t ic u la t io n  d u  co rp s , d e  la  
la n g u e , n o n  ce lle  d u  sen s, d u  la n g a g e .69

[ . . . ]  p o u r  q u 'i l  re u ss isse  a  d e p o rte r  le  s ig n ifie  tre s  lo in  e t  a  je te r , p o u r 
a in s i d ire , le  c o rp s  a n o n y m e  d e  l 'a c te u r  d a n s  m o n  o re ille  : ga g ra n u le , 
ga g re s ille , ga c a re ss e , ga rä p e , ga c o u p e  : ga jo u it .70

Der Signifikant bleibt jetzt im lesenden Körper materiell und 
zeichnet sich durch seine Fühlbarkeit und zumal durch seinen 
Klang aus. sonus est qui uiuit in illa.

6 Mythos in der Theorie

Der Mythos der Echo bildet in Barthes' Theorie also den Schnitt­
punkt verschiedener Diskurse: Erstens verliert in ihm das mäch­
tige, männlich imaginierte Autorsubjekt seinen umworbenen, 
abgeschlossenen Körper. Doch dieser Verlust und Tod des Au­
tors geht mit einer Geburt der Leserin einher; nicht nur das La­
chen der Medusa, auch das Hallen der Echo ist ecriture feminine.71 
,,[N]ous savons", hält Barthes schon 1968 im Aufsatz über den 
Tod des Autors fest, „que, pour rendre ä l'ecriture son avenir, il 
faut en renverser le mythe : la naissance du lecteur doit se payer 
de la mort de l'Auteur."72 Renverser le mythe, ihn umdrehen: Der 
Mythos in der Theorie ist auch eine späte Antwort auf diese 
frühe Frage. Indem Barthes sich dem lesenden Körper zuwendet,

69 BARTHES 1973, 105. Dt.: ,,[E]s sucht vielmehr [...] nach von Haut über­
zogener Sprache, nach einem Text, in dem man das Korn der Kehle, die 
Patina der Konsonanten, die Lüsternheit der Vokale, eine ganze Stere­
ophonie, die tief ins Fleisch reicht, hören kann: das Artikulieren von 
Körper und Sprache, nicht von Sinn, von Sprachweise." (BARTHES 2010, 
83-84)

70 BARTHES 1973, 105. Dt.: „und schon gelingt es ihm, das Signifikat in 
w eite Ferne zu rücken und den anonymen Körper des Schauspielers 
sozusagen in mein Ohr zu werfen: Das körnt, das knistert, das strei­
chelt, das schabt, das schneidet: das lüstet." (BARTHES 2010, 84)

71 Pointiert gesprochen -  Barthes macht dieses feministische Programm 
noch nicht explizit, es zeichnet sich in seinem Aufsatz über den Tod des 
Autors aber ab und schlägt sich nicht minder im Auftreten Echos über­
haupt nieder. Im Sinne Blumenbergs weiß die poetische Sprache (die 
Metapher) hier bereits mehr als die theoretische Begrifflichkeit.

72 BARTHES 2002a, 45 . Dt.: „Wir wissen, dass der Mythos umgekehrt wer­
den muss, um der Schrift eine Zukunft zu geben. Die Geburt des Lesers 
ist zu bezahlen mit dem Tod des Autors." ( B a r t h e s  2000, 193)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


106 Q u i n t u s  I m m is c h

dessen Bewegungen immer schon durch Sätze codiert sind, ge­
langt er auch zu einer entschiedeneren Anthropologie: Wo die 
Intertextualitätstheorie die Zitathaftigkeit der Texte behauptet, 
behauptet Barthes die Zitathaftigkeit des Lebens. Die Aktualität 
des Mythos liegt also auch darin, dass er nicht nur Text, sondern 
auch ,Leben' schildert. A ufond de chaquefigure git une phrase.

Zweitens ist der Mythos der Echo auch Kommentar zu und 
Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit eines sich von Altem 
abgrenzenden, zuvor nie gedachten Neuen. Echo, die ,nur' zitie­
ren kann, ermöglicht eine Revision der Textualitätstheorie, inso­
fern sie als ,alter' Stoff ein nicht mehr ganz so Neues erlaubt: Mit 
ihr wird eine feine Theorie möglich, die sich den Binarismen äs­
thetischer Fragen des 18. Jahrhunderts entzieht; der wiederkeh­
rende Mythos löst die Widersprüchlichkeit einer sich vom Bishe­
rigen abhebenden Theorie auf. Barthes' Lektüre des Mythos ver­
schiebt ihn daher, wie er es formuliert, in die Kluft zwischen die 
Kultur und ihre Zerstörung, ist in diesem Sinne ,lustvoll' und 
dekonstruktiv.

Diese Transformation der Texttheorie wird, drittens, möglich 
durch die Anfangslosigkeit des Mythos. Echo, deren Eltern un­
bekannt sind, tritt in Barthes Theorie an die Stelle des Ödipus, 
der aus psychoanalytischer Sicht am Anbeginn der Erzählung 
stand; und Echo, die nicht die Initiative zum Sprechen ergreifen 
kann, entzieht sich der Vorstellung vom Ursprung und Anfang. 
Der Echo-Mythos ist als Mythos deswegen paradox, weil er ge­
rade keine Ursprungserzählung ist, sondern sich immer in Dis­
tanz zum Anfang bringt. Fiktionen des Anfangs leben von ihrer 
Tendenz zu Konkretionen und Kontexten; Echo hingegen bleibt 
unscharf und allein. Literarische Anfangslosigkeit ist daher der 
Mut, auf Ursprünge zu verzichten, Verankerungen zu lockern 
und narrative Feststellungen zu missachten. Der Mythos von 
Echo und Narziss bei Ovid, dann aber auch sein Auftauchen in 
der poststrukturalistischen Theorie bei Barthes zeigt noch einmal 
diese Vorstellung vom Ursprung und Anfang -  und ihr Ende.

Literaturverzeichnis

B a r t h e s , R o l a n d  1966, „Introduction ä l'analyse structurale des
r e c its " ,  Communications 8 ,1 - 2 7 .

B a r t h e s , R o l a n d  19 7 1 , Sade, Fourier, Loyola, P a ris .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 107

B a r t h e s , R o l a n d  1 9 7 3 , Le plaisir du texte, P a ris .

B a r t h e s , R o l a n d  1974a, Die Lust am 'Text, übers, v. Traugott Kö­
nig, Frankfurt am Main.

B a r t h e s , R o l a n d  1974b, Sade, Fourier, Loyola, übers, v. Maren 
Seil u. Jürgen Hoch, Frankfurt am Main.

B a r t h e s , R o l a n d  1 9 7 5 , Roland Barthes par Roland Barthes, P a ris .

B a r t h e s , R o l a n d  1 9 7 7 , Fragments d'un discours amoureux, P a ris .

B a r t h e s , R o l a n d  1978, Über mich selbst, aus dem Französischen 
von Jürgen Hoch, München.

B a r t h e s , R o l a n d  1988, „Einführung in die strukturale Analyse 
von Erzählungen", in: ders., Das semiologische Abenteuer, aus 
dem Französischen von Dieter Hornig, Frankfurt am Main.

B a r t h e s , R o l a n d  2000, „Der Tod des Autors", in: Fotis Jannidis 
(Hrsg.), Texte zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart, 185-193.

B a r t h e s , R o l a n d  2002a, „La mort de l'auteur", in: ders., ttuvres 
completes 3. 1968-1971, hg. v. Eric Marty, Paris, 40-45.

B a r t h e s , R o l a n d  2 0 0 2 b , Le neutre. Cours au College de France 
(1977-1978), hg. v. Thomas Clerc, Paris.

B a r t h e s , R o l a n d  2 0 0 6 , Am Nullpunkt der Literatur. Literatur oder 
Geschichte. Kritik und Wahrheit, übers, v. Helmut Scheffel, 
Frankfurt am Main.

B a r t h e s , R o l a n d  2010, Die Lust am Text, komm. v. Ottmar Ette, 
Frankfurt am Main.

B a r t h e s , R o l a n d  1S2012, Fragmente einer Sprache der Liebe, übers, 
v. Hans-Horst Henschen, Frankfurt am Main.

B r a u n g a r t , G e o r g  19 9 5 , Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der 
Moderne, Tübingen.

C a n c ik , H u b e r t  1967, „Spiegel der Erkenntnis (Zu Ovid, Met. III, 
339-510)", Der altsprachliche Unterricht 10/1,42-53.

C e z a n n e , P a u l  1980, Über die Kunst. Gespräche mit Gasquet. Briefe, 
hg. v. Walter Hess, Mittenwald.

D e r r id a , J a c q u e s  1988, „Signatur Ereignis Kontext", in: ders., 
Randgänge der Philosophie, hg. v. Peter Engelmann, übers, v. 
Gerhard Ahrens, Wien, 325-351.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


108 Q u i n t u s  I m m is c h

D ö r r ie , H e in r ic h  1967, „Echo und Narcissus (Ovid, Met. 3,341­
510). Psychologische Fiktion in Spiel und Ernst", Der alt­
sprachliche Unterricht 10/1, 54-75.

F o u c a u l t , M ic h e l  1994, „Des espaces autres", in: ders., Dits et 
Ecrits 1954-1988 4. 1980-1988, hg. v. Daniel Defert und 
Franois Ewald, Paris, 752-762.

F r e u d , S ig m u n d  1948, Gesammelte Werke 2. Die Traumdeutung. 
Uber den Traum, hg. v. Anna Freud et al., Ndr. Franfurt am 
Main.

F r e u d , S ig m u n d  31961, Gesammelte Werke 9. Totem und Tabu. Ei­
nige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neu­
rotiker, hg. v. Anna Freud et al., Ndr. Frankfurt am Main.

F r e u d , S ig m u n d  41968, „Das Unbehagen in der Kultur", in: ders., 
Gesammelte Werke 14, hg. v. Anna Freud et al., Ndr. Frankfurt 
am Main, 419-506.

G a s q u e t , J o a c h im  1978, „'Ce qu'il m 'a d it ... ' (extrait de Paul Ce­
zanne)", in: Michael Doran (Hrsg.), Conversations avec Ce­
zanne, Paris, 106-161.

H a m il t o n , J o h n  T. 2009, „Ovids Echographie", in: Eckart Goe- 
bel/Elisabeth Bronfen (Hrsg.), Narziss und Eros. Bild oder 
Text?, Göttingen, 18-40.

H a r d ie , P h il ip  2002, Ovid's Poetics oflllusion, Cambridge.

K ie n in g , C h r is t ia n  2 0 0 9 , „Narcissus und Echo. Medialität von 
Fiebe und Tod", Antike und Abendland 55, 8 0 -9 8 .

K im m ic h , D o r o t h e e  2017, „Kulturtheorie", in: Frauke
Berndt/Eckart Goebel (Hrsg.), Handbuch Literatur & Psycho­
analyse, Berlin/Boston, 110-126.

K o s c h o r k e , A l b r e c h t  2004, „Codes und Narrative. Überlegun­
gen zur Poetik der funktionalen Differenzierung", in: Walter 
Erhart (Hrsg.), Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder 
Erweiterung? DFG-Symposion 2003, Stuttgart, 174-185.

K r is t e v a , J u l ia  1972, „Bachtin, das Wort, der Dialog und der Ro­
man", übers, v. Michael Korinman und Heiner Stück, in: Jens 
Ihwe (Hrsg.), Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse 
und Perspektiven 3. Zur linguistischen Basis der Literaturwissen­
schaft II, Frankfurt am Main, 345-375.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


M ythische Anfangslosigkeit 'bei Ovid -und Barthes 109

K ru p p , J ö z s e f  2 0 0 9 , Distanz und Bedeutung. Ovids Metamorphosen 
und die Frage der Ironie, Heidelberg.

M a c h o , T h o m a s  2 0 0 2 , „Narziß und der Spiegel. Selbstrepräsen­
tation in der Geschichte der Optik", in: Almut-Barbara Ren- 
ger (Hrsg.), Narcissus. Ein Mythos von der Antike bis zum Cy­
berspace, Stuttgart/Weimar, 1 3 -2 5 .

M ä n n l e in -R o b e r t , Ir m g a r d  2 0 0 7 , Stimme, Schrift und Bild. Zum 
Verhältnis der Künste in der hellenistischen Dichtung, Heidel­
berg.

O v id iu s  N a s o , P u b l iu s  2004a, Metamorphosen, hg. u. übers, v. 
Gerhard Fink, Düsseldorf/Zürich.

O v id iu s  N a s o , P u b l iu s  2004b, Metamorphoses, hg. v. Richard J. 
Tarrant, Oxford.

R a v a l , S h il p a  2 0 0 3 , „Stealing the Language: Echo in ,Metamor- 
phoses' 3 " ,  in: Philip Thibodeau/Harry Haskell (Hrsg.), Being 
There Together. Essays in Honor o f Michael C. J. Putnam on the 
Occasion ofH is Seventieth Birthday, Afton, Minnesota, 2 0 4 -2 2 1 .

R o s a t i, G ia n p ie r o  19 8 3 , Narciso e Pigmalione. Illusione e spettacolo 
nelle Metamorfosi di Ovidio. Con un saggio di Antonio La Penna, 
Firenze.

S p iv a k , G a y a t r i C h a k r a v o r t y  19 9 3 , „Echo", New Literary His- 
tory 2 4 / 1 ,1 7 -4 3 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des 
Mythos für die christliche 

Wirklichkeitswahrnehmung. 
Märtyrerakten im spätantiken Christentum

J e n n if e r  H a r t m a n n  (G ö ttin g e n )

1 Einleitung

cüAoyw or, ö tl  pHwoni; pc xqi; qpcpai; Kai &Qac, xaüxqi;, xoü Aaßclv 
p C Q O i; CV ä Q L 0 p O  T Ö V  g a Q X Ü Q W V  CV T W  nO X r|Q LW  TO Ü  X q LOTOÜ O O U  CLi;  

äväoxaoTV C^qi; aimvlou ^uxö«; xc Kai owpaxoi; cv ä^Gapoxa 
nvcüpaxoi; äyiou .1

Dieses Gebet (ein Ausschnitt aus der Schrift Martyrium Polycarpi) 
spricht Polykarp, einer der ersten Märtyrer des frühen Christen­
tums, kurz vor seinem Martyrium im Angesicht seines Todes zu 
Gott. Es ist eine eindrückliche Stelle, an der man sieht, wie Chris­
ten der Antike die Martyrien ihrer Gemeindebrüder 
und -Schwestern aufgrund der Verfolgungen durch die römi­
schen Behörden gedeutet haben. Sein Martyrium ist im Märty­
rerbericht Martyrium Polycarpi festgehalten. Diese Quelle ver­
wendet erstmalig innerhalb der christlichen Literatur der Antike 
den Begriff paprüg im technisch-martyrologischen Sinne des 
Blutzeugen: Zeugen, die Märtyrer, waren fortan diejenigen, die 
aufgrund ihres Zeugnisses zu ihrem einzigen Herrn Jesus Chris­
tus starben.2 Das Martyrium Polycarpi gehört zu einer christlichen 
Literaturreihe, den sogenannten Märtyrerberichten, die unter 
dem Aspekt des Mythischen bisher nur spärlich betrachtet wor­
den sind.3

„Ich preise dich, dass du mich dieses Tages und dieser Stunde gewür­
digt hast, in der Zahl der Märtyrer Anteil zu haben an dem Kelche dei­
nes Christus, zur Auferstehung mit Leib und Seele in der Unvergäng­
lichkeit des Heiligen Geistes." (MartPol 14)
In vielen hagiographischen Texten nachkonstantinischer Zeit sind die 
Märtyrer keine Blutzeugen mehr, sondern Asketen in der Wüste. Der 
Tod war keine notwendige Bedingung mehr für ein Martyrium -  sie 
wurden zu Lebenszeugen; G e m e in h a r d t  2 0 1 4 , 35 .
Der Mythos in christlicher Literatur ist zwar seit BULTMANN ein Thema, 
jedoch erst seit kurzem in funktionaler und vergleichender Perspek­
tive. Die Patristik hat sich daran bisher nicht angeschlossen -  es ist

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


112 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Im Folgenden wird zum einen exemplarisch eine Analyse des 
Martyrium Polycarpi hinsichtlich mythischer Erzählmuster auf se­
mantischer und pragmatischer Ebene umgesetzt werden, die zei­
gen soll, ob und inwiefern christliche Märtyrerberichte der An­
tike mythische Narrative sind. Grundlage der Untersuchung ist 
die funktioniale Definition des Mythos von G e r h a r d  S e l l in . 
Zum anderen soll daraufhin die Leistungsfähigkeit der Katego­
rie des Mythos für die christliche Wirklichkeitswahrnehmung in 
Märtyrerberichten bestimmt werden.

2 „Leistung und Grenze des Mythos in Antike und 
Gegenwart"4

2.1 Christliches Verständnis des Mythos in der Antike

Mythologisch denken nur die anderen(?): Der Mythos wird in der 
Antike gern und weitläufig verwendet. „Die Mythologie ist in 
der antiken Gesellschaft [...] ein gängiges Erzähl- und Religions­
gut."5 Christliche Autoren der Antike sehen sich gezwungener­
maßen mit der griechisch-römischen Götterwelt konfrontiert 
und müssen sich dadurch auch mit der Mythologie auseinander­
setzen. „Das frühe Christentum sieht in den antiken Mythen 
durchweg das konkurrierende System paganer Theologie, deren 
Gehalt an Lehre es folglich auszuschalten sucht."6 Christliche 
Autoren der Antike distanzierten sich augenscheinlich vielfach

innertheologisch naheliegend und zugleich noch ungewöhnlich, vom 
M ythischen in den Märtyrerberichten zu sprechen. Zwei Beweggründe 
leiten mich bei meiner Fragestellung: Erstens möchte ich antike christ­
liche Texte gegen den Strich lesen -  die sich expressis verbis überwie­
gend polemisch gegenüber Mythen äußern. Zweitens halte ich die Un­
tersuchung des christlichen W irklichkeitsverständnisses mittels der Be­
trachtung mythologischer, narrativer Strukturen für sehr ertragreich, 
da die zusammenhängende Geschichte mit der literarischen Ausfor­
mung des Mythos in ein produktives Spannungsverhältnis gebracht 
wird.

4 So der Titel eines innovativen Sammelbandes zur Frage nach der My­
thosdefinition: Z g o l l /Kr a t z  2013.

5 V o n  H a e h l i n g  2006, 129.
6 H o r s t m a n n  1979, 7.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 113

von den paganen Mythen7 und stellten sie der Einzigartigkeit der 
Offenbarung Gottes gegenüber.8

Hier gilt es zunächst, mythologische von mythischen Texten 
zu unterscheiden.9 So waren zum einen die christlichen Autoren 
der Antike hierbei bemüht, die Mythen aufgrund ihres Inhalts 
(Polytheismus) zu diskreditieren, indem sie sie als lächerlich, 
sinnlos und unmoralisch bezeichneten. Zum anderen wurde der 
Mythos, verstanden als Kategorie eines mythischen Narrativs, 
als ein „Instrument der Polemik"10 verwendet, um die häreti­
schen Lehren von der Orthodoxie abzugrenzen. Der Mythos 
wurde somit zum „Kampfbegriff der religiösen Auseinanderset­
zung"11. Die antiken christlichen Autoren verwenden deshalb 
den Begriff Mythos auch nicht als Gattungsbezeichnung ihrer 
Texte. Sie lehnen den Mythos (als ein Narrativ mit mythischen 
Denk- und Argumentationsstrukturen) sowie die Mythen (dem 
Inhalt nach) gänzlich ab. Doch zeigt die konkrete Beobachtung, 
dass in der Antike zwischen dem Christentum und seiner (paga­
nen) Umwelt weit mehr Parallelen in den Bereichen Bildung, Li­
teratur und Kultur zu finden sind als früher angenommen.12 Und 
so oft sich auch die Autoren der christlichen Antike von mythi­
schen sowie mythologischen Texten distanzierten, scheint vor allem

7 So meint z. B. der christliche Philosoph Justin der Märtyrer aus dem 2. 
Jahrhundert: „Mythen sind nur ungeheuerliche Geschichten ohne je­
den geistigen Nährwert -  denn diese M ythen sind zwar vordergründig 
von ehrwürdigen Dichtern, tatsächlich aber von Dämonen zur Verfüh­
rung der M enschen ersonnen worden." Justin der Märtyrer Apologia I 
54, 1. Auch Clemens von Alexandrien, ein griechischer Theologe um 
200, hält abschließend über die paganen Mythen fest: „Auch wenn das 
M ythos ist, ertrage ich es nicht." Clemens von Alexandrien, Protreptikos 
2 , 2.

8 Vgl. V o n  H a e h l in g  2006, 130: „Im Vergleich zu ihrer eigenen Lehre 
erschien den Christen der griechische Mythos als vorübergehend, als 
Produkt einer naiven, unbeständigen W eitsicht, ja als Verzerrung der 
eigentlichen W ahrheit, die ausschließlich im christlichen Glauben zu fin­
den sei."

9 Es muss zwischen mythologischen Texten (Inhalt) und mythischen Denk- 
und Argumentationsstrukturen (Struktur und Funktion) unterschie­
den werden. Vgl. auch Gemeinhardt: Er unterscheidet hierfür den M y­
thos im Singular (Kategorie des Mythos) von Mythen im Plural (paga­
nen Mythen im inhaltlichen Sinne), GEMEINHARDT 2013, 250.

10 O e h l  2 0 0 5 , 311.
11 Ebd .
12 Siehe d a z u : M a r k s c h ie s  2 0 0 4 ; G e m e in h a r d t  2007 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


114 J e n n i f e r  H a r t m a n n

eine Untersuchung dieser Texte auf mythische Denk- und Argu­
mentationsstrukturen hin aufgrund der unabdingbaren Verwo­
benheit mit ihrer Umwelt unumgänglich und fruchtbar zu sein.13

2.2 Methodisches Vorgehen

Vielfach wurde Kritik am Mythos -  vielerorts auch in späterer 
Zeit -  hinsichtlich der Auffassung der Wahrheit geübt.14 Das 
Christentum versteht sich -  wie auch die anderen monotheisti­
schen Weltreligionen -  in seiner Eigenwahrnehmung gänzlich 
vom Mythologischen und Mythischen unterschieden und auf 
der göttlichen Offenbarung basierend. Ein so eingegrenztes Ver­
ständnis verkennt allerdings Leistung und Grenze des Mythos.15 
S e l l in  erkennt diese Leistung und steht für ein positiveres Ver­
ständnis des Mythos ein, da dieser eine „eigene W ahrheit"16 be­
sitze.17 Letztendlich geht es um die Trage, welche mythischen 
Denk- und Argumentationsstrukturen sich in diesem Text finden 
lassen und welche Lunktion diese in antiken christlichen Texten

13 Vgl. G e m e in h a r d t  2013,250: „So oft die patristischen Autoren auch be­
tonen, bei Christen aufgefundene mythische Relikte verdankten sich 
entweder einer subkutanen Infiltration aus der paganen Umwelt oder 
entpuppten sich als nicht überwundene geistige Prägungen gebildeter 
Konvertiten [...] -  diese Idee bildet die W irklichkeit der spätantiken Re­
ligionsgeschichte nicht zureichend ab."

14 Eine ausführliche Darstellung der M ythosdiskussion findet sich bei 
H o r s t m a n n  1979, 7-54.

15 Vgl. ZGOLL/Kr a t z  2013, 11: „Die rationalistische oder religiöse Kritik 
des Mythos geht an der Sache vorbei und zeugt von einem falschen 
Mythos- und einem falschen Wahrheitsverständnis. [...] W ie eine Me­
tapher, so ist ein Mythos nicht wahr oder falsch, sondern eher (die 
W irklichkeit) treffend bzw. geglückt oder unzutreffend bzw. nicht ge­
glückt, je nachdem, ob es ihm gelingt [...], dass sich Menschen davon 
kognitiv und affektiv ansprechen und ihre W ertvorstellungen wie ihr 
Handeln davon beeinflussen lassen."

16 S e l l i n  1988, 224.
17 Zum Verständnis: SELLIN geht von einem W ahrheitsbegriff aus, der 

sich nicht aus belegbaren, historischen Fakten speist, sondern der eine 
W irklichkeit zeigt, die von einer inneren Logik des Mythos ausgeht. 
Für ihn ist ein Mythos keine unwahre Erzählung, die eventuell einen 
w ahren Kern enthält, den es herauszuschälen gilt. Ein M ythos erzählt 
die Geschichte so, wie sie von der rezipierenden/produzierenden 
Gruppe verstanden bzw. wahrgenommen oder auch gedeutet wird.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 115

besitzen. S e l l in  betrachtet dazu den Mythos in seinen drei semi- 
otischen Dimensionen: Syntaktik, Semantik und Pragmatik.18

Demnach sei der Mythos syntaktisch zunächst einmal ein 
narrativer Text, eine Urform der Erzählung. „Das Erzählen selbst 
ist ein sakraler Akt. [...] Damit vergewissert sich der Mensch sei­
ner W elt."19 Die Semantik des Mythos, seine zweite Dimension, 
sage wiederum etwas über die Bedeutung von Wörtern, Satztei­
len und Sätzen aus. S e l l i n s  Grundannahme ist, dass der Mythos 
einen weiteren Begriff von Wirklichkeit und Wahrheit innehat 
als eine physikalisch und historisch geprägte Welterklärung. „Es 
[das Wirklichkeitsverständnis im Mythos] ist anders, offener 
und grundsätzlicher als unser Wirklichkeitsverständnis."20 SEL­
LIN hält hierbei fünf semantische Aspekte des Mythos fest:

1. Lebewesen und Gegenstände haben für die Handlung des Mythos 
eine besondere Bedeutung. Sie verkörpern im M ythos entweder posi­
tive, rettende oder negative, zerstörende Kräfte.
2. Im Mythos herrscht eine andere „Logik der W irklichkeit"21 mit offe­
nen Regeln und Gesetzmäßigkeiten. Es herrschen andere Bedingungen 
von Realität. So  gibt es z. B. im Mythos ein anderes Raumverständnis. 
SELLIN spricht hierbei von einer „Relativität und Pluralität der Räume 
im M ythos"22. Ebenso ist die Zeitvorstellung im Mythos nicht chrono­
metrisch. Ereignisse werden somit nicht in chronologischer Relation 
zueinander beschrieben, sondern können ebenso nebeneinander exis­
tieren. Die Zeit wird vielmehr durch ihren Inhalt als durch ihren Rela­
tionsbezug bestimmt.23
3. Damit hängt auch zusammen, dass zwischen Materiellem und Ideel­
lem nicht unterschieden wird. „Bedeutungen erscheinen immer als ma­
teriell-sinnliche Realität."24 Alles ist noch mit einer unsichtbaren, tieferen 
W ahrheit bzw. Wirklichkeit verbunden.
Die einzelnen Identitäten der Personen sind in eine symbolische Tiefe 
verschoben. So können ein Individuum sowie sein Handeln für ein ge­
samtes Kollektiv stehen. Das Individuum wird „schicksalhaft prägen­
des /Vorbild'"25.
4. Im Mythos wird das Heilige als etwas Uberweltliches dargestellt. „Das 
Handeln eines Gottes oder eines mythischen Helden [...] (gibt) das

18 Ein ähnliches Verständnis vom Mythos lässt sich bei THEISSEN 2 0 0 1 ,4 9 ­
56  und H a b e r m e h l  2 0 0 4 , 2 5 9 -2 6 6  finden.

15 S e l l in  1988 , 225.
20 E b d . 226 .
21 S e l l in  2 0 1 1 a , 256.
22 S e l l in  1988 , 227.
23 S e l l in  2 0 1 1 a , 256.
24 Ebd .
25 S e l l in  1988 , 228.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


116 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Muster für alles Handeln und Erleiden der Mitglieder der vom jeweili­
gen Mythos getragenen und bestimmten Gruppe (ab)."26 Das Heilige 
dient hierbei als etwas Heilsames.

Die dritte Dimension des Mythos sind seine textpragmatischen 
Aspekte. Dabei geht es um die Funktion bzw. Funktionen, die 
der Mythos in der Kommunikation bzw. allgemein im Leben er­
füllt. S e l l i n  benennt sechs Aspekte:

1. Der M ythos erklärt etwas, indem er die Genese eines Gegenstandes, 
eines Wesens oder eines Zustandes ,erzählt'. Er ist eine narrative 
(Welt-)Begründung. „Alles, was ist, erhält im Mythos den Grund dafür, 
,dass' es ist, wie es ist."27 Der M ythos schafft damit den „Referenzrah­
men für die gegenwärtige W irklichkeit"28.
2. Dadurch stiftet der Mythos einer Gruppe Identität, wodurch sie zur 
communio wird.28
Für diese communio setzt der Mythos durch das Erzählen Normen und 
Maßstäbe.
3.Vor allem gibt der Mythos einer Gesellschaft, einem Stamm, einem 
Kult oder auch einer Religion ihre Symbole (z. B. in der Liturgie). Damit 
hängen dann auch die Riten einer Gruppe zusammen.
4. Eine weitere Besonderheit der Gattung Mythos ist ihre schöpferische 
Kraft. Das meint: „Mythen handeln nicht nur von Gründung, also von 
Schöpfung, sondern sie sind selber schöpferisch, insofern ihre Rezep­
tion immer wieder die Symbole, die im Mythos angelegt sind, zur 
W irksamkeit bringen kann."30
5. Diese schöpferische Kraft hängt mit der Zeitvorstellung im Mythos 
zusammen. Es gibt keine Trennung zwischen der Zeit des Mythos und der 
Erzählzeit. „Das Erzählen des Mythos ist ein Sprachereignis, in dem sich 
gegenwärtig das real ereignet, was inhaltlich im Mythos erzählt 
w ird ."31 Somit ist das Erzählte nie vergangen, sondern bleibt aktuell 
und wiederholt sich immer wieder in der Gegenwart.

Die Semantik des Mythos realisiert sich erst in der Pragmatik des 
Mythos: „Das Erzählen eines Mythos ist immer ein Sprechakt, in 
dem sich der semantische Gehalt selber pragmatisch verwirk­
licht."32

Im Fachbereich Neues Testament ist der Mythos seit B u l t ­
m a n n  ein Thema, aber erst seit kurzem in funktionaler und

26 S e l l i n  2011a, 258.
27 S e l l i n  2011b, 279.
28 Ebd.
28 S e l l i n  2002, Sp. 1699.
30 S e l l i n  2011b, 260.
31 S e l l i n  2011b, 280.
32 S e l l i n  1988, 230f.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 117

vergleichender Perspektive wie bei S e l l in . Die Patristik hat sich 
daran bisher nicht angeschlossen, Märtyrerberichte unter dem 
Aspekt des Mythischen zu betrachten.33

Der Umstand, dass der Begriff Mythos in diesen Märtyrerbe­
richten in keinerlei Weise erwähnt wird, das Selbstverständnis 
der christlichen Autoren der Antike, sich von mythischen sowie 
mythologischen Texten zu distanzieren, sowie die auch heute 
noch gegenwärtige Kritik am Mythos als „unwahres Ammen­
märchen" lassen etwas anderes vermuten, als dass Märtyrerbe­
richte mythische Texte sind. Aber die zu prüfende These ent­
springt der konkreten Beobachtung, „dass die Christen [...] sich 
ihrer Identität auch in einer Form versicherten, die mythische Er­
zählmuster reproduziert."34

Meine Arbeitshypothese lautet folglich: Der Mythos mit sei­
nen semantischen und pragmatischen Aspekten, verstanden als 
ein Narrativ mit eigener Wirklichkeit, ist dem Martyrium Poly­
carpi inhärent. Die christlichen Märtyrerberichte der Antike kön­
nen somit als mythische Texte verstanden werden. Die Kategorie 
des Mythos leistet damit in dieser Quelle den Ausdruck eines 
christlichen Wirklichkeitsverständnisses und der damit zusam­
menhängenden Theologie des Martyriums.

3 Das Martyrium Polycarpi

3.1 Zeitliche Einordnung

Das Martyrium Polycarpi fällt in die Mitte des 2. und in den An­
fang des 3. Jahrhunderts nach Christus. In dieser Zeit „[...] sind 
die Beziehungen zwischen den Christengemeinden und dem 
Staat komplex und ambivalent: Perioden von Toleranz [...] wer­
den abgelöst durch solche, in denen Martyrien an der Tagesord­
nung sind."35 Den Christen wird von römischer Seite vorgewor­
fen, dass sie zum einen den Anspruch erhöben, „die Wahrheit

33 Bereits LÖHR 1997 , 225f. deklarierte: „Das schriftliche M artyrium [...] 
macht erst den wahren Sinn der Hinrichtung Polykarps transparent; es 
zeichnet mit literarischen Mitteln die Parallele zwischen dem Kreuzes­
tod Jesu und dem Märtyrertod des Lehrers Polykarp."

34 G e m e in h a r d t  20 1 3 , 269.
35 G r a f  1 9 9 7 , 267.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


118 J e n n i f e r  H a r t m a n n

über Gott und die Welt zu besitzen"36 -  eine unerhörte Anma­
ßung -  und zum anderen, dass sie irreligiosi ( d 0 £ O L )  seien, da sie 
die Väterreligion der Römer ablehnen. Denn im Römischen 
Reich gilt eine Verehrung der Götter und des Kaisers als notwen­
dig für die salus publica -  also das Wohlergehen des Staates. Eine 
Verweigerung dieses Kaiserkultes gilt als politisches Verbre­
chen.37 Christen, die auf ihr Zeugnis zu Christus beharren und 
das Opfer für den Kaiser verweigern, bezahlen mit ihrem Le­
ben.38

„Aus diesen Vorgängen geht als Erinnerung die erste, sehr 
wirkungsvolle christliche narrative Literatur hervor, die Acta 
Martyrum und die Passiones."39 Diese Märtyrerberichtei0 stellen die 
letzten Stunden der Märtyrer, ihr Auftreten vor Gericht und ihre 
Hinrichtung dar. Sie sind zunächst in Briefform als eine Art 
Rundschreiben verfasst worden, später hatten sie auch den Stil 
eines Protokolls, einer Gerichtsakte.41 In ihnen wird die Passio 
und schließlich der Tod berühmter Märtyrer und Märtyrerinnen 
literarisch verarbeitet.42

Das Martyrium Polycarpi von 156 n. Chr.43 berichtet von der 
Passio des Polykarp, des Bischofs von Smyrna, sowie weiterer 
Märtyrer aus Kleinasien. Er gilt als der erste Märtyrerbericht 
frühchristlicher Literatur.44 Erstmalig wird damit ein Martyrium 
„zum Thema einer eigenen Schrift gemacht"45. „Das Martyrium

36 W l o s o k  1 9 7 0 , 70.
37 V g l. W l o s o k  19 7 0 , 6 8 -7 8 .
38 V g l. G e m e in h a r d t  2010b, 17.
33 G r a f  1997, 267.
40 Der Begriff Märtyrerbericht gilt allgemein als Uberbegriff der verschie­

denen Ausformungen der Märtyrerliteratur. Die einzelnen Untergat­
tungen lassen sich nicht eindeutig voneinander unterscheiden und sind 
in der Forschung ausgiebig diskutiert worden. B r e m m e r  2002, 78.

41 Siehe auch B e r s c h in  1986, 38.
42 Das Martyrium Polycarpi gilt allerdings eher als Passio, da der Text nicht

als reines Prozessprotokoll stilisiert ist -  formal ist es allerdings ein
Brief.

43 Zur Datierungsfrage siehe B a u m e is te r  1980, 292.
44 „Der volle Text des Briefes, wie er heute vorliegt, geht zurück auf das 

Corpus Polycarpianum  des Pseudo-Pionius aus der Zeit um  400, der die­
sen in seine Vita des M ärtyrerbischofs von Smyrna aufgenommen hat." 
Vgl. B a u m e is te r  1980, 292.

45 B r o x  1961, 227.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 119

stammt angeblich aus den Aufzeichnungen des berühmten 
Irenaus v. Lyon, der ein Schüler des Polykarp war."46

3.2 Inhalt der Quelle

Der Text beginnt mit der inscriptio des Briefes und dem Diaspo­
rarundschreiben47. Es wird das Thema des Briefes, Polykarp als 
Vorbild evangeliumsgemäßen Märtyrerverhaltens, vorgestellt. 
Es folgt ein Lob auf das Vorbild der edlen Märtyer Christi. Es 
wird kontrastiv zunächst das positive Vorbild der Standhaf­
tigkeit des Germanicus und dann das negative Beispiel des Phry- 
giers Quintus beschrieben, der zum Martyrium drängt. Polykarp 
flieht zunächst vor dem Martyrium und sieht seinen Märtyrer­
tod in einer Vision voraus, wird aber schließlich aufgespürt und 
verhaftet. Er wird durch den Irenarch Herodes und dessen Vater 
in Versuchung gebracht, dem Kaiser zu opfern, hält dieser aber 
stand. In der Arena erfährt er eine Stärkung durch eine wunder­
bare Himmelsstimme. Er wird vom Prokonsul Statius Quadratus 
verhört, spricht die Bekenntnisformel und bleibt trotz sadisti­
scher Drohungen standhaft. Die Volksmenge von Römern und 
Juden wird rasend vor Wut und bereitet seinen Scheiterhaufen 
vor. Polykarp begegnet diesem Treiben ohne Furcht und spricht 
ein Gebet zu Gott. Der Scheiterhaufen wird angezündet, doch ein 
Wunder geschieht und Polykarps Leib wird nicht vom Feuer 
verzehrt. Daraufhin stößt ihm der Konfektor einen Dolch in die 
Brust, sodass Polykarps Blut das Feuer löscht. Die Menge staunt 
über dieses Ereignis und bewundert es zugleich. Es wird ver­
sucht, die sterblichen Überreste Polykarps dessen Anhängern 
vorzuenthalten. Polykarps Gebeine werden schließlich einge­
sammelt und zur Feier des Jahrestages seines Martyriums bestat­
tet. Das Thema des Briefes, Polykarp als Vorbild evangeliumsge­
mäßen Märtyrerverhaltens darzustellen, wird erneut aufgegrif­
fen. Es folgen der Briefschluss und das Diasporarundschreiben 
sowie eine chronologische Appendix über den Todestag Po­
lykarps zur Datierung. Der Brief schließt mit dem Postscriptum 
einer Empfehlung zur Nachahmung Polykarps und der Überlie­
ferungsgeschichte der Abschriften des Briefes.

46 LÖ h r  1997 , 227 .
47 Ein Diasporarundschreiben, weil es nicht nur an die Kirche in Philome- 

lium gerichtet ist, sondern „an alle Gemeinden der heiligen und katho­
lischen Kirche allerorten" (M artPol 1).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


120 J e n n i f e r  H a r t m a n n

3.3 Analyse -  Das Mythische im Martyrium Polycarpi

Im Martyrium Polycarpi stehen sich positive und negative Kräfte 
antithetisch gegenüber -  ein semantischer Aspekt des Mythos. 
Die Juden, die Römer oder die allgemein Ungläubigen bilden die 
negativen Kräfte, die erstens immer wieder versuchen, Polykarp 
von seinem Glauben und seiner Standhaftigkeit abzubringen, 
und zweitens auf seine schnelle und grausame Hinrichtung hin­
arbeiten. Auch der Teufel wird immer wieder als das Böse im 
Geschehen erwähnt; dabei verwischt zum Teil die Unterschei­
dung vom Handeln des Teufels und beteiligter Personen.48

Polykarp, der von seinen Hausgenossen verraten und zur 
Verleugnung seines Glaubens versucht worden ist, erhält positi­
ven Zuspruch, als er die Arena betritt: „Da erscholl eine Stimme 
vom Himmel: ,Mut, Polykarp, und sei ein M ann!'" (MartPol 9) 
Der Urheber der Stimme ist hier nicht geklärt. Aber der direkte 
Bezug zum Himmel lässt die Deutung eines göttlichen Boten 
möglich erscheinen. Einen gegenwärtigen göttlichen Beistand im 
Leiden des Martyriums benennt der Verfasser der Passio auch di­
rekt:

[...] keiner von ihnen (gab) auch nur einen einzigen Schmerzenslaut 
von sich [...]. Darin sahen wir alle den Beweis dafür, [...] dass in dieser 
Stunde der Herr neben ihnen steht und mit ihnen heimliche Zwiespra­
che hält. Ganz eingetaucht waren sie in die Gnade Christi.49

Bereits beim Betreten der Arena ertönt ein schreckliches Gebrüll. 
Doch als man verkündet, dass sich Polykarp als Christ bekannt 
hat, wird die Menge noch rasender. Sie versucht, ihn den wilden 
Bestien vorwerfen oder zumindest lebendig verbrennen zu las­
sen. Sie errichtet sogar selbst den Scheiterhaufen für Polykarp.50

48 „[...] it seems evident that the Devil and not the Roman magistrate was 
the real adversary for the early Christian martyrs. This is already evi­
dent in the Martyrdom o f  Polycarp [...] and the Devil is mentioned in 
many other Acta."; vgl. B r e m m e r  2002, 91.

49 M artPol 2.
50 „'Polykarp hat sich als Christ bekannt!' Kaum war die Stimme des He­

rolds verklungen, da brüllte die ganze Menge der Heiden und Juden, 
die hier in Smyrna wohnten, mit tosender Stimme und einer Wut, die 
nicht mehr zu bändigen war: [...] Mit wüstem Geschrei forderten sie 
von dem [...] Oberpriester Philippus: ,Los, mit dem Löwen auf Poly­
carp!' Dieser aber erklärte, das sei ihm nicht mehr gestattet, denn die 
Tierhetzen seien bereits programmgemäß abgelaufen. Da sprachen sie

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 121

Die Menge von Juden und Römern ist hier eine grausame. Nicht 
zufällig erinnert diese Szene an das Verhalten der Juden und Rö­
mer gegenüber Jesus, wie es in den Evangelien dargestellt wird.51 
Es ist die gleiche Menge, die auch Jesus unter Pontius Pilatus 
zum Tode verurteilt hat. Der Verrat der Juden, und nun ergänzt 
um die Römer, scheint sich zu wiederholen. Sie werden bewusst 
vom Autor als negative, zerstörende Kräfte im Geschehen posi­
tioniert und nehmen die Rolle des Henkers ein.

Als Polykarp schließlich durch den Dolchstoß stirbt, taucht 
der Teufel in Gestalt des Niketes und der Juden als negative 
Kraft im Geschehen auf. „Der Nebenbuhler, der Verleumder und 
Böse, der Gegner der Gerechten" (MartPol 17) verhindert den 
Abtransport von Polykarps Leiche. Niketes wird von ihm veran­
lasst, den Prokonsul aufgrund des Drängens der Juden davon zu 
überzeugen, Polykarps Leichnam nicht herauszugeben. Die Ju­
den und Römer werden hier also letztendlich zu Handlangern 
des Teufels und damit zum Inbegriff des Bösen. Zwar wird nicht 
explizit gesagt, dass das Drängen der Juden vom Teufel angestif­
tet ist, jedoch wird es klar als Grund dafür genannt, dass Po­
lykarps Leichnam verbrannt wird.

An der Hinrichtung des Polykarp lässt sich ein weiterer se­
mantischer Aspekt des Mythos festhalten:

Leuchtend stieg eine Stichflamme empor. Da schauten wir ein Wunder. 
[...] Das Feuer nahm die Gestalt eines gewölbten Zimmers an, es sah 
aus wie ein Schiffsegel, in dessen bauchige Rundung der W ind fährt, 
und umwallte ringsum den Leib des Blutzeugen. Er aber stand in der 
Mitte des Feuers, nicht wie bratendes Fleisch, sondern wie ein Brot im 
Backofen, oder wie Gold und Silber, das im Schmelztiegel geläutert 
wird. Und wir verspürten deutlich einen Duft, so stark und so lieblich, 
als käme er von wallendem W eihrauch oder von kostbarem Gewürz. 
Endlich merkten die Heidenmenschen, dass Polykarps Leib nicht von 
den Flammen verzehrt werden könne. Darum erging der Befehl, ein 
Henker [...] solle vor ihn hintreten und ihm einen Dolch in die Brust 
stoßen. [...] Und siehe, ein solcher Strom von Blut quoll aus der Wunde, 
dass der Scheiterhaufen erlosch.52

sich ab, wie mit einer Stimme zu brüllen: ,Lebendig verbrennen soll 
man den Polykarp!'" (MartPol 12)

51 „Pilatus sagte zu ihnen: W as soll ich dann mit Jesus tun, den man den 
Messias nennt? Da schrien sie alle: Ans Kreuz mit ihm !" (Mt 27, 22)

52 M artPol 15-16.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


122 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Dieser Abschnitt ist eine sehr eindrückliche Stelle, an der deut­
lich wird, dass im Mythos andere Bedingungen von Realität 
herrschen. Die Erzählung folgt nicht den angenommenen physi­
kalischen Regeln und Gesetzmäßigkeiten. Gleich in zweifacher 
Weise geschieht ein Wunder.53 Nicht -  wie vermutet -  riecht es 
nach verbranntem Fleisch, sondern nach wohlriechendem Weih­
rauch,54 und der Leib Polykarps wird auch nicht vom Feuer ver­
zehrt. Sein Brennen im Feuer wird mit dem Backen eines Brotes 
oder dem Schmelzen von Metall verglichen. Wie ein Brot, das zu 
Beginn noch roh und ungenießbar und erst nach dem Backen 
vollendet ist, so wird Polykarp im Feuer als Märtyrer vollendet. 
Und wenn das Metall im Feuer schmilzt, so wird es von unreinen 
Nebenstoffen befreit und damit veredelt -  ebenso wie Polykarp 
durch das Feuer von seinen Sünden gereinigt wird. Als der Hen­
ker letztendlich seinen Dolch in Polykarps Brust stößt, löscht sein 
Blut fontänengleich die Flammen.

Das Feuer hat an dieser wie auch an weiteren Stellen eine tie­
fere Bedeutung, die über die materielle Realität hinausgeht. So 
kontrastiert Polykarp im Gespräch mit dem Prokonsul das be­
vorstehende Feuer seines Scheiterhaufens:

Du w illst mir Angst machen mit einem Feuer, das eine Stunde lang 
brennt und dann erlischt! Du kennst eben das andere Feuer nicht, das 
Feuer des kommenden Gerichtstages, das Feuer der ewigen Pein, das 
für Gottesleugner angezündet ist.55

In seiner materiell-sinnlichen Realität ist das Feuer des Scheiter­
haufens als weltlich-wahrnehmbares Folterinstrument zu verste­
hen. Es verbrennt die Körper der betroffenen Märtyrer und 
nimmt ihnen damit das Leben. Das Feuer hat ein grausames und 
schmerzhaftes Element und eine zerstörerische Kraft, vor der 
man sich fürchten muss. Doch in seiner ideellen Bedeutung be­
zieht es sich transzendent-eschatologisch auf „das Feuer des 
kommenden Gerichts und der ewigen Strafe" (MartPol 11). Im 
Vergleich zu diesem Feuer, das die Gottesleugner erwartet,

53 „Da schauten wir ein W under -  aber nur wir, denen diese Gnade zuteil 
ward, denen es Vorbehalten blieb, davon den anderen zu berichten." 
(MartPol 15); „ [...] und das ganze Volk (war) erstaunt über den großen 
Unterschied der Ungläubigen und der Auserwählten." (MartPol 16)

54 Das Motiv des W ohlgeruchs findet sich auch in der Passio Sanctarum  
Perpetuae et Felicitatis: „ [...] wir alle wurden mit einem unbeschreibli­
chen W ohlgeruche erfüllt, der uns sättigte." (PassioSS. 13)

55 M artPol 11.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 123

verliert das irdische Feuer seine zerstörerische Macht. Zwar wird 
der Leib verbrannt und das irdische Leben damit beendet, jedoch 
wird dadurch den Märtyrern erst eine Auferstehung von Leib 
und Seele möglich. Der Zerstörung des Körpers steht also relati­
vierend die Bewahrung der Seele gegenüber, die vom ewigen 
Feuer verzehrt würde. Dadurch erhält das irdische Feuer des 
Scheiterhaufens zugleich selber eine zweite ideelle Bedeutung: 
So wie es auf dem Scheiterhaufen zunächst als zerstörende Kraft 
auftritt, so wird an anderer Stelle seine reinigende und vollen­
dende Funktion klar. Denn wie es ohne das Feuer nicht möglich 
ist -  ich beziehe mich auf das vorherige Zitat - ,  Brot zu backen 
oder Silber und Gold zu schmelzen und dadurch zu veredeln, so 
kann auch das Martyrium im Sinne des Blutzeugnisses nicht 
ohne das Feuer zur Vollendung gebracht werden. Damit ist das 
Feuer nicht mehr lebensbeendend, sondern vielmehr lebens­
spendend. Nicht umsonst wird der Tod der Märtyrer als ihr G e ­
burtstag' gefeiert.56 Diese läuternde Funktion des Feuers, die hier 
beschrieben wird, hat ihren Ursprung in der Bibel:

Das W erk eines jeden wird offenbar werden; jener Tag wird es sichtbar 
machen, weil es im Feuer offenbart wird. Das Feuer wird prüfen, was 
das W erk eines jeden taugt. Hält da stand, was er aufgebaut hat, so 
empfängt er Lohn. Brennt es nieder, dann muss er den Verlust tragen. 
Er selbst aber wird gerettet werden, doch so wie durch Feuer hin­
durch.57

Das Verständnis des Martyriums geht hier aber noch über diese 
Bibelstelle hinaus: Weil die Tat eines wahren Märtyrers die voll­
endete pippou; toö Xqlotoü ist und der göttlichen Gnade ent­
springt, entgeht ein Nachahmer Christi dem läuternden Fege­
feuer und steigt direkt mit Leib und Seele zu Gott auf.

Ein weiterer Aspekt der Textsemantik ist das Heilige im My­
thos. Das Heilige kann auch in einer Person Vorkommen, die als 
Vorbild dient und verehrt werden soll. Ein Inbegriff des Heili­
gen, nach christlichem Verständnis, ist ,der Heilige', nämlich 
Gott oder Christus. In ihm begegnet man dem Heiligen. Das Hei­
lige tritt im Mythos immer als etwas Heilsames bzw. der Heilige 
als der Heiland auf. Doch zunächst allgemein zum Heiligen in ei­
ner Person. So wird z. B. über Polykarp vor seiner Verhaftung 
gesagt:

56 V g l. CONZELMANN 1978, 57.
57 1 Kor 3 ,13-15 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


124 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Er war so überströmend voll von göttlicher Gnade, dass er fast zwei 
Stunden lang seinem Beten nicht Einhalt zu bieten vermochte. Die Hä­
scher, welche zuhörten, waren peinlich berührt, ja manche bereuten es 
geradezu, dass sie gegen einen so gotterfüllten Greis zu den Waffen 
gegriffen hatten.58

In der Arena wird dann von ihm berichtet: „Dabei war er von 
Mut und Freude wie überströmt, und über sein Antlitz leuchtete 
Liebreiz."59

Polykarp ist hier nicht einfach ein mutiger und tapferer 
Christ, der sich der Anfechtung seines Glaubens stellt. Sondern 
ihm wird in dieser Situation von Gott die Kraft verliehen, in die 
endgültige Christusnachfolge, in der man dem Heiligen begeg­
net, zu treten. Er ist als würdig erachtet worden, Anteil am Kel­
che Christi (MartPol 14) zu haben und wird aus der Gemeinschaft 
der Heiligen herausgehoben. Durch seine mimetische Christus­
nachfolge kommt Polykarp Christus derart nahe, dass sogar in­
nerhalb der Märtyrerakte eine Klärung notwendig ist, um Po­
lykarp nicht fälschlicherweise Christus, dem Heiland, gleichzu­
stellen.60

Der Inbegriff des Heiligen, also Gott bzw. Christus, zeigt sich 
immer wieder als etwas Heilsames im Geschehen. Das hängt 
auch mit den bereits beschriebenen positiv wirkenden Kräften 
zusammen. So wird in der Passio berichtet, dass die Märtyrer 
während ihrer grausamen Folterung „fern vom Fleische weilten, 
oder besser gesagt, dass der Herr bei ihnen stand und ihnen zu­
redete" (MartPol 2). Auch Polykarp schöpft aus Christus die 
Kraft, auf dem Scheiterhaufen regungslos zu verharren und den 
Feuertod geduldig zu erleiden.61 Damit die Märtyrer die Schmer­
zen und Grausamkeiten der Folter ertragen können, wird ihnen 
sogar schon im Voraus von Christus ihr Lohn gezeigt: Sie 
„(schauten) mit den Augen des Herzens [...] auf die himm­

58 M artPol 7.
58 M artPol 12.
60 „Ihn (Christus) beten wir an, weil er der Sohn Gottes ist. Den Blutzeu­

gen aber schenken wir mit Recht unsere Liebe, denn sie sind Schüler 
und Nachfolger des Herrn, und ihm sind sie unwandelbar treu geblie­
ben, ihrem König und Meister. Gebe Gott, dass auch wir W eggenossen 
und Mitschüler der Märtyrer w erden!" (MartPol 17)

61 „Lasst mich, wie ich bin; Ich meine, Gott, der mir die Kraft gab, die
Verurteilung zum Feuertod geduldig anzunehmen, wird mir auch die
Kraft geben, ohne eure festen Nägel unbeweglich auszuharren auf dem 
Scheiterhaufen." (M artPol 13)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 125

lischen Güter62, welche denen hinterlegt sind, die tapfer aushar­
ren".63 Damit werden die Märtyrer gleichsam zu Heiligen, ja so­
gar Engeln: „Ihnen aber, die ja schon nicht mehr Menschen, son­
dern Engel sind, hat sie (die Güter) der Herr von Ferne gezeigt."64

Das Heilige im Mythos als semantischer Aspekt hängt mit 
der pragmatischen Funktion des Mythos zusammen, etwas zu 
erklären, indem er das Werden eines Gegenstandes, eines We­
sens oder eines Zustandes erzählt. Er ist durch das Memoriale 
eine „narrative Weltbegründung".65 Der Mythos ist einerseits 
durch seine narrative Gestaltung in die Welt des Erzählers ein­
gebettet, schafft aber andererseits einen eigenen Referenzrah­
men für die Wahrnehmung und Deutung der gegenwärtigen 
Wirklichkeit. Damit ist gemeint, dass alles, was wirklich ist, sei­
nen Bezugspunkt und seine Erklärung im Mythos findet. So be­
gründet Polykarps Vision sein Martyrium:

Drei Tage vor seiner Verhaftung hatte er im Gebet eine Vision: er sah, 
wie sein Kopfkissen in Feuerflammen stand. Also wendete er sich sei­
nen Begleitern zu und sagte: ,Ich muss lebendig verbrannt w erden!'66

Es musste sich nun ja die Vision mit dem brennenden Kopfkissen er­
füllen, die ihm zuteil geworden war.67

Wie ein Prophet sieht Polykarp seinen eigenen, grausamen Tod 
voraus. Durch die Erwähnung dieser Vision wird Polykarps Tod 
zu einer gottgewollten Schicksalsgemeinschaft mit Christus. Sein 
Tod im Feuer ist nun kein Zufall oder Umstand mehr. Stattdes- 
sen wird Polykarp einer der „Auserwählten" (MartPol 16), einer 
der Heiligen, die direkt nach ihrem Tod zu Gott finden.

Der Referenzrahmen für die gegenwärtige Wirklichkeit wird 
also die Erwählung. Alles Handeln bestimmt sich damit nach 
Gottes Willen.68 Diese Stelle macht auch die Spannung deutlich,

62 Die Güter, von denen hier gesprochen wird, erinnern an 1 Kor 2 ,9: „ [...] 
w as kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat, was keinem M en­
schen in den Sinn gekommen ist: das Große, das Gott denen bereitet 
hat, die ihn lieben."

63 M artPol 2.
64 Ebd .
65 S e l l i n  2011a, 260.
66 M artPol 5.
67 M artPol 12.
68 „Ich sah die Seelen aller, die enthauptet worden waren, weil sie an dem

Zeugnis Jesu und am W ort Gottes festgehalten hatten. Sie hatten das

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


126 J e n n i f e r  H a r t m a n n

in der die Erwählung des Menschen steht: Einerseits ist die Er­
wählung ein gottgegebenes Geschenk, aber andererseits kann 
das menschliche Mitwirken nicht außer Acht gelassen werden. 
Im Martyrium heißt das, den Kampf gegen den Satan aufzuneh­
men und sich nicht von ihm in Versuchung bringen zu lassen, 
sondern an seinem Glauben festzuhalten.69

Besonders ist unter den pragmatischen Funktionen der my­
thischen Erzählung „ihre identitätsstiftende, kulturelle Einheit 
fundierende und Werte (Ethos) begründende Aufgabe"70 hervor­
zuheben. Der Tod Polykarps und bereits vorheriger weiterer 
Märtyrer stiftet der Gemeinschaft der Christen in Smyrna und 
darüber hinaus Identität. So betet Polykarp vom Scheiterhaufen 
aus:

Ich preise dich, dass du mich dieses Tages und dieser Stunde gewür­
digt hast, in der Zahl der Märtyrer Anteil zu haben an dem Kelche dei­
nes Christus, zur Auferstehung mit Seele und Leib in der Unvergäng­
lichkeit des Heiligen Geistes. Möchte ich doch heute aufgenommen 
werden als ein reiches und wohlgefälliges Opfer, wie du es zuvor be­
reitet und offenbart und nun erfüllt hast.71

Der blutige Tod wird hier als erhabenster Ausdruck christlichen 
Glaubens verstanden. Der Märtyrer ist ein vollendeter Nachah­
mer des Lebens und Todes Jesu. Er nimmt durch seine Lebens­
angleichung an der Erlösung teil, die durch Jesu Tod entstanden 
ist. Da er aber nicht nur als Heiliger herausgehoben ist aus der 
Zahl der Gläubigen, sondern zugleich als Opfer für seine commu- 
nio, können auch die anderen Glaubensbrüder und -Schwestern 
an seinem Heil Anteil haben.72

Tier und sein Standbild nicht angebetet und sie hatten das Kennzeichen 
nicht auf ihrer Stirn und auf ihrer Hand anbringen lassen. Sie gelangten 
zum Leben und zur Herrschaft mit Christus für tausend Jahre." 
(Off 20, 4)

69 Vgl. GRIG 2004, 142: „Christian writers were also pitted against the 
powers of darkness, and the Devil was ready to corrupt the unsuspect- 
ing believer. This world was constructed, to a large extent, trough nar­
rative: through the martyr act."

70 S e l l i n  2002, Sp. 1699.
71 M artPol 14.
72 Vgl. WEIGEL 2012, 199: „These (rhetorical pathos) formulae are also an 

effective medium in the genre's aftermath, both in the transmission of 
legends about martyrs and saints and in secular modalities revealing 
the Janus-face of saint and sacrificial victim as inscribing itself in liter- 
ary history."

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 127

Das ganze Martyrium von Polykarp ist von direkten und in­
direkten Parallelen zur Christuspassion durchzogen. Das Be­
kenntnis: „Ich bin Christ!" (MartPol 10) ist hier nicht nur eine ju­
ristisch relevante Aussage. Es ist vielmehr die erst aus der göttli­
chen Gnade heraus mögliche Identifizierung mit Christus, für 
die der Märtyrer in den Tod geht. In seinem Gebet stecken also 
auf engem Raum wesentliche Charakteristika des Martyriums: 
das individuelle Datum des Todes, das liturgisch gefeiert wurde; 
die Gemeinschaft der Märtyrer; Bezug zu Jesu Lebensvollzug 
und letztlich die Hoffnung auf eine sofortige Auferstehung mit 
Leib und Seele. So steht desweiteren in der Märtyrerakte: „[...] er 
war ein hochragender Blutzeuge. Sein Martyrium war dem in 
Christi Prohbotschaft erzählten Martyrium gleich."73

Und so wie der Märtyrer Christi Leiden nachfolgt, so tritt er 
gleichsam stellvertretend für seine Gemeinde ein und verleiht 
ihnen dadurch Identität. Denn an den Märtyrern und Heiligen 
lässt sich ablesen, was Christsein gegenwärtig bedeutet. Denn 
„darum beseelt uns alle nur eine Sehnsucht: ihm nachzufol­
gen!"74 Hieraus entsteht so etwas wie eine successio imitatorum. 
Der Mythos über das Martyrium Polykarps setzt dadurch Nor­
men und Maßstäbe für die Gemeinde in Smyrna sowie die Chris­
ten im Allgemeinen.75

W er sollte nicht staunend bewundern ihre Tapferkeit, ihre Geduld, ihre 
Liebe zum Meister? [...] Die Blutzeugen [...] erschwangen sich zu solch 
heroischem Leidensmut, dass keiner von ihnen auch nur einen einzigen 
Schmerzenslaut von sich gab.76

Die Märtyrer werden hier zum Vorbild der Standhaftigkeit. An 
Polykarp wird beispielhaft deutlich, was Christsein heißt: den 
Weg der Nachfolge Christi konsequent zu gehen; unter Umstän­
den der Bedrängnis und der Verfolgung bis zum vorzeitigen, 
durch äußere Gewalt herbeigeführten Tod. Sein Beispiel sollte 
die Gläubigen anspornen, entgegen aller gegenwärtigen Widrig­
keiten ihn und damit implizit Christus nachzuahmen. Die Nach­
ahmung bezieht sich aber nicht nur auf den Glaubensvollzug im 
Blutzeugnis, sondern auch auf den gegenwärtigen

73 M artPol 19.
74 M artPol 17.
75 Ein Nachahmer Polykarps zu sein, sieht Rosen vor allem darin erfüllt, 

„die Eintracht in der Kirche zu wahren" (ROSEN 2002, 14).
76 M artPol 2.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


128 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Lebensvollzug der Christen. So wird auch das gottesfürchtige 
Handeln, das Polykarp und die anderen edlen Märtyrer zu Leb­
zeiten zeigten, maßgebend für die Gemeinde: „[...] denn schon 
vor seinem Martyrium stand er wegen seines heiligen Lebens bei 
allen in höchster Verehrung."77

Neben der Aufforderung konsequenter Christusnachfolge 
zeigt das Polykarpmartyrium aber auch eindeutig, dass es sich 
hierbei um keine Aufforderung zu Massenmartyrien handelt. 
Keineswegs gab es einen allgemeinen Wunsch der Christen zum 
Sterben oder zur Auslieferung an die Behörden. Eine bewusste 
Wahl des Freitods galt als Sünde und Missachtung des von Gott 
geschenkten Lebens. Eine angemessene Verhaltensweise im 
Martyrium lässt sich nur aus der gegebenen Situation erschlie­
ßen. Der Verfasser der Märtyrerakte lässt Polykarp diese Grat­
wanderung von Opferbereitschaft und Selbsterhaltungstrieb 
vorbildlich bewältigen. Deswegen beurteilt er auch Polykarps 
Handeln als besonders evangeliumsgemäß und nachahmungs­
würdig.

Der Mythos von einem Martyrium nun, das nach Gottes Wil­
len und wie es das Evangelium lehrt, ausgeführt worden ist, gibt 
einer Gesellschaft, einem Stamm, einem Kult oder auch einer Re­
ligion -  in diesem Falle der christlichen Gemeinde von Smyrna 
und später auch noch darüber hinaus -  ihre Symbole sowie Ri­
ten. An einer Stelle zeigt sich in der Märtyrerakte sehr deutlich 
der Zusammenhang von Symbol und Ritus:

Dort wollen wir [...] uns in Jubel und Freude versammeln, um den Jah­
restag seines M artyriums [...] zu feiern, zum Gedächtnis aller, die vor 
uns den Kampf bestanden und zugleich als Einübung und Vorberei­
tung für alle, die ihn in Zukunft kämpfen werden.78

Das Martyrium Polycarpi ist das erste literarische Zeugnis über 
die liturgische Verehrung der Heiligen.79 Hier findet sich also die 
Funktion des Mythos in der Einrichtung von Riten. Diese Vereh­
rung der Heiligen hatte eine ethische sowie sakramentale Di­
mension. „Der Märtyrer und ebenso die Märtyrerin stehen dem­
nach sowohl in einer vertikalen als auch in einer horizontalen 
Beziehung, die sie vor Christus einerseits und vor ihren Mitchris­
ten andererseits als Blutzeugen und -Zeuginnen kenntlich

77 M artPol 19.
78 M artPol 18.
78 Vgl. A n g e n e n d t  1997, 36-38.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 129

macht."80 Alljährlich wurde der Todestag des Märtyrers litur­
gisch begangen. Man feierte ihn als seinen zweiten Geburtstag 
(qp£Qa yeveSÄLog). Damit wurde das Verständnis der Auferste­
hung nach dem Tod deutlich, denn im Vollzug des Martyriums 
erwies sich die Grenze zwischen Leben und Tod als durchlässig. 
Der Mut der Märtyrer speiste sich gerade aus der Hoffnung auf 
die leibliche Auferstehung. Die Märtyrer waren der Inbegriff des 
idealen Christen und ihre alljährliche Ehrung sollte die Situation 
der Christen kompensieren, die sich nicht in der Lage befanden, 
ihren Glauben unter Todesandrohung zu bekennen. Mit der 
reichsweiten Christenverfolgung im 3./4. Jahrhundert entwickel­
ten die frühen Märtyrer durch diese liturgische Ehrung einen 
Trostcharakter und wurden zu besonderen Vorbildern unter den 
Heiligen.

Die Märtyrer waren aber nicht nur Vorbilder des Glaubens 
und der Nachfolge, sondern zugleich auch im Laufe der Zeit Für­
bitter vor Gott. Sie partizipierten aufgrund ihres gewonnenen 
Kampfes gegen den Satan an der Heiligkeit Christi und standen 
somit in einer besonderen Mittlerfunktion. Zwar ist und bleibt 
Christus der Mittler des göttlichen Heils, jedoch rücken die Hei­
ligen als Fürbitter so nahe an ihn heran, dass man sich der Wirk­
samkeit ihrer Anrufung sicher sein zu können glaubte. Diese 
Verehrung bezog sich mit dem Tod letztlich auch auf die körper­
lichen Überreste des Märtyrers. So berichtet der Autor, dass der 
Leichnam Polykarps ihnen zwar nicht überlassen und sogar ver­
brannt wurde, jedoch auch die Überreste auf dem Scheiterhaufen 
für sie von großer Bedeutung waren: „So konnten wir nachher 
wenigstens seine Gebeine sammeln, die uns mehr wert sind als 
edles Gestein und köstlicher als pures Gold."81

Letztendlich fand sich in der liturgischen Verehrung der Ge­
beine der Märtyrer also eine weitere sakramentale Dimension. 
Diese sterblichen Überreste standen im Mittelpunkt des Kultes 
an ihrem Todestag. Zwar war die sofortige Auferstehung der 
Märtyrer nicht an diese Verehrung der Reliquien gebunden, je­
doch war das Sammeln von heiligen Reliquien und das Pilgern 
zu Bestattungsstätten ein Haftpunkt der Frömmigkeit damaliger 
Christen. Die Gebeine wurden somit zum Symbol der Auferste­
hungshoffnung und dadurch sehr wohl in diesem Sinne zu einer

80 G e m e in h a r d t  20 1 4 , 30.
81 M artPol 18.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


130 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Voraussetzung, um an die Aufnahme der Märtyrer zu Gott glau­
ben zu können.82

Neben dem Versuch, eine posthume Verehrung der Märtyrer 
und damit eine Stärkung des Christentums zu verhindern, war 
die staatliche Gewalt ebenso davon überzeugt, die Auferstehung 
der Märtyrer aufhalten zu können -  wie eine Äußerung des Eu­
sebius eindrücklich zeigt:

Ihr Handeln entsprang dem Wahne, Herr über Gott zu werden und die 
Auferstehung der Märtyrer zu verhindern. Diese sollten, wie sie sagten, 
mitnichten Hoffnung auf eine Auferstehung haben, auf die vertrauend 
sie eine fremde, neue Religion bei uns einführen, die Qualen verachten 
und bereitwillig und freudig in den Tod gehen.83

Die schöpferische Kraft' des Mythos findet sich in der Darstel­
lung, wie die Christen bzw. Märtyrer im stetigen Kampf mit dem 
Teufel stehen:

Nun sah der Teufel, der Neider, der böse Verleumder, der seit Urbe- 
ginn im Krieg liegt mit den Heiligen, wie heroisch das Martyrium des 
M enschen war, der von Jugend an schon so heilig gelebt hatte. Nun sah 
er, wie Polykarp mit einem unsterblichen Siegeskranz gekrönt war und 
in seinen Händen den Ehrenpreis trug, den ihm niemand mehr entrei­
ßen konnte.84

Dieses Zitat folgt auf den Tod Polykarps, nachdem dieser durch 
sein Blutzeugnis seinen Sieg errungen hat. Es gibt hier keine 
Trennung zwischen der Zeit des Mythos und der Erzählzeit. Die 
Figur des Satans wirkt hier als allgegenwärtiger Inbegriff der 
Versuchung, den leichteren Weg, den der Abkehr vom Glauben, 
zu wählen. So wie Christus den Kampf siegreich gegen den Teu­
fel beendet hat, so mussten auch die Märtyrer zu ihren Bedin­
gungen von Ort und Zeit den Kampf gegen ihn aufnehmen. 
Durch ihren Tod ahmten sie Christus also nicht nur in seinem 
Leiden, sondern auch in seinem Kampf mit dem Teufel nach -

82 Vgl. L iebs 2002, 25 sowie 46: „Am Ende war den Behörden offenbar be­
wusst, dass noch das Grab eines standhaft gebliebenen Zeugen einen 
Kristallationspunkt für die weitere Ausbreitung des Aberglaubens 
werden konnte. [  ] die deshalb versuchte(n), Grablegungen zu verhin­
dern. Aber das Auge des Gesetzes war auch hier überfordert. Reste aus 
der bewachten Asche waren fast immer zu bekommen."

83 E u seb iu s, Historia Ecclesiastica 5, 1, 62f.; Beispiel entnommen aus G rie - 
SER 2009, 412.

84 M artPol 17.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 131

sie wurden christusförmig. Dadurch ereignete sich der Sieg 
Christi erneut und das Martyrium des Einzelnen erhielt eine uni­
versale Gültigkeit. Zugleich wurde gerade durch diesen indivi­
duellen Nachvollzug des Leidens und des Kampfes Christi des­
sen Heilswirkung präsent für den Märtyrer und sichtbar für die 
Gläubigen. Das Christusgeschehen wird durch die verschiede­
nen Martyrien aktualisiert. Zugleich wird deutlich, dass der Er­
folg über den Satan nichts Selbstverständliches ist, sondern der 
Kampf mit ihm auch immer ein Versagen bedeuten kann.

Dahinter steht auch die Auffassung, dass Christus in jedem 
Märtyrer noch einmal seinen Tod erleidet. Wenn sich also ein 
Christ als Blutzeuge erweist, so tut er dies automatisch in heilsa­
mer Weise. Bei der Verlesung des Martyriums werden das Ster­
ben und die Auferstehung Jesu Christi als Heilsereignis verkün­
digt und vergegenwärtigt -  das Ganze gleicht einem eucharisti- 
schen Ereignis. Dadurch zeigt sich die schöpferische Kraft des 
Mythos auch in der Heilsbedeutung für die Lebenden. Jesus 
Christus ist dabei in der von ihm gegebenen Gemeinschaft, in 
seinem Wort, im Glauben an ihn oder eben im Martyrium eines 
Gläubigen gegenwärtig.

4 Fazit -  Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des 
Mythos für die christliche 
Wirklichkeitswahrnehmung

Die vorgelegte Analyse konnte die strukturellen und funktiona­
len Aspekte des Mythos auf semantischer sowie pragmatischer 
Textebene im Martyrium Polycarpi nachweisen und somit die 
oben aufgestellte These bestätigen.

Nun stellt sich im Anschluss die Frage, welche kommunika­
tive Funktion hierbei die Kategorie des Mythos erfüllt. Was sind 
also Leistung und Grenze des Mythos in den genannten Quel­
len? Was ist die Leistungsfähigkeit des Mythos für die christliche 
Wirklichkeitswahrnehmung in Märtyrerberichten?

Grig konstatiert, dass die Märtyrerberichte des Mythischen 
bedürfen, um als literarisches Werk wirkmächtig zu werden. 
Denn historisches Ereignis und Text stünden in einem dialekti­
schen Verhältnis, das nicht durch den Logos ausgedrückt wer­
den könne. Ein rein historischer Bericht kann nicht zum Aus­
druck bringen, warum der Märtyrer als Idealchrist auch nach

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


132 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Beendigung der Verfolgungen noch eine so starke Bedeutung 
hatte.85

An dieser Stelle muss noch einmal der semantische Aspekt 
der Weltbegründung im Mythos erwähnt werden: Der Mythos 
ist einerseits durch seine narrative Gestaltung in die Welt des Er­
zählers eingebettet, schafft aber andererseits einen eigenen Refe­
renzrahmen für die Wahrnehmung und Deutung der gegenwär­
tigen Wirklichkeit. So wie das historische Ereignis der Hinrich­
tung der Märtyrer Grundlage für das Verfassen der Märtyrerbe­
richte und damit das Errichten einer neuen Literaturgattung 
wird, so macht ein Text erst in seiner Gestalt als mythischer Text 
das Ereignis zu einem relevanten. Damit kommt dem Mythos 
eine literarische und historische Funktion zu.86

Aus der Beobachtung heraus, welchen Sitz im Leben die 
Märtyrerakten einnehmen, lässt sich festhalten, dass die Hoff­
nung der antiken Christen auf Gottes Erlösungshandeln am 
Menschen in einem Spannungsverhältnis zur politischen und 
historischen Situation der Christen im Römischen Reich steht. So 
konstatiert G e m e in h a r d t : „Der einzelne Christ, die einzelne 
Christin müssen ihr Vertrauen auf Christus in den Anfechtungen 
der Jetztzeit prüfen lassen. Das ist ein typisches apokalyptisches 
Muster, ein Endzeitkampfmythos."87 Mit der Entstehung des 
Christentums muss sich zugleich jeder einzelne Christ mit sei­
nem exklusiven Christusglauben in der paganen Welt behaup­
ten. Sind die antichristlichen Prozesse zunächst zwar nur lokal, 
so steht doch jeder einzelne Christ in dieser Bedrängnis vor der 
Entscheidung, sich entweder zum einzig wahren Herrn Jesus 
Christus zu bekennen und damit seinen leiblichen Tod zu besie­
geln, während er zugleich auf die Auferstehung von Leib und 
Seele durch Gottes Gnadenhandeln hofft. Oder er schwört dem 
Christusglauben ab und bekennt sich stattdessen zum Kaiser als 
Herrn und Gott und verspielt damit seine ganzheitliche

85 Siehe G r ig  2004,144: „Historical events, therefore, have not been cited 
to 'explain' texts: the relationship has been shown to be a dialectical 
one. The advantage should be clear: in traditional historical terms, for 
example, it is something of a problem to explain why the figure of the 
martyr became so important after persecution has ceased.".

86 Siehe S e l l i n  2011b, 280: „Der Mythos bildet ein exem plarisches M o­
dell' (Eliade) für die gegenwärtige W irklichkeit einer Gesellschaft. [...] 
Mit den Mythen ist in einer mythischen Gesellschaft das Fundament 
gelegt, das die Sinnhaftigkeit aller Wirklichkeit garantiert."

87 G e m e in h a r d t  2013, 266.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 133

Auferstehung zu einem unvergänglichen Sein bei Christus.88 Der 
Tod der Märtyrer aktualisiert somit das Christusgeschehen und 
macht damit zugleich das Heilsgeschehen gegenwärtig -  mit 
dem Tode Christi tritt kein Stillstand ein, sondern der Kampf ge­
gen das Böse wird akut weitergeführt.

Zwar gebe es laut S e l l in  nach dem Erlebnis des Paulus in 
Damaskus keine Ostererscheinungen mehr, jedoch sei es das 
Kerygma von der Auferweckung: „Der Kreuzestod Jesu ist im 
mythischen Sinne immer wiederholbares Ereignis, repräsentiert 
im Leben der Glieder des kollektiven Christusleibes, der ,Nach- 
kommen' Christi."89 Auch wenn S e l l in  hier nicht direkt von 
Märtyrern im eigentlichen Sinne spricht, sind ja gerade die Mär­
tyrer die Prototypen der pippou; rob Xqiotoö. Mit ihrem Leiden 
und Tod ,in Christo' erwartet sie durch die Auferstehung ein 
neues Leben. Die gegenseitige Bedingung von Kreuz und Aufer­
stehung bildet nach S e l l in  „den neuen Schöpfungsmythos".90 
Damit werde der alttestamentliche Schöpfungsmythos erneu­
ert.91 Hier kommt die theologische Punktion des Mythos zum 
Ausdruck.

Ob man einen Märtyrerbericht nun als Endzeitkampfmythos o­
der Schöpfungsmythos bezeichnet, scheint hier gar nicht so rele­
vant -  vielleicht bedarf es sogar für diese Art des Mythos einer 
gänzlich anderen Bezeichnung; denn gerade der Sprung von Le­
ben -  Tod -  Leben macht diesen Text so einzigartig: Der einzelne 
Märtyrer steht zunächst im Angesicht des Teufels und kämpft 
um seinen Glauben und sein Leben fü r  Christus, aber vor allem 
in Christus. Er gibt seine physische Existenz vollkommen auf 
und erleidet körperliche Polter und Qualen, bis er schließlich 
stirbt. Doch der darauffolgende Tod steht an dieser Stelle in einer 
ganz anderen Position -  er bedeutet nicht das Ende, sondern Le­
ben.92 Während alle Christen nach dem Tod das ewige Reini­
gungsfeuer erwarteten, steigt ein Märtyrer, ein „Blutzeuge der 
Hingabe"93, direkt mit Leib (oder besser Pleisch) und Seele ins 
Himmelreich auf. Was hier in dem Martyrium Polycarpi beschrie­
ben wird, hat also seine Pointe darin, dass das Martyrium ein

88 V g l. W e ig e l  2 0 1 2 , 200.
88 E b d . 281 .
80 Ebd .
81 S e l l in  1988 , 231.
82 GEMEINHARDT 2 0 1 0 a , 102  sp r ic h t h ie rb e i v o n  e in e r  „ a u g e n fä llig e n  K o n ­

f ig u ra t io n  v o n  L e b e n  u n d  T o d " .
83 B e r s c h in  1986 , 56.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


134 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Mythos vom Sphärenwechsel ist. Und dieser Sphärenwechsel 
geschieht beinahe in Gleichzeitigkeit.

Aus der Verbindlichkeit des Mythos, seinem Gültigkeitsan­
spruch und seiner Funktion als kollektives Gedächtnis ergibt 
sich seine „identitätsstiftende, kulturelle Einheit fundierende 
und Werte (Ethos) begründende Aufgabe"94. Das Martyrium 
wird also aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive als My­
thos des frühen Christentums behandelt. Alljährlich wurde der 
Todestag des Märtyrers liturgisch begangen. Man feierte ihn als 
seinen zweiten Geburtstag (qpiQa y£V£0Aio<;). Dazu wird der 
Mythos, die Passio öffentlich vorgelesen, um sich der Taten und 
des Todes der Märtyrer zu erinnern. So trifft sich die Gemeinde, 
um sich „in Jubel und Freude (zu) versammeln, um den Jahres­
tag seines Martyriums [...] zu feiern, zum Gedächtnis aller, die 
vor uns den Kampf bestanden und zugleich als Einübung und 
Vorbereitung für alle, die ihn in Zukunft kämpfen werden."95 
Die Leistungsfähigkeit der Märtyrermythen ist zusammenfas­
send also folgende:

Ein Märtyrermythos verbalisiert die Erfahrungen der Chris­
tenverfolgung und der Bedrängnis; er gliedert und deutet sie 
und hilft damit, sie zu bewältigen. Dies geschieht zum einen 
durch seine kollektiv sinngebende Funktion, indem er die Ge­
meinschaft der Christen unter den Märtyrern eint, eine universal 
gültige Sündenvergebung verspricht, die Hoffnung auf Aufer­
stehung und das ewige Leben greifbar macht und den Menschen 
an den Grundfesten seiner Existenz greift.96

Zum anderen zeigt sich der Märtyrermythos für die Ge­
meinde verbindlich und etabliert die Protagonisten als Inbegriff 
des Märtyrers, also als Zeuge für das Heilshandeln Christi. Der 
Märtyrermythos zeichnet einen Weg vor und ebnet ihn damit 
gleichsam für andere. Damit „illustriert (er) den Gläubigen in 
unvergleichlicher Weise die ,Wahrheit des Martyriums'":97 Das 
Martyrium ist der Kampf gegen den Teufel fü r  Christus, aber vor 
allem mit Christus. Denn „Christus litt mit ihnen und in ihnen, 
er stärkte sie gegen die Versuchung des Teufels, den leichteren

54 S e l l in  2 0 0 2 , Sp . 1699.
45 M artPol 18. -  Z u r  B e z ie h u n g  v o n  M ä rty re rk u lt  u n d  H e r o e n k u lt  s ie h e  

H a b e r m e h l  2 0 0 4 , 2 5 9 ; s ie h e  a u ch  G r ig  2 0 0 4 ,1 4 2 .
46 V g l. LÖ h r  1 9 9 7 , 227.
47 E b d . 265 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 135

Weg der Abkehr vom Glauben zu wählen."98 Der grausame Tod 
in der Arena ist damit dann kein Sieg der römischen Behörden 
mehr. Dadurch überführt der Mythos den instabilen Zustand in 
einen stabilen."

Abschließend hält BURKERT sehr zutreffend fest:

Inmitten aller Kritik sind die Mythen nicht totzukriegen, offenbar weil 
wir in Gesamtbildern rezipieren und kommunizieren und die Form der 
Erzählung uns besonders eingeht und merkwürdig ist.100

Mythisch denken eben nicht nur die anderen.

6 Literaturverzeichnis 

Quellen

Die Bibel 1980, Altes und Neues Testament, Einheitsübersetzung, 
Stuttgart.

Martyrium Polycarpi 1941, übertragen und eingeleitet v. Hugo 
Rahner, Freiburg im Breisgau.

Martyrium Polycarpi 1970, hg. v. Karl Bihlmeyer, Tübingen.

Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis 1913, in: Märtyerakten. Die 
Akten der Heiligen Perpetua und Felizitas. Generiert von der elekt­
ronischen BKV, hg. v. Gregor Emmenegger/Ursula Schult­
heiß, München.

Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis 2012, in: The passion o f Per­
petua and Felicity, hg. v. Thomas J. Heffernan, Oxford/New 
York.

Die Orthographie in den deutschen Übersetzungen wurde der 
neuen deutschen Rechtschreibung angepasst.

98 G e m e in h a r d t  20 1 3 , 267.
99 V g l. d ie  M y th o sd e fin itio n  b e i THEISSEN 20 0 1 , 49 .
100 B u r k e r t  2 0 0 5 ,1 7 4 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


136 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Sekundärliteratur

A n g e n e n d t , A r n o l d  21 9 9 7 , Heilige und Reliquien. Die Geschichte 
ihres Kultes vom frühen Christentum bis zur Gegenwart, Mün­
chen.

B a u m e is t e r , T h e o f r ie d  19 8 0 , Die Anfänge der Theologie des Marty­
riums, Münster.

B e r s c h in , W a l t e r  1986, Biographie und Epochenstil im lateinischen 
Mittelalter 1. Von der Passio Perpetuae zu den Dialogi Gregors des 
Großen, Stuttgart.

B r e m m e r , J a n  N . 2002, „Perpetua and her Diary. Authenticity, 
Family and Visions", in: Walter Ameling (Hrsg.), Märtyrer 
und Märtyrerakten, Stuttgart, 77-120.

B r o x , N o r b e r t  19 6 1 , Zeuge und Märtyrer. Untersuchungen zur 
frühchristlichen Zeugnis-Terminologie, München.

B u r k e r t , W a l t e r  2 0 0 5 , „Kritiken, Rettungen und unterschwel­
lige Lebendigkeit griechischer Mythen zur Zeit des frühen 
Christentums", in: Raban von Haehling (Hrsg.), Griechische 
Mythologie undfrühes Christentum, Darmstadt, 173-193.

C o n z e l m a n n , H a n s  1978, Bemerkungen zum Martyrium Polykarps, 
Göttingen.

G e m e in h a r d t , P e t e r  2 0 0 7 , Das lateinische Christentum und die an­
tike pagane Bildung, Tübingen.

G e m e in h a r d t , P e t e r  2010a, „,Tota paradisi clauis tuus sanguis 
est'. Die Blutzeugen und ihre Auferstehung in der frühchrist­
lichen Märtyrerliteratur", in: Tobias Nicklas et al. (Hrsg.), Ge­
litten -  Gestorben -  Auferstanden. Passions- und Ostertraditionen 
im antiken Christentum, Göttingen, 97-122.

G e m e in h a r d t , P e t e r , 2 0 1 0 b , Die Heiligen. Von den frühchristlichen 
Märtyrern "bis zur Gegenwart, München.

G e m e in h a r d t , P e t e r  2013, „'Nicht Mutige, sondern Flüchtlinge 
bedürfen des M ythos'", in: Annette Zgoll/Reinhard G. Kratz 
(Hrsg.), Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in 
Antike und Gegenwart, Göttingen, 249-271.

G e m e in h a r d t , P e t e r  2014, „Non poena sed causa facit mar- 
tyrem. Blut- und Lebenszeugnis in der Alten Kirche: Sache, 
Kontext und Rezeption", in: Gordon Blennemann/Klaus Her- 
bers (Hrsg.), Vom Blutzeugen zum Glaubenszeugen. Formen und

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Märtyrerakten im spätantiken Christentum 137

Vorstellungen des christlichen Martyriums im Wandel, Stuttgart, 
23-39.

G r ie s e r , H e ik e  2 0 0 9 , „Die Bestattung der Toten in antiker und 
frühchristlicher Tradition und Reflexion", in: Heike Grie- 
ser/Andreas Merkt (Hrsg.), Volksglaube im antiken Christen­
tum, Darmstadt, 4 0 7 -4 2 3 .

G r ig , L u c y  2 0 0 4 , Making Martyrs in Late Antiquity, L o n d o n .

H a b e r m e h l , P e t e r  2 0 0 4 , Perpetua und der Ägypter oder Bilder des 
Bösen im frühen afrikanischen Christentum. Ein Versuch zur Pas- 
sio sanctarum Perpetuae et Felicitatis, Berlin.

H o r s t m a n n , A x e l  1979, „Der Mythosbegriff vom frühen Chris­
tentum bis zur Gegenwart", Archiv fü r  Begriffsgeschichte 23, 7­
54.

L ie b s , D e t l e f  2002, „Umwidmung. Nutzung der Justiz zur Wer­
bung für die Sache ihrer Opfer in den Märtyrerprozessen der 
frühen Christen", in: Walter Ameling (Hrsg.), Märtyrer und 
Märtyrerakten, Stuttgart, 19-46.

L ö h r , W in r ic h  A . 19 9 7 , „Mündlichkeit und Schriftlichkeit im 
Christentum des 2. Jahrhunderts", in: Gerhard Sel- 
lin/Frangois Vouga (Hrsg.), Logos und Buchstabe. Mündlichkeit 
und Schriftlichkeit im Judentum und Christentum der Antike, Tü­
bingen/Basel.

M a r k s c h ie s , C h r is t o p h  2 0 0 4 , Warum hat das Christentum in der 
Antike überlebt? Ein Beitrag zum Gespräch zwischen Kirchenge­
schichte und Systematischer Theologie, Leipzig.

O e h l , B e n e d ik t  2005, „Mythos und Häresie", in: Raban von 
Haehling (Hrsg.), Griechische Mythologie und frühes Christen­
tum, Darmstadt, 311-338.

R o s e n , K l a u s  2002, „Märtyer -  Zeugen der Einheit im Glauben", 
in: Walter Ameling (Hrsg.), Märtyrer und Märtyrerakten, Stutt­
gart, 13-17.

S e l l in , G e r h a r d  42002, „Mythos/Mythologie. II. Geschichtlich. 4. 
Neues Testament", in: Hans D. Betz et al. (Hrsg.), Religion in 
Geschichte und Gegenwart 5, Tübingen, Sp. 1697-1699.

S e l l in , G e r h a r d  19 8 8 , „Metapher -  Symbol -  Mythos. Anmer­
kungen zur Sprache der „Bilder" in Religion und Bibel", in: 
Dieter Sänger (Hrsg.), Allegorie -  Metapher -  Mythos -  Schrift.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


138 J e n n i f e r  H a r t m a n n

Beiträge zur religiösen Sprache im Neuen Testament und in seiner 
Umwelt, Göttingen 2011, 209-234. [Erstmalig erschienen in: 
Jürgen Heumann (Hrsg.), Bilder, Mythen und Symbole. Ihre Be­
deutung fü r Religionsunterricht und Jugendkultur, Oldenburg 
1988, 66-98.]

S e l l in , G e r h a r d  2011a, „Der Mythos als Gattung und sein Ver­
hältnis zu Sage, Legende und Märchen", in: Dieter Sänger 
(Hrsg.), Allegorie -  Metapher -  Mythos -  Schrift. Beiträge zur re­
ligiösen Sprache im Neuen Testament und in seiner Umwelt, Göt­
tingen, 251-275.

S e l l in , G e r h a r d , 2011b, „Mythos und Evangelium. Warum 
Glaube und Theologie auf mythische Vorstellungen ange­
wiesen sind", in: Dieter Sänger (Hrsg.), Allegorie -  Metapher -  
Mythos -  Schrift. Beiträge zur religiösen Sprache im Neuen Testa­
ment und in seiner Umwelt, Göttingen, 276-281.

T h e is s e n , G e r d  2 0 0 1 , Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie 
des Urchristentums, Gütersloh.

V o n  H a e h l in g , R a b a n  2006, „Mythenkritik und Mythendeu­
tung frühchristlicher Autoren im Rahmen der heidnisch­
christlichen Auseinandersetzung", in: Vasile Lica (Hrsg.),
Historiae Diversitas. Festschrift fü r Vladimir Iliescu zum 80. Ge­
burtstag am 8. August 2006 von seinen Schülern, Freunden und 
Kollegen dargebracht, Galati, 129-146.

W e ig e l , S ig r id  2012, „Exemplum and Sacrifice, Blood Testimony 
and Written Testimony: Lucretia and Perpetua as Transi- 
tional Figures in the Cultural History of Martyrdom. Trans- 
lated by Joel Golb", in: Jan N. Bremmer/Marco Formisano 
(Hrsg.), Perpetua's Passions. Multidisciplinary Approaches to the 
Passio Perpetuae et Felicitatis, Oxford, 180-200.

W l o s o k , A n t o n ie  19 7 0 , Rom und die Christen. Zur Auseinanderset­
zung zwischen Christentum und römischem Staat, Stuttgart.

Z g o l l , A n n e t t e /Kr a t z , R e in h a r d  G. 2013, „Von Blumenbergs 
»Arbeit am Mythos« zu Leistung und Grenze des Mythos in 
Antike und Gegenwart", in: Annette Zgoll/Reinhard G. Kratz 
(Hrsg.), Arbeit am Mythos. Leistung und Grenze des Mythos in 
Antike und Gegenwart, Tübingen, 1-12.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Kampf um, durch und mit Symbolen. 
Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der 

NSDAP
N a z im  D ie h l  (G ie ß e n )

1 Einleitung

Zwei zentrale Ereignisse im Jahr 1928 führten zum Anstieg der 
Kontakt- und Berührungspunkte der SPD, KPD und der NSDAP 
auf Reichsebene, die die Forcierung und Verschärfung der Wahl­
werbung maßgeblich beeinflussten:1 Ernst Thälmanns Entschei­
dung, den Ausbruch der Wirtschaftskrise 1928 zum Anlass für 
die Radikalisierung des Parteikurses der KPD zu nehmen, und 
der erdrutschartige Wahlerfolg der NSDAP von 107 Sitzen im 
Reichstag, der eine veränderte Parteienlandschaft im Deutschen 
Reich hinterließ.2 Die daraus resultierende Polarisierung des 
Wahlkampfes schlug sich auf den Wahlplakaten nieder.

In den Wahlkämpfen genossen aus propagandistischen 
Gründen Bild-Text-Wahlplakate3 eine enorme parteiübergrei- 
fende Beliebtheit. Diese bestanden aus großen Abbildungen, die 
mit Schlagwörtern sowie Parolen unterfüttert wurden. Solche 
Plakate waren für den Wahlkampf auf der Straße und somit für 
ein heterogenes Publikum konzipiert, dem die zentralen Werbe­
inhalte in Sekundenschnelle übermittelt werden sollte.4 Dies for­
derte die Plakatkünstler und Parteien zur eindeutigen Kommu­
nikation von Werbebotschaften durch bekannte oder eindeutige 
Symbole auf. So stützten sich alle drei Parteien bei der bildlichen 
Gestaltung ihrer Plakate auf die damals bereits etablierte

1 JANUSCH 19 8 9 , 81 .
2 G r a f  2 0 0 8 , 314.
3 Kämpfer teilt in fünf formale Plakattypen ein: Ein reines Schriftplakat 

(1), ein Schriftplakat, das durch zusätzliche Zeichen und Elemente ge­
staltet wurde (2), das Bildplakat, das lediglich aus einem Bild besteht 
(3), das narrative Bildplakat, das aus mindestens zwei Bildeinheiten be­
steht und das Bild-Text-Plakat, auf dem sich Schrift und Text gegensei­
tig durchdringen und ergänzen (KÄMPFER 1 9 8 5 , 4 8 -7 8 ) .  Einfachheits­
halber wird fortlaufend nur noch von „Plakaten" gesprochen, obgleich 
sich dieser Artikel ausschließlich mit Bild-Text-W ahlplakaten beschäf­
tigt.

4 K ä m p f e r  19 8 5 , 53.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


140 N a z i m  D ie h l

Ikonografie der Arbeiterbewegung, woraus schließlich ein 
Kampf um, durch und mit (ähnlichen) Symbolen resultierte.

Doch wie stellten sich die Parteien unter Hinzuziehung ähn­
licher oder gleicher Symbole und Motive auf ihren Plakaten dar 
und wie versuchten sie sich voneinander abzugrenzen?5 Diese 
Fragen sollen durch eine quantitative ikonografische-ikonologi- 
sche Symbol- und Motivanalyse untersucht werden.6 So bilden 
die jeweiligen Parteisymbole und Repräsentanten sowie ihre 
grafischen Umsetzungen den Untersuchungsgegenstand der 
Selbstdarstellung, wohingegen die Analyse der Fremddarstel­
lung durch die Auswertung der auf den Plakaten abgebildeten 
negativen Figuren erfolgt.7 Dies mündet abschließend in die kri­
tische Reflektion des politischen Mythos der vermeintlich über­
legenen NS-Wahlwerbung und dessen Verbindung zu den nati­
onalsozialistischen Wahlplakaten der 1930er Jahre:

Zahlreiche NS-Autoren interpretierten den Siegeszug der 
NSDAP als Resultat ihrer vermeintlich überlegenen Wahlwer­
bung.8 Diese zeitgenössische Bewertung ist wenig verwunder­
lich, weil sie sich mit dem NS-Verständnis eines sozialdarwinis- 
tischen Kampfes um die (politische) Macht im Staat und mit der 
NS-Mythologisierung der sogenannten Machtergreifung deckte, 
an deren Ende sich die überlegene Partei durchgesetzt habe.9 
Von dieser zeitgenössischen primär nationalsozialistischen

5 Aus der historischen Stereotypen-Forschung ist die Selbst- und 
Fremdwahrnehmung im Kontext von Auto- und Heterostereotype be­
kannt. Da Parteien die W ahlplakate jedoch bewusst zu propagandisti­
schen Zwecken einsetzten, lässt sich diese bildliche Inszenierung eher 
als Selbst- und Fremd-Darstellung der eigenen und fremden Parteien 
definieren (H a h n  2007, 15ff.).

6 Dafür wird der historische Kontext der Plakatentstehung hinzugezo­
gen, ihr symbolischer Gehalt quantifiziert sowie die dadurch kommu­
nizierten Einstellungen und W erte historisierend hinterfragt.

7 Diese vergleichende Symbol- und M otivanalyse ist möglich, da die 
NSDAP auch noch nach ihrer Abkehr von den Arbeitern als Hauptziel­
gruppe seit 1928 weiterhin mit der Ikonografie der Arbeiterbewegung 
sowie mit den Themen Sozialismus und Antikapitalismus warb 
( S t a c h u r a  1978, 66ff.).

8 M e d e b a c h  1 9 4 1 ; B a l i s t i e r  1996,31.
8 Medebach untersucht in seiner Dissertation 1941 ebenfalls die W ahl­

plakatwerbung der SPD, KPD und NSDAP und kommt -  wie auch zeit­
genössische Autoren -  zu dem Schluss, dass die NSDAP gegenüber den 
anderen Parteien über eine überlegene Wahlpropaganda verfüge 
(M e d e b a c h  1941).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 141

Interpretation in den Quellen scheinbar beeinflusst, übernehmen 
einige Autoren10 dieses Geschichtsbild und tradieren es als poli­
tischen Mythos so (ungewollt) bis an die Jahrtausendwende.11

In diesem Aufsatz wird der politische Mythos als eine sinn­
stiftende Erzählung der Vergangenheit bzw. ein „stereotypisier­
tes, verfestigtes Geschichtsbild"12 verstanden, das sich auf eine 
„politische Gemeinschaft bezieht und ihre Entwicklung und ihr 
Wesen definiert."13 Folglich kann das Erklärungsmuster der ver­
meintlich überlegenen NS-Wahlwerbung als politischer Mythos 
klassifiziert werden, weil es -  wie jeder politische Mythos -  zur 
Erklärung gesellschaftlicher Probleme und Entwicklungen be­
nutzt wird, während die Vergangenheit infolgedessen selektiv 
und idealisiert abgebildet wird. Dies erfolgt, indem aus einem 
retrospektiven Blickwinkel der Vergangenheit eine scheinbar 
plausible monokausale Erklärung aufgedrückt wird, die jedoch 
die Komplexität der Wahlkämpfe und gleichzeitig verlaufenden 
historischen Entwicklungen übergeht.14

Das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit liegt also darin, durch 
die Hinterfragung des politischen Mythos der überlegenen 
NSDAP-Wahlplakatwerbung, die Selbst- und Fremddarstellung 
der NSDAP, SPD und der KPD trilateral quantifiziert zu verglei­
chen. Des Weiteren soll durch den Einbezug der französischen 
Section frangaise de l'Internationale ouvriere (SFIO) die Intensität 
der deutschen Selbst- und Fremddarstellung in einen überregio­
nalen Kontext eingeordnet werden. Die SFIO eignet sich dafür 
nicht nur, weil sie ebenfalls die Ikonografie der Arbeiterbewe­
gung verwendete, sondern auch weil die SFIO der SPD und ihrer 
Politik große Aufmerksamkeit schenkte.15

10 Zu diesen Autoren gehören u. a. P a u l  1 9 9 0 , 12 ; W e s t p h a l  2 0 0 2 ; 
G r ie s / Id g e n / S c h in d e lb e c k  1995 , 45 ff.

11 B a l is t ie r  1996 , 31 ; B e h r e n b e c k  1996 ; K ä m p f e r  1 9 9 7 ,1 3 5 .
12 H e in -K ir c h e r  2 0 1 3 , 33 .
13 E b d . 33f.
14 H e in -K ir c h e r  2 0 0 8 ,4 2 4 .
15 W i n k l e r  19 9 9 , 16. Die SFIO wurde beispielsweise 19 0 5  nach dem Vor­

bild der SPD in Frankreich gegründet und zwischen den beiden Par­
teien bestanden auch nach 192 8  noch mannigfaltige Kontakte (ALBER- 
t i n i  1961 , 58 6 ). Ferner besaßen beide Parteien eine vergleichbare Posi­
tion im jeweiligen nationalen Parteienspektrum (NERI-ULTSCH 2 0 0 5 , 2). 
Es ergeben sich aber auch Unterschiede zwischen den beiden Parteien 
und Gemeinsamkeiten zwischen der SFIO und der KPD wie beispiels­
weise das Selbstverständnis der SFIO, eine Oppositionspartei zu sein 
(vgl. W i n k l e r  1 9 9 9 ,1 4 ;  A l b e r t i n i  1 9 6 1 , 58 9 ). Diese Parallelen zur SPD

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


142 N a z i m  D ie h l

Der Analysezeitraum beginnt 1928, da die NSDAP auf 
Reichsebene zuvor nur eine marginale Rolle gespielt hat und der 
trilaterale Vergleich ansonsten ein ungleichmäßiges Parteienver­
hältnis beinhalten würde. Das Ende des Untersuchungszeit­
raums bildet das Jahr 1932, da die KPD 1933 verboten wurde und 
somit einer der verglichenen Parteien die Möglichkeit verwehrt 
wurde, Wahlplakate einzusetzen.16

Das für die vergleichende Analyse herangezogene Quellen­
korpus besteht zum Großteil aus Affichen aus den drei größten 
deutschen Plakatsammlungen der Zwischenkriegszeit und ein­
schlägigen Ausstellungskatalogen.17 Folglich erhebt diese Unter­
suchung nicht den Anspruch auf Vollständigkeit, obgleich die 
Größe der Fallzahl18 die grundsätzlichen Unterschiede der 
Selbst- und Fremddarstellung in den kommunalen sowie reichs­
weiten Wahlkämpfen zu skizzieren verspricht. Aufgrund des 
Fokus auf die Symbol- und Motivanalyse stehen weniger die Pla­
katschaffenden im Zentrum, sondern vielmehr geht es um die 
Herausarbeitung der strukturellen Unterschiede der bildlichen 
Wahlplakatwerbung der drei Parteien.

2 Nationalsozialistische Symboladaption

Die NSDAP brachte keine neuartigen Symbole hervor, sondern 
griff auf den zeitgenössischen und gesellschaftlich verbreiteten 
Kulturspeicher zu, indem sie bekannte Stile, Motive und Vorstel­
lungen nachahmte, geringfügig abänderte, neu definierte und

aber auch zur KPD lassen den Einbezug der SFIO zur Bewertung der 
deutschen W ahlplakatwerbung in diese vergleichende Analyse ge­
winnbringend erscheinen. Die Gemeinsamkeiten und Unterschiede be­
züglich W ähler- und M itgliederstruktur, Parteiorganisation und Par­
teizielen wurden von folgenden Autoren näher ausgeführt: NEUMANN 
1986, 107f.; N e r i-U l t s c h  2005, 50ff. Für genaue M itgliederzahlen der 
SFIO oder einen Überblick über die französischen Parteien vgl. ALBER- 
t in i 1961, 586ff.

16 Die Reichspräsidentschaftswahl 1932 wurde aus der Untersuchung 
ausgeklammert, weil die SPD bei diesem Wahlgang durch die Koope­
ration mit Hindenburg nicht dazu in der Lage war, ihre gängigen Sym­
bole und Motive abzubilden, was wiederum die Verfälschung der Er­
gebnisse zur Folge hätte.

17 Für genaue Angaben vgl. das Quellenverzeichnis dieses Aufsatzes.
18 Es handelt sich um insgesamt 245 Bild-Text-W ahlplakate der Jahre 

1928-1932.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 143

daraus die nationalsozialistische Symbolsprache erschuf. Mit der 
Absicht, sich u. a. als sozialistische und antikapitalistische Partei 
zu profilieren, adaptierte sie insbesondere die Ikonographie der 
Arbeiterbewegung, um den Kampf der Sozialdemokraten und 
Kommunisten gegen das Großkapital in einen Kampf gegen die 
linken Parteien umzuwandeln.19 So bediente sich die NSDAP der 
traditionellen Argumente und der etablierten Bildsprache der 
KPD, um die SPD zu denunzieren: Die Sozialdemokraten hätten 
die Arbeiterbewegung verraten und an die Kapitalisten ver­
kauft, Schuld an Not und Elend seien demnach die Sozialdemo­
kraten. Des Weiteren übernahm die NSDAP die bildliche Kritik 
am Kommunismus von den bürgerlichen Parteien, Freikorps 
und insbesondere von der SPD: Die Kommunisten bringen Un­
heil, Terror und Chaos über das Deutsche Reich und seien somit 
verantwortlich für die gegenwärtige Situation Deutschlands ge­
wesen.20 Sie kopierte beispielsweise die von der SPD und der 
KPD gemeinsam benutzte Figur des Arbeiter-Riesens, der einen 
übergroßen Arbeiter von athletischer Statur darstellte und die 
Gesamtheit aller Arbeiter und ihre Stärke repräsentierte.21 Der 
NS-Plakatgestalter Hans Schweiter (Pseudonym: Mjölnir) verän­
derte diese Figur so, dass sie im Unterschied zu ihrer Darstellung 
bei den anderen beiden Parteien mit einem oder mehreren Ha­
kenkreuzen versehen das Sinnbild eines SA-Mannes repräsentie­
ren sollte, dessen proletarische Abstammung durch seine blon­
den Haare und seine blauen Augen zusätzlich „germanisiert" 
wurde.22 Sogar das Markenzeichen der KPD, die geballte Faust, 
wurde für propagandistische Zwecke auf den NS-Plakaten abge­
bildet.23 So verband die NSDAP sowohl konservative Elemente 
wie beispielsweise das Vorbild der SA als opferbereiter, mutiger 
und für das Deutschtum kämpfender Märtyrer als auch sozialis­
tische Elemente auf ihren Wahlplakaten nach 1928.24 Der erd­
rutschartige Wahlerfolg der NSDAP 1928 sowie ihre Symbol­
adaption gehen mit einer zunehmenden Konkurrenz um Sym­
bole zwischen der SPD, KPD und der NSDAP einher, die in der

19 J a n u s c h  19 8 9 , 9 2 ; K ä m p f e r  1997 , 140.
20 H e n n in g  1988 , 215 .
21 J a n u s c h  19 9 8 , 91 .
22 P a u l  2 0 0 9 a , 1 6 1 ff., 427 .
23 P a u l  2 0 0 9 b , 426 .
24 G r a f  2 0 0 8 , 324.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


144 N a z i m  D ie h l

Radikalisierung des Wahlkampfs und der Wahlplakate Aus­
druck findet.

3 Selbstdarstellung

Selbst bei der Konzeption des nationalsozialistischen Parteizei­
chens orientierte man sich an Symbolen der KPD. So waren die 
Farben und Beschaffenheit des Hakenkreuzes nicht nur bewusst 
als Parteisymbol der nationalsozialistischen Bewegung der kom­
munistischen Internationalen entgegenstellt, sondern knüpften 
auch an die Kulturgeschichte sowie die zeitgenössische Konno- 
tation verschiedener Farben an25: Das Rot, aus der Arbeiterbewe­
gung entlehnt, verwies auf Sozialismus und eine klassenlose Ge­
sellschaft, das Weiß auf den Nationalismus der Bewegung und 
das Schwarz des Hakenkreuzes auf deren antisemitische Ausprä­
gung. Zusammengenommen entstand daraus die Farbkombina- 
tion Schwarz-Weiß-Rot, die Farben der rechten Freikorps.26

In der Frühphase nationalsozialistischer Wahlwerbung ver­
wendete die NSDAP das Hakenkreuz primär zur Dekoration an 
Plakaträndern. Im Laufe der Jahre und mit dem wachsenden Be­
kanntheitsgrad der Partei und des Zeichens rückte das Haken­
kreuz immer weiter in das Zentrum der Wahlplakatwerbung, bis 
es letztlich auf den nationalsozialistischen Wahlplakaten der 
30er-Jahre übergroß abgedruckt wurde.27 So war es mit einer Er­
scheinungshäufigkeit von 63%2S signifikant häufiger als die Par­
teisymbole der SPD und der KPD zu sehen.29 Die KPD warb 
ebenfalls intensiv mit ihren Parteisymbolen: dem Roten Stern, 
der die internationale Solidarität der Arbeiter symbolisierte und 
ihnen sinnbildlich den Weg in eine Welt ohne Klassenunter­
schiede leitete, sowie mit Hammer und Sichel, die für die Einheit 
von Bauern und Arbeitern standen. Insgesamt war eines oder 
beide Symbole auf 29% ihrer Wahlplakate vorzufinden.30 Die

25 P a u l  1990 , 166f.
20 WEIßMANN 1 9 9 1 ,1 3 1 ,1 4 4 .
27 E b d . 166.
28 Auf zahlreichen NS-W ahlplakaten wurde nicht nur ein Hakenkreuz, 

sondern gleich mehrere abgedruckt.
20 Vgl. Tabelle 1.
30 Die Parteisymbole der KPD traten auf Plakaten nicht nur als eigenstän­

dige Symbole in Erscheinung, sondern wurden auch als berufsanzei­
gende W erkzeuge in den Händen der arbeitenden Arbeiter und Bauern

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Positive Symbole und Motive SPD (100) KPD (73) NSDAP (72)

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 145

Parteisymbol 5 (5%) 21 (29%) 45 (63%)

Parteisymbol am Horizont 
bzw. Himmel

0 (0%)‘ 2 (3%) 9 (13%)

Parteifahne 0 (0%) 2 (3%) 12 (17%)

Rote Fahne 3 (3%) 13 (18%) 0 (0%)

Parteiführer/Autoritätsperson 2 (2%) 4 (5%) 302 (42%)

Kampfbund-Angehöriger 0 (0%) 2 (3%) 4 (6%)

Menschenmassen/ 
Ansammlung verschiedener 
Bevölkerungsschichten

11 (11%) 11 (15%) 9 (13%)

Unbedeckter Oberkörper des 8 (8%) 0 (0%) 2 (3%)
Arbeiter-Riesen

1 Die SPD bildete die drei Eisernen Pfeile zwar nie am Himmel ab, 
jedoch zweimal ihre Listenzahl als Utopie anzeigendes Zeichen auf 
eine der KPD und der NSDAP identische Art und Weise.
2 Davon wurde Hitler 5-mal abgebildet, 15-mal namentlich allein­
stehend genannt und 10-mal trat sein Name im W ort „Hitler-Bewe­
gung" auf.

Tabelle 1: Symbole und Motive

SPD warb seltener mit ihrem Parteisymbol (5%), den drei Eiser­
nen Pfeilen. Dies hing aber erstens mit ihrem vergleichbar späten 
Entwurf durch Chakotin 1932 zusammen; zweitens wurde das 
Parteisymbol als negatives Zeichen in erster Linie zur Bekämp­
fung des Hakenkreuzes entwickelt; drittens wurden die drei Ei­
sernen Pfeile aufgrund von Bedenken des SPD-Parteivorstandes 
noch 1932 nicht durchgängig reichsweit eingesetzt.31 Die im Ver­
gleich zu den anderen beiden Parteien intensive NS-Symbolwer- 
bung im Wahlkampf zeigte sich ebenfalls in der Häufigkeit der 
am Himmel bzw. Horizont stehenden Parteisymbole auf 
NSDAP-Plakaten (13%). So bildete die NSDAP ihr Parteisymbol 
signifikant häufiger am Himmel bzw. Horizont ab als die SPD

abgebildet, sodass sie das eigentliche Parteisymbol nicht repräsentier­
ten und daher nicht mit in die quantitative Auswertung eingeflossen 
sind.

31 P a u l  19 9 0 ,178f.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


146 N a z i m  D ie h l

(0%) oder die KPD (3%). Gemäß der Ikonografie der Arbeiterbe­
wegung stellte die aufgehende oder am Himmel bzw. Horizont 
stehende Sonne ein Zeichen für die anbrechende oder im Plakat 
bereits angebrochene Utopie dar.32

Die NSDAP benutzte zwar nicht die rote Fahne, stattdessen 
aber die Hakenkreuzfahne, die sich aus der roten Fahne und dem 
Hakenkreuzsymbol zusammensetzte. Gemäß des NS-Ziels der 
Einigung des „Volkes" und der darauffolgenden nationalen Er­
neuerung ließen sie ihre Parteifahne von den verschiedenen Fi­
guren wie beispielsweise Arbeitern oder SA-Männern i.d.R. als 
Triumph- und Herrschaftszeichen auf rund 17% ihrer Wahlpla­
kate hoch halten.33 Dabei verwendeten die Nationalsozialisten 
die Fahne wie auch das Hakenkreuz lediglich auf solchen Wahl­
plakaten, die positive Ziele formulierten und nicht die gegen­
wärtige Not und das Elend anklagten.

Die Einigung des Proletariats bildete auch eine zentrale kom­
munistische Parteimaxime, deren Realisierung als Grundvoraus­
setzung für die nachfolgende Revolution angesehen wurde.34 
Dementsprechend wurde die rote Fahne auf 18% der KPD-Pla- 
kate verwendet, insbesondere auf solchen Affichen, die die 
Schlagkraft der Partei präsentierten oder auf der sich die KPD 
durch das Motiv der Einheitsfront oder des gemeinsamen Mar­
sches der verschiedenen arbeitenden Schichten (Menschenmas­
sen) als anhängerstarke Partei darstellte. Vermutlich daher lässt 
sich die Darstellung des gemeinsamen Kampfes auf KPD-Af- 
fichen (15%), der von allen drei Parteien benutzt, jedoch unter­
schiedlich akzentuiert wurde35, öfter als auf SPD- (11%) oder auf 
NSDAP-Plakaten (13%) auffinden.36

Ihrer Wähler- und Mitgliederstruktur37 entsprechend berief 
sich die NSDAP auf Militanz und bildete einen SA-Mann oder

32 T id l  1993 , 242 f.
33 K ä m p f e r  1985 , 109.
34 G r a f  2 0 0 8 , 319.
35 Auf SPD-Plakaten entspricht dieses M otiv i.d.R. Menschenmassen, der 

Versammlung mehrerer Bevölkerungsgruppen, die sich beispielsweise 
zur Wahl der SPD versammeln oder in wenigen Fällen Demonstranten 
unterschiedlicher Schichten zeigt. Auf NSDAP-Plakaten entspricht die­
ses Motiv in fast allen Fällen Volksversammlungen oder Demonstrati­
onen.

36 Vgl. Tabelle 1.
37 P a t i n  2014 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 147

einen uniformierten Arbeiter auf 6% ihrer Wahlplakate ab.38 Auf 
KPD-Plakaten hingegen traten dem Rezipienten uniformierte 
Arbeiter bzw. Rotfrontkämpfer auf lediglich 3% der Wahlplakate 
entgegen. Den demokratischen und weniger militanten Grund­
werten der SPD 1928-32 entsprechend wurden Uniformierte 
ausschließlich in einem negativen Kontext abgebildet. Dement­
sprechend wiesen die SPD-Plakate, die sich nicht mit den ande­
ren beiden Parteien auseinandersetzten, eine weniger kämpferi­
sche Bildsprache auf. Die SPD warb in der direkten Auseinan­
dersetzung mit den anderen beiden Parteien insbesondere mit 
ihrer Parteistärke, indem sie auf 8% ihrer Wahlplakate den un­
bedeckten athletischen Oberkörper eines idealtypischen sozial­
demokratischen Arbeiter-Riesens zeigte, der am Arbeiten ist o­
der insbesondere auf den Plakaten der frühen 30er-Jahre nicht 
selten auf seine politischen Rivalen einschlug, sie wegfegte oder 
die bereits überwältigten Konkurrenten präsentierte.39

Zweifellos existierten Ähnlichkeiten zwischen der kommu­
nistischen und nationalsozialistischen Selbstdarstellung, obwohl 
der Abgleich mit der NSDAP das extreme Ausmaß der national­
sozialistischen Verherrlichung von Parteisymbolen und Partei­
autoritäten40 zeigt; denn Hitlers Gesicht, alleinstehender oder in 
der personalisierten Bezeichnung „Hitler-Bewegung" vorkom­
mender Name ist auf knapp 42% und das Hakenkreuz auf knapp 
63% der NS-Plakate zu sehen.41

4 Fremddarstellung

Alle drei Parteien haben für spezifische Bevölkerungsgruppen 
und ihre politischen Kontrahenten negative Figuren entwickelt 
oder auf bestehende zurückgegriffen, um die betroffene Gruppe 
auf diese Weise zu diffamieren. Bei solchen Figuren nahm die 
jeweilige Kleidung eine zentrale Rolle ein, da erst durch sie in 
vielen Fällen auf den ersten Blick ersichtlich wurde, welche

38 Neben dem SA-Mann wurde die uniformierte Figur des Frontsoldaten
auf drei Plakaten abgebildet, die aber nicht in die Auswertung mitein- 
geflossen ist.

35 Vgl. Tabelle 1.
40 Mit Autoritäten sind im Falle der NSDAP Hitler, im Falle der KPD 

Thälmann, Stalin oder Lenin und im Falle der SPD die jeweilig amtie­
renden Parteichefs gemeint.

41 Vgl. Tabelle 1.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


148 N a z i m  D ie h l

Bevölkerungsgruppe die negative Figur repräsentieren sollte, 
wie beispielsweise das Hakenkreuzsymbol an der Kleidung des 
„NS-Militaristen", die rote Ballonmütze des „SPD-Bonzen" und 
die Schiebermütze oder der Rotarmistenhelm des „Rotfrontver­
brechers".42 Grundsätzlich gleiche Methoden, Argumente und 
Bilder wurden benutzt, um sich gegenseitig zu denunzieren und 
die Schuld an der gegenwärtigen Misere zuzuschreiben, doch 
die Art und Weise der Darstellung sowie die Erscheinungs­
menge der jeweiligen Figuren unterschied sich voneinander. Es 
handelte sich also auf den Wahlplakaten um keine real existie­
renden Personengruppen, sondern um negative karikierte Figu­
ren, die von den rivalisierenden Parteien verwendet wurden, um 
die entsprechende Personengruppe zu diffamieren. So wurde 
die Ballonmütze nicht von SPD-Mitgliedern getragen, aber den­
noch etablierte sie sich im Laufe der Zeit zahlreicher Diffamie­
rungen als Symbol der angeblichen sozialdemokratischen Kor- 
rumpierung. Im Falle des „Rotfrontverbrechers" und des „NS- 
Militaristen" knüpften die bildlichen Inszenierungen der negati­
ven Figuren rivalisierender Parteien stärker an die Lebenswelten 
der Zeitgenossen an: Für Zeitgenossen ist beispielsweise der 
„Rotfrontverbrecher" durch das Parteisymbol Hammer und Si­
chel oder den Rotarmistenhelm eindeutig zur KPD zuordenbar 
gewesen ist. Die negative Figur des „NS-Militaristen" basierte 
auf dem SA-Mann und ähnelte seinem Bezugsobjekt von allen 
drei negativen Figuren am meisten, da er oft in einer SA-Uniform 
oder vereinzelt in einer mit Hakenkreuzen bestückten Militär­
uniform abgebildet wurde.

Die SPD bot durch ihre bis 1930 regelmäßige Regierungsbe­
teiligung und aufgrund des Mythos der Dolchstoßlegende sowie 
der Beschuldigung des Arbeiterverrates seit 1919 nicht nur die 
größten propagandistischen Angriffsflächen für die KPD und 
die NSDAP, sondern litt zeitgleich -  als anhängerstärkste der 
drei Parteien -  auf Reichsebene ab 1928 an kontinuierlichem 
Wählerschwund. Ihre Wähler wanderten vermehrt zur extremen 
Linken oder Rechten ab. Daher war es sowohl für die KPD als 
auch für die NSDAP aussichtsvoll, den Sozialdemokraten als ih­
ren Kontrahenten auf den Wahlplakaten eine verhältnismäßig 
hohe Aufmerksamkeit zu schenken.

Die Figur des „NS-Militaristen" oder die Karikierung von 
Hitler nahmen sowohl auf den Wahlplakaten der KPD als auch

42 P r o s s  1 9 7 4 ,4 0 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Negative Figuren SPD (100) KPD (73) NSDAP (72)

Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 149

„NS-M ilitarist" 15 (15%) 10 (14%) 0 (0%)

Adolf Hitler 6 (6%) 1 (1%) 0 (0%)

„Rotfrontverbrecher" 8 (8%) 0 (0%) 4 (6%)

„SPD-Bonze" 0 (0%) 7 (10%) 13 (18%)

Kapitalist 5 (5%) 12 (16%) 11 (15%)

Militarist 4 (4%) 5 (7%) 0 (0%)

Junker 3 (3%) 3 (4%) 0 (0%)

Geistlicher 2 (2%) 4 (5%) 0 (0%)

Jude/"jüdische" 0 (0%) 0 (0%) 9 (12%)
Attribute

Tabelle 2: Negative Figuren

der SPD einen hohen Stellenwert ein, sodass sie gemeinsam auf 
knapp 15% der KPD-Plakaten und 21% der SPD-Plakaten die 
Nationalsozialisten diffamierten. Die SPD (8%) und die NSDAP 
(6%) bildeten die Figur des „Rotfrontverbrechers" hingegen sig­
nifikant seltener auf ihren Wahlplakate ab.43 Ferner ist im Kon­
text der negativen Figur des „Rotfrontverbrechers" anzumerken, 
dass dieser nur selten alleine abgebildet und stattdessen jeweils 
einem politischen Gegner zur Seite gestellt wurde, um diesen 
durch seinen vermeintlich zwielichtigen Komplizen zu denun­
zieren. Genauso handhabten es die Nationalsozialisten auch mit 
der negativen Figur des Juden, indem für sie alles Volksfremde 
als „jüdisch" galt und somit u. a. auch der Kommunismus eine 
Entität des Judentums darstellte.44

Auf vielen NSDAP-Plakaten wurden nicht nur die 1928 gän­
gige Variante der negativen Figuren verwendet, sondern ihre 
vermeintlichen Interessen wurden noch optisch expliziert,

43 Vgl. Tabelle 2.
44 S c h la g e n d h a u f f e n - M a i k a  2009, 298. Diese Verteuflung des „Juden" 

lässt sich bereits sowohl in den frühen Schriften und Reden Goebbels 
als auch Hitlers wiederfinden (BUCHBENDER 1989, S. 19). Letztlich war 
der Antisemitismus ein zentrales Bindeglied der verschiedenen Strö­
mungen innerhalb der NSDAP, das neben Nationalismus ihren Mas­
senparteicharakter erst ermöglichte ( K i t t e l  2000, 600).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


150 N a z i m  D ie h l

indem sie entweder als zusätzlich dick, entstellt, „jüdisch"45 
(12%) oder überaus gefährlich dargestellt wurden. Die national­
sozialistische Version der Figur des „SPD-Bonzen" war bei­
spielsweise entweder selbst Jude, erkennbar an seiner „jüdi­
schen" Physiognomie und/oder dem Geld unter seiner Ballon­
mütze, oder hinter ihm stand ein „jüdischer" Kapitalist, der ihm 
etwas ins Ohr flüsterte und ihn somit lenkte.46 Den „Rotfrontver­
brecher" stellte die NSDAP abgemagert dar und gab ihm entwe­
der eine Brandfackel, einen Dolch oder ein anderes Zeichen für 
Tücke, Gefahr und Chaos in die Hand, dass sich auf den SPD- 
Wahlplakaten nur vergleichsweise selten auffinden lässt.47 Auch 
wenn sich auf den NSDAP-Plakaten durch die Vereinheitlichung 
von verschiedenen Feindbildern besonders drastische Negativfi­
guren auffinden lassen, so blieb die Kernbotschaft bei allen drei 
Parteien dennoch die gleiche: Den gegnerischen Parteien wurde 
unterstellt, den Arbeiter zu hintergehen und sich als Helfer der 
Kapitalisten auf seine Kosten zu bereichern.48

Die KPD und die SPD ähnelten sich darin, dass sie auf die 
Abbildung von Juden auf ihren Wahlplakaten gänzlich verzich­
teten (0%) und nur in vereinzelten Fällen die stigmatisierten ne­
gativen Figuren („Rotfrontverbrecher" und „SPD-Bonze") ande­
rer Parteien in einem mit der NSDAP vergleichbar hohem Maße 
entstellt abbildeten. Auf den Wahlplakaten der KPD ist nur eine 
einzige negative Figur auf einem der NSDAP vergleichbarem 
Niveau drastischer Denunzierung abgebildet -  ihr postulierter 
Hauptfeind, der Kapitalist. Auf SPD- und KPD-Plakaten wurden 
die Nationalsozialisten oftmals lediglich als gefährliche Milita­
risten oder als todbringendes Skelett dargestellt und nur verein­
zelt mit anderen Feindbildern identifiziert. Die 1932 einsetzende, 
verstärkte Konzentration der sozialdemokratischen Wahlwer­
bung gegen die NSDAP, die im gleichen Jahr in die Entwicklung 
der drei Eisernen Pfeile mündete, spiegelt sich in der Häufigkeit 
der negativen Figur des „NS-Militaristen" (15%) und die Kari- 
kierung Hitlers (6%) auf SPD-Plakaten im Vergleich zu KPD-

45 Das gängigste stilistische Mittel zur optischen Darstellung bzw. Kari- 
kierung einer Person oder Figur als „jüdisch" war eine krumme Nase, 
die ein Anzeichen für die angeblich „jüdische" Herkunft der Figur dar­
stellen sollte.

46 Vgl. Tabelle 2.
47 H a g e n  1978, 421.
48 B u c h b e n d e r  1989, 17ff.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 151

Plakaten (14%) wider.49 Obwohl beide Parteien die Nationalsozi­
alisten auf ihren Wahlplakaten relativ häufig denunzierten, ist es 
jedoch ein Unterschied, dass sich die Verwendung der verschie­
denen negativen Figuren auf den KPD-Wahlplakaten ungefähr 
die Waage hält, während der eindeutige Hauptfeind der SPD die 
Nationalsozialisten waren.50

Trotz der sich ab 1928 verschärfenden Rivalität der drei Par­
teien konzentrierten sich die KPD-Plakate nach wie vor darauf, 
den Kapitalisten auf 16% ihrer Wahlplakate als Grundübel dar­
zustellen. Die NSDAP hingegen fokussierte gleich alle drei ihrer 
erklärten Rivalen, indem sie die negativen Figuren des „SPD- 
Bonzen" (18%), des Kapitalisten (15%) und des „Juden" (12%) 
einzeln oder gemeinsam auf ihren Wahlplakaten von 1928 bis 
1932 im Vergleich zur SPD und der KPD verhältnismäßig häufig 
denunzierte. Insgesamt lässt sich konstatieren, dass die KPD auf 
ihren Wahlplakaten häufiger (57%) als die NSDAP (51%) mit ne­
gativen Figuren operierte, sich aber die Nationalsozialisten in 
puncto ihrer optischen Darstellung, der Vereinheitlichung ver­
schiedener Feindbilder sowie der gezielten und gehäuften An­
griffe auf ausgewählte Bevölkerungsgruppen auf ihren Wahlpla­
katen deutlich absetzten.51 So verteilen sich der Großteil der De­
nunzierungen auf NSDAP-Plakaten auf ihre Hauptfeinde, die Fi­
guren der SPD und „jüdische" Kapitalisten, während kein einzi­
ges Mal die negative Figur eines Junkers oder Geistlichen zu se­
hen war. Im Gegensatz dazu wurden Junker und Geistliche auf 
5% der SPD-Plakate und 9% der KPD-Plakate denunziert. Dies 
hing mit der nationalsozialistischen Wähler- und Mitglieder­
struktur sowie der nach 1928 einsetzenden Fokussierung der 
NSDAP auf Nationalismus und Antisemitismus zusammen.52 Zu 
diesem Zeitpunkt fand die Loslösung von den Arbeitern als pri­
märer Zielgruppe der NS-Wahlwerbung statt. Die Denunzierun­
gen der NSDAP konzentrierten sich somit zielgerichtet auf ihre 
politischen Rivalen -  die SPD und die KPD -  sowie auf negative 
„jüdische" Figuren, die durch Abgrenzung die angestrebte nati­
onalistische „Volksgemeinschaft" akzentuieren sollten.

45 P a u l  1 9 9 0 ,178f.
50 Vgl. Tabelle 2.
51 Vgl. Tabelle 2.
52 S t a c h u r a  1978 , 66ff.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


152 N a z i m  D ie h l

5 Wahlwerbung der SFIO

Im Frankreich der 1928er- bis 1932er-Jahre waren die parteipoli­
tischen Fronten nicht so verhärtet wie in der späten Weimarer 
Republik. Das linke Lager war zwar auch in Sozialisten und 
Kommunisten geteilt, aber die SFIO und die Parti radicale hatten 
in der Französischen Revolution eine gemeinsame positive Ver­
gangenheit. Dies ermöglichte ein Linksbündnis, das „Cartel des 
gauches", im Wahlkampf 1924 und 1932 mitunter überhaupt 
erst.53 So überging die SFIO sogar ihre in der Resolution Kautsky 
festgelegte Leitlinie der Nichtregierungsbeteiligung, indem sie 
mit der Parti radicale koalierte, um den Wahlsieg konservativer 
Kräfte zu verhindern.54 Gleichwohl sahen sich die Kommunisten 
und Sozialisten dennoch als Konkurrenten im Kampf um die po­
litische Macht an, sodass sich der SFIO-Vorstand 1929/30 auf eine 
Nichtbeteiligung an der Regierungsbildung mit den bürgerli­
chen Kräften verständigte, weil er befürchtete, dass die Parti ra- 
diaux dadurch profitieren würde.55 Im Unterschied zum rechten 
Parteienspektrum in der Weimarer Republik hingegen agierte 
die politische Rechte in Frankreich bis 1932 in einem republika­
nischen Rahmen und vertrat somit systemkonforme Inhalte.

In ihrer Wahlplakatwerbung griff die SFIO auch auf die Iko­
nographie der Arbeiterbewegung zurück. So begegneten dem 
Betrachter der Plakate Arbeiter-Riesen, die rote Fahne und die 
negativen Stereotype von Adligen, Geistlichen und Kapitalisten. 
Ihre Kleidung und Accessoires zeigten ihre gesellschaftliche Stel­
lung an, während vereinzelt auch Vertreter anderer Parteien 
durch die Karikierung ihrer Gesichtszüge lächerlich gemacht 
wurden.56

An dieser Stelle lassen sich die grundsätzlichen Unterschiede 
zwischen der deutschen und französischen Plakatwerbung an ei­
nem Beispiel demonstrieren: Auf dem Plakat „Le coup de balai" 
war im Vordergrund der die eigene Partei repräsentierende, mit 
einem Besen ausgestattete Arbeiter-Riese mit freiem Oberkörper 
zu sehen. Der Arbeiter-Riese wurde jedoch nicht im Akt des 
Kämpfens, mit einer offensiven Körpersprache oder einem

53 N e r i-U l t s c h  2 0 0 5 , 2, 37.
54 Ebd . 5 f., 251.
55 W i n k l e r  1999 , 22.
56 P r o s s  1 9 7 4 ,4 0 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


W ahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 153

selbstherrlichen Gesichtsausdruck abgebildet57; stattdessen fegt 
er scheinbar lächelnd die Symbole von Geistlichen (Pinsel, 
Kreuz), Adligen (Palast, Silber) und Militär (Schiff, Säbel, 
Schirmmütze) aus dem Bild. Sowohl die Fremd- als auch die 
Selbstdarstellung wurde nicht weiter symbolisch aufgeladen. 
Eine Besonderheit der Fremddarstellung der SFIO war jedoch, 
dass sie ihre antiklerikale Haltung -  u. a. ihrer programmati­
schen Forderung nach Laizismus entsprechend -  durch die ver­
einzelte Verwendung der negativen Figur des Geistlichen hoch­
hielt.58

Abbildung 1: Le coup de Balai 1932, SFIO, Bibliotheque de documentation 
internationale contemporaine Paris.

So fällt bei der vergleichenden Betrachtung der SFIO-Plakate 
auch ohne eine quantitative Auswertung recht schnell auf, dass 
sowohl negative Symbole wie beispielsweise Totenköpfe, Dolche 
und Brandfackeln in den Händen von negativen Figuren sowie 
negative Stereotype anderer Parteien nur selten abgebildet wur­
den und auch die als positives Ziel dargestellte Zerschlagung des 
politischen Gegners, die Vereinheitlichung von Feindbildern

57 Vgl. Abbildung 1.
58 K i t t e l  2000, 217ff.; N e r i - U l t s c h  2005, 53.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


154 N a z i m  D ie h l

und die drastische Denunzierung dieser weitaus seltener zu se­
hen waren.

6 Fazit

Die Selbstdarstellung auf den NSDAP-Plakaten unterschied sich 
von den anderen beiden Parteien, indem sich die Nationalsozia­
listen in erster Linie als ausgesprochen siegessicher, offen mili­
tant und selbstherrlich präsentierten. So strotzten ihre Wahlpla­
kate von einem exzessiven Gebrauch eigener Parteisymbolik so­
wie relativ häufiger Abbildung von Uniformen als positive Sym­
bole. Die Abbildung von Uniformen und Parteisymbolen auf 
KPD-Plakaten 1928-1932 hingegen ist von ihrer Häufigkeit zwi­
schen dem exzessiven Gebrauch von Parteisymbolik der NSDAP 
und der zögerlichen symbolischen Aufladung der sozialdemo­
kratischen Wahlplakate zu verorten. Dies wurde jedoch dadurch 
bedingt, dass die SPD über nur wenige positive, parteieigene 
Symbole verfügte.

Die NSDAP verfolgte die gezielte Denunzierung einzelner 
Rivalen, indem sie ihre Konkurrenten zu einem zusammenhän­
genden Feindbild vereinheitlichte. Auf SPD-Plakaten hingegen 
wurde zwar ein klarer Fokus auf die Wahlwerbung gegen die 
Nationalsozialisten gelegt, jedoch wurden ebenso Geistliche und 
Junker -  wenn auch signifikant seltener -  diffamiert.

Die Häufigkeitsverteilung der kommunistischen Denunzie­
rungen gegenüber negativen Figuren der beiden anderen Par­
teien, Geistlichen sowie Junker blieb ungefähr im Gleichgewicht, 
obwohl laut Parteidoktrin und der Heftigkeit der Auseinander­
setzungen auf der Straße eigentlich die Nationalsozialisten ne­
ben dem Kapitalismus der erklärte Hauptfeind gewesen sind.

Die französische SFIO setzte ihre Plakatwerbung zwar mit 
den gleichen Symbolen aus der Ikonografie der Arbeiterbewe­
gung um, jedoch in einem weniger erbarmungslosen Konkur­
renzkampf mit den anderen Parteien. Dies äußert sich darin, 
dass ein exzessiver Einsatz von negativen Figuren anderer Par­
teien im Zeitraum von 1928-1932 nicht stattgefunden hat. Die an­
dersartige historische Situation in Frankreich, die weniger ver­
härteten Fronten zwischen den beiden linken Parteien und die 
Abwesenheit einer system-nonkonformen Rechten hatten einen 
Einfluss darauf, dass die politische Auseinandersetzung der 
SFIO trotz einer vergleichbaren Positionierung im

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 155

Parteienspektrum und einer ähnlichen Grundstruktur der ge­
stalterischen Werbemethoden einen geringeren Grad an Intensi­
tät erreichte als die Wahlwerbung der drei deutschen Parteien.

Nach der sogenannten Machtergreifung Hitlers im Jahr 1933 
deuteten zahlreiche NS-Anhänger diese als logisches Resultat ei­
ner angeblich überlegenen nationalsozialistischen Wahlwer­
bung und konstruierten somit einen politischen Mythos, der auf­
grund seiner gesamtgesellschaftlichen Verbreitung lange Deu­
tungsmacht behielt sowie bis in die Nachkriegszeit hinein repro­
duziert wurde. Die Ursprünge dieses politischen Mythos liegen 
nicht nur in der sozialdarwinistischen NS-Ideologie, sondern las­
sen sich bereits bis zu den selbstverherrlichenden und siegessi­
cheren NSDAP-Wahlplakaten der 30er Jahre zurückverfolgen. 
So adaptierte die NSDAP nicht nur die Symbole und Werbeme­
thoden der konkurrierenden Parteien, sondern etablierte auch 
den politischen Mythos ihrer vermeintlich überlegenen Wahl­
werbung. Sie lässt sich letztlich auf die Faktoren der exzessiven 
Selbstverherrlichung, den Personenkult um Hitler, die Militanz 
der Bewegung, die (drastische) Vereinheitlichung und die syste­
matische Denunzierung von Feindbildern komprimieren. Alle 
diese Faktoren lassen sich aber ebenso auf den Wahlplakaten der 
KPD und/oder der SPD wiederfinden, sodass die NSDAP über 
keine grundsätzlich einzigartige Wahlwerbung verfügte, son­
dern etablierte Werbemethoden der beiden Arbeiterparteien 
adaptierte. So reicht die Glorifizierung eigener Symbole sowie 
die Radikalisierung von Feindbildern wohl kaum aus, um die 
auf weitaus vielfältigeren wie auch komplexeren sozioökonomi- 
schen und gesellschaftlichen Entwicklungen basierenden Ereig­
nisse bis zur Machtergreifung 1933 monokausal zu erklären. 
Während ihrer Herrschaft etablierte die NSDAP jedoch bereits 
den politischen Mythos erfolgreich, der aufgrund seiner schein­
baren Plausibilität aus retrospektiver Perspektive bis zur Jahr­
tausendwende nur vereinzelt kritisch hinterfragt wurde.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

Archivalien

Bibliotheque de documentation internationale contemporaine
Paris, Plakatsammlung

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


156 N a z i m  D ie h l

Bundesarchiv Koblenz, Plakatsammlung

Deutsches Historisches Museum Berlin, Plakatsammlung

Friedrich-Ebert-Stiftung Bonn, Plakatsammlung

Reunion des Musees Nationaux Paris, Plakatsammlung

Quellen

L ie s s , A l b r e c h t /W e n is c h , S ie g f r ie d  (Hrsg.) 1996, Plakate als 
Spiegel der politischen Parteien in der Weimarer Republik. Eine 
Ausstellung des Bayerischen Hauptstaatsarchiv, München.

L u x -A l t h o f f , S t e f a n ie  2 0 0 0 , Die Plakatpropaganda der Weimarer 
Parteien zu den Wahlen und Volksabstimmungen von 1924 bis 
1933. Dargestellt am Plakatbestand des Landesverbandes Lippe, 
Lemgo.

S c h o c h , R a in e r  (Hrsg.) 1 9 8 0 , Politische Plakate der Weimarer Re­
publik 1918-1933, Darmstadt.

Darstellungen

A l b e r t in i , R u d o l f  v o n  1961, „Parteiorganisation und Parteibe­
griff in Frankreich 1789-1940", Historische Zeitschrift 193, 
529-600.

B a l is t ie r , T h o m a s  19 9 6 , „Die Tatpropaganda der S A . Erfolg und 
Mythos", in: Gerald Diesener/Rainer Gries (Hrsg.), Propa­
ganda in Deutschland. Zur Geschichte der politischen Massenbe­
einflussung im 20. Jahrhundert, Darmstadt, 23-34.

B e h r e n b e c k , S a b in e  19 9 6 , „Der Führer. Die Einführung eines po­
litischen Markenartikels", in: Gerald Diesener/Rainer Gries 
(Hrsg.), Propaganda in Deutschland. Zur Geschichte der politi­
schen Massenbeeinflussung im 20. Jahrhundert, Darmstadt, 
5 1 -7 8 .

B u c h b e n d e r , O r t w in  1989, „Zentrum des Bösen -  Zur Genesis 
nationalsozialistischer Feindbilder", in: Günther Wagenleh- 
ner (Hrsg.), Feindbild. Geschichte, Dokumentation, Problematik, 
Frankfurt am Main, 17-37.

D ie d e r ic h , R a in e r /Gr Üb l in g , R ic h a r d  1973, „Zur Umfunktio­
nierung von Symbolen der Arbeiterbewegung in der Bildagi­
tation bürgerlicher Parteien", tendenzen 14, 27-33.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 157

H a g e n , M a n f r e d  1 9 7 8 , „Das politische Plakat als zeitgeschicht­
liche Quelle", Geschichte und Gesellschaft 4 0 , 4 1 2 -4 3 6 .

D u v e r g e r , M a u r ic e  1958, Les Partis politiques, Paris.

H e n n in g , E ik e  1988, „Anmerkung zur Propaganda der NSDAP 
gegenüber SPD und KPD in der Endphase der Weimarer Re­
publik", Jahrbuch des Instituts fü r Deutsche Geschichte 17, 209­
240.

H a h n , H a n s  H e n n in g  2 0 0 7 , „ 1 2  Thesen zur Stereotypenfor­
schung", in: Hans Henning Hahn/Elena Mannova (Hrsg.),
Nationale Wahrnehmung und ihre Stereotypisierung. Beiträge zur 
historischen Stereotypenforschung, Frankfurt am Main, 15-21.

H e in -K ir c h e r , H e id i 2 0 0 8 , „Überlegungen zum Verhältnis von 
« Erinnerungsorten » und politischen Mythen. Eine Annähe­
rung an zwei Modebegriffe", in: Heidi Hein-Kircher/Ja- 
roslaw Suchoples/Hans Henning Hahn (Hrsg.), Erinnerungs­
orte, Mythen und Stereotypen in Europa, Warschau, 1 1 -2 4 .

H e in -K ir c h e r , H e id i 2013, „« Deutsche Mythen » und ihre Wir­
kung", Aus Politik und Zeitgeschichte 63, 33-38.

J a n u s c h , D a n ie l a  1989 , Die plakative Propaganda der Sozialdemo­
kratischen Partei Deutschlands zu den Reichstagswahlen 1928 "bis 
1932, Bochum.

K ä m p f e r , F r a n k  19 8 5 , « Der rote Keil ». Das politische Plakat. The­
orie und Geschichte, Berlin.

K ä m p f e r , F r a n k  1 9 9 7 , Propaganda. Politische Bilder im 20. Jahrhun­
dert, bildkundliche Essays, Hamburg.

K it t e l , M a n f r e d  2 0 0 0 , Provinz zwischen Reich und Republik. Poli­
tische Mentalitäten in Deutschland und Frankreich 1918-1933/36, 
München.

M e d e b a c h , F r ie d r ic h  1 9 4 1 , Das Kampfplakat. Aufgabe, Wesen und 
Gesetzmäßigkeit des politischen Plakats, nachgewiesen an den Pla­
katen der Kampfjahre von 1918-1933, Limburg.

N e r i-U l t s c h , D a n ie l a  2005, Sozialisten und Radicaux -  eine 
schwierige Allianz, München.

N e u m a n n , S ig m u n d  19 8 6 , Die Parteien der Weimarer Republik, 
Stuttgart.

P a t in , N ic o l a s  2 0 1 4 , La catastrophe allemande. 1914-1945, P a ris .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


158 N a z i m  D ie h l

P a t in , N ic o l a s  2014, „L'antiparlementarisme des deputes com- 
munistes allemands", in: ANR PAPRIK@2F. Online verfügbar 
unter: http://anrpaprika.hypotheses.org/1625. Zuletzt zuge­
griffen am 31.08.2016.

P a u l , G e r h a r d  1990, Aufstand der Bilder. Die NS-Propaganda vor 
1933, Bonn.

P a u l , G e r h a r d  (Hrsg.) 2009a, Das Jahrhundert der Bilder. 1900 bis 
1949, Göttingen.

P a u l , G e r h a r d  2009b, „Kampf um Symbole. Symbolpublizisti­
scher Bürgerkrieg 1932", in: Gerhard Paul (Hrsg.), Das Jahr­
hundert der Bilder. 1900 bis 1949, Göttingen, 420-427.

PROSS, H a r r y  19 7 4 , Politische Symbolik. Theorie und Praxis der öf­
fentlichen Kommunikation, Stuttgart.

R a d e m a c h e r , H e l l m u t  1 9 7 0 , Künstlerische Ausdrucksmittel im po­
litischen Plakatschaffen in Deutschland von der Novemberrevolu­
tion bis zur Errichtung der faschistischen Diktatur (1918-1933). 
Ein Beitrag zur Ästhetik des politischen Plakates, Halle.

S c h l a g e n d h a u f f e n -M a ik a , R e g is  2009, „Innerer Feind oder 
existenzieller Außenseiter. Die Figur des Juden, des « Zigeu­
ners » und des Homosexuellen", in: Reinhard Johler (Hrsg.),
Zwischen Krieg und Frieden -  Die Konstruktion des Feindes. Eine 
deutsch-französische Tagung, Tübingen, 297-308.

S t a c h u r a , P e t e r  D. 1978, „Der Kritische Wendepunkt? Die 
NSDAP und die Reichstagswahlen vom 20. Mai 1928", Vier- 
teljahresheftefür Zeitgeschichte 26, 66-99.

T id l , G e o r g  1 9 9 3 , „Abzeichen und Symbole der Sozialdemokra­
tie -  bis zum Zweiten Weltkrieg und ihr Mißbrauch durch 
die Nationalsozialisten", in: Wolfgang Bandhauer/Jeff Ber- 
nard/Gloria Withalm (Hrsg.), Sozialdemokratie. Zeichen, Spu­
ren, Bilder. Akten eines interdisziplinären Symposiums der Öster­
reichischen Gesellschaftfür Semiotik, Wien, 2 3 9 -2 6 0 .

W e ir m a n n , K a r l h e in z  19 9 1 , Schwarze Fahnen, Runenzeichen. Die 
Entwicklung der politischen Symbolik der deutschen Rechten zwi­
schen 1890 und 1945, Düsseldorf.

W e s t p h a l , U w e  2002, Werbung im Dritten Reich, Berlin.

W in k l e r , H e in r ic h  A u g u s t  1999, „Demokratie oder Bürger­
krieg. Die russische Oktoberrevolution, als Problem der

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://anrpaprika.hypotheses.org/1625
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://anrpaprika.hypotheses.org/1625


Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP 159

deutschen Sozialdemokraten und der französischen Sozialis­
ten", VierteljahresheftefürZeitgeschichte 47 ,1-24.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Tolkien's Middle-Earth. 
A Myth in a Test Tube

R o b in  A u e r  &  M a r ia  K r ü m p e l m a n n  (Heidelberg)

1 Introduction

When dealing with myth, the intuitive question to ask is: 'What 
is myth?' The sheer variety and scope of possible answers, how- 
ever, has rendered this question impractical, and as hoping to 
find a concise definition for a phenomenon so widely discussed 
seems undue, one may find that asking what 'constitutes' myth 
is a more humble, yet perhaps also more rewarding pursuit, as it 
asks for aspects rather than consistent concepts. There is a huge 
variety of aspects that might be studied when engaging with 
myth and in the course of this paper we will try to cover those 
that seem to us indispensable: essential components, workings, 
and functions. Unlike most research, however, we will approach 
these aspects of myth from yet another perspective and ask: 'How 
is myth made?' In order to do this, we will take a look at a mod­
ern myth the creation of which might be the most well-docu- 
mented process of myth-making: J.R.R. Tolkien's Middle-Earth 
mythology.

'The construction of elaborate and consistent mythology (and 
two languages) rather occupies the mind' writes Tolkien in a let­
ter to his publisher Stanley Unwin in 1937.1 And indeed Tolkien's 
mind seems to have been occupied with this act of constructing 
Middle-Earth for most of his life, while his professional career 
was spent studying and lecturing on philology and the medieval 
myths of (Northern) Europe at Oxford University.

We will therefore start by problematising existing concepts 
and conceptions of myth and developing our own linguistic ap­
proach, followed by a discussion of the ways in which Tolkien as 
a scholar was influenced by myth and in turn went on to influ- 
ence myth with his literary work. The final part will then deal 
with Tolkien's mythical world and its languages in detail, and 
how a characterisation of myth as an inherently linguistic phe­
nomenon can be derived from Tolkien's synthetic myth.

1 T o l k ie n  1995 , 19. W h e n  re fe rr in g  to  th e  c o lle c te d  le tte rs , w e  in d ica te  
th e  n u m b e r  o f  th e  le tte r  ra th e r  th a n  th e  p ag e .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


162 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

2 Pondering Myth

2.1 Myth & Myth-Making

Myth as such seems to have become a rather bloated term, ready 
to be applied to almost anything given an appropriate or 'suffi- 
cient' contextualization. From the more typical forms of ancient 
myth, often closely linked to a wider mythology, to modern 
'myths' such as sports stars and media trends one gets the im­
pression that, as far as calling something 'myth' is concerned, an­
ything goes. Myth has itself become a myth.

Undoubtedly, though, nothing Starts out as myth. The one 
thing all alleged 'myths' have in common is that they require an 
act of making or re-making (or 'branding' and 're-branding' in 
the context of modern phenomena like sports stars etc.). Far from 
constituting a closed category, myth appears to be able to incor- 
porate any phenomenon that has undergone appropriate trans­
tormation. This transformation, a process often referred to as 
'myth-making', is in some approaches taken to be a central de- 
fining feature of myth, and the questions of whether this trans­
formation is inherently narrative (that is, whether or not the 
transformation is based on a 'turning-into-story') and whether 
this narrativity is in turn a prerequisite for myth remain at the 
core of critical debate.

2.2 Conceptions of Myth

As has already become discernible, the main problem in dealing 
with myth on an academic level lies in defining the very subject 
of examination in the first place. Casting aside common populär 
and rather deprecating conceptions of myth as something ficti- 
tious and untrue, one is left with two main strands of battling 
approaches: one characterising myth by its subject matter and 
context of occurrence, the other defining myth according to its 
form and function2. Within the first strand, the main debate is

Instead of this rather broad (and obviously only provisional) dichot- 
omy on a first fundamental level, ANDREW VON HENDY, in the introduc- 
tion to his work on The M odem  Construction o f  Myth distinguishes four 
'types of theories': 'the ideological, the folkloristic, and the constitutive, 
[which] all stem from and stand in relation to a fourth, a romantic or 
transcendental original.' (2002, xi) It is important to note, here, that von

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 163

about whether myth is a matter of topic (meaning that there is a 
specific kind of 'mythical' raw material)3 or of typical motifs and 
a certain temporal setting. Within the second (and generally 
more recent) strand, there is great variety of approaches ranging 
from identifying a certain mythical style (a kind of 'mythic mode' 
of narration grounded in structural and formal features) to the 
formulation of mythic functions4.

Two major influential theories of myth were developed by 
Roland Barthes and Northrop Frye5. Both published in 1 9 5 7 , Ro­
land Barthes' Mythologies and Northrop Frye's Anatomy ofCriti- 
cism quickly became seminal works of scholarly engagement 
with myth. In his first essay, dealing with his 'theory of modes', 
Frye deals with 'myth in the common sense of a story about a 
god' (F r y e  19 5 7 , 3 3 ) which requires a  divine hero. He then goes 
on to use the term myth in the sense of ' [t]he union of ritual and 
dream in a form of verbal communication' (Ib i d . 106) in his essay 
on a theory of symbols. So he uses myth in two very different 
ways: firstly, to denote a certain kind of story, almost a literary 
genre; and secondly, to describe an act of symbolising that in- 
volves certain predetermined elements (namely ritual and 
dream). This is a very important conceptual development, as it 
places myth somewhere in between being concerned with cer­
tain ideas or concepts, and being essentially a particular kind of 
discourse; it is therefore treated as a kind of hybrid in that it

H endy's distinction differs from ours not only in the number and mode 
of distinction of its categories, but more importantly in its aim. While 
von Hendy intends to '[clarify] the principal lines of development in 
the construction of the concept', (ibid.) we instead survey existing ap­
proaches in order to locate our own working definition within the 
broader field of approaches to literary and linguistic phenomena in 
general.
There are some obvious obstacles for any kind of 'topical' definition of 
myth, as may be clear from the increasing number of 'm yths' and their 
growing diversity in terms of topic. These 'topical' definitions or theo­
ries of myth are therefore closely linked to a historical approach to myth 
and overlap to some extent w ith von H endy's folkloristic and romantic 
theories.
Again, this strand overlaps to some extent with von Hendy's ideologi- 
cal and constitutive theories.
Frye's and Barthes' theories belong to what we have called the first and 
second strand of theories, respectively (though Frye also displays as- 
pects of the second strand).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


1 6 4 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

applies a particular form to a particular content and thus relies 
on both.

Barthes, coming from a different academic tradition, goes 
way further in his Mythologies. As, however, Barthes' work is 
likely to receive detailed attention elsewhere within this essay- 
collection, focusing on some points that are essential to the pro­
gress of our argument will be sufficient. Probably the most im­
portant of Barthes' hypotheses is that 'myth is language'6 or, 
more precisely, that 'myth is a type of speech'7. This enables him 
to discern myth as something that 'cannot possibly be an object, 
a concept, or an idea; it is a mode of signification, a form.'(lBlD.) 
In getting rid of the need for relying on a certain kind of content, 
Barthes takes a conceptual leap and clearly situates myth within 
the realm of semiotics.

The fundamental dilemma of dealing with myth is re- 
flected in this vast ränge of approaches: Lacking both a clear-cut 
definition from the prescriptive side and a sufficient limitation of 
things or concepts that might be referred to as 'myth' from the 
more descriptive side8, it is rather difficult to find a starting point 
for characterising the phenomenon adequately. Even the narra­
tive substance of the myth, previously taken for granted, has 
been undermined by Barthes and others by accepting symbols 
and other visual Stimuli as myth, substituting discourse for narra­
tive.

For our own working definition, we will therefore resort to 
the Oxford English Dictionary (OED) in order to try to resolve 
what seem to us to be the remaining issues: the question of the 
essentiality of the narrative aspects of myth, and the nature of the 
relation between myth and reality (in an ontological sense).

6 B a r t h e s  2 0 0 9 , x ix .
7 Ib id . 131
8 The distinction made here between prescriptive and descriptive is a 

very general one. It corresponds to a great extent with approaches 
viewing myth as either relying on content and form, or as a matter of 
form and function. The unifying idea, then, seems to be that there is a 
distinct form that myth takes (which is different, however, from saying 
that it is the one defining feature of myth).

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 165

2.3 The OED & the Pragmatic Approach

Following a kind of 'etymologist's approach' our treatment of 
these aspects of myth will draw heavily on the most reliable 
source for the development of actual usage of terms available to 
scholars of English philology, the OED. Tolkien himself was in- 
volved in compiling the very first edition of the OED and his Cre­
ative work was greatly influenced by this 'etymologist's ap­
proach' as shall be seen later. The OED is an extraordinary source 
in that it provides not only all denotations and connotations of a 
word, but also additional information regarding its etymology 
including different forms of the word and their respective first 
documentation.

As far as myth is concerned, the OED lists no less than five 
meanings, grouped into two major denotations:

1.

a. A traditional story, typically involving supernatural beings or forces, 
which embodies and provides an explanation, aetiology, or justification 
for something such as the early history of a society, a religious belief or 
ritual, or a natural phenomenon. M yth is strictly distinguished from al- 
legory and legend by some scholars, but in general use it is often used 
interchangeably with these terms.
b. As a mass noun: such stories collectively or as a genre. In later use 
coloured by sense 2a.
2 .

a. A widespread but untrue or erroneous story or belief; a widely held 
misconception; a misrepresentation of the truth. Also: something exist- 
ing only in myth; a fictitious or imaginary person or thing.
b. A person or thing held in awe or generally referred to with near rev- 
erential admiration on the basis of popularly repeated stories (whether 
real or fictitious). Cf. LEGEND n. 8.
c. A populär conception of a person or thing which exaggerates or ide- 
alizes the truth.

As can already be seen, the first, traditional meaning clearly cor­
responds to Frye's notion of myth as a special kind of story, ex- 
panded to include a certain epistemological function. Yet for our 
approach the second meaning seems to yield more promising 
Statements. All three aspects of the second meaning focus to a 
certain extent on the ontological Status of myth. 2.b. is even more 
precise in drawing attention to the irrelevance of the factuality or 
fictitiousness of a myth's content. Like the linguistic sign itself, 
myth's contentual relation to a factual reality seems arbitrary.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


1 6 6 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

From a synchronic point of view, Barthes is right in confirm- 
ing Saussure's notion of the sign as being conventional and arbi- 
trary. To complicate matters, however, language is a whole Sys­
tem of signs, and by definition elements within that System are 
not wholly conventional and arbitrary, but also subject to certain 
limitations and the internal structure of the System. Whether or 
not that system is in itself again conventional and arbitrary does 
not really make a difference (but surely poses an interesting 
question). And there is a further limitation in that both a partic- 
ular sign as well as the system of signs (language) have a histor- 
ical dimension to them, which makes it necessary to also analyse 
their diachronic properties. We may find, after all, that while, 
theoretically, an abstract, ideal Saussurean sign may well be both 
conventional and arbitrary, particular signs (while still being es- 
sentially conventional) are not arbitrary, in that they have a (hi- 
)story to them and thus a narrative element. The necessary con- 
ventionalisation disrupts the integrity of the sign's arbitrariness.

In a way, we are confirming not only Barthes' notion that 
'myth is language'9, but also asserting the validity of the reverse, 
namely that language is myth.10 So while Barthes insists that 'lan­
guage needs special conditions in order to become myth' (Ib id . 
131), we take language to be essentially and inherently mythical 
in the ways it functions. The relation between myth and reality 
we propose is 'pragmatic' in that it does not try to relate myth 
'back' to some fixed concept of what reality is11. Instead, we claim 
that myth is 'real' in a pragmatic way of relating it to its effect. 
Those effects are closely linked to what we have identified as the 
content-and-context strand of theories and also to the workings 
of myth that Barthes identifies: Certain myths prompt certain re- 
actions. Be it in actual traceable deeds related to political

9 B a r t h e s  2 0 0 9 , x ix .
10 This notion may at first seem identical to Barthes' claim that 'M yth is a 

type o f Speech', but it goes further in claiming that language is inherently 
-  even if to varying degrees -  always mythical. This subtle difference 
also makes clear that Barthes did not intend his 'm yth is language' to 
be generally reversible. He implies congruency, not identity.

11 As should have become clear from taking a structure- and form-based 
approach whether or not the 'content' of a certain myth expresses fac- 
tual realities of the 'real world' becomes essentially irrelevant. Also, this 
'real world' is too fuzzy a concept in philosophical discussions and car­
ries all kinds of problematic implications that entail a whole worldview 
or philosophy.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 167

ideology (in both positive and negative ways), in more subtle ef­
fects of shaping notions and ideas in a society as a whole, or even 
in prompting critics to write about the need for de-mythologis- 
ing myth. This effect of myth cannot be denied and it is inde­
pendent from whether or not those reactions are a result of mis- 
interpreting myth as something factual. The effect remains 'real' 
and is unquestionably, even if indirectly, caused by the myth12.

Our dictionary-based approach is therefore characterised by 
two essential features: It treats myth as a narrative phenomenon 
of form and relation, and it defines myth's relation to reality as 
'real' in pragmatic terms, just as the formal aspect is treated in 
pragmatic terms by thinking about what formal features are nec- 
essary to cause an effect (in a kind of minimalist and deconstruc- 
tivist way). Our engagement with Tolkien, then, serves as an ex- 
ample to illustrate how language in itself and on its own is both 
a necessary and sufficient criterion for myth.

2.4 The Meaning of Words

Following that approach, myth is an inherent part of words, un- 
surprisingly also of the very word 'myth' itself. Just on its own, 
it necessarily conjures up all kinds of ideas. Because of its intrin- 
sically arbitrary and conventionalised nature as a sign, we have 
different notions of what myth actually is, wonder how it came 
to carry such a variety of connotations, and finally trace the de­
velopment of its meaning and its use in certain context. From just 
looking up the word in a dictionary or even just thinking about 
its meaning in some depth, we immediately construct an idea of 
the history of 'myth' as a word which links in with general social 
and intellectual history and how talking about myth has actually 
affected society. The word is deeply rooted in both its historical 
development and in its relation to other words within language, 
from which it is distinguished and through which it is defined.

How does that myth, inherent in language, take actual form? 
A simple yet very true answer to that question would be: in hu­
man discourse; actual use of language, discourse in the form of 
both speech and thought (to some extent determined by lan­
guage). Linguistic performance is an act of 'myth-making' and

12 O n e  m ig h t e v e n  sa y  th a t th is  k in d  o f  b e in g  'r e a l' m a tte rs  m o re  th a n  th e  
o r ig in a l fa c tu a l S ta tu s o f  so m e th in g , a s  it h a s  im m e d ia te  e ffe c ts  o n  th e  
fu tu re , b u t th a t is  a n o th e r  m atter.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


1 6 8 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

the key to relating the linguistic matter of myth to its actual ut- 
terance and thereby to its effect, situating myth in-between, or 
probably even as the actual link between what has traditionally 
been differentiated as langue and parole.

While it has turned out preposterous and perhaps even im- 
possible to define myth by its ever-hazy content, myth's form or 
mode of presentation remains invariably the same in the sense 
that it is ever substantiated in human discourse and thus must 
become traceable within the complexities of language (shaped by 
its use).

Elaborating that idea, language may be identified as being 
able to mediate as well as preserve what we provisionally refer 
to as 'the mythical mode'. Only within the medium of language 
and its transformation ('making') into words can myth become a 
comprehensible part of human discourse and create an 'effect' in 
the first place.

3 Tolkienian Myth

3.1 Tolkien and Myth

It is at this point in our argument that Tolkien's particular ap- 
proach of 'making mythology' comes in. In contemplating this 
mythology, a lot may be gained by reading his Creative works in 
relation to his academic career, as 'for him the two activities were 
utterly, indissolubly linked—perhaps more so than for any other 
writer or philologist.'13

For the wider public, Tolkien's Contemporary fame is per­
haps almost solely based on his literary works The Hobbit (1937), 
The Lord o f  the Rings (1954) and The Silmarillion (posthumously 
published in 1977). It is a widely unknown fact that he was also 
a distinguished scholar and philologist of his time, an expert in 
languages like Old and Middle English, Old Norse as well as 
their respective mythologies.

Tolkien spent most of his childhood and youth in Birming­
ham (1896-1911) and at a very early age discovered his love of 
languages and his delight in a word's shape and sound. Already 
during that time, he took this -  at first purely aesthetic -  interest 
to the next level by beginning to invent his own languages. While

13 G il l iv e r /Ma r s h a l l /We in e r  2 0 0 6 , v ii.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 169

this would at first involve producing extensive lists of made-up 
words and attempts at creating a suitable grammar for them, 
these efforts already laid the foundation for his developed Elven- 
languages 'Quenya' and 'Sindarin', both of which not only pos­
sess comprehensible Systems of morphology and syntax but pro- 
vide us with a -  wholly made-up and yet coherent -  linguistic 
history.

Beside inventing languages for the sake of his own pleasure, 
the teenage Tolkien also became more and more immersed in the 
history of real languages such as Welsh, Gothic and Old Norse. 
His general interest in languages at this point in his life bears 
witness to his deep-rooted awareness for the historical dimen­
sion of a language (its somewhat organic process of coming-into- 
being). Behind this notion lies Tolkien's later conviction that a 
language lacks authenticity and function if it does not possess a 
tradition or, in a wider sense, a 'mythology' it can draw on.

Educated first at King Edward's School, Birmingham, and 
later at Exeter College, Oxford, Tolkien subsequently worked as 
an assistant for the first edition of the Oxford English Dictionary 
for two years from 1920 onwards and took up a post at the Uni- 
versity of Leeds upon his return from war Service, but soon went 
back to Oxford to become the Rawlinson and Bosworth Professor 
of Anglo-Saxon and a fellow of Pembroke College, and later Pro­
fessor of English Language and Literature at Merton College.

During his short time at Leeds and the following decades at 
Oxford, Tolkien established himself as one of the specialists in 
his field. His academic publications ränge from his editions and 
translations of Old and Middle English texts like Sir Gawain and 
the Green Knight (1925), Sir Orfeo (1944), Ancrene Wisse (1962), 
over works on Middle English vocabulary and dialects, to his 
seminal articles Beowulf: The Monsters and the Critics (1936/1937)14 
and On Fairy Stories (1939/1947)15, which still form an essential 
part of the syllabus in Oxford and elsewhere.

Recent years have seen posthumous publications including 
verse renderings of the story of Sigurd the dragon-slayer (The 
Legend o f Sigurd and Gudrun, 2009), Arthurian legend (The Fall o f  
Arthur, 2013), Beowulf (Beowulf: a Translation and Commentary,

14 1936 Israel Gollancz Memorial Lecture to the British Academy; pub-
lished in 1937.

15 1939 Andrew Lang Lecture at St. Andrews; published in 1947.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


170 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

2014), and a tale from the Finnish Kalevala (The Story o f Kullervo,
2015).

While Tolkien remained constantly engaged in his academic 
studies throughout his life, he over time also became more and 
more intrigued by his literary project of creating his 'Middle- 
Earth mythology'. In his everyday life, the two aspects of literary 
and academic ambition offen appeared to be utterly incompati- 
ble -  this certainly became apparent in the amount of disap- 
proval he received for his literary endeavours by many of his ac­
ademic colleagues at the time. Strangely enough, though, we 
may with hindsight see the pronounced ongoing discourse be­
tween his academic interests and his personal Creative impulses. 
His semi-academic works most clearly '[reflect] the cross-fertili­
sation between his scholarly and Creative activity'16.

It would, however, be too simplistic to say that this is a one- 
way relation. Creative writing serves as a readily available (and 
in fact the only available) playground and testing ground. For 
Tolkien, as shall be seen, writing myth served as the philologist's 
test tube, the evocation of laboratory-conditions under which lin- 
guistic theories and ideas could be tested and revised according 
to the judgement of both author and reader.

3.2 Tolkien and Philology

The above excerpt referring to the word 'myth' taken from the 
OED gives an impression of the meticulous procedure through 
which Tolkien in his profession as a philologist (most systemati- 
cally in his post of researching words for the OED) would at- 
tempt to understand the layers and idiosyncrasies of a word's se- 
mantics in relation to its form along a historically-charged time­
line.

By dissecting and thus raising awareness for the otherwise 
unconscious process of word-building, a philologist may try to 
lay bare the dynamics that make up the very concepts of words 
themselves. Naturally, such work does never remain within the 
realms of pure linguistics, but is bound to extend into all kinds 
of fields such as psychology, sociology and, arguably most sig- 
nificantly, history. In his portrayal of Tolkien's commitment to 
language, The Road to Middle-Earth, Tom Shippey offers a fasci- 
nating insight into the way in which philology may cast light

16 T u r n e r  2008, 2.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 171

upon what he provisionally refers to as an 'asterisk-reality'17. 
Armed with the knowledge of the development of languages, 
their sound changes as well as their complex interrelations with 
other languages, a philologist may set out to reconstruct a past 
stage of a language or even a nowadays extinct one like Gothic. 
More importantly, he may thereby touch upon something be- 
yond pure linguistics, something, in Shippey's words, like 'the 
history of a vanished people'18:

Historical sources, for example, have presented Attila the 
Hun as 'an enemy of the Goths under Theodorid'19 to us. A phil- 
ological investigation into the matter, however, identified the 
name 'Attila' to be the diminutive form of the Gothic word for 
'father' (atta). This strongly suggested that there must have been 
a 'presence of many Goths in Attila's conquering armies'20 and 
questioned the assumption of the Goths being strict opponents 
of Attila.

While such philological enquiry may be mistrusted as a reli- 
able source as it categorically lacks sufficient historic evidence, it 
may nonetheless give an idea of the 'thrill of old passion lurking 
in [a] name'21 that prepossessed Tolkien as a scholar and was, in 
turn, to be reflected in the very genesis of his Creative work. In 
one of his letters to his friend W. H. Auden Tolkien writes:

[L]anguages and names are for me inextricable from the stories [...] 
They are and were so to speak an attempt to give a background or a 
world in which my expressions of linguistic taste could have a function. 
The stories were comparatively late in coming.22

While his languages, for Tolkien, were at all times his primary 
concern, his line of argument here puts forward the perhaps 
somewhat curious thought of the languages necessitating the 
creation of a mythology. His choice of words is particularly note- 
worthy for our argument in the sense that he makes explicit use 
of the term 'function' when referring to the stories and their re­
lation to the languages. What he had in mind by that relation ex- 
actly shall now be illuminated with a few examples.

17 Sh ip p ey  2 0 0 5 , 22.
18 Ib id . 17.
18 Ib id . 18.
20 Ib id . 18.
21 Ib id  19.
22 T o l k ie n  1995 , 163.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


172 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

3.3 Tolkien and his Sources -  'Thorin & Co.'

Tolkien's engagement with the languages of Northern Europe 
made him familiar with manuscripts of the Prose Edda and the 
Poetic Edda, which together constitute the prime störe of Scandi- 
navian mythology today. In both of these, one can find (although 
differing to a certain degree) lists of dwarf names comprising -  
beside several others -  almost all the names of dwarves that set 
out with Bilbo Baggins on his adventurous journey to the Lonely 
Mountain: Dwalin, (Balin)23, Kili, Fili, Dori, Nori, Ori, Oin, Gloin, 
Bifur, Bofur, Bombur and Thorin Oakenshield24. In his dissection 
of their meaning based on the Version found in the Poetic Edda 
(Reykjavik, Arni Magnusson Institute for Icelandic Studies, MS 
Codex Regius), Jim Allan pinpoints the way in which their ety- 
mological meaning, while not always entirely resolvable, forma- 
tively plays into the narrative of the The Hobbit and The Lord ofthe  
Rings25.

In The Lord o f the Rings, Gimli begins chanting a poem, 
while the fellowship rests on its journey through the depths of 
Moria. This poem recounts the story of Durin, the first dwarf 
king of Moria, whose glorious period of reign is at that time long 
lost, but who is prophesied to eventually 'wake [...] again from 
sleep'26 to restore the peace and wealth of former days. In the list 
of Scandinavian names, one finds an instance of the form 'Dur- 
inn'27, which Allan identifies as containing the Old Norse stem 
'dürr-', denoting 'slumber, sleep', making 'Durinn' literally 
translate to 'the Sleeper':28 As in the case of Eärendil, we can see 
Tolkien adhering to the idea that a name is capable of accommo- 
dating a narrative potential on its own.

The arguably most striking detection within the list may be 
the name 'Gandalfr'29. Carpenter teils us that, according to earlier 
drafts of The Hobbit, Tolkien had first intended Gandalf30 to take

23 'B a lin ' is  n o t  fo u n d  in  th e  list. A lla n  a rg u e s  th a t th e  n a m e  m ig h t b e  d e - 
r iv e d  fro m  ’b ä l' (f ire ) ( A l l a n  2003, 223).

24 A ll o f  th e  n a m e s  a re  a lre a d y  n o rm a lis e d  to  a n  a n g lic ise d  s p e llin g  h ere .
25 A l l a n  2003, 220-226.
26 T o lk ie n  2007, 413.
27 A n g lic ise d  b y  d e g e m in a tio n  o f  <-nn> to  <-n>.
28 A l l a n  2003, 223.
28 Ibid . 222.
30 A n g lic ise d  b y  o m iss io n  n o m in a tiv e  e n d in g  <-r>.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 173

the role of the company's 'chief dwarf'31. In Allan's analysis, the 
term is glossed as meaning '[s]orcery-elf'32, in that sense effec- 
tively breaking ranks with the semantics of most of the other 
names. Its subsequent re-ascription to the wizard of the story, not 
the dwarf, demonstrates Tolkien's way of adding to a sign's ar- 
bitrariness the dimension of relating its linguistic form back to 
the etymological source.

The 'rules' of philology, that Tolkien uses consistently, make 
this drawing on a sign's diachronically conventionalised content 
a very systematic and conscious manner of picking the semantic 
components which he, in a next step, works into his own Middle- 
Earth mythology.

3.4 Tolkien and Language -  'Eärendil the Seafarer'

According to Humphrey Carpenter, Tolkien's biographer, it ul- 
timately was a line from the Old English poem Crist by the poet 
identified as Cynewulf that is said to have struck Tolkien so pro- 
foundly that Carpenter claims it to be marking the very begin- 
ning of Tolkien's mythology. The Old English line goes as fol- 
lows:

Eala Earendel engla beorhtast / ofer middangeard monnum sended.
("H ail Earendel, brightest of angels, above the M iddle-earth sent unto
m en."33)

In Hall's Concise Anglo-Saxon Dictionary, 'Earendil' is glossed as 
'dayspring, dawn' and 'ray of light' (H a l l  I960, 96). Tolkien, 
however, insisted that in this context the word must have had 
another, 'special meaning' that exceeded its dictionary meaning. 
According to Carpenter, Tolkien assumed 'Earendel' to be both 
referring to John the Baptist in this particular religious context 
but also to the Morning-Star in a more general sense, that is Ve­
nus.

But even if this meant that -  as in the case of Attila the Hun -  
pure philology was apparently overstretched in providing Tol­
kien with factual certainty for what exactly Cynewulf in Old 
English times had had in mind when uttering 'Earendel', the in- 
stance of the word form in this context itself made Tolkien sense

31 C a r p e n t e r  2 0 0 0 , 181.
32 A l l a n  20 0 3 , 222 .
33 C a r p e n t e r  2 0 0 0 , 72.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


174 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

something 'very remote behind it [...] far beyond ancient Eng- 
lish'34. Philology did not provide an unambiguously correct an­
swer, yet it posed to Tolkien the inexhaustible and to him more 
interesting question of pondering all it could have meant.

Reflecting on this very essentially 'Tolkienian' reaction to 
language's and history's ultimate indeterminacy, Shippey notes:

One sees that the thing which attracted Tolkien most was darkness: the 
blank spaces, much bigger than most people realise, on the literary and 
historical map.35

It was the word form's abiding suggestiveness that prompted 
Tolkien to imagine his very own story to it: By composing a 
poem, he created the character of Earendel, the Evening Star, on 
his voyage from Westerland.36

Eventually, this was followed by the word's systematic inte­
gration into his own invented language 'Quenya': In the Intro- 
duction to Elvish compiled by Jim Allan, the term 'Eärendil' is 
glossed as its original OE meaning 'Morning-Star' but also as 
'Ocean-friend' or 'Ocean-lover'.37 Taking a closer look, one finds 
separate entries both for 'Eären' referring to the 'Sea' or the 
'Ocean'38 and the suffix 'ndil' or 'dil' (following the liquids [r] 
and [1]) denoting-'friend,-lover'39.

This strict method of incorporation illustrates Tolkien's 
somewhat rigorous sense of Obligation that admonished him to 
stay true to a word's etymological history. As displayed in the 
example, the 'new' or, more accurately, 'secondary' meaning to 
the word that Tolkien adds is carefully fitted into the old context 
so as not to flaw the 'organic' nature of the overall picture: In the 
posthumously published version of the Silmarillion, Eärendil ap- 
pears as the legendary Mariner who carries the Morning-Star on 
his brow into the sky40, testifying that in spite of it acquiring new 
semantic components the word's original meaning remained at 
the very core of the story.

34 C a r p e n t e r  2 0 0 0 , 72.
35 S h ip p e y  20 0 5 , 44 .
36 C a r p e n t e r  2 0 0 0 , 78.
37 A l l a n  2 0 0 3 , 29.
38 Ib id . 29.
33 Ib id . 35.
40 C f. T o l k ie n  1999 , 300 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 175

Then, at a chronologically later point within the mythology's 
narrative, mention of Eärendil finds its way into The Lord o f the 
Rings. After being tricked into Shelob's lair by Gollum, Frodo 
Baggins unveils the phial containing the light of Eärendil en- 
dowed to him by Galadriel and calls out for aid to a visionary 
Eärendil: 'Aiya Eärendil Elenion Ancalima!' (Quenya for 'Hail 
Eärendil, brightest of stars!')41.

This instance aptly illustrates the presence of two very differ­
ent concepts concurrently coming into effect in this single word 
form 'Eärendil': For one, 'Eärendil' here refers to the physically 
present light of Galadriel's phial, and on the other hand, it de- 
notes a somewhat non-corporeal force for good that Frodo ad- 
dresses in a moment of despair.

Intriguingly it exemplifies how any subject-matter within the 
closed system of Tolkien's secondary world cannot remain 'once- 
made' if it continues to be discoursed about, but is governed by 
an on-going process of re-making as long as it persists as an ac­
tive part of the system: For Frodo as a character within this Sys­
tem and thus a participant in its continuing discourse, 'Eärendil' 
who came into the narrative as the Seafarer at one past point42, 
has become a myth, while Frodo in turn comes to us readers as a 
piece of a mythology.

3.5 Tolkien and Creation -  'What is a hobbit?'

It would certainly be a naive assertion to propose the creations 
of both The Lord o f the Rings and The Hobbit to be completely ex- 
plainable by contemplating the linguistic constructions of certain 
words that Tolkien happened to come across in his academic 
studies. The many factors, ideas and notions that may play into 
the Creative process of a writer's imaginative mind remain -  as 
language itself does -  ultimately too complex and opaque to ever 
be entirely dissolvable. But instead, it would perhaps not be too 
far off the mark to say that at all times in the process of his liter- 
ary creation Tolkien remained faithful to the overall idea that 
language itself precedes and even necessitates a narrative 
(myth). Without it, there would be no story to teil; with it, a story 
must be told.

41 T o l k ie n  2 0 0 7 , 942 .
42 C f. T o l k ie n  1 9 9 9 , 300.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


176 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

One of the most famous and well-known words associated 
with Tolkien's literary works can, despite some controversy, in- 
deed be identified as his very own invention: the hobbit. Tolkien 
in his lifetime was quite convinced that the term 'hobbit' came to 
him out of the blue while he pursued the then somewhat irksome 
task of marking exam papers43. Nonetheless, he conceded the 
possibility of having read or heard the word betöre by remarking 
in a letter 'that buried childhood memories might suddenly rise 
to the surface long after'44. Some time after his death, the term 
'hobbit' was indeed found in a long list of 'supernatural beings' 
appearing in the so-called 'Denham Tracts'45 recorded betöre 
Tolkien's time. However, since Tolkien was, when using the 
word, unaware of this, any semantic connection to the older re- 
cording would have been an unconscious one and thus not one 
that Tolkien was deliberately paying homage to in the same way 
as with 'Earendel' or 'Gandalf': What is relevant to our argument 
is that Tolkien's concept of a 'hobbit' was beyond doubt unprec- 
edented.

Believing the 'hobbit' to be his own invention, Tolkien all the 
more feit an imperative need to 'fit the word into the linguistic 
landscape of Middle-Earth'46 by employing his philologist's skill 
of 'reverse engineering'47: After the two hobbits Meriadoc and 
Peregrin have greeted Theoden, king of the Rohirrim in The Road 
to Isengard, Theoden answers them: '[H]ere betöre my eyes stand 
yet another of the folk of legend. Are not these the Halflings, that 
some among us call the Holbytlan?'48.

Since Tolkien devised his Rohirrim to be Speakers of Old 
English, 'holbytlan' can be identified as a compound word con- 
sisting of 'hol' meaning 'hole'49 and 'bytla', the poetic variant of 
'bylda', that arguably signifies a 'builder' or 'householder'50. The 
word 'hole-builder' as such, however, cannot be found in any 
Old English dictionary. As Gilliver, Marshall and Weiner in their 
discussion of Tolkien's handling of words aptly observe, he 'is 
playfully suggesting' that an OE form 'holbytla', if it had existed,

43 Cf. C a r p e n t e r  2000, 181.
44 T o lk ie n  1995, 319.
45 Ibid . 146.
46 Ibid . 144.
47 Ibid.
48 T o lk ie n  2007, 727.
45 H a l l  I960,189.
50 Ibid . 61; 63.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 177

may well have developed into its Present Day English form 'hob- 
bit'.51 Within the Appendices to The Lord ofthe Rings, Tolkien takes 
matters even further by revealing the human tongues of Middle- 
Earth and Modern English to actually be of quite different lin- 
guistic origin. 'Hobbit', he explains, is in his secondary world ac­
tually expressed by the word form 'kuduk' (analogously derived 
from 'kud-dukan' which also denotes a 'hole-dweller') and as 
such was only translated by him for our -  the readers' -  sakes.52

While Tolkien's argument here doubtlessly contains a whim- 
sical or even impish undertone, it serves to shed light on the con- 
sistency of method that underpins his story-making (and myth- 
making). Even or especially when dealing with made-up words, 
Tolkien found them to be useless if their linguistic form itself was 
unable to equip them with the tools of intrinsically signifying a 
meaning of their own. With this 'invented' etymology in mind, 
the famous first sentence of The Hobbit reveals itself to actually 
be a somewhat pleonastic spelling out of its own subject-matter: 
'In a hole in the ground there lived a hobbit'53.

In his pre-eminent position as a philologist, Tolkien very con- 
sciously feit this connection between a word's form and its nar­
rative potential. His linguistic pondering made him discover that 
a form must -  for the pragmatic justification of its own existence 
-  condition a function. And this inherent function he recognised 
was -  at least partially -  mythical.

It would, however, be wrong to conclude that his linguistic 
expertise made him more receptive to myth in terms of its prag­
matic effect than other people who lacked a similar background. 
Philology had only supplied Tolkien with the tools to systemati- 
cally trace linguistic evidence of otherwise elusive elements that 
may play into the making of myth.

Contemplating this notion, Tolkien may not only be regarded 
as a writer but in an equal sense as a theorist of 'myth-making'. 
By dismantling the aspects that make up a word similar to the 
way in which a chemist de-constructs the components of an or- 
ganic substance, Tolkien discovered myth to be at the very core 
of our language.

51 Although Gilliver, M arshall and W einer claim a more likely linguistic 
development to be 'hobittle' (cf. G il l iv e r /Ma r s h a l l /We in e r  2009, 
145).

52 Cf. T o l k ie n  2 0 0 7 ,1 4 9 6 .
53 T o l k ie n  1993 , 13.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


178 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

In his position as a writer, he productively uses this philolog- 
ical deconstruction-technique by weaving the dissected compo- 
nents at hand into his own Creative process of myth-making. The 
result is a synthetic myth, incorporating and in fact imitating 
many of the processes at work in the creation of conventional 
myths (in the sense of myths that have grown over time) and de- 
liberately using them to create a myth shaped by a particular au- 
thor at a particular moment of time.

3.6 Tolkien and the Essence of Myth -  'Tom Bombadif'

One of the most remarkable inventions within Tolkien's Middle- 
Earth is Tom Bombadil. Sometimes treated as a kind of incon- 
sistent intruder into an otherwise consistent mythology, he 
serves as an ideal example not only of Tolkien's writing process, 
but, more importantly, for Tolkien's capability to create character 
and story out of mere language and to then incorporate this cre­
ation into his wider works.

Tom Bombadil started out as a figure in some of Tolkien's 
early poems, at that time still unrelated to what would later be­
come Tolkien's Elvish languages and the resulting mythology. 
Alan Turner, in his essay on '"Tom Bombadil": Poetry and Ac- 
cretion'54 analyses this 'process of accretion'55 and its effect on 
Tolkien's Middle-Earth. He acknowledges 'that the relationship 
between Tolkien's prose and poetry is not linear, but rather cy- 
clical'56.

In the context of our argument, it is, perhaps, not too bold to 
claim that not only the relationship between his prose and po­
etry, but his Creative process as such may be described as essen- 
tially 'cyclical' in nature. From his collected letters, one gets an 
idea of how Tolkien was haunted by the thought of not being 
able to finish his mythology, i.e. his Silmarillion (as can be seen 
from the number of his works that were only published posthu- 
mously). This (epitomized in Leafby  Niggle57) was not least the

54 T u r n e r  20 0 8 , 1 -1 6 .
55 Ib id . 3.
56 Ib id . 2.
57 'It was written down almost at a sitting, and very nearly in the form in 

which it now appears. Looking at it myself now from a distance I 
should say that, in addition to my tree-love (it was originally called The 
Tree), it arose from my own preoccupation with The Lord o f  the Rings,

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 179

case because he over and over again changed aspects, revised 
story-lines and added new bits to it throughout his lifetime. Such 
a restless method of operating demonstrates the way in which 
Tolkien ever proceeded to muse about the words and the con- 
comitant stories that had evolved and indeed continued to 
evolve from them.

In this short story we are presented with Niggle, a painter, 
who sets out to draw a tree but discovers that he can 'paint leaves 
better than trees'58. While the picture of his tree continues to 
grow, Niggle begins to feel more and more restless as it appears 
to him both 'wholly unsatisfactory and yet very lovely'59.

In the context of our argument, Niggle's as well as Tolkien's 
ceaseless engagement with their work may to some extent be- 
come comprehensible. As the tree in the short-story suggests, 
Tolkien identified the making of story and myth as an imperish- 
able, organic process. A myth can never remain static because it 
is the very ongoing mode of thinking and speaking about some­
thing in terms of myth ('the mythical mode') that qualifies it to 
be categorised as myth in the first place, and it is in this way that 
Bombadil is incorporated into the main mythology: Starting out 
as wordplay and poetic experiment, the inner linguistic quality 
forced itself upon the growing mythology as the clearest exam- 
ple of the creation of myth out of language, where, through the 
use of nonsensical and almost Dadaistic language and the result- 
ing loose thread of story, even the historical dimension is ob- 
scured so that Bombadil cannot be traced back to an originally 
arbitrary sign. He defies temporality and causality, and when in­
corporated into the main mythology, he can still only be defined 
by his name while his power is exercised through singing and 
naming60. Or, to say it in the terms of Leaf by Niggle, Bombadil,

th e  k n o w le d g e  th a t it w o u ld  b e  f in ish e d  in  g re a t d e ta il o r n o t  a t  a ll, an d  
th e  fe a r  (n e a r  ce r ta in ty ) th a t it w o u ld  b e  'n o t  a t  a l l '. ' (TOLKIEN 1 9 9 5 ,1 9 9 )

58 T o l k ie n  1970 , 88.
58 Ib id . 89.
60 'That can soon be mended. I know the tune for him. [...] I'll sing his 

roots off. I'll sing a wind up and blow leaf and branch away. [...] Eat 
Earth! Dig deep! Drink water! Go to sleep! Bombadil is talking!' ( T o l ­
k ie n  2 0 0 7 ,1 5 7 -1 5 8 ) ;  "T eil me, if my asking does not seem foolish, who 
is Tom Bombadil?' 'H e is.' [...] 'H e is as you have seen him,' she said in 
answer to his look.' (Ibid. 163 ); "W ho are you, Master?' he asked. [...] 
'D on't you know my name yet? That's the only answer. [...] Eldest, 
that's what I am ." (IBID. 17 2 ); 'Then Tom put the ring round the end of

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


180 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

th o u g h  p ro b a b ly  b e in g  v e ry  d iffe re n t  fro m  a ll th e  o th e r  le a v e s  o f  
lin g u is t ic  c re a tio n , w a s  th e  m o s t  o rg a n ic  a n d  a u th e n tic  o f  th e  
le a v e s , m a d e  o f  th e  sa m e  m a tte r  as  th e  tru n k  a n d  th e re b y  a n  in ­
d is p e n s a b le  p a r t  o f  th e  tre e  as  a  w h o le . B o m b a d il is  a t th e  sa m e  
t im e  th e  m o s t  a r t if ic ia l m y th , as h e  is  c re a te d  p u re ly  fro m  la n ­
g u a g e  w ith o u t re fe re n c e  to  a n y  re a l-w o r ld  a c tu a lit ie s , b u t  a lso  
th e  m o s t  n a tu ra l  o n e  w ith in  th e  m y th o lo g y  in  th a t  h e  is  th e  m o s t 
s y n th e tic  m y th  in  a  d e lib e ra te ly  s y n th e tic  m y th o lo g y .

4 Conclusion

The myth of 'myth' can or even must be approached from a va- 
riety of perspectives. Our own pragmatic approach to myth is 
based on observations regarding the relation between myth and 
language, and, as a necessary result, myth and reality: Myth is 
that which achieves real effects by relying exclusively on a lin­
guistic narrative without depending on any particular ontologi- 
cal or factual Status of the narrated.

T o lk ie n 's  a c a d e m ic  c a re e r  a n d  s c h o la r ly  w o rk  n o t  o n ly  m a d e  
h im  a s p e c ia lis t  in  b o th  m e d ie v a l m y th  a n d  lin g u is t ic  e n g a g e ­
m e n t w ith  s a id  m y th , b u t  a lso  s e rv e  as th e  in s p ir a tio n  fo r  h is  Cre­
a tiv e  e n d e a v o u rs . A t th e  co re  o f  h is  C reative p ro c e ss  lie s  h is  c o n - 
v ic t io n  th a t  la n g u a g e  is  to  b e  h e ld  as  s o m e th in g  o rg a n ic  an d  
'a l iv e ',  c o n d itio n in g  th e  re a lity  it  s ig n if ie s  to  e v e r  re m a in  o n  th e  
v e rg e  o f  tu rn in g  in to  'y e t  a n o th e r  s to ry '. In  th is  se n se , 'm y th ' ca n  
n e v e r  b e  re d u c e d  to  a  p a r tic u la r  s u b je c t  m a tte r , b u t  is  th e  m a k - 
in g / tra n sfo rm in g  o f  a n y  s u b je c t  a n d  th a t  w a y  fo rm s  th e  v e ry  b a ­
s is  o f  o u r  th in k in g  a n d  p e rc e iv in g  re a lity .

In the short story, when Niggle has reached the end of his 
journey, he finds himself gazing at the Tree he had attempted to 
draw time and time again, and instinctively adjudges it to be 'fin- 
ished'. Yet re-considering his words, he corrects himself:

If you could say that of a Tree that was alive, its leaves opening, its
branches growing and bending in the wind that Niggle had so often feit

his little finger and held it up to the candlelight. For a moment the hob- 
bits noticed nothing stränge about this. Then they gasped. There was 
no sign of Tom disappearing.' (IBID. 174)

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


A Myth in a Test Tube 1 8 1

a n d  g u e sse d , a n d  h a d  so  o fte n  fa ile d  to  ca tch . H e  g a z e d  a t  th e  T re e , an d  
s lo w ly  h e  lifte d  h is  a rm s a n d  o p e n e d  th e m  w id e . 'I t 's  a  g ift !' h e  sa id .61

It is this process of comprehending the world through language
and thought that lends all kinds of myths their lasting appeal.
Myth is the spelling out of language's intrinsic narrativity. It is
inherent to language's power to signify, and thus to engage in
myth is to engage in the very nature of our language.

Bibliography

Primary Sources

C l a r k  H a l l , J. R . I 9 6 0 ,  A Concise Anglo-Saxon Dictionary, C a m ­
b rid g e .

Die Lieder der Alteren Edda (Sxmundar Edda), 1904, ed. Karl Hilde­
brand, Paderborn.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  1993, The Hobbit, London.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  2007, The Lord ofthe Rings, London.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  19 7 0 , The Tolkien Reader. Stories, po­
ems and an essay by the author o f  "The Hobbit" and "The Lord o f  
the Rings", New York.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  19 9 9 , The Silmarillion, ed. b y  Chris- 
topher Tolkien, London.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  19 9 5 , The Letters o f J. R. R. Tolkien, 
ed. Humphrey Carpenter with the assistance of Christopher 
Tolkien, London.

Oxford English Dictionary (www.oed.com), last accessed: 
25/10/2015.

Secondary Sources

A l l a n , J im  2003, An Introduction to Elvish, Bath.

61 T o l k ie n  1 9 7 0 ,1 0 3 -1 0 4 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.oed.com
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.oed.com


182 R o b in  A u e r  &  M a r i a  K r ü m p e l m a n n

A l l io t , B e r t r a n d  2008, 'The "Meaning" of Leaf by Niggle', in: 
Margaret Hiley/Frank Weinreich (eds.), Tolkien's Shorter 
Works. Essays ofthe Jena Conference 2007, Zurich/Jena, 165-190.

B a r t h e s , R o l a n d  2 0 0 9 , Mythologies, L o n d o n .

C a r p e n t e r , H u m p h r e y  2 0 0 0 , J. R. R. Tolkien. A biography, N e w  
York.

C o u p e , L a u r e n c e  1 9 9 7 , Myth, L o n d o n .

F r y e , N o r t h r o p  1957, Anatomy ofCriticism, Princeton.
G il l iv e r , P e t e r /Ma r h s a l l , J e r e m y /We in e r , E d m u n d  2 0 0 9 , The 

Ring o f Words. Tolkien and the Oxford English Dictionary, Ox­
ford/New York.

S h ip p e y , T o m  2005, The Road to Middle-Earth. Revised Edition, Lon­
don.

T o l k ie n , J o h n  R o n a l d  R e u e l  2 0 0 6 , The Monsters and the Critics 
and Other Essays, London.

T u r n e r , A l l a n  2008, '"Tom  Bombadil": Poetry and Accretion', 
in: Margaret Hiley/Frank Weinreich (eds.), Tolkien's Shorter 
Works. Essays o fthe Jena Conference 2007, Zurich/Jena, 1-16.

VON W e n d y , A n d r e w  2 0 0 2 , The Modern Construction o f Myth, 
Bloomington.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Über den mythologischen 
Gebrauch religiöser Metaphern in profaner 

Mediensprache
T h o m a s  R o b a k  (E rfu rt)

1 Einleitung

Anlässlich des Terroranschlags auf das Pariser Satiremagazin 
Charlie Hebdo vom 7. Januar 2015 diagnostiziert der französische 
Soziologe Bruno Latour für die westliche Zivilisation:

<D>er Säkularismus selbst <wird> zu einer Art „Zivilreligion" gemacht 
<...>, die mit rechtlichen Mitteln als einzige unstrittige Verhaltensweise 
in der Öffentlichkeit durchgesetzt werden soll -  eine ziemlich intole­
rante Form von Toleranz, da sie alle Religionen als gleich absurd erach­
tet. Hier geht die Idee der Trennung von Kirche und Staat <...> unmerk­
lich in eine Religion der Religionslosigkeit über. Sie wirkt wie ein Plu­
ralismus, der nur eine einzige Möglichkeit zulässt, pluralistisch zu 
sein.1

Die so genannte westliche Zivilisation lebt größtenteils in säku­
laren Gesellschaften, die eine Trennung von Kirche und Staat vo­
raussetzen sowie gewährleisten. So selbstverständlich man ge­
meinhin im Alltag diese Unterscheidung zwischen religiös (oder: 
kirchlich, geistlich) und profan (oder: weltlich, nicht-religiös) auch 
vornimmt, so problematisch kann sie allerdings in wissenschaft­
lichen Kontexten werden. Wo genau die Grenze zwischen religiös 
und profan liegt, was eigentlich überhaupt Religion -  und der 
Mythos, hier verstanden als ein Modus des Religiösen -  ist, lässt 
sich nämlich gar nicht adäquat empirisch bestimmen und ist Ge­
genstand beständiger kulturwissenschaftlicher Forschung.

Erschwerend kommt einerseits hinzu, dass sich Religiöses 
und Profanes oftmals erkenntnisfördernd miteinander verglei­
chen lassen, wenn z .B . Popkonzerte, Sportereignisse und wis­
senschaftliche Kongresse mit ihren ritualisierten Abläufen und 
sozialen Funktionen in vielerlei Hinsicht an Gottesdienste oder 
andere religiöse Zusammenkünfte erinnern.2 Auch auf sprachli­
cher Ebene findet diese Verbindung statt, wenn z. B.

1 L a t o u r  2015 .
2 B a y e r  2 0 0 4 , 8.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


184 T h o m a s  R o b a k

metaphorisch von „Fußballgöttern" und „Göttern in W eiß" ge­
sprochen wird.

Andererseits müssen religiöse Texte wie etwa biblische 
Gleichnisse nicht unbedingt religiöse Wörter gebrauchen: Einsei­
tige Annahmen, nach denen sich religiöse Sprache von profaner 
aufgrund ihrer D unkelheit', Irrationalität, logische Unkorrekt­
heit, Bezugnahme auf Außerempirisches oder Ähnliches unter­
scheide, sind nicht haltbar.3 Denn in Börsennachrichten wird 
„der Markt" personifiziert und muss „beschwichtigt" werden, 
während Fußballspieler wie Heilige verehrt werden und man bei 
entscheidenden Spielen den „Fußballgott" anruft. Daraus folgt, 
dass sich Merkmale religiösen Sprachgebrauchs im profanen be­
obachten lassen. „Allerdings haben Götter und Riten sich heute 
weitgehend in Wissenschaft, Medien und Alltag verborgen, so 
daß sie für moderne Menschen weniger erkennbar sind als noch 
für die religiösen Menschen vergangener Jahrhunderte."4 Das 
Anliegen, sie wieder sichtbar zu machen, teile ich im Folgenden 
mit den Kulturwissenschaften.

All diese Überlegungen lassen sich auf die Ebene der My- 
thos-Logos-Unterscheidung übertragen. Götter und Riten ent­
sprechen demnach einem mythologischen, vorrationalen Welt­
bild des modernen Menschen, das als überholt und überwunden 
gilt. Dennoch kennen wir das zeitgenössische Phänomen der Ur­
ban Legends, also anekdotische Geschichten meist unbekannter 
Quellen, die mündlich oder vorzugsweise im Internet ihre Ver­
breitung finden und die nicht wahr sein müssen, um ihre soziale, 
diskursive Funktion zu erfüllen, nämlich -  ganz allgemein ge­
sprochen -  bestimmte Werte und Normen narrativ zu konstruie­
ren, zu verarbeiten und zu verbreiten, und zwar im Fall der Ur­
ban Legends auf Grundlage der Lust am Unerklärlichen, Über- o­
der Widernatürlichen. Nur zwei der zahllosen Beispiele sind die 
spontane menschliche Selbstentzündung oder die Rasierklinge 
im Apfel zu Halloween.

Von diesem engen Begriff der Urban Legends, die im Wesent­
lichen durch ihre faktische Unzulänglichkeit oder Unwahrheit 
definiert sind, möchte ich zu einem umfassenderen Begriff der 
Mythen als wertevermittelnde und werteproduzierende gesell­
schaftliche Narrativa kommen. Dabei gehe ich vom antiken My­
thenbegriff aus und folge lose Roland Barthes’ modernem

3 B a y e r  2 0 0 4 ,7 ;1 1 .
4 B a y e r  2 0 0 4 , 9.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 185

Klassiker Mythen des Alltags, demnach der Mythos in toto eine 
Aussage oder Botschaft und daher immer sprachlich kodiert ist.5 
Allerdings möchte ich mich aus pragmatischen Gründen in die­
sem Beitrag auf die zeitgenössische Schriftsprache in der Presse­
landschaft, hier sogar nur auf die Lexik beschränken und somit 
andere linguistische Beschreibungsebenen (wie Phonologie und 
Syntax) sowie Zeichenarten (wie Bild und Ton) außen vor lassen. 
Freilich stehen solche kleinteiligen, eher empirischen Ergebnisse 
nicht für sich alleine, sondern bedürfen einer philosophisch-kul­
turwissenschaftlichen Einbettung und Elaboration, um wirklich 
eine Erkenntnis zu befördern; daher werde ich mich darum stets 
anschließend bemühen.

Ziel der gesamten Untersuchung ist neben der Überlegung, 
was religiöse und mythologische Lexik überhaupt ausmacht, vor 
allem das bessere Verständnis des profanen, ,normalen', alltägli­
chen Sprachgebrauchs, der ordinary language, indem ich einen 
m. E. trotz der neueren kulturwissenschaftlichen Forschung oft­
mals noch immer blinden Fleck beleuchte und gemeinsame Me­
chanismen im religiösen sowie profanen Sprechen aufzeige.6 Ich 
strebe zwar nicht dezidiert an, Dichotomien wie religiös und pro­
fan, Mythos und Logos, Antike und Moderne oder -  letzten Endes 
wohl die Mutter aller Dichotomien -  Natur und Kultur fallen zu 
lassen. Jenseits ihres zugegebenermaßen heuristischen Nutzens 
sind sie aber produktiv zu hinterdenken. Latour etwa spricht in 
seiner bekannt provokativen Art der religiösen Rede jeden Be­
zug zu Gott ab, führt sie dagegen rein funktional auf Affirmation 
und Wiederholung des Wortes an sich zurück: Religiöse Rede 
erstrebe nicht die Entdeckung neuer Wahrheiten, sondern Wie­
derentdeckung und Erneuerung des Alten; damit sei sie der 
Sprache verliebter und liebender Menschen verwandt.7 Diese Di­
agnose auf profane Mediensprache gerichtet erscheint mir eini­
gen Erkenntnisgewinn zu versprechen: Geht es etwa bei der me­
dialen Verlesung von Arbeitslosenstatistiken oder Fußballergeb­
nissen wirklich nur um die Weitergabe objektiver Informationen 
oder handelt es sich nicht darüber hinaus auch um Rituale der 
Selbstvergewisserung?

Zunächst werde ich in Abschnitt 2.1 eine Rechtfertigung leis­
ten, wie ich für diese Arbeit die Begriffe Religion und Mythos

5 B a r t h e s  1964 , 85.
6 V gl. B a y e r  20 0 4 , 8.
7 L a t o u r  2011 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


186 T h o m a s  R o b a k

gemeinsam verorte. In Abschnitt 2.2 werde ich die Grundidee 
der Kognitiven Metapherntheorie von George Lakoff und Mark 
Johnson referieren, die mir den wesentlichen kognitionslinguis­
tischen Erklärungsansatz liefert für die empirischen Phänomene 
von Abschnitt 3: religiöse Lexik in gegenwärtiger profaner Me­
diensprache. Nach einigen theoretischen und methodischen Vor­
bemerkungen (3.1) werde ich mich zwei Ressorts widmen, die 
mir auf den ersten Blick als lohnenswerteste erschienen: die 
Wirtschaft mit dem Schwerpunkt Finanzmarkt (3.2) und der 
Sport mit dem Schwerpunkt Fußball (3.3). Als eine mir wesentli­
che Schlussfolgerung aus dem Gesagten skizziere ich in Ab­
schnitt 4 eine mögliche Perspektive auf die Rolle der Medien bei 
der Erschaffung moderner Mythen, aus aktuellem Anlass am 
Beispiel des Anschlags auf das französische Satiremagazin Char­
lie Hebdo, um daraufhin in Abschnitt 5 mit einer Zusammenfas­
sung und Diskussion8 zu enden.

2 Begriffsklärungen

2.1 Religion und Mythos

Gehen wir einmal von einem naiven Vorverständnis aus: Reli­
gion -  so könnte man beginnen -  bezieht sich im Allgemeinen 
auf Entitäten (Personen, Ereignisse, Kräfte), deren Existenz einen 
anderen erkenntnistheoretischen Status hat als die Existenz ma­
terieller Gegenstände oder bestimmter Menschen. Die Existenz 
eines göttlichen Wesens kann weder rational begründet noch 
empirisch wahrgenommen werden, weshalb an sie geglaubt 
werden muss, im Sinne eines Postulates. Diese Unterscheidung 
halte ich für sehr wichtig, weil sie u. a. Wissenschaft und Dis­
kurse zwischen Anhängern verschiedener Weltbilder erst er­
möglicht, doch geht sie nicht mit einer Bewertung einher: Beim

Für viele der Diskussionspunkte, Denkanregungen und nicht zuletzt 
den modifizierten Titel danke ich ganz herzlich den teilnehmenden 
Kommilitoninnen und Kommilitonen; und diesen Anlass des Dankes 
nutze ich auch, um allen Beteiligten und Verantwortlichen für die ge­
samte Tagung zu danken. Der Text beruht auf einer Hausarbeit, die ich 
im Sommersemester 2011 für ein Seminar zur M edienlinguistik bei Dr. 
Klaus Geyer, dem als Betreuer last but not least ebenfalls gedankt sei, 
geschrieben habe.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 187

Glauben an Gott handelt es sich nicht um bloßen Glauben, dies 
wird jeder religiöse Mensch bestätigen, sondern um eine quali­
tativ andersartige, nämlich als außerordentlich unmittelbar er­
lebte intentionale Einstellung.

Ebenso sehr ist auch der Mythos kein bloßer Gegensatz zum 
Logos, wie traditionelle Darstellungen antiken Denkens (etwa 
bei Wilhelm Nestle) suggerieren: Der Mythos ist nicht unwahre, 
irrationale und der Logos wahre, rationale Rede; diese Denkfi­
gur ist m. E. selbst ein Mythos, aber den Nachweis kann ich hier 
nicht erbringen.9 Vielmehr möchte ich auf die Denkalternativen 
mit evtl. erkenntnisfördernden Konsequenzen hinweisen und 
das chinesische Yin-Yang-Zeichen zum Vergleich anbringen. 
Der Mythos mag zum Großteil unwahre, irrationale Rede sein, 
doch beinhaltet sie einen Funken Logos; ebenso mag der Logos 
zum Großteil wahre, rationale Rede sein, doch beinhaltet er im­
mer einen Funken Mythos. Beide Denkweisen suchen Erklärun­
gen für Phänomene der menschlichen Lebenswelt: die logische 
mithilfe möglichst objektiver Methoden, die mythische mithilfe 
oftmals historisierender Narrationen.10

Wenn der Mythos ursprünglich aus der Religion entwachsen 
ist und beide untrennbar miteinander verbunden waren, d. h. 
ein areligiöser Mythos in der Antike undenkbar scheint, dann 
wäre dies eine genealogische Rechtfertigung für meinen Fokus 
auf religiöse Lexik. Doch seit der Moderne gab es Bestrebungen 
einerseits einer natürlichen, rationalen (sprich: mythenlosen) Re­
ligion etwa ganz stark im Christentum oder in Form der zivilre­
ligiösen Revolutionskulte der Französischen Revolution; ande­
rerseits benötigt eine mythische Erzählung keinen religiösen 
Kontext mehr, sondern kann für sich selbst stehen (etwa als 
Kunstmärchen) oder überlebt unbewusst im kollektiven Ge­
dächtnis. Letztendlich scheinen mir bei Religion und Mythos die 
Schnittmengen zu groß und die Grenzen zu unscharf, als dass sie 
sich befriedigend definieren ließen. Für meine Arbeit möchte ich 
vereinfachend den Mythos als einen Modus des Religiösen auf­
fassen. Religiöse Lexik ist dann entweder gleichzeitig auch

9 Vgl. JAMME 2011, 1552f. und 1557f.; diese Erkenntnis haben wir nicht 
zuletzt Adornos und Horkheimers Dialektik der Aufklärung zu verdan­
ken.

10 J a m m e  2011; hier wäre auch der Anschluss derjenigen Theorien zu ver- 
orten, nach denen der M ythos aus dem Ritual heraus entstanden ist, 
denn Rituale strukturieren die Lebenswelt durch Handlungen wie My­
then durch Sprache.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


188 T h o m a s  R o b a k

mythische oder erfüllt dieselbe Funktion, nämlich Irrationales, 
Übernatürliches kognitiv handhabbar zu machen. Deshalb sind 
es auch die ästhetisch-epistemologischen Funktionen und Me­
chanismen, die mich am modernen Mythos interessieren, unab­
hängig vom Grad der Bewusstheit im Sprecher oder in der Ge­
sellschaft.

Meist enthalten religiöse und mythische Konzeptionen eine 
von der menschlichen, erlebbaren Welt unterschiedene Teilwelt, 
die größtenteils Eigenschaften der sinnlich erfassbaren Welt pro­
jiziert.11 Gleichzeitig postuliert Religion häufig etwas Unsagba­
res, also nicht-propositionales Wissen, besondere Erfahrungen o­
der Dinge, die eben wegen ihres besonderen erkenntnistheoreti­
schen Status nicht mit ,normaler', profaner Sprache, sondern nur 
literarisch oder durch Neologismen erfasst werden können. Me­
taphorische Prozesse sind also fundamental für den religiösen 
Sprachgebrauch. Allerdings unterscheidet ihn das nicht von an­
deren Domänen mit abstrakten Phänomenen, wie am Ende mei­
nes Beitrags deutlich werden sollte. Dieser Punkt führt nun zur 
Kognitiven Metapherntheorie.

2.2 Kognitive Metapherntheorie

Wo entsteht der Humor in folgender Newsticker-Meldung vom 
8.11.2011 des Satiremagazins Titanic?

So gewinnt die Politik das Vertrauen der Märkte: <1.> Den anderen 
ernstnehmen: Die Märkte immer mal wieder auf ein Eis einladen, sich 
ihre Sorgen anhören und sie auch mal ausreden lassen. <2.> Das Ver­
antwortungsgefühl stärken: Die Märkte dürfen selbständig Lebensmit­
telpreise festlegen, die Renten absichern oder die Zeitung austragen. 
<3.> Nicht nur an sich denken: Kleine Geschenke wie Blumen, Pralinen 
oder Steuererleichterungen stärken das Vertrauen. <4.> Bei Fehlern 
nicht gleich ausrasten: In den Arm nehmen und mit Taschengeld beru­
higen, wenn ein Markt mal wieder versagt.12

Die Metapher vom „Vertrauen der Märkte" wird wörtlich ver­
standen. Dies ist Muster vieler, auch simpelster Fritzchen-Witze. 
Damit enttarnt die Titanic eine spezifische, metaphorische Funk­
tionsweise unserer Sprache -  die Personifikation -  und steht, ob 
nun bewusst oder unbewusst, in der Tradition der Kognitiven

11 B a y e r  2 0 0 4 ,1 6 .
12 URL 1.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 189

Metapherntheorie von George Lakoff sowie Mark Johnson und 
ihren Erkenntnissen über die Allgegenwärtigkeit von Meta­
phern, die sie in ihrem Buch Metaphors we live by von 1980 be­
schreiben und nach der es sich bei Metaphorik nicht -  wie All­
tagssprachgebrauch oder Deutschunterricht suggerieren können 
-  um ein besonderes rhetorisches Mittel handelt, sondern um ein 
kognitives Grundprinzip. Unser Alltagsleben, sowohl in der 
Sprache als auch im Denken und Handeln, ist von metaphori­
schen Konzepten durchdrungen. Zumeist sind es tote Meta­
phern, die wir erst mit einem zweiten oder dritten Blick als sol­
che erkennen können. „The essence of metaphor is understand- 
ing and experiencing one kind of thing in terms o f  another."13 Die 
metaphorischen Konzepte sind keineswegs zufälliger Natur, 
sondern lassen eine bestimmte Systematik erkennen. Ein beson­
ders fruchtbares Beispiel ist die konzeptuelle Metapher Argu­
mentieren ist Krieg, wie sie in folgenden Äußerungen zutage 
tritt14:

Your claims are indefensible. -  He attacked every weak point in my argu­
ment. -  His criticisms were right on target. -  I demolished his argument. 
-  I've never won an argument with him. -  You disagree? Okay, shootl -  
If you use that strategy, he'll wipe you out. -  He shot down all of my argu- 
ments.15

Wir reden nicht nur so, sondern wir handeln auch, als wäre Ar­
gumentieren Krieg. Dies sei allerdings kulturrelativ, denn ge­
nauso gut ließe sich Argumentieren als Tanz konzeptualisieren: 
So wie wir gegeneinander debattieren, uns Strategien zurecht le­
gen und Argumente wie Kanonenkugeln an den Kopf werfen, 
könnte eine andere Kultur wie in einem Tanz gemeinsam, auf 
harmonische und ästhetisch wertvolle Art und Weise miteinan­
der Argumente austauschen und sich einander mit guten Gedan­
ken befruchten.16 Insofern hat die (freilich unbewusste) Wahl ei­
ner bestimmten Metapher Auswirkungen auf die Bedeutung: Sie 
betont und versteckt gewisse Aspekte des Konzepts. Die Kriegs­
metapher ließe demnach auf eine aggressive Streitkultur schlie­
ßen, die Tanzmetapher auf eine kooperative, sympathetische.

13 L a k o f f/Jo h n so n  1980, 5; eigene Kursivierung.
14 An meinem eigenen „Zutagetreten" merkt man übrigens, wie sich auch 

wissenschaftliche Sprache der Allgegenwärtigkeit von Metaphern 
nicht entziehen kann.

15 LAKOFF/JOHNSON 1980, 4; Kursivierung im Original.
16 L a k o f f/Jo h n so n  1980,4.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


190 T h o m a s  R o b a k

Formalisierter und operationalisierter als Lakoff und John­
son fasst Olaf Jäkel diesen Mechanismus folgendermaßen zu­
sammen:

Konzeptuelle M etaphern bestehen in der systematischen Verbindung 
zwischen zwei verschiedenen konzeptuellen Domänen, von denen die 
eine (X) als Zielbereich (target domairi) und die andere (Y) als Ur­
sprungsbereich (source domain) der metaphorischen Übertragung (me- 
taphorical mapping) fungiert. Auf diese W eise wird X als Y verstanden, 
die eine konzeptuelle Domäne durch Rückgriff auf einen anderen Er­
fahrungsbereich kognitiv verfügbar g e m a c h to 17

Die kognitive Metapherntheorie beschreibt mit der Unidirektio- 
nalitätsthese eine grundsätzliche Tendenz, wie die „konzeptuell­
metaphorische Domänenverbindung" funktioniert: Ein abstrak­
ter und komplexer Zielbereich wird mit einem konkreteren und 
einfacheren Ursprungsbereich verknüpft.18 So lassen sich Meta­
phernkomplexe wie GELD IST EINE FLÜSSIGKEIT („Geld 
fließt", „liquide sein oder auf dem Trockenen sitzen", „den Geld­
hahn zudrehen") oder WIRTSCHAFT IST EIN ORGANISMUS 
(„die Wirtschaft krankt", „die Wirtschaft blüht auf") besser er­
klären, als wenn man sie lediglich als Exemplifizierungen eines 
jeweils abstrakten Oberkonzepts oder Homonymen deklariert.19 
Sie sind zwar konventionalisiert und werden daher problemlos 
verstanden, allerdings müssen sie nicht unbedingt im Lexikon 
festgehalten werden; außerdem ist es jederzeit möglich, neue 
Metaphern zu kreieren, was etwa in literarischen Texten beson­
ders prominent passiert (und in etwa der Alltagsbedeutung des 
Ausdrucks Metapher entspricht). Systematische Metaphern stif­
ten Kohärenz und machen uns Phänomene der Welt erklärlicher, 
wenn wir uns ihre Gemeinsamkeiten anschauen und somit Kom­
plexitätsreduktion betreiben können.20

Sie entziehen sich jedoch auch einem naiven Wahrheitsrea­
lismus: Der Satz Die Erde ist eine Kugel mag wahr sein im Kontrast 
zu Die Erde ist eine Scheibe, doch im wissenschaftlichen Kontext, 
etwa bei der Flugbahnberechnung von Satelliten, wird ein ge­
naueres Konzept der Erde verlangt, das die durch die Fliehkraft 
verursachte Abflachung an den Polkappen und Wölbung am 
Äquator berücksichtigt, also eben keine Kugel mit konstantem

17 JÄKEL 2 0 0 3 , 2 3 ; Kursivierung im Original.
18 J ä k e l  2 0 0 3 , 28.
18 L a k o f f /Jo h n so n  19 8 0 , 1 0 6 -1 1 4 .
20 L a k o f f /Jo h n so n  19 8 0 , 1 1 5 -1 2 5 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 191

Durchmesser.21 Zum Problem wird dies etwa, wenn die Meta­
phorik des Konzepts nicht mehr durchschaut und eine Bedeu­
tung für wörtlich genommen wird, sodass plötzlich zwar nicht 
empirisch, aber religiös fassbare Entitäten entstehen: Religionen 
konzeptualisieren z. B. den Kosmos als Baum, Ei oder Tier und 
den Menschen als Werk eines göttlichen Töpfers.22

<W>ährend im profanen Bereich jemand, der sein Fahrrad als „Draht­
esel" bezeichnet, kaum auf den Gedanken käme, deshalb stets Wasser 
und Hafer mitzunehmen, interpretieren Religionsanhänger den Kos­
mos z. B. als Familie, ohne diese Interpretation überhaupt noch als me­
taphorisch zu empfinden: Sie halten die Existenz eines Vatergottes für 
gegeben, weihen ihm Opfergaben und fordern im Rahmen des Gehor­
sams, der traditionell einem Vater gebührt, die Einhaltung bestimmter 
Verhaltensnormen.23

Begriffe aus dem Ursprungsbereich Religiosität -  um von diesem 
allgemeinen Referat zur Anwendung auf das Thema überzulei­
ten -  sind jedoch meist bereits abstrakt. Hier wird vielmehr auf 
beim Rezipienten als bekannt vorausgesetzte Konzepte zurück­
gegriffen, die genauso abstrakt sein können wie der Zielbereich. 
In jedem Fall kommt der Metaphorik eine kognitive Erschlie­
ßungsfunktion zu, die bei der Erklärung komplexer Sachverhalte 
hilft, indem sie Bekanntes auf Unbekanntes projiziert.24 Dabei 
kann diese Erklärung immer nur partiell erfolgen, da eine Meta­
pher laut Fokussierungsthese bestimmte Aspekte des Zielbe­
reichs hervorhebt und andere ausblendet.25 Religiöse Metaphern 
fokussieren ganz allgemein auf Sakralität als Gegensatz zur Pro- 
fanität und stellen einen Vergleich zwischen religiösen und pro­
fanen Sachverhalten an, wobei dieselben Lexeme als unter­
schiedliche Metaphern funktionieren können, weil sie auf ver­
schiedene konkrete Eigenschaften fokussieren. Es werden religi­
öse Konnotationen ausgelöst, die unterschiedlich rezipiert wer­
den können. Gebrauchen profane Medientexte religiöse Lexik, 
zeigt dies, dass Religiosität und religiöse Konzepte auch heute 
noch in einer sich säkular nennenden Gesellschaft allgegenwär­
tig sind.

21 L a k o f f/Jo h n so n  1980 , 1 5 9 -1 8 4 .
22 B a y e r  2 0 0 4 ,15f.
23 B a y e r  2 0 0 4 , 50 .
24 J ä k e l  2 0 0 3 , 3 1 -3 3 .
25 J ä k e l  2 0 0 3 , 3 6 -3 9 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


192 T h o m a s  R o b a k

Für die Domäne der Religion bedeutet dies, dass sie -  als eine 
von vielen wohlbemerkt -  unterschiedliche Konzepte bereitstellt 
und in den Medien auch bei profanen Themen kognitiv voraus­
gesetzt wird. Religiosität, und zwar aufgrund des kulturellen Er­
bes v. a. christliche, lässt sich nicht einfach aus der gegenwärti­
gen deutschen Mediensprache herausdenken, da sie als Allge­
meinwissen zum Weltwissen gehört. Wieviel konzeptuelles und 
auch konkretes Wissen vorausgesetzt wird oder werden kann, 
hängt von sehr vielen Faktoren wie medialem Kontext, Autorin­
tention oder Medienaneignung ab. Medien können bei einem 
christlich geprägten Zielpublikum beispielsweise mehr Wissen 
über zentrale Lehren voraussetzen als bei völlig anderen Kultur­
kreisen.

3 Qualitative lexikologisch-kulturwissenschaftliche 
Analyse

3.1 Vorbemerkungen zur religiösen Sprache

Um eine Unterscheidung ad 'hoc zwischen religiösen und profa­
nen Lexemen zu rechtfertigen, ließen sich einige Beispiele an­
bringen: Religiöse und profane Lexik könnte sich im Idealfall 
durch ein einzelnes Sem RELIGIÖS unterscheiden, wie es viel­
leicht bei dem Wortpaar Konfirmation und Jugendweihe der Fall 
ist: Beides sind soziale Initiationsriten, die in etwa demselben Al­
ter abgehalten werden und in einigen Teilen Deutschlands ne­
beneinander existieren. Sieht man von der konkreten Ausfüh­
rung ab und betrachtet nur die ideelle Bedeutsamkeit und gesell­
schaftliche Funktion, lässt sich zumindest vorläufig die Konfir­
mation als christlich-evangelische, also religiöse, und die Ju­
gendweihe der DDR als staatliche, also profane Zeremonie und 
Institution beschreiben.26 Ähnlich verhält es sich mit einer Ob­
late, die nach der Konsekration durch einen katholischen Pastor 
zu einer Hostie wird; der Ausdruck Hostie hat dieselbe Bedeu­
tung wie der Ausdruck Oblate, nur dass jenem das Merkmal RE­
LIGIÖS beigefügt wird, während sich ansonsten am Gegenstand 
selbst und somit auch an der Bedeutung nichts ändert. Die

26 Interessanterweise ist das Lexem 'Weihe nichtsdestotrotz ein religiöses, 
auch wenn die Alltagssprache eine Übertragung auf profane Sachver­
halte („dem Untergang gew eiht") kennt.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 193

Beispiele müssen nicht selbst schon in religiösen Kontexten ver- 
ortet sein: Die vorübergehende Niederlegung innenpolitischer 
Auseinandersetzungen zugunsten einer geschlossenen Außen­
politik im Ersten Weltkrieg wird in Frankreich L'Union sacree ge­
nannt, in Deutschland allerdings Burgfrieden.

Doch m. E. hilft hier eine traditionell strukturalistische Sem­
antik nicht weiter, da Religiosität nicht einfach nur eines von vie­
len binären Merkmalen vom Lexemen ist, sondern graduell zu 
beschreiben ist und je nach Kontext vom Sprachrezipienten ak­
tualisiert wird oder nicht. Hilfreicher mag eine Vorstellung 
dreier konzentrischer Kreise sein: Explizit bzw. vollständig reli­
giöse Lexeme im Zentrum, dann implizit bzw. teilweise religiöse 
Lexeme und dann nicht-religiöse Lexeme, die natürlich dennoch 
in religiösen Kontexten eine religiöse Bedeutung erhalten kön­
nen. Zur Veranschaulichung könnte man beispielsweise sagen, 
dass Gott ein zentral religiöses Lexem ist, während Herr neben 
einem religiösen auch ein profanes Semem inne hat. Brot dage­
gen ist kein inhärent religiöses Lexem, kann aber in einem religi­
ösen Kontext durchaus religiöse Bedeutung bekommen.27

Die Bedeutung von Religiosität in profanen Medientexten ist 
nicht zu unterschätzen, und selbst wenn man der These der fort­
schreitenden gesellschaftlichen Säkularisierung zustimmte, wird 
religiöse Lexik nicht einfach aus profaner Sprache verschwin­
den. Denn entweder sind aus der Religion stammende Lexeme 
so konventionalisiert, dass ihre Herkunft nicht jedem Sprachbe­
nutzer bekannt ist,28 oder man vergleicht mehr oder weniger be­
wusst profane mit religiösen Sachverhalten und bedient sich da­
her religiöser kognitiver Konzepte.

3.2 Wirtschaft

Das Wirtschaftsressort bietet sich als Paradebeispiel für meta- 
phorologische Untersuchungen an. Die Sprache über Wirtschaft 
ist durchtränkt von Metaphern, einige Beispiele für nicht-religi­
öse wären Gebirgstopologe („Talfahrt der Konjunktur"), Medi­
zin („Ansteckungsgefahr", „kränkelnde Wirtschaft"), Bewegung 
als Fahrzeug („Vollbremsung"), Personifikation („Unterneh­
menshochzeiten", „die Märkte ziehen klare Verhältnisse vor").29

27 Vgl. K a e m p fe r t  1974, 68 und D u b e  2004, 57f.
28 KAEMPFERT 1974, 78 nennt dies „sprachliche Säkularisation".
29 B e is p ie le  a u s  J ä k e l  2003 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


194 T h o m a s  R o b a k

Hier sehen sich Journalisten mit vielen abstrakten und komple­
xen Sachverhalten konfrontiert, die sie einfacher oder aus­
schließlich durch Metaphern ausdrücken können. Explizit religi­
öse Lexik ist als eine Unterkategorie dieser Metaphern aufzufas­
sen: Leviathan als Metapher für die „Übermacht des modernen 
Beamtenstaates"30 oder Steuersünder31.

Ökonomie ist wie Politik, Sport oder Popkultur ein System, 
in dem Ideologien -  vergleichbar mit religiösen Weltbildern -  
der sozialen Gruppenbildung und normativen Orientierung die­
nen.32 Diese These lässt sich vom linguistischen Standpunkt aus 
z. B. durch den Gebrauch des Lexems Glaube in Wirtschaftstex­
ten nachweisen: Entweder herrscht ein „Wachtumsglaube"33 o­
der jemand kann „vom Glauben abfallen"34. Die Gemeinsamkeit 
liegt in dem Pür-wahr-Halten eines sinnlich nicht wahrnehmba­
ren und nicht vorhersehbaren Sachverhaltes.

Ein Problem in der Ökonomie besteht darin, dass zukünftige 
Ereignisse und Verläufe nur sehr schwierig vorherzusehen sind. 
Interessanterweise hat sie dazu Instrumente und Institutionen 
geschaffen, sodass sie darin der Religion ähnelt.35 Infolgedessen 
bedienen sich Wirtschaftsjournalisten Lexemen wie „orakeln"36 
oder sprechen von „Gesundbeterei"37 bei wenig erfolgverspre­
chenden Methoden. Diese beiden Beispiele verdeutlichen, dass 
religiöse Lexik stark abwertend benutzt werden kann.

Das bereits erwähnte Beispiel der Personifikation kann auch 
religiöse Züge annehmen, insofern Abstrakta wie die Wirtschaft 
oder der Markt analog zu anthropomorphen Göttern und Mäch­
ten personifiziert werden. Wenn davon die Rede ist, dass man 
„Märkte beruhigen"38 muss, erinnert diese Konstellation an die 
religiöse Vorstellung eines Gottes, der mit Opfern besänftigt 
werden muss.

Ein seit der Finanzmarktkrise 2008 wieder in den Fokus des 
gesellschaftlichen Diskurses gerückter Teilbereich der Wirt­
schaft, die Börse, muss als zentraler Topos moderner Mythen

30 G r ü s k e /Re c k t e n w a l d  1995 , 376.
31 FAZ 1.8.2011,10.
32 B a y e r  2004, 73f.
33 FAZ 5.8.2011,11.
34 FAZ 5.8.2011,13.
35 Vgl. B ayer 2004,14.
36 W elt 6.8.2011,17.
37 FAZ 5.8.2011,13.
38 W elt 6.8.2011, 9.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 195

gelten. Sie versinnbildlicht die Paradoxie (oder besser: Oszilla­
tion) der modernen Gesellschaft zwischen Rationalität (siehe Ar­
beitsteilung, Quantifizierbarkeit) und Irrationalität-Affektivität 
(siehe Hysterie, Euphorie). Die ökonomische Theorie bestätigt 
dies: Während die neoklassische Finanztheorie vom homo oecono- 
micus und Ökonomen wie Hayek von einer größtmöglichen Ra­
tionalität des Marktes ausgehen, stellt die verhaltenspsychologi­
sche Finanzmarktforschung die affektiven, uninformierten 
Nachahmungshandlungen in den Fokus. Als Kampf gegen das 
irrationale Moment in der Finanzwirtschaft ist seit dem 19. Jahr­
hundert eine zunehmende Institutionalisierung und Professio- 
nalisierung zu beobachten, sowohl an Universitäten in der wis­
senschaftlichen Forschung als auch in der freien Wirtschaft selbst 
in Form von Investment-Banken und Anlageberatung. Man ver­
sucht sich vom Bild der Börse als Kasino abzugrenzen. Aber 
noch viel weiter gehend steht die Börse als Versprechen der de­
mokratischen Teilhabe an der kapitalistischen Moderne: Es brau­
che nur financial literacy und schon könne jeder Bürger nicht nur 
Geld verdienen, sondern Einfluss auf wirtschaftliche Verhält­
nisse nehmen.39

3.3 Sport

In der Domäne des Sports ist sowohl bei Journalisten als auch 
Fans eine Stilisierung einzelner Personen oder Gruppen auffäl­
lig, die häufig religiösen Charakter hat; rituelle Fan-Gesänge und 
Hymnen sind erste Hinweise dafür.40

Der Febenslauf eines Fußballers etwa „klingt <...> wie eine 
Offenbarung"41, auch wenn er keine „Ikone"42 ist. Beide Beispiele 
sind religiöse Fexeme, die sowohl in übertragenen Bedeutungen 
als auch im profanen Kontext gebräuchlich sind. Eine besonders 
vielseitige Verwendung findet das Fexem Fußballgott, das wie 
z. B. Schriftstellergott dem produktiven Muster eines Determina­
tivkompositums bestehend aus einem profanen und einem reli­
giösen Fexem folgt. Für gewöhnlich referiert es auf besonders er­
folgreiche Fußballspieler; an anderer Stelle wird es für den

39 L a n g en o h l  2014.
40 B a y e r  2004, 73f.
41 W elt 5.8.2011,18.
42 Ebd .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


196 T h o m a s  R o b a k

Präsidenten des Fußballverbandes FIFA genutzt.43 Hierbei wer­
den mit der Metapher nur bestimmte Eigenschaften übertragen: 
Die Personen werden als machtvoll, überdurchschnittlich talen­
tiert oder begabt und Ziel einer anbetungsähnlichen Handlung 
gekennzeichnet, jedoch weder als nicht empirisch wahrnehmbar 
noch als allmächtig.

Ein solcher Gebrauch des Lexems Gott ist ziemlich weit ent­
fernt von der Konzeption eines transzendenten Wesens in den 
Religionen. Ihr näher steht das Lexem Fußballgott in folgendem 
Beispiel: „Rudi Assauer schwört dem Fußballgott ab: ,Wenn er 
gerecht wäre, wäre Schalke Meister geworden.'"44 Hier wird das 
Bild einer über Sieg und Niederlage im Fußball entscheidenden, 
göttlichen Instanz gezeichnet, die personifiziert wird und ange­
sprochen werden kann. Dieser für religiöse Rede charakteristi­
sche, scheinbare Verstoß gegen die Konversationsmaximen kann 
auch in profaner Sprache beobachtet werden.

Das religiöse Lexem predigen besitzt ebenfalls eine übertra­
gene Bedeutung, die in profanem Kontext jedoch eher abwer­
tend gebraucht wird. Dabei wird auf eine Situation abgezielt, die 
der eines Pastors vor seiner Gemeinde ähnelt. Im vorliegenden 
Beispiel45 wird sie auf den Trainer einer Fußballmannschaft pro­
jiziert. Ebenso werden Vergleiche mit anderen religiösen Hand­
lungen aufgestellt, z .B . wenn Leute ein Autorennen miterleben 
wollen, dann heißt es, sie „pilgerten zum Rennen"46; ähnlich ver­
hält es sich mit dem teil-religiösen Lexem „Sendungsbewusst­
sein"47.

So wie Roland Barthes den Citroen DS bezeichnet John Bale 
das Fußballstadion als modernes Äquivalent der gotischen Ka­
thedralen; in den Flutlichtmasten etwa erkennt er Kirchtürme.48 
Fußball verkörpert bestimmte Werte recht eindeutig (Jugend­
lichkeit, Männlichkeit, Fitness), andere wiederum mehrdeutig 
(Kooperation innerhalb der eigenen Gruppe, aber Konkurrenz 
gegebenüber der fremden Gruppe; dennoch im Rahmen eines 
geregelten Spieles, d. h. soll im weiteren Sinne der Völkerver­
ständigung dienen). Dabei ist dieser Sport sowohl Spiegelbild

43 W e lt  2 5 .7 .2 0 1 1 .
44 W e lt  19 .5 .2 0 1 1 .
45 F A Z  1 .8 .2 0 1 1 ,1 8 .
46 F A Z  1 .8 .2 0 1 1 , 22.
47 F A Z  1 .8 .2 0 1 1 ,1 7 .
48 M a r s c h ik  2014 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 197

der Gesellschaft als auch eigenständiger Produzent dieser und 
anderer Werte. Das einzelne Spiel (je größer und wirkmächtiger 
die Teams, desto mehr) unterliegt einer strikten Ritualisierung 
und Inszenierung einer quasisakralen Erlebnisqualität beim Zu­
schauen vor Ort sowie der medialen Rezeption. Auch begegnet 
hier wieder eine Art Rationalitäts- oder genauer: Quantifizier- 
barkeitskult, denn Spielanalysen und Statistiken gerade im digi­
talen Zeitalter mit seinen nie dagewesenen technischen Möglich­
keiten behaupten eine universale Messbarkeit jedes Moments ei­
nes Fußballspieles.49

Aber nicht nur die Fußballtheorie, sondern auch die empiri­
sche Wirklichkeit ist ein produktiver Ansatzpunkt. Einzelne 
Spiele oder Ereignisse werden zum Mythos und müssen immer 
wieder für Vergleiche herhalten: das Wembley-Tor 1966 etwa o­
der Diego Maradonas eigentlich irreguläres, aber gezähltes Tor 
1986 mit der „Hand Gottes" oder die Niederlage Bayern Mün­
chens gegen Manchester United 1999, als sie in den letzten Spiel­
minuten die Führung durch zwei schnelle Gegentreffer hinterei­
nander und somit das Spiel verloren. Dazu gehören auch Spiele, 
die vor dem Hintergrund des zeitpolitischen Geschehens im kol­
lektiven Gedächtnis geblieben sind: allen voran das so genannte 
Wunder von Bern 1954, das mit dem Auftakt des so genannten 
Wirtschaftswunders in Verbindung gebracht worden ist, oder 
die so genannte Schande von Cordoba 1978, eine unerwartete 
Niederlage Deutschlands gegen Österreich. Dies widerlegt übri­
gens -  ebenso wie die Gegenwart von Politikern bei wichtigen 
Spielen -  den Mythos des unpolitischen Fußballsports. Be­
stimmte mythisch-religiös anmutende Praktiken können eine 
ausschlaggebende Wirkmächtigkeit entfalten: etwa Englands 
Schwäche im Elfmeterschießen oder die so genannte Rapidvier­
telstunde -  Fans von Rapid Wien klatschen seit 1911 die letzten 
15 Minuten eines Spiels an, die oftmals spielentscheidend waren; 
zudem bezeichnen sie sich sogar selbst als Religion und ihr Hei­
matstadion als „Sankt Hanappi" nach dem Architekten und Fuß­
baller; dennoch wurde die Rapidviertelstunde als immaterielles 
Weltkulturerbe der UNESCO abgelehnt.50 Vielleicht lassen sich 
diese beiden Phänomene als selbsterfüllende Prophezeiung psy­
chologisch erklären.

44 M a r s c h ik  2014 .
50 E b d .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


198 T h o m a s  R o b a k

4 Medien und moderne Mythenbildung

Medien spielen eine unerlässliche Rolle bei der Schöpfung mo­
derner Mythen. Die Omnipräsenz von Medieninhalten in Form 
von Journalismus, Werbung und Kommunikation über soziale 
Netzwerke führt zu einer Intensivierung und Verinnerlichung 
der Inhalte, die in der Menschheitsgeschichte erstmalig sind: 
„Das, was wir über die Welt und Umwelt wissen, wissen wir aus 
den Medien." Dieses Zitat gilt heute noch viel mehr als 1922 aus 
dem Mund des Journalisten Walter Lippmann.51 Globalisierung 
realisiert sich per Medialisierung. Schlussendlich ist eine wir­
kungsmächtige Stellung der Medien als vierte Gewalt im Staate 
die Voraussetzung für eines der demokratischen Grundprinzi­
pien, den Meinungspluralismus.

Der moderne Mythos nimmt eine Doppelfunktion ein: Er bil­
det vorherrschende Meinungen im Volk ab (Repräsentation) und 
bringt selber Meinungen im Volk unter der Einflussnahme poli­
tischer und wirtschaftlicher Akteure hervor (Manipulation). An 
unseren Mythen lesen wir also unsere kulturellen Werte und 
Normen ab, um sie bestenfalls kritisch zu reflektieren und in po­
litisches Handeln umzusetzen. Diese hermeneutische Leistung 
ist alles andere als unkompliziert, sondern als eine gesamtgesell­
schaftliche Aufgabe im Diskurs zu bewältigen.52 In einem sol­
chen Diskurs stecken wir momentan wieder seit dem Anschlag 
auf das französische Satiremagazin Charlie Hebdo. Es gehe laut 
einigen Kommentatoren um nichts weniger als die Behauptung 
eines der wichtigsten Werte der so genannten westlichen Zivili­
sation, der Meinungs- und Pressefreiheit, angesichts einer als Be­
drohung empfundenen Konsequenz der Globalisierung, näm­
lich der Möglichkeit islamistischer Terroranschläge in Europa. 
Hierbei spielen viele ideologische Versatzstücke eine Rolle, die 
ich als Mythen zu hinterfragen versucht bin: erstens der prokla­
mierte Kampf der Kulturen zwischen der westlich-freiheitlichen, 
säkularen und der nahöstlichen religiösen, obwohl die Politik im 
Westen sowohl auf formaler als auch auf inhaltlicher Ebene 
durchdrungen ist von religiösen Elementen53; zweitens über­
haupt die Homogenität der westlichen Gesellschaft und die 
Spannung zwischen Faktizität und Geltung hinsichtlich der

51 V g l. Pr o m m e r  2014 .
52 Ebd.
53 V g l. A u g s t e in  2 0 1 5  u n d  L a t o u r  2015 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 199

Pressefreiheit angesichts z .B . rechtspopulistischer Positionen, 
aber auch die Homogenität einer nahöstlich-islamischen Gesell­
schaft; drittens die ständige Bedrohung durch den islamistischen 
Terrorismus in Europa angesichts der faktischen Todesopferzah­
len durch z. B. Autounfälle oder Krankenhauskeime.

Mich interessiert nun allerdings nur die Stilisierung dieses 
Ereignisses in den Medien zu einem „französischen Nineele- 
ven"54. Die Anschläge auf das World Trade Center von 2001 kön­
nen wohl ohne weitere Rechtfertigung als Metapher und moder­
ner Mythos aufgefasst werden: Die weltweite Rezeption dieses 
Ereignisses ist einmalig, kaum einem mit der globalen Kommu­
nikation vernetzten Menschen auf der Welt sollte es entgangen 
sein. Allein die Nennung bestimmter Ausdrücke, die als Namen 
geprägt worden sind (Nineeleven, elfter September, World 
Trade Center), oder die Ikonografie (etwa die Fotos der brennen­
den Hochhäuser oder vom so genannten falling man, der den 
Sturz aus dem Fenster dem Feuer vorgezogen hat) lösen vielfäl­
tige Assoziationen aus. Auch die große Zahl an Verschwörungs­
theorien hat zur Mythisierung beigetragen.55 Aber vom objekti­
ven Standpunkt aus spricht einiges gegen die Konzeptualisie- 
rung CHARLIE HEBDO IST NINEELEVEN: Fast 3000 Tote des 
World Trade Center stehen weniger als 20 Toten in Paris gegen­
über. Die Organisation und Durchführung des Anschlag in den 
USA war um ein Vielfaches komplexer und aufwändiger. Die 
Symbolik der Angriffsziele ist zudem unterschiedlich: zum einen 
kapitalistischer Freihandel, zum anderen satirischer Journalis­
mus, obwohl sich beides freilich unter den einen Mythos der 
westlichen Werte fassen lässt.

Die Funktion einer solchen Stilisierung ist sehr wirkungsvoll: 
Der Mythos vom Kampf der Kulturen oder Kampf gegen den 
Terror bekommt eine neue Etappe in seinem Narrativ seit dem
11. September 2001. Assoziationen des damaligen einschneiden­
den Erlebnisses (solidarische Trauer, Rachegefühle, historischer 
Moment) werden auf den 7. Januar übertragen, sodass gesell­
schaftliche und mediale Rituale wiederholt worden sind und mit 
an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit zum kommenden 
Jahrestag am 7. Januar 2016 wiederholt werden. Weitere Folgen 
für die französische Innen- und Außenpolitik sind noch nicht ab­
sehbar; die spontanen Solidaritätskundgebungen in weiten

54 Vgl. The Independent 9.1.2015 (URL 2) und CNN 11.1.2015 (URL 3).
55 S e il e r  2015 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


200 T h o m a s  R o b a k

Teilen der Welt mit dem Slogan „Je suis Charlie" hatten jeden­
falls auf der rein formalen Ebene einen religiösen Charakter, der 
im Unterschied zu Nineeleven auch wegen der unmittelbaren 
Relevanz des Themas Religion sehr nahe liegt, und zwar auf der 
inhaltlichen Ebene, weil dem Satiremagazin die Verletzung reli­
giöser Gefühle vorgeworfen wird. Die Verzahnung von Religion 
und Politik und die Rolle der Medien bei der Erzeugung neuer 
moderner Mythen wird hier besonders deutlich.

5 Zusammenfassung, Schlussfolgerungen, 
Diskussionspunkte

Abschließend möchte ich an die Eindrücklichkeit der Beispiele 
appellieren: Sie zeigen die tiefe Sedimentierung religiöser und 
mythischer Konzepte in unserer profanen Gegenwartssprache, 
die sich ganz wesentlich in der Mediensprache manifestiert. Die 
Zahl der Beispiele ließe sich problemlos durch quantitative Un­
tersuchungen erhöhen. Die Kognitive Metapherntheorie von La- 
koff und Johnson erklärt diese Phänomene als ganz normale, 
omnipräsente kognitive Prozesse des Verstehens und Erlebens: 
Eine als bekannt vorauszusetzende Domäne wird auf eine an­
dere unbekannte oder abstraktere projiziert, sodass Eigenschaf­
ten der ersten als Eigenschaften der zweiten verstanden und er­
fahren werden können. Die ständige Bewegung von Geld zwi­
schen verschiedenen Besitzern in Form von Transaktionen bei­
spielsweise kann mit der Flüssigkeitsmetapher vereinfachend 
konzeptualisiert werden: Geld fließt von einem Ort zum ande­
ren; eine Person ist flüssig oder liquide.

Wenn religiöse oder mythische Lexik verwendet wird, dann 
überträgt dies entsprechende Eigenschaften wie den erkenntnis­
theoretischen Status von Glaubenspostulaten oder einen wider­
vernünftigen Fanatismus auf profane gesellschaftliche Phäno­
mene. Die Börse postuliert ein aus sich selbst heraus tätiges We­
sen wie den Markt und handelt mit immateriellen Werten. Der 
Fußball schafft als Religionsersatz sehr intensiv erfahrene Grup­
penidentitäten und stilisiert einzelne Akteure zu Helden oder 
Heiligen. Ein Mordanschlag auf exponierte Satiriker wird als is- 
lamistisch-terroristischer Angriff auf den Wert der Meinungs­
freiheit verstanden und analog zu Nineeleven als traumatisches 
Erlebnis einer personifizierten Nation gedeutet, um in letzter

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 201

Konsequenz einen Kampf gegen den (islamistischen) Terror zu 
rechtfertigen.

Was genau bringt diese Beschreibung und was folgt aus ihr? 
Sie ist freilich nur ein Angebot unter vielen; doch ihr Vorteil ist, 
dass sie bereits vorhandene und wissenschaftlich untersuchte 
kulturelle Phänomene, nämlich solche der Religion, nutzt, um 
neuartige und in den Augen vieler erklärungsbedürftige kultu­
relle Phänomene wie terroristische Anschläge zu beleuchten. 
Kritisiert man die Prämisse unserer modernen säkularen Gesell­
schaft und begreift sie stattdessen als eine von religiösen und 
mythischen Elementen durchtränkte, achtet also anthropolo­
gisch eher auf die Kontinuitäten als auf die Brüche, erscheinen 
einige Phänomene etwas weniger erklärungsbedürftig. Denn der 
Mensch war wohl immer ein religiöser und bedarf offenbar der 
Mythen; eine kulturwissenschaftliche Betrachtung der Sprache 
scheint dies zu offenbaren. Doch sicherlich müssen die hiesigen 
Ausführungen bei einem Erklärungsangebot verbleiben, das von 
anderen ergänzt, korrigiert und widerlegt werden kann, darf 
und soll. Und wie mein Beitrag mit einem Pressetext startete, so 
soll er auch enden, und zwar mit den Worten Jakob Augsteins, 
nur wenige Tage nach dem Charlie-Hebdo-Anschlag:

Der Anschlag von Paris war kein „Angriff auf den W esten". W enn der 
W esten die Ursachen des Terrors in der Religion sucht und nicht in der 
Politik, wird er den Terror nie besiegen können. Und schließlich: Es gibt 
diesen Gegner nicht, den wir zu sehen glauben -  wir erzeugen uns den 
„Islam ", vor dem wir uns fürchten, selbst.56

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Die Welt (Ausgaben von: 19.5.2011, 25.7.2011, 5.8.2011, 6.8.2011).

Frankfurter Allgemeine Zeitung (Ausgaben von: 1.8.2011,5.8.2011).

URL 1 = http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die- 
politik-das-vertrauen-der-maerkte-4561 (o. A.: „So gewinnt 
die Politik das Vertrauen der Märkte"; abgerufen am
1.10.2015).

56 A u g s t e in  2 015 .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die-
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.titanic-magazin.de/news/so-gewinnt-die-


202 T h o m a s  R o b a k

URL 2 = http://www.independent.co.uk/voices/comment/char- 
lie-hebdo-after-france-s-911-this-land-will-never-be-the- 
same-again-9969165.html (John Lichfield: „Charlie Hebdo: 
After France's 9/11, this land will never be the same again", 
in: The Independent 9.1.2015; abgerufen am 1.10.2015).

URL 3 = http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/ll/new- 
day-million-marchers-join-paris-unity-rally-suzan-cook.cnn 
(o. A.: „Is the Charlie Hebdo attack France's 9/11?"; abgeru­
fen am 1.10.2015).

Sekundärliteratur

A u g s t e in , J a k o b  2015, „Das Islam-Missverständnis", in: Spiegel 
Online (15.1.2015), unter http://www.spiegel.de/politik/aus- 
land/jakob-augstein-ueber-anschlaege-in-paris-und-unser- 
verhaeltnis-zum-terror-a-1013013.html (abgerufen am
1.10.2015).

B a r t h e s , R o l a n d  1 9 6 4 , Mythen des Alltags, F r a n k fu r t  a m  M a in .

B a y e r , K l a u s  2004, Religiöse Sprache. Thesen zur Einführung, 
Münster.

D u b e , C h r is t ia n  2 0 0 4 , Religiöse Sprache in Reden A dolf Hitlers, 
Norderstedt.

G r ü s k e , K a r l -D ie t e r /Re c k t e n w a l d , H o r s t  C l a u s  1 9 9 5 , Wörter­
buch der Wirtschaft, Stuttgart.

Ja m m e , C h r is t o p h  2011, „Mythos", in: Petra Kolmer/Armin G. 
Wildfeuer (Hrsg.), Neues Wörterbuch philosophischer Grundbe­
griffe 2, Freiburg im Breisgau, 1552-1559.

J ä k e l , O l a f  2003, Wie Metaphern Wissen schaffen, Hamburg.

K a e m p f e r t , M a n f r e d  1974, „Lexikologie der religiösen Spra­
che", in: Helmut Fischer (Hrsg.), Sprachwissen fü r Theologen, 
Hamburg, 62-81.

L a k o f f , G e o r g e /Jo h n s o n , M a r k  1980, Metaphors we live by, 
Chicago/London.

L a n g e n o h l , A n d r e a s  2014, „ B ö r s e " ,  in : W o d ia n k a /Eb e r t  2014, 
58-61.

L a t o u r , B r u n o  20 1 1 , Jubilieren. Über religiöse Rede, B erlin .

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.independent.co.uk/voices/comment/char-
http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/ll/new-
http://www.spiegel.de/politik/aus-
https://doi.org/10.5771/9783828870673
http://www.independent.co.uk/voices/comment/char-
http://edition.cnn.com/videos/world/2015/01/ll/new-
http://www.spiegel.de/politik/aus-


Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache 203

L a t o u r , B r u n o  2 0 1 5 , „Alles im Namen der Religion", in: DIE 
Z E IT 7 (1 2 .2 .2 0 1 5 ), 46 .

M a r s c h ik , M a t t h ia s  20 1 4 , „ F u ß b a ll" ,  in : W o d ia n k a /Eb e r t  
2 0 1 4 ,1 5 2 -1 5 4 .

P r o m m e r , E l iz a b e t h  2 0 1 4 , „ M a c h t d e r  M e d ie n " ,  in : W o d ia n ­
k a /Eb e r t  2 0 1 4 , 2 4 1 -2 4 3 .

S e il e r , S a s c h a  2 0 1 4 , „9/ 11", in : W o d ia n k a /Eb e r t  2 0 1 4 , 2 8 1 -2 8 5 .

W o d ia n k a , S t e p h a n ie /Eb e r t , J u l ia n e  (H rsg .)  2 0 1 4 , Metzler Lexi­
kon moderner Mythen, Figuren, Konzepte, Ereignisse, S tu tt ­
g art/ W eim ar.

https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673


https://doi.org/10.5771/9783828870673 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:29:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870673

	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung | Saskia Schomber
	1 Der Mythos vom Mythos
	2 Beiträge in diesem Band
	Bibliographie

	Mythos | Carsten Schmieder
	Bibliographie

	Mythos als Gestus von Repräsentation | Marlene Deibl
	Eine Annäherung
	Erfahrung am Text - Repräsentation
	Stil als Moment von Geschichtlichkeit: zwei Idealismusforscher erzählen
	Mythos und Repräsentation nach Platon
	Conclusio
	Verwendete Literatur


	Mythos als Grundlage des Lebens bei Platon, Nietzsche und Heidegger | Choong-Su Han
	1 Zum Wort „Mythos"
	2 Die Kritik am Mythos und dessen Wirksamkeit bei Platon
	3 Die Unentbehrlichkeit des Mythos für das Leben bei Nietzsche
	4 Die maßgebende Rolle des Mythos für das Leben bei Heidegger
	5 Mythische Welt
	Literaturverzeichnis

	Die Terminologie der vorsokratischen Schöpfungsmythen | Mihail-George Häncu
	Literaturverzeichnis

	Chambre d'echos. Mythische Anfangslosigkeit bei Ovid und Barthes | Quintus Immisch
	1 Echokammer
	2 Abschied von Ödipus
	3 Anfangslosigkeit
	4 Kontexte und Systeme
	5 defigurer - refigurer
	6 Mythos in der Theorie
	Literaturverzeichnis

	Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des Mythos für die christliche Wirklichkeitswahrnehmung. Märtyrerakten im spätantiken Christentum | Jennifer Hartmann
	1 Einleitung
	2 „Leistung und Grenze des Mythos in Antike und Gegenwart"
	2.1 Christliches Verständnis des Mythos in der Antike
	2.2 Methodisches Vorgehen

	3 Das Martyrium Polycarpi
	3.1 Zeitliche Einordnung
	3.2 Inhalt der Quelle
	3.3 Analyse - Das Mythische im Martyrium Polycarpi

	4 Fazit - Die Leistungsfähigkeit der Kategorie des Mythos für die christliche Wirklichkeitswahrnehmung
	6 Literaturverzeichnis

	Kampf um, durch und mit Symbolen. Wahlplakatwerbung der SPD, KPD und der NSDAP | Nazim Diehl
	1 Einleitung
	2 Nationalsozialistische Symboladaption
	3 Selbstdarstellung
	4 Fremddarstellung
	5 Wahlwerbung der SFIO
	6 Fazit
	Quellen- und Literaturverzeichnis

	Tolkien's Middle-Earth. A Myth in a Test Tube | Robin Auer und Maria Krümpelmann
	1 Introduction
	2 Pondering Myth
	2.1 Myth & Myth-Making
	2.2 Conceptions of Myth
	2.3 The OED & the Pragmatic Approach
	2.4 The Meaning of Words

	3 Tolkienian Myth
	3.1 Tolkien and Myth
	3.2 Tolkien and Philology
	3.3 Tolkien and his Sources - 'Thorin & Co.'
	3.4 Tolkien and Language - 'Eärendil the Seafarer
	3.5 Tolkien and Creation - 'What is a hobbit?'
	3.6 Tolkien and the Essence of Myth - 'Tom Bombadif'

	4 Conclusion
	Bibliography

	Über den mythologischen Gebrauch religiöser Metaphern in profaner Mediensprache | Thomas Robak
	1 Einleitung
	2 Begriffsklärungen
	2.1 Religion und Mythos
	2.2 Kognitive Metapherntheorie

	3 Qualitative lexikologisch-kulturwissenschaftliche Analyse
	3.1 Vorbemerkungen zur religiösen Sprache
	3.2 Wirtschaft
	3.3 Sport

	4 Medien und moderne Mythenbildung
	5 Zusammenfassung, Schlussfolgerungen, Diskussionspunkte
	Literaturverzeichnis


