
3.	 Die Gabe

Auf diese Monstrosität der Gabe, die als singuläres Datum jegliche zeitliche 
Kontinuität und chronologische Normalität aufbricht, und die in ihrer Ereig­
nishaftigkeit sowohl die Möglichkeiten der Gabe, wie auch ihre Unmöglichkeit 
ausdrückt, stimmt sich Derrida durch ein historisches Beispiel ein:1 

Madame de Maintenon, die Mätresse Ludwigs des XIV., beschreibt ihre Tä­
tigkeiten nach einer eigenartigen Zeiteinteilung.2 All ihre Zeit ist durch den 
König und die damit verbundenen staatstragenden Pflichten eingenommen. 
Dieser Allgegenwart der Verpflichtung ist aber ein rätselhafter Rest entnom­
men, ein überflüssiger Überschuss an Zeit, den sie dem wohltätigen Zweck 
einer pädagogischen Einrichtung für Töchter verarmter Edelleute in Saint-Cyr 
widmet.3 Diese Frau, die für Derrida bereits in ihrem Namen an die Zerrissen­
heit des Augenblicks erinnert,4 schafft erst durch ihre Hingabe einen nicht-exi­

1 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 9-15; ders.: Fg, 13: »Le roi prend tout mon temps; je don-

ne le reste à Saint-Cyr, à qui je voudrais le tout donner.«

2 | Vgl. auch Aubigné, Françoise de, Madame de Maintenon: Lettres de Madame de 

Maintenon, Volume II 1690-1697, (Hg.: Bots, Hans u. Bots-Estourgie, Eugénie) Paris 

2010, 52: »Je suis bien dif ficile à joindre: j’ai plus d’affaires que jamais, les voyages 

fréquents de Marly me mettent toujours en arrière, et j’en ai tant à Saint-Cyr que cela 

seul m’occuperait quand j’y pourrais donner tout mon temps.«

3 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 12: »Trotz allem jedoch, mag auch der König ihr diese 

Zeit oder das, was die Zeit füllt, ganz und gar nehmen — ihr bleibt ein Rest davon, ein 

Rest, der nichts ist, weil er jenseits des Ganzen ist, ein Rest, der nichts ist, aber des es 

gibt, weil sie ihn gibt. Und er ist sogar ganz wesentlich das, was sie gibt, ist es selbst. 

Der König nimmt alles, sie gibt den Rest. Der Rest ist nicht, es gibt den Rest, der mit 

Hingabe gegeben wird. […] Saint-Cyr ist der Name für ein gutes Werk […].« — Hier wird 

der Überschlag des Ereignishaften im »es gibt« zur Gabe zusammengefasst, den wir im 

vorherigen Kapitel ausführlicher dargestellt haben.

4 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 14: »[…] Madame de Maintenant (wie man sie nennen 

könnte) […]« Diese ereignishafte Überstürzung im Jetzt thematisier t Derrida ebenfalls 

hier: Vgl. ders.: L’Autre Cap, Paris 1991, 17-18 + 84-89.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe158

stenten, utopischen Überschuss. Indem sie sich verausgabt, mehr gibt, als sie 
geben kann, ermöglicht sie das Unmögliche, das Raumgreifen eines Restes, 
den es eigentlich nicht geben dürfte, die Einrichtung von Saint-Cyr.5

Diese Vorschau auf die Ereignishaftigkeit der Gabe anhand des Zitates 
aus dem Brief der Madame »de maintenant« lässt Derrida mit der paradoxen 
Strukturierung von biografischen Details der Madame de Maintenon korre­
spondieren. Eine Korrespondenz, deren befremdliche Interpretation im Leben 
nicht beabsichtigt worden ist, aber durch die différantielle Offenheit der Tex­
te ermöglicht und gerechtfertigt wird. Die semantische Mehrdeutigkeit von 
Schriften, die sich auf keine Bedeutung festlegen, sich durch keinen Autor 
und keine Signatur letztgültig autorisieren lassen, erlaubt die Interpretation 
des ereignishaften Zeitmanagements der Briefschreiberin und ihrer Verbin­
dung mit widersprüchlichen Elementen aus ihrer Biografie.6 Aus ihrem Leben 
kann demgemäß (gabengemäß!) eine paradoxe Verbindung von legalen und 
illegalen Elementen, legitimen und illegitimen Wesenszügen herausgelesen 
werden: Als Tochter eines Falschmünzers, als ungesetzliche Mätresse des Kö­
nigs sorgt sie sich um die Rechtmäßigkeit der royalen Eheverhältnisse und um 
die Wiedereinführung des Katholizismus als Staatsreligion.7

5 | Am Begrif f der Chōra hat sich gezeigt, inwieweit sich die Nicht-Örtlichkeit des ato-

pos zu einer utopischen Komponente verhält. Hier wird ebenfalls auf diese utopische 

Raumgebung im Unmöglichen angespielt. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 14 + 20 + 197.

6 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 15: »Und wenn das, was sie schreibt, doch das sagen 

wollte, was würde das voraussetzen? Wie, wo, weshalb und von wann ab können wir die-

ses Brieffragment so lesen, wie ich es getan habe? Wie ist es möglich, daß wir es sogar 

verkehrt lesen können, wie ich es getan habe, ohne auch nur im geringsten gegen seine 

Buchstaben oder seine Sprache zu verstossen?«

7 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 9-10 (Fußnote); vor allem 10: »[…] war sie es gewesen, 

die den Sonnenkönig an seine Gattenpflichten erinnerte […] sowie an die eines katholi-

schen Königs (sie führte bei Hofe wieder strengere Sitten ein, unterstützte […] die Ver-

folgung der Protestanten und setzte sich für die Aufhebung des Edikts von Nantes ein). 

Sie, deren ganzes Augenmerk dem galt, was sich zu nehmen und zu geben schickt, das 

heißt dem Gesetz, dem Namen des Königs, der Legitimität ganz allgemein, war zugleich 

für die Aufsicht und Pflege der unehelichen Kinder des Königs verantwortlich […].« Vgl. 

auch die Hagiographie von Buckley, Veronica: The secret wife of Louis XIV. Françoise 

d’Aubigné, Madame de Maintenon, New York 2008, 5-13 (Kriminalität des Vaters) + 

189-193 (Mätresse des Königs) + 149-159 (Gouvernante der illegitimen Kinder des Kö-

nigs) + 312-316 (Beteiligung am Wiederruf des Edikts von Nantes)

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 159

3.1	 Ökonomische Grundl agen

Diese Anspielung auf das Verhältnis des Illegitimen zum Gesetzmäßigen, die 
in den biografischen Details der Madame de Maintenon zum Ausdruck kommt, 
erklärt sich genauer in einer etymologischen Aufschließung des Begriffs der 
Ökonomie. Dieser Begriff setzt sich aus den altgriechischen Ausdrücken oikos 
und nomos zusammen und bedeutet in einer naiven Übersetzung »die ange­
messene Regelung der Haushaltsfragen«. Wobei oikos den Bereich des Hau­
ses, der familiären Intimität und der Heimlichkeit8 bezeichnet. Und nomos 
das Gesetz, das die allgemeine Teilhabe und ihre Angemessenheit benennt.9 
Im Begriff der Ökonomie wird also das eigentlich Unvereinbare zueinander in 
Bezug gesetzt, der Bereich des intim Abgeschlossenen öffentlich verhandel­
bar und austauschbar gemacht.10 Eine Durchlässigkeit zwischen dem Priva­
ten und dem Öffentlichen, wie sie beispielsweise von der Biografie der illegi­
timen Mätresse mit unstandesgemäßer Herkunft bekannt ist, die sich um die 
Rechtmäßigkeit der Ehe und der Staatsgeschäfte kümmert.

Die Ökonomie als Verhältnismäßigkeit vom Privatem wie auch Öffentli­
chem impliziert demzufolge den Austausch von ideellen und materiellen Gü­
tern, den Vergleich, die Rekompensation, den Profit von Investitionen und den 
Kreislauf von Waren. In dieser ökonomischen Zirkulation von Angebot und 
Nachfrage, von Kredit und Verschuldung, von Geben und Nehmen sieht sich 

8 | Diese Abgründigkeit des Heimes in einer Aufspaltung von geheim und heimelig ha-

ben wir bereits im Begrif f der Unheimlichkeit der »Postmoderne« kennengelernt.

9 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 16: »Was ist die Ökonomie? Zu ihren Prädikaten oder irre-

duziblen semantischen Werten gehören zweifelsohne die des Gesetzes (νóμoς) und des 

Hauses (oιkoς, das Haus, das Eigentum, die Familie, der heimische Herd, das Feuer im 

Innern). Νóμoς bedeutet nicht bloß allgemein das Gesetz, sondern auch das Gesetz der 

Verteilung […], das Gesetz der Zuteilung […], das Gesetz als Zuteilung, den gegebenen 

oder zugewiesenen Teil die Teilhabe.«

10 | Vgl. Mansfield, Nick: The God who deconstructs himself. Sovereignty and Subjec-

tivity between Freud, Bataille, and Derrida, New York 2010, 75: »Economy in Derrida’s 

usage is literally the law of the home, but what is a home? Here it is both a particu-

lar type of social arrangement, connected with the ownership of property — the family 

(whatever that is) an daily life, on the one hand, and, on the other, the place to which 

one returns. Economy, then, is the law of the place to which one returns conceived of 

as a household. In economics, one is always returning to a household. But this return 

is imagined not as a habit, a practice, or immediately as a desire. It is a law. The law is 

already divided, because the household must run on sharing, or at least on a cer tain 

administrative separation. Economy is in fact the law of partition, and identifies in the 

law the idea of a partition that the law cannot in fact precede. The law is inhabitated by 

a partition that is definitively economic.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe160

die Gabe eingeschrieben. Eine Einschreibung, die die Ökonomie als reziprokes 
Kreismodell für die Dekonstruktion angreifbar macht: Unter dem Schlagwort 
der Ökonomie erfährt die Gabe die Überprüfung an den Grenzen ihrer Be­
lastbarkeit zwischen Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen. Sie gibt 
sich in der paradoxen Form der Différance zu erkennen.11 

Dieser ökonomischen Kreisfigur widmet sich Derrida im Rahmen seines Auf­
satzes »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhaltloser 
Hegelianismus«12, in dem er die Interpretation des Hegelianischen Verhält­
nisses von Herr und Knecht durch Georges Bataille nachverfolgt. Derrida be­
merkt, dass Bataille eine rückläufige Kreisbewegung in Hegels Verhältnis von 
Herr und Knecht erkennt und auch kritisiert.13 Diese Adaption des Kreises 
findet bei Bataille im Begriff der Ökonomie ein Zentrum und soll hier im Fol­
genden auch über die Ausführungen Derridas hinaus nachverfolgt werden.14 
Es wird sich an diesem Verständnis der Ökonomie zeigen, inwieweit Bataille 
zwar die kreishafte Wiederkehr des Denkens bei Hegel kritisiert, aber seiner­
seits solche am Kreis orientierten Denkfiguren verwendet. Dieser Aufweis hat 
zudem den Vorteil, dass der Begriff der Ökonomie in Folgeunterscheidungen 
aufgefächert und veranschaulicht werden kann.

11 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 17: »Und in diesem Sinne vielleicht ist die Gabe das Un-

mögliche. Nicht unmöglich, sondern das Unmögliche, die Figur des Unmöglichen selber. 

Die Gabe kündigt sich an als das Unmögliche, sie gibt sich als dieses zu denken, wes-

halb wir mit ihm beginnen sollten.«

12 | Derrida, Jacques: SD, 380-421 Die frühe Beschäftigung Derridas mit der Bataill-

schen Ökonomie, die sich durch die Veröffentlichung des betreffenden Aufsatzes auf 

den Mai 1967 datieren lässt, belegt eine Nähe der Gabenthematik mit dem Begrif f der 

Dif férance. Eine scharfe Trennung zwischen einer sprachanalytischen Frühphase und 

einer ethisch-politischen Spätphase im Schaffen von Jacques Derrida, wie sie manche 

Interpreten ver treten, erscheint aus diesem Grund nicht sinnvoll. 

13 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 17: »Das Motiv des Kreises wird uns in diesem Vortrags-

zyklus unablässig ver folgen. Lassen wir vorläufig die Frage beiseite, ob es sich um eine 

geometrische Figur handelt, um eine Metapher oder um ein großes Symbol, das Symbol 

des Symbolischen selber. Wir haben bei Hegel gelernt, mit diesem Problem umzugehen. 

Der Kreis also wird uns ver folgen, er wird uns einkreisen und umschlossen halten. Er 

wird uns belagern, während wir stets aufs neue versuchen werden, auszubrechen.«

14 | Für unser Vorhaben der Analyse der Gabe bei Derrida erweist es sich als äußerst 

wertvoll, die Dekonstruktion der Bataille’schen Begrif flichkeit durch Derrida, die sehr 

auf die Hegelinterpretation Batailles konzentrier t ist, auszuweiten auf die volle Band-

breite der Gabenproblematik bei Bataille. Hier finden wir eine ausführliche Würdigung 

der Thematik der Gabe unter den Schlagworten der Ökonomie, Verausgabung, Opfer 

und Tausch.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 161

3.1.1 Ökonomie in der Form der Différance

Das Hegel’sche Denken als Arbeit oder Dienst an der Vervollkommnung des 
Geistes wird von Bataille in seinem Begriff der Ökonomie ernst genommen 
und weiter verarbeitet, gerade auch weil für ihn die Erfüllung des Hegel’schen 
Dienstes darin besteht, ihm im Namen Nietzsches letztendlich den Dienst zu 
verweigern. Diese Abkehr vom Hegel’schen Kreisdenken der Herrschaft und 
der Knechtschaft gelingt aber nur unvollkommen, weil die versuchte Über­
steigung immer noch an der Theorie des Kreises orientiert ist. Bataille eignet 
sich widersprüchlicherweise die selbstbezüglichen Kreisbewegungen an, die 
Hegel entwickelt, obwohl er diese aufbrechen will. Diese Kreisbewegung, die 
Bataille nachvollzieht, wenn er Hegel genau deswegen kritisiert, besteht in der 
Selbstentzweiung unter dem Paradigma der Einheit, in der Vereinheitlichung 
des Selbstbewusstseins, die nur durch Aufspaltung und Selbstentäußerung 
möglich sein soll, in der Rekompensation einer Verausgabung. Der Streitpunkt 
liegt in der paradoxen Wiedereingliederung widerstrebender Elemente, der In­
klusion des vorher Ausgeschlossenen.15

15 | Auch bei Niklas Luhmann findet man eine ähnliche Einschätzung der Hegel’schen 

Begrif flichkeit, die am Unterscheidungsgebrauch nur interessier t ist, wenn sie der Ein-

heit und Vereinheitlichung dient. Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 61-62: »Dieser Begrif f der 

Form hat zwar eine gewiße [sic!, Anm. d. Ver f.] Ähnlichkeit mit Hegels Begrif f des Begrif fs 

insofern, als für beide der Einschluß einer Unterscheidung konstitutiv ist. In den Begrif f 

des Begrif fs hat Hegel jedoch sehr viel weitergehende Ansprüche eingebaut, die wir we-

der mitvollziehen können noch benötigen. Anders als die Form im hier gemeinten Sinne 

übernimmt es der Begrif f, das Problem seiner Einheit selber zu lösen. Er beseitigt dabei 

die Selbstständigkeit des Unterschiedenen (im Begrif f Mensch zum Beispiel die Selbst-

ständigkeit der gegeneinandergesetzten Momente Sinnlichkeit und Vernunft), und dies 

mit Hilfe der spezifischen Unterscheidung von Allgemeinem und Besonderem, mit deren 

Aufhebung sich der Begrif f als einzelner konstituier t. Daran kann hier nur erinnert wer-

den, um dagegen zu setzen: Form ist gerade die Unterscheidung selbst, indem sie die 

Bezeichnung (und damit die Beobachtung) der einen oder der anderen Seite erzwingt 

und die eigene Einheit (ganz anders als der Begrif f) gerade deshalb nicht selber reali-

sieren kann. Die Einheit der Form ist nicht ihr ›höherer‹, geistiger Sinn. Sie ist vielmehr 

das ausgeschlossene Dritte, das nicht beobachtet werden kann, solange man mit Hilfe 

der Form beobachtet. Auch im Begrif f der Form ist vorausgesetzt, daß beide Seiten in 

sich durch Verweisung auf die jeweils andere bestimmt sind; aber dies gilt hier nicht als 

Voraussetzung einer ›Versöhnung‹ ihres Gegensatzes, sondern als Voraussetzung der 

Unterscheidbarkeit einer Unterscheidung.« Zur Paradoxievermeidung der Hegel’schen 

Gegensätze bei Luhmann ebenfalls: ders.: GdG 175 + 178; u. ders.: KdG, 313.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe162

Für Derrida äußert sich dieser Streitpunkt in der Unterscheidung von Herr-
schaft und Souveränität bei Bataille, die eine verräumlichende Etablierung des 
Problems erbringt.

Den Begriff der Herrschaft entnimmt Bataille einer Interpretation He­
gels, wie er sie zur Erläuterung des Oberbegriffs des Selbstbewusstseins in 
der Unterscheidung von Herr und Knecht in der »Phänomenologie des Geis­
tes« findet.16 Die Herrschaft ergibt sich aus der Bereitschaft des Herrn, das 
eigene Leben aufs Spiel zu setzten, es vergeuden zu können, das Wagnis der 
Selbstaufopferung einzugehen, und der korrelierenden ängstlichen Verweige­
rung des Knechtes, im Kampf um die Herrschaft das eigene Leben zu riskie­
ren. Diese Hierarchie hat für den Weltbezug und das Selbstverständnis des 
Herrn jedoch als Konsequenz, dass sich beide nur vermittelt über den Knecht 
herstellen lassen.17 Herrschaft bedeutet somit in zweifacher Hinsicht eine 
Einschränkung des Herrn, insofern er sich auf die Dinge über die Arbeit sei­
nes Knechtes bezieht (sie nur so genießen kann), und insofern er zu seiner 

16 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 386: »Man kennt die strengen und subtilen Entwicklun-

gen, durch die hindurch die Dialektik von Herr und Knecht führt. Ohne sie zu entstellen, 

lassen sie sich nicht zusammenfassen. Wir interessieren uns hier für die wesentlichen 

Verschiebungen, die sie dadurch er fahren, daß sie im Batailleschen Denken reflektier t 

werden.« Auch in dieser Untersuchung soll die Darstellung der Hegel’schen Nomenklatur 

auf ihre Interpretierbarkeit im Hinblick auf das Ökonomische bei Bataille und Derrida 

hin verengt werden.« Vgl. Gemerchak, Christopher: The Sunday of the Negative. Reading 

Bataille Reading Hegel, New York 2003, 42: »The Master/Slave dialectic is situated in 

the transition between (natural) consciousness and (human) self-consciousness, the 

movement toward which — for Hegel — is the path to self-cer tainty. In this process the 

subject comes to explicitly realize that which was implicitly established in the forms of 

consciousness (sense-certainty, perception, and understanding), as the subject comes 

to see itself in and behind, and thus independent of objective reality. That is, conscious-

ness comes to see itself as the unity of the Concept which in fact creates the multiple 

distinctions it previously understood to be objective. The inner world of the mind and the 

inner being of things-previously dissociated by appearance — gradually merge together, 

a process which begins the dissolution of the Kantian thing-in-itself (noumena) referred 

to above.«

17 | Vgl. Kuch, Hannes: Der Herr, der Knecht und der Dritte — bei und nach Hegel, in: 

Bedorf, Thomas, Fischer, Joachim, Lindemann, Gesa (Hg.): Theorien des Dritten. Inno-

vationen in Soziologie und Sozialphilosophie, München 2010, 95-96: »Der Versuch der 

Unterwerfung des Andern ist eine tragische Verkehrung der Bindung an ihn. Der Kampf 

ist ein Versuch, mit dem Problem der Abhängigkeit vom Anderen umzugehen.[…] Auf den 

Hegelschen ›Kampf auf Leben und Tod folgt bekanntlich eine Machtbeziehung: Selbst 

und Anderer werden zu Herr und Knecht. Der Herr lässt den Knecht für sich arbeiten, und 

genießt die Arbeitsprodukte, die der Knecht für ihn herstellt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 163

Selbstbestätigung auf das Gegenüber des Knechtes angewiesen ist.18 Durch 
diese doppelte Entäußerung, die den Herrn erst zur Reflexion seiner selbst 
und der eigenen Anerkennung bringt, wird sich der Herr seiner Freiheit und 
seines Selbstbewusstseins gewahr: dass sein Wesen darin liegt, unfrei und un­
bewusst in der Abhängigkeit vom Knecht zu sein. Diese Korrelation des Herrn 
und seines Knechtes hat aber die Komplettierung des Herren in einem auf­
gehobenen Selbstbewusstsein zum Ziel.19 Die herrschaftliche Entäußerung 
ist keine radikale, keine vorbehaltlose negative Exaltierung, sondern ordnet 
sich knechtisch dem Ziel der Vereinheitlichung unter. Jegliche Verausgabung 
dient so der herrischen Sinnproduktion. Der Vorwurf von Bataille lautet: He­
gel denkt die negative Entäußerung nicht radikal genug, weil er jede Ausgabe 
rentabel zurückkehren lässt.20 

Bataille stellt dieser Herrschaft aufgrund einer bloß reservierten Veraus­
gabung die Souveränität entgegen, die mit dieser rückhaltlosen Vergeudung 
– mit dieser unbedingten Negativität – zurechtkommt.21 Bataille opfert für sei­

18 | Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Werke 3, Frank-

fur t a.M. 1986, 150-151: »Der Herr bezieht sich auf diese beiden Momente, auf ein Ding 

als solches, den Gegenstand der Begierde, und auf das Bewußtsein, dem die Dingheit 

das Wesentliche ist; und indem er a) als Begrif f des Selbstbewußtseins unmittelbare 

Beziehung des Fürsichseins ist, aber b) nunmehr zugleich als Vermittlung oder als ein 

Fürsichsein, welches nur durch ein Anderes für sich ist, so bezieht er sich a) unmittelbar 

auf beide und b) mittelbar auf jedes durch das andere. Der Herr bezieht sich auf den 

Knecht mittelbar durch das selbstständige Sein; […] Ebenso bezieht sich der Herr mit-

telbar durch den Knecht auf das Ding; […] Dem Herrn dagegen wird durch diese Vermitt-

lung die unmittelbare Beziehung als die reine Negation desselben oder der Genuß; […].«

19 | Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie, 150: »Ihre Tat ist die ab-

strakte Negation, die Negation des Bewußtseins, welches so aufhebt, daß es das Auf-

gehobene aufbewahrt und erhält und hiermit sein Aufgehobenwerden überlebt. In die-

ser Er fahrung wird es dem Selbstbewußtsein, daß ihm das Leben so wesentlich als das 

reine Selbstbewußtsein ist.«

20 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 389: »Die Angst vor der unwiederbringlichen Veraus-

gabung und vor der absoluten, umkehr- und rückhaltlosen Aufopferung des Sinns ist 

das absolut Komische. Der Begrif f der Aufhebung […] ist lächerlich darin, daß er die 

Geschäftigkeit eines Diskurses bezeichnet, der alle Negativität wiederanzueignen sich 

abquält und alles tut, um den Einsatz beim Spiel in eine Investition zu verwandeln, die 

die Ausgaben absolut amortisieren, dem Tod einen Sinn verleihen soll, um sich gleich-

zeitig vor dem Un-Grund des Nicht-Sinns, aus dem der Grund des Sinns geschöpft wird 

und in dem er sich erschöpft, zu verschließen.«

21 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 392: »Er muß in seinem Diskurs den Punkt der Nicht-

Umkehrbarkeit der Destruktion und die Instanz einer vorbehaltlosen Verausgabung be-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe164

nen rückhaltlosen Hegelianismus die Vergewisserung des Selbstbewusstseins, 
die Logik des Wissenserwerbs und damit die Reproduzierbarkeit des Sinns.22

Diese Unterscheidung von Herrschaft und Souveränität kann nicht wiederum 
als Hegel’sche Negation im Dienst einer aufhebenden Wiederaneignung gese­
hen werden. Die Souveränität nimmt die Herrschaft so ernst, dass die Grenzen 
ihrer Möglichkeit und ihrer Unmöglichkeit verschwimmen.23 In der Souverä­
nität wird die Differenz deutlich, die die Möglichkeitsbedingungen der Herr­
schaft in einem widersprüchlichen Kreismodell der Wiederaneignung des 

nennen, die uns folglich nicht mehr die Hilfsmittel bereitstellt, mit Hilfe derer sie als 

eine Negativität gedacht werden könnten.«

22 | Vgl. Agamben, Giorgio: Die Sprache und der Tod. Ein Seminar über den Ort der 

Negativität, Frankfur t a.M. 2007, 90: »Ein Denken, das sich jenseits des Hegelianismus 

bewegen möchte, wird gegen die dialektische Negativität und ihren Diskurs in der […] 

Er fahrung einer beschäftigungslosen Negativität ebenfalls keinen Grund finden können; 

es muß vielmehr die Er fahrung des Wortes suchen, die nicht länger einen negativen 

Grund voraussetzt. Wir leben heute am äußersten Saum der Metaphysik, an dem sie 

— als Nihilismus — zu ihrem negativen Grund (ihrem Ab-grund*, ihrer Grundlosigkeit) 

zurückgekehrt ist. Wenn das Zurückgehen des Grundes jedoch nicht das ethos, die ge-

wohnte Bleibe des Menschen offenbart, sondern sich darauf beschränkt, den Abgrund 

[…] zu zeigen, ist die Metaphysik nicht überwunden, sondern herrscht in ihrer absolute-

sten Form […] und sei es auch nur in der Form einer ›Farce‹.«

23 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 388: »Das Wort ›Lachen‹ selbst [laut Derrida verleitet 

die Hegelsche Selbstwidersprüchlichkeit Bataille zu einer orgiastisch-lachenden Ver-

ausgabung, Anm. d. Ver f.] muß im Ausbruch, in der Aufsplitterung seines Sinnkerns in 

Richtung auf das System des souveränen Tuns hin gelesen werden (›Trunkenheit, eroti-

scher Taumel, Opfer taumel, poetischer Taumel, heroisches Benehmen, Wut, Absurdität‹ 

usw.) […]. Dieser Ausbruch des Gelächters läßt die Dif ferenz zwischen Herrschaft und 

Souveränität aufleuchten, ohne jedoch zu zeigen, und erst recht, ohne sie zu nennen. 

[…] Bataille entreißt ihr Tun [das der Souveränität, Anm. d. Ver f.] der Dialektik. Er ent-

zieht sie dem Horizont des Sinns und des Wissens, bis zu einem Punkt, wo sie trotz ihrer 

der Herrschaft ähnlichen Züge keine Figur mehr in der Verkettung der Phänomenolo-

gie darstellt.« Vgl. Lala, Marie-Christine: Georges Bataille: Une esthétique à l’épreuve 

de l’impossible et de la mort, in: Finter, Helga u. Maag, Georg (Hg.): Bataille lesen: 

Die Schrif t und das Unmögliche, München 1992, 62: »D’ailleurs, l’opération souver-

aine se caractérise par l’être allant le plus loin qu’il peut et menant la vie ›à hauteur 

d’impossible‹. Toutefois, si l’on veut la décrire, il faut la situer dans un ensemble de 

conduites souveraines apparentes: le rire, le sacrifice, l’érotisme, la poésie, l’ivresse, 

la médiation. on les reconnaît en ce qu’elles produisent une ›effusion‹ obtenue par une 

modification de l’ordre des objets.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 165

eigentlich Verlorenen diffamieren.24 Die Souveränität macht die Brüchigkeit 
des Begriffs der Herrschaft erst beobachtbar, sie ist ein Instrument für Beob­
achtungen zweiter Ordnung: Souveränität als Ausdruck rückhaltloser Aufop­
ferung, des unbedingten Verlustes – auch und gerade des eigenen Sinns.25 Sie 
unterscheidet sich dadurch von der Herrschaft, dass sie ihre Negierbarkeit ver­
absolutiert und damit ihre eigene Standfestigkeit korrodiert: eine Souveränität, 
die sich in einen permanenten Selbstwiderspruch verzettelt und nicht mehr in 
einem höheren Begriff sinnhafter Einheit aufgehoben werden kann.26 

Diese Knechtschaft des Denkens bei Hegel,27 die sich aus Angst vor dem 
eigenen Sinnverlust und aus Angst vor dem Tod der Bedeutung vor der absolu­
ten Negation scheut, versucht Bataille aufzubrechen, indem er die am Nutzen 
der Selbsterkenntnis und am Wissensgewinn orientierte Verstandesleistung 
opfert.28 Im Opfer geschieht die Resakralisierung der durch das Nutzen- und 

24 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 394-395: »Weit davon entfernt, die dialektische Syn-

thesis zu unterdrücken […], schreibt sie diese ein und bringt sie im Opfer des Sinns zur 

Funktion. Das Wagnis des Todes reicht nicht aus, solange der Einsatz sich nicht selbst 

als Glücksfall oder Zufall vorwagt, sondern sich als Arbeit des Negativen investier t. Die 

Souveränität muß daher auch noch die Herrschaft opfern, die Vergegenwärtigung der 

Bedeutung des Todes.«

25 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 410: »Souveränität ist das Unmögliche, sie ist daher 

nicht, sie ist, Bataille schreibt das Wort kursiv, ›diese Verschwendung‹. Die Schrif t der 

Souveränität bezieht den Diskurs auf den absoluten Nicht-Diskurs. Wie die allgemei-

ne Ökonomie, ist sie nicht der Verlust des Sinns, sondern […] ›Bezug zum Verlust des 

Sinns‹. Sie eröffnet die Frage nach dem Sinn.«

26 | Dementsprechend nähert sich Bataille der alogischen Extase einer Mystik an, die 

nicht mehr die Entäußerung einem Erkenntnisgewinn unterstellt, sondern vom Gedan-

ken der absoluten Verausgabung des Sinns ganz vereinnahmt ist. Vgl. Blanchot, Mau-

rice: Die innere Er fahrung, in: Bataille, Georges: Atheologische Summe I. Die innere 

Er fahrung nebst Methode der Meditation und Postskriptum 1953, München 1999, 180: 

»Der ekstatische Verlust der Erkenntnis ist genau die innere Er fahrung.«

27 | Vgl. Bataille, Georges: L’Expérience intérieure, Paris 2011, 130: »L’achèvement 

du cercle était pour Hegel l’achèvement de l’homme. L’homme achevé était pour lui 

nécessairement ›travail‹: il pouvait l’être, lui, Hegel, étant ›savoir‹. Car le savoir ›tra-

vaille‹, ce que ne font ni la poésie, ni le rire, ni l’extase. Mais poésie, rire, extase ne sont 

pas l’homme achevé, ne donnent pas de ›satisfaction‹. Faute d’en mourir, on les quitte 

comme un voleur (ou comme on quitte une fille après l’amour), hébété, rejeté bêtement 

dans l’absence de mort: dans la connaissance distincte, l’activité, le travail.«

28 | Vgl. Bataille, Georges: L’Expérience, 155: »En raison de la servilité croissante en 

nous des formes intellectuelles, il nous revient d’accomplir un sacrifice plus profond 

que ceux des hommes qui nous précédaient. Nous n’avons plus à compenser par des 

offrandes l’abus que l’homme a fait des espèces végétales, animales, humaines. La 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe166

Gewinndenken profanierten Welt. Die Verunreinigung der vom Menschen 
abgenutzten Welt und die Selbstversklavung des Menschen in diesem Nut­
zendenken29 kann nur durch die totale Verweigerung der Akkumulation in 
der Vergeudung des Sinns aufgebrochen werden. Beim Versagen jeglichen 
Dienstes geht es um die Entdeckung der Möglichkeiten des Menschen, seiner 
Lebensbejahung in einem souveränen Leben.30 In der Folge Nietzsches sieht 
sich Bataille, wenn er sich der Zweckentfremdung eines Dienstes nicht unter­
werfen will: Seine Souveränität besteht darin, sich jeglicher Sinntranszendenz, 
jeglicher Kalkulation auf einen Zweck hin, in der Ereignishaftigkeit des Au­
genblicks zu entziehen.31

réduction des hommes eux-mêmes à la servitude reçoit maintenant (d’ailleurs depuis 

longtemps) des conséquences dans l’ordre politique […]. Mais le suprême abus que 

l’homme fait tardivement de sa raison demande un dernier sacrifice: la raison, l’intelli-

gibilité, le sol même sur lequel il se tient, l’homme les doit rejeter, en lui Dieu doit mour-

ir, c’est le fond de l’ef froi, l’extrême où il succombe. L’homme ne se peut trouver qu’à la 

condition, sans relâche, de se dérober lui-même à l’avarice qui l’étreint.«

29 | Vgl. Bataille, Georges: L’Expérience, 154: »Mais l’appropriation par l’homme de 

toute ressource appropriable ne se borna nullement aux organismes vivants. Je ne parle 

pas tant de l’exploitation récente et sans merci des ressources naturelles (d’une indus-

trie dont je m’étonne souvent qu’on aperçoive si peu les malheurs — le déséquilibre — 

qu’en même temps que la prospérité elle introduit), mais l’esprit de l’homme au profit 

duquel l’appropriation entière a lieu […], s’est lui-même à la longe changé en chose (en 

objet approprié). L’esprit de l’homme est devenue son propre esclave et, par le travail 

d’autodigestion que l’opération suppose, s’est lui-même consommé, asservi, détruit.«

30 | Vgl. Bataille, Georges: Nietzsche im Lichte des Marxismus, in: Hamacher, Werner 

(Hg.): Nietzsche aus Frankreich, 21: »Es gibt im Menschen eine Seinsmüdigkeit, eine 

Seinsangst, die das Leben auf eine Vorstellung reduzier t: vor sich selber hat der Mensch 

Angst; das Mögliche, das er in sich trägt, macht ihr erzittern; das Mögliche, das, was er 

wäre, wenn er dazu die Kraft — oder das Herz — hätte, macht aus ihm diesen flüchtigen, 

müden, furchtsamen Schatten. Je näher er diesem Möglichen kommt, desto mehr höhlt 

ihn die Versuchung, ihm zu entgehen, aus. Demgegenüber will ich hier die anhaltende 

Strenge herausstellen, die unbefangene, furchtlose Redlichkeit — eine, die unermüd-

lich das eigene Falschspiel eingesteht —, die die Konzessionen auf das Notwendige be-

schränkt und niemals gestattet, nicht ›souverän zu sein‹.«

31 | Vgl. Bataille, Georges: Nietzsche, in: Hamacher, Werner (Hg.): Nietzsche aus 

Frankreich, 22: »[…] mußte er [Nietzsche, Anm. d. Ver f.] einer unruhigen Luzidität ge-

genüber souverän sein. […] Es kam der Augenblick, da er nichts mehr auf später ver-

schieben konnte, zum Beispiel auf die Suche nach diesem, das eines Tages zu jenem 

dienen würde. Es gab kein Jenes mehr, das gültig wäre, er hatte auf der Stelle zu leben, 

auf eine Weise, die ihm notfalls trotz seiner Niedergeschlagenheit wert erschiene, ge-

lebt zu werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 167

Derrida sucht an diesem Punkt, den Begriff der Souveränität durch die Différan­
ce vereinnahmen zu lassen. Vor allem in formaler Hinsicht ist bemerkenswert, 
inwiefern er die Souveränität in einer Stafette von Unterscheidungen assimi­
liert, die sich in aufeinander verweisende, verräumlichende und verzeitlichen­
de Differenzen gliedern. In der verräumlichenden Unterscheidung von Herr­
schaft und Souveränität wird eine bestehende, traditionell gültige Hierarchie 
aufgegriffen und verkehrt: Das Hegel’sche Negations-Verhältnis von Herr und 
Knecht, von Herrschaft und Dienst wird als unernsthaft in Bezug auf die Ra­
dikalität der Negation erkannt, die immer im Dienst der Aufhebung und der 
Wiedervereinigung steht. Bataille fordert, dass die Negation, die Verausgabung 
und die Selbstentäußerung strenger durchdacht wird und sich nicht wieder 
unter dem Leitbild des Dienstes und der Arbeit für die Komplettierung der 
Herrschaft einschließen läßt. Was Bataille mit seinem Begriff der Souveränität 
versucht, ist das Denken einer solch unbedingten Negativität, einer radikalen 
Selbstentäußerung, die den Kreislauf der Wiederaneignung durchbricht.32 Er 
lehnt den Kreis als Schema der Unterwerfung des Geistes unter das zirkulä­
re Nützlichkeitsdenken ab. Damit entzieht sich die Souveränität den eigenen 
Begründungszusammenhang. Sie kann sich als radikale Selbstentäußerung 
nicht mehr einem vereinheitlichenden Zweck, einem höheren Sinn oder selbst 
der Logik des Erkenntnisgewinns unterwerfen. Souveränes Denken befindet 
sich im permanenten Abgleiten in den eigenen Abgrund der Verausgabung 
des Sinns.33 

Ähnlich wie die Différance streicht sich die Souveränität immer wieder selbst 
aus, verunmöglicht es, von ihren Eigenschaften sprechen zu können, über­

32 | Vgl. Schmidt, Hajo: Sozialphilosophie des Krieges. Staats- und subjekttheoreti-

sche Untersuchungen zu Henri Lefebvre und Georges Bataille, Essen 1990, 87: »Wenn 

jede souveräne Er fahrung an die Auflösung des Denkens gebunden ist, das Denken 

selbst erst im Denken des ›nichts‹, in der Auflösung des Denkenden wie des Gedachten, 

zum Abschluß kommt, dann wird man dem Denken, dem Erkennen, dem Wissen keinen 

letzten Wert zusprechen können. Das ist der Grund dafür, daß Bataille den Versuch, 

sein Erkennen zu vervollkommnen, durch das Bemühen, dem Erkennen zu entkommen, 

ersetzt, die Position des Wissens zugunsten der des Nicht-Wissens aufgegeben hat.«

33 | Derrida weist auf die doppelte Gefahr dieses Zwischenzustandes des »Gleitens« 

hin, wenn er sowohl die Gefahr betont, die von einem Sinnverlust in der totalen Veraus-

gabung ausgehen kann, als auch das Risiko, dass dieser Sinnverlust wieder sinnhaft 

eingefangen werden kann, und sich dadurch die als radikal angepriesene Negativität 

der Souveränität als relativ und autologisch widersprüchlich präsentier t. — Dieser Zwi-

schenzustand verbietet es, eine metaphysische Sprache zu verwenden, wie auch von ei-

ner Überwindung der Metaphysik zu sprechen. Eine Kritik des Präsenzdenkens ist immer 

auch eine Kritik der Kritik des Präsenzdenkens. Vgl. Derrida, Jacques: SD, 388.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe168

antwortet sich der Verschiebung, unterwirft sich der Verzeitlichung. Deshalb 
ist es Derrida möglich, die etablierte Hierarchieumkehrung von Herrschaft 
und Souveränität auf weitere Diskurse zu übertragen. Er verzeitlicht die Un­
terscheidung von Souveränität und Herrschaft in Folgedifferenzen. Er thema­
tisiert diesen Grundwiderspruch von Souveränität und Herrschaft in seinem 
eigenen Begriff der Schrift, wobei er bei Bataille der herrschaftlichen Schrift 
eine souveräne entgegenstellt: In der herrschaftlichen Schrift dominiert das 
Präsenzdenken, die die Schriftzeichen versklavt zu einem Dienst der verach­
teten Repräsentation des unmittelbareren, ideelleren Denkens. Die souveräne 
Schrift jedoch befreit sich von der Repräsentation in der Verausgabung des 
Sinns, in einem sinnlosen Spiel.34 

Einen erneuten Twist erfährt die Grundunterscheidung von Souveränität 
und Herrschaft bei Derrida im Gegensatz von allgemeiner und beschränk­
ter Ökonomie:35 Dem radikalen Charakter der totalen Negation entsprechend, 
setzt Bataille dem Nutzenkalkül, dem es um Bereicherung, Produktion und 
Reproduktion geht, ein Paradigma entgegen, das die nutzlose Verschwen­
dung von Gütern zum Ziel hat.36 Diese Entsagung eines nützlichen Dienstes 

34 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 402: »Er unterscheidet zwei Schreibweisen. Er verbietet 

jene, die die Spur entwir f t, mit deren Hilfe der Wille sich in der Spur bewahren, seine 

Anerkennung in ihr erzwingen und seine Präsenz rekonstituieren will: es ist die Schreib-

weise der Herrschaft, die ebensosehr knechtische Schrif t ist, und die Bataille daher ver-

achtete. […] Bataille […] zielt auf den knechtischen Entwurf, das Leben — das Gespenst 

des Lebens — in der Präsenz zu bewahren. […] Das Problem ist um so schwieriger, als 

die Souveränität zu gleicher Zeit eine andere Schrif t anweist: die, welche die Spur als 

Spur entwir f t. Letztere ist nur dann eine Spur, wenn die Präsenz in ihr, von ihrer ersten 

Verheißung an, unwiederbringlich entwendet wird, und wenn sie sich als die Möglichkeit 

einer absoluten Ausstreichung konstituier t.«

35 | Vgl. Mansfield, Nick: God who deconstructs himself, 21: »According to Bataille, 

Western societies, locked in the logic of the restrictive economy, fail to see that no 

economy can fail to be part of the larger general dissipation and excess that results from 

life’s drive to spend itself, to overuse and waste energy. The disciplined and productive, 

purposeful, restrictive economy is merely a fraction of the larger, general economy, and 

so, despite itself, it is part of the great drive to wastefulness. So, no matter what we 

think we are doing, our work rushes on to take part in the great purposelessness of life. 

This larger economy does not remain marginal or repressed even in Western practices 

but rather insists on itself through sensuality, death, religion, ritual, and intoxication.«

36 | Vgl. Schmidt, Hajo: Sozialphilosophie des Krieges, 36-37: »Darüber hinaus aber 

entwickelt der Ver femte Teil nicht nur eine ökonomietheoretisch bedenkenswerte Po-

sition, wenn er, anstatt die früheren Formen der Produktion und Verwendung der ge-

sellschaftlichen Reichtümer als unreife, rationalitätsdefizitäre Vorstufen der heutigen 

behandeln, in der Reflexion auf die naturalen und sozialanthropologischen Grundlagen 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 169

unternimmt er in der ökonomischen Analyse von Anreicherung und Veraus­
gabung.37 Wobei der nutzlosen Vergeudung in einer allgemeinen Ökonomie 
theoretisch breiter Raum gegeben werden soll und die am Nutzen orientier­
te Ressourcenakkumulation als beschränkte Ökonomie thematisiert wird.38 
Unter diese beschränkte Ökonomie ist das Hegel’sche Verständnis der Herr­
schaft im Bezug auf die Knechtschaft einzuordnen. Die Wiederaneignung 
der eigenen Verausgabung des Herrn im Knecht wird damit als zirkuläre An­
reicherung beschrieben. Ausgaben werden in der Fassung der beschränkten 
Ökonomie so nur unter dem Augenmerk ihrer Rendite und ihrer verzinsten 
Wiederkehr wahrgenommen.39 

jeder Ökonomie die weltgeschichtliche Besonderheit und verhängnisvolle Einseitigkeit 

von Wachstumsökonomien aufweist, deren Interesse fast ausschließlich der Produkti-

on, nicht aber einer Mensch und Gesellschaft angemessenen Verausgabung der erwir t-

schafteten Reichtümer gilt.«

37 | Vgl. Bennington, Geoffrey: Introduction to economics I. Because the world is round, 

in: Bailey Gill, Carolyn (Hg.): Bataille. Writing the sacred, New York, London 1995, 49: 

»Bataille’s argument for the necessity of luxury goes as follows: any circumscribed sys-

tem receives more ›energy‹ from its surrounding milieu than it can profitably use up in 

simply maintaining its existence. Part of the excess (the ›luxury‹ with respect to what 

is strictly necessary) can be used in the growth of that system, but when that growth 

reaches its limit (for reasons to be specified), then the excess must be lost or destroyed 

or consumed without profit. The premise of this argument, and it is an empirical prem-

ise, is that there clearly is such an excess, precisely because there are systems (essen-

tially living organisms) that obviously receive more energy than they require for mere 

subsistance — and this is proved by the fact that they do in fact grow (and reproduce: 

Bataille thinks of reproduction as a form of growth rather than a form of maintenance).«

38 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 410. Vgl. Stoekl, Allan: Bataille’s Peak. Energy, Reli-

gion and Postsustainability, Minnesota, London 2007, 33: »In Bataille’s view, rather 

than entropy, the magnificent expenditure of energy, characterized by the violence and 

brilliance of the sun, leads to the conclusion that energy is limitless and that the chief 

problem lies not in its hoarding and in the warding off of the inevitable decline, but in 

the glorious burn-off of the sun’s surplus. In effect, the problem becomes how best to 

expend rather than how best to envision the consequences of shortage.«

39 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 412: »Die Zirkularität des absoluten Wissens würde 

demzufolge nur diese Zirkulation und den Kreislauf der reproduktiven Konsumtion be-

herrschen bzw. begreifen. Die Produktion und die absolute Zerstörung des Wertes, die 

überschüssige Energie als solche, die nur ›ziellos verschwendet werden kann, folglich 

ohne irgendeinen Sinn‹, all das entgeht der Phänomenologie als beschränkter Ökono-

mie. Sie ist nur in der Lage, die Dif ferenz und die Negativität als Seiten, Momente oder 

Voraussetzungen des Sinns zu bestimmen: als Arbeit.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe170

Derrida läßt es dabei bewenden, den Kreislauf des Denkens bei Hegel mit 
der Azirkularität bei Bataille zu kontrastieren.40 Er deutet lediglich an, dass 
das Spiel der Supplemente, der verschiebenden Unterscheidungen, der reflexi­
ven Umwendungen und kreisenden Meditation damit noch nicht zum Halten 
kommen muss. Derrida stellt fest, dass man »[…] Bataille gegen Bataille inter­
pretieren […]«41 muss, weil sich dieser grundlegender von Hegel unterscheide, 
als es sich in einem immer wiederkehrenden Bezug auf die Unterscheidung 
von Herr und Knecht bei Bataille darstelle.42 Derrida deutet lediglich an, dass 
Bataille zwar die Figur des Kreises ablehnt, aber immer noch am Modell des 
Kreises haftet:

»Die Destruktion des Diskurses ist überdies keine einfache Neutralisierung in der Ar t 

der Ausstreichung. Sie vermehrt die Wörter, sie schleudert sie gegeneinander und reißt 

sie in den Abgrund einer endlosen und grundlosen Substitution, deren einzige Regel die 

souveräne Behauptung des dem Sinn enthobenen Spiels ist. Sie ist kein Rückhalt und 

keine Zurücknahme, nicht das unendliche Raunen einer blanken Rede, die die Spuren 

des klassischen Diskurses auslöschte, sondern eine Ar t von Zeichenpotlatsch, der die 

Wörter in der fröhlichen Affirmation des Todes verbrennt, aufzehrt und verschwendet: 

ein Opfer und eine Herausforderung.[…]«43

40 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 419: »Die Aufhebung ist im Kreis des absoluten Wissens 

einbegrif fen, sie übersteigt nie dessen Geschlossenheit und stellt nie die Totalität des 

Diskurses, der Arbeit, des Sinns, des Gesetzes usw. ein. […] Diese Bewegung läßt die 

Philosophie somit als eine Form des naiven oder natürlichen (was bei Hegel ebensowohl 

kulturell heißt) Bewußtseins erscheinen. Solange die Aufhebung in der beschränkten 

Ökonomie verstrickt bleibt, ist sie die Gefangene dieses natürlichen Bewußtseins. Das 

›Wir‹ der Phänomenologie des Geistes kann sich noch so sehr als das Wissen dessen 

aufbauschen, was das in seine Geschichte und in die Bestimmung seiner Gestalten ver-

senkte naive Bewußtsein nicht weiß, es bleibt naiv und vulgär, weil es den Übergang, die 

Wahrheit des Übergangs nur als Zirkulation des Sinns oder des Wertes denken kann.«

41 | Derrida, Jacques: SD, 419.

42 | Vgl. Derrida, Jacques: SD, 419-420.

43 | Derrida, Jacques: SD, 416 — Mit »Potlatsch« nimmt Bataille auf die Nomenklatur 

von Marcel Mauss Bezug, mit dem dieser einen Tauschhandel bei Ureinwohnern Nord-

amerikas beschreibt, bei dem es nicht um die Anhäufung von Gütern, sondern um die 

Entäußerung und die Zerstörung der getauschten Dinge geht, wenngleich immer noch 

ein kreisläufiger Warenaustausch vollzogen wird. Bataille konzentrier t sich auf diesen 

Aspekt der Zerstörung beim Warenkreislauf des Potlatsch.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 171

Derrida impliziert, dass diese »endlose und grundlose Substitution« in Form 
sich spurhaft entziehender Supplemente nicht zur Ruhe kommen kann.44 Die 
différantielle Sinnproduktion und Sinnvergeudung, die sich am Begriff der 
Souveränität aufzeigen lassen, können nicht zum Halten kommen und dürfen 
nicht in irgendeiner Kreisform gewinnbringend wiederkehren. Diese Wieder­
kehr jedoch ist im Begriff des »Zeichenpotlatsch« angedeutet. Der Potlatsch 
als Grundform des Tausches spricht die reziproke Vergeltung eines Geschen­
kes durch ein Gegengeschenk an.

Was wir unter dem Stichwort des »Zeichenpotlatsch« bei Derrida als An­
spielung aufnehmen, ist die Wiederkehr der eigentlich abgelehnten Kreisfigur 
bei Bataille. Was wir also mit Derrida unternehmen, ist eine Fortsetzung der 
Substitutionen der Grundunterscheidung, eine Selbsterfüllung des souverä­
nen Spiels der Sinnverausgabung, die Fortsetzung der allgemeinen Ökonomie. 
Uns kommt es darauf an, dem Denken der Ökonomie bei Bataille getreu zu 
folgen, selbst wenn dies bedeutet, die Argumentation nicht nur bestätigend 
nachzuvollziehen, sondern auch im Vollzug die autologische Widersprüch­
lichkeit der Batailleschen Theorie zu bemerken. Es geht darum, Bataille dort 
zu verstehen, wo sich dessen Denken gegen sich selbst wendet; wo er Hegel 
vorhält, sich der Konsequenzen des eigenen Tuns nicht in ihrer Radikalität 
bewusst zu sein, und selbst eine Vergesslichkeit der eigenen Rigidität gegen­
über an den Tag legt.

Der Potlatsch dient Bataille zum Beleg der Gültigkeit der allgemeinen Ökono­
mie. Bataille führt die Forschungsergebnisse von Marcel Mauss zur Gabe an,45 
um zu beweisen, dass die grundlegenden Gesetze der allgemeinen Ökonomie 

44 | Vgl. Plotnitsky, Arkady: Reconfigurations. Critical Theory and General Economy, 

Gainesville 1993, 12: »The general economy, as I understand it, may be characterized 

by the conjunction or complementary of two configurations: the economy of loss in (re)

presentation, which, as will be seen in detail shortly, defines the general economy in 

Bataille and Derrida, and the complementary matrices of theoretical ar ticulations and 

inscription, insofar as they can be offered. One needs both simultaneously: a more rad-

ical general economy of dif férance, with its accompanying structures, such as dissem-

ination, trace, supplement, or still others, and a complementary configuration, double 

or multiple.«

45 | Für Bataille hat die Untersuchung von Marcel Mauss die zentrale Funktion, im Pot-

latsch einen archaischen Vorläufer für die Praktizierbarkeit der Verausgabung etablier t 

zu haben. Vgl. Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archa-

ischen Gesellschaften, Frankfur t a.M. 1990, 77-119. — Auch Derrida wird sich bei sei-

ner Untersuchung der Gabe auf Mauss beziehen. Ihm geht es dabei jedoch darum, die 

Unausführbarkeit einer Gabe aufzuzeigen, wenn sie unter dem Paradigma des Potlatsch 

entfaltet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe172

vom Prinzip der Verausgabung und der Verschwendung abzuleiten sind und 
nicht im Dienst eines Leitbilds der Akkumulation und des Nutzens stehen.46 

Die Erklärung des Potlatsch geschieht bei Bataille im Kontext der Opfe­
rung anhand einer Unterscheidung von Ware und heiliger Opfergabe. Bataille 
rechnet mit einer Profanierung der Welt, die durch ihre Verdinglichung als 
Ware für den nutzenden Menschen geschehen ist.47 Der Mensch beraubt die 
Welt um ihre Eigenständigkeit, indem er sie in ihrer Funktionalität ausschließ­
lich seinen Bedürfnissen unterstellt.48 Die Welt wird zum Bestand, der die 

46 | Diese Ableitung der ökonomischen Grundsätze aus ökologischen Evidenzen ge-

schieht unter dem Leitthema der Energieerhaltung. Vgl. Stoekl, Allan: Bataille’s Peak, 

XVI: »It is the energy that by definition does not do work, that is insubordinate, that plays 

now rather than contributing to some effor t that may mean something at some later date 

and that is devoted to some transcendent goal or principle. It is, as Bataille reminds us 

a number of times, the energy of the universe, the energy of stars and ›celestial bod-

ies‹ that do not work, whose fire contributes to nothing. On earth, it is the energy that 

traverses our bodies, that moves them in useless and time-consuming ways, that leads 

to nothing beyond death or pointless erotic expenditure, that defies quantification in 

measure: elapsed moments, dollars per hour, indulgences saved up for quicker entry 

into heaven. Energy is expended in social ritual that is pointless, that is tied not to the 

adhesion of a group or the security of the individual but to the loss of group and individ-

ual identity — sacrifice.«

47 | Vgl. Bataille, Georges: Der ver femte Teil, in: ders.: Die Aufhebung der Ökonomie, 

München 2001, 86: »Der dienstbare Gebrauch hat ein Ding (ein Objekt) aus dem ge-

macht, was zutiefst von gleicher Ar t ist wie das Subjekt, was sich mit dem Subjekt in 

einer Beziehung intimer Partizipation befindet.«

48 | Die Nähe zu ähnlichen Gedanken bei anderen Autoren sei hier betont: Vgl. Heide-

gger, Martin: Holzwege, 94: »Der Grundvorgang der Neuzeit ist die Eroberung der Welt 

als Bild. Das Wort Bild bedeutet jetzt: das Gebild des vorstellenden Herstellens. In die-

sem kämpft der Mensch um die Stellung, in der er dasjenige Seiende sein kann, das 

allem Seienden das Maß gibt und die Richtschnur zieht. […] Für diesen Kampf der Welt-

anschauungen und gemäß dem Sinne dieses Kampfes setzt der Mensch die uneinge-

schränkte Gewalt der Berechnung, der Planung und der Züchtung aller Dinge ins Spiel.« 

Vgl. ders.: Bremer und Freiburger Vorträge, Frankfur t a.M. 1994, 43: »Die Natur, die dem 

Anschein nach der Technik gegenüber steht, ist bereits aus dem Wesen der Technik her 

in den Bestand des Ge-Stells als Grundbestand eingestellt.« Vgl. Adorno, Theodor W. u. 

Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfur t a.M. 

2004, 10: »Trotz seiner Fremdheit zur Mathematik hat Bacon die Gesinnung der Wissen-

schaft, die auf ihn folgte, gut getroffen. Die glückliche Ehe zwischen dem menschlichen 

Verstand und der Natur der Dinge, die er im Sinne hat, ist patriarchal: der Verstand, der 

den Aberglauben besiegt, soll über die entzauberte Natur gebieten. Das Wissen, das 

Macht ist, kennt keine Schranken, weder in der Versklavung der Kreatur noch in der 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 173

Mittel zur uneingeschränkten Bedürfnisbefriedigung des Menschen bereitzu­
stellen hat. Der Mensch behandelt damit die Dinge nicht wie seinesgleichen, 
genauso wie er seinesgleichen verdinglicht: die Welt als Ware und den Mit­
menschen als Arbeitssklaven.49 Im Dienst und der Sklaverei findet das Opfer 
und die Hegel’sche aufhebende Selbstentäußerung ihr tertium comparationis. 
Der Unterschied von Herr und Knecht, der wie ein willfähriges Instrument, 
wie ein Besitzgegenstand funktioniert, entheiligt die intime Ununterschieden­
heit von Ich und Du – derangiert die gleichrangige Begegnung von Angesicht 
zu Angesicht.50 Da der Herr sein Gegenüber verdinglicht, hat er sich selbst 
den versklavten Menschen zum Spiegelbild gegeben. Er besudelt sich selbst 
als Sklavenhalter, der sich ausschließlich in seinem Sklaven wiedererkennen 
kann.51

Der Welt kann ihre ursprüngliche Weihe wieder zurückgegeben werden, 
indem die Dinge der Verfügungsgewalt des Menschen symbolisch entzogen 
werden. Diese Resakralisierung kann (muss jedoch nicht) in der Zerstörung 
des Dinges geschehen, wichtig ist einzig, dass ein dienstbarer Gebrauch des 
Dinges unmöglich gemacht wird und so im Opfer die intime Anteilnahme des 
Opfernden mit dem geopferten Gegenstand wiederhergestellt wird. Das Opfer 
besteht darin, dass etwas weggegeben wird, um es sublimiert wiederzuerhal­

Willfährigkeit gegen die Herren der Welt. […] Was die Menschen von der Natur lernen 

wollen, ist, sie anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts 

anderes gilt.« 

49 | Vgl. Bataille, Georges: L’Expérience, 153: »L’homme est avide, obligé de l’être, 

mais il condamne l’avidité, qui n’est que la nécessité subie — et met au-dessus le don, 

de soi-même ou des biens possédés, qui rend seul glorieux. Faisant des plantes, des 

animaux sa nourriture, il en reconnaît cependant le caractère sacré, semblable à soi, 

tel qu’on ne peut les détruire les consommer sans offense. Devant chaque élément que 

l’homme absorbe (à son profit) fut ressentie l’obligation d’avouer l’abus qu’il en fait. […] 

N’est-ce pas la tragédie même que l’homme ne puisse vivre qu’à la condition de détru-

ire, de tuer, d’absorber? Et non seulement des plantes, des animaux, mais d’autres 

hommes.«

50 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 263: »Aber trotz der Unterdrückung, die gewöhn-

lich dank der Nutznießung mit dem Bodenbesitz verbunden ist, kann man nicht über-

sehen, daß die Souveränität die ursprüngliche, fundamentale Stellung des Menschen 

ist. Scheint die freie Arbeit diese Stellung auch einzuschränken, verkehrt die gewalt-

sam auferlegte Arbeit sie auch ins Gegenteil, in Sklaverei, so ist sie dennoch im Grunde 

unantastbar. Die tiefe Souveränität eines menschlichen Wesens, jedes menschlichen 

Wesens bleibt selbst in der servilsten Gestalt erhalten.«

51 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 86: »Niemand kann sein anderes Selbst, das der 

Sklave ja ist, zu einem Ding machen, ohne sich damit von dem, was er selbst intimerwei-

se ist, zu entfernen, ohne sich selbst die Grenzen eines Dinges zu geben.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe174

ten: Die durch dem menschlichen Gebrauch profanierte Ware wird unbrauch­
bar gemacht und erscheint deshalb wieder als heiliges Gut.52 Die vergeuden­
de Kreisbewegung sichert die Rückkehr in einen authentischen Zustand des 
Menschen, der sich nicht mehr als Ware und im Warengebrauch erniedrigt, 
sondern ein souveränes Leben führen kann.53 

Bataille reproduziert also in seinem Opferbegriff den Hegel’schen Gedan­
ken der eingeschränkten Negativität und der profitablen Wiederkehr des Ver­
ausgabten. Das Opfer führt genauso zu einem Gewinn, wie der Handel des 
Potlatsch.

Wir nehmen an dieser Stelle das Problem wieder mit der Frage auf, was zu 
tun ist, um das gesellschaftliche Missverhältnis von Herr und Knecht aufzu­
lösen.54 Eine Möglichkeit unter vielen55 kann in einem Tausch bestehen, der 
unter dem Vorzeichen der Vergeudung ausgedeutet wird. Diese Form des 
Tausches ist dem Opfer insofern verwandt, als der Zirkel von Profanierung 
und Resakralisierung als Kreisbewegung von vergeudender Freigebigkeit und 
rückwirkender Rentabilität abgebildet wird.56

Dieser Potlatsch, wie ihn Bataille aufgrund der Schilderungen von Mar­
cel Mauss über die Gebräuche der Ureinwohner Nordamerikas versteht, dient 
dem Tausch und der Verteilung der Güter und besteht in der wechselseitigen 

52 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 86: »Was der Ritus wiederzugewinnen vermag, 

ist die intime Partizipation des Opfernden an dem Geopfer ten, die ein dienstbarer Ge-

brauch unmöglich gemacht hatte.«

53 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 89: »Was die Rückkehr der Dinge zur intimen 

Ordnung sichert, ist ihr Eintreten in diesen Kreis der Verzehrung, wo die Gewalt immer 

nur mit großer Mühe zu begrenzen ist. Das eigentliche Problem des Opfers ist, den Anteil 

der Zerstörung zu bestimmen und das übrige vor einer tödlichen Ansteckungsgefahr zu 

bewahren. Alle, die mit einem Opfer in Berührung kommen, sind in Gefahr, aber seine 

rituelle, begrenzte Form hat in der Regel zur Folge, daß diejenigen, die es darbringen, 

bewahrt bleiben.«

54 | Dieses soziale Missverhältnis analysier t Bataille in seinen historischen Abwand-

lungen vom Opferkult der Azteken zum Potlatsch der Ureinwohner Nordamerikas bis hin 

zur Neuzeitlichen Industriegesellschaft, dem Tibetischen Lamaismus und der Industria-

lisierung der Sowjetunion.

55 | Möglichkeiten der Resakralisierung einer profanier ten Gesellschaft variieren je 

nach gesellschaftlicher Problemstellung: Die Azteken zelebrier ten die Wiedervereini-

gung mit der Heiligkeit der Welt in ihrem Opferkult, die Kirche im Opfer tod Jesu, die 

Industrienationen im Menschenopfer während der zwei Weltkriege — immer handelt es 

sich um eine monströse Vergeudung von Menschenleben und Ressourcen, mit der die 

Nutzbarmachung der Welt kompensier t werden soll.

56 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 93.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 175

Schenkung von Reichtümern. Diese Schenkung ist eine Machtdemonstration 
des Gebers, der damit zeigt, auf wie viele Güter er luxuriöserweise verzichten 
kann, und zielt damit auf die Demütigung des Empfängers, der durch dieses 
Geschenk verpflichtet wird. Diese Schenkung provoziert dadurch eine Ge­
gengabe, weil der zum Schuldner herabgewürdigte Empfänger seine Stellung 
durch eine prächtigere Schenkung an den ursprünglichen Geber mehr als zu 
kompensieren versucht.57 Bei dieser Logik der reziproken Überbietung kommt 
es zu einer Entwertung der Güter als nützliche Ware, weil die Güter im wech­
selnden Tausch einem Alltagsgebrauch entzogen werden. Durch den Potlatsch 
werden die Güter zu einem Luxusgegenstand, der nur etwas wert ist, weil auf 
ihn verzichtet wird, weil er vergeudet werden kann. Insofern führt der Pot­
latsch zu einer versteckten Vernichtung der Güter und gleicht darin dem Op­
fer, weil die Vergeudung und die sakrale Zerstörung des Warencharakters im 
Vordergrund stehen.58 Nur dass im Potlatsch die Waren nicht unbedingt zer­
stört werden müssen: Sie sind einer produktiven Verwendung entzogen, weil 
sie, anstatt einen Gebrauchswert aufzuweisen, die soziale Potenz des Gebers 
symbolisieren, der sich die nutzlose Verschleuderung der Güter als Geschenk 
leisten kann.59 Im Potlatsch geschieht die Transformation der Dinglichkeit 

57 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 98: »Der Potlatsch ist ebenso wie der Handel 

ein Mittel zur Zirkulation der Reichtümer, aber er schließt das Feilschen aus. Er besteht 

zumeist in dem feierlichen Geschenk beträchtlicher Reichtümer, das ein Häuptling sei-

nem Rivalen macht, um ihn zu demütigen, herauszufordern und zu verpflichten. Der 

Empfänger muss die Demütigung tilgen und die Herausforderung erwidern, er muß der 

Verpflichtung nachkommen, die er eingegangen ist, indem er das Geschenk annahm: er 

kann sich nur etwas später mit einem neuen Potlatsch revanchieren, der noch freigebi-

ger sein muß als der erste, d.h. er muß das Geschenk mit Zinsen zurückgeben.«

58 | Vgl. Kendall, Stuart: Georges Bataille, London 2007, 99: »Sacrifice, as a religious 

practice, establishes a connection between two separate spheres of experience, the 

homogeneous profane sphere of everyday life and the heterogeneous sacred sphere of 

timeless and infinite value, the realm of the gods. In sacrifice an offering is effectively 

thrown out of everyday life, cast beyond utility into a realm beyond our comprehension. 

Bataille’s notion of expenditure willfully conflates sacrificial consumption and raw waste, 

the high and the low, religion and popular culture. The religious practice of blood sacrifice 

has of course disappeared from modern culture, as have the gods who demanded it. We 

no longer slaughter the firstborn of our animals or children, nor do we build cathedrals to 

the glory of our gods. But the structure and the social and psychological necessities of 

sacrifice have not disappeared, they persist in consumption. Consumption is, in short, a 

means by which individuals negotiate their identities through expenditure.«

59 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 108-109: »Die Zerstörung der Reichtümer ist bei 

ihm nicht die Regel: sie werden im allgemeinen verschenkt, und damit wird der Verlust 

auf den Schenkenden begrenzt; der Gesamtreichtum bleibt erhalten. Aber das scheint 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe176

in sozialen Mehrwert. Durch seine Hingabebereitschaft ermächtigt sich der 
Geber und erhöht seine soziale Stellung.60 Selbst diese Verausgabung im Pot­
latsch ist der Logik des Kreises verpflichtet.61 Das verschenkte Hab und Gut 
kehrt als durch die Hingabe erlangter gesellschaftlicher Ruhm zurück.62 

nur so. Der Potlatsch läuft zwar selten auf Handlungen hinaus, die in allen Punkten dem 

Opfer gleichen, aber er ist nichtsdestoweniger die komplementäre Form einer Insti-

tution, die etwas der produktiven Konsumtion entziehen will. Das Opfer entzieht der 

profanen Zirkulation nützliche Produkte; die Geschenke des Potlatsch mobilisieren im 

Prinzip Gegenstände, die von vornherein nutzlos sind. Die archaische Luxusindustrie 

ist die Grundlage des Potlatsch […]. Man könnte sogar sagen, daß der Potlatsch die 

spezifische, bezeichnende Form des Luxus ist. Auch jenseits archaischer Formen hat 

der Luxus nämlich den funktionellen, rangbildenden Wert des Potlatsch behalten. Der 

Luxus bestimmt noch immer den Rang dessen, der ihn zur Schau stellt […].«

60 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 107-108: »Unter primitiven Umständen ent-

spricht der Reichtum immer jenen Munitionslagern, die so eindeutig Vernichtung und 

nicht Besitz eines Reichtums bedeuten. Dieses Bild paßt nicht weniger für die ebenso 

lächerliche Wahrheit des Rangs: auch er ist eine explosive Ladung. Ein Mensch von ho-

hem Rang ist ursprünglich nur ein explosives Individuum […].« Diese explosive Verpuf-

fung kommt auch beim terroristischen Selbstmörder zum Tragen, wobei sich die Nähe 

in der Vergeudung bei gabenhaften Potlatsch und Opfer zeigt: Die Gabe des Selbstmör-

ders besteht in der körperlichen »déflagration«, durch die er Freund wie Feind zu seiner 

Anerkennung zwingt. Vgl. Khatibi, Abdelkébir: Essai sur le sacrifice. L’homme-bombe, 

in: Oeuvres III. Essais, Paris 2009, 84: »L’homme-bombe est jeté, laissé là, un morceau 

de soi-même, dépossédé, un déchet en somme. […] Il s’est détaché de son corps- Oui, 

détaché, puisqu’on lui a fait croire que le corps est une enveloppe qu’on abandonne sur 

la terre pour que s’envole l’âme vers son dieu, vers la résurrection.«

61 | Vgl. Ruf, Oliver: Ökonomie der Vergeudung. Die Figur des Verausgabens bei George 

Bataille, in: Bähr, Christine, Bauschmid, Suse, Lenz, Thomas u. Ruf, Oliver (Hg.): Über-

fluss und Überschreitung. Die kulturelle Praxis des Verausgabens, Bielefeld 2009, 30: 

»Das Prinzip des Verlustes wird somit gleichgesetzt mit der bedingungslosen Veraus-

gabung, die zwar dem ökonomischen Prinzip der ausgeglichenen Zahlungsbilanz, bei 

dem jede Ausgabe durch die Einnahme kompensier t wird, widerspricht, die Bataille 

aber mit einer Reihe von Beispielen aus der täglichen Er fahrung einsichtig macht. Das 

erste Beispiel steht im Zusammenhang mit dem symbolischen Wert von Gütern, die als 

funktionalen Charakter eine enorme materielle Geltung haben: Bataille wählt hier für Ju-

welen, deren Faszination sich daraus ergibt, dass man um sie zu besitzen, ein Vermögen 

opfern muss; das zweite Beispiel betrif f t jene Kulte, die in ähnlicher Weise eine ›blutige 

Vergeudung von Menschen und Tieren als Opfer‹ verlangen, eine Verlusthandlung, durch 

die überhaupt erst ›heilige Dinge‹ erzeugt werden […].«

62 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 105: »Sind die Ressourcen erst einmal in Rauch 

aufgegangen, so bleibt das vom Verschwender erworbene Prestige. Deshalb geschieht 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 177

Der Potlatsch, der sich verausgabende Tausch, der es doch nur auf die Rendite 
abgesehen hat, kehrt in seiner Widersprüchlichkeit heraus, was bei Bataille 
schon in der Anlage des wissenschaftlichen Designs zugrunde gelegt ist. Die 
Theorie der Verausgabung führt bei ihrer Autoapplikation zu einem Wider­
spruch: Kann man denn eine Theorie der nutzlosen Verausgabung ernst neh­
men, wenn diese in einer nutzbringenden Arbeit besteht?63 – Wenn man durch 
diese Arbeit Wissen sammelt und vermehrt, obwohl man die Vergeudung und 
unproduktive Verschwendung glorifiziert?64 Kann die eigene Arbeit überhaupt 
Arbeit sein, wo diese doch in einer Dienstbarmachung des Wissens unter ei­
nen Zweck besteht und gleichzeitig ein solcher Dienst unter dem Begriff der 
Souveränität abgelehnt wird? 

die Verschwendung ostentativ, weil der Verschwender sich durch sie den anderen als 

überlegen erweisen will. […] So läßt er nicht nur sich selbst, sondern die Existenz des 

Menschen schlechthin in einen Widerspruch geraten. Diese ver fällt einer Ambiguität, 

der sie verhaftet bleibt: Wert, Prestige und Wahrheit des Lebens legt sie in die Negation 

des zweckdienlichen Gebrauchs der Güter, macht aber zugleich von eben dieser Nega-

tion einen zweckdienlichen Gebrauch. […] Das Resultat dieses schiefen Willens ist der 

Rang.«

63 | Vgl. Noys, Benjamin: Georges Bataille. A Critical Introduction, London, Sterling 

2000, 39: »For Bataille, ›The interest of philosophy resides in the fact that, in oppo-

sition to science or common sense, it must positively envisage the waste products of 

intellectual appropriation‹ (BR, 152; VE, 96). The philosopher picks through the waste 

of what remains after appropriation, and this is what attracts Bataille to philosophy. 

However, although philosophy does not leave anything out, including waste products, 

the problem is that it appropriates that waste as part of a new intellectual system. In 

Hegel this appropriation of waste products by philosophy was taken the fur thest — even 

death would not escape his system — but for Bataille the result was a farce. In creating 

new systems out of intellectual waste products philosophy is always threatened with 

becoming lost in the heterogeneity it uncovers.«

64 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 36-37: »Ich strebte nach dem Erwerb einer Er-

kenntnis, die Kälte und nüchterne Überlegung er forderte, aber der erworbenen Erkennt-

nis haftete der Irr tum an, der der Kälte der nüchternen Überlegung eigen ist. Mit ande-

ren Worten, meine Arbeit suchte die Summe der menschlichen Reserven zu vergrößern, 

aber ihre Ergebnisse zeigten mir, daß die Akkumulation nur eine Frist, ein Aufschub des 

unvermeidlichen Zeitpunkts war, von dem an der akkumulier te Reichtum seinen Wert 

nur noch im Augenblick hat. Indem ich das Buch schrieb, wo ich sage, daß die Energie 

letztlich nur vergeudet werden kann, verwendete ich selbst meine Energie, meine Zeit 

für diese Arbeit: meine Untersuchung entsprach grundsätzlich dem Wunsch, die Summe 

der von der Menschheit erworbenen Güter zu vergrößern. Muß ich sagen, daß ich unter 

diesen Umständen manchmal einfach nur der Wahrheit meines Buches entsprechen 

und nicht weiterschreiben konnte?«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe178

Dieses re-entry der Beobachtung in das Selbstverständnis des Beobachters 
unterstreicht die Wiederkehr der Kreisfigur, die Dominanz der Reflexion, die 
Verbeugung vor der Souveränität des Geistes. Dadurch dass sich Bataille ei­
ner sinnlosen Verausgabung überantwortet, kann er sich seiner Selbst in aller 
Selbstwidersprüchlichkeit vergewissern. Und ahmt damit nach, was er an He­
gels Verhältnis von Herr und Knecht kritisiert, die kreisende Wiederholung 
des eigentlich aufgegebenen Sinns. So ordnet sich die ökonomische Theorie, 
die das gesamte Denken bei Bataille regelt, in aufeinander verweisenden Zir­
keln an, die den Ausbruch und die Unterbrechung der kreishaften Wiederkehr 
so gern vollziehen möchten und sich doch nur in weiteren Pirouetten wieder­
holen. Bataille entkommt dieser Logik des Kreises nicht. Er verhilft ihr zu ei­
nem höheren Sinn und thematisiert damit das Abgleiten in den vergeudeten 
Widersinn: Bataille verausgabt sich in den wiederkehrenden Versuchen, eine 
Wiederkehr des Kreises zu verunmöglichen.65 

Man kann bei Derridas Analyse der Batailleschen Ökonomie bemerken, 
dass ihn genau diese Stellen interessieren, an denen keine klare Trennung 
mehr zwischen den Unterscheidungslinien von Herr und Knecht, von Herr­
schaft und Souveränität oder von beschränkter und allgemeiner Ökonomie 
auszumachen sind. Derrida ist von Bataille fasziniert, weil er den derart durch­
lässigen Unterscheidungsgebrauch mit seiner Différance okkupieren kann, die 
eine Faltung und Reflexion von aufeinander bezogenen Unterscheidungen er­
laubt. Die Différance bewegt sich – so wie Batailles wiedergängerische Verwei­
gerung der wiederkehrenden Rentabilität – im Dunstkreis des metaphysischen 
Denkens: Im Zwischenreich des Abgleitens von Sinn und Widersinn zeigt sich 
die Faszination dieses Denkens, das sich selbst diesem Sinnverfall aussetzt 
und ihn dadurch reproduzierbar macht.66 Der Ausbruch aus diesem Teufels­

65 | Dieser selbstreflexive Zug der Verausgabung einer philosophisch-wissenschaft-

lichen Praxis scheint ausgehend von Bataille auch bei Walter Benjamin seinen Nie-

derschlag gefunden zu haben. Vgl. Hörisch, Jochen: Tauschen, sprechen, begehren. 

Eine Kritik der unreinen Vernunft, München 2011, 80: »Die Form des Passagen-Wer-

kes gleicht sich diesem Potlatch an. Benjamins Hauptwerk sprengt den Gestus jener 

theoretischen Abhandlungen, deren Rationalität, Konsequenz und Konsistenz die der 

Tauschspäre nachstellen. Ohne Tauschrationalität keine Theoriefähigkeit. […] Dagegen 

steht das Passagen-Werk. Es versammelt einen Reichtum an mosaikhaften Zitaten und 

verausgabt Zeichen in den unterschiedlichsten Konstellationen. Das Passagen-Werk ist 

ein ›potlatch des signes‹ […].«

66 | Dieses Abgleiten, das trotzdem Sinn-produzierend ist, zeigt sich in einer Metapher 

des Dämmerlichts. Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 87: »Das menschliche Leben wird 

dadurch so grau wie eine Landschaft, wenn es dämmert. Der Augenblick der Dämme-

rung, wenn die Sonnenstrahlen von den Wolken gedämpft werden und die Lichtspiele 

erlöschen, scheint die Dinge auf das zu reduzieren, was sie sind. Der Irr tum ist offen-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 179

kreis scheint für jenen in einem negativen Kreisverlauf – in der Vergeudung 
– zu liegen, aber widersprüchlicherweise noch nicht in der Abkehr von Kreis 
selbst. 

3.1.2 Kreisverläufe und Knotenstrukturen

Derrida versucht darauf aufbauend, dieses zirkuläre Denken der Ökonomie 
kurzzuschließen; diese Kreisverläufe so lange zu verwirbeln, bis sich neuar­
tige Verknüpfungen ergeben. Derrida liegt es nicht an einer verbessernden 
Erledigung dieser Denkweise, sondern am Aufzeigen ihrer Grenzen und Mög­
lichkeiten in Form von nachvollziehbaren Unterscheidungen. Ihm geht es 
um ein Denken, das bei aller selbstbestätigender Wiederkehr des kreisenden 
Immergleichen auch überraschende Momente und neuartige Verknüpfungen 
erlaubt. Es geht um die informative Neuverkettung von bereits bestehenden 
Beobachtungen, die Analyse der Verknotung und Verwebung von Argumen­
tationslinien.67 

sichtlich: ich habe immer nur das Universum vor mir, das Universum ist kein Ding, und 

ich täusche mich keineswegs, wenn ich seinen Glanz an der Sonne erkenne. Aber wenn 

sich die Sonne verbirgt, dann sehe ich die Scheune, das Feld, die Hecke viel genauer. 

Ich sehe nicht mehr den Glanz des Lichts, das auf der Scheune spielte, aber ich sehe 

diese Scheune oder diese Hecke ebenso wie eine Wand zwischen dem Universum und 

mir.« — Dieser Übergang von Tag und Nacht (von Vernunft und Unvernunft) im Zwielicht 

setzt sich im weiteren Werk Batailles for t: Vgl. Bataille, Georges: Gilles de Rais. Leben 

und Prozeß eines Kindermörders, Gifkendorf 2000, 10: »Unverkennbar bedingt das Ver-

brechen die Nacht; ohne sie wäre es kein Verbrechen; aber mag die Schaurigkeit der 

Nacht noch so finster sein — sie strebt dem Sonnenaufgang zu. So fehlt etwas an den 

Aztekenopfern, die zur gleichen Zeit wie die Bluttaten von Rais stattfanden: Die Azteken 

töteten auf der Spitze ihrer Pyramiden im Sonnenlicht; sie kannten nicht die Weihe, die 

im Haß auf den Tag, im Verlangen nach der Nacht liegen.«

67 | Die Metapher des Knotens kann aber nicht nur die Bedeutung des überraschenden 

Verbindens hervorrufen, sondern auch die Andeutung einer Schrif t, die nur aus Kno-

ten besteht. Mit diesem Anklang an eine Knotenschrif t erinnern wir uns wieder an die 

Schrif tlichkeit, an die Überformung des Bedeutens und die spurhafte Abwesenheit des 

Nicht-Repräsentierbaren. In diesem sprachlichen Kontext der Dif férance ist die Brüchig-

keit der Kreisfigur, ihre Übersteigung im Knotengeflecht und ihre immer wieder unter-

nommene Rückbindung an den Zirkel zu verstehen. Zur Knotenschrif t vgl. Quilter, Jeffrey 

u. Ur ton, Gary (Hg.): Narrative Threads. Accounting and Recounting in Andean Khipu, 

Austin 2002; Prada Ramirez, Fernando: Der Tanz um den Buchstaben: die semantischen 

Systeme des 16. Jahrhunderts in den Anden, Regensburg 1994; Wassmann, Jürg: Der 

Gesang an den Fliegenden Hund. Untersuchungen zu den totemistischen Gesängen und 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe180

Dieses Ringen um die andere Kreismetapher, die in ihrem Verlauf auch ein 
Entrinnen und nicht immer nur einen Rückfluss nehmen kann, findet man 
in der Eingangsschrift der »Randgänge der Philosophie«. Dieses einleitende 
Exergon »Tympanon«68 fällt schon durch die Form seines Textsatzes auf: Er 
besteht auf jeder Seite aus zwei einander entgegengesetzten Blöcken. Im vo­
luminöseren Textblock beschreibt Derrida sein philosophisches Vorhaben der 
»Randgänge«, während in der schmalen Spalte rechts daneben ein Textaus­
schnitt von Michel Leiris69 gesetzt ist. 

Die beiden Textblöcke können auf diese Weise als glossarische Ergänzung 
gelesen werden. So fungieren die wenigen, gedrungenen Worte von Leiris als 
Randbemerkung und Kommentar zur Einführungsschrift von Derrida. Diese 
Anmerkungsweise erlaubt schon im Schriftbild zu zeigen und darauf hinzu­
weisen, dass sich Texte der Simplizität des Bedeutens entziehen, weil sie durch 
ihre Iterierbarkeit nie endgültig bewertet werden können, in Mehrdeutigkeiten 
aufbrechen und so ihrer eigenen Abgründigkeit verfallen.70 

geheimen Namen des Dorfes Kandɨngei am Mittelsepik (Papua New Guinea) anhand der 

Kɨrugu-Knotenschnüre, Basel 1982.

68 | in: Derrida, Jacques: RP, 13-29 + 353-357 (Anmerkungen).

69 | Vgl. Leiris, Michel: La règle du jeu, Paris 2003, 77-83.

70 | Vgl. Leiris, Michel: La règle du jeu, 77-78: »La feuille d’acanthe […] qu’on copie au 

lycée quand on apprend à manier tant bien que mal le fusain, la tige d’un volubilis ou 

autre plante grimpante, l’hélicoïde inscrite sur le coquille d’un escargot, les méandres 

de l’intestin grêle et du gros intestin, le serpentin sableux qu’excrète un ver de terre, la 

boucle de cheveux enfantine enchâssée dans un médaillon, le simulacre infect qu’une 

légère pression de doigts tire d’un ›père-la-colique […]‹, les jaspures étalées sur les 

tranches de cer tains livres reliés, les ferronneries à courbure ›modern style‹ des entré-

es de métro, l’entrelacs des chif fres de broderie sur les draps et sur les taies d’oreillers, 

l’accroche-coeur collé à la graisse sur la pommette d’une prostituée aux temps anciens 

de Casque d’or […], la tresse mince et plus brune du filin d’acier, grosse et plus blon-

de du câble de cordage, les circonvolutions cérébrales telles qu’en offre un exemple, 

quand on en mange, la cervelle de mouton, le tire-bouchonnement de la vigne, image 

de ce que sera plus tard — une fois mis en bouteille — le tire bouchon (préfigurant lui-

même la vis sans fin d’ivresse), le cheminement du sang, le conque d’une oreille, les 

sinuosités d’un sentier, tout ce qui est feston, volute, rinceau, guirlande, enroulement, 

arabesque, un éperon (que pour les besoins de la cause j’imaginerais vrillé) d’espadon, 

la torsade d’une corne de béliers, tout cela, dans le nom de Perséphone je crois le 

découvrir, en puissance et n’attendant qu’un imperceptible déclic pour se déclencher 

comme le ruban d’acier étroitement serré sur lui-même au milieu des rouages d’un mou-

vement d’horlogerie ou le ressort à boudin hirsute n’est pas encore sorti. Il s’agit donc, 

essentiellement, d’un nom en vrille, — plus largement: d’un nom courbe, mais dont la 

douceur ne doit pas être confondue avec le caractère toujours plus ou moins lénitif de 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 181

Dieser Gebrochenheit des Schriftbildes entspricht die etymologische Poly­
semie71 der französischen Wortfamilie »tympan-tympanon-tympaniser«, die in 
ihren verschiedenen Ausprägungen metaphorisch eine Kreisform hervorzuru­
fen scheint, aber gleichzeitig auch ein Aufbrechen und Zerschlagen anspricht: 
»Tympan« hat mehrere Bedeutungsebenen – neben dem »Schließrahmen der 
Druckerpresse«, bedeutet es »Trommelfell«, »Paukenhöhle im Mittelohr«, 
»Schöpfrad« und »Handpauke«. »Tympanon« bedeutet »Hackbrett«, während 
»tympaniser« für ein »öffentliches Kritisieren« und »Bloßstellen« steht. Aus 
diesen Motiven der runden Membran und des hinter ihr liegenden Resonanz­
raums, der Druckausübung, des Schlagens, das die Membran zum Zerreis­
sen oder zum Klingen bringen kann, und der öffentlichen Darbietung, der 
Kommunikation, kündigt Derrida an: »Ihr das Trommelfell gerben – der 
Philosophie.«72

Das Trommelfell ist insofern maßgeblich für die traditionelle Philosophie, 
als sie die Nahtstelle markiert, an der Sprache Gehör findet. Mit dem Trommel­
fell etabliert Derrida eine Metapher für den Phonozentrismus der philosophia 
peraennis und ihre Eigenart der Grenzziehung und Einkreisung von bevorzug­
ten Themen, die Behandlung ihrer Grenzen, die Einbeziehungen des ihr Äu­
ßeren, die Problematisierung ihrer Art, Probleme zu behandeln.73

Der schmale Text von Leiris stellt dabei die Membran dar, das Trommel­
fell, das die Schwingungen und Motive der Einführung von Derrida verstärkt 
und einen Raum für ihren Wiederhall gibt. Die Metaphern für Windungen, 
Verknüpfungen oder Verknotungen, die sich bei Leiris finden, geben dem 
philosophischen Vorhaben Derridas eine programmatische Form: Die über­
raschenden Neuverknüpfungen von altbekannten Denktraditionen, die durch 
seine Art von Unterscheidungsgebrauch geschieht – die Différance. Diese Art 
mehrfache Unterscheidungen bezieht er so aufeinander, dass die Funktion der 

ce qui est émoussé, puisque — bien au contraire — ce qu’il a de perçant et de pénétrant 

est confirmé par le rapprochement qu’on peut faire entre les syllabes dont il est com-

posé et celles qui forment l’état civil de l’insecte dit ›perce-oreille[…]‹.«

71 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 353 (Anm. 1). Vgl. Rey, Alain u. Rey-Debove, Josette 

(Hg.): Le Petit Robert. Dictionnaire alphabétique & analogique de la langue française, 

Paris 1979, 2042.

72 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 13.

73 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 13: »Weitläufig genug, um sich selbst für endlos zu hal-

ten, wollte ein Diskurs, der sich Philosophie nannte — der einzige zweifellos, der seinen 

Namen immer nur von sich selbst zugesprochen erhielt und der sich dessen Initiale un-

entwegt ins eigene Ohr murmelte —, immer die Grenze — auch die eigene sagen. Im ver-

traulichen Umgang mit den von ihm als natürlich bezeichneten (eingeführten) Sprachen, 

mit jenen, die für ihn grundlegend waren, legte dieser Diskurs immer Wert darauf, sich 

die Herrschaft über die Grenze* (peras, limes) zu sichern.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe182

Beobachtung ihrer eigenen Leistungsgrenzen – ihre Reflexivität – im Vorder­
grund steht.74

Was bisher nur als Ankündigung und Versprechung der Auflösung der Kreis­
figur thematisiert wurde, findet in der Auseinandersetzung mit Heidegger 
seine Weiterentwicklung. Die Figur der Verwicklung und des Knotens radi­
kalisiert das Bild der Verknüpfung und der Reflexion. Unter dem Stichwort 
des »Kreisgangs« findet Derrida bei Heidegger Anknüpfungspunkte für seine 
Neuausrichtung der programmatischen Kreisfigur.75 Der »Kreisgang« wird 
von Heidegger als philosophische Praxis aufgefasst, die sich deshalb nicht di­
rekt auf die Wirklichkeit beziehen kann, weil deren Wahrnehmung durch die 
ontho-logische Denktradition präokkupiert und verfälscht worden ist.76 Des­

74 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 28: »Wird man demnach sagen, daß, was hier widersteht, 

das Nicht-Gedachte, das Unterdrückte, das Verdrängte der Philosophie ist? Damit man 

nicht mehr, wie das heute oft vorkommt, der konfusen Äquivalenz dieser drei Begrif fe 

auf den Leim geht, muß durch eine begrif fliche Aufbereitung ein neues Spiel der Oppo-

sition, der Ar tikulation, der Dif ferenz in sie eingeführt werden. Eine Einführung also in 

die dif férance.«

75 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 18: »Es gäbe noch mehr zu sagen über die Figur des 

Kreises bei Heidegger. Ihre Behandlung ist nicht einfach, denn sie implizier t zugleich 

eine gewisse Hinnahme und Bejahung des Kreises. Die Zirkularität muß nicht notwendig 

vermieden oder verur teilt werden, als handelte es sich von vornherein um eine schlech-

te Wiederholung, um einen Circulus vitiosus, um einen regressiven oder sterilen Prozeß. 

Man muß, wenn auch natürlich auf eine bestimmte Weise, den Kreisgang vollziehen, 

im Kreise kreisen, um dort ein Fest des Denkens zu feiern, dem die Gabe, die Gabe des 

Denkens, durchaus nicht fremd wäre.«

76 | Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, in: ders.: Holzwege, Frank-

fur t a.M. 2003, 12: »Doch vielleicht gewinnt diese Kennzeichnung nach Stoff und Form 

ihre Bestimmungskraft zurück, wenn wir nur die Ausweitung und Entleerung dieser Be-

grif fe rückgängig [Hervorhebung durch den Verf.] machen. Gewiß, aber dies setzt vor-

aus, daß wir wissen, in welchem Bezirk des Seienden sie ihre echte Bestimmungskraft 

er füllen. Daß dieses der Bereich der bloßen Dinge sei, ist bisher nur eine Annahme. Der 

Hinweis auf die ausgiebige Verwendung dieses Begrif fsgefüges in der Ästhetik könn-

te eher auf den Gedanken bringen, daß Stoff und Form angestammte Bestimmungen 

des Wesens des Kunstwerkes sind und erst von da auf das Ding zurückübertragen wur-

den. Wo hat das Stoff-Form-Gefüge seinen Ursprung, im Dinghaften des Dinges oder 

im Werkhaften des Kunstwerkes?« Vgl. ders.: Holzwege, 24-25: »Es ist die Fragestel-

lung der Ästhetik. Die Ar t wie sie das Kunstwerk im voraus betrachtet, steht unter der 

Herrschaft der überliefer ten Auslegung alles Seienden. Doch die Erschütterung dieser 

gewohnten Fragestellung ist nicht das Wesentliche. Worauf es ankommt, ist eine erste 

Öffnung des Blickes dafür, daß das Werkhafte des Werkes, das Zeughafte des Zeugs, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 183

halb ist eine Rückwendung, ein Umweg und eine Rückbesinnung notwendig, 
um das Denken auf die unverstellte Wahrheit des Seins zu beziehen und so zu 
seiner angestammten würdevollen Feierlichkeit zu verhelfen.77 Diese Rückbe­
sinnung bei Heidegger trägt aber nicht nur die restaurative Sehnsucht nach 
einer unverstellten Ursprünglichkeit in sich, sondern beinhaltet ein kreatives 
und fortschrittliches Element. Eine Kreativität, die in der Offenheit besteht, 
sich auf die Widersprüchlichkeit des Seins einzulassen. Der Begriff des »Ge­
flechts« leistet für Heidegger diese Gerinnung der Ereignishaftigkeit der Welt 
in der Sprache, die durch ihre Vernetzungs- und Verwicklungsfunktion gleich­
wohl ein entgrenzendes System herstellen kann. In einer paradoxen Sprache 
kann sich erst die Paradoxalität der Welt zeigen.78 Die spezifische Struktur der 
Sprache erlaubt es erst, dass sich in ihr die ereignishafte Wirklichkeit in einem 
Wechselspiel anwesend und abwesend zugleich präsentieren kann.

Bei Heidegger ist die Figur des Geflechts ein Synonym für die Paradoxalität 
der eigenen Vorgehensweise, bei der Gegensätze aneinander gebunden wer­
den. Genau dies nimmt Derrida für sich ein: Die Knotenstruktur ermöglicht 
die Reflexion und das Zusammenbinden von bisher unzusammenhängend 

das Dinghafte des Dinges uns erst näher kommen, wenn wir das Sein im Seienden den-

ken. Dazu ist nötig, daß zuvor die Schranken des Selbstverständlichen fallen und die 

geläufigen Scheinbegrif fe auf die Seite gestellt werden. Deshalb mußten wir einen Um-

weg gehen.«

77 | Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege, 2-3: »Das Aufsammeln von Merkmalen aber aus 

Vorhandenem und das Ableiten aus Grundsätzen sind hier in gleicher Weise unmöglich 

und, wo sie geübt werden, eine Selbsttäuschung. So müssen wir den Kreisgang vollzie-

hen. Das ist kein Notbehelf und kein Mangel. Diesen Weg zu betreten, ist die Stärke, 

und auf diesem Weg zu bleiben, ist das Fest des Denkens, gesetzt, daß das Denken ein 

Handwerk ist.«

78 | Vgl. Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache, Frankfur t a.M. 1985, 231: »Ein Ge-

flecht drängt zusammen, verengt und verwehrt die gerade Durchsicht im Verflochtenen. 

Zugleich aber ist das Geflecht, das die Wegformel [»Die Sprache als die Sprache zur 

Sprache bringen.« — Ein Motto, das die Redundanzen der Sprache in überraschende 

Varianzen aufzulösen bestrebt ist; Anm. d. Ver f.] nennt, die eigene Sache der Sprache. 

Darum dürfen wir von diesem Geflecht, das dem Anschein nach alles ins Unentwirrbare 

zusammendrängt, nicht wegsehen. Die Formel muß unser Nachdenken eher bedrängen, 

damit es versuche, das Geflecht zwar nicht zu beseitigen, aber so zu lösen, daß es den 

Blick in das freie Zusammengehören der durch die Formel genannten Bezüge gewahrt. 

Vielleicht ist das Geflecht von einem Band durchzogen, das auf eine stets befremdende 

Weise die Sprache in ihr Eigentümliches entbindet. Es gilt, im Geflecht der Sprache das 

entbindende Band zu er fahren.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe184

gedachten Elementen.79 Diese Rückbindung geschieht in der Form der Dif­
férance durch die Staffelung von Unterscheidungen, an denen sich konstante 
Strukturen kristallisieren können (was in einem verräumlichenden Schritt 
geschieht) sowie von Unterscheidungen, die über sich hinausweisen und ihre 
Grenzen in einer verzeitlichenden Bewegung verwischen.80 

Deswegen bezieht sich Derrida im Kontext der Ökonomie auf die Figur des 
Knotens, weil er betonen will, wie sehr die Paradoxalität der Gabe von der Dif­
férance abhängt – wie sehr diese ethische Fragestellung von der Frage nach 
dem Sinn abhängt. Es hat sich schon gezeigt, dass der Begriff der Ökonomie, 

79 | Ein Beispiel für eine solche verknotete Argumentation findet man bei Claude 

Lévi-Strauss, der seine Er fahrung der Lebensfeindlichkeit und der unübersichtlichen 

Urwüchsigkeit des Dschungels mit ihrer künstlerischen Verarbeitung und mit den spä-

teren biografischen Wendungen, die sein Leben genommen hat, verschlingt. Vgl. Lé-

vi-Strauss, Claude: Traurige Tropen, Frankfur t a.M. 1978, 357: »Jeden Morgen, wenn 

wir beim Frühstück unsere restliche Schokolade in Milch verrührten, sahen wir Vellard 

zu, der aus Emydios Hand ein paar Knochensplitter entfernte und ihr langsam das alte 

Aussehen zurückgab. Dieser Anblick war ekelerregend und faszinierend zugleich; er 

verband sich in meinen Gedanken mit dem Bild des Urwalds, seinen Formen und Dro-

hungen. Ich begann meine linke Hand als Modell nehmend, Landschaften aus Händen 

zu zeichnen, die aus gewundenen, wie Lianen ineinander verschlungenen Körpern her-

ausragten. Nach einem Dutzend Entwürfen, die fast alle während des Krieges verloren 

gegangen sind — in welchem deutschen Keller mögen sie heute schimmeln? —, fühlte 

ich mich erleichter t und konnte mich wieder der Beobachtung von Dingen und Men-

schen zuwenden.« (An einer anderen Stelle verwendet er für seinen Er fahrungsschatz 

eine kosmologische Kreismetapher an. Vgl. ders.: 410: »Die Geschichte, die Politik, das 

ökonomische und das soziale Universum, die physische Welt, ja sogar der Himmel um-

geben mich wie konzentrische Kreise, denen ich mich durch das Denken nicht entziehen 

kann, ohne jeden von ihnen einen Teil meiner Person zu konzedieren. So wie der Stein, 

der auf der Oberfläche des Wassers, in das er fällt, Ringe erzeugt, bevor er den Grund 

erreicht, so muß auch ich mich zuerst ins Wasser stürzen.«)

80 | Derrida führt diese paradoxe Verknotung gleich vor, indem er erneut die Zerris-

senheit des Ereignisses anspricht. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 19: »Eine Gabe könnte nur 

möglich sein, Gabe kann es nur geben in dem Augenblick, wo ein Einbruch in den Kreis 

stattgefunden haben wird: in dem Augenblick, wo jede Zirkulation unterbrochen gewe-

sen sein wird, und zu der Kondition dieses Augenblicks […]. Gabe gäbe es nur in dem 

Augenblick, wo der paradoxe Augenblick (in dem Sinne, wie Kierkegaard vom paradoxen 

Augenblick der Entscheidung sagt, er sei ein Wahnsinn) die Zeit zerreißt. So gesehen 

hätte man nie die Zeit für eine Gabe. Auf jeden Fall ist die Zeit oder die ›Gegenwart‹ der 

Gabe, ihr ›Präsent‹, nicht mehr als ein Jetzt denkbar, das heißt als eine Gegenwart, die 

in die zeitliche Synthesis eingebunden ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 185

wie ihn Bataille von Hegel bezieht (und wie ihn Derrida von Bataille auf He­
gel kritisch rückbezieht), selbst bei einer Konzentration auf die Verausgabung 
im Opfer oder im Potlatsch eine Reziprozität und Kreisläufigkeit impliziert. 
Diese zentrifugale Verfassung der ökonomischen Arbeit lässt sich direkt aus 
der sinnhaften Selbstvergewisserung des Bewusstseins (bei Hegel) ableiten. 
Genau auf dieses verdeckte Zentrum des Sinns und auf die Verdeckung die­
ses Zentrums in einer widersinnigen Ethik soll die Metaphorik des desorien­
tierten Kreises und des Geflechts hinweisen. Deshalb widmet sich Derrida im 
Vorfeld seiner Analyse der Gabe diesem Begriffsfeld: Es interessiert Derrida 
nicht, ob es die Gabe wirklich gibt, sondern inwieweit sich die Gabe als soziale 
Praxis an ihre Grenzen stoßen lässt. – Wobei Denken nur unter den paradoxen 
Bedingungen der Différance unternommen werden kann und wobei das para­
doxe Denken seinen Gegenstand mit seiner verknoteten Widersprüchlichkeit 
affiziert.81

Die Knotenstruktur leistet aber nicht nur eine Reminiszenz an den im Ereignis 
(eine Form der Différance) gegebenen Sinn, sondern bietet für Derrida auch 
die Gelegenheit, den in der Beschäftigung mit Batailles Ökonomie gewonnen 
Begriff des Opfers für sich auszugestalten. Das Opfer ist (neben dem Potlatsch, 
der eine analoge Funktionsweise der vergeudenden Resakralisierung der Din­
ge aufweist, die durch den menschlichen Gebrauch zweckentfremdend wor­
den sind) für Bataille zum sinnbildlichen Paradebeispiel für die allgemeine 
Ökonomie der Verausgabung geworden. Bei Bataille kann vor allem im Op­
fer die Wirkungsweise der allgemeinen Ökonomie abgelesen werden. Derrida 
lässt diese Brüchigkeit der Ökonomie zwischen nützlicher Aneignung und un­
nützer Verschwendung nicht los. Diese Paradoxie bietet für ihn den Anlass 
zu einer Grundformel für seine ethischen Untersuchungen: Die Ökonomie, 
die sich im Kreislauf von Geben und Nehmen bewegt, gegenübergestellt einer 
Anökonomie, die sich diesem Kreislauf verweigert, aber unbedingt durch ihn 
hervorgerufen wird. Im Geweih des Sünden- und Opferbocks wird Derrida 
eine Weiterentwicklung der Knotenfigur vornehmen und damit in seiner 
Argumentationsweise einen Bezug vom Opfer zur Ökonomie der Gabe herstel­

81 | Vgl. Ecker, Gisela: ›Gif tige‹ Gaben. Über Tauschprozesse in der Literatur, München 

2008, 19: »Die Suche danach [nach der Gabe in der Figur des Unmöglichen, Anm. d. 

Ver f.] — dies wird in Derridas Behandlung von Baudelaires Erzählung La fausse mon-

naie im dritten und vier ten Kapitel von Falschgeld offenkundig — wird nicht aufgege-

ben, sondern ergibt sich als Aufgabe des Texts in seiner ganzen Unentschiedenheit. Nur 

scheinbar stellt sich damit eine Nähe zu den ›Puristen der Gabe‹ her; doch übernimmt 

Derrida nicht deren festen Glauben an die Existenz einer reinen Gabe jenseits des Öko-

nomischen an sich, nach denen jene beharrlich auf der Suche sind, sondern lässt seine 

Rede über die Gabe im Zustand der Unentschiedenheit und dissémination.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe186

len: die Windungen des Geweihs und die verknoteten Kreisläufe des Lebens. 
Wir kommen darauf zurück, wenn wir zur Untersuchung der Verausgabung 
des Menschlichen im Isaaksopfer bei Derrida gelangen.

3.1.3 Der Vergleichspunkt des ökonomischen Kreislaufs im Preis

Wenn bisher die Ökonomie hauptsächlich im Hinblick auf das ihr zugrunde 
liegende Tauschprinzip ausgedeutet wurde, so vergisst es Derrida nicht, eben­
so eine alltagsnähere Untersuchung der Ökonomie in seine Überlegungen mit 
einzubeziehen. Damit rückt ins Zentrum der Aufmerksamkeit, inwieweit die 
Warenkreisläufe von Geben und Nehmen, die Transaktionen der (beschränk­
ten) Ökonomie durch Geld beeinflusst werden.82 Im Geldwert der Ware schlägt 
sich ein Vergleichsgesichtspunkt des reziprok kreisenden Austauschs nieder, 
der in seinen grundlegenden Auswirkungen zu berücksichtigen ist.83

Eine Gabe kann also als ökonomische Transaktion zwischen Geber und 
Empfänger anhand ihres preislichen Geldwertes bemessen und verglichen 
werden. Diese Vergleichbarkeit des Preises, den eine Ware erhält, erklärt sich 
aus der symbolischen Generalisierbarkeit des Geldes.84 Geld kann wie ein 
konventionelles Zeichen funktionieren.85 Es übernimmt damit eine Reprä­

82 | Vgl. Derrida, Jacques: Über das ›Preislose‹ oder The Price is Right in der Trans-

aktion, b_books (Berlin) 1999.

83 | Vgl. Hénaff, Marcel: Le prix de la vérité. Le don, l’argent, la philosophie, Paris 

2002, 415-416: »Que l’irruption de la forme monnaie constitue une profonde rupture 

dans la conception des échanges de biens […], que la monnaie entraîne des pratiques 

et induise des représentations susceptibles de menacer des formes de vie et de relation 

très anciennes, toutes sor tes de récits ou de proverbes nous les disent. Platon, on l’a 

vu, exprime constamment sa plus grande méfiance envers ce instrument. Il en reconnaît 

— très brièvement — l’ef ficacité, mais d’est pour aussitôt insister sur ses dangers. […] 

Aristote au contraire, qui s’efforce d’analyser la rationalité de la monnaie, se donne les 

moyens de penser la relation essentielle qui existe entre société politique et échange 

marchand. Relation essentielle en ceci que l’usage de la monnaie fait intégralement 

partie de l’exercice de la justice. Il s’agit d’affirmer sa nécessité fonctionnelle et 

éthiques dans l’organisation de la cité; celle-ci se définit comme une communauté où 

s’imposent à la fois une instance d’autorité souveraine (donc méta-clanique) et une 

activité d’échange des biens née de la dif férenciation des tâches et de la diversité des 

besoins.«

84 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 318-320 (zum symbolisch generalisier ten Kommuni-

kationsmedium allgemein).

85 | Vgl. Derrida, Jacques: Preislose, 10: »Man bedient sich tatsächlich nicht zufällig so 

oft des Modells des Numerischen und des monetären Zeichens, um die Funktionsweise 

der Sprache zu analysieren — oder eines Zeichensystems im allgemeinen.« — Diese ähn-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 187

sentationsfunktion, weil es in einer nicht-natürlichen Beziehung den Wert 
von Waren symbolisiert. Zudem verhält sich Geld wie ein arbiträres Zeichen, 
weil es abgehoben, abstrahiert von der Dingwelt, generell anwendbar und wie­
derverwendbar bleiben muss: Mit einem 10-Euro-Schein muss man von der 
Schweinestelze bis zum Lyrikband alles bezahlen können – genauso wie Metz­
ger und Buchhändler in der Lage sein müssen, diesen Schein in völlig zu­
sammenhanglosen Situationen weiter verwenden zu können. Die Bewertungs­
funktion des Geldes hängt damit von einer gewissen Indifferenz gegenüber 
der breiten Varianz von Gegenständen ab:86 Ein Ding bekommt in einem Preis 
einen Geldwert zugemessen und wird damit als Ware beliebig verhandelbar. 
Dadurch dass eine Ware durch einen Preis ausgezeichnet und symbolisch ge­
neralisiert ist, wird sie erst disponibel, vergleichbar und äquivalent ersetzbar.87 
Im Warenwert zeigt sich erst die Zweckentfremdung des Dispositionsgutes,88 

liche Funktionsweise sieht Derrida vor allem in zwei Hauptcharakteristika er füllt: Der 

Ähnlichkeit von Kommunikation und Transaktion, sowie in einer analogen Anreicherung 

von Warenwert und semantischem Wert. Vgl. ders.: 12-14.

86 | Vgl. Derrida, Jacques: Preislose, 20: »[…] Konzepte der Substitution, der Wie-

derholung und der Neutralisierung […]. Die drei Prädikate bezeichnen gleichermassen 

eine gewisse Indif ferenz. Geld ist indif ferent, weil seine Zeichen gleich und ähnlich sein 

müssen (es gibt keinen Unterschied zwischen zwei 10-Franc-Stücken oder Scheinen: 

wesentliche, konventionelle, nicht-natürliche, arbiträre Indif ferenz des Zeichens, also 

Wiederholung, Wiederholbarkeit, Ersetzbarkeit, universalisierende Bewegung). Dassel-

be gilt für den Ursprung oder den Träger des Geldes, das, wie man so sagt, nicht stinkt. 

Die drei Prädikate der Indif ferenz (Substitution, Wiederholung, Neutralisation) sind hier 

untrennbar — und für jedes Konzept des Geldes unverzichtbar: als quantifizierbarer 

Wert, als monetäres Zeichen oder als Figur des Begehrenswerten […].«

87 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 349-350: »Während Eigentum noch uninteressant sein 

kann — was soll ich mit einem Garten mit zwanzig Apfelbäumen? —, wird durch das Me-

dium Geld sowohl Knappheit als auch Interesse universalisier t. Mehr Geld kann man, 

und das wußte schon Aristoteles, immer brauchen. Erst die Monetarisierung des Eigen-

tums, die jedem Besitz einen Geldwert zuordnet, selbst der eigenen Arbeitskraft, läßt 

das Knappheitsmedium Eigentum/Geld in die heute gewohnte Form expandieren. Geld 

dient als Medium der Beobachtung von Knappheit, und Zahlungen sind Formen, die das 

Medium operationalisieren. […] Während das Eigentum als Medium noch an die natür-

liche Teilbarkeit der Dinge gebunden ist und deshalb nicht sehr weit aufgelöst werden 

kann, ist das mediale Substrat des Geldes die jeweils kleinste monetäre Einheit, und 

die kann nach Bedarf arbiträr bestimmt werden. Das ermöglicht Standardisierungen, 

die von individuellen Präferenzen abstrahieren.«

88 | Zur Disposition stehen nicht nur Dinge und Gegenstände aus Natur und Umwelt, 

sondern auch Dienstleistungen und Dienstleister, Arbeitszeit und Arbeiter: alles, was 

einen Preis haben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe188

das in dieser zeichenhaften Form zur Verfügung des Menschen steht.89 Im 
Warenwert erfahren die Gegenstände eine Art von Entwürdigung, insofern sie 
ihre Unersetzlichkeit und Einzigartigkeit verloren haben.90 

An dieser Stelle führt uns die Argumentation Derridas beabsichtigt in eine 
Aporie. Warenwert und Würde scheinen kontradiktorisch entgegengesetzte 
Begriffe zu sein, die sich gegenseitig ausschließen. Die preisliche Bewertung 
von Waren führt zu ihrer Entwürdigung, weil die Ware und die Dienstleistung 
nicht mehr eigenständig als Zweck an sich behandelt werden können, sondern 
einem anderen Zweck untergeordnet sind: Weil jegliche Güter durch ihren 
Wert eine zeichenhafte Codierung erhalten (der Wert als signifiant verweist 
auf ein Gut, das als signifié erfasst werden kann und derart einen Warencha­
rakter aufgedrückt bekommt), können sie für ein Wirtschaftssystem bereit­
gestellt werden, das sie unter der Leitdifferenz von Investition und Rendite er­
fasst. Gleichzeitig aber garantiert diese Generalisierbarkeit der Ware im Preis 
auch, dass alles gleich bemessen werden kann. Der Preis garantiert, verein­
facht ausgedrückt, die Würde der Gleichrangigkeit. Kein Gut kann vernachläs­
sigt oder als nachrangig behandelt werden, weil der Preis für jedes Gut einsteht 
und es genauso bezeichnet wie alle anderen Waren, Güter, Dienstleistungen, 
Ziele oder Zwecke. Der Wert ist damit paradoxerweise wieder zur Würde in 
Beziehung gesetzt:

»Das durch diese fundamentale Opposition entstehende erschreckende Problem […] 

besteht darin, dass die Kalkulierbarkeit des Preises, der Markt oder das Geld, die die 

Würde bedrohen (z.B. des Menschen, des vernünftigen Wesens, aber auch jeden Zwecks 

an sich – und in den Augen Kants ist das Menschenrecht lediglich das beste Beispiel), 

auch genau das ist, was als Prinzip der Äquivalenz und der Substitution die Gleichheit 

zwischen allen Singularitäten sichert, und damit die Unmöglichkeit, – oder sogar das 

89 | Wir haben diese Zweckentfremdung und Profanierung der Dinge als Waren schon 

bei Bataille gesehen. Derrida führt diesen Gedankengang im Kontext seiner Schrif t 

»Über das ›Preislose‹ oder The Price is Right in der Transaktion« wieder auf, indem er 

sich aber nicht auf Batailles Unterscheidung von Ware und Opfergegenstand, sondern 

auf Kant und dessen Entgegensetzung von Preis und Würde bezieht.

90 | Vgl. Derrida, Jacques: Preislose, 22: »›Im Reich der Zwecke‹, sagt Kant, ›hat alles 

entweder einen Preis, oder eine Würde. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann 

auch etwas anderes, als äquivalent, gesetzt werden; was dagegen über allen Preis er-

haben ist, mithin kein Äquivalent verstattet, das hat eine Würde.‹ Anders gesagt gehört 

Würde, über allen Preis erhaben, zur Ordnung dessen, was man das ›Preislose‹ nennt. 

Das absolut Kostbare, der Andere in seiner Würde, hat keinen Preis. Reziprok: Alles was 

beim Anderen (oder bei mir als Anderem und absoluter Singularität) absolut kostbar, 

respektabel und nicht verhandelbar ist, definier t die Ordnung der Würde als den Zweck 

an sich.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 189

moralische Verbot – zwischen zwei absoluten Zielen zu wählen, zwischen zwei Singulari-

täten: Zwei Menschen zum Beispiel haben eine gleich moralische, juristische, politische 

Würde, ungeachtet der Unterschiede aller Ordnungen (sozial, ökonomisch, biologisch, 

sexuell, psychisch oder intellektuell etc.). Zwischen diesen zwei Äquivalenzen, diesen 

zwei Neutralisierungen, diesen zwei heterogenen Indif ferenzen ist die Wahl unumgehbar 

aber auch kritisch: radikal bedroht, meist unmöglich oder aporetisch.«91

Der Sinn einer solch aporetischen Verstellung besteht darin, dass durch die 
Einführungen von Unterscheidungen eine Art Landkarte des semantischen 
Feldes der Gabe erstellt werden kann. Erst in der Unzugänglichkeit des Wis­
sens, in der logischen Abgründigkeit (wie wir sie bei der Chōra gesehen haben) 
wird ein atopisch-utopischer Raum geöffnet,92 in dem sich die Dekonstrukti­
on im Spiel der Differenzen ihrer Möglichkeits- wie auch ihrer Unmöglich­
keitsbedingungen versichern kann. Die Einführung von Differenzen zieht die 
Berücksichtigung der Grenzen einer solchen Differenzierung nach sich und 
verschiebt damit die Grenze sowohl des Zeichens wie auch des Wertes.93 Diese 

91 | Derrida, Jacques: Preislose, 23.

92 | Derrida nimmt den Begrif f des Raumes (wie wir ihn von Chōra kennen) beabsich-

tigt wieder auf, (nicht nur weil er auf seine Bezugnahme auf Heidegger hinweisen will, 

sondern auch) weil er die aporetische Verfassung der Gabe und des sinnhaft er fassten 

Seins in der Dif férance unterstreichen will: Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 20: »Es sei denn, 

daß die Gabe zwar das Unmögliche ist, nicht aber das Unnennbare oder Undenkbare, 

so daß dieser knappe Spielraum zwischen dem Unmöglichen und dem Denkbaren die 

Dimension wäre, in der es Gabe gibt, aber auch, zum Beispiel, das Sein und die Zeit (es 

gibt das Sein* oder es gibt die Zeit*, um gleichsam exzessiv auf das vorzugreifen, was 

sich gerade als ein gewisser wesentlicher Exzeß der Gabe erweisen wird, ja als ein Exzeß 

der Gabe über das Wesen selber).«

93 | Vgl. Derrida, Jacques: Preislose, 24: »Hier muss das Nicht-Verhandelbare verhan-

delt werden. Diese Notwendigkeit ist kein empirischer Notbehelf: Gerade durch ihre 

Unentscheidbarkeit ist sie ein Imperativ. Sie öffnet den Raum der Entscheidung und 

auch der Verantwortlichkeit (moralisch, juristisch und politisch). Und sie eröffnet ihn 

sogar vor der Verhandlung zwischen Imperativ und Hypothetischem, Unbedingtem und 

Bedingtem, Nicht-Verhandelbarem und Verhandelbarem. Denn es ist die Möglichkeit 

von Geld selbst, des Preises, d.h. des Prinzips der Äquivalenz, das die Dif ferenzen auch 

neutralisieren lässt, um zur reinen Singularität als Würde oder als universellem Recht zu 

gelangen. Der Zugang zur Würde des Anderen ist der Zugang zur Singularität seiner ab-

soluten Dif ferenz, gewiss, aber das ist nur durch eine bestimmte Indif ferenz, durch die 

Neutralisierung der Dif ferenzen möglich […]. Indem sie das Wissen und alle objektive 

Bestimmung übersteigt, erlaubt alleine diese Neutralisierung, zur Würde zu gelangen, 

d.h. zur Tatsache, dass jeder und jede ebenso viel Wert ist wie der oder die andere, eben 

jenseits des Wertes: preislos.« 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe190

eigenartig rückbezügliche Grenzverschiebung entwirft Derrida an seiner Be­
grifflichkeit der Différance und überprüft sie im Begriff der Ökonomie auf ihre 
ethische Tauglichkeit.94 Die Aporie ist für Derrida eine Kurzform, um einen 
différantiell mehrfach unterschiedenen Sachverhalt zusammenzufassen, ihn 
in seinen positiven wie negativen Querverbindungen zu beschreiben, um der­
art Entscheidungsfreiheit gegenüber einer eindeutig-statischen Weltbeschrei­
bung zu erlangen. Nur die Unentschiedenheit der Welt, die sich in ihrer apore­
tischen Beschreibung niederschlägt, garantiert die Freiheit für eine ethischen 
Entscheidung.95

94 | Vgl. Mansfield, Nick: God who deconstructs himself, 100: »Dif férance makes sig-

nification both possible and impossible, offering the opening in which signification will 

happen but promising the inevitable dissemination of any particular signifying act. Sig-

nification both fulfills and repudiates dif férance, proposing a relationship to meaning 

that only dif férance can catalyze, but one that must itself be subject to the chaotic 

pluralization of dif férance. […] The economy is made possible by the gif t but can invest 

in its own logic only by repudiating gif t-ness, even as it always bears a trace of the gif t 

with it.«

95 | Vgl. Derrida, Jacques: Passionen. ›Die indirekte Opfergabe‹, in: ders.: ÜdN, 24-25: 

Probleme zeigen sich bei Derrida in einer Aporie von wissentlicher Durchdringung eines 

Vorliegenden und unwissentlicher Deckung hinter diesem Vorgeschobenen. Diese apo-

retische Indif ferenz ermöglicht erst Entscheidungen und ethische Verantwortung (im 

Begrif f der aporetischen Gabe): »Es gäbe also einen Begrif f und ein Problem (in bezug 

auf dieses oder jenes, ein Problem der Pflicht zum Beispiel […]), das heißt etwas, das 

durch ein Wissen bestimmt werden kann […] und das sich vor Ihnen befindet, hier vorne 

(problema), in front of you; daher die Notwendigkeit, frontal (de front) oder von vorn 

(de face), auf zugleich direkte, frontale und kapitale Ar t und Weise das anzusprechen, 

was sich vor Ihren Augen, Ihrem Mund, Ihren Händen befindet (und nicht hinter Ihrem 

Rücken), hier vorne als ein vor-gelegter Gegenstand (objet pro-posé ou préposé), eine 

zu behandelnde Frage, ein vorgeschlagenes (proposé) Sujet also, ebenso (das heißt ein 

überbrachtes, überreichtes/geschenktes: man überreicht/schenkt im Prinzip stets von 

vorne, nicht wahr? Im Prinzip). […] Durch Metonymie kann problema, wenn man will, 

schließlich denjenigen bezeichnen, der, wie man im Französischen sagt, als couverture 

(Deckung/Tarnung) dient, indem er die Verantwortung für einen anderen auf sich nimmt 

oder indem er sich für einen anderen ausgibt, indem er im Namen des anderen spricht, 

denjenigen also, den man vorschiebt, oder hinter dem man sich verbirgt. […] Von die-

sem Standpunkt aus wäre die Verantwortung in dem zusätzlichen beziehungsweise sup-

plementären Maße problematisch, wie wir sie bisweilen, vielleicht sogar immer, jene 

sein könnte, die man nicht für sich, im eigenen Namen vor/gegenüber dem Anderen 

übernimmt […], sondern jene, die man für einen Anderen, anstelle, im Namen des Ande-

ren oder seiner selbst als Anderem, vor einem anderen Anderen und einem Anderen des 

Anderen übernehmen soll/muß: das Unleugbare der Ethik selbst.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 191

Die Zeichenhaftigkeit des Wertes scheint demgemäß eine Bindung an die 
Würde unmöglich zu machen und ermöglicht sie doch durch ihre Reflexion 
und Selbstüberschreitung. Warenwert und Würde stehen sowohl in einem 
Ausschlussverhältnis gegeneinander, bedingen sich aber gleichzeitig gegen­
seitig. Die Aporie der Ökonomie von Preis und Würde stellt eine Vorschau auf 
die ökonomisch-anökonomische Struktur der Gabe dar. Einheit ist formal-
postmodern nur als widersprüchliche Vielheit gegeben, die Einheit der Gabe 
nur in einer Grundunterscheidung von ökonomischem Kreislauf und anöko­
nomischer Verausgabung zu fassen; wobei beide Seiten dieser Leitunterschei­
dung wieder in Folgedifferenzen aufgeästelt werden. Der ökonomische Kreis­
lauf wird unter der Differenz von Herrschaft und Souveränität, von Kreislauf 
und Knotenstruktur, von Zweckentfremdung und Zweckfreiheit fragwürdig, 
während die anökonomische Verausgabung, die Flüchtigkeit der Gabe sich an 
Unterscheidungen ausmachen lässt, wie der von Ware und heiliger Opfergabe, 
von Ware und vergeudendem Potlatsch, und an daraus entwickelten Kriterien 
wie der Nihilation der Gabe durch ihre unmittelbare Gegengabe.

Diese Untersuchung der ökonomischen Vorbedingungen der Gabe erbringt 
einerseits eine inhaltliche Fokussierung auf die Gabe als reziprokes Tauschver­
hältnis von Geben und Nehmen, die sich auf das Kreismodell des Reziproken 
ausweitet, und andererseits ihre Thematisierung im Horizont des Sinns. Da­
mit folgt die ökonomische Vorstellung der Gabe der aporetischen Verstellung 
des Sinns, wie wir sie bei Derrida unter den Schlagworten der Différance, der 
Chōra und des Ereignisses kennengelernt haben.

3.2	 Die Unmöglichkeit der Gabe

Bisher hat sich die Gabe bei Derrida als Problem der ökonomischen Transakti­
on, in der Problematisierung des ökonomischen Kreislaufs und in der Proble­
matisierung dieser Problematisierung geäußert. Derrida widmet sich somit 
der Definition der Gabe in einer delimitierenden Vorgehensweise: In einer 
Beobachtung erster Ordnung thematisiert er das Wesen der Gabe anhand des 
Unterscheidungspaars von Souveränität und Herrschaft, das er der Theorie 
der Ökonomie von Bataille entnimmt. Diese Wesensfrage erweist formal eine 
Art von Grenzenlosigkeit, weil sie sich nicht in einer definitiven Opposition 
verräumlichen lässt, sondern sich in komplementären Unterscheidungen ver­
zeitlicht und fortsetzt. So transformiert sich die ökonomische Ausgangsfrage 
nach Souveränität und Herrschaft zu synonymen Formulierungen wie der 
Unterscheidung von Ware und heiliger Opfergabe sowie des nützlichen Tau­
sches und der Vergeudung. Dieser Stufenbau der Différance wird dadurch er­
weitert und spurhaft fortgesetzt, dass in einer Ebene der Beobachtung zweiter 
Ordnung auf die Art und Funktionsweise dieses ökonomischen Tausches im 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe192

Begriff des Kreises eingegangen wird. Diese erneute Selbstbezüglichkeit96 ge­
schieht wieder anhand einer Leitdifferenz, der von Zirkel und Geflecht. Auch 
in dieser Frage kommen die Untersuchungen von Derrida zur Gabe nicht zur 
Ruhe, sie setzen sich fort in Beobachtungen dritter Ordnung, warum diese 
Anbahnung der Kreise in Wirbeln und Knoten verläuft, warum sich Ergeb­
nisse immer entziehen und in zweideutigen Aporien münden. Die Proble­
me, anhand derer man sich eine Welt beobachtbar macht, sind als wichtiger 
einzuschätzen als kurzfristige Lösungen oder einheitlich-einfache Aussagen: 
Probleme in einer aporetisch verstellten Formulierung eignen sich besser, 
Aufmerksamkeit für eine Fragestellung zu erzeugen und als Attraktoren für 
Folgediskurse zu dienen.97

Diese eigentümliche Unentschiedenheit findet sich im Gabenbegriff aus­
geprägt. Die Gabe als Ausdruck für etwas, was man, ohne es bewusst in Emp­
fang genommen zu haben, erhalten hat, und wobei nicht klar ist, von wem, 
oder wann man es erhalten hat, geschweige denn, ob man es behalten kann. 
Umgangssprachlich schlägt sich diese Unbestimmtheit in einer Wortbedeu­
tung nieder, die synonym zum Talent und zur Begabung ist: Die »Begabung« 
als eine Besonderheit, die verlegen als »angeboren« bezeichnet wird, weil man 
nicht weiß, wie man sonst dazu gekommen wäre.98

96 | Vgl. Roberts, David: The Law of the Text of the Law. Derrida before Kafka, in: Deut-

sche Vier teljahresschrif t für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 69. Jahr-

gang, Heft 2/Juni, Stuttgart, Weimar 1995, 364: »By this I mean: the impossibility of 

reference is the very condition of self-reference. On the level of (prohibited) reference 

self-reference can appear only negatively in the doubling of negative ›correspondence‹. 

The question of reference must be displaced before it can appear as self-reference, just 

as the question of content must annul (suspend) itself before the form of the content 

can appear.«

97 | In der »Postmoderne« übernimmt die Beliebigkeit diese Funktion der Herstellung 

von diskursiver Anschlussfähigkeit von der Wahrheit. Die Beliebigkeit unterscheidet 

sich in ihrer formalen Strenge vom reinen Zufall. Beliebigkeit spaltet jeden Diskurs in 

eine Dif ferenz von realisier ter Möglichkeit und unrealisier ten Möglichkeiten: »Es wäre 

auch anders möglich gewesen«. Dadurch werden genügend Variationsmöglichkeiten für 

Folgediskurse angeboten, die sich daran anranken können. Vgl. die Einleitung dieser 

Arbeit unter dem Kriterium der »Beliebigkeit«.

98 | Vgl. Drosdowski, Günther (Hg.): Duden »Etymologie«. Herkunftswörterbuch der 

deutschen Sprache, Mannheim, Wien, Zürich 1989: Gabe […] Im heutigen Sprachge-

brauch wird ›Gabe‹ außer im Sinne von ›Gegebenes, Geschenk‹ auch im Sinne von ›an-

geborene Eigenschaft, Talent‹ verwendet«.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 193

3.2.1 Nihilation der Gabe durch eine Gegengabe

Zu einer solchen Unentschiedenheit der Gabe gelangt Derrida, indem er zu­
nächst von einer akteurszentrierten Analyse eines Gabenereignisses ausgeht: 
Von einer Gabe kann dann gesprochen werden, wenn ein Empfänger (C) etwas 
(B) von jemandem (A) erhalten hat.99 Diese Schematisierung erinnert wegen 
ihrer Subjektzentrierung und ihrer auf Transfer ausgelegten Beziehung der 
Subjekte untereinander an das akteursbezogene Modell der Sprache, bei dem 
einem Empfänger (C') eine codierte Botschaft (B') durch einen Sender (A') 
übermittelt wird. Genauso wie dieses sprachliche Modell von der Différance 
unterlaufen wird, stößt auch das besagte Modell der Gabenübermittlung ihre 
eigene Dekonstruktion an.100 Denn diese Formulierung der Gabe als Transfer 
zwischen Subjekten ermöglicht erst ihre Formung als in sich selbst überschrei­
tende Aporie: Insofern ist die Kennzeichnung der Gabe als das »Unmögliche« 

99 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 21: »Nehmen wir also eine Intention-zu-geben an: je-

mand, irgend ›einer‹ beabsichtigt oder wünscht zu geben. Das Geflecht dieser Formu-

lierung ist schon komplex genug, unsere Sprache oder die gängige Logik drängen uns 

jedoch dazu, es als unvollständig anzusehen. Wir vervollständigen es also und sagen, 

›irgend‹einer hat die Intention, B an C zu geben' [sic!], irgend›einer‹ hat die Intention-zu-

geben oder gibt ›etwas‹ ›irgendeinem anderen‹. Dieses ›etwas‹ [quelque chose] muss 

nicht irgendein Ding [chose] im gängigen Sinne sein, es kann sich auch um irgendein 

anderes Objekt handeln; und der Gabenempfänger kann wie der Geber ein Kollektiv-

subjekt sein, auf jeden Fall aber gibt A B C. Diese drei Elemente, die jeweils mit sich 

selbst identisch sind oder im Begrif f sind, sich mit sich selbst zu identifizieren, werden 

offenbar von jedem Gabenereignis vorausgesetzt.«

100 | Wir haben im Kapitel »1.2.1 Entkernung des traditionellen Zeichenbegrif fs« 

schon er fahren, warum Derrida diesem Modell der Sprache reservier t gegenüber steht 

und bemerken in diesem Zug, dass Derrida die Schematisierung der Gabe aus seiner 

Sprechsituation ableitet: Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 21-22: »Zwischen uns [ihm und den 

Zuhörern, den Lesern, Anm. d. Ver f.] besteht ein Vertrag, der zwar nicht unterzeichnet 

ist, aber gleichwohl wirksam ist und völlig unerläßlich für das, was hier geschieht, da 

sie dem, was ich hier von mir gebe, meinen Vortrag nämlich, ihrerseits etwas geben, 

schenken oder leihen: ihre Aufmerksamkeit und, wie ich hoffe, irgendeinen Sinn. Dies 

bleibt auf jeden Fall die unerläßliche Grundvoraussetzung für den Kredit, den wir uns 

einräumen, für die Glaubwürdigkeit, die wir uns zubilligen, für den Glauben, den wir uns 

schenken, auch dann noch, wenn wir gleich diskutieren und in nichts mehr übereinstim-

men sollten.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe194

zu verstehen,101 weil sie sich aufgrund ihrer Bedingungen der Möglichkeit als 
unmöglich herausstellt.102

Der Gabentransfer von einem zum anderen impliziert, dass der eine un­
statthafterweise mehr oder weniger hat als der andere, was in mehrfacher Hin­
sicht zu einem Problem für die Gabe wird. Wenn einer mehr als der andere 
hat, macht dies einen erneuten Ausgleich nötig? Zwingt dieses Ungleichge­
wicht, das in einem Gabenakt hergestellt wird, zur Perpetuierung des infini­
tesimalen Zurückgebens? Verpflichtet daher eine Gabe seinen Empfänger in 
unlauterer Weise? 

Das Problem der Gabe wird also sein, dass eine Gabe immer eine Gegen­
gabe provoziert, immer auf einen Ausgleich drängt und es danach ausge­
glichen und rekompensiert so ist, als ob nie etwas gegeben worden wäre. Der 
Kreislauf der Güter wird die Verunmöglichung einer Gabe bedeuten.103 Und 
damit verbunden wird weiter das Problem der Gabe sein, dass jeder Beschenk­
te letztendlich als Schuldner dasteht; weil er zwar vordergründig etwas (mehr) 
bekommt, als er vorher besessen hat, dadurch aber hintergründig einen Man­
gel verordnet bekommt und in ein Schuldverhältnis hinabgedrückt wird.104

101 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 22: »Denn darin liegt das Unmögliche, das sich hier zu 

denken zu geben scheint. Diese Bedingungen der Möglichkeit der Gabe nämlich (daß 

irgend ›einer‹ irgend ›etwas‹ irgend ›einem anderen‹ gibt) bezeichnen gleichzeitig die 

Bedingungen der Unmöglichkeit der Gabe. Und das können wir von vornherein auch 

anders wiedergeben [traduire]: diese Bedingungen der Möglichkeit ergeben [produire] 

oder definieren die Annullierung, die Vernichtung, die Zerstörung der Gabe.«

102 | Vgl. Busch, Kathrin: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, 

München 2004, 87: »Die Aporetik der Gabe bildet den Ausgangspunkt der Überlegun-

gen von Derrida. Sein Text kann für sich beanspruchen, dem Unmöglichen verpflichtet 

zu sein, wenn zunächst in äußerster Schärfe die Gabe von allen Formen der Rückerstat-

tung, des Tausches, der Gegenseitigkeit, der Verschuldung und selbst der Dankbarkeit 

abgegrenzt wird, um sodann zu erweisen, daß es eine solche absolut freigebige Gabe 

nicht geben kann.«

103 | Vgl. Bennington, Geoffrey u. Derrida, Jacques: Jacques Derrida, Chicago London, 

1993, 190: »For the gif t to be pure of any movement of exchange, it would have to go 

unperceived by the donatee, not be received as a gif t, not be a gif t at all. The gif t only 

›exists‹ or gives in an exchange in which it already gives no longer.«

104 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 22-23: »Gehen wir denn einmal mehr vom Einfachsten 

aus und halten wir uns weiter an dieses semantische Vorverständnis des Wortes ›Gabe‹ 

[…]. Gabe gibt es nur, wenn es keine Reziprozität gibt, keine Rückkehr, keinen Tausch, 

weder Gegengabe noch Schuld. Wenn der andere mir das, was ich ihm gebe, zurückgibt 

oder es mit schuldet, das heißt mir zurückgeben muß, wird es keine Gabe gegeben ha-

ben, ob diese Rückgabe nun unmittelbar er folgt oder vorprogrammiert ist im komplexen 

Kalkül eines lang befristeten Aufschubs [dif férance].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 195

Dieses Dilemma der Gegengabe wird besonders deutlich, wenn man ge­
nau dasselbe wiedererhält, was man vorher gegeben hat. Die Gabe als Tausch 
wird in der Wiederkehr desselben ad absurdum geführt. Wie die Bonbonniere, 
die bei Ephraim Kishon in der Geschichte »Ringelspiel« immer wieder weiter­
verschenkt wird.105 Als diese Geschenkbonbonniere letztendlich wieder zum 
Erzähler, dem ursprünglichen Geber, als Geschenk zurückkehrt, stellt sich 
heraus, dass es niemand in einer langen Reihe von Empfängern wirklich an­
genommen, sondern es nur aufbewahrt hat, um es bald in Verlegenheit ei­
nes individuell gewählten Geschenkes weiterzureichen.106 Eine solche direkte 
Wiedergabe steht als Sinnbild der verunglückenden Gabe überhaupt. Denn 
im Tausch fordert eine Gabe ihre Rekompensation und drängt die ursprüng­
liche Gabe zurück hinter die Belanglosigkeit einer ausgeglichen Schenkungs­
bilanz.107 Diese Selbstvernichtung der Gabe in ihrer Rekompensation führt 
dazu, dass man darüber hinaus von einer Diskretion der Gabe gegenüber den 
an ihr beteiligten Akteuren ausgehen muss. Denn wenn ein Empfänger eine 
Gabe überhaupt als solche anerkennt, ist er schon gefangen in einem Kreislauf 
der Vergeltung, weil die Anerkennung einer Gabe ein funktionales Äquivalent 
zum Gegengeschenk darstellt. Die Anerkennung kehrt als Dankbarkeit zum 

105 | Vgl. Kishon, Ephraim: Arche Noah, Touristenklasse. Satirische Geschichten, ohne 

Angabe des Ortes 1980, 80-82.

106 | Vgl. Kishon, Ephraim: Arche Noah, 81: »Mit einem Wutschrei stürzten wir uns auf 

Benzion Ziegler und schüttelten ihn so lange, bis er uns bleich und bebend gestand, daß 

er die Bonbonniere voriges Jahr von einem guten Freund geschenkt bekommen hatte. 

Wir riefen den guten Freund an und zogen ihn derb zur Verantwortung. Der gute Freund 

begann zu stottern: Bonbonniere … Bonbonniere… ach ja. Ein Geschenk von Ingenieur 

Glück, aus Freude über den israelischen Sieg an der Sinai-Front… Wir forschten weiter. 

Ingenieur Glück hatte die Schachtel vor vier Jahren von seiner Schwägerin bekommen, 

als ihm Zwillinge geboren wurden. Die Schwägerin ihrerseits erinnerte sich noch ganz 

deutlich an den Namen des Spenders: Goldstein, 1953. Goldstein hatte sie von Glaser 

bekommen, Glaser von Steiner, und Steiner – man glaubt es nicht – von meiner guten 

Tante Ilka, 1950. Ich wußte sofor t Bescheid: Tante Ilka hatte damals ihre neue Wohnung 

eingeweiht, und da das betreffende Fach unseres Geschenkkastens gerade leer war, 

mußten wir blutenden Herzens die Bonbonniere opfern. Jetzt hielten wir die historische 

Schachtel wieder in Händen.«

107 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 23: »Wie wir also sagten, ist es nur zu deutlich, daß die 

Gabe annullier t wird, wenn der Gabenempfänger einfach dasselbe zurückgibt, etwa eine 

Einladung zum Essen (und das Beispiel der Nahrung oder der sogenannten Konsumgüter 

wird nie bloß ein Beispiel unter anderen sein). Jedesmal, wenn es eine Rückgabe oder 

Gegengabe gibt, wird die Gabe annullier t.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe196

Geber zurück und kann so dessen Geschenk ausgleichen.108 Dies gilt in glei­
cher Weise für den Geber, der die Gabe ebenfalls nicht als solche annehmen 
darf, soll sie nicht durch eine weitere Art von symbolischer Rekompensation 
zerstört werden – der Selbstzufriedenheit, eine gute, selbstlose Tat verrichtet 
zu haben.109 

Schon die bloße Wahrnehmung der Gabe – sei es von Geber- oder Emp­
fängerseite – setzt einen selbstzerstörerischen Mechanismus in Gang, der mit 
seiner symbolischen Generalisierung beginnt:110 Einem Gegenstand wird in 
einem Wahrnehmungsakt ein Wert symbolisch zugewiesen, der dann seine 
Vergleichbarkeit und Austauschbarkeit ermöglicht. Die kommunikative binäre 
Codierung als Zeichen mündet in eine kommunitative Verfügbarkeit als be­
wertbarer Tauschgegenstand. Was die Gabe vergleichbar und symbolisch aus­

108 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 24-25: »Damit es Gabe gibt, ist es nötig, dass der Ga-

benempfänger nicht zurückgibt, nicht begleicht, nicht tilgt, nicht abträgt, keinen Ver-

trag schließt und niemals in ein Schuldverhältnis tritt. […] Letztlich darf der Gaben-

empfänger die Gabe nicht einmal als Gabe an-erkennen (reconnaître). Wenn er sie als 

Gabe an-erkennt, wenn die Gabe ihm als solche erscheint, wenn das Präsent ihm als 

Präsent präsent ist, genügt diese bloße An-erkennung, um die Gabe zu annullieren. Wa-

rum? Weil die, die Anerkennung, anstelle — sagen wir vereinfachend — der Sache selbst 

ein symbolisches Äquivalent zurückgibt. […] Es genügt also, daß der andere die Gabe 

wahrnimmt[…], und zwar nicht einmal in dem Sinne, wie man eine günstige Gelegenheit 

wahrnimmt, nein, er muß bloß ihre Gabennatur als solche wahrnehmen, den Sinn oder 

die Intention, den intentionalen Sinn der Gabe, damit dieses bloße Erkennen (recon-

naissance) der Gabe als Gabe, noch bevor es zu einer Anerkennung (reconnaissance) 

als Dankbarkeit wird, die Gabe als Gabe annullier t.«

109 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 25: »Aber auch der, der gibt, darf davon nichts mer-

ken oder wissen, sonst genehmigt er sich schon an der Schwelle, sobald er die Absicht 

hat zu geben, eine symbolische Anerkennung, beginnt, sich selbstgefällig glücklich zu 

schätzen, gratifizier t und gratulier t sich selbst und erstattet sich symbolisch den Wert 

dessen zurück, was er gerade gegeben hat, gerade gegeben zu haben glaubt oder gera-

de gegeben zu haben sich anschickt.«

110 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 28: »Damit es Gabe gibt, darf sie dem Gabenempfänger 

oder dem Geber nicht bewußt sein, er darf sich ihrer nicht dankbar erinnern und das 

heißt, er darf die Gabe gar nicht als solche wahrnehmen; zu diesem Zweck aber muß er 

sie augenblicklich vergessen und dieses Vergessen muß so radikal sein, daß es auch 

nicht mehr unter die psychoanalytische Kategorie des Vergessens fällt. Denn das Ver-

gessen der Gabe darf kein Vergessen im Sinne der Verdrängung sein. Es darf keiner der 

Verdrängung […] stattgeben, da diese die Schuld und den Austausch wiederherstellen, 

indem sie das Vergessene, Verdrängte oder Zensurier te horten, bewahren und aufspa-

ren. Die Verdrängung zerstör t oder annullier t nichts, sie bewahrt, indem sie verschiebt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 197

tauschbar macht, beraubt sie ihrer Einzigartigkeit und Faktizität.111 Die Gabe 
müsste also unbezeichnet und spurlos sein, damit sie sein könnte.

Die Gabe kann nur in der strikten Verweigerung jedes Kreislaufs zu denken 
sein, droht aber gleichzeitig an dieser Strenge zu ersticken: unbeachtet von Ge­
ber wie Empfänger, unbezeichnet, unbewertet, unvergolten, unvergleichlich. 
– So zeigt sich die Gabe in einer Hyperbolik der Unmöglichkeit, die uns an die 
Monstrosität des maßlosen Ereignisses erinnert:112

»Die Gabe selber, sagen wir nicht die Gabe an sich, wird nie mit der Präsenz ihres Phä-

nomens zusammenfallen. Intention, Benennung, Sprache, Denken, Wunsch oder Be-

gehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb gibt, auch noch das zu denken, zu 

begehren und zu benennen, was sich weder zu erkennen noch zu er fahren oder zu erle-

ben gibt – sofern nämlich die Ökonomie des Wissens, der Er fahrung und des Erlebens 

regulier t wird durch die Präsenz, die Existenz und die Determination. In diesem Sinne 

kann man nur das Unmögliche denken, begehren und sagen, nach dem Maß ohne Maß 

des Unmöglichen[…].«113

Die Ereignishaftigkeit der Gabe drückt sich in ihrer aporetischen Fassung aus: 
Die Aneignung der Gabe gelingt nur in ihrer Enteignung – aber darin gelingt 
sie. Erst im Gedankenexperiment der Verunmöglichung der Gabe erweist sich 

111 | Die Aporie von Wert und Würde tritt hier im Hintergrund wieder auf. Vgl. Derrida, 

Jacques: Fg, 24: »Weil sie, die Anerkennung, anstelle — sagen wir vereinfachend — der 

Sache selbst ein symbolisches Äquivalent zurückgibt. Was aber nicht heißt, daß das 

Symbolische den Austausch wieder-herstellt, indem es die Gabe in der Schuld annul-

lier t. Es ist nicht so, daß erst ein Tausch von Dingen oder Gütern stattfände, der sich 

dann in einen symbolischen Tausch verwandelte. Vielmehr stellt das Symbolische den 

Tausch zuallererst her, es eröffnet und konstituier t die Dimension des Tausches und der 

Schuld, mitsamt dem Gesetz oder dem Befehl der Zirkulation, in der die Gabe annullier t 

wird.«

112 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 29: »Damit es ein Ereignis […] der Gabe gibt, muß sich 

etwas zutragen, und zwar in einem Augenblick, der ganz gewiß nicht zur Ökonomie der 

Zeit gehört, in einer Zeit ohne Zeit, so daß das Vergessen vergißt, sich vergißt, aber 

auch so daß dieses Vergessen, ohne etwas Präsentes, Präsentierbares, Bestimmbares, 

Sinn- oder Bedeutungsvolles zu sein, doch nicht nichts ist. […] Weit davon entfernt, daß 

das Vergessen uns die Möglichkeit der Gabe zu denken gibt, könnte man im Gegenteil 

eher darauf hoffen, von dem aus, was sich unter dem Namen Gabe ankündigt, dieses 

Vergessen zu denken. Damit es Vergessen in diesem Sinn gibt, muß es Gabe geben.«

113 | Derrida, Jacques: Fg, 43-44.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe198

ihre Leistungsfähigkeit.114 Die überbordende Unmöglichkeit der Gabe begrenzt 
zwar ihre Möglichkeitsbedingungen, bindet sie aber gleichzeitig an sich und 
erlaubt ihre verräumlichende Verortung. Der delimitative Fortschritt der Ver­
unmöglichung bei Derrida, die Übertreibung des verzeitlichenden Charakters 
der Différance, ermöglicht die Bestimmung ihrer Grenzen, die sich in ihrer 
Überschreitung offenbaren.115 

3.2.2 Verschuldung des Empfängers durch eine Gabe

Mit der Reziprozität als Hauptargument für eine Selbstvernichtung der Gabe 
ist bei Derrida das Thema der Schuld verbunden.116 Gegen die Gabe als Tausch 
muss angeführt werden, dass sie zu einer Hierarchisierung der an ihr betei­
ligten Akteure führt. Der Empfänger wird in eine Position des Schuldners 
herabgewürdigt, wird er durch den Erhalt einer Gabe zu einer Gegengabe, zu 
einem symbolischen Ausgleich oder irgendeiner Form des Dankes, der Aner­
kennung, ja sogar zu irgendeiner wie auch immer gearteten Wahrnehmung 
verpflichtet.117 Der Erhalt einer Gabe limitiert einen Menschen auf die sozi­

114 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 50-51: »Doch wie sollte man vernünftig, sinnfällig und 

allgemeinverständlich von einer Gabe sprechen, die das, was sie war, nur unter der Be-

dingung sein konnte, nicht zu sein, was sie war? Nur unter der Bedingung, nicht als 

solche zu erscheinen und das heißt nicht die Gabe von etwas zu sein, das ist oder prä-

sent ist, von jemandem kommt oder jemandem gegeben wird? Nur unter der Bedingung, 

eine Gabe ohne Gegebenes und ohne Geben […], ohne präsentierbares Ding und ohne 

präsentierbaren Akt zu ›sein‹?«

115 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 45: »Bei diesem Versuch, einem Begehren jenseits des 

Begehrens, geht es im Gegenteil darum, so getreu, aber auch so streng wie möglich 

sowohl der Ver fügung oder der Anordnung der Gabe (›gib‹) nachzukommen wie auch der 

Ver fügung und der Anordnung des Sinns […]: So wisse denn auch noch, was geben sa-

gen will, wisse zu geben, wisse, was du willst und sagen willst, wenn du gibst, wisse, was 

du zu geben intendierst, wisse, wie die Gabe sich annullier t, laß dich ein, selbst wenn 

dieses Sicheinlassen (engagement) eine Zerstörung der Gabe durch die Gabe ist, gib du 

der Ökonomie ihre Chance. Denn am Ende führt das Überborden des Kreises durch die 

Gabe, wenn es sie gibt, nicht auf ein bloßes Außen, das völlig unsagbar, transzendent 

und bezuglos wäre. Sondern dieses Außen gerade gibt den Anstoß, setzt den Kreis und 

die Ökonomie in Gang, indem es (sich) einläßt in den Kreis und ihn (sich) drehen läßt.«

116 | Schon Bataille bemerkt die Verbundenheit von Tausch und Verschuldung beim 

Potlatsch von Marcel Mauss. Derrida reinszenier t diesen Zusammenhang. Vgl. Bataille, 

Georges: Ökonomie, 17-19.

117 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 23: »Hierbei kann es sich übrigens sowohl um etwas 

Gutes wie um etwas Schlechtes handeln; und hier antizipieren wir eine andere Dimensi-

on des Problems, nämlich die, daß geben zwar spontan als gut bewertet wird (es ist gut 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 199

ale Rolle eines Empfängers. Unendliche Handlungsmöglichkeiten reduzieren 
sich auf ein Dilemma:118 Die Annahme des Geschenks zwingt zur Rückgabe, 
will man nicht als undankbar gelten. Während der Empfänger durch den Er­
halt einer Gabe eines Teils seiner Handlungsfreiheit verlustig geht, stattet sich 
der Geber mit einem gesteigerten sozialen Prestige aus.119 In beiden Fällen 
führt dieser Aspekt der Verschuldung, die durch eine Gabe erwirkt wird, zur 
Okkupation der Gabe durch den Tausch. Auch die Schuld funktioniert als so­
ziales Äquivalent zur Rückgabe und annulliert so die Gabe. Der Schuldner ist 
zur Kompensation seiner Schuld gezwungen, wie der Verlust des Gläubigers 
durch gesteigertes Ansehen abgegolten wird.120 So wird gezeigt, dass die Gabe, 

zu geben, und das, was man gibt, Präsent, Geschenk oder gif t, ist ein Gut), dieses ›Gute‹ 

sich aber doch leicht ins Gegenteil verkehren kann: bekanntlich kann es als Gutes zu-

gleich schlecht, böse, gif tig sein (Gif t, gif t), und zwar von dem Moment an, wo die Gabe 

den anderen zum Schuldner macht, so daß geben darauf hinausläuft wehzutun, Böses 

zu tun (faire mal, faire du mal), ganz abgesehen davon, daß man in einigen Sprache 

genausogut sagen kann ›ein Geschenk geben‹ wie ›eine Ohrfeige geben‹, ›das Leben 

geben‹ (›donner la vie‹) wie ›den Tod geben‹ (›donner la mort‹) […], mag man dies nun 

trennen und entgegensetzen oder identifizieren.«

118 | Vgl. Foerster, Heinz v.: Über das Konstruieren von Wirklichkeiten, in: ders.: Wis-

sen und Gewissen, 49: »Handle stets so, daß die Anzahl der Möglichkeiten wächst.« Vgl. 

ders.: Unordnung/Ordnung: Entdeckung oder Er findung? in: ders.: Wissen und Gewis-

sen 147: »Ich möchte meine Darstellung mit einer Aussage beschließen, die sehr gut als 

ein konstruktivistischer ethischer Imperativ dienen könnte: ›Ich werde stets so handeln, 

daß die Gesamtzahl der Wahlmöglichkeiten zunimmt.‹«

119 | Vgl. Bataille, Georges: Ökonomie, 103: »Der Ruhm selbst, die Folge einer Über-

legenheit, ist etwas anderes als das Resultat einer Fähigkeit, den Platz eines anderen 

einzunehmen, oder sich seine Güter anzueignen: er beruht vielmehr auf einer sinnlosen 

Raserei, einer maßlosen Verausgabung von Energie, die dem Kampf seine leidenschaft-

liche Form gibt. Der Kampf ist insofern ruhmvoll, als er immer in einem bestimmten Mo-

ment jedes Kalkül überschreitet. Man hat die Bedeutung von Krieg und Ruhm kaum be-

grif fen, wenn man sie nicht zum Teil auf den Erwerb eines Rangs durch eine unbedachte 

Verausgabung vitaler Kräfte zurückführt, deren ausgeprägteste Form der Potlatsch ist.« 

Vgl. Komter, Aafke: Social Solidarity and the Gif t, New York u.a. 2005, 47: »By means of 

giving a gif t we are putting ourselves in a morally superior position; we may cause the 

recipient to feel indebted, sometimes to such an extent that we even claim some rights 

on the basis of our gif t giving. In many non-Western cultures gif t giving was inspired by 

rivalry: givers try to surpass one another in generosity, thereby asserting their power. 

The more one gives, the more prestige, power, and honor one is accredited with.«

120 | Vgl. Derrida, Jacques: La carte postale — de Socrate à Freud et au-delà, Paris 

1980, 464-466: Diese Kompensation und Rekompensation liegt schon in der Zeichen-

haftigkeit, in der Schrif tlichkeit des Zeichens begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe200

wenn sie als ökonomischer Austausch von Geschenk und symbolischer Re­
kompensation in der Schuld gedacht wird, in ihren Möglichkeitsbedingungen 
auf ihre Verunmöglichung verweist.121 

Es darf dabei jedoch nicht unterschlagen werden, dass wiederum die 
Unmöglichkeit der Gabe eine Bedingung ihrer Ermöglichung darstellt. Das 
Scheitern der Gabe an ihrer Reinheit setzt den ökonomischen Kreislauf in der 
Ethik in Gang. Das Problem der verschuldenden Ökonomie bezeichnet dabei 
in ihrer Aporetik den Freiraum, in dem eine ethische Handlung aufgrund ei­
ner unvoreingenommenen, unkalkulierbaren Entscheidung getätigt werden 
kann.122 Die Différance stattet den Begriff der Gabe mit ihrer spezifischen alo­
gischen Aporetik aus. Die Gabe erweist sich dahingehend als Gabenereignis, 
weil sie sich der Identifizierbarkeit von Existenzaussagen entzieht und es des­
wegen ermöglicht – uns deshalb die Möglichkeit schenkt, die Grenzen des Ge­
bens anhand der Grenzen des Identifizierens zu beobachten. Die Brüchigkeit 
der Logik bei einer Gabe, die sich Beobachtungen erster Ordnung verweigert, 
gibt dem Beobachten zweiter Ordnung erst Raum. Und dieses metaphorische 
Öffnen eines Raumes für Selbstreflexivität ermöglicht Problemstellungen, die 
die Position der Beobachter und des Beobachtens in das Beobachtete mitbe­
rechnen, die also aufgrund einer logischen Gebrochenheit in eine atopische 

121 | Vgl. Gondek, Hans-Dieter: Zufall der Gabe, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Pe-

ter (Hg.): nach Derrida, 125: »Was dem Menschen abverlangt wird, muss nicht als a 

priori menschenmöglichen angesehen werden, sondern kann sich auch als permanente 

Überforderung des Menschen darbieten, der er niemals oder jedenfalls nicht ohne wei-

teres gerecht werden kann. Im Fall der Gabe führt die Er füllung der geforderten Bedin-

gungen gar in die Situation des double bind: Die Er füllung wird unerfüllbar.«

122 | Zur Schuld als Ursprung der Ethik: Vgl. Derrida, Jacques: Passionen, in: ders.: 

ÜdN, 50: »Eine Geste bliebe amoralisch (sie würde diesseits der unbegrenzten, unkal-

kulierbaren und nicht-kalkulierenden gebenden Bejahung ohne mögliche Wiederaneig-

nung verbleiben, an der man die Ethizität oder die Moralität der Ethik messen muß), 

wenn sie aus Pflicht im Sinne der ›Pflicht zur Rückgabe‹ vollzogen worden wäre, aus 

einer Pflicht, die darauf reduzier t wäre, eine Schuld zu begleichen, einer Pflicht als ein 

Zurückgeben-müssen dessen, was verliehen oder geliehen war. Die reine Moralität muß 

über alles bewußte oder unbewußte Kalkül, über alle Absichten, alle Vorhaben der Rück-

gabe oder der Wiederaneignung hinausgehen. Dasselbe Gefühl sagt (dit) uns, vielleicht 

ohne etwas zu diktieren, daß man über die Pflicht hinausgehen muß, zumindest über 

die Pflicht als Schuld (dette): Die Pflicht schuldet nichts […], sie soll nichts schulden 

[…]. Doch gibt es eine Pflicht ohne Schuld? Wie ist eine Aussage zu verstehen […], die 

uns sagt, daß eine Pflicht nichts schulden soll […], um das zu sein oder zu tun, was sie 

sein oder tun soll, nämlich eine Pflicht, ihre Pflicht? Hier kündigt sich ein diskreter und 

stillschweigenden Bruch mit der Kultur und der Sprache an, und dies ist, das wäre diese 

Pflicht.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 201

und utopische Dialogik des Gabenereignisses überführen.123 Dadurch dass die 
Gabe konstativ-existentiell verunmöglicht ist, gewährt sie Einblick in ihre ent­
grenzte Funktionsweise.124 Nur die unmögliche Gabe ruft ihre Beobachter auf, 
Lösungsmöglichkeiten für ihr unlösbares Problem zu finden. Erst die Aporetik 
der Gabe erzwingt ihre Übersetzung in eine Utopie.125 Das unlösbare Problem 
der nur in ihrer Unmöglichkeit möglichen Gabe kann auf diese Weise zur Her­
ausforderung für alle Gabenakte dienen, sich an diesem unerreichbarem Ideal 
als handlungsinstruktivem Fixpunkt auszurichten.126

Diese Entgrenzung bedeutet zudem eine Möglichkeit, der gemeinsamen 
Welt- und Sinnkonstitution der Beobachter: Im ökonomischen Austausch pas­
siert eine Verschuldung, die Geber wie Empfänger vereint. Der ursprüngliche 
Geber wird durch die Rückgabe zum Empfänger, der ursprüngliche Empfän­
ger zum Geber: Du bist so schuldig wie ich, wie wir alle. Damit wäre eine 
Grundlage gegeben für die gleichberechtigte Begegnung der Menschen, für 
den Respekt vor dem Anderen, der doch nicht anders kann, als ökonomisch so 
mitschuldig zu sein. Diese gemeinsame Schuldverstrickung in der Reziprozi­

123 | Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 285: »The thinkable excessiveness of 

the pure gif t can never be experienced; if somebody would deem to experience it, the 

excessive quality of the gif t would break down. Now, it is precisely this thinkable exces-

siveness of the pure gif t which eludes all phenomenological perception that elicits an 

ineradicable desire […].«

124 | An diese verbindende Unterscheidung von Alogos und Atopos, die wir beim Be-

grif f der Chōra kennengelernt haben (2.2.), erinnert Derrida ausdrücklich im Kontext der 

Gabe. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 51

125 | Vgl. Horner, Robyn: Rethinking God as a Gif t. Marion, Derrida, and the Limits of 

Phenomenology, New York 2001, 7: »In other words, an aporia is a problem that resists 

being solved because it defies any usual frame of reference. An aporia is a problem 

that exceeds our capacity even to hold onto it as a problem. […] It is resolved, not by 

reasoning or by proof, but only by decision. […] Derrida is not the first to write on the 

question of the gif t, but it is he who powerfully highlights the contradictory tension in its 

very definition, who points out its aporetic qualities.«

126 | Vgl. Wolf, Kurt: Philosophie der Gabe. Meditationen über die Liebe in der fran-

zösischen Gegenwartsphilosophie, Stuttgart 2006, 35: »Es geht also letztlich um ein 

auf der Tauschebene ›emphatisch‹ Unmögliches […], dessen Möglichkeit erst auf einer 

Meta-Ebene erhoff t werden kann. Die Hoffnung oder sogar Vermutung, dass nicht jede 

Gabe in den ökonomischen Kreislauf des Tausches zurückfällt, wird durch die Überle-

gung gestützt, dass im Geben der Gabe nicht so sehr […] die konkrete Gabe als ›Objekt‹ 

zählt, sondern das ›Ereignis‹ des Gebens. […] Es geht also offensichtlich bei der Kritik 

der Gabe nicht nur um die Warnung vor dem Rückfall auf die Ebene des kommerziellen 

Tausches, sondern um die Hyperkritik der Gabe mit dem Ziel, sie in ihrer absoluten Form 

darzustellen: Gabe der Gabe — ›gracieusement‹, begnadet, reine Gnade.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe202

tät kann als Kristallisationspunkt für Kommunikation und Sozialität dienen, 
der einen Haltepunkt, einen Mindestgrad an Übereinkunft für die weitere Ent­
wicklung divergierender Diskurse aufnötigt.

3.2.3 Das Verschwinden einer unmöglichen Gabe

Die Gabe zeigt sich nur im Fortgang einer différanten Grenzziehung und 
Grenzüberschreitung, die sich aus der hypothetischen Radikalisierung der 
ökonomischen Tauscheigenschaft der Gabe ergibt. Angesichts dessen wird von 
Jean-Luc Marion die Frage gestellt, ob diese Verstellung bei Derrida nicht zu 
einem Verschwinden der Gabe führt.127

In vier Schritten vollzieht Marion die Verunmöglichung der Gabe nach, 
wie sie sich ihm zufolge bei Derrida ereignet:128 Das Verbot einer ökono­
mischen Wechselseitigkeit;129 gefolgt vom Gebot der Undankbarkeit eines 
Empfängers;130 drittens der Selbstvergessenheit des Gebers, der seine Gabe 
nicht wahrnehmen darf;131 zuletzt der Abhebung der Gabe von einem ökono­
mischen Wertesystem, das nicht nur Geber und Empfänger zu kommerziell 

127 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 118: »[…] elle établit cer tes les conditions 

auxquelles ce qu’on nomme un ›don‹ devient impossible, mais aucunement ce qui de-

vient ainsi impossible mérite encore le nom de don; en identifiant la possibilité du don 

à son impossibilité, cette contradiction n’énonce l’essence de rien, donc pas d’un don 

quelconque.« — Die eigene Suche nach einem Begrif f der Gabe geht bei Marion dar-

aufhin weiter; er möchte Möglichkeitsbedingungen der Gabe entdecken, die sich nicht 

gleichzeitig als Unmöglichkeitsbedingungen erschöpfen. Vgl. Gondek, Hans-Dieter: Zu-

fall der Gabe, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Derrida, 124.

128 | Diese Schrittfolge der Verunmöglichung haben wir im vorangegangenen Kapitel 

schon behandelt, daher kann sie hier nur übersichtsweise beschrieben werden.

129 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 110: »Il aurait pourtant dû sembler évident 

que le don — plus exactement la donation — disparaît dès que la réciprocité le trans-

forme en un échange. Rendre (un salut, une invitation, un service, la monnaie) entre 

déjà dans une économie: au don succédera le contre-don, le paiement de la dette, la 

remboursement de l’emprunt. Sitôt que l’économie s’empare de la donation, elle en fait 

l’économie; dès qu’elle investit la donation, elle lui substitue le calcul, l’intérêt, l’utilité, 

voire l’équité etc.«

130 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 111: »Ce refus de ›rendre‹ ne doit pas s’en-

tendre comme un simple ingratitude subjectif — l’ingratitude n’intervient précisément 

qu’au sein d’une économie d’échange et de réciprocité déjà constituée —, mais comme 

l’inconscience du donataire, que ne voit, ni ne sait qu’un don lui advient.«

131 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 112: »[…] bref, la disparition du donataire im-

plique celle du donateur. En effet, la simple conscience de donner éveille la conscience 

de soi comme donnant, […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 203

orientierten Akteuren macht, sondern auch die Gabe als Ware zum Verschwin­
den bringt.132 Für Marion bedeutet dies die schrittweise Auslöschung jeder 
Möglichkeit für die Gabe: So aporetisch wie sie Derrida in ihrer Unmöglichkeit 
denkt, könne die Gabe nie existieren.133

132 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 113: »L’interprétation économique de la do-

nation comme système d’échange non seulement fige donateur et donataire en agents 

d’un commerce, mais soumet aussi le don échangé au regard qu’ils y posent; or ce re-

gard échangeur n’y fixe qu’un objet; c’est donc la visibilité permanente du don, réifiant 

la donation en une objectité subsistante, qui scelle le système d’échange et en exclut 

la donation en tant que telle.« Vgl. Marion, Jean-Luc: The reason of the gif t, in: Leask, 

Ian u. Cassidy, Eoin (Hg.): Givenness and God. Questions of Jean-Luc Marion, New York 

2005, 112: »The gif t is unthinkable in the economy because it is interpreted there as 

necessarily being a relationship of giving-giving, like an exchange of gif ts, where the 

first gif t is recovered in the gif t that is returned for it, and where the returned gif t is 

registered as the return on the initial gif t (do ut des). Paradoxically, the gif t is lost there 

because it does not manage really to give at loss — in short, it is list because it has lost 

the freedom to be lost.«

133 | Vgl. Marion, Jean-Luc: Étant donné, 114: »Car une double aporie la ferme: ou 

bien le don se présente dans la présence et il disparaît de la donation pour s’inscrire 

dans le système économique de l’échange; ou bien le don ne se présente pas, mais 

alors il n’apparaît plus du tout, refermant ainsi toute phénoménalité de la donation. S’il 

apparaît au présent, le don offusque la donation par l’économie; s’il n’apparaît pas, il 

ferme à la donation toute phénoménalité.« Vgl. zum Unterschied der Herangehensweise 

von Marion und Derrida: Wohlmuth, Josef: An der Schwelle zum Heiligtum. Christliche 

Theologie im Gespräch mit jüdischem Denken, Paderborn, München, Wien, Zürich 2007, 

211: »Er [Marion, Anm. d. Ver f.] wendet jedoch gegen Derrida ein, der Gabendiskurs dür-

fe nicht von der Gabe im ökonomischen Tausch ausgehen, sondern müsse sich um eine 

phänomenologische Neubestimmung der Gegebenheit bemühen. […] Damit rückt der 

Husserl’sche Terminus in der französischen Version von donation in den Mittelpunkt. 

[…] Die phänomenologische Methode bestehe darin, die Gabe von der Gegebenheit her 

durch reduzierende Einklammerungen des Gebers, des Empfängers und des Tauschob-

jekts aus dem metaphysischen Geflecht der Kausalitäten und ihrer damit verbundenen 

Transzendenzen zu lösen. Nur durch solche Reduktion könne die Gabe von der Ökono-

mie des Gabentausches befreit werden. Indem sich Marion auf donation konzentrier t, 

setzt er gegenüber Derrida einen deutlich anderen phänomenologischen Akzent. Aus-

gangs- und Endpunkt ist dabei die Gegebenheit als Bewusstseinsphänomen.« Vgl. Mac-

kinlay, Shane: Interpreting Excess. Jean-Luc Marion, saturated phenomena, and herme-

neutics, New York 2010, 9: »Derrida maintains that although we intend the impossible 

(a gif t, love, justice, forgiveness, hospitality, God etc.) on the basis of an undecidable 

trace, this intention can never be fulfilled because as a transcendental signified, the 

impossible is totally other and can never be present or given in any way. Marion agrees 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe204

Marion missversteht134 Derrida, wenn er meint, dass eine Aporie eine ar­
gumentative Sackgasse sein muss, in der das Denken endet.135 Wohingegen 
sich doch bei Derrida gerade erst in der Aporie zeigt, dass die Gabe kein Halten 
findet, sich in der Alogik ihrer Differenzen erst ein atopischer Raum für utopi­
sche Anschlussmöglichkeiten öffnet.136 Wohingegen das Denken der Unmög­
lichkeit der Gabe erst zum Aufweis ihrer Möglichkeitsbedingungen führt137 

that the impossible can never be objectively present, but argues that it can neverthe-

less be given, although only as dazzling and overwhelming excess, and not in a way that 

can be comprehended and grasped by determinate concepts.«

134 | Nicht nur er: Vgl. Caillé, Alain: Die doppelte Unbegreiflichkeit der reinen Gabe, in: 

Adloff, Frank u. Mau Steffen (Hg.): Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Rezipro-

zität, Frankfur t a.M. 2005, 168: »Verhehlen wir es nicht weiter: Diese Taschenspielerei 

mit der Gabe betrübt uns. Die Kritik der Kärglichkeit der gewöhnlichen Gabe ließ uns 

eine besser gesicherte Gabe erhoffen. Und nun gibt es überhaupt keine Gabe.«

135 | Vgl. Gschwandtner, Christina: Reading Jean-Luc Marion. Exceeding Metaphysics, 

Bloomington 2007, 72: »Marion suggests that Derrida’s aporia of the impossibility of 

the appearing of the gif t only posits the problem, but does little to resolve it. He pro-

ceeds to show how the gif t can indeed become possible by getting outside the economy 

of exchange and the metaphysics of presence. to which Derrida maintains it remains al-

ways resigned (by showing its impossibility to appear otherwise). If a gif t is to appear it 

needs dif ferent conditions of possibility than impossibility. The economic horizon of ex-

change must be renounced in order to interpret the gif t from the horizon of givenness it-

self. Marion shows how the gif t can become possible when one of the terms of exchange 

is bracketed (or placed under phenomenological reduction) and thus eliminated — i.e., 

when the gif t is thought without donor or without recipient or without a gif t-object.«

136 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 14, 20, aber vor allem 197: »Es gibt auf jeden Fall für 

diese Unterscheidung keinen Sinn, keinen Ort, keine mögliche Markierung, wenigstens 

in der so umrahmten Situation, das heißt im kontextuellen Rahmen dieser Konvention 

oder dieser Intension. Aber jenseits dieses Rahmens, der so endliche Möglichkeiten 

von Entscheidung und von Beurteilung sicherstellt, zeichnen sich andere Kontexte ab 

und öffnen sich ihrerseits. […] Da es für diese Verschachtelung keine Grenze gibt, findet 

sich vielmehr die Entgegensetzung von Konventionellem und Natürlichem selbst diskre-

ditier t oder sagen wir strenger begrenzt hinsichtlich ihres unverzichtbaren Kredits, der 

Spekulation, die sie immer beglaubigen muß.«

137 | Flatscher, Matthias: Derridas ›coup de don‹ und Heideggers ›Es gibt‹. Bemerkun-

gen zur Unmöglichkeit der Gabe, in: Flatscher, Matthias u. Zeillinger, Peter (Hg.): Kreu-

zungen Derridas. Geistergespräche zwischen Philosophie und Theologie, Wien 2004, 

52: »Dieser Imperativ, das Unmögliche zu geben, durchzieht das Oeuvre Derridas, vor 

allem seine Überlegungen zur Ethik und Politik der letzten zwei Jahrzehnte. Nicht (mit 

Sicherheit) geben zu können, doch die Gabe riskieren zu müssen, ohne zu wissen, ob 

sie sich überhaupt ereignen kann, ob es so etwas wie Gabe gegeben haben wird. Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 205

und wohingegen doch bei Derrida die ökonomische Aporie nur ein erster Auf­
takt ist, eine verräumlichende Vorbereitung des semantischen Feldes, für die 
folgende verzeitlichende Öffnung der Untersuchung. Eine Öffnung, die in der 
Revision des Tausches und des Kreises bei Marcel Mauss’ Text »Die Gabe« 
geschieht,138 und sich auswächst von der Gabe zur Vergebung anhand einer 
Interpretation des Textes von »Falschgeld« von Charles Baudelaire.139

Diese Sichtweise Marions der Gabe bei Derrida unterschlägt, dass es sich 
bei der Différance, der Verstellung und Verführung von aufeinander bezo­
genen Unterscheidungen, nicht um eine konstative Sprechweise handelt, die 
in Anspruch nehmen würde, existentielle Aussagen zu tätigen. Aussagen, die 
auf das Sein wahrheitsgemäß bezogen sind. Als ob es Derrida in seiner de­
zentrierenden Meditation um eine Identifikation, um eine Feststellung oder 
eine Definition der Gabe gehen würde; als ob Derrida versuchen würde, die 
Gabe in ihrem definitiven Wesen definitiv zu erfassen. So als ob Derrida nie im 
Begriff der Différance diese Art der Begrenzung, diese Art der Bezeichnung 
eines signifié durch ein signifiant unterlaufen und aufgebrochen hätte. Gerade 
so als ob im Begriff der Différance nicht schon offengelegt worden wäre, dass 
sich jede definitive Seinsbestimmung immer ausweitet auf die Frage nach der 
Definitivität der Seinsbestimmung, und dass sich diese Ausweitung wiederum 
entgrenzen lässt in der Frage nach der Bestimmbarkeit der Grenzen. Deshalb 
ruft die Gabe als Problem von Geben und Nehmen erst das Problem des ökono­
mischen Kreislaufs hervor und damit dann die Frage nach dem Kreislauf und 
dem Geflecht.140 Der immense Vorteil der Problematisierung in Form einer 
Aporie besteht bei Derrida darin, dass Diskurse derart ausgeweitet und phi­

kreten Beispielen, die, wie so oft bei Derrida, aus dem ethisch-politischen Bereich des 

menschlichen Handelns genommen sind, ist diese Brüchigkeit des Un-Möglichen (nicht 

nur semantisch) in die Figur der Gabe eingeschrieben, so etwa dem Zeugnis, dem Ver-

sprechen oder dem Vergeben. Im Vergeben etwa wird nichts Mögliches verziehen, denn 

dann wäre es ein durch Nachsicht Lässliches, sondern wenn sich Vergebung ereignet, 

falls es diese überhaupt gibt, dann wird das Unverzeihliche — und somit das Unmögliche 

— vergeben.«

138 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 39-40 + 54-95.

139 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 46-48 + 97-219. Vgl. Baudelaire, Charles: La fausse 

monnaie, in ders.: Sämtliche Werke/Briefe, Bd. 8, Le Spleen de Paris. Gedichte in Pro-

sa, München 1985, 220-223, vgl. Kapitel »3.3.2 Auswuchs der Gabe zur Vergebung: ›La 

fausse monnaie‹ von Charles Baudelaire«.

140 | Die Kritik von Iris Därmann verkennt genau diesen rekontextualisierenden Aspekt 

der Gabe bei Derrida, indem sie ihm unterstellt, den Begrif f der reinen Gabe zu nihilisie-

ren und in einer Bewegung des kulturellen Chauvinismus auf den Gabenbegrif f fremder 

Ethnien entgegen ihrer Intention anzuwenden. Vgl. Därmann, Iris: Fremde Monde der 

Vernunft. Die ethnologische Provokation der Philosophie, München 2005, 641-719.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe206

losophisch rekontextualisiert werden können. Die Gabe erscheint so in ihren 
aporetischen Grundbedingungen in der Form der Différance.141 Diese spurhaf­
te Abwesenheit einer Präsenz, wie sie sich im Schriftzeichen aufweisen lässt, 
ist auch der Gabe zu eigen: Sie lässt sich nicht festlegen oder repräsentieren.142 
Weil sie sich nicht in existenziellen Kategorien beobachten lässt, geht sie über 
zu Fragen zweiter und dritter Ordnung: Wie ist ein Beobachter vorgegangen, 
als er an der Frage nach dem Wesen der Gabe gescheitert ist? Warum scheitern 
Beobachtungen und kommt das Beobachten nie zu einem Halt? 

Dieser Übergang ist ein ausgezeichnetes Merkmal der Différance, wie wir 
sie bei der Gabe am Werk143 sehen und hat den Vorteil, dass auf diese Art eine 
Fülle von Verweisungen und reichhaltige Zusatzkontexte an ein eigentlich ab­
geschlossenes Thema angeflochten werden können.144 Diese Art der Paradoxie­

141 | Vgl. Oswald, Marion: Gabe und Gewalt. Studien zur Logik und Poetik der Gabe 

in der frühhöfischen Erzählliteratur, Göttingen 2004, 41: »Während die ›wahre‹ Gabe 

für den Text als Prozeß, als dif férance, den Text, noch bevor er ausgesprochen oder gar 

schon aufgeschrieben ist, den Text in seiner Nichtpräsenz und weitgehenden Unverfüg-

barkeit für den Rezipienten steht, […] ist die zerstör te, die annullier te Gabe — so wie 

auch die Asche — Metapher der Schrif t, Metapher als für das Abwesende als Zerstör tes 

in seiner Präsenz.«

142 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 133: »[…] die Struktur als Spur oder Vermächtnis die-

ses Textes — wie von allem, was überhaupt sein kann — überbordet das Phantasma 

von Rückkehr und markier t den Tod des Unterzeichners oder die Nicht-Rückkehr des 

Vermächtnisses, den Nicht-Nutzen, also eine gewisse Bedingung für Gabe in der Schrif t 

selbst. Aus diesem Grund gibt es eine Problematik der Gabe erst im Anschluß [à partir] 

an eine Folgeproblematik der Spur und des Textes. Es kann sie niemals im Anschluß 

an eine Metaphysik der Präsenz geben, selbst des Zeichens, des Bezeichnenden, des 

Bezeichneten oder des Wertes. Das ist einer der Gründe, weshalb wir bei der Ausar-

beitung dieser Problematik immer von Texten ausgehen, von Texten im geläufigen und 

traditionellen Sinne der buch-stäblichen Schrif t, auch der Literatur, oder von Texten im 

Sinne ›dif feräntieller‹/aufschiebender [dif férantielles] Spuren, einem Konzept folgend, 

das wir an anderer Stelle entwickelt haben.«

143 | Vgl. Zima, Peter: Dekonstruktion, 78: »Er projizier t das Problem der Ambivalenz 

und der Paradoxie auf die narrative Ebene, wenn er hinzufügt, daß die paradoxe Gabe 

des Freundes ›zugleich die Möglichkeit der Erzählung einfordert und ausschließt‹ […].«

144 | Vgl. Bischof, Sascha: Plus d’une éthique. Die Aporien der Ethik denken, in: Flat-

scher, Matthias u. Zeillinger, Peter (Hg.): Kreuzungen Derridas, 55: »Doch diese End-

lichkeit [der Schrif t, Anm. d. Ver f.] wird immer schon vom ›radikal‹ anökonomischen 

unendlich Anderen unterbrochen, durchzogen und stets neu eröffnet. Für ein Denken 

der Schrif t und der Dif färenz sind Ökonomie und Anökonomie keine Gegensätze. Die 

Dif feränz (dif férance) ist für Derrida der ökonomische ›Begrif f‹ schlechthin (le concept 

économique). Sie kann als die ›allgemeinste Struktur der Ökonomie‹ (la stucture plus 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 207

entfaltung hat den Vorteil, dass der blinde Fleck der Beobachtungen niederer 
Ordnung immer mit berücksichtigt werden kann.145 So profitiert eine Gabe 
davon, dass sie sich als différantiell unmöglich herausstellt, ihre Unerreich­
barkeit kann einen Orientierungspunkt für menschliches Handeln darstellen. 
Die Unmöglichkeit einer Gabe tritt auf diese Weise als Korrektiv für konkreten 
Handlungen hervor.

3.3	 Die Ver zeitlichung der Gabe

Dieses Aufschließen der Gabe, die bisher in einer verräumlichenden Aporetik 
ausgebreitet wurde, geschieht bei Derrida zunächst in einer Hinwendung 
zum Begriff des Potlatsch bei Marcel Mauss. Ein Begriff, der, wie wir gesehen 
haben,146 als Andeutung einer retorsiven Übersteigerung des ökonomischen 
Kreislaufs im früheren Werk Derridas nur indirekt behandelt wird, und an 
dieser Stelle eine ausführlichere Auffaltung erfährt.

3.3.1 Dekonstruierbarkeit des ökonomischen Tauschs

Die Beschäftigung mit dem Begriff der Gabe bei Mauss leistet für Derrida 
die enge Verzahnung mit seiner Nomenklatur der Différance. Derrida sieht 
bei der Gabe, wie sie Mauss beschreibt, einen Aspekt des Wahnsinns, der ihn 
reizt. Der Wahnsinn der Gabe bildet die Monstrosität des Ereignisses ab, zu­

générale de l’économie) bezeichnet werden. […] Es ist die Dif feränz, die das undenkba-

re Zusammendenken von Ökonomie und Nicht-Ökonomie ermöglicht. […] Das gesamte 

Engagement der Dekonstruktion kann Derrida zufolge ausgehend von einem stets noch 

ökonomischen Bruch mit der Ökonomie verstanden werden.«

145 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 91: »Man kann paradox kommunizieren, und dies kei-

neswegs ›sinnlos‹ (im Sinne von unverständlich = autopoietisch wirkungslos). […] Als 

Operation funktionier t die paradoxe Kommunikation, auch wenn sie, und das ist ihre 

wohlverstandene Absicht, den Beobachter verwirr t. Sowohl die klassische Rhetorik, als 

auch die moderne Literatur, sowohl die Nietzsche-Heidegger-Tradition der Philosophie 

als auch die Familientherapeuten bedienen sich des offenen Paradoxierens; und mehr 

noch: es ist üblich geworden, beim Beobachten des Beobachtens anderer auf verdeckte 

Paradoxien zu achten. Die Funktion der paradoxen Kommunikation ist nicht völlig ge-

klär t und vermutlich selbst paradox, nämlich als Versuch, Destruktion und Kreation in 

einem Akte zu vollziehen.«

146 | Vgl. die Kapitel dieser Arbeit: »3.1.1 Ökonomie in der Form der Dif férance« und 

»3.1.2 Kreisverläufe und Knotenstrukturen«.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe208

mal sich dieser Wahnsinn auf die Sprengung der Zeit in einem Gabenereignis 
bezieht, die einen nutzbringenden Warenkreislauf verhindert.147 

Obwohl die Gabe bei Marcel Mauss von einer Bewegung der Kreisläufig­
keit gekennzeichnet ist, weist die Gabe bei ihm ebenso eine widersprüchliche 
Eigenschaft auf, die zu einem Aufbrechen der zirkulären Wiederkehr führt.148 
Eine direkte Rückgabe wird verhindert, weil sie im Potlatsch verzögert und auf 
einen späteren Termin hinausgeschoben wird. Damit hält die Terminierung 
ihre auf einen späteren Zeitpunkt verschobene Rückgabe vor einem Durchdre­
hen im Warenkreislauf ab.149 Dieser Aufschub, der einen unmittelbaren Wa­

147 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 101-102: »Doch ebenso wie der trobriandische Kula 

nur ein extremer Fall des Gabenaustauschs ist, so ist der Potlatsch in den Gesellschaf-

ten der amerikanischen Nordwestküste gewissermaßen nur eine monströse Ausgeburt 

des Geschenksystems. […] Geschenke werden bei jeder Gelegenheit und für jeden 

›Dienst‹ ausgetauscht, alles wird früher oder später wieder zurückgezahlt, um augen-

blicks von neuem verteilt zu werden.«

148 | Derrida streicht diesen Aspekt heraus, umso mehr als er vermutet, dass dieser 

Widerspruch von Mauss nicht bemerkt wird. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 54: »Mauss be-

unruhigt es herzlich wenig, daß die Gabe und der Tausch unvereinbar sind, daß eine 

getauschte Gabe nur eine Leih’Gabe‹ im Blick auf die Rück-›Gabe‹, das heißt eine An-

nullierung der Gabe ist. Wenn wir dies hervorheben, so wollen wir damit nicht sagen, 

daß es einen Gabentausch nicht gibt. Das Phänomen läßt sich sowenig leugnen wie das, 

was auf Phänomenebene eben wie ein Tausch von Gaben aussieht, sich so präsentier t. 

Aber der offenkundige und sichtliche semantische Widerspruch zwischen der Gabe und 

dem Tausch muß problematisier t werden.« Auf diesen Punkt konzentrier t sich weitere 

Kritik: Vgl. Moebius, Stephan: Marcel Mauss, Konstanz 2006, 133: »Bourdieu kritisier t 

jedoch, dass sowohl Lévi-Strauss als auch Mauss das zeitliche Intervall zwischen Gabe 

und Gegengabe vernachlässigt haben; dieses Intervall habe die Funktion, Gabe und Ge-

gengabe ›gegeneinander abzuschirmen und zwei vollkommen symmetrische Handlun-

gen als unverbundene Einzelhandlungen erscheinen zu lassen.‹ (Bourdieu 1998: 163) 

Die Tatsache des Tauschs wird durch das zeitliche Intervall (unbewusst) verschleier t, 

so als gebe es keine Beziehung zwischen den einzelnen Gabeakten. […] Das objektive 

Tauschverhältnis muss also individuell und kollektiv verkannt werden, denn die sofor ti-

ge Rückgabe würde den Schleier, dass es sich nicht um eine großzügige Gabe, sondern 

um einen einfachen Tauschmechanismus handelt, wegreißen.« Vgl. Bourdieu, Pierre: 

Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfur t a.M. 1998, 163.

149 | Vgl. Gondek, Hans-Dieter: Zufall der Gabe, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Pe-

ter (Hg.): nach Derrida, 129: »Für ein Denken der Gabe in Abgrenzung zum Tausch war 

es von Wichtigkeit, dass zwischen beiden Operationen deutlich unterschieden wurde. 

Denn Mauss thematisier te ausdrücklich jenes Moment der Verpflichtung, das in einer 

gegebenen Gabe für den Empfänger dieser Gabe bestand, und das nicht als Schuld […] 

anzusehen ist. Mauss spricht von einer der Sache innewohnenden Kraft, einem hau, so 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 209

renkreislauf verzögert, scheint allen primitiven Kulturen gemeinsam zu sein, 
bei denen Mauss Anzeichen und Argumente für seine Fassung des Potlatsch 
bezieht. Dieser Aufschub zeigt sich im paradigmatischen »Potlatsch« der Ur­
einwohner Nordwestamerikas, wo der Aspekt der zeitlichen Verschiebung ei­
ner direkten Gegengabe in einem Gedankengang mit der totalen Warenveraus­
gabung auftaucht. Die Verzögerung behindert den Warentausch in dem Maß 
wie die Verausgabung, bei der die Waren zerstört und geopfert werden, um den 
höheren sozialen Rang des Opfernden zu demonstrieren.150 Der Austausch 
kann im »Kula« der Trobriand-Inseln im westlichen Pazifik vorgefunden wer­
den, wo eine rituelle Abfolge von Nehmen und zeitlich getrenntem Geben ei­
nen unmittelbaren Tausch verhindert.151 Darüber hinaus ist er am »Hau« der 
Maori abzulesen, wo ein Geber sich von einem Geschenk trennt, das dann 

der Eingeborenenausdruck, die den Empfänger der Gabe drängt, die Gabe durch eine 

Gegengabe zu erwidern.«

150 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 81-83: »Der Potlatsch selbst, so typisch als Tatsache 

und zugleich so charakteristisch für diese Stämme, ist nichts anderes als das System 

des Geschenkaustauschs. […] Immerhin treten zwei Vorstellungen deutlicher zutage 

als im melanesischen Potlatsch oder in den entwickelteren bzw. zergliederteren Insti-

tutionen von Polynesien: nämlich der Begrif f des Kredits, der Frist, sowie der Begrif f 

der Ehre. […] Jedwede Gegenleistung bedarf einer gewissen ›Zeit‹. Der Fristbegrif f ist 

also immer dann logisch implizier t, wenn es darum geht, Besuche abzustatten, Heira-

ten oder Bündnisse einzugehen, einen Frieden zu schließen, an organisier ten Spielen 

und Kämpfen teilzunehmen, Feste bei anderen zu feiern, rituelle und Ehrendienste zu 

leisten, sich gegenseitig ›Respekt‹ zu erweisen […] — alles Dinge, die man zusammen 

mit anderen Dingen austauscht, die desto zahlreicher und wertvoller werden, je reicher 

die Gesellschaften sind.«

151 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 55-59: »Der Kula ist ein aristokratischer Handel. […] 

Er scheint den Häuptlingen vorbehalten zu sein, die zugleich die Oberhäupter der Kula-

Flotte und -Boote sind. […] Dieser Handel wird auf eine vornehme, dem Anschein nach 

völlig desinteressier te und bescheidene Art geführt. […] Man unterscheidet ihn streng 

vom Austausch nützlicher Dinge […]. Zumindest dem Anschein nach besteht der Kula 

— wie der nordamerikanische Potlatsch — darin, daß die einen geben und die anderen 

empfangen […], wobei die Empfänger von heute die Geber von morgen sind. Sogar in der 

umfassendsten, feierlichsten, edelsten und am stärksten vom Wettstreit bestimmten 

Form des Kula, nämlich der der großen überseeischen Expeditionen […], gilt die Regel, 

daß man nichts zum Austausch mitnimmt, nicht einmal als eventuelle Gegengabe für 

eine Nahrung, um die zu bitten man sich sogar weigert. Mit voller Absicht empfängt man 

nur; und erst wenn im folgenden Jahr der besuchende Stamm die Flotte des besuchten 

Stammes beherbergt, werden die Geschenke mit Zinsen vergolten. […] Theoretisch zir-

kulieren diese Zeichen des Reichtums unaufhörlich. Man darf sie weder zu lange aufbe-

wahren, noch ›langsam‹ und ›schwer‹ mit ihnen sein […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe210

erst eine Reihe von verschiedenen Empfängern durchläuft, bevor es den ur­
sprünglichen Geber (in Form eines funktional adäquaten Geschenks) wieder 
erreicht.152

Gleichzeitig wirkt so die Différance in der Gabe. In der Verzögerung 
scheint die Würde des Dings auf, das in Gefahr ist, vom Warenkreislauf erfasst 
zu werden. In dieser Verzeitlichung geschieht eine Öffnung des Sinns, der sich 
zunächst als verstellt und verräumlicht dargestellt hat.153 Insofern scheint hier 
in der Derrida’schen Analyse des unterbrochenen Kreislaufs, der im Begriff 
der Gabe bei Mauss geschieht, wieder der ereignishafte Zusammenhang von 
»Es gibt Zeit« und »Es gibt Sein« bei Heidegger auf:154 Die Authentizität der 

152 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 33-35: »Das taonga und alles streng persönliche Ei-

gentum hat ein hau, eine geistige Macht; Sie geben mir eins davon, und ich gebe es 

einem Dritten; dieser gibt mir ein anderes taonga dafür, weil er vom hau meines Ge-

schenks dazu getrieben wird; und ich bin gezwungen, Ihnen diese Sache zu geben, weil 

ich Ihnen zurückgeben muß, das Produkt des hau ihres taonga ist. […] Das, was in dem 

empfangenen oder ausgetauschten Geschenk verpflichtet, kommt daher, daß die emp-

fangene Sache nicht leblos ist. Selbst wenn der Geber sie abgetreten hat, ist sie noch 

ein Stück von ihm. Durch sie hat er Macht über den Empfänger[…].« Vgl. Fokouo, Jean 

Gabriel: Donner et transmettre. La discussion sur le don et la constitution des traditions 

religieuses et culturelles africaines, Zürich u.a. 2006, 31: »C’est le principe du hau Mao-

ri […], cette force qui habite l’objet donné et qui le pousse à revenir à son propriétaire. 

Le hau poursuite tout détenteur, il revient au lieu de sa naissance au sanctuaire de la 

forêt, du clan et au propriétaire.«

153 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 56-57: »Für Mauss ist der Termin das ursprüngliche und 

wesentliche Merkmal der Gabe. Das Intervall, der Aufschub, den das spätere Fälligwer-

den gewährt, erlaubt es Mauss, den Widerspruch zwischen der Gabe und dem Tausch 

nicht zu bemerken, auf dem ich soviel insistiere und der in den Wahnsinn treibt: sowohl 

in dem Fall, wo die Gabe dem zirkulären Tausch weiter fremd bleibt, wie auch in dem wo 

sie in ihn hineingezogen wird, bzw. von selbst in ihn hineinzieht. […] Und die Synthese, 

das System oder die Syntax, die die Gabe und den Tausch zusammenfügen, kurz das 

syn- ist einfach die zeitliche oder genauer gesagt die auf Zeitgewinn spielende, tem-

porisierende dif férance, der Aufschub des Termins oder die Zeit des Aufschubs[…], die 

jedes ›zur selben Zeit‹ dislozier t. […] Angetrieben von einer mysteriösen Kraft, verlangt 

das Ding nach der Gabe und der Rückgabe, es er fordert folglich die ›Zeit‹, den ›Termin‹, 

und den ›Aufschub‹ oder das ›Intervall‹ des Temporisierens, das Zeitgewinn-Werden der 

Verzeitlichung, kurz das Ding fordert die Belebung (animation) einer neutralen und ho-

mogenen Zeit durch das Begehren der Gabe und der Rückgabe.«

154 | Vgl. Fokouo, Jean Gabriel: Donner et transmettre, 94: »En effet dans son oeuvre 

Donner le temps […] la réflexion de Jacques Derrida est tout d’abord phénoménologique 

et soulève la question des rapports qu’entretient le don avec la donation husserlienne 

ou avec l’existentialisme de Heidegger, qui traite de l’ontologie et de la question du 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 211

Welt, die sich durch ihre paradoxale Entzogenheit erklärt, besteht darin, nicht 
nur auf ihre Gegenständlichkeit zum Menschen reduziert werden zu können. 
Dadurch, dass der unmittelbare Tausch eines Dings vorenthalten wird, erweist 
sich erst seine Würde und Eigenständigkeit, die darin besteht, Zeit zu schen­
ken – Zeit, die im Warten auf die verzögerte Rückgabe entsteht.155 – Zeit, die 
deshalb unmäßig und zerrissen ist, weil sie es nicht erwarten kann in der Hoff­
nung auf eine Zukunft und weil sie nicht vergessen kann, wie bestimmend 
die Vergangenheit des datierten Schenkungsakts ist.156 Diese paradoxe Ereig­
nishaftigkeit erlaubt erst das Auskeimen von Freiheitsgraden bei der Gabe, 
weil durch ihre paradoxe Formulierung sowohl eine ursächliche Bestimmung 
durch die Vergangenheit als auch eine determinierende Ausrichtung auf die 
Zukunft unterbunden wird.157

temps. Chez lui, on note également l’af firmation selon laquelle le don serait coextensif 

aux données tel l’oubli et la temporalité […].«

155 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 58-59: »Eine Gabe ist eine Gabe nur, sie gibt nur in dem 

Maße, wie sie die Zeit gibt. Der Unterschied zwischen einer Gabe und einem beliebigen 

anderen Tauschvorgang liegt darin, daß die Gabe die Zeit gibt. Dort, wo es die Gabe 

gibt, gibt es die Zeit. Das, was die Gabe gibt, ist die Zeit, aber diese Gabe der Zeit ist 

zugleich ein Verlangen nach Zeit. Es, das Ding, darf nicht unmittelbar und im selben 

Augenblick zurückgegeben werden. Es bedarf der Zeit und der Dauer, eines Wartens, 

das nicht vergißt.«

156 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 59: »Es, das Ding, verlangt Zeit, aber es verlangt nach 

einer begrenzten Zeit, also weder nach einem Augenblick noch nach einer unendlichen 

Zeit, sondern nach einer durch einen Termin determinier ten Zeit: nach einem Rhythmus, 

einer Kadenz. Das Ding ist nicht in der Zeit, es ist oder es hat die Zeit, oder vielmehr, es 

verlangt einfach, die Zeit zu haben, sie zu geben oder zu nehmen — und zwar die Zeit als 

einen Rhythmus, der eben nicht eine vorgängige homogene Zeit akzidentiell rhythmi-

sier te, sondern sie ursprünglich strukturier t.«

157 | Vgl. Baudrillard, Jean: Tausch, 183-184: »Über das ›reale‹ Ereignis hinausgehen. 

Es vom Ende her erneut lesen und einer prädestinierenden Lektüre unterziehen. Die 

Reihenfolge der Analyse umkehren, ohne nach realen Ursachen zu suchen, die man in 

unendlicher Zahl anhäufen kann, ohne jemals ihrer erstaunlichen Wirkung gewahr zu 

werden. Die Erklärung ist stets ein Alibi. Die Suche nach den Ursachen ist immer eine 

Leugnung des Ereignisses als solchem. Es handelt sich dabei um die Suche nach den 

Bedingungen, unter denen es auch hätte nicht stattfinden können. Nun ist aber das 

Ereignis, das auch hätte nicht stattfinden können (das ›reale‹ Ereignis), weniger in-

teressant als jenes, welches keineswegs hätte nicht stattfinden können (das ›fatale‹ 

Ereignis).«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe212

Dieser Bruch einer aufgeschobenen Zeit, der die Gabe vom rein vergeltenden 
Austausch entfernt, zeigt sich bei Mauss an zwei Problemstellungen: dem Kre­
dit und der Ehre. 

Die rituelle Organisation des Kreditwesens weist ein Charaktermerkmal 
von Schriftlichkeit auf: Weil die Indianer Nordwestamerikas keine Mög­
lichkeiten der schriftlichen Aufzeichnung besessen hatten, veranstalteten sie 
öffentliche Zeremonien der Übergabe, um so unter der Zeugenschaft der Öf­
fentlichkeit das Ereignis der Schenkung wiederholbar und somit erinnerbar 
für eine spätere Rückzahlung zu machen.158 Diese soziale Theatralik stattet 
das Kreditwesen mit einem System der Schriftlichkeit aus, die Schenkungs­
akte symbolisch organisiert und anschlussfähig macht.159 Die äußere Form 
eines öffentlichen Schenkungsakts übernimmt dabei die Funktion des eigent­
lichen Geschenks. Die theatralische Inszenierung der Schenkung macht das 
geschenkte Ding vernachlässigbar. – Wichtig für das Gelingen dieser Art des 
kommunikativen Austauschs ist, dass anhand der symbolischen Aufführung 
dieser Kreditvergabe der Erfolg einer Rückgabe wahrscheinlich gemacht wird. 
Es ist nicht mehr möglich, eine Rückgabe zu vergessen, weil sie in das Gedächt­
nis der Zeugen eingeschrieben, weil sie vor aller Augen publiziert worden ist. 
Die Schriftlichkeit der Gabe liegt darin, dass die repräsentative Struktur, die 
Symbolisierung einer gegebenen Gabe in einem öffentlichen Schenkungsakt, 
die Präsenz einer Gabe beobachtbar macht, die ansonsten unrepräsentiert, für 
alle Zeugen einfach nie geschehen und ungegenwärtig nicht-seiend wäre.160 

158 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 82: »Über den Potlatsch hat Boas nie etwas Besseres 

gesagt als das Folgende […]: ›Das wir tschaftliche System der Indianer der britischen 

Kolonie basier t weitgehend auf dem Kredit, ebensosehr wie das der zivilisier ten Völker. 

Bei all seinen Unternehmungen verläßt sich der Indianer auf die Hilfe seiner Freunde. 

Er verspricht, sie für diese Hilfe zu einem späteren Zeitpunkt zu bezahlen. Besteht die 

geleistete Hilfe in Wertsachen, die von den Indianern in Decken gemessen werden, so 

wie wir sie in Geld messen, dann verspricht er, den Wert dieses Darlehens mit Zinsen 

zurückzuerstatten. Der Indianer hat kein Buchhaltungssystem; folglich wird die Trans-

aktion öffentlich vollzogen, um ihr Sicherheit zu geben. Schulden machen und Schulden 

begleichen — das ist der Potlatsch.‹ […] Wenn man Ausdrücke wie ›Schulden, Zahlung, 

Rückzahlung, Darlehen‹ dahingehend korrigier t, daß man sie durch Ausdrücke wie ›Ge-

schenk‹ und ›Gegengeschenk‹ ersetzt, Ausdrücke, die Boas gelegentlich selber benutzt, 

so hat man eine recht genaue Vorstellung von der Funktion des Kredits im Potlatsch.«

159 | Vgl. Dzimira, Sylvain: Marcel Mauss, savant et politique, Paris 2007, 37: »Pour 

Marcel Mauss, le don est l’opérateur symbolique, à la fois matériel et spirituel, univer-

sel et singulier, de l’alliance durable entre les hommes: c’est un rapport social fait de 

présents, de politesses, d’invitations etc. […].«

160 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 62-63: »Für uns kündigt sich hier vielmehr ein gewis-

ser Bezug an zwischen der Schrif t oder ihrem Ersatz (aber was wäre ein Schrif tersatz 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 213

Diese Verschriftlichung der Gabe, ihr verräumlichendes Raumgreifen, ist für 
Derrida einer der Hauptschritte in der Staffelung seiner Unterscheidung von 
Gabe und Tausch. 

Die Gabe ist zwar den selben verzeitlichenden Verwitterungen ausge­
setzt wie die Schrift: Sie tritt als verräumlichte Repräsentation in die Welt 
(das Schauspiel tritt an die Stelle der eigentlichen Schenkung) ist jedoch da­
mit gleichzeitig in einer spurhaften Entrückung entzogen. Der repräsentative 
Charakter dieser öffentlichen Kreditgewährung macht die Gabe erst nachvoll­
ziehbar, überantwortet sie aber im selben Augenblick einer spurhaft uneigent­
lichen Verwendung.

Als zweites Beispiel für die Gebrochenheit der Gabe bei Marcel Mauss 
fällt Derrida der Begriff der Ehre auf. Die Regeln des nordamerikanischen 
Potlatschs der indigenen Völker der Tlingit und der Haida besagen, dass mit 
dem Grad der Verausgabung bei einem Schenkungsakt das Ansehen des Ver­
schwenders steigt.161 Durch diesen Wahnsinn der überreichen Vergeltung hat 
es den Anschein, dass sich die Gabe vom Prinzip des Tausches weitgehend 
abtrennt:162 Eher werden die Güter im Potlatsch zerstört, bevor auch nur der 
Anschein einer Rückgabe entsteht.163 Damit beraubt sich die Gabe nicht nur 

anders als eine Schrif t?) und dem Prozeß der Gabe: dieser macht vielleicht nicht bloß 

den Inhalt oder Gegenstand einer Schrif t aus — eines Rechnungsbuchs, einer Archivalie, 

einer Kostenaufstellung (mémoires), einer Erzählung oder eines Gedichts —, sondern ist 

bereits für sich genommen das Markieren einer Spur. Die Gabe wäre so stets die Gabe 

einer Schrif t, einer Erinnerung (mémoire), eines Gedichts, oder einer Erzählung, auf je-

den Fall vermachte oder hinterließe sie einen Text; und die Schrif t wäre demnach nicht 

das formale Hilfsmittel, die äußerliche Archivierung der Gabe […], sondern etwas […], 

die Archivakte, die sich unmittelbar anschließt an den performativen Akt der Gabe.«

161 | Wir haben diesen Punkt im Kapitel »3.1.1 Ökonomie in der Form der Dif férance« 

schon angesprochen. Darin geht es um den Aspekt vom Mauss‹ Werk, den sich Georges 

Bataille unter dem Schlagwort der Verausgabung erarbeitet hat.

162 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 65: »Bei diesem Wahnsinn, der bei Mauss schließlich 

bis an die Oberfläche des Textes kommt, handelt es sich um einen gewissen Exzeß der 

Gabe, der den Sinn der Gabe am Ende vielleicht verbrennt und zu Asche werden läßt; 

zumindest bedroht er jene präsumierte semantische Einheit, die es überhaupt erlaubt, 

von Gabe zu sprechen.«

163 | Vgl. Mauss, Marcel: Gabe, 84-86: »Nicht minder groß ist die Rolle, welche der 

Begrif f der Ehre bei den Transaktionen der Indianer spielt. Nirgendwo sonst hängt das 

individuelle Prestige eines Häuptlings und das Prestige seines Clans enger mit der Aus-

gabe und der Pünktlichkeit zusammen, mit der die angenommenen Gaben mit hohen 

Zinsen zurückgezahlt werden, so daß der Gläubiger zum Schuldner wird. Bei einigen Pot-

latschs ist man gezwungen, alles auszugeben, was man besitzt; man darf nichts zurück-

behalten. Derjenige, der seinen Reichtum am verschwenderischsten ausgibt, gewinnt 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe214

ihrer Tauschmöglichkeit, sondern auch ihres zeichenhaften Charakters, wie 
er unter dem Aspekt des Kredits aufgeschienen ist. Eine zerstörte Gegengabe 
kann nicht mehr als Symbol für eine vergessene Gabe dienen, denn sie ist 
selbst dem Vergessen anheimgefallen.164 Die Verunmöglichung einer Rückga­
be in ihrer bloßen Zerstörung infiziert auch die Aussagemöglichkeiten. Das 
Symbol, das für die unmögliche Gabe zu stehen schien, ist selbst einem zentra­
len Ordnungsbegriff beraubt.165 Eine differantielle Verzeitlichung, die vor der 
Unterminierung der eigenen Position nicht Halt macht.166

Zur Steigerung der Ehre wird im Potlatsch also die eigentliche Gabe in 
einer übersteigerten Rückgabe in einer solchen Weise überboten, dass nicht 
nur mehr jede Art von Austausch unterbrochen ist, sondern auch die eigent­
liche Gabe in Vergessenheit gerät. Eine Selbstvergessenheit, die sogar nicht 
mehr in einer Reziprozität von Rückgabe und Ehrsteigerung aufgefangen wer­
den kann, weil sie zu einer semantischen Zersetzung führt.167 Im Begriff des 

an Prestige. […] In einigen Fällen geht es nicht einmal um Geben und Zurückzahlen, 

sondern um Zerstörung, nur um nicht den Anschein zu erwecken, als lege man Wert auf 

eine Rückgabe.«

164 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 67: »Verbunden mit einem double-bind […] ist dieser 

Wahnsinn zunächst einmal ein doppelter, denn er gefährdet a priori sowohl den ge-

schlossenen Kreis einer Rationalität des Tausches wie auch die ungezügelte und rück-

kehrlose Verausgabung einer Gabe, von der nichts im Gedächtnis bleibt: er ist Wahnsinn 

der Bewahrung oder der hypermnestischen Kapitalisierung und Wahnsinn der gedächt-

nislosen Verausgabung.«

165 | Derrida sieht Anzeichen dafür bei Mauss. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 77. Vgl. 

Mauss, Marcel: Gabe, 167-168: »Wir können jedoch noch weiter gehen und die wesent-

lichen Begrif fe, derer wir uns bedient haben, anders betrachten. Unsere Ausdrücke 

›Geschenk‹ und ›Gabe‹ sind nicht ganz exakt, aber wie haben keine anderen. Es wäre 

gut, wenn die Rechts- und Wir tschaftsbegrif fe, die wir gerne einander gegenüberstellen 

— Freiheit und Verpflichtung; Freigebigkeit, Großzügigkeit, Verschwendung einerseits 

und Ersparnis, Interesse, Nützlichkeit andererseits — wieder einmal einer Prüfung zu 

unterziehen.«

166 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 67: »Er [der Wahnsinn, Anm. d. Ver f.] zerstör t die se-

mantische Referenz, die es erlaubte, vernünftig über diesen Wahnsinn zu reden oder 

ihn vernünftig zu beschreiben, kurz man weiß am Ende nicht mehr, was Gabe und Nicht-

Gabe eigentlich sagen wollen. Immer gibt es einen Moment, wo dieser Wahnsinn be-

ginnt, das Wort oder den Sinn ›Gabe‹ zu verbrennen, um dann die Asche dieser ›Gabe‹ 

zu zerstreuen, ihre Wortkeime [les termes ou les germes] rückkehrlos zu disseminieren.«

167 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 78: »Dieser Wahnsinn schwankt unablässig zwischen 

einem ›ich rede Unsinn‹ und einem ›glauben sie ja nicht, daß ich Unsinn rede, selbst 

wenn ich über den Wahnsinn spreche‹. Verewigt oder eingeschrieben ist dieser Wahn-

sinn in dem Befehl zu vergessen, der zu jeder Gabe gehört.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 215

Kredits konnte Mauss eine repräsentative Ersatzstruktur finden für eine ver­
schwindende Gabe, die nur in ihrer öffentlichen Bezeugung eine symbolisch-
schriftliche Spur hinterlässt. Im Begriff der Ehre verliert Mauss selbst diese 
repräsentative Spur: In der ehrenvollen Zerstörung wird nicht nur die Gabe 
vollständig pulverisiert, sondern auch ihr repräsentativer Ersatz.168

Diese Art des doppelt spurhaften Verwischens kann man illustrieren, 
wenn man eine andere Stelle in Derridas Werk heranzieht, in dem es auch 
um das Vergessen und seine doppelte Geheimnishaftigkeit geht.169 Der ge­
blendete Ödipus zieht sich zum Sterben zurück. Nicht nur, dass er sich damit 
seinen Töchtern entzieht und diese der Trauer überlässt; er entzieht sich dar­
über hinaus noch einmal dadurch, dass er sich an einen geheimen Ort zum 
Sterben begibt und seine Töchter auf diese Weise um einen Ort der Trauer, 
um ein Grabmal beraubt, an dem die Erinnerung an ihn statthaft begangen 
werden kann. Er wischt sich also zwei Mal aus: einmal, indem er stirbt, und 
noch einmal, indem er eine Erinnerung an seinen Tod verweigert, indem er 
das Zeichen seines Gestorben-Seins, ein seinen Tod überdauerndes Grabmal, 
unzugänglich hält. Dieses vergessene Zeichen für einen Vergessenen, diese 
doppelte Verweigerung einer Präsenz und einer repräsentierten Präsenz, er­
möglicht jedoch das selbstbestimmte Weiterleben der Töchter, die sich auf ihr 
soziales Weiterleben konzentrieren können. – Ein solches doppeltes Verges­
sen verunmöglicht nicht nur Handlungsoptionen, es bietet paradoxerweise 
geradezu die Chance auf das Entstehen von Alternativen. Das Grabmal des 
Ödipus ist so durch das vergessene Vergessen in der verbotenen Trauer der 
Töchter implantiert und formuliert einen Zwang, nicht um den Vater trauern 
zu können, sondern sich stattdessen dem Aufbau der Gemeinschaft widmen 
zu müssen. Die verbotene Trauer, die Vergessenheit des Trauerortes und das 
Vergessen des Verstorbenen machen eine andere Art der Erinnerung möglich, 
das Weiterleben des gestorbenen Ödipus in der Konzentration der Töchter auf 
den politischen Fortbestand.170

168 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 76: »Nun, man hat es nicht mehr mit einer scharfen 

Trennungslinie zu tun, die das Transzendentale vom Bedingten, das Bedingende vom 

Bedingten scheidet, sondern mit einer verwinkelten Unentscheidbarkeit, in der die Be-

deutungen nicht feststehen und sich umkehren können: die Gabe des Lebens führt auf 

die Gabe des Todes zurück, die Gabe des Tages auf die der Nacht usw.«

169 | Vgl. Derrida, Jacques: Gastfreundschaft, 70-71 + 72-88.

170 | Das gilt um so mehr, als Ödipus der Prototyp des Menschen war, der seine Selbst-

erkenntnis an den Beginn seiner Regentschaft gestellt hatte. Vgl. Steinmann, Kurt 

[Übers.u. Hg.]: Sophokles. König Ödipus, Stuttgart 1989, 23-24: »Denn vor aller Augen 

trat gegen ihn an die geflügelte Jungfrau [die Sphinx, Anm. d. Ver f.] einst, und klug er-

schien er in der Prüfung und hold der Stadt.« Vgl. Derrida, Jacques: Gastfreundschaft, 

82: »Heteronomie, Wunsch, und Gesetz des Anderen, dort, wo letzterer, der Andere, ja 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe216

Im Zuge dessen ist es bezeichnend, dass die Gabe – doppelt geheimnisvoll 
– nicht aufzufinden ist, sie scheint nicht einmal als Spur auf; gleichwohl sie 
stattfindet, und zwar nur dadurch, dass sie ihre Unmöglichkeit in immer 
wieder unternommenen Anläufen erweist. Der Nachvollzug ihrer Paradoxie 
ist zur Heimstatt ihrer Unheimlichkeit geworden: Die Verkenntnis ihrer An­
wesenheit ermöglicht die Entfaltung der Erkenntnis ihrer Abwesenheit. Eine 
formelhafte Kippfigur171 für den reizvollen Übergang von Beobachtungen 
niederer zu Beobachtungen höherer Ordnung: Bei der Behandlung der Frage 
nach der Gabe ist Derrida nicht sehr am Wesen der Gabe interessiert, sondern 
begeistert von den Anschlussmöglichkeiten, die sich aus der paradoxen Form 
der Gabe ergeben können. Das beschränkt sich nicht nur auf einen Übergang 
zum Rätsel des Verschwindens der Gabe, das auf das Rätsel der entzogenen 
Spur, des Geheimnisses und der Vergessenheit verweist. Die Behandlung der 
Gabe erfährt so ihre Bedürftigkeit. Dieser Supplementierungsbedarf setzt sich 
dann auch in den folgenden Kapiteln in den Fragen nach der Gabe fort, die auf 
die Vergebung abzielen und der anschließenden Frage nach der Vergeblichkeit 
eines Opfers, der Selbstaufgabe. 

3.3.2 Auswuchs der Gabe zur Vergebung: »La fausse monnaie«

Die Analyse der Gabe ist also bei Derrida den Bedingungen der spurhaften 
Verwitterung unterworfen. Den Bedingungen der Différance, die zwar einen 
Nachvollzug ihrer verräumlichten Unterscheidungen möglich machen, eine 
statuarische Identifikation ihres Wesens aber durch ihre verzeitlichende Wei­
terentwicklung verwischen. Diese geheimnisvolle Entzogenheit der Gabe, ihr 
selbstreflexives Weiterwirken gerade dort, wo sie sich verflüchtigt zu haben 

der Letzte, Ödipus der erste Mensch […], wie auch Ödipus der letzte Mensch […], nicht 

nur sterben wollte, sondern für die Seinen unauffindbar, ihrer Trauer entzogen sein woll-

te, wobei er diese und sich selbst in den Abgrund einer Trauer for treißt, die um ihre Trau-

er selbst trauert […].« Dieser Entzug der Trauer durch Ödipus kann als heroisches Opfer 

gedeutet werden, in dem sich seine Menschenerkenntnis ein letztes Mal ausdrückt: Der 

einzelne kann seinen Tod über-steigen, er kann sogar seine schicksalhafte Verfluchung 

umwenden, indem er sich für das Weiterleben der Polis einsetzt und das Leben der 

Menschheit vor das eigene setzt. Ödipus opfer t sein Weiterleben in der Erinnerung der 

Töchter auf, indem er sie zur Beschäftigung mit der Polis anhält.

171 | Diese formale Ornamentik rechtfer tigt sich dadurch, dass sie Anreize für sinn-

volle Anschlussmöglichkeiten bieten kann unter erschwerten Bedingungen, die kurz als 

»postmoderne« Beliebigkeit umrissen werden können. Eine formale Verspieltheit kann 

dort Diskurse vorantreiben, wo deren Weiter führung unter einer unüberschaubaren An-

zahl von Folgediskursen unwahrscheinlich zu werden droht.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 217

schein, ist der Verständnishorizont, den man beim Gabenbegriff von Derrida 
nicht aus den Augen verlieren darf.172

Deshalb, um es uns kurz wieder vor Augen zu führen, erfolgt unmittel­
bar nach der Beschäftigung der Gebrochenheit und der Ungegenwärtigkeit 
der Gabe eine Untersuchung der Flüchtigkeit des Gabenbegriffs, in der sich 
gleichwohl seine Gegenwärtigkeit dynamisch herausstellt.173 Wir nehmen die 
Erwägungen von Derrida an der Stelle wieder auf, an der dieses Motiv der Ga-
benverwitterung in der Problematik der Schriftlichkeit reformuliert wird.174 
Gabe wie auch Schriftsprache sind beide geprägt von der Monstrosität des 
Ereignisses, der ihr eigentlichen Abgründigkeit von verunmöglichter Mög­
lichkeit, der Abwesenheit des Anwesenden oder etwa der Undatierbarkeit des 
gegebenen Datums.175 Darüber hinaus, dass die Sprache uns vorgegeben ist, 
liegt die Gemeinsamkeit darin, dass die Monstrosität von Sprache und Gabe 
zur Selbstvernichtung in der Paradoxalität tendiert.176 Das Wesen der Gabe, die 

172 | So taucht die Gabe selbst bei der Frage nach einer angemessenen Übersetzung 

wieder auf, der notwendigen Sinnverschiebung, die durch eine Übersetzung eintritt, 

wenn der Sinn eines Textes wiedergegeben werden soll. Vgl. Derrida, Jacques: Acts of 

Religion, New York u. London 2002, 113-117.

173 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 97-142: Im dritten Kapitel »Das falsche Geldstück« (I) 

Poetik des Tabaks (Baudelaire, Maler des modernen Lebens).

174 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 108: »Bevor man selbst von irgendwelcher Gabe oder 

Teilung der Sprache spricht, spricht man auf nicht unbedeutende Weise von der Sprache 

als von einem Gegebenen, einem System, das notwendiger Weise vor uns da ist, das 

wir ausgehend von einer fundamentalen Passivität empfangen. […] Die Sprache gibt 

zu denken, aber ebenso entwendet/entschwindet […] sie, sie soufflier t/verblüff t […] 

uns, sie entzieht eine Verantwortung, die sie aufzurichten scheint, sie trägt die Eigen-

heit unserer Gedanken mit sich for t, bevor wir sie uns angeeignet haben.« Vgl. auch zur 

Verbundenheit von Gabe und Sprache: Khatibi, Abdelkébir: Derrida, 33-34 »Je conçois 

que l’ar t de lire (de surcroît, comment lire de texte d’un ami vivant qui vous interpelle?) 

accueille le don de désir et de transmission immédiate. je l’accorde sans échange au 

lecteur anonyme.«

175 | Wir sind darauf im Kapitel »2.3.3 Paradoxierung bei Derrida« eingegangen.

176 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 109: »Alle Schwierigkeiten der Benennung oder der 

Schrif t im weiteren Sinne sind auch Schwierigkeiten, sich zu benennen, sich zu schrei-

ben. Alles, was sich in der Sprache sagen ließe und was sich im allgemeinen über ge-

ben/nehmen schreiben ließe, ginge a priori zurück auf die Sprache und die Schrif t als 

geben/nehmen. Geben liefe auf nehmen und nehmen auf geben hinaus, aber das käme 

auch darauf zurück, nicht allein auf die Sprache und die Schrif t zurückzugehen, sondern 

sich auf den Text im allgemeinen hinauszuwinden, jenseits seiner linguistischen oder 

logozentrischen Geschlossenheit, jenseits seines engen und geläufigen Sinnes.« Vgl. 

Busch, Kathrin: Derrida überleben — zum Schwerpunktthema, in: Journal Phänomeno-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe218

Wahrheit in der Sprache kann nur insofern zum Ausdruck gebracht werden, 
als sich das Unwesen der Gabe und die Unwahrheit der Sprache in ihrer grenz­
überschreitenden Supplementarität herausstellen. Jeder Versuch einer Fest­
stellung führt zu einem selbstreflexiven Rekurs der Ausgangsunterscheidung 
und damit zu einer Verzeitlichung des Festgestellen: Die eigentliche Bedeu­
tung der Begriffe von Gabe und Sprache zeigt sich erst in ihrer uneigentli­
chen Entfremdung.177 Das bedeutet im Hinblick auf die Paradoxalität der 
Gabe, dass diese sich in der ereignishaften Bindung der Unterscheidung von 
Möglichkeit und Unmöglichkeit zu erkennen gibt.178 Während sich die Wider­
sprüchlichkeit in der Schriftsprache zum autoaggressiven Gegensatz von de­

logie, Wien, 23/2005, 6: »So wie es ver fehlt wäre, das Ethische im Denken Derridas erst 

in der Spätphilosophie erblicken zu wollen, da schon ›Dekonstruktion‹ und dif férance 

im Namen des Anderen konturier t werden, so aussichtsreich erscheint es, die Begrif fe 

der Gabe und Gastfreundschaft auf Fragen sprachlicher oder bildlicher Repräsentation 

zurückzubeziehen.«

177 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 109: »Es kündigt die Verbindung zwischen der Ökono-

mie des Eigentlichen, der Aneignung, der Enteignung, der Entaneignung und dem Kom-

men oder Zurück-Kommen des Ereignisses als Restitution oder Jenseits der Restitution 

im Ereignis* oder im Enteignis* an.«

178 | Vgl. Derrida, Jacques: Wenn es Gabe gibt — oder: ›Das falsche Geldstück‹, in: 

Wetzel, Michael u. Rabaté, Jean-Michel (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach Jacques 

Derrida, Berlin 1993, 117: »Etwas geschieht also, kommt vor; ein Ereignis findet statt. 

Wo fand es statt? Wo passier te es? Wem geschieht es? Worin besteht es? Was hier 

geschieht, ist nicht der Inhalt einer Geschichte: jene Ereignisse, von denen eine erzähle-

rische Beziehung […] allgemein berichtet. Was geschieht, geschieht der Erzählung, den 

Elementen der Erzählung selbst, angefangen mit der Fiktion ihres unterstellten Sujets. 

Man denkt allgemein, daß der erzählerische Diskurs von Ereignissen berichtet, die au-

ßerhalb und vor ihr stattfinden. Die erzählerische Beziehung, so denkt man, erzählt sich 

nicht selbst, sie berichtet von ihrem Inhalt, der außerhalb und vor ihr gegeben ist. Hier 

— das müssen wir berücksichtigen — geschieht das, was geschieht, dem Erzähler und 

der Erzählung; was geschieht, provozier t den Erzähler und die Erzählung; und die Kom-

ponenten der Erzählung sind es, ohne welche das Ereignis sicherlich nicht stattfände. 

Es ist, als ob die erzählerische Bedingung der Grund der erzählten Sache wäre; als ob 

der Bericht das Ereignis erzeugte, von dem er angeblich berichtet. Unter der Bedingung 

des Berichtes würde das erzählte Ereignis stattfinden, wird es stattfinden. Der Bericht 

als Grund und Bedingung der Sache ist der Bericht, der die Möglichkeit der erzählten 

Sache gibt, die Möglichkeit der Geschichte als Geschichte einer Gabe oder einer Ver-

gebung, aber auch und dadurch selbst die Möglichkeit der Unmöglichkeit der Gabe und 

der Vergebung […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 219

finitiver Abgeschlossenheit und Supplementarität strukturiert.179 Die Schrift­
lichkeit der Sprache bezeugt die Abwesenheit eines Signifikats, die erst durch 
die Repräsentationsfunktion eines Signifikanten anwesend gemacht werden 
kann.180 In diese monströse Unentschiedenheit ist der Diskurs über die Gabe 
im Anschluss an eine Interpretation des Textes »La fausse monnaie« von Char­
les Baudelaire eingebettet.181 Die Différance organisiert dabei den unmerkli­
chen Übergang von einer Seite der Unterscheidung auf die andere: Die Gabe 
kommt erst dann zur Entfaltung ihrer Möglichkeitsbedingungen, als sich her­
ausstellt, dass sie unmöglich für einen Geber oder einen Empfänger vollzieh­
bar existieren kann.182 

179 | Vgl. Derrida, Jacques: Wenn es Gabe gibt, in: Wetzel, Michael u. Rabaté, Jean-

Michel (Hg.): Ethik der Gabe: 107: »Dieser Text ist also auch das Stück, möglicherweise 

ein falsches Geldstück, nämlich eine Maschine, um Ereignisse zu bewirken: Zunächst 

das Ereignis des Textes, der dasteht als Erzählung, die sich der Lektüre übergibt oder ihr 

dargeboten wird (dieses Ereignis hat stattgefunden und findet weiter statt, es gibt Zeit 

und braucht seine Zeit, es gibt sich anscheinend Zeit), aber auch und konsequenterwei-

se — hiervon ausgehend im Sinne der Ordnung des offenen Möglichen und des Aleato-

rischen — ein Ereignis, das weitere bewirken kann, ohne dass sich ein Ende abzeichnet, 

in endloser Serie, ein Ereignis, das andere Ereignisse in sich trägt […].«

180 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 133: »Aus diesem Grund gibt es eine Problematik der 

Gabe erst im Anschluß […] an eine Folgeproblematik der Spur und des Textes. Es kann 

sie niemals im Anschluß an eine Metaphysik der Präsenz geben, selbst des Zeichens, 

des Bezeichnenden, des Bezeichneten oder des Wertes. Das ist einer der Gründe, 

weshalb wir bei der Ausarbeitung dieser Problematik immer von Texten ausgehen, von 

Texten im geläufigen und traditionellen Sinne der buchstäblichen Schrif t, auch der Li-

teratur, oder von Texten im Sinne ›dif feräntieller‹/aufschiebender [dif férantielles] Spu-

ren, einem Konzept folgend, das wir an anderer Stelle entwickelt haben.« Vgl. Derrida, 

Jacques: Wenn es Gabe gibt, in: Wetzel, Michael u. Rabaté, Jean-Michel (Hg.): Ethik der 

Gabe: 110.

181 | Von dieser verdoppelnden Unentschiedenheit zeugt allein schon der Titel der Er-

zählung. »Falschgeld«, der nicht nur für den Inhalt der Geschichte steht, in der es um 

ein falsches Geldstück geht, sondern auch um die Geschichte selbst, die in gewisser 

Weise eine Fälschung darstellt. Eine Fälschung, die darin bestehen kann, dass es sich 

um gar keine »wahre Geschichte« handelt, sondern um Fiktion, oder etwa dass der Titel 

eine falsche Bezeichnung für die Erzählung darstellt. Beim als Almosen geschenkten 

»Falschgeld« in der Geschichte muss es sich gar nicht um etwas Wertloses handeln — 

dieses Geldstück kann beträchtliche Zinseinnahmen versprechen. Vgl. Derrida, Jac-

ques: Fg, 114-118 + 123-128.

182 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 136: »Was die Ökonomie der Erzählung und die Erzäh-

lung der Ökonomie anbelangt, so haben wir flüchtig den Grund eingesehen, aus dem 

die Gabe, wenn es sie gibt, zugleich die Möglichkeit der Erzählung einfordert und aus-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe220

Inwieweit die Spende eines falschen Geldstücks in der monströsen Para­
doxalität des Ereignisses gesehen werden kann, zeigt sich zunächst ober­
flächlich, wenn man die Bedingungen der Glaubwürdigkeit eines Geldstücks 
betrachtet. Wir unternehmen dies im Anschluss an die Erzählung von Baude­
laire.

In »Das falsche Geldstück«183 geht es um einen Gabenvorgang: Ein Bett­
ler erhält vom Freund des Erzählers eine relativ wertvolle Münze als Almo­
sen. Diese Münze ist jedoch gefälscht. Was den Erzähler zu Spekulationen 
anregt. Geschah diese Gabe aus einer Niederträchtigkeit des Freundes heraus? 
(Immerhin hat der Bettler Unannehmlichkeiten zu erwarten, sollte sich das 
Geldstück als Falschgeld herausstellen – ob er nur enttäuscht wäre, weil er 
nicht zum Nennwert Waren eintauschen kann, weil dann das falsche Geld­
stück kompensationslos konfisziert wird, oder ob er sogar wegen Verbreitung 
von Falschgeld angezeigt wird.) Oder ist das Geschenk des Freundes aus einer 
Art hoffnungsvollen Menschenfreundlichkeit heraus entstanden? (Sollte es 
dem Bettler gelingen, das Falschgeld unerkannt wieder in Umlauf zu brin­
gen, könnte dies den wundersamen Anstoß zu einem weiteren Geldgewinn 
darstellen.)184 Derrida faltet diese Erzählung in mehreren Aspekten auf, wobei 
sich hier Motive wieder auffinden lassen, die schon bei der verunmöglichten 
Bestimmung der Gabe aufgefallen sind.185 Dieses verwickelte Almosen, wie 
es bei Baudelaire auftaucht, eignet sich zur verwundenen Anwendung des 
Gabenbegriffs.186 – Eine Gabe, die von den Wunden des Ereignisses in mehrfa­
cher Hinsicht gezeichnet ist:

schließt. Die Gabe gehört zur Bedingung der Erzählung, gleichzeitig aber zur Bedingung 

der Möglichkeit und Unmöglichkeit der Erzählung.«

183 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 220-223.

184 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »Mais dans mon misérable cerveau, 

toujours occupé à chercher midi à quatorze heures (de quelle fatigante faculté la nature 

m’a fait cadeau!), entra soudainement cette idée qu’une pareille conduite, de la part 

de mon ami, n’était excusable que par le désir de créer un événement dans la vie de ce 

pauvre diable, peut-être même de connaître les conséquences diverses, funestes ou 

autres, que peut engendrer une pièce fausse dans la main d’un mendiant. Ne pouvait-

elle se multiplier en pièces vraies? ne pouvait-elle pas aussi le conduire en prison?«

185 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 143-219: Im letzten Kapitel mit der Überschrif t »Das 

falsche Geldstück« (II): Gabe und Gegen-Gabe, Entschuldigung und Vergebung (Baude-

laire und die Geschichte der Widmung).

186 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 151: »Es gibt dort eine Szene des Gabe und der Ver-

gebung einer Gabe, die nichts zu geben scheint, und einer Vergebung, die sich letztlich 

verweigert: doppelte Annullierung, doppelter Zirkel und doppelter Ring der Annullie-

rung. Der agonalen Szene wird eine stark libidinöse Besetzung zwischen dem Erzähler 

und seinem Freund verliehen, im Innern oder ausgehend von einer Freundschaft, einer 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 221

Um eine dieser Auszeichnungen zu erwähnen, interpretiert Derrida die Un­
vorhersehbarkeit des Ereignisses anhand der Erzählung Baudelaires als spe-
kulative Wucherung des ursprünglichen Gabengeschehens. Der Freund des 
Erzählers gibt ein banales Ding von sich, das den Fortgang der Erzählung er­
eignishaft in eine Unterscheidung treibt: Entweder hat der Bettler durch das Al­
mosen gewonnen oder er hat verloren. Diese Unterscheidung, die vom Almosen 
ausgelöst wird, ist aber unabhängig von seinem Materialwert, von der »wahren 
Natur«187 des Geldstücks – sie hängt allein vom Glauben ab, den zukünftige 
Geschäftspartner des Bettlers dem falschen Geldstück zuschreiben werden.188 
Das Geldstück erlangt (wie ein sprachliches Zeichen) allein durch den Ge­
brauch der Sprachgemeinschaft seine Akzeptanz, nicht durch eine natürliche 

Übertragung, einem Bund, einem Vertrag — zu denen der Tabak den Ton […] anzugeben 

scheint.«

187 | Die wahre Natur des falschen Geldstücks besteht eben in seiner Nichtnatürlich-

keit. Das wahre Geschenk der Natur besteht in der Träumerei und dem Spintisieren, das 

sich nicht auszahlt. Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »[…] toujours occupé à 

chercher midi à quatorze heures (de quelle fatigante faculté la nature m’a fait cadeau!) 

[…]«

188 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 160: »Aus diesem Grunde ist die gemeinsame Bedin-

gung der Gabe und des Ereignisses eine gewisse Unbedingtheit* […]. Das Ereignis und 

die Gabe, das Ereignis als Gabe, die Gabe als Ereignis müssen einfallar tig, unmotivier t 

— zum Beispiel interesselos — sein. Entscheidend wie sie sind, müssen sie das Raster 

[…] zerreissen und das Kontinuum einer Erzählung unterbrechen, zu der sie gleichwohl 

auffordern; sie müssen die Ordnung der Kausalitäten stören: augenblicklich.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe222

Bindung an einen Referenzwert.189 Das »silberne Zweifrankenstück«190, das 
der Freund des Erzählers dem Bettler gegeben hat, kann seinen Wert eben 
nicht darauf begründen, dass es aus Silber ist – es ist gefälscht –, sondern dar­
aus, dass es vielleicht Geschäftspartner gibt, die das Falschgeld als bare Münze 
nehmen. Und genau in dieser Arbitrarität des Geldes liegt, wie bei der Sprache, 
wie bei den Schriftzeichen, der Grund zu einer disseminativen Vervielfältig­
barkeit, zur spekulativen Wucherung. Das Ereignis kann seinen Lauf nehmen, 
weil es sich vom Ursprung des Gabenakts unbedingt entfernt, weil es vom 
Geber nicht zu kontrollieren ist, durch unzählige Hände geht und dabei jeweils 
unterschiedlich bewertet werden kann. Genauso wie ein sprachliches Zeichen 
nicht ein für alle Mal von seinem Autor in seiner Bedeutung festgelegt werden 
kann, sondern in aller Munde Bedeutungssupplemente erfährt.191

189 | Vgl. Derrida, Jacques: Wenn es Gabe gibt, in: Wetzel, Michael u. Rabaté, Jean-

Michel (Hg.): Ethik der Gabe: 111-112: »Aber wenn allein eine Problematik der Spur oder 

der Dissemination die Frage der Gabe und der Vergebung stellen kann, implizier t das 

nicht, daß die Schrif t freigebig oder das schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt ist 

[…]. Als identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt, geben der Schrif t-

steller und sein Schrif t niemals etwas, dessen Wiederaneignung, Austausch oder zir-

kuläre Wiederkehr sie nicht, bewußt oder unbewußt, berechnen — und per definitionem 

dessen Wiederaneignung als Mehrwert, als eine bestimmte Kapitalisierung. […] Aber 

vermittels und trotz dieser Zirkulation und dieser Produktion von Mehrwert, trotz dieser 

Arbeit des Subjekts, kann dort, wo es Spur und Dissemination gibt, allein wenn es sie 

gibt, eine Gabe stattfinden, zusammen mit dem überbordenden Vergessen oder dem 

vergeßlichen Überborden, das — wir haben darauf bestanden — darin grundsätzlich im-

plizier t ist. Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalität, die eine 

Gabe dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zurückzukehren) ist kein natürlicher, 

der gebenden Instanz äußerlicher Zufall; er ist nur denkbar im Anschluß an die Gabe.«

190 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »[…] et enfin, dans la droite, une 

pièce d’argent de deux francs qu’il avait particulièrement examinée.«

191 | Vgl. Busch, Kathrin: Geschicktes Geben, 101: »Anhand der Analogie von Literatur 

und Gabe zeigt sich, daß die Gabe dem Vermögen des Gebers zu entziehen ist, daß 

sie sich dem Zufall auszuliefern hat und sich verschleiern muß, um sich nicht durch 

die Verschuldung des Empfängers in eine Tauschbeziehung zu verkehren. Eine Gabe hat 

das Bewußtsein zu geben ebenso wie die Erwartungen des Empfängers zu überschrei-

ten, sich hätte sich dem Unwillkürlichen, sowie dem maßlosen oder Überraschendem 

auszusetzen. […] Wenn die Erzählung aufgrund der Unausdeutbarkeit ihres Sinnes eine 

Gabe genannt werden kann, die sich durch keine restituierende Lektüre abschließend 

begleichen läßt, so betrif f t dies jedoch nicht ausschließlich die Erzählung von Baude-

laire. Wenngleich sich in ihr vollzieht, was sie beschreibt, so hat Derrida gezeigt, daß die 

Bedingung der rückkehrlosen Aussendung im Grunde auf alle Texte zutrif f t.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 223

Die Gabe wird in der Erzählung Baudelaires insofern erst angenommen, 
als sich der Erzähler sprunghaft durch das Almosen zu einer Aufspaltung des 
Diskurses anregen lässt. Die Gabe entfaltet sich in der unvorhergesehenen 
Spekulation des Erzählers, der den Gabenakt als Datum auffasst, an dem we­
niger die Zukunft des Bettlers eine Zuspitzung auf zwei Optionen (Reichtum 
oder Gefängnis) erfährt, denn das tut sie nur in der Vorstellung des Erzählers, 
sondern die Zuspitzung der Erzählung selbst.192 Unabhängig vom eigentlichen 
Wert des Almosens, erfährt die Erzählung einen Twist durch diese Gabe: Der 
Erzähler wendet sich gegen seinen Freund, der sowohl eine wertlose Opfergabe 
loswerden, als auch für seine Investition wertschöpferisch Zinsen einstreichen 
wollte.193 Diese Gabe besteht also in einer verräumlichenden Unterscheidung, 
die weniger die Zukunft des Bettlers betrifft, da sie vor allem den Diskurs des 
Erzählers in Gang setzt, dessen Verlauf die Träumerei über das Schicksal des 
Bettlers bestimmt. 

Und diese Gabe verzeitlicht sich. Sie wird supplementär verrückt. Sie über­
trägt sich auf eine weitere Unterscheidung: ob der Erzähler seinem Freund ver­
geben kann, ob dessen Handlung entschuldbar ist oder nicht.194 So als ob eine 
Gabe, wenn sie in irgendeiner Weise rentabel auf den Geber zurückfällt und so 
ökonomisch kompensiert wird, ausgelöscht wird. So als ob im ökonomischen 
Tausch eine Schuldverstrickung ausgelöst werden würde, die der Vergebung 
bedarf. 

Auf diese Weise bezieht sich die Folgeunterscheidung zweiter Ordnung auf 
die verräumlichende Unterscheidung erster Ordnung, weil diese in den Blick 
rückt, was jener als blinder Fleck verborgen geblieben ist. Die verzeitlichende 

192 | Vgl. Busch, Kathrin: Geschicktes Geben, 99: »Weil der Geber den Wert einer fal-

schen Münze nicht zu beherrschen vermag, sondern sich erst für den Empfänger die 

gewinnbringende oder schädigende Wirkung der Gabe zeigen wird, gibt er weniger ein in 

seinem Gehalt fest umrissenes Gegebenes als vielmehr die Chance eines im vorhinein 

unabschätzbaren Ereignisses. Nicht in der wohltätigen Zuwendung an den, der um die 

Gabe bittet, sondern in der Unabsehbarkeit, welcher der Geber seine Gabe überläßt und 

damit aus seiner Ver fügbarkeit entläßt, besteht erst die eigentliche Gabe.«

193 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »Je vis alors clairement qu’il avait 

voulu faire à la fois la charité et une bonne affaire; gagner quarante sols et le coeur de 

Dieu; emporter le paradis économiquement; enfin attraper gratis un brevet d’homme 

charitable.«

194 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »Je lui aurais presque pardonné le 

désir de la criminelle jouissance dont je le supposais tout à l’heure capable; j’aurais 

trouvé curieux, singulier, qu’il s’amusât à compromettre les pauvres; mais je ne lui par-

donnerai jamais l’ineptie de son calcul. On n’est jamais excusable d’être méchant, mais 

il y a quelque mérite à savoir qu’on l’est; et le plus irréparable des vices est de faire le 

mal par bêtise.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe224

Unterscheidung beobachtet die verräumlichte Gabe in ihren Möglichkeitsbe­
dingungen. Was unter der Maßgabe von gefälschtem und echtem Geld, von 
Reichtum oder Gefängnis, von interesseloser Träumerei des Erzählers und 
rücksichtsloser Selbstsucht des Freundes aufgeschienen ist, wird unter dem 
Blickwinkel zweiter Ordnung von Schuld und Unschuld, von Gut und Böse, 
von Vergebung und Verdammung überprüft. Darin besteht die spekulativ-
unvorhersehbare Verschiebung, die supplementäre Verzeitlichung, die Erwei­
terung der Fragerücksicht von der Konzentration auf das Gegebene hin zum 
Vergeblichen:195 zur verzeitlichenden Verstreuung der Gabe, zur schuldhaften 
Vergeblichkeit der Gabe, die der Freund durch sein Kalkül und seine Selbst­
sucht verunreinigt hat, zur Gabe der Vergebung, zu der sich der Erzähler 
aufgerufen fühlt.

In einem weiteren Blickwinkel erscheint die Erzählung unter der Maßgabe196 
des Almosens und des Opfers. Der Gabencharakter des falschen Geldstücks 
scheint unter dem Aspekt des Almosens verlorenzugehen. Da das Almosen 
einer indirekten ökonomischen Logik des »do ut des« folgt. Der Freund gibt 
dem Bettler das Geldstück, weil es sich schickt, weil es seiner gesellschaft­
lichen Rolle entspricht, Almosen zu geben, weil der Erzähler auch gegeben 
hat.197 Der Geber eines Almosens ist voreingenommen, er gibt nicht, weil er 
jemandem Bestimmten gerne etwas Bestimmtes geben, sondern weil er sich 
damit einerseits einen Status in der Gesellschaft erhalten will, und weil er sich 
davon zusätzliche eine religiöse Kompensation (etwa in Form einer positiven 
Anrechnung beim Jüngsten Gericht) erwarten kann. Mit einer solchen Opfer­
gabe erkauft sich der Geber einen späteren Vorteil. Wegen ihres ökonomischen 
Tauschcharakters kann bei einer solchen Transaktion nicht mehr von einer 

195 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 200: »Der Erzähler versucht zunächst, das zu entschul-

digen, was ihm sein Freund vielleicht triumphierend gestanden hat. Man kann unendlich 

über die ›Träumerei‹ des hierbei unterbrochenen Erzählers spekulieren, ebenso wie über 

das Wort ›Träumerei‹ an dieser Stelle. Denn diese Träumerei entfaltet sich selbst als 

eine in sich unendliche Spekulation.«

196 | Das bewirkt die Verzeitlichung der Gabe, dass sie keinen Halt findet, sich vom 

Almosen des Freundes auf die Struktur der Erzählung auswirkt, sich weiter for tsetzt in 

der Frage nach der Schuld und der Vergebung und auch im Opfer keine Ruhe finden wird.

197 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 220: »Nous f îmes la rencontre d’un pau-

vre qui nous tendit sa casquette en tremblant. — Je ne connais rien de plus inquiétant 

que l’éloquence muette de ces yeux suppliants, qui contiennent à la fois, pour l’homme 

sensible qui sait y lire, tant d’humilité, tant de reproches. Il y trouve quelque chose ap-

prochant cette profondeur de sentiment compliqué, dans les yeux larmoyants de chiens 

qu’on fouette. L’offrande de mon ami fut beaucoup plu considérable que la mienne […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 225

Gabe gesprochen werden.198 Zumal der Erzähler (und auch sein Freund) zu 
ihrer Spende genötigt fühlen. Sie haben sich damit freigekauft. Sie haben da­
mit den vorwurfsvoll-demütigen Blick des Bettlers abgewendet.199 Sie haben 
sich damit vermeintlich ihrer Fürsorgepflicht für einen Mitmenschen entle­
digt, dessen Leiden sie in seinen Augen erkannt haben, dem die Tränen ei­
nes verprügelten Hundes in den Augen stehen, die sie durch ihre Geldspende 
verkannt und abgetan haben.200 Darin liegt die Entstehung der Schuld in der 
Ökonomie, weil der Freund sein menschliches Gegenüber durch sein Almosen 

198 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 178: »Das Almosen er füllt seinerseits eine geregel-

te und regelnde Funktion, es ist keine grundlose Gabe mehr noch, wenn man so will 

eine gnadenreiche, wie es eine reine Gabe sein sollte. Es ist weder grundlos noch gna-

denreich. […] Sobald das Almosen durch ein institutionelles Ritual geregelt ist, ist es 

keine reine Gabe mehr — die grundlos oder gnadenreich, ganz und gar freigebig wäre. 

Es wird vorgeschrieben, vorprogrammiert, obligat bzw. mit anderen Worten gebunden. 

Eine Gabe darf also in ihrer Reinheit nicht gebunden noch selbst bindend, verbindlich 

oder verpflichtend sein. Das Almosen ist entweder durch moralische Verpflichtung oder 

durch Religion gebunden […].«

199 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 179: »Ein Bettler scheint immer bedrohlich, vorwurfs-

voll, anklagend, in der Absolutheit selbst seiner Bitte rachsüchtig. Dieses kommt und 

kommt zurück vom anderen. Man muß zahlen, anders gesagt ›geben‹, um sich dem 

Geist, dem Phantom oder dem Gott, allem, was wiederkehrt, gegenüber freizusprechen 

[…]. Man muß wohl zahlen, man muß gut zahlen, um es ohne Heimsuchung wiederkehren 

zu lassen oder um es weggehen zu lassen — was aufs gleiche hinausläuft. Man muß auf 

jeden Fall sich seiner Gunst versichern und seinen Frieden mit ihm machen. Von daher 

die Institutionalisierung des Almosens.«

200 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 183: »Es gibt im Augenblick der Begegnung Unglück-

seliges [infor tuné]. Was? Wer? Der Arme natürlich. Aber auch die beiden Freunde. Wir 

werden es mehr als einmal bestätigen: alle Plätze können und müssen tauschen. Der 

Arme ist ohne Schutz, ohne alles, vom allem entblößt. Er ist sogar ohne Worte: Die abso-

lute Bitte vermittelt sich durch seinen stummen Blick. Im gleichen Zug klagt er aber an, 

macht er Angst, beginnt er, wie das Gesetz, wie die Gerechtigkeit, der gebieterische Be-

fehl zu ver folgen, — ein Befehl, der von außerhalb der Ökonomie ergeht und vor dem die 

Freunde ihrerseits entblößt dastehen. Der Arme hat nichts zu geben, er kann nur Wie-

dergutmachung […] fordern und unversöhnlich diejenigen betrachten, die passieren, 

und das, was passier t. Die beiden Freunde empfinden etwas Quälendes […].« — Dieser 

Blick des Anderen beruft sich auf die Denktradition von Emmanuel Lévinas. Vgl. Lévi-

nas, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München 

und Wien 1995, 80: »Ich bin aufgerufen zu einer Verantwortung ohne vorausgegangenen 

Vertragsabschluß, eingeschrieben dem Antlitz des Nächsten. […] Ein Ereignis, das das 

Bewußtsein seiner initiierenden Rolle entledigt, mich entblößt und vor den Anderen als 

Schuldigen stellt; ein Ereignis, das mich auf die Anklagebank versetzt; eine mich ver fol-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe226

zum eigenen Vorteil zweckentfremdet hat, weil ein unvergleichliches Einzel­
schicksal mit dem symbolisch generalisierten Medium Geld über einen Kamm 
geschoren worden ist.201

Den ökonomische Charakter, der sich im Almosen zeigt, kann man im Ver­
hältnis der beiden Freunde fortgesetzt finden. Die beiden befinden sich in ei­
ner Art Gabenwettstreit, in einer Art Potlatsch.202 

Der Freund setzt in diesem Wettstreit zunächst mehr Spendengeld ein als 
der Erzähler. Dieser versucht daraufhin, die Vergeudung des Freundes anzu­
zweifeln. Der Erzähler versucht das im Verausgabungswettstreit erlangte Pre­
stige des Freundes mit dem Argument zu minimieren, dass seine Ausgabe 
lediglich der Selbstaffektation, dem Lustgewinn dienlich sei, weil es als das 
größte Vergnügen anzusehen sei, eine Überraschung beim Beschenkten zu 
bewirken, was der Freund mit seinem überreichen Geldgeschenk dem Bettler 
tatsächlich bereitet hätte. Nur um vom Freund gleich darauf erneut überboten 
zu werden, der diesen Lustgewinn verneint, indem er auf die Wertlosigkeit 
seines gespendeten Geldstücks verweist.203 

gende, da jeder Ver fehlung vorausgehende Anklage – und eine, die mich vor Mich-Selbst 

bringt, zum Akkusativ, vor dem kein Nominativ war.« 

201 | Bei Derrida scheint diese Verschuldung, die wir bei Bataille unter dem Stichwort 

der Profanierung und der Entsakralisierung (Kapitel »3.1.1 Ökonomie in der Form der 

Dif férance«/»Unterscheidung von Ware und heiliger Opfergabe«) kennengelernt haben, 

als Chrematistik wieder auf. Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 202-206, vgl. Derrida, Jacques: 

Preislose, 15-16, vgl. Gigon, Olof (Hg.): Aristoteles. Die Nikomachische Ethik, München 

1998, 110 (Aristoteles: EN, I 3, 1095a4-a10), vgl. Gigon, Olof (Hg.): Aristoteles. Politik, 

München 1998, 62-64 (Aristoteles: Pol, I 10, 1258a37-I 13, 1258b30).

202 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 187: »Denn als Freunde verschulden sie sich nicht al-

lein gegenüber dem Armen, sie sind sich gegenseitig verpflichtet, sie verschulden sich 

einer gegenüber dem anderen. Der Vergleich ihrer entsprechenden Opfergaben ist folg-

lich gerade das Elementare an der Geschichte — als ob sich einer dem oder einer für 

den anderen geben, eine Opfergabe gewähren würden: als ob der Arme, das Gesetz, der 

Dritte nur die Vermittlung und Bedingung ihres Austausches wären, der in Wirklichkeit 

eine Überbietung, ein Wettstreit oder ein Potlatsch ist. Aber ein Potlatsch, der nicht dar-

in bestünde, von diesem oder jenem mehr zu geben, sondern for tan […] — absolut — zu 

geben, indem man dem anderen recht gibt, indem man ihm den Vorteil […] gibt, recht zu 

haben […], indem man den anderen besiegt […]«.

203 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 220-222: »L’offrande de mon ami fut beau-

coup plus considérable que la mienne, et je luis dis: ›Vous avez raison; après le plaisir 

d’être étonnée, il n’est pas de plus grand que celui de causer une surprise. — C’était la 

pièce fausse‹, me répondit-il tranquillement, comme pour se justifier de sa prodigalité.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 227

Der hyperbolischen Logik des Potlatsch gemäß hat derjenige verloren, der 
seine Güter nicht rückhaltlos genug der Verausgabung zuführt, sondern einen 
Nutzen daraus zieht: Der Gewinner profitiert vom Nutzen, als der Freigebigste 
zu gelten, solange das Geldstück nicht als gefälscht erkannt wird. Der Gewin­
ner profitiert aber selbst wenn er offensichtlich und öffentlich anerkannt fal­
sches Geld verteilt, weil er gerade mit dem Falschgeld dem Bettler eine Überra­
schung bereitet und damit sich selbst das größte Vergnügen verschafft.204 Der 
Gewinner des Gabenwettstreits tut etwas Unverzeihliches: Er hat aus seiner 
scheinbaren Verausgabung letztendlich doch Gewinn gezogen.205 

Er, der siegreiche Freund, hat sich weniger dadurch versündigt, dass er 
dem Bettler durch seine falsche Spende ein Verbrechen angelastet hätte. Sei­
ne Schuld liegt in der Bestätigung des ökonomischen Kreislaufs, in der Be­
rechnung auf eine profitable Rendite der Ausgaben.206 Er, der sich seine kaum 
nennenswerte Ausgabe noch als Verdienst anrechnen kann,207 er hat sich ver­
schuldet, weil er der Notlage des Bettlers nicht gerecht geworden ist, weil er die 
Gabe, die die Natur ihm verliehen hatte, nicht angemessen weitergegeben und 
so vergolten hat. Im Gegensatz zum Erzähler, der sich nicht einem derartig be­

204 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »Mais celui-ci rompit brusquement 

ma rêverie en reprenant mes propres paroles: ›Oui, vous avez raison; il n’est pas de plai-

sir plus doux que de surprendre un homme en lui donnant plus qu’il n’espère.‹«

205 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 189-190: »Dadurch läßt sich das Lob des Freundes 

durch den Erzähler […] wie eine Anklage verstehen. Der andere wird sich dieser implizi-

ten Anklage gegenüber ver teidigen müssen. Der Erzähler klagt an, indem er recht gibt 

und uns zugleich zu denken gibt, daß […] eine Perversität immer auch, selbst wenn sie 

es nicht notwendigerweise muß, heimlich das ›Dem-anderen-recht-geben‹ korrumpie-

ren kann. Der Erzähler sagt ihm letztlich: Gut gespielt, Sie haben recht, Sie haben gut 

kalkulier t, die Vernunft, die Vernünftigkeit, die ratio sind auf Ihrer Seite […] Sie haben 

sich das Maximum an Vergnügen verschaff t […]: Wenn Sie mehr als ich gegeben haben, 

dann weil Sie sich das Maximum haben nehmen wollen.«

206 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 192: »Da er weiß, wie man zumindest vermutet, daß er 

dem Armen nicht gegeben hat — wobei er ihm ganz und gar die Chance läßt, sich des 

falschen Geldstücks zu bedienen, indem er es (vielleicht) im kapitalistischen System 

Früchte tragen läßt, das er ebensosehr praktizier t wie er es analysier t, das heißt, auf 

das er ebenso spekulier t, wie er mit ihm spekulier t —, ist er, der falsche Geber, frei von 

der Beherrschung, die ihm das gebende Bewußtsein hätte zusichern können. Und die-

se mögliche Unschuld wird ihm durch die zufallsbestimmte Natur der kapitalistischen 

Maschine zugesichert.«

207 | Der Freund zieht doppelten Gewinn aus seinem Almosen: Er hat (fast) keinen fi-

nanziellen Verlust erlitten und er ergaunert sich durch seine gute Tat das Himmelreich. 

Vgl. Starobinski, Jean: Gute Gaben, schlimme Gaben. Die Ambivalenz sozialer Gesten, 

Frankfur t a.M. 1994, 139-141.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe228

rechnenden Profitstreben208 verschrieben hat, sondern das Vermögen, das die 
Natur ihm verliehen hat, in phantastischer Ermüdung209 verausgabt.210 

Die Gabe kann nicht abgemessen und angemessen vergolten werden, sie kann 
nicht vorausberechnet werden, schon gar nicht zum eigenen Gewinn. Ihrer 
Unmöglichkeit entsprechend muss sie sich einer Präsenz selbstvergessen ver­
weigern.211 Eine Aufzählung ihrer Eigenschaften erübrigt sich insofern, als 
diese nur zutreffend wären, wenn sie gleichzeitig ihre mögliche Unzuläng­
lichkeit offenbarten. Pseudo-Charakteristika der Gabe wie etwa Unbewusst­
heit, Unwillentlichkeit oder Unordentlichkeit212 sowie Akausalität, Überfallar­
tigkeit, Zufälligkeit oder Unbedingtheit213 müssen bis zur Selbstverleugnung 
gedacht werden. Sie müssen über die Grenzen ihrer Geltung hinaus gedacht 
werden, damit sich die ereignishafte Gebrochenheit des Sinns zu erkennen 
gibt. Eine Gebrochenheit, die sich nur noch in einer Paradoxie fassen lässt.214 

208 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »[…] mais je ne lui pardonnerai jamais 

l’ineptie de son calcul. On n’est jamais excusable d’être méchant, mais il y a quelque 

mérite à savoir qu’on l’est; et le plus irréparable des vices est de faire le mal par bêtise.«

209 | Vgl. Baudelaire, Charles: Werke Bd. 8, 222: »[…] toujours occupé à chercher midi 

à quatorze heures (de quelle fatigante faculté la nature m’a fait cadeau!) […].«

210 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 215: »Die Perversion der Dummheit des Freundes, das 

›Böse aus Dummheit‹, bestand nicht darin, Böses zu tun oder nicht zu begreifen, son-

dern darin, unrecht zu tun, indem er nicht alles tat, was er hätte tun können […], um 

das von ihm angetane Böse zu begreifen […]. In diesem Zirkel […] wird der Freund letzt-

lich angeklagt, den Kontrakt nicht geachtet zu haben, der ihn mit der Gabe der Natur 

verband.«

211 | Vgl. Gondek, Hans-Dieter u. Tengelyi, Lázló: Neue Phänomenologie in Frankreich, 

Berlin 2011, 411-420: Die Gabe wird hier in ihrer Unmöglichkeit herausgestellt.

212 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 161.

213 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 160.

214 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 189: »Wenn sie rein und frei von möglicher Wiedera-

neignung bleibt, dann benennt die Überraschung jenen Augenblick von Wahnsinn, der 

die Zeit zerreißt und alle Berechnungen abbrechen läßt. Derar t sind die strukturalen 

Paradoxa, die Stigmata der Unmöglichkeit, mit denen wir begonnen haben: Damit wir 

den anderen nicht im Grif f […] haben, sollte die Überraschung […] der Gabe die Frei-

gebigkeit besitzen, nichts zu geben, was als Gabe überraschen oder erscheinen würde, 

nichts, was sich als Präsent präsentieren würde, nichts, was wäre; sie sollte also ge-

nügend überraschend sein und gänzlich aus einer Überraschung bestehen, bei der es 

nicht darum geht, auf irgend etwas zurückzugreifen; also aus einer Überraschung, die 

genügend überraschend ist, um ohne Aufschub in Vergessenheit zu geraten. Und wenn 

dieses Vergessen über alle Präsenz hinausgeht, dann geht es um die Gabe als Bleiben-

des ohne Gedächtnis, ohne Permanenz und ohne Konsistenz, ohne Substanz und ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Gabe 229

In so einer aussagekräftigen Paradoxie, wie wir sie uns von Madame de Main­
tenon haben vortragen lassen, und wie wir sie im Ereignis der Vergebung wie­
dererkennen werden.

Subsistenz; es geht um jenen Rest, der ist, ohne zu sein, jenseits des Seins […]: das 

Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, aber auch nicht mehr schweigen kann.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839440803-006 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

