
Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 253 

 

4.4 VERSÖHNUNG DURCH URTEILEN 
 

„Erst die totalitäre Herrschaft als ein 

Ereignis, das in seiner Beispiellosigkeit 

mit den überkommenen Kategorien po-

litischen Denkens nicht begriffen, des-

sen ‚Verbrechen‘ mit den traditionellen 

Maßstäben nicht beurteilt und mit Hilfe 

bestehender Gesetze nicht adäquat ge-

richtet oder bestraft werden können, hat 

die in der Überlieferung so lange gesi-

cherte Kontinuität abendländischer Ge-

schichte wirklich durchbrochen.“ 

Arendt, Tradition und die Neuzeit in: 

Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 23 (35) 

 

Während Arendt Eichmann in Jerusalem stets nur als Bericht betrachte-

te, lassen die hier getroffenen Ausführungen darauf schließen, dass es 

sich tatsächlich um ihre eigene Auseinandersetzung mit dem Leben nach 

dem Traditionsbruch, den die Shoa für die abendländische Geschichte 

bedeutete, handelt, die sich insbesondere mit der Möglichkeit der recht-

lichen Aufarbeitung der Konzentrationslager befasste. Sie stellt fest, 

dass der Führerbefehl, obwohl er in der nationalsozialistischen Rechts-

lehre als Rechtsquelle eingeordnet war und damit Gesetzeswirkung hat-

te, dann Nicht-Recht ist, wenn er darauf zielt, die Bedingungen des 

Menschlichen zu vernichten. Sie stellt somit eine hohe Hürde für die 

Qualifikation formal legalen Rechts als Nicht-Recht auf, das entspre-

chend auch nicht angewendet werden darf. Allerdings erkennt sie auch 

in diesen Befehlen eines der Charakteristika des Totalitarismus: dass in-

nerhalb einer formalen Rechtsordnung das Unrecht, beziehungsweise 

Nicht-Recht derart positiviert wird, dass Gutes zu tun gegen die erfahr-

bare Normalität spricht. Und auch wenn das Gerichtsverfahren zwar 

nicht durch reine Normanwendung einen Neuanfang ermöglichen kann, 

legt ein reflektierendes Urteil ein Fundament für den Konsens, der Basis 

der politischen Gemeinschaft der Menschheit nach der Zäsur sein muss. 

Dieser müsse eine universale Ächtung von „Verbrechen gegen die 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011 - am 14.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Menschheit“
154

 statuieren
155

 und somit einen neuen „anthropologisch-

normativen Universalismus“
156

 begründen
157

 und damit der Tatsache 

Rechnung tragen, dass alle Menschen insofern zur gleichen Spezies ge-

hören, als ihr Leben auf der Erde ihnen unter gleichen fundamentalen 

Bedingungen gegeben ist.
158

  

Ähnliches gilt für einen Täter wie Eichmann. Auch hier weisen 

Arendts Überlegungen in die Zukunft; die Gefahr in einer Institutionali-

sierung von Konzentrationslagern sei in einer Welt, in der Menschen 

aufgrund von rasantem Bevölkerungszuwachs und einem Anstieg an 

Boden- und Heimatlosigkeit in utilitaristischen Kategorien zunehmend 

„überflüssig“
159

 werden, immer vorhanden,
160

 dazu komme ein techni-

scher Fortschritt, der die Entfremdung der Täterin von ihren Opfern 

noch vergrößern würde
161

 und deswegen sei es unerlässlich, die Prämis-

se der strafrechtlichen Verantwortung auch für diejenigen zu manifestie-

ren, die sich innerhalb eines bürokratischen Systems darauf berufen wol-

len, lediglich Befehle auszuführen.
162

 So setzt Arendt hier hohe Anfor-

derungen an Rechtsanwenderinnen. Sie besteht auf die Verantwortung 

der Einzelnen bei der Durchführung des Rechts, verlangt also, dass sich 

zu diesem in Beziehung zu setzen sei, und sieht im Gerichtsverfahren 

die Chance, dieses Verhalten auch von denjenigen zu erzwingen, die 

diese Form der ‚Personwerdung‘ bis dahin verweigert haben.  

Dementsprechend lautet auch ihr Fazit, dass selbst einem Verbre-

chen wie der Shoa und einem Täter wie Eichmann durch ein gerichtli-

ches Verfahren beizukommen gewesen wäre, wenn die Richter es ge-

wagt hätten, deutlich zu machen, dass sie nicht anhand bereits bestehen-

der Tatbestände, sondern eigentlich frei, im Sinne des reflektierenden 

Urteils zu einem Ergebnis gekommen sind und somit das Neue, das 

                                                             

154 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 374. 

155 Ebd., S. 393. 

156 Benhabib, Identity, Perspective and Narrative in: History and Memory 

1996, S. 35 (52). 

157 Ebd. 

158 Ebd., S. 35 (53). 

159 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 942. 

160 Ebd., S. 942. 

161 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 396. 

162 Arendt, Über das Böse, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011 - am 14.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 255 

 

durch den Völkermord in die Welt gekommen ist, auch als Neues zu 

gewürdigt hätten: „Begreifen bedeutet freilich nicht, das Ungeheuerliche 

zu leugnen, das Beispiellose mit Beispielen zu vergleichen oder Er-

scheinungen mit Hilfe von Analogien und Verallgemeinerungen zu er-

klären, die das Erschütternde der Wirklichkeit und das Schockhafte der 

Erfahrung nicht mehr spüren lassen. Es bedeutet vielmehr, die Last, die 

uns durch die Ereignisse auferlegt wurde, zu untersuchen und bewußt zu 

tragen und dabei weder ihre Existenz zu leugnen, noch sich demütig ih-

rem Gewicht zu beugen, als habe alles, was einmal geschehen ist, nur so 

und nicht anders geschehen können. Kurz: Begreifen bedeutet, sich auf-

merksam und unvoreingenommen der Wirklichkeit, was immer sie ist 

oder war, zu stellen und entgegenzustellen.“
163

 Das Begreifen, das Ver-

stehen der Staatsform sui generis, des Totalitarismus, sowie eines Täters 

wie Eichmann ist für Arendt elementar zur Versöhnung mit dem Ge-

schehenen – nicht dem Täter – und somit einer Beheimatung in der 

Welt.
164

 Dabei meine die Versöhnung eine Wiederherstellung einer Be-

ziehung,
165

 die jedoch nicht ohne Gericht, Urteil und Strafe vonstatten 

gehen könne.
166

 Wird jedoch kein Ankommen in Form der Versöhnung 

ermöglicht, bleibt das Individuum von der Welt entfremdet und verharrt 

demnach in Resignation und damit Ohnmacht.
167

 Arendt profiliert hier 

bereits ein Verfahren, das in den letzten Jahren unter dem Stichwort der 

Transitional Justice Einzug in die Versöhnungswissenschaft gefunden 

hat: Die Idee, dass die Transformierung einer vormals Unrechtsgemein-

schaft in eine demokratische und rechtsstaatliche friedliche Gemein-

schaft nur dann gelingen kann, wenn durch institutionalisierte Aufarbei-

tung Wahrheiten gefunden und Gerechtigkeit geübt wird.
168

  

                                                             

163 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 25. 

164 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110. 

165 Reuter, Ethik und Politik der Versöhnung Politics in: Beestermöller/ Reuter 

(Hrsg.), Politik der Versöhnung, S. 15 (17). 

166 Ebd. 

167 Arendt, Denktagebuch, S. 316 f. 

168 Little, Forgiveness, Reconciliation and Politics in: Beestermöller/ Reuter 

(Hrsg.), Politik der Versöhnung, S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011 - am 14.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447581-011 - am 14.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

