VOLKHARD KRECH

Gotterdaimmerung

Auf der Suche

nach Religion

[transcript] X TER T E

https://dol.org/10.14381/8783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volkhard Krech
Goétterddmmerung

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54,



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volkhard Krech, geb. 1962, hat unter anderem {tiber religiése Konver-
sionen, Religion und Gewalt, die religiése Lage in der modernen Ge-
sellschaft sowie iiber systematische Fragen der Religionssoziologie
und die Wissenschaftsgeschichte der Religionsforschung gearbeitet.
Gegenwirtig ist er Referent fiir Soziologie an der Forschungsstitte der
Ev. Studiengemeinschaft in Heidelberg und Privatdozent an der sozio-
logischen Fakultit der Universitit Bielefeld.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOLKHARD KRECH
GOTTERDAMMERUNG
Aur DER SUCHE NACH RELIGION

[transcript] XTEXTE

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54,



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
A NI Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet {iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld
Lektorat: Joachim Milles
Umschlaggestaltung & Innenlayout:
Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-100-0

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

| Wie (wir glauben, dass) es frilher war | 7
Il Religion im Sog der Reflexion | I3

Il Verschiebungen im religiosen Feld:
Sikularisierung, Pluralisierung und Individualisierung | 19

IV Religion zwischen Verzweckung
und Wiederverzauberung der Welt | 3|

V  Religion zwischen Universalisierung
und Partikularisierung | 35

VI  Religion, Politik und Gewalt | 45

VIl Religion, religionsaffine Themen
und Sakralisierung | 5l

VIl Religion und Moderne | 6l

IX Religion und Erfahrung | 67

X  Religion und Weltbild | 7!

Xl Religion und Lebensfiihrung | 77
XIl  Auf der Suche nach Religion | 8l

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 93

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wir leben »in einer gottfremden,

prophetenlosen Zeit«.

Max Weber

vengo buttato a ridosso
di un formicolio di deéi,

di un brulichio di sacerta.

[Ich mache mich auf, an den sicheren Ort
des Ameisengekrabbels der Gotter,
des Bienengesummes der Heiligkeit

versetzt zu werden.]

Andrea Zanzotto

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Wie (wir glauben, dass) es friher war

Irgendwann begannen die Menschen zu staunen und sich zu wun-
dern. Sie staunten und wunderten sich tiber ihr Dasein sowie iiber die
Welt und deren Besonderheiten. Gewiss fiirchteten sie die Unwigbar-
keiten der Naturgewalten, denen sie sich zuweilen recht schutzlos
ausgeliefert fithlten. Doch in Anbetracht der Schonheit, die sie umgab,
empfanden sie auch Freude, und in ihrem Inneren regte sich das, was
man »Ehrfurcht vor dem Leben« nennen kénnte. Das Wissen um
dessen Zerbrechlichkeit tat ein Ubriges — angesichts des Todes ent-
wickelten sie eine demiitige Haltung.

Als Ausdruck ihrer Bewunderung und ihres Staunens verliehen
die Menschen allen Ereignissen, Gegenstinden und Gegebenheiten
eine besondere Bedeutung, die weit tiber deren sachlichen und ge-
briuchlichen Sinn hinausging. So lebten sie gleichsam in zwei Wel-
ten: in einer Welt des Alltags, in der sie sich hiuslich einrichteten und
sich die Natur und die Dinge zunutze machten, sowie in einer Welt,
die jenseits des Alltags in das weite Reich der Phantasie wies. Die
jenseitige Welt konnte sich in anderen riumlichen Sphiren, aber auch
in der Natur oder gar inmitten der sozialen Verhiltnisse zeigen. Sie
iiberstieg die normale Sinneswahrnehmung, ohne unsinnlichen Cha-
rakters zu sein. Beide Welten standen nicht etwa unverbunden neben-
einander. Sie waren zwar gesondert, doch eine Bedeutung gewannen
sie erst durch ihren wechselseitigen Bezug aufeinander. Der Alltag bot
immer wieder Anlass, nach einer hinter ihm liegenden Welt zu fra-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | Gotterdimmerung

gen, und das Wissen um sie befihigte die Menschen, die Schwierig-
keiten ihres Daseins zu meistern.

Durch den Umgang mit der jenseitigen Welt lernten die Men-
schen also, in einer Weise an der Natur, an den Dingen und auch
aneinander teilzuhaben, die sich nicht allein am blofen Nutzen orien-
tiert. Allerdings kannten sie ebenso frith schon das, was wir heute
»Kunst« nennen. Sie fabulierten, sangen und musizierten und
schmiickten sich und ihre Hiuser. Zwar war auch solches Tun ein
Ausdruck ihres Entziickens tiber das Dasein und tiber die Schénheit
der Welt, doch in den Bereich der »Religion« fiel es nicht.

Um sich der Ordnung ihrer Lebensweise zu vergewissern und
dieser zugleich eine Aura des Weihevollen zu verleihen, erzihlten sich
die Menschen Geschichten — Geschichten vom Ursprung der Welt,
von der Entstehung der Berge, Tiler und Fliisse oder von der Her-
kunft verschiedener Vélker und ihrer Sitten und Gebriuche. Viele
dieser Ursprungsgeschichten begannen mit den Sitzen: »Es war, und
es war nicht ...« Wussten die Erzihler und ihre Zuhérer am Ende gar
um die Vielschichtigkeit und Mehrdeutigkeit von Wahrheit? Wussten
sie um eine Wahrheit, die ihren Ort jenseits der Unterscheidung von
Realitit und Fiktion hat? Womoéglich liegt solcher Redeweise ja eine
Erkenntnis zugrunde, die wir Heutigen uns erst mithsam (wieder)
aneignen (miissen). Aber wire dann die so genannte Postmoderne
nicht eher eine Primoderne und die Moderne nur ein Zwischenspiel?
Jedenfalls verliechen diese Geschichten den Dingen eine besondere
Dignitit und die Bestindigkeit dessen, was wir »Tradition« nennen.
Die Frage, warum die Welt so ist, wie sie ist, wurde somit zufrieden
stellend beantwortet.

Freilich kam es immer wieder vor, dass das Leben der Menschen
aus den Fugen geriet. Unwetter, Wasserfluten, Feuersbriinste, Erdbe-
ben oder Vulkanausbriiche zerstorten mithsam errichtete Wohnstit-
ten, vernichteten die Ernten und losten Hungerkatastrophen aus.
Dann zeigte sich die Natur von ihrer unwirtlichen und grausamen
Seite. Aber auch durch Neid, Missgunst, Habsucht, Machtstreben und
dergleichen mehr konnte es zu allerlei Verwerfungen kommen, die
die Ordnung der menschlichen Lebensumstinde ernstlich bedrohten.
Solche Ereignisse, seien sie natiirlicher oder sozialer Art, schrieben die
Menschen dann bosen und finsteren Michten oder den iiblen Launen

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie (wir glauben, dass) es friher war | 9

der Gotter zu. Das Damonische, das sich sowohl in der sie umgeben-
den Natur als auch inmitten ihrer Gemeinschaft, ja sogar in ihnen
selbst zeigen konnte, musste durch eigens zu diesem Zwecke ausge-
bildete Praktiken gebannt werden. Indem die Menschen besondere
Opfergaben darbrachten, versuchten sie, die Michte der Natur und
des Ubersinnlichen zu besinftigen und wieder gnidig zu stimmen —
schlieflich wussten sie darum, dass sie Schuld auf sich luden, wenn
sie in die Natur eingriffen, indem sie etwa Tiere jagten.

Neben Opfern entwickelten die Menschen andere »Rituale«, die
sie mit der sie umgebenden Welt und miteinander versshnen sollten.
Diese Praktiken waren am jahreszeitlichen Kreislauf von Werden und
Vergehen, am Lebenszyklus von Geburt und Tod sowie an der sozia-
len Abfolge von Erwachsenwerden, Heirat und Familiengriindung
sowie Altern und Sterben ausgerichtet. Solche Techniken dienten
dazu, die Welt nach auflen (zur Natur hin) und nach innen (ins Sozia-
le und Psychische) zu befrieden, die Ordnung zu bewahren oder auch
wieder ins Lot zu bringen, wo immer sie in Unruhe geraten sein
mochte. Sie waren Ausdruck des Wissens der Menschen, dass sie — als
Einzelne wie in der Gemeinschaft — Teil eines gréfleren Ganzen sind.
Fiir diese Praktiken gab es besondere Zeiten und Orte, um sie gegen-
tiber dem Alltag hervorzuheben. Schliellich ersann man noch einige
andere Verstindigungsformen mit den Géttern, etwa die Klage, den
Lobpreis und das Bittgebet.

Auf diese Weise biirgte Religion fiir das Zusammenspiel, ja sogar
fiir die Einheit des Alltiglichen und des Weihevollen, des Geheimnis-
ses und des Vertrauten, der Erfahrung des Fremden und der Gebor-
genheit, der Verdinglichung und des Unversehrten, des Vergingli-
chen und des Bestindigen, des Gesonderten und des Heilen — kurz:
Religion bekundete die Existenz des Heiligen innerhalb der Welt und
wies dieser somit den Charakter des Profanen zu.

Selbstverstindlich war es den Menschen darum zu tun, immer
weiter an ihren Fertigkeiten sowie den Regeln ihres Zusammenlebens
zu feilen. Das hatten sie bereits getan, bevor sich die religiose Welt-
sicht und Praxis formte. Sie verbesserten ihre Werkzeuge, brachten
architektonische Finessen hervor und nutzten ihre Intelligenz zur
Entwicklung von allerlei Geritschaften, die das Leben bequemer und
reicher machten. Als besonders hilfreich erwies sich die Herausbil-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | Gotterdimmerung

dung eines Expertentums fiir alle Spezialgebiete, etwa fiir die Nah-
rungsgewinnung, fiir die Erzeugung von Giitern und ihre Verteilung,
fiir die Deutung der Sterne, fiir die Verwaltung des Gemeinwesens,
fiir das Kiinstlerische — und eben auch fiir den Bereich des Religidsen:
Die Priesterschaft bewahrte das Wissen um das Ubersinnliche, formte
den Wissensbestand zu festen Lehrsitzen, wachte tiber die richtige
Durchfithrung der religiosen Praktiken und garantierte so die Tradi-
tion.

Trotz fortschreitender Beherrschung ihrer Lebensumstinde hiel-
ten die Menschen daran fest, die Welt religiés zu interpretieren. Zwar
lieRen sich die Ursachen fur Ungliicke und Missstinde ergriinden
und zuweilen gar beheben, doch deren iiber das rational Fassbare
hinausgehende Bedeutung blieb ihnen verschlossen. Natiirlich lernten
sie zum Beispiel, Uberschwemmungen in metereologische und klima-
tische Zusammenhinge zu bringen sowie Dimme zu bauen, um sie
zu verhindern oder wenigstens einigermaflen zu kontrollieren. Aber
warum Katastrophen letzten Endes geschehen, vermochten sie beim
besten Willen nicht zu begreifen. Vor allem die Tatsache des Todes
war nicht anders als religiés zu bewiltigen. Doch auch das Wunder
des Lebens und die Freude dariiber bestirkte die Menschen darin,
ihren religiosen Weltbildern treu zu bleiben.

Schon bald begann die Religion, andere Bereiche — allen voran die
Wirtschaft, die Politik, das Recht und die Kunst — zu prigen oder gar
zu dominieren. Um den Tempel herum lagerte sich die Produktion
von Giitern und der Handel mit ihnen an, der Kénig war zugleich der
oberste Priester, und die kiinstlerische Betitigung wurde nicht selten
in den Dienst der Verherrlichung der Gotter gestellt. Diese Entwick-
lung gipfelte in den so genannten »Theokratien, in denen Politik und
Recht nicht nur religios gedeutet, sondern auch religiés bestimmt
wurden. Solche Verschmelzungen mit der Macht riefen allerdings
immer wieder Kritiker auf den Plan — die Propheten der Hebriischen
Bibel sind ein groflartiges Beispiel dafiir. Manche Kritiker tiberkom-
mener Gewohnheiten wurden sogar zu Urhebern einer neuen Religi-
on: Buddha wandte sich gegen das hinduistische Brahmanentum und
begriindete den Buddhismus; Jesus trat als Reformer des Judentums
auf und wurde zur Stifterfigur des Christentums; Mohammed vereinte
judische und christliche Elemente mit neuen religiésen Vorstellungen

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie (wir glauben, dass) es friher war | 11

und etablierte den Islam; und die Reformatoren Luther, Calvin und
Zwingli waren Gegner des romischen Katholizismus und schufen
neue christliche Kirchen.

Alle grofsen Religionen versprachen Erlésung. Doch die Wege, das
Heil zu erlangen, waren recht verschieden. Die einen meinten, die
Welt iiberwinden zu konnen, indem sie sie beherrschen. Die anderen
waren der Uberzeugung, man miisse sie fliehen und diirfe sich nicht
auf ihre Geschifte einlassen. Viele der frithen Christen etwa erwarte-
ten die nahe Riickkehr Jesu und dachten, dem weltlichen Treiben
nicht mehr nachkommen zu miissen. Also entsagten sie den irdischen
Bediirfnissen und entzogen sich den Anforderungen des normalen
Lebens. Deshalb sahen die rémischen Herrscher im Christentum
auch eine ernste Bedrohung der »pax romana, sodass sie die Anhin-
ger der neuen Lehre verfolgten. Andererseits richtete sich eine immer
grofler werdende Zahl von Christen in der Welt ein und versuchte,
ihre religidse Uberzeugung mit den Erfordernissen des weltlichen
Daseins zu vereinbaren.

Doch infolge der so genannten Konstantinischen Wende wurde
das Christentum nicht nur geduldet, sondern sogar zur Reichsreligion
erklart. Im Mittelalter hatte es im Westen eine Vormachtstellung inne
und dominierte Politik, Wirtschaft und Kunst. Der Nahe und Mittlere
Osten hingegen war vom Islam geprigt, der im Vergleich zum Chris-
tentum schon frith eine Aufklirung kannte, die Wissenschaft und
Literatur erblithen lieR. Innerreligiose Reformbewegungen gab es
ubrigens auf beiden Seiten — im Christentum die asketischen Bettel-
orden, im Islam den mystischen Sufismus. In der Neuzeit verloren die
groflen Weltreligionen dann ihre Dominanz, indem sich Wissen und
Handeln aus religioser Abhingigkeit emanzipierten. Der Bedeutungs-
verlust der iberkommenen Formen von Religion begann — und setzt
sich bis heute fort.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il Religion im Sog der Reflexion

So oder auch ganz anders mag es sich im Frithstadium der Mensch-
heit, zu Beginn der Hochkulturen und dann im weiteren Verlauf der
Zivilisationsgeschichte mit der Religion zugetragen haben. Schon dem
Stile nach kam es mir nicht auf eine theoretisch gesittigte Rekon-
struktion an. Aber ich rdume gerne ein, dass meine Erzihlung von der
einen oder anderen Religionstheorie oder einer Mischung verschiede-
ner Ansitze inspiriert und geleitet worden ist. Auch an historischer
Verbiirgtheit war mir nicht in erster Linie gelegen. Ich wollte vielmehr
zeigen, welche Bilder wir uns von der Religion machen, was wir ihr —
im Guten wie im Schlechten — zutrauen und welche Hoffnungen und
Beflirchtungen wir ihr gegeniiber hegen. Dabei ist es durchaus zweit-
rangig, ob es sich um eine blofe historische Projektion oder um die
Rekonstruktion von Eigenschaften handelt, die Religion tatsichlich
einmal an den Tag gelegt hat. Spielt nicht bei jedem noch so redlich
um die Tatsachen bemiihten historischen Entwurf ein geriittelt Mafl
an Spiegelung dessen mit, was man vermisst und lieber im bereits
Geschehenen als in der ungewissen Zukunft zu finden hofft? Und so
mancher Blick in die Geschichte ist wehmiitig gehalten. Schon Karl
Valentin wusste: »Frither war alles besser, auch die Zukunft.« Wir
rekonstruieren nicht nur die vergangene und fremde Welt, sondern
konstruieren ebenso »das Andere« unserer eigenen. Dabei legen wir
einen in der abendlindischen Neuzeit und Moderne gewonnenen
Begriff an die Geschichte und andere Kulturkreise an. Durch Ge-
schichte und Ethnologie lernen wir demnach mehr tiber uns selbst als

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | Gotterdimmerung

iiber historische und ethnologische Sachverhalte. Welche Schwierig-
keiten dies mit sich bringt, wird uns noch zu beschiftigen haben.

Vor dem Hintergrund dessen, was wir gemeinhin als Religion in
der Geschichte wirksam sehen, ist es nun an der Zeit zu fragen, wie
wir es mit der Religion halten und wie es heutzutage um sie steht. Wir
haben es aufgegeben, die technischen Revolutionen und kulturellen
Umbriiche zu zihlen. Zu viele sind es, und zu schnell folgen sie auf-
einander. Die Erde ist uns schon lingst keine Scheibe mehr, iiber der,
getragen von der »axis mundi«, das Himmelszelt ragt; sie ist vielmehr
rund und noch dazu ein winzig kleiner Planet in einem fiir den
menschlichen Verstand unermesslichen Universum. Materie ist nicht
mehr nur Materie — sei sie widerstindig oder in Mischungsverhiltnis-
sen fligsam gemacht —, sondern setzt sich aus Atomen und Quarks
zusammen. Und das Leben ist nicht mehr nur Leben, sondern besteht
aus Molekiilen und Genen. Selbst unsere Empfindungen, die sich
aufgrund ihrer intuitiven Gewissheit vergleichsweise hartnickig der
niichtern objektivierenden Beschreibung entziehen, sind inzwischen
zum Gegenstand psychologischer und neurophysiologischer Erkli-
rung geworden. Sowohl der Makro- als auch der Mikrokosmos werden
weiter und weiter erschlossen, zergliedert, metrisiert und quantifiziert
— langst tiber das fiir uns Wahrnehmbare und Evidente hinaus. Ange-
sichts dieser Entwicklung und ihrer méglichen Alternative kommt uns
immer deutlicher zu Bewusstsein, dass alles Tatsichliche nicht nur
kontingent, sondern auch héchst unwahrscheinlich ist: die Entste-
hung der Erde, die Entwicklung von Leben, das Aufkommen der
menschlichen Spezies und schlieflich die gegenwirtigen Formen der
Zivilisation.

Doch obwohl wir mehr und mehr um die Komplexitit von Materie
und Leben sowie um die Unwahrscheinlichkeit alles Gegebenen wis-
sen, staunen und wundern wir uns kaum noch - jedenfalls nicht mehr
in dem eingangs beschriebenen emphatischen Sinne. Gewiss: Ange-
sichts eines Neugeborenen sprechen wir von einem »Wunder des
Lebens« und bei einem sonntiglichen Waldspaziergang vom »Zauber
der Natur«. Aber handelt es sich hierbei noch um echtes Staunen und
Wundern? Darin kommt doch eher ein klischeehafter Umgang mit
solchen Gefiihlen zum Ausdruck. (Wie gesagt: Dieser Mafstab ist
womdglich ein fiktiver, jedenfalls ein idealisierter. Aber auch dann

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion im Sog der Reflexion | 15

bleibt er, einmal in der Welt, ein Kriterium, an dem wir unser Verhal-
ten und unsere Erfahrungsweisen messen koénnen.) Schon die Tatsa-
che, dass wir grofle Distanzen schneller und schneller zuriickzulegen
und uns unbekannte Gegenden und fremde Kulturen immer prob-
lemloser erschlieflen kénnen, sollte uns staunen machen. Stattdessen
aber sagen wir in kleingeistiger Manier, die Welt werde immer klei-
ner. Das Staunen ist entweder durch gewohnheitsmifiige und selbst-
verstindliche Hinnahme oder durch nachdenkliches und rationales
Ergriinden ersetzt worden. Die »curiositas«, die Neugier, ist zwar die
Quelle des Nachdenkens und biirgte anfangs noch fir eine Verbin-
dung von Staunen und Erforschen. Doch heute steht die rationale
Ergriindung nahezu ginzlich im Dienste der technischen Beherrsch-
barkeit der Welt. Wie ist es nun angesichts dessen um die Religion
bestellt?

Im Unterschied zu fritheren Zeiten machen wir uns heute kaum
noch Gedanken iiber die religiose Bedeutung der Welt, unserer Exis-
tenz und einzelner Vorkommnisse, sondern eher tiber die Religion
selbst. Dies hat weit reichende Folgen sowohl fiir die Religion als auch
fiir das Selbstverstindnis der menschlichen Gattung. Wir verlassen
uns nicht mehr auf religiose Deutungen, sondern auf uns selbst und
die von uns geschaffenen Werkzeuge und Techniken. Was aber, wenn
wir einsehen miissen, dass auf uns kein Verlass ist?

Wie wir alles begreifen und auf Begriffe bringen miissen, versu-
chen wir auch, Religion zu erfassen. Zwar haben wir die Religionskri-
tik der Aufklirung und frithen Moderne tiberwunden. Kaum jemand
behauptet noch, Religion sei ein »Priesterbetrug«, eine unnétige oder
gefihrliche, da verblendende Spiegelung menschlicher Verhiltnisse
oder gar »Opium des Volkes«. Stattdessen bestimmen wir Religion
entweder als eine Notwendigkeit der einzelnen Psyche, um ein unmit-
telbares Selbstbewusstsein zu erzeugen; oder als eine Funktion des
Geistes, die alle drei Bereiche der Geistestitigkeit — Denken, Fiihlen
und Handeln — umfasst und so die Integritit der Personlichkeit erst
ermoglicht; oder wir schreiben ihr die soziale Bedeutung zu, die Ein-
heit von Gesellschaften und Gemeinschaften zu garantieren und
widerstrebende Interessen auszugleichen. Jacques Derrida hat darauf
hingewiesen, dass in dieser Art der Behandlung ein Problem liegt: Mit
der Abstraktion tragen wir Beschreibungen an den »Gegenstand Reli-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | Gotterdimmerung

gion« heran (oder machen ihn erst zu einem solchen), der sich in
besonders starkem Mafle gegen jede Objektivierung straubt: gegen das
Analysieren, Trennen und Zergliedern, gegen Entkorperlichung und
Entsinnlichung, Formalisierung und Schematisierung.

Aber wie immer man Religion in formaler Hinsicht bestimmt —
sie ist eben auch ein historisch gewachsener empirischer Sachverhalt
mit konkreten Inhalten und bestimmten Sozialformen. Miissen wir
im globalen Mafdstab nicht stets im Plural sprechen und von Religio-
nen, Religiosititsformen und religiosen Inhalten handeln? Anderer-
seits wiirde das Problem damit nur verschoben oder sogar kaschiert,
denn auch die Rede von Religionen braucht ein »tertium comparatio-
nis«, das uns verschiedene Phinomene mit dem vereinheitlichenden
Attribut »religios« zu versehen erlaubt. Indem sich Religion jedoch
immer wieder der begrifflichen und abstrakten Erfassung entzieht,
zeigt sie nicht nur ihre Widerspenstigkeit, sondern gibt zudem etwas
von ihrem »Wesen« preis — nimlich davon, dass sie zwei Gesichter
hat: ein offensichtlich (oder auch maskenhaft) »reaktionires« und ein
»bezeugendes« (oder auch visionires) Gesicht. Religion ist zugleich
Faktum und Fatum, Objekt und Subjekt, Ideologie und Utopie, Ge-
genstand und — je nach Sichtweise — Verhingnis oder Hoffnung.

Unser Problem mit der Religion liegt darin, dass wir einerseits
nicht von ihr nicht lassen kénnen oder wollen, andererseits aber mit
ihren iiberkommenen Inhalten und Formen nichts mehr anzufangen
wissen. Georg Simmel (1858-1918) hat dies auf eine griffige Formel
gebracht: »Das religiése Bediirfnis hat seine Erfiillung {iberlebt.« Das
scheint heute mehr denn je zuzutreffen — und zwar unabhingig da-
von, ob man das »Bediirfnis« auf den Geist, auf das Bewusstsein, auf
die Menschen oder auf die Gesellschaft bezieht. In ethischen und
politischen Angelegenheiten sprechen wir oft von den so genannten
christlichen Werten der abendlindischen Zivilisation — vor allem bei
interkulturellen Konflikten, und erst recht wieder nach den Anschli-
gen vom II. September 2001. Samuel Huntingtons These vom
»Kampf der Kulturen« ist da ein prominentes Beispiel. Ich will hier
aufler Acht lassen, ob es »abendlindische Werte« gibt und wie grof3
der christliche Anteil an ihnen gegebenenfalls ist (die klassische An-
tike und das Judentum werden allzu schnell vergessen). Jedenfalls
handelt es sich nicht um konkrete religiose Inhalte, sondern um Abs-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion im Sog der Reflexion | 17

traktionen oder Ubersetzungen, die von den anschaulichen Uberlie-
ferungen der christlichen Tradition absehen oder sie zumindest nur
unvollstindig transportieren. Das nennt man dann »Entmythologisie-
rung« (Menschenwiirde und Freiheit sind recht, Dimonen- und En-
gelglaube nicht) oder »Sikularisierung« (die Vernunftmoral beerbt die
im Banne des Heiligen stehende religiose Moral). In der Moderne
habe sich Religion am Vernunfigemiflen zu bewihren, und ihre
Existenzberechtigung sei nicht mehr selbstverstindlich gegeben,
sondern miisse sich in der rationalen Erdrterung erst erweisen. Was
diesen Anforderungen nicht geniige, gehére auf die Miillhalde der
Geistesgeschichte. Ubrig bleibt dann allenfalls ein fleischloses Gerip-
pe — sei es als »Existential«, sei es als psychisches oder soziales Erfor-
dernis, sei es als »das Verniinftige«. Aber lassen die Religionen so mit
sich umgehen?

Das Nachdenken iiber Religion, mit dem ihre Objektivierung und
Abstraktion einhergeht, ist Teil der alle gesellschaftlichen Bereiche
umfassenden Rationalisierung. Max Weber (1864-1920) hat diese
Entwicklung als »Entzauberung« beschrieben. Damit ist ein zunichst
innerreligioser Vorgang gemeint, in dessen Verlauf es bei der Heils-
suche zu einem Abbau von Magie gekommen ist: »Je mehr der Intel-
lektualismus den Glauben an die Magie zuriickdringt, und so die
Vorginge der Welt »entzaubert« werden, ihren magischen Sinngehalt
verlieren, nur noch >sind< und >geschehenc, aber nichts mehr >bedeu-
ten, desto dringlicher erwichst die Forderung an die Welt und >Le-
bensfithrung« je als Ganzes, dass sie bedeutungshaft und >sinnvoll
geordnet seien.« Darin hat Weber eine Tragik gesehen: Religion habe
eine Entwicklung in Gang gesetzt, an deren Ende ihr eigenes Ver-
schwinden stehe. Infolge der zunichst innerreligiosen Intellektualisie-
rung und Rationalisierung haben sich autonome Wertsphiren he-
rausgebildet, die der Religion im polytheistischen Kampf der Werte
entgegenstehen und sie ins kulturelle Abseits zu bringen drohen.
Religion lisst ihre wissenschaftliche Objektivation also nicht nur zu,
sondern sie objektiviert sich selbst. So stellt sich die Frage, ob sie in
der modernen Welt tiberhaupt noch einen Platz hat oder haben kann.
Thre Selbstverstindlichkeit, Unbefangenheit und Unschuld — wenn sie
denn je unschuldig war — hat sie ganz gewiss verloren. Ob Welt und
Lebensfithrung jemals wieder eine Einheit bilden konnen?

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BID Verschiebungen im religiosen Feld:
Sakularisierung, Pluralisierung

und Individualisierung

Man spricht in letzter Zeit von der Riickkehr der Religionen. Diese
Redeweise setzt voraus, dass Religion vorher verschwunden oder zu-
mindest in den Hintergrund gedringt war. Die prignanteste These
vom Verschwinden des Religiosen geht von einem Prozess der »Siku-
larisierung« aus. Sie prigte das Selbstverstindnis des spiten 19. und
des 20. Jahrhunderts bis in die 1960er Jahre hinein. Einer der wich-
tigsten Urspriinge dieser Auffassung liegt in der christlichen Selbstbe-
schreibung, insbesondere in der protestantischen Theologie. Von dort
aus hat sie Einzug in die Sozialwissenschaften gehalten. Die hirteste
Variante der Sikularisierungsthese besagt, dass Religion in der Mo-
derne nicht nur an Bedeutung verliere, sondern iiber kurz oder lang
ganz verschwinde. Die Erklirungen dafiir sind — je nach wissenschaft-
licher und/oder weltanschaulicher Position — sehr verschieden. In
philosophischer Perspektive 16st die verniinftige Einsicht den fiir irra-
tional gehaltenen Glauben ab, und der Marxismus sah in der Religion
nur eine Form des ideologischen Uberbaus, der die realen Klassen-
verhiltnisse kaschiere und im Verlauf des Klassenkampfes als Lug
und Trug entlarvt werde. Andere gingen davon aus, dass religitse
Traditionen durch politische Ideologien — etwa durch den Nationalis-
mus oder durch die Zivilreligion — ersetzt wiirden. Eine mildere Vari-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Gotterdimmerung

ante der Sikularisierungsthese unterstellt, dass sich religiése Institu-
tionen gleichsam von innen heraus sikularisieren. Sie behalten zwar
ihre religiosen Symbolisierungen bei, passen sich aber den Bedin-
gungen moderner Organisationen an. Andere wiederum vermuteten,
dass sich die traditionelle Religion zwar nicht halten kénnen werde,
dass die moderne Gesellschaft aber von religiosen Werten geprigt
bleibe.

Da sich die meisten Varianten der Sikularisierungsthese aus-
driicklich oder implizit auf das Christentum beziehen, sollten wir uns
zunichst einmal einen Eindruck von dessen gegenwirtiger Lage ver-
schaffen. Es ist sicher richtig, dass das Christentum — vor allem in
seiner organisatorischen Gestalt der GroRkirchen — in westlichen
Gesellschaften an Bedeutung verloren hat. Jedenfalls hat es nicht
mebhr jene Prigekraft, die wir ihm fiir das Mittelalter und noch fiir die
frithe Neuzeit zuschreiben. Andererseits zeigen Untersuchungen,
dass die Mitgliedschaft der evangelischen Kirchen in Deutschland seit
etwa drei Jahrzehnten relativ stabil ist. Gleiches gilt vermutlich fiir die
rémisch-katholische Kirche. Um einige Zahlen fiir die deutsche Situa-
tion zu nennen: Etwa 33 Prozent der Bundesbiirger sind Mitglied einer
evangelischen, ebenso viele gehéren der rémisch-katholischen Kirche
an, und 1,2 Millionen Menschen sind Mitglieder einer orthodoxen
Kirche. Vier Prozent bekennen sich zu einer anderen Religionsge-
meinschaft, und 22 Prozent bezeichnen sich als konfessionslos. Die
Mitglieder der beiden Groflkirchen lassen sich nun in drei Gruppen
einteilen. Etwa 10 bis 15 Prozent sind zu den so genannten Kernmit-
gliedern zu zdhlen. Sie besuchen hiufig den Gottesdienst, nehmen
aktiv am Gemeindeleben teil und bekennen sich zu den Aussagen der
offiziellen Lehren. Etwa derselbe Prozentsatz steht — aus binnen-
kirchlicher Sicht — eher am Rande der Organisation. Dort gibt es den
niedrigsten Grad an Verbundenheit mit der Kirche und die héchste
Austrittsbereitschaft. Von den verbleibenden 70 Prozent hat man ein
nur ungenaues Bild. Kirchenmitgliedschaft speist sich hier aus den
unterschiedlichsten Motiven — etwa aus Gewohnheit oder daraus, dass
sie im sozialen Umfeld tiblich ist; aus einem allgemeinen Interesse
fur religicse Fragen, das jedoch nicht dazu fiihrt, sich niher zu enga-
gieren; aus dem Wunsch, im Bedarfsfalle die kirchlichen Amtshand-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschiebungen im religiosen Feld | 21

lungen in Anspruch zu nehmen; oder aus der Uberzeugung, dass der
Kirche eine wichtige gesellschaftliche Bedeutung zukomme, zum
Beispiel im Bereich helfenden Handelns.

Die Kirchenmitgliedschaft sagt freilich noch nicht allzu viel tiber
den Glauben und die religiosen Praktiken. Zwar glauben gut zwei
Drittel der Deutschen an einen Gott. Aber die Vorstellungen, die sich
damit verbinden, sind sehr verschieden und entsprechen nur bedingt
oder gar nicht der Lehre einer christlichen Konfession. Fiir viele ist
Gott etwas nicht Fassbares. Manche halten sich fiir gliubig, kénnen
aber keine konkreten Angaben dazu machen. Auflerdem glauben
lingst nicht alle Mitglieder einer christlichen Kirche an Gott, wihrend
das bei etwa einem Viertel der Konfessionslosen sehr wohl der Fall ist.
Den Gottesdienst besuchen die meisten Kirchenmitglieder nicht re-
gelmiflig, sondern nur bei besonderen familidren Anlissen wie Taufe,
Konfirmation, Hochzeit und Beerdigung oder an den grofien kirchli-
chen Feiertagen. Und an Veranstaltungen der Kirchengemeinde betei-
ligt sich die tiberwiegende Mehrheit (fiir die evangelischen Kirchen:
etwa 70 Prozent) tiberhaupt nicht.

Auch auf die Lebensfithrung wirkt sich der Glaube nicht in einem
besonders starken Mafle aus. Immerhin steht fiir 45 Prozent aller
Deutschen fest, dass eine kirchlich geschlossene Ehe nur durch den
Tod geschieden werden sollte. Aber etwa 47 Prozent vertreten die
Ansicht, dass der christliche Glaube das Sexualleben der Menschen
einengt. Und vier von finf Deutschen akzeptieren den Papst nicht als
moralische Instanz. 77 Prozent der westdeutschen und 8o Prozent
der ostdeutschen Protestanten geben an, dass »evangelisch sein« fiir
sie bedeutet, sich darum zu bemiihen, »ein anstindiger Mensch zu
sein«. Mehr als die Hilfte der evangelischen Kirchenmitglieder will
nach den Zehn Geboten leben und sich an der Botschaft Jesu orientie-
ren. Eine noch hohere Zustimmung (nimlich 76 Prozent der west-
deutschen und 79 Prozent der ostdeutschen Protestanten) findet aller-
dings die religids eher unbestimmte Aussage, seinem Gewissen folgen
zu wollen. Die hier fiir Deutschland skizzierte Lage gilt im Groflen
und Ganzen auch fiir Groflbritannien, Frankreich, die USA und Aus-
tralien.

Was besagen diese Zahlen nun tiber die Christlichkeit der westli-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Gotterdimmerung

chen Gesellschaften? Fiir einen vergleichsweise schwachen kulturellen
und gesellschaftlichen Einfluss des Christentums spricht gewiss die
mangelnde Bindung der Christen an das Gemeindeleben und an die
offiziellen Lehren der christlichen Konfessionen sowie die geringe
Prigung der Lebensfithrung durch den Glauben. Mit diesem Befund
ist jedoch noch keine Aussage iiber eine Entwicklung getroffen —
dafiir wissen wir einfach viel zu wenig tiber die Bindungskraft der
Kirchen und des offiziellen Glaubens in fritheren Zeiten. Vermutlich
herrschte schon immer das persénliche Gottesbild vor. Neu hingegen
ist die Tatsache, dass man sich heute zu einem persénlichen und von
offiziellen Lehren abweichenden Glauben bekennen kann, ohne dis-
kriminiert, gedchtet oder gar gefoltert und verbrannt zu werden. Das
personlich gefirbte Bekenntnis wird gesellschaftlich sogar eher akzep-
tiert als die Unterordnung unter eine offizielle Lehre. Dariiber hinaus
ist mit den von mir angefithrten Zahlen noch nichts tiber den sikula-
ren Zustand westlicher Gesellschaften insgesamt ausgesagt, denn sie
geben schlieflich nur das Verhiltnis der Christen zur Kirchenorgani-
sation wieder. Die christlichen Konfessionen gehen jedoch nicht in
der Sozialform der Organisation auf.

Die skizzierten Auffassungen von der Sikularisierung der moder-
nen Gesellschaft blieben freilich nicht ohne Widerspruch. Einer der
Einwinde kommt von jenen, die auf den »religiosen Pluralismus«
aufmerksam machen. Wihrend Nationen wie die USA und Indien
bereits seit ihrem Bestehen multireligiés sind, trifft dies mittlerweile
auch auf die europiischen Gesellschaften zu, in denen ja nicht nur
Christen und Juden, sondern auch Muslime, Hindus, Buddhisten
sowie Angehorige kleinerer und jiingerer Religionsgemeinschaften
leben (in Deutschland gibt es gegenwirtig etwa 9o.000 Juden, fast
drei Millionen Muslime und rund 70.000 Hindus). Auflerdem sind
hier religiése Strémungen wie die des New Age und esoterische Uber-
zeugungen und Praktiken zu nennen. Und nicht zuletzt werden aller-
lei Religionssurrogate entdeckt, die von sozialen Protestbewegungen
tiber psychotherapeutische Praktiken bis hin zu Bodybuilding und
Fuftballkult reichen.

Bei der Sikularisierung von Religion, so nun die Kritik, handele es
sich um eine Folge religioser Monopolbildung, die es nur in Europa
gegeben habe. Wo hingegen religiéser Pluralismus und Konkurrenz

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschiebungen im religiosen Feld | 23

vorherrschen, kénne von Sikularisierung keine Rede sein. An dieser
Deutung ist einiges richtig. Sie lasst allerdings aufler Acht, dass es
neben einem »heiflen« auch einen »kalten« Pluralismus gibt. Im
kalten Pluralismus schert sich der eine nicht um die Uberzeugung des
anderen — hier herrscht also eine Atmosphire wechselseitiger Indiffe-
renz. Auflerdem kann der religiése Pluralismus zu einem »Zwang zur
Hiresie« fithren: zu Abweichungen von der »rechten Lehre«, zu Rela-
tivierungen fundamentaler Glaubenssitze und zu Vermischungen von
Uberzeugungen aus verschiedenen Religionen. Vor allem ist es aber
sehr zweifelhaft, ob der religiose Pluralismus, wie von einigen be-
hauptet, Sikularisierung im Sinne des Riickgangs von Religion ver-
hindert. Dieser Frage mochte ich im Folgenden am Beispiel der so
genannten Esoterik nachgehen.

Zunichst in den USA, dann auch in den europiischen Lindern
wird seit der zweiten Hilfte der 196oer Jahre ein zunehmendes Inte-
resse an esoterischen Lehren und Praktiken registriert, die in Mode-
wellen einander ablésen. Das Angebot reicht von Feng-Shui tiber Rei-
ki, Channeling, Pendeln, Astrologie, Wahrsagen, ferndstliche und
indianische Mystik, Meditationspraktiken wie Yoga, weife und
schwarze Magie, Tantra und Ayurveda bis hin zu neuheidnischen
Ritualen. Das gemeinsame Ziel solcher Lehren und Praktiken besteht
darin, Korper, Geist und Seele in Einklang zu bringen. Einer Untersu-
chung des Allensbacher Instituts fiir Demoskopie zufolge interessie-
ren sich 17 Prozent aller Deutschen fiir ferndstliche Religionen, 19
Prozent beschiftigen sich regelmifig mit Astrologie und Horoskopen.
Von Markt- und Trendforschern wird diesem Segment ein hohes
Wachstumspotenzial zugeschrieben. So stellte die Gesellschaft fiir
Konsumforschung fiir den esoterischen Buchmarkt eine jahrliche
Zuwachsrate von 20 Prozent fest. 1998 tiberstieg der Gesamtumsatz
mit solchen Titeln erstmals die Summe von 100 Millionen Mark.
Esoterik-Messen sind beliebt, und das World Wide Web bietet mitt-
lerweile tausende von Links, die per Mausdruck die personliche Er-
leuchtung versprechen.

Doch die esoterische Praxis ldsst sich freilich mit konkreten Zah-
len kaum erfassen. Denn zum einen ist mit dem Kauf von Ratgebern
und Utensilien wie Tarot- oder Chakra-Energie-Karten, Seherkugeln
und Energiesteinen sowie mit dem Besuch entsprechender Seminare

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Gotterdimmerung

noch nichts dariiber ausgesagt, ob sich esoterische Lehren und Prakti-
ken auch auf das Weltbild und die Lebensfithrung der Konsumenten
auswirken. Und zum anderen umfasst der Begriff Esoterik iiberaus
unterschiedliche Phinomene, die nur zum Teil religiésen Charakters
sind und sich hiufig nicht von Techniken der Gesundheitsférderung
oder der allgemeinen Lebensgestaltung abgrenzen lassen. Da es sich
hier nicht selten um unorganisierte Formen »unsichtbarer Religion«
handelt - ein von Thomas Luckmann geprigter Begriff —, ist ihnen
mit den Mitteln der reprasentativen Meinungs- und Einstellungsbe-
fragung schwer beizukommen. Das kann dazu fithren, dass man sol-
che Phinomene iiberschitzt. Es liegt eben ein Kurzschluss darin, von
der Tatsache der Pluralisierung des religiosen Felds auf seine Vergré-
Rerung in einem quantitativen Sinne zu schlieflen. Die Zahl der Men-
schen, die sich fiir neue, exotische und esoterische Formen von Reli-
gion interessieren, steigt nicht etwa — es sind vielmehr stets dieselben,
die die wechselnden Angebote auf dem »Markt der religiosen Mdg-
lichkeiten« nutzen.

Fiir die europdischen Linder hat die Rede von der Sikularisierung
sicher eine gewisse Berechtigung. In den USA hingegen — in »God’s
own country« — ist von einem Bedeutungsverlust von Religion nichts
zu splren: etwa 9o Prozent der US-Amerikaner glauben an einen
personlichen Gott. In Lateinamerika und Asien sind sowohl der
Protestantismus (vor allem in seiner charismatischen Gestalt) wie
auch der Katholizismus auf dem Vormarsch; sie verschwistern sich
allerdings mit magischen Sinngehalten, die dort gewissermaflen in
der Luft liegen. Auch Afrika ist in religiésen Angelegenheiten ein
duflerst vitaler Kontinent. Hier haben die so genannten Natur- und
Stammesreligionen die Invasion der westlichen Zivilisation tiberlebt
und sich mit Christentum und Islam vermischt. Letzterer iibrigens
spielt in vielen Teilen der Welt eine immer grofRere Rolle — etwa
in Zentral- und Siidostasien, in Algerien, im Iran, im Sudan, in Agyp-
ten, im Nahen Osten und sogar in der sich sikularisiert gebenden
Tiirkei.

Neben Analytikern des religiésen Pluralismus hat sich Thomas
Luckmann bereits zu Anfang der 196oer Jahre gegen die Sikularisie-
rungsthese gewandt. Er vertritt die Ansicht, dass der Eindruck vom
Verschwinden der Religion nur entstehen kénne, wenn man den Blick

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschiebungen im religiosen Feld | 25

ausschlieflich auf ihre institutionalisierten Formen, also insbesondere
auf die christlichen Grofkirchen richte. Frage man hingegen nach den
anthropologischen Grundbedingungen dessen, was sich als Religion
institutionalisiert, so stofle man jenseits der sichtbaren auch auf »un-
sichtbare« Formen von Religion. Luckmann bezeichnet schon den
Vorgang des Personwerdens, bei dem subjektive Erfahrungen in ein
soziales Deutungsschema integriert, mit Sinn ausgestattet und somit
»transzendiert« werden, als einen religiésen. Deshalb wurde das Kon-
zept der »unsichtbaren Religion« auch zum theoretischen Bezugs-
punkt der Diagnosen zum »religiésen Individualismus«.

Die in Rede stehenden strukturellen Verinderungen des Religio-
sen haben mit der Unterscheidung von 6ffentlich und privat zu tun.
Obwohl wir nicht geniigend verbiirgte historische Quellen haben,
unterstellen wir oft, dass Religion in der Geschichte eine eminent
offentliche Bedeutung hatte und ein zentrales Medium politischer
Handlungen und kultureller Integration war. Dabei beziehen wir uns
dann auf die politische Funktion von Religion im Rémischen Reich,
auf die »Konstantinische Wende«, durch die das Christentum zur
offiziellen Reichsreligion wurde, auf die politische und kulturelle
Herrschaft des rémischen Katholizismus wihrend des Mittelalters
und sogar noch auf den aufgeklarten Absolutismus der Neuzeit.

Religion im Bereich des Privaten zu verorten, war im Wesentli-
chen eine unbeabsichtigte Folge der englischen Religionspolitik, der
die nach Nordamerika ausgewanderten »dissenters« die konstitutio-
nelle Verankerung der Trennung von Kirche und Staat entgegensetz-
ten. In Kontinentaleuropa war jener Wandel das Resultat der Franzo-
sischen Revolution und der Religionspolitik Friedrichs des Groflen;
dieser hatte die Devise ausgegeben, dass jeder nach seiner eigenen
Fasson gliicklich werden solle. Aber auch der Einfluss der protestanti-
schen Lehre ist nicht zu unterschitzen. Sie beférderte die Konstitution
des Individuums im modernen Sinne, das sie — anders als der rémi-
sche Katholizismus, dem die Kirche als Heils- und Gnadenanstalt gilt
— als unmittelbare Instanz zu Gott betrachtete. Damit verlieh sie dem
Individuum religiése Dignitit und sikulare Autonomie zugleich.

Diese Entwicklung wird in der Literatur als »Individualisierung«
von Religion bezeichnet. Doch dabei wird nicht immer hinreichend
zwischen ihrer Privatisierung und ihrer gefiihlsmifligen Verinnerli-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | Gotterddmmerung

chung unterschieden. Die »Privatisierung« von Religion besteht darin,
dass sie mehr und mehr zur Sache jedes Einzelnen wird: Die Men-
schen wihlen zwischen verschiedenen religiosen Deutungsmustern
oder kombinieren diese, und erst durch solche Zustimmung erhalten
religiose Sinnbildungen verbindliche Geltung. Das dokumentiert die
Religionssoziologie, indem sie den »UbersetzungsprozeR« von reli-
giosen Inhalten »aus den Faktenzusammenhingen auflerhalb des
Individuums in die >Binnenwelt< seines Bewuftseins« nachzeichnet,
wie Peter L. Berger formuliert. Und schon Helmut Schelsky hatte
darauf hingewiesen, dass das moderne religiése Bewusstsein durch
seine Dauerreflexion die objektivierten gegenstindlich-eindeutigen
Wahrheiten reflektierend von sich abstéfst, »um sich mit immer neu-
en Kriften der Reflexion in seine unerschopfliche und bodenlose
Innerlichkeit zu wenden«. Somit wird Religion zu einer Sache der
persénlichen Uberzeugung: der Einzelne hat sie vor sich selbst und
vor den anderen zu verantworten und zu legitimieren.

Die zweite Form des religiésen Individualismus, die »gefithlsma-
Rige Verinnerlichung, besteht darin, dass der Einzelne mehr und
mehr zur Sache der Religion und das Selbst zum zentralen Gegen-
stand religioser Sinnbildung wird. Hier sind die westliche Konjunktur
asiatischer Religionen, »religioide« oder religids aufgeladene Medita-
tions- und Therapiepraktiken sowie die religiosen Segmente des New
Age zu nennen, die alle in gewisser Weise auf die Thematisierung des
Selbst, auf »Selbsterfahrung« und »Selbstverwirklichung« als letzten
Wert und damit auf die »Sakralisierung des Ich« abzielen. Im Gefolge
der gefithlsmifligen Verinnerlichung von religiosen Gehalten be-
kommt Religion eine Bedeutung fiir die Identitit und die Biographie
des Einzelnen. Franz-Xaver Kaufmann etwa betrachtet Identitit und
Selbstverwirklichung als »quasi religiése Metaphern« und sieht in der
Selbstbehauptung durch »Selbstreferenz als Selbstreverenz« eine neue
Form der Religiositit.

Freilich stehen die Vorginge der Privatisierung und gefiihlsmafi-
gen Verinnerlichung von Religion miteinander in Beziehung. Charles
Taylor etwa sieht in der religiésen Individualisierung eine Folge der
»expressivistischen Kultur« und »individuellen Konsumkultur«, in der
individuelle Weltanschauungen und Lebensstile bevorzugt werden.
Aufgrund der Tatsache, dass das Individuum in der modernen Gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschiebungen im religigsen Feld | 27

schaft zu einer eigenen Entscheidungsinstanz geworden ist, wird in
religiosen Angelegenheiten nicht mehr nur der blofe Vollzug von
Handlungen erwartet, sondern auch eine besondere Uberzeugtheit;
zugleich aber bleibt die Zustimmung zu den Glaubensinhalten freige-
stellt. Deshalb kann Religion die Identitit des Individuums nicht mehr
in einer selbstverstindlichen Weise garantieren. Identititsbediirftig
wird das Individuum erst, wenn es keine gewohnheitsmifiige Bin-
dungen und keine feste Verankerung in Milieus und unhinterfragten
Traditionen mehr gibt. Was den Einzelnen ausmacht, ist ihm selbst
intransparent geworden. Um sich seiner Identitit zu vergewissern,
kann er etwa auf soziale Anerkennung, Liebe oder Karriere setzen.
Doch das sind unsichere und instabile, weil vom Individuum nicht
kontrollierbare Mittel der Vergewisserung — denn die soziale Aner-
kennung kann entzogen werden, die Liebe kann in die Briiche gehen,
und die Karriere kann scheitern.

Eine von zwei moglichen Reaktionen auf diese Ungewissheit be-
steht darin, dass sich das Individuum als fiir sich selbst transzendent
erfihrt. Georg Simmel kleidete diese Erfahrung in den Satz: »Wir alle
sind Fragmente, nicht nur des allgemeinen Menschen, sondern auch
unser selbst.« Wer man ist, kann man dann durch das Gegeniiber
einer selbstvollkommenen Transzendenz erfahren — durch einen
personalen Gott, der das Individuum als einen erldsungsbediirftigen
Suinder sieht, ihm aber auch Gnade zuteil werden lisst. Diese Mog-
lichkeit der Identifikation des Individuums durch Gott findet sich
bereits in der Hebriischen Bibel: »Wo bist Du, Adam?«, sprach Gott,
nachdem Adam vom Baum der Erkenntnis gekostet hatte. Indem Gott
ihn ansprach, wurde Adam sich seiner selbst bewusst. Auch die Psal-
men geben in ihrer poetischen Sprache ein beredtes Zeugnis von der
Erfahrung, dass der Mensch verloren ist, wenn er sich statt auf Gott
auf sich selbst und die dufleren Umstinde verlisst. Ein frommer
Mensch ist sich sicher, dass nur Gott wirklich weif3, wer er ist und wie
es um ihn steht. Der Zusammenhang zwischen Monotheismus und
Individuation kann hier nur angedeutet werden.

Die zweite mogliche Reaktion des Individuums auf die Ungewiss-
heit tiber seine Identitit besteht darin, dass es das Jenseits in sich
selbst findet, also selbst zur transzendenten Instanz wird. Doch das
bedeutet, sich auf eine stets unsichere Selbstbestimmung festzulegen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Gotterdimmerung

Und damit geht auch die Méglichkeit verloren, Glauben aufgrund von
Autoritit anzunehmen, zum Beispiel in seiner amtsférmigen und
dogmatischen Form. In diesem Falle kann sich das Individuum in
allem wiederfinden, was es erfihrt. Es glaubt tendenziell an sich selbst
und vergewissert sich dann durch unmittelbare Selbstevidenz der
Richtigkeit des Glaubens. Diese Entwicklung fithrt ganz direkt zur
Ausbildung der modernen Individuen-Religion. Das Jenseits liegt
nicht mehr in der Ferne oder im »Himmel droben«, sondern in der
Unergriindlichkeit des eigenen Selbst, des Ich. Méglicherweise ist der
Versuch, die Transzendenz im Innern des eigenen Erlebens zu fin-
den, vor dem Hintergrund zu verstehen, dass das Universum mehr
und mehr erforscht und »entzaubert« wird.

Bei den oben beschriebenen Verschiebungen im religiosen Feld
handelt es sich jedoch nur sehr bedingt um Neuerungen. So ist der
Pluralismus in der europiischen Religionsgeschichte ein vertrautes
Phinomen. Das Judentum ist von alters her auch in Europa prisent,
neben den christlichen Groftkirchen gibt es bereits seit der Neuzeit die
kleineren christlichen Konfessionen etwa der Baptisten, Presbyteria-
ner, Mennoniten, Methodisten und Quiker, und sogar esoterische
Formen von Religion sind in der westlichen Kultur schon lange be-
kannt — man denke nur an die Alchemisten, Hermetiker und Rosen-
kreuzer. Auch die Verlagerung zum Individuum hin ist ein konti-
nuierlicher Prozess, handeln im Grunde genommen doch alle Reli-
gionen — jedenfalls die so genannten Hochreligionen — nicht zuletzt
vom Problem der Individuation. Woher komme ich? Wer bin ich?
Wohin gehe ich? Mit diesen Fragen hat sich bereits die Mythologie
und nach ihr jede Religion auseinander gesetzt.

Alles in allem beschreiben die drei Stichworte Sikularisierung,
Pluralisierung und Individualisierung also wenig Neues — es handelt
sich wohl eher um Epochen iibergreifende Vorginge. Dass ich die
Rede von der gegenwirtigen Verinderung im religiésen Feld und des
religiosen Feldes als Ganzem dennoch fiir berechtigt halte, griindet in
der Tatsache, dass jene drei Stichworte in einem bislang unbekann-
ten Ausmafl in das offentliche Bewusstsein eingegangen sind. Und
dieser Umstand wirkt sich wiederum auf die religiose Praxis aus: In
einer sich sikular beschreibenden Welt zu glauben, ist zumindest
erliuterungsbediirftig; Sachwalter des »christlichen Erbes Europas«

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verschiebungen im religiosen Feld | 29

miissen sich mit dem Konzept der »multireligiésen Gesellschaft«
arrangieren; und wer sich beispielsweise der Amtsautoritit des romi-
schen Katholizismus unterordnen méchte, muss dies als eine indivi-
duelle Entscheidung ausweisen. Die religiose Praxis versteht sich nicht
von selbst — heute weniger denn je.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV  Religion zwischen Verzweckung

und Wiederverzauberung der Welt

Vor dem Hintergrund der gesteigerten Reflexion iiber Religion sind
drei Reaktionsweisen auf die Verschiebungen im religiésen Feld zu
unterscheiden — einmal vonseiten religiéser Experten, dann aus den
Reihen der professionellen Beobachter und schliellich aus anderen
gesellschaftlichen Bereichen, die ihre jeweils eigenen Erwartungen an
die Religion richten.

Religiose Experten iibernehmen das 6konomische Marktmodell
und setzen alles daran, sich unter konkurrierenden »Sinnproduzen-
ten« zu behaupten. Sie bieten ihre »Ware« feil und sagen, dass wir
eine religiose Weltsicht, religiése Rituale, Mythen und Visionen brau-
chen — sei es aus moralischen Griinden, weil Moral auf letzten Werten
beruhe, sei es in praktischer Hinsicht, um den Anforderungen des
Alltags zu geniigen. Damit wird Religion zu einer verfiigbaren »Sinn-
ressource«. Doch die Evidenz solcher Behauptungen liegt nun einmal
nicht auf der Hand, sondern wird erst durch den Vollzug des angeb-
lich Notwendigen beziehungsweise durch die Erfahrung seiner Abwe-
senheit erzeugt, lisst sich also weder durch Appell noch durch Insze-
nierung herstellen — das ist eine therapeutische Binsenwahrheit. Zu-
dem ist mehr als fraglich, ob Religion iiberhaupt »funktionieren«
kann, wenn man sie als ein blof sozialtechnologisches Erfordernis be-
stimmt. Jedenfalls erscheint der Versuch, das »religiose Problem«
gleichsam auf Rezeptniveau zu bearbeiten (»Orientierungsprobleme?

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Gotterdimmerung

Da empfehlen wir Ritualel«) als wenig Erfolg versprechend. Ganz
dhnlich verhilt es sich mit Visionen. Wie die Religionsgeschichte
zeigt, konnen diese namlich nicht wortmagisch herbeizitiert werden:
sie stellen sich entweder ein oder nicht. Und je lauter der Ruf nach
ihnen wird, desto grofler ist die Orientierungslosigkeit. Unter der
Voraussetzung, dass man Religion fiir notwendig hilt und sich fur
ihre Wiederkehr stark machen mochte, stellen sich folgende Fragen:
Wie lisst sich etwas férdern, das weder verfiigbar noch zu erzwingen
ist? Wie kann etwas selbstverstindlich sein, das fragwiirdig, zumin-
dest aber »optional« geworden ist?

Kommen wir nun zu den professionellen Beobachtern des religic-
sen Feldes. In kritischer Wendung gegen Max Webers bekannte These
von der »Entzauberung der Welt« sehen manche Religionsforscher
eher Anzeichen fiir deren »Wiederverzauberung«. Religion sei heute,
wenngleich in neuen Formen und mit neuen Inhalten, fast allgegen-
wirtig — in Politik und Wirtschaft, im Alltagsleben und in der media-
len Offentlichkeit, im Sport und in der Kunst. In Anbetracht der Viel-
zahl als religiés identifizierter Phinomene kénnte man den Eindruck
gewinnen, nahezu alles Soziale sei religios. Die »Vulkanologen« unter
den Religionsforschern sehen allerorten das Religiése explodieren und
die »heilige« Lava iiber noch so »Profanes« sich ergiefen, und die
religionssoziologischen »Botaniker« halten gerade die exotischste
Blite fiir religiés. Aber bloR weil in Popsongs von »Engeln« und
»Wundern« die Rede ist, Lady Di als »Ikone« bezeichnet, der Alltag als
»rituell« strukturiert beschrieben oder ein Kaufhaus als »Konsum-
tempel« apostrophiert wird, muss es sich bei dem so Qualifizierten
noch lange nicht um Religion handeln. Vielleicht ist fiir die gegenwir-
tige Diffusitit von Religion nicht zuletzt die Wissenschaft verantwort-
lich, und zwar eine bestimmte Sorte von empirischer Sozialforschung
ohne Begriffsbildung sowie eine theologische Reflexion, die ihren
Gegenstand verloren hat.

Andere gesellschaftliche Bereiche schliefSlich versuchen, Religion
fur ihre Zwecke zu instrumentalisieren. Sie soll das begriindende
Fundament fiir Politik, Recht, Moral und Zivilgesellschaft sein und
zudem die Folgeprobleme technologischer Entwicklungen 16sen — das
Feld der Bioethik ist ein gutes Beispiel dafiir. Selbstverstindlich kann
es religiose Antworten auf nicht als religios identifizierte Probleme

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Verzweckung und Wiederverzauberung der Welt | 33

geben; aber doch nur dann, wenn man sich nicht erst in der Not an
Religion wendet, sondern sowohl die individuelle Lebensfithrung wie
auch das gesellschaftliche Leben systematisch an religidsen Maximen
ausrichtet. Stattdessen dient Religion als residuale Ressource zur gele-
gentlichen Bewiltigung von »Sinnproblemen.

An die Religion kniipfen sich viele Hoffnungen — trotz oder gera-
de wegen ihrer residualen Bestimmung. Religion soll fiir das zustin-
dig sein, was anders nicht bewiltigt werden kann. Doch da die »Resi-
duen« unbewiltigter Probleme zunehmen, wird Religion tiberfordert.
Und zudem wird oft iibersehen, dass es verschiedene Formen der
»Bewiltigung« gibt. Was sich nicht mit wirtschaftlichen, politischen
oder wissenschaftlichen Mitteln 16sen lisst, kann zwar religios gedeu-
tet werden — aber dann bearbeitet man die Probleme eben nicht wirt-
schaftlich, politisch oder wissenschaftlich.

Nun mag man einwenden, dass sich auch andere gesellschaftliche
Bereiche wechselseitig instrumentalisieren. Die Wirtschaft nutzt die
Politik, um Mirkte zu erschliefen, und die Politik bedient sich der
Wirtschaft, um Herrschaftsverhiltnisse zu festigen. Doch bei Kunst
und Religion ist dies problematisch. Wenn Kunst fiir politische oder
wirtschaftliche Zwecke herhalten muss, vertrigt sie das nur schlecht.
Erzielen Kunstwerke auf Auktionen immense Preise oder werden sie
in Banken prisentiert, so stellt sich leicht ein fader Beigeschmack ein.
Ganz dhnlich verhilt es sich mit Religion. Das Géttliche, das Heilige,
das Erhabene soll eine Allianz mit derart profanen Dingen wie Geld,
Macht und Moral eingehen? Religionen unterscheiden sich unter
anderem darin, wie sie mit Forderungen verfahren, die von auflen an
sie herangetragen werden. Die einen lassen sich ganz unbefangen auf
derlei Liaisons ein, die anderen betrachten es als ihre Aufgabe, gegen
alles Profane zu opponieren. Mir geht es nicht etwa darum, solche
Vermischungen zu bewerten, doch mdchte ich festhalten, dass es der
Religion nicht gut bekommt, sich auf jedes Ansinnen einzulassen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Religion zwischen Universalisierung

und Partikularisierung

Religion denkt sowohl iiber die Welt als auch iiber sich selbst nach.
Zugleich aber entzieht sie sich der inneren und dufleren Reflexion,
verfliichtigt sich ins Unbestimmte (oder gar Unbestimmbare) oder
verfestigt sich im Konkreten, das leicht einen regressiven Charakter
annehmen kann. Die geschilderten Reaktionsweisen versuchen auf
ganz unterschiedlichen Wegen, ihrer habhaft zu werden — sei es nun
sozialtechnologisch, sei es mit dem Konzept der »unsichtbaren Religi-
on, sei es durch die Benennung von Leerstellen, die immer dann mit
dem Namen »Religion« versehen werden, wenn man nicht mehr
weiter weify. Im Prozess der Modernisierung wird Religion allerdings
nicht nur vergegenstindlicht, instrumentalisiert und zuriickgedrangt;
vielmehr ist ihr die Tendenz zur universalisierenden Abstraktion
durchaus inhirent. Diese widerstrebenden Bewegungen lassen es
ratsam erscheinen, nochmals auf den Abstraktionsprozess von Reli-
gion zu sprechen zu kommen. Dabei wird auch zu fragen sein, wie
Religion mit ihrem Konkretionsbediirfnis auf die Vorginge ihrer Ver-
allgemeinerung, Objektivierung und Instrumentalisierung reagiert.
Im westlichen Kulturkreis unterliegt Religion seit der Antike einer
zunehmenden Verallgemeinerung zu einer universalen Gréfie hin.
Diese Entwicklung begann in der philosophischen Theologie der klas-
sisch-antiken Philosophie und setzte sich in der Dogmenbildung der
alten Kirche und in der mittelalterlichen Scholastik fort. Durch die

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Gotterdimmerung

Renaissance vorbereitet, fithrten in der Neuzeit verschiedene Faktoren
zu einem immer allgemeineren und damit abstrakteren Verstindnis
von Religion. Die Umwilzungen des wissenschaftlichen Weltbildes
durch Kopernikus, Galilei und Newton stellten viele christliche Auf-
fassungen infrage; die Emanzipation des Biirgertums brachte die
kirchlich legitimierte und geforderte Stindeordnung aus dem Lot; und
die Entdeckung und Kolonialisierung ferner Linder mehrte das Wis-
sen um die Vielfalt der Vélker und Kulturen, sodass Religionen und
Gottesvorstellungen als universale Phinomene erkannt wurden. Die
Ideen der Aufklirung, etwa die der Autonomie und Emanzipation des
Individuums, sowie ihr unerschiitterlicher Glaube an die menschliche
Vernunft riittelten an der Autoritit der Kirche als einer Heils- und
Gnadenanstalt. Von einem einheitlichen Christentum konnte zwar
bereits seit der ersten groflen Spaltung zwischen Rom und Byzanz
nicht mehr die Rede sein. Dennoch hatte es im westlichen Abendland
fir lange Zeit eine Sonderstellung inne. Aber seit der Reformation
und dem Dreifligjahrigen Krieg sowie im Zuge der genannten kultur-
geschichtlichen Entwicklungen erscheint es nur noch als eine mogli-
che Konkretion allgemeinerer religioser Vorstellungen unter anderen
— iiberhaupt ist Religion schon lange nicht mehr die dominante Hal-
tung zur Welt.

Diese Veridnderungen fiihrten zwar nicht dazu, dass den Religio-
nen keine Bedeutung mehr beigemessen wurde, aber sie trieben doch
den besagten Abstraktionsprozess voran. Ein besonders prignantes
Beispiel fiir die Fassung von Religion als einer universalen Grofie ist
das Konzept der »natiirlichen Religion«, das Herbert von Cherbury
(1583-1648) entwickelt hat. Dieser betrachtete die religiése Wahrheit
als verniinftig und somit als fuir alle denkenden Subjekte einsehbar.
Da die gottgegebene Vernunft unteilbar sei, gebe es auch nur eine
einzige wahre Religion mit einem festen Bestand allgemein giiltiger
ethisch-religioser Vorstellungen, die dem Menschen angeboren seien.
Die natlirliche Religion basiere auf einigen wenigen elementaren
Wahrheiten: dass es ein hochstes Wesen gebe, das es zu verehren gilt;
dass der Gottesdienst in Tugend und Frommigkeit bestehe; dass auf
Verfehlungen mit Reue und Umkehr reagiert werden miisse; und dass
Gott giitig und gerecht sei und sowohl im irdischen Leben als auch
nach dem Tode belohne und bestrafe. Dies zu glauben und zu befol-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 37

gen, reiche fiir das menschliche Heil véllig aus — alles Weitere seien
Erfindungen von Herrschern und/oder Priestern, um ihre Macht zu
festigen.

Bei solchen Abstrahierungen von konkreten Religionen wurde
nicht selten auch die Auffassung vertreten, dass die natiirliche Reli-
gion die urspriingliche historische Gestalt sei, die dann in spiteren
Zeiten durch Offenbarungsreligionen wie das Judentum, das Chris-
tentum oder den Islam abgelost wurde — deshalb sei es moglich, sie
durch systematische Erforschung der Gemeinsambkeiten aller Religio-
nen wieder freizulegen. Auf dieser Linie liegen auch die Konzeptionen
einer Vernunft- und Moralreligion, wie etwa Lessing und Kant sie
vertraten. So wurde Religion im Laufe des 18. Jahrhunderts zu einem
»Kollektivsingular«. Die Erforschung religiéser Phinomene, die sich
im 19. Jahrhundert im modernen Wissenschaftskanon etablierte, tat
ein Ubriges. Vor allem die Ethnologie konnte die These bekriftigten,
dass Religion eine elementare, kulturiibergreifende Erscheinung sei.
Dem Kollektivsingular Religion traten dann bald verwandte Begriffe
zur Seite: beispielsweise das Opfer, der Mythos, das Mana, das Tabu,
das Totem, der Fetisch, das Ritual oder das Heilige.

Bereits in der ilteren Sozial- und politischen Philosophie und
spdter vor allem in den Sozialwissenschaften wurde Religion dann als
ein sozialer Sachverhalt begriffen. Emile Durkheim (1858-1917) etwa
sah in ihr eine gesellschaftsintegrative Kraft. Durch religise Symbole
und Rituale vergewissere sich die von den Individuen unabhingige
Gesellschaft ihrer Einheit. Unter modernen Bedingungen tibernehme
die so genannte »moral laique, eine sikulare Variante von Religion,
die gesellschaftliche Integrationsfunktion. An eben diese Vorstellung
schloss der US-amerikanische Soziologe Robert N. Bellah mit seinem
Konzept der »Zivilreligion« an, das wiederum auf Jean-Jacques Rous-
seau (r712-1778) zuriickgeht. Jener schrieb schon im Jahre 1762: »Im
Hinblick auf die Gesellschaft, die entweder eine allgemeine oder eine
besondere ist, kann auch die Religion in zwei Arten eingeteilt werden,
nidmlich in die Religion des Menschen und in die des Staatsbiirgers.
Die erstere, die weder Tempel noch Altire, noch Riten kennt und sich
auf die rein innerliche Verehrung des hochsten Wesens und auf die
ewigen Pflichten der Moral beschrinkt, ist die reine und einfache
Religion des Evangeliums, der wahre Theismus, das, was man das

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Gotterdimmerung

natiirliche Gottesrecht nennen kann. Die zweite gilt nur in einem
einzigen Lande und gibt diesem seine Gétter, seine eignen Schutzpa-
trone: Sie hat ihre Dogmen, ihre Riten, ihren dufleren, durch die Ge-
setze vorgeschriebenen Kult; mit Ausnahme der einen Nation, die sich
zu ihr bekennt, ist fiir sie alles ungldubig, fremd, barbarisch; sie 1aft
die Pflichten und die Rechte des Menschen nur soweit gehen, wie ihre
Altire reichen. Solcherart waren alle Religionen der ersten Volker;
man kann sie das biirgerliche oder positive Gottesrecht nennen.« An
diesem Zitat ist zunichst einmal bemerkenswert, dass Zivilreligion —
im Unterschied zum abstrakten Glauben — als inhaltlich bestimmte
Form von Religion beschrieben wird. Uberdies hilt Rousseau sie fiir
die urspriingliche Religion. Und schliefRlich weist er ihr die Aufgabe
zu, die Nation zu einen.

Doch Karriere in einem eigentlichen Sinne machte der Begriff der
Zivilreligion erst durch den bereits erwihnten Robert N. Bellah, dem
er zur Benennung jenes Bestandes an Uberzeugungen und Werten
diente, die im Bewusstsein der US-amerikanischen Offentlichkeit als
grundlegend, allgemein verbindlich und konstitutiv fiir die nationale
Identitit gelten. Die Zivilgesellschaft, die immer mehr Aufgaben vom
Staat ibernehme, bediirfe eines Glaubensfundamentes, das die Ver-
bindlichkeit der rechtlichen und politischen Institutionen sowie des
Gemeinwesens garantiere. In den letzten beiden Dekaden des 2o.
Jahrhunderts hatte der Begriff dann Konjunktur und wurde auch auf
andere Linder und politische Kulturen angewandt.

Die Zivilreligion manifestiert sich nun in Gestalt von religiésen
oder quasi-religiésen, weil letztbegriindenden Uberzeugungen, Sym-
bolen und Ritualen. Zivilreligivse Uberzeugungen kommen etwa in
der Verfassung eines Landes oder in einer religids gefirbten politi-
schen Rhetorik zum Ausdruck. Als zivilreligiose Symbole gelten zum
Beispiel das Kruzifix in Gerichtssilen oder die Nationalflagge vor 6f-
fentlichen Gebiuden. Und zu den zivilreligiosen Ritualen zihlen etwa
offentliche Vereidigungen von Soldaten oder das gemeinsame Singen
der Nationalhymne. Eine Integrationsfunktion kommt der Zivilreli-
gion insofern zu, als sie jenen religiosen Glauben umfasst, der von
allen Mitgliedern der Gesellschaft geteilt wird.

Das Konzept der Zivilreligion ist also ein gutes Beispiel dafiir, wie
Religion fiir nicht-religiose Zwecke instrumentalisiert wird. Insofern

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 39

ist durchaus fraglich, ob es sich hier tiberhaupt noch um eine Form
von Religion handelt — sei es als eine empirische Grofle oder als ein
normatives Konstrukt. Moglicherweise haben wir es eher mit einer
Form der Sakralisierung des Politischen zu tun — dazu spiter mehr.
Jedenfalls ist Zivilreligion ein allgemeines Substrat, das durch die
Abstraktion von konkreten historischen Religionen entsteht. Gewann
Rousseau den Begriff noch durch seine Gegeniiberstellung zu einem
abstrakten Glauben, so diente er Bellah dazu, eine Dimension von
Religion jenseits ihrer konkreten Ausformungen zu bezeichnen.

Religion ist aber nicht nur Objekt des Abstraktionsprozesses —
vielmehr treibt sie ihn auch selbst voran. Von der innerreligiésen
Rationalisierung war bereits die Rede. Der Monotheismus erhebt
universalen Geltungsanspruch und zielt sowohl auf jeden einzelnen
Menschen als auch auf die gesamte Menschheit. Mit der Universali-
sierung des Heils geht eine zunehmende Abstraktion einher. Uber
den monotheistischen Gott universaler Geltung erzihlt man keine
Geschichten mehr. An ihre Stelle treten Formeln, Begriffe und Dog-
men. Inzwischen gibt es Ansitze zu einer Welttheologie, die sich
darum bemiiht, die Gemeinsamkeiten jenseits der konkreten Religio-
nen herauszustellen. Auch Teile des interreligiosen Dialogs, sofern er
die Schnittmengen der verschiedenen Religionen benennen mdochte,
gehoren zum Universalisierungsprozess. Gemeinsamkeiten und
Schnittmengen sind nur um den Preis der Abstraktion zu haben. Was
die einzelnen historischen Religionen vereint und {ibersteigt, ist nicht
in konkrete Symbole zu bringen. In der Abstraktion hat Gott keinen
Namen mehr und verfliichtigt sich tendenziell ins allgemein Géttliche
oder gar ins formlose Heilige.

Ein Ergebnis gesteigerter Reflexion iiber Religion ist die Einsicht,
dass auch religiése Symbole »konstruiert« werden. Doch wihrend wir
bei kiinstlerischen oder wissenschaftlichen Symbolisierungen keine
Schwierigkeiten haben, sie als Konstrukte des menschlichen Geistes
zu akzeptieren, fillt uns dies in religiésen Angelegenheiten nicht ganz
so leicht. Der Gott, an den ich glaube und dem ich mich verdanke, soll
nur ein Bild sein, das ich selbst mir von ihm mache? Schon in der
Theologie hat die Einsicht in die Kontingenz der Symbolisierungen
ihre Grenzen. Jesus Christus kann man stets aufs Neue interpretieren,
aber der Glaube an ihn als Sohn Gottes, der durch seinen Tod die Welt

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Gotterdimmerung

erlgst hat, darf nicht zur Disposition stehen. Wieviel schwerer muss
sich dann erst die religiése Praxis mit diesem Problem tun? Eine der
Auswirkungen dieser Schwierigkeit scheint darin zu bestehen, dass
man immer mehr von konkreten Inhalten absieht — und zwar zuguns-
ten des »allgemein Religiosen« oder zugunsten von emotionalen Er-
fahrungen, denen man dann einen mdglichst vagen Ausdruck ver-
leiht. Diese Tendenz kam bereits in den mystischen Strémungen aller
Hochreligionen zum Tragen. Thre heutige Gestalt findet sie in der so
genannten individuellen »Erlebnis-Religion«, von der auch schon die
Rede war.

Wir schaffen uns eine begriffliche Sicherheit fiir etwas, das im
Flusse ist und sich immer wieder aufs Neue entzieht. Einerseits ist
Religion an Sinnlichkeit sowie an Sprache, Schrift und konkrete
Handlungen gebunden. Andererseits verweisen das Nachdenken iiber
Religion und auch die religiésen Ausdrucksformen selbst darauf, dass
das Gemeinte (»die Transzendenz«) niemals im Gesagten oder Geta-
nen aufgeht — die Mystik der Hochreligionen zeugt davon. Wie jedoch
reagiert Religion auf die Dialektik von Abstraktion und Konkretion,
Universalisierung und Partikularisierung, die ihr einerseits eignet und
deren Gegenstand sie andererseits ist?

In letzter Zeit bindet sich Religion wieder stirker an politische,
ethnische oder gemeinschaftliche Kontexte. Jene Bezugnahmen ver-
leihen dem Religiésen seine geschichtlichen Gestalten (nicht diese
Tatsache an sich, sondern der Plural ist das Problem). Religionen, die
momentan als selbst ernannte Wichter ihrer jeweiligen Tradition auf
sich aufmerksam machen, gelten als modernititsfeindlich. Freilich
selbst aus Modernisierungsprozessen hervorgegangen, geht es ihnen
um die Abwehr der Entwurzelung, Entkérperlichung und Entsinnli-
chung sowie um die Manifestation des Géttlichen. Doch iiberdies
wollen solche »fundamentalistisch« genannten Religionsformen den
Menschen auch eine bestimmte Lebensfithrung vorschreiben, die in
der Regel aus einem Textkanon abgeleitet wird, der allerdings in sei-
ner Eindeutigkeit oft konstruiert ist. Darin besteht der Reduktionis-
mus jeder Konkretion von Religion. Wann immer Fundamentalisten
politisch einflussreich werden, tiben sie ihren Maf3stiben gemif Zen-
sur. Dann steht Objektivierung gegen Objektivierung, Normierung
gegen Normierung, Religion gegen eine im Modus kapitalistischer

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 41

Einebnung der kulturellen Unterschiede verfahrende Globalisierung.
Der Fundamentalismus reagiert auf den Verlust des Traditionellen,
Eindeutigen und Konkreten. Mit einem liberalen Religionsverstindnis
und der Autonomie anderer Bereiche will er sich nicht abfinden. Das
Aufkommen des Fundamentalismus als einer regressiven Konkre-
tionsform des Religiosen und der geschilderte Prozess zunehmender
Reflexion, Abstraktion und Relativierung sind gewissermafien kom-
plementire Vorginge.

Die derzeit wohl bekanntesten Vertreter dieses Typs von Religion
sind die Islamisten, denn sie haben im globalen Mafistab die grofite
Offentlichkeit und die gréRte politische Wirkung. Doch der Funda-
mentalismus ist in allen Weltreligionen zu finden: Im Christentum
existiert er im Milieu der Pietisten und Evangelikalen sowie in ver-
schiedenen charismatischen Gemeinschaften, die sowohl in Europa
und in den USA als auch in Lateinamerika und Asien auf dem Vor-
marsch sind. Im Hinduismus Indiens ist er Resultat eines religiosen
Nationalismus und in dieser Gestalt mafigeblich fur die gewaltsamen
Konflikte mit den indischen Muslimen verantwortlich. Fiir das Juden-
tum ist etwa die Bewegung »Gush Emunim« zu nennen. Zu den
wichtigsten Merkmalen des Fundamentalismus zdhlt der aufleror-
dentlich starke Bezug auf die jeweilige Tradition. Sie wird aber nicht
als eine kulturelle Vorgabe angesehen, die immer wieder neu interpre-
tiert und neu angeeignet werden muss, sondern hat eher den Charak-
ter des unumstoRlich Giiltigen, ein fiir alle Mal Verbiirgten. In den
Buchreligionen kommt diese Auffassung darin zum Ausdruck, dass
die kanonisierten Schriften in ihrer wortwortlichen Bedeutung ver-
standen werden. Des Weiteren werden Religion und Politik als eine
unauflosliche Einheit gesehen. Der Fundamentalismus kann staats-
formig werden und die Gestalt einer Theokratie annehmen, wie es in
Ansitzen nach der Revolution im Iran der Fall war. Er kann sich aber
auch als Bewegung formieren, wie etwa bei den »reconstructionists«
in den USA, die auf biblischer Grundlage einen antidemokratischen
Gottesstaat errichten wollen.

Die dialektischen religiésen Entwicklungen von Abstraktion und
Konkretion stehen in einem Zusammenhang mit der Globalisierung.
Bei ihr kommt es einerseits zu einer tendenziellen Homogenisierung
aller sozialen und kulturellen Praxis. Andererseits aber behaupten sich

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Gotterdimmerung

Traditionen und kulturelle Besonderheiten (oder werden sogar erst
erzeugt), sodass man von den widerstrebenden Vorgingen der Globa-
lisierung und Regionalisierung spricht. Roland Robertson unterschei-
det in diesem Zusammenhang zwischen der Partikularisierung des
Universalismus (die Welt als ein einziger Ort) und der Universalisie-
rung des Partikularismus (jeder Einheit ihre eigene Identitit).

Religionen reagieren auf verschiedene Weise auf die Globalisie-
rung. Die einen wollen sich gegeniiber dem globalen System abgren-
zen und sich dadurch als partikulare Identititen formieren. Hierzu
zihlen die bereits genannten fundamentalistischen Bewegungen.
Andere hingegen setzen eher auf »Welttheologien, die auf die escha-
tologischen Implikationen einer umfassenden Humanitit zielen. Als
Beispiele hierfiir sind etwa die romisch-katholische Kirche und die
verschiedenen Varianten von Befreiungstheologien zu nennen.

Fiir das religiése Dilemma, den widerstrebenden Entwicklungen
von Universalisierung und Partikularisierung ausgesetzt zu sein, gibt
es Peter Beyer zufolge zwei Losungsstrategien: eine liberale und eine
konservative. Die liberale Option verortet Religion zwar im Privaten
und versteht sie als ein Deutungsangebot, das man annehmen oder
ablehnen kann. Doch es werden auch ihre Leistungen im 6ffentlichen
und politischen Bereich betont. Liberal-religiése Organisationen und
Bewegungen und deren Fiihrer sehen es als ihre Aufgabe, sich dafiir
einzusetzen, moglichst alle Menschen an den Giitern der globalen
Gemeinschaft teilhaben zu lassen. Beispiele dafiir sind etwa religios
motivierte Umweltbewegungen oder Bewegungen in Lateinamerika,
die sich an der Befreiungstheologie orientieren. Die konservative
Option setzt den Akzent auf den Bereich des Privaten und auf die
individuelle Integritit im Sinne einer ganzheitlichen Personlichkeit.
Sie bevorzugt die eher traditionalen, gemeinschaftlich orientierten
Gesellschaftsformationen, unterteilt die Welt in »rein« und »unrein,
»wir« und »die anderen« und kann auf diese Weise im Sinne eines
sozio-kulturellen Partikularismus politisch mobilisierend wirken.
Beispiele dafiir sind etwa die »New Christian Right« in den USA,
islamische Bewegungen wihrend der iranischen Revolution und der
neue religiose Zionismus in Israel.

Die Gemeinsambkeit dieser Strategien besteht darin, dass sie beide
auf soziale Bewegungen setzen, die den Graben zwischen privatisier-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 43

ter Funktion von Religion und ihrer Leistung in der &ffentlichen und
politischen Sphire iiberbriicken. Sie tragen dem privaten Charakter
von Religion Rechnung und machen sie zugleich zu einer kulturellen
und politischen Ressource. Daher sind sie in jeder ihrer politischen
Ausrichtungen ein modernes Phinomen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V1 Religion, Politik und Gewalt

Einer der Griinde fiir die Rede von der Riickkehr der Religionen ist die
Tatsache, dass sie in letzter Zeit wieder zu einem politischen Faktor
geworden sind. Vielleicht kommt uns das aber auch nur so vor, weil
wir unsere Aufmerksamkeit allzu lange ausschliefRlich auf die Indivi-
duen-Religion gerichtet haben. Jedenfalls liegt in der Entprivatisierung
eine Gegenbewegung zu jenem Vorgang, den ich oben als Individuali-
sierung beschrieben habe. Neben der Letzteren ist die Politisierung
die zweite Weise der Partikularisierung von Religion als Reaktion auf
Abstraktion und Universalisierung.

Mit der Gegenliufigkeit der Bestrebungen von Abstraktion und
Konkretion oder Universalisierung und Partikularisierung hingt auch
das Konfliktpotenzial von Religionen zusammen. Die Anschlige vom
11. September 2001 haben uns einmal mehr zu Bewusstsein gebracht,
dass Religion ein Konfliktausloser ersten Ranges ist — sowohl in der
Geschichte als auch in der Gegenwart. Mir geht es gewiss nicht da-
rum, Samuel Huntington, Peter Scholl-Latour, Bassam Tibi, Ernest
Gellner und anderen das Wort zu reden — aber Religion ist nun ein-
mal nicht nur friedfertig! In Anbetracht der Friedensbotschaft aller
Weltreligionen drangt sich die Frage auf, warum dem so ist.

Wenn es zu abstrakt wird, neigt Religion dazu, sich gegen dro-
hendes Nivellement mit abgrenzenden Symbolisierungen zu wapp-
nen. Dann entsteht kulturelle und religiose Heteronomie. Religionen
werden konflikttrichtig, wenn sie »ein Aggregatzustand der Kultur [...]
im Zustand ihrer limitistischen Aufriistung« sind, wie Jan Assmann

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Gotterdimmerung

formuliert. Das muss jedoch nicht fiir jede Religion gelten. Die eine
Sorte stellt sich der Heteronomie und hilt Konflikte mit konkurrie-
renden Weltdeutungen und Praktiken aus, die andere beansprucht
eine Deutungs- und Praxishoheit und will entstandene Konflikte »16-
sen«. Es macht keinen Sinn, angesichts des zweiten Falles zu sagen,
Religion werde nur dazu instrumentalisiert, die eigentlichen, nimlich
wirtschaftlichen und politischen Zwecke ideologisch zu kaschieren.
Selbstverstindlich handelt es sich bei den militanten Varianten von
Religion um Regressionen, um die Reduktion kultureller Vielfalt auf
einen vermeintlich authentischen Ursprung: Eine ganz bestimmte
Interpretation einer partikuldren Tradition wird absolut gesetzt. Den-
noch kleiden Analysen dieser Art nur die alte These vom Priesterbe-
trug und die Auffassung von Religion als Opium des Volkes in ein
neues Gewand und bleiben — der »kulturalistischen Wende« in den
Sozialwissenschaften zum Trotz — einer allzu materialistischen Per-
spektive verhaftet. Wir miissen uns daran gewShnen und damit leben
lernen, dass Geld, materieller Wohlstand und die westliche Lebens-
weise nicht allen Menschen dieser Welt als das einzig Erstrebenswerte
erscheint und dass diese »Verweigerung« selbst ein spezifisch moder-
nes Phinomen ist.

Gewiss: Religion ist unter anderem eine ideologische Beminte-
lung fur politische und wirtschaftliche Interessenkonflikte und viel-
leicht das letzte Mittel der vom globalen Kapital gedemiitigten Men-
schen, um ihre Wiirde zu behaupten oder wiederzuerlangen. Es kime
jedoch einer Verharmlosung gleich, wenn man sie auf diese Funktio-
nen beschrinkte. Religion reagiert nicht nur, sie ist auch Akteur. Es
gibt zwar keinen systematischen Zusammenhang zwischen Religion
und Gewalt, aber Religion birgt doch gentigend Sprengkraft. Thr Kon-
fliktpotenzial resultiert daraus, dass es hier um die als universal erach-
tete Wahrheit geht, die zugleich aus einer partikularen Position heraus
vertreten wird. Wenn sich der religise Wahrheitsanspruch mit politi-
scher Macht vereint, handelt es sich um eine hochexplosive und leicht
entziindbare Mischung. So hat etwa das Christentum im Verein mit
den politischen Michten vielen Vélkern seine Heilsgewissheit gewalt-
sam oktroyiert und »im Namen Gottes« Menschen umgebracht oder
versklavt. Und die Inquisitoren des Heiligen Stuhls haben ihre Opfer
in der Gewissheit zu Tode gefoltert, dass es zum Seelenheil der Ge-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Politik und Gewalt | 47

marterten und zum Wohle der Welt geschehe. In diesem Sinne sind
auch die jungsten Terroranschlige islamischer Extremisten zu verste-
hen. Jene sind davon iiberzeugt, dass sie namens und im Auftrag
Allahs handeln und dass ihre Taten somit gerechtfertigt sind. Religio-
se Terroristen sehen sich als Vollstrecker géttlichen Willens.

Der Haltung, sich in einem »heiligen Krieg« zu wihnen, liegt eine
Personlichkeitskonstitution zugrunde, die Carsten Colpe »asketische
Selbstverkiirzung« nennt. Dahinter verbirgt sich »die Kompensation
einer spirituellen Selbstverkleinerung [...]. Denn in eine solche kann
ein Frommer seine Demut umwandeln, um den richtenden Gott
umzustimmen. Dies geschieht, um gerade aus Gottes Macht Gottes
Gunst zu erwerben, ja zu erzwingen. Wenn dann behauptet wird, es
sei Gottes Krieg, zu dem man sich da anschickt, dann fiihrt die Demut
direkt zur theokratischen Anmaflung.« Bernhard von Clairvaux und
Ruhollah Khomeini sind historische Beispiele, Osama Bin Laden und
die Aktivisten des Al-Qaida-Netzwerkes gegenwirtige Reprisentanten
einer solchen Haltung.

Die damit verbundene erhohte Gewaltbereitschaft basiert fiir
Bruce Hoffman auf folgenden Elementen: Religios motivierte Terro-
risten neigen vor allem deshalb zu extremer Gewalt, weil sie ihnen als
ein »heiliger Akt« gilt und weil sie sich aufgrund des Bezugs auf eine
transzendente Dimension nicht in einem ethischen Sinne fur ihre
Taten verantwortlich fithlen — sie handeln eben namens und im Auf-
trag des Géttlichen. Damit hingt auch zusammen, dass sie im Unter-
schied zu rein politisch motivierten Terroristen keine Riicksicht auf
die offentliche Meinung nehmen, sondern ausschlieRlich um ihrer
Gesinnung willen handeln. Zudem stehen religios motivierte Terroris-
ten in Totalopposition zum politischen System, das nicht verandert,
sondern ersetzt werden muss. Und schliellich geht es ihnen nicht um
den groRtmoglichen Nutzen fiir die grofltmogliche Zahl von Men-
schen, sondern sie beschrinken ihre Ziele auf sich selbst und ihre
Glaubensgenossen. So kann der Gewalteinsatz gegen erklirte Feinde
zu einem Selbstzweck werden.

Die soziologische Funktion dieser Haltung besteht darin, eine
(Selbst-)Charismatisierung und (Selbst-)Stigmatisierung der Fiihrer
und Aktivisten zu erzeugen sowie Kimpfer zu mobilisieren. Auch die
religios konnotierte Kriegsheldenideologie basiert auf diesem Mecha-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Gotterddmmerung

nismus. Der Soldat wird glorifiziert, weil er nicht mehr als Individu-
um erscheint, sondern im Dienste Gottes, Allahs, der Nation, der Ehre
oder einer anderen »heiligen Sache« steht. Obwohl die Religionstheo-
rie des franzésischen Philosophen Georges Bataille (18977-1962) nicht
frei von Ideologisierungen von Gewalt ist, entlarvt sie die Haltung des
Kriegshelden als den »plumpesten VorstoR«, mithilfe einer anfingli-
chen Negation der Individualitit die géttliche Ordnung in die Katego-
rie des Individuums einzufiihren. »Um dem gegeniiber, was man
iiberschitzt [namlich die eigene Individualitit, VK], gleichgiiltig zu
sein, um sich dessen, sich fiir nichtig gehalten zu haben, zu rithmen,
braucht es nicht weniger Naivitit — nicht weniger Dummbheit — als
Kraft.«

Das Attribut »heilig« verweist auf eine spezifisch religiése Konno-
tation tiber den gewaltsamen Kampf um 6konomische und politische
Ressourcen hinaus. Der als heilig qualifizierte Krieg fiigt sich Colpe
zufolge »in die Morphologie und Funktion von Phinomenen und
Handlungen, die eindeutig oder mindestens deutlicher religios sind:
mit dem T6ten in die Praxis des Opfers, mit der Emotionalitit in die
wohl archaische Verwandtschaft der Verwirklichungen von Eros und
Thanatos, mit der Strategie in den rituellen Kampf, mit der Unaus-
weichlichkeit in die periodische Wiederholung.«

Colpe sieht die vor allem in der jiingeren Geistesgeschichte und
Gegenwart anzutreffende pathetische Redeweise vom »Heiligen
Krieg« als einen Beleg fiir die These, »daf da, wo niemand mehr an
Gott oder Goétter glaubt, das Heilige nicht mitverschwindet, sondern
um so verfligbarer an Gegebenheiten gebunden wird, denen es frither
Gott oder die Gotter nicht nur zuteilen, sondern auch wieder nehmen
konnten. Der Krieg ist unter diesen Gegebenheiten die massivste.
Entsprechend inhirent ist der affirmativen wie der negativen Rede von
ihm die Suggestion des Verpflichtenden und Normativen, und viel-
leicht findet darin das Heilige heute seine zeitgemife Form.« In die-
sem Sinne beschreibt auch Roger Caillois (1913-1978) den Verinnerli-
chungsprozess des Heiligen als Bestandteil des neuzeitlichen Sikula-
risierungsprozesses: »Wenn das Heilige eher auf das Gewissen als auf
objektives In-Erscheinung-Treten ausgerichtet ist, wenn die innere
Einstellung Vorrang hat vor der Zeremonie, ist jedes duflere Kriterium
ungeniigend. Unter diesen Umstinden ist es nur folgerichtig, daf das

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, Politik und Gewalt | 49

Wort >heilig< auflerhalb des eigentlich religiésen Bereiches als Be-
zeichnung eines hochsten Wertes gebraucht wird, dem sich ein
Mensch ganz und gar verschreibt, dem er Verehrung entgegenbringt
und gegebenfalls sein Leben opfert. [...] Ubrigens nimmt auf Grund
dieser neuen Bedingungen das Heilige offensichtlich neue Formen
an: Es greift beispielsweise in den Bereich der Ethik tiber und verleiht
Begriffen wie Ehrlichkeit, Treue, Gerechtigkeit, Wahrheitsliebe, Ver-
laRlichkeit absoluten Wert. Ein Gegenstand, eine Sache oder ein We-
sen scheinen schon dadurch heilig zu werden, dafl man sie zum
hochsten Zweck erhebt und ihnen sein Leben weiht, das heift, ihnen
seine Zeit und seine Krifte, seine Interessen und seinen Ehrgeiz
widmet, ja notfalls sein Leben opfert.«

In dieser Sichtweise kulminieren die Theorien von Emile Durk-
heim (1858-1917) iiber Talcott Parsons (1902-1979) bis hin zu Jiirgen
Habermas, die Moral im Hinblick auf die gesellschaftliche Integra-
tionsfunktion als Aquivalent oder Sikularisat von Religion betrachten.
Daher kénnen bestimmte Werte und ihre im Extremfall kriegerische
Verteidigung denn auch als »heilig« bezeichnet werden. So manche
»moralische Rechtfertigung« von Kriegen, wie sie unter sikularen
Bedingungen vorkommt, lisst sich religionsgeschichtlich gesehen als
Analogie zur Heiligung eines Krieges verstehen. Um diese Kontinuitit
weifd auch der deutsche Volksmund, wenn er sagt: »Der Zweck heiligt
die Mittel.« Nur so wird erklarlich, warum das Interpretationsangebot
extremistischer Islamisten, man befinde sich in einem Religionskrieg
kosmischen Ausmafles, vonseiten der US-amerikanischen Politik und
Offentlichkeit so leichtfertig aufgenommen wurde. Auf diese Weise
stehen sich die Verteidigung des westlichen Freiheitsverstindnisses
und Lebensstils einerseits und der Kampf fiir Allah andererseits »auf
gleicher Augenhdhe« gegeniiber.

Gewalt kann innerhalb der Religionen eine kathartische, erneu-
ernde, erh6hende und zuweilen sogar erlésende Funktion haben. Reli-
giose und religiés motivierte oder legitimierte Gewalthandlungen
basieren auf der Vorstellung von der Liuterung und Erhshung sowohl
der Titer als auch der Opfer: Der Vollzug von Gewalt wird als Heils-
weg angesehen. Schliefllich wollen auch der Asket und der religios
motivierte Selbstmérder durch Gewalt gegen sich selbst ihr eigenes
Seelenheil erzwingen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Gotterdimmerung

Dartiiber hinaus hat die religionsinterne Gewaltanwendung die
Funktion, Krifte abzuwehren, die das Heil gefihrden kénnen. Bereits
die rituelle Praxis, mythische Gewalt zu vergegenwirtigen, dient dazu,
die durch bése Michte bedrohte oder zerstérte Ordnung wiederherzu-
stellen. Wenn sich das Bése in bestimmten Menschen manifestiert,
werden sie verfolgt und vernichtet — so im Falle der Hexen, Ketzer,
Hiretiker und Unglidubigen. Schlieflich kann der Kampf gegen das
Bose zu Angriffskriegen und zur Unterwerfung fremder Kulturen
fithren. Im Falle der Beteiligung von Religion an der Eskalation von
Gewalt ist sie zwar stets nur ein Faktor unter anderen, doch scheint sie
besonders geeignet zu sein, Aggressivitit und Gewaltbereitschaft zu
steigern — und zwar aufgrund des »symbolischen Mehrwerts«, den
»profane« Motivationslagen und Zwecke durch ihre Heiligung erhal-
ten. In der Religion geht es ums Ganze und Absolute, und wenn sie
inhaltlich bestimmt auftritt, liegt es gerade deshalb in ihren Moglich-
keiten, intolerant zu sein. Diese Auswiichse sind allerdings nicht
weniger aggressiv als etwa jene von Wirtschaft und Politik unter globa-
len Bedingungen. Die humane Chance, die in religiosen Weltsichten
liegt: dass nimlich in jedem einzelnen Menschen die Transzendenz
aufscheint, dass der Mensch also nicht im instrumentellen Verfiigen
aufgeht, sondern ein zweckfreies Wesen ist — diese Chance musste
und muss immer wieder gegen gewalttitige Reaktionen herausgestellt
werden, die der Religion selbst eigen sind.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI Religion, religionsaffine Themen

und Sakralisierung

Bei unserer Suche nach Religion stofien wir auf eine ganze Reihe von
widerstrebenden Vorgingen und Aporien — auf Abstraktion und Kon-
kretion, Verfliichtigung und Verfestigung, Instrumentalisierung und
Selbstbehauptung, Individualisierung und Politisierung. Das macht es
uns nicht gerade leichter. Und auch in der Suche selbst liegen Prob-
leme: Sie ist entweder Ausdruck davon, dass man etwas fiir verloren
oder noch nicht (vollstindig) verwirklicht hilt. Oder es geht darum,
etwas aufzuspiiren, das man nicht mehr klar erkennt, weil es sich
veridndert hat. Warum soll sich alles wandeln kénnen, nur die Religion
nicht? Wenn Religion versucht, authentisch zu sein, wenn sie das,
worauf sie zielt, ausfindig machen und benennen und seiner habhaft
werden will, nimmt sie leicht einen verhirteten und regressiven Cha-
rakter an. Verfliichtigt sie sich hingegen in die geistigen Sphiren des
abstrakten Begriffs oder in die gefithlsmifige Diffusitit, so trigt sie
damit zu ihrem Identititsverlust und letztlich gar zu ihrem eigenen
Verschwinden bei. Dazwischen liegen die angestrengten und kiinstli-
chen Versuche, Religion zu »inszenieren«.

Um zu verstehen, warum Religion derart verschiedene Gestalten
annehmen kann, ist es notwendig, sie von anderen Gegenstinden zu
unterscheiden — schliefllich sollte man wissen, wovon die Rede ist.
Wir kommen also nicht umbhin, einen Schnitt zu machen. Zugleich
muss man unterstellen, dass die Sache immer dieselbe sei — sowohl

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Gotterdimmerung

geschichtlich als auch im Vergleich gegenwirtiger Kulturen. Ich bin
mir selbstverstindlich dariiber im Klaren, dass solches Analysieren
der Religion gegeniiber unangemessen ist, weil es sie zergliedert und
ihrer Integritit beraubt. Aber ohne Analyse ist nun einmal keine
Erkenntnis zu haben, und um zu erkennen, miussen kategoriale Bre-
schen ins Dickicht der empirischen Wirklichkeit geschlagen werden.
Der Schnitt, den ich machen méchte, unterscheidet Religion zum
einen von Phinomenen, die noch nicht religiés sind, sich aber zur
Religion formen kénnen, und zum anderen von der Aufladung nicht-
religioser Sachverhalte mit religiésen Sinngehalten. Zunichst aber zur
Frage, was Religion ausmacht.

Die Welt ist bekanntlich zeichenhaft verfasst, also durch Verweise
strukturiert. Jeder Mensch weifs, dass hier nicht dort und heute nicht
morgen oder gestern, dass er nicht der andere und seine Umgebung
nicht Teil von ihm ist. Dennoch versuchen wir, die Erfahrung des
Getrenntseins durch Symbolisierungen gleichsam zu iiberbriicken.
Die Reichweite solcher Verweise ist sehr verschieden. So kann sich
»dort« auf ein anderes Zimmer in meiner Wohnung oder auf das
Paradies im Jenseits beziehen, und mit »Zukunft« kann sowohl die
nichste Woche als auch der Jiingste Tag gemeint sein. Die Verweise
unterscheiden sich aber nicht nur durch ihre Reichweite und ihre
Symbolisierungen, sondern auch durch ihren Grad an Evidenz. Wenn
zwei Menschen vereinbaren, sich am nichsten Tag zu einer bestimm-
ten Uhrzeit an einem bestimmten Ort zu treffen, handelt es sich um
leicht nachvollziehbare Angaben. Die Verabredung beruht auf einer
sozialen Zeit und einem sozialen Raum. Wenn aber jemand sagt,
seine Zukunft liege in Gottes Hand und er hoffe, nach seinem Tod ins
Paradies einzugehen, so ist das keineswegs evident, sondern eben eine
Glaubenssache. Selbstverstindlich kann diese Aussage von anderen
geteilt werden, denn auch die sprachlichen Ausdriicke »Gottes Hand«
und »Paradies« sind soziale Zeichen. Aber sie sind eben nicht von
derselben Evidenz wie Alltagszeichen. Thomas Luckmann hat vorge-
schlagen, in diesem Zusammenhang zwischen kleinen, mittleren und
groflen Transzendenzen zu unterscheiden. Kleine und mittlere Trans-
zendenzen beziehen sich zwar auf etwas Abwesendes, aber doch
rational Erwartbares. Groe Transzendenzen hingegen haben es mit
dem die Wahrnehmung und das sinnlich Wahrnehmbare prinzipiell

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 53

Ubersteigenden, mit dem Unvertrauten, Uberraschenden und Aufler-
gewohnlichen zu tun. Sie bezeichnen Erfahrungen, die etwa im
Traum, beim Meditieren oder in der Ekstase gemacht werden und
eine aufleralltigliche Wirklichkeit betreffen. Und hier kommt Religion
ins Spiel.

Religion hat es stets mit der kategorialen Differenz von Imma-
nenz und Transzendenz zu tun. Die Kontrastformen sind variabel, der
Kontrast selbst ist absolut und universal. Transzendenz ist hier nicht
nur in einem christlichen, sondern in einem eher formalen Sinne zu
verstehen und meint das, was unvertraut und mit bewihrten Mitteln
nicht zu begreifen und nicht zu interpretieren ist. Selbstverstindlich
ist Transzendenz nicht bloRe Abwesenheit, sonst hitten wir ja nicht
einmal eine dunkle Ahnung von ihr. Sie »zeigt« sich vielmehr im
Vertrauten, Gewohnten und Verstandenen und bringt uns dann das
Unvertraute am Vertrauten, das Ungewohnte am Gewohnten und das
Unverstandene am Verstandenen zu Bewusstsein. Sie kann sich am
Kosmos, an der Natur, an Gegenstinden oder an der sozialen Mitwelt
festmachen. Sie kann die Form einer Augenblickserfahrung, einer den
Alltag grundierenden Frommigkeit, einer rituellen Praxis, einer be-
sonderen Lebensfithrung oder auch eines festen Systems von Glau-
benssitzen annehmen. Der Schamane, der in ritueller Ekstase eine
Reise ins Jenseits macht, um Erkenntnisse tiber das Diesseits oder die
Fihigkeit der Krankenheilung zu erlangen; das Ringen christlicher
Theologen um die Frage, wie das Verhiltnis zwischen Gottvater, sei-
nem Sohn Jesus Christus und dem Heiligen Geist zu bestimmen sei;
das funfmal tiglich gesprochene Gebet des Muslimen gen Mekka; das
Thorastudium des frommen Juden; der sonntigliche Gottesdienstbe-
such eines Christen; die asketischen Praktiken der hinduistischen
Sadhus; das Streben der Puritaner, ein gottgemifles Leben zu fithren
— das alles sind Versuche, die Transzendenz zu symbolisieren und
handhabbar zu machen. Wann immer sich ein solcher Verweis auf
Transzendenz im Immanenten ergibt, entsteht Religion. Dinge, Er-
eignisse oder Handlungen werden heilig, sobald der Mensch sie dem
gewohnlichen Gebrauch entzieht und ihnen eine transzendierende
Bedeutung zuschreibt.

Erst vor diesem Hintergrund wird verstindlich, warum die religio-
se Sprache so metaphorisch, gleichnishaft und allegorisch ist. Jenes

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Gotterdimmerung

Bildliche und Ubertragene hingt damit zusammen, dass das Trans-
zendente (das »Abwesende«) nicht mitteilbar ist und daher mit im-
manenten (»anwesenden«) Mitteln bezeichnet werden muss. Durch
den tropischen Charakter religiser Sprache und Handlungen werden
zum Beispiel Erfahrungen, die aufgrund ihrer Neu- oder Andersartig-
keit mit herkdmmlichen Schemata nicht zu begreifen sind, unter Be-
zugnahme auf Bekanntes verstehbar gemacht. Auf diese Weise wird
Unvertrautes in Vertrautes iibersetzt. Religiése Sprache und Hand-
lungen zeichnen sich durch ein eigentiimliches Wechselspiel von
Erweiterung und Einschrinkung aus. Sie erzeugen Sinniiberschiisse,
die den Sinn der Alltagssprache »transzendieren« und der Deckung
und Kontrolle durch das sinnliche Wahrnehmen weitgehend entzogen
sind. Um aber mitteilbar und verstindlich zu sein, miissen sie einge-
schrinkt werden. Das geschieht etwa durch sozial geregelte Divina-
tionspraktiken, die bestimmte Gegenstinde, Zeiten und Orte als »hei-
lig« qualifizieren; durch die Festlegung auf ganz besondere Symbole;
durch die Ausbildung von Sprachmustern, Mythen und Texten und
ihre Kanonisierung (Bibel, Talmud, Koran); und nicht zuletzt durch
rituelle Handlungen, Dogmen und Ethiken. Solche Einschrinkungen
von Sinniiberschiissen, durch die zugleich Tradition und Gedichtnis
ausgebildet werden, stellen die erste Form der Institutionalisierung
von Religion dar.

Paradoxerweise lassen diese Formen der Einschrinkung religioser
Kommunikation, die ja der Bearbeitung von Kontingenz dienen soll,
die Kontingenz aber erst sichtbar werden — denn andere Religionen
machen es schlieflich anders. Auflerdem sind jene Einschrinkungen
kontextgebunden und fithren zu semantischen Verfestigungen, die
dann mit den gesellschaftlichen und kulturellen Entwicklungen und
verdnderten Rezeptionsbedingungen nicht mehr vereinbar sind. Aus
diesen Griinden kommt es immer wieder zu Erweiterungen der Sinn-
iiberschiisse, das heifft zur Bildung neuer Metaphern, Symbole,
Sprachmuster und Texte. Dies kann die Verfliichtigung inhaltlich
bestimmter Religionen bewirken, aber auch bestehende Formen
reformieren oder neue hervorbringen. Durch die Unterscheidung
zwischen Transzendenz und Immanenz wird also ersichtlich, warum
sich religiose Inhalte und Formen verindern kénnen. Transzendenz
kann eben auf sehr verschiedene Weisen symbolisiert werden. Ver-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 55

antwortlich fiir solche Veranderungen sind etwa kulturelle und gesell-
schaftliche Umbriiche, historische Entwicklungen, individuelle und
kollektive Leidenserfahrungen oder die stetig zunehmenden Gele-
genheiten, Bewusstseinszustinde und Befindlichkeiten zum Gegen-
stand gesellschaftlicher Kommunikation zu machen.

Wie die Politik, die Wirtschaft oder die Kunst die ganze Welt unter
politischen, 6konomischen oder isthetischen Aspekten betrachtet, so
interpretiert die Religion sie eben unter religiosen Gesichtspunkten.
Wann immer Sachverhalte erfolgreich vor dem Hintergrund der Un-
terscheidung von Immanenz und Transzendenz thematisiert werden,
handelt es sich um Religion. Erfolg ist dabei an das Kriterium gebun-
den, dass sich religiése Weltdeutungen von anderen unterscheiden
und als solche identifizieren lassen. Es gibt allerdings sehr wohl The-
men, die eine religiése Deutung in besonderer Weise nahe legen. Da
sie Potenziale fiir Religion bergen, ohne selbst schon Religion zu sein,
mochte ich hier von »religionsaffinen« Themen sprechen — wobei »Af-
finitit« nicht im etymologisch engen Sinne von Verwandtschaft oder
Ahnlichkeit gemeint ist, sondern im Sinne von Anziehungskraft. Reli-
gionsaffine Themen sind solche, die Religion anziehen oder nahe
legen, aber noch nicht religiés sind.

Zu den wichtigsten religionsaffinen Themen gehoren biographi-
sche und kollektive Krisensituationen und natiirlich der Tod. Aufier-
dem sind auch manche Formen der Vergemeinschaftung religionsaf-
fin, nimlich dann, wenn es um den Ausgleich von Nihe und Distanz
geht — also vor allem in Intimverhiltnissen. Vertrauen, Glauben,
Schenken, Verzeihen und Versohnen koénnen als religionsaffine sozia-
le Beziehungsformen begriffen werden, weil sie die ganze Person der
an den Interaktionen Beteiligten (inklusive ihrer mitgeteilten Befind-
lichkeiten) betreffen und zugleich elementare Sozialisierungsformen
darstellen. Aus diesem Grunde konnte die Romantik den geliebten
Menschen mit Attributen des Géttlichen versehen. Hier haben wir es
mit dem erfolgreichen Zusammenspiel von Vergemeinschaftung und
Individuation zu tun, in deren Thematisierung und symbolischer
Vermittlung eine der zentralen Aufgaben moderner Religion liegt.

Sowohl von Religion als auch von Potenzialen fiir Religion sind
Vorginge zu unterscheiden, in denen andere gesellschaftliche Berei-
che auf religiése Themen zuriickgreifen. So nimmt etwa die Wirt-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Gotterdimmerung

schaft wahr, dass man mit Religion auch Geld verdienen kann — zum
Beispiel durch den Verkauf von Devotionalien oder dadurch, dass
religiése Sinngehalte benutzt werden, um bestimmten Waren »Kult-
charakter« zu verleihen. In der Regel geht es dabei jedoch ausschlief-
lich um ckonomische Rationalitit. Die Politik begreift, dass mit Reli-
gion auch Stimmen zu fangen sind — zum Beispiel durch ein 6ffentli-
ches Bekenntnis eines Politikers zu einer Religion oder dadurch, dass
ein politisches Programm einen Bezug zu religiésen Uberzeugungen
enthilt. Doch hier handelt es sich nicht um religiése Praxis, sondern
um politische Rationalitit. Oder die Medien greifen Religion als ein
Thema auf, mit dem sich die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit er-
langen lisst. Wenn dann jedoch tiber Religion berichtet wird, so han-
delt es sich um die Vermittlung von Informationen und nicht um
religiose Praxis. Auch die Kunst kann auf religiose Motive rekurrieren.
Dies tut sie allerdings dsthetischer Kriterien wegen und nicht, um
religiés zu kommunizieren.

Bestimmte Praxisformen kénnen aufgrund von Leerstellen, Defi-
ziten und Aporien entweder auf religiése Sinngehalte Bezug nehmen
oder Anlass zu religiosen Deutungen geben. Das ist jedoch nicht das-
selbe. So bietet etwa die nachgerade magisch als religiés beschworene
Werbung — das vermeintlich letzte religiése Residuum in der sikulari-
sierten Gesellschaft — in der Tat Potenziale fiir Religion. Durch sie
konnen beispielsweise Theodizeefragen akut werden — etwa dann,
wenn sich Sozialhilfeempfinger fragen, warum sie an der schénen
neuen Warenwelt nicht teilhaben diirfen. Aber um religiése Kontin-
genzbewiltigung handelt es sich dabei noch lange nicht — wohl eher
um ihr Gegenteil. Auch schicken sich die in der Werbung als zeitge-
mif propagierten »lifestyles« an, die Nachfolge einer ehemals religiocs
begriindeten ethischen Lebensfithrung anzutreten. Doch helfen solche
»Askeseformen« gesteigerten Konsums kaum dabei, die allen Erlo-
sungsreligionen inhirente Aufgabe der ethischen Bewihrung zu
bearbeiten. Und die angeblich ikonenhafte Aura mancher Produkte
mag einem sensiblen Gemiit eine Ahnung davon geben, was der gott-
liche Abglanz in religioser Praxis bedeutet. Dennoch zielt sie nicht auf
Frommigkeit. Die vermeintlich religiose Produktaura stellt weniger
ein Fenster zum Himmel als vielmehr ein geschicktes Instrument der
Verkaufsforderung dar.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 57

All das richtet sich nicht etwa kulturkritisch gegen Wirtschaft und
Werbung — sie tun nur das, was in ihrer Eigenlogik liegt. Mir geht es
auch nicht darum, den Verfall religiésen Ernstes zu beklagen und
mich fiir das »eigentlich Religitse« einzusetzen. Ich méchte vielmehr
fiir analytische Trennschirfe sorgen und richte mich insofern gegen
Aquivokationen und terminologische Inflationierungen, die fiir die
zunehmende Diffusitit des Religionsbegriffs verantwortlich sind oder
sie zumindest férdern. Derlei Qualifizierungen von sozialen Phino-
menen als »religiése« erfolgen in den Medien, im Rahmen kultur-
diagnostischer Diskurse und nicht zuletzt in der Wissenschaft. Man-
gels Masse oder weil sie traditionelle Religion fiir langweilig halten,
kaprizieren sich manche Religionsforscher auf vermeintlich religiose
Sachverhalte, die sie erst in ihren Interpretationen mit religiosen Wei-
hen ausstatten.

Dass andere Bereiche auf religiose Sinngehalte zuriickgreifen, ist
sicher erklirungsbediirftig. Doch solche »Ubergriffe« beschrinken
sich nicht allein auf Religion. So thematisiert die Wirtschaft etwa auch
politische Sachverhalte und bezieht sie in ihr Kalkiil ein — aber nicht,
um Politik zu machen, sondern um ihre Gewinnerwartungen besser
einschitzen zu kénnen. Umgekehrt reagiert die Politik auf Vorgange
in der Wirtschaft und macht diese zu threm Gegenstand — aber nicht,
um Gewinne zu erzielen, sondern um Machtprozesse zu steuern. Und
die Kunst bezieht sich nicht nur auf Kunst, sondern auch auf politi-
sche und wirtschaftliche Sachverhalte — aber nicht, um Macht zu er-
langen oder Gewinne zu erzielen, sondern um Politik und Wirtschaft
unter isthetischen Gesichtspunkten zu verfremden: Andy Warhol
(1942-1987) und seine Darstellungen von Cambell’s Suppendosen
sind ein gutes Beispiel dafiir.

Wenn sich Wirtschaft, Politik oder Kunst auf religiose Sinngehalte
beziehen, so tun sie das nicht der religiosen Weltdeutung wegen. Um
solche Vorginge von Religion unterscheiden zu konnen, schlage ich
vor, sie als »Sakralisierungen« zu bezeichnen. Darunter verstehe ich
jene Prozesse, in denen sich bestimmte gesellschaftliche Bereiche
zwar mit religiosen Sinngehalten aufladen, aber trotzdem innerhalb
ihrer eigenen Rationalitit verbleiben. Anders als die Religion, die auf
der Unterscheidung zwischen Immanenz und Transzendenz basiert
und so die gesamte Realitit verdoppelt, auratisiert und verfremdet die

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Gotterdimmerung

Sakralisierung etwas, das jedoch Gegenstand nicht-religiser Bereiche
bleibt. Die jeweilige Rationalitit — etwa die wirtschaftliche, die politi-
sche oder die kiinstlerische — reichert sich lediglich mit religiésen
Sinngehalten an. Der Unterschied zwischen Sakralisierung und genu-
iner Religion besteht in der Handhabe der Unterscheidung von Im-
manenz und Transzendenz. Sakralisierung verdeckt sie und stellt eine
Identitit im Sakralen her. In der religiosen Deutung hingegen ist die
Transzendenz eine universale Verweisungsstruktur, von der aus alles
Immanente in ein anderes Licht geriickt wird.

Die Griinde fiir Sakralisierungen kénnen sehr verschieden sein. Je
weniger Religion in der Lage ist, religionsaffine Themen religios zu
deuten, desto eher kommt es zu Sakralisierungen. Wenn ein »Vaku-
um religiéser Deutung« entsteht, kann trotzdem das Beduirfnis nach
dem bleiben, was Religion zu leisten imstande ist — etwa nach starken
Wertungen und Bindungen, die andere Bereiche nicht erbringen kén-
nen. So hat etwa die Politik das Problem, dass auch durch demokrati-
sche Legitimation in Herrschaft {iberfithrte Macht kontingent bleibt.
Die Letztbegriindung politischer Entscheidungen und die Herstellung
ihrer notwendigen Affirmations- und Bindungskraft scheint ihr im-
mer schwerer zu fallen. Daher kommt es zu Aufladungen von Politik
mit religiosen Sinngehalten, beispielsweise in Form der Zivilreligion.
In der Kunst neigt man zu Sakralisierungen, wenn der selbst erzeugte
Innovationsdruck zur Produktions- und Rezeptionsbeliebigkeit fithrt
(»Das soll Kunst sein? Kann ich auch!«). Die Kunstreligion auratisiert
Kunstwerke und versieht deren Aussagen mit einem unbedingten
Geltungsanspruch. In der Wirtschaft kommt es zu Sakralisierungen,
wenn die Nachfrage nachlisst und Kaufanreize geschaffen werden
miissen. In all diesen Bereichen werden Heilsversprechen gemacht —
eingeldst werden kénnen sie jedoch nur von religiésen Deutungen.

Nun ist es allerdings nicht so, dass Religion von Sakralisierungen
verschont bliebe — auch sie unterliegt der Tendenz, an konkreten
sprachlichen Symbolen, Gegenstinden und Handlungen zu verhaften
und das Bezeichnende (das immanent Bestimmte) mit dem Bezeich-
neten (der unverfiigbaren Transzendenz) zu identifizieren. Allianzen
zwischen Religion und Politik, Wirtschaft oder Kunst kénnen auch
vonseiten der Religion eingegangen werden. Das macht die von mir
angemahnte Unterscheidung zwischen Religion und Auratisierungen

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 59

von nicht-religiésen Sachverhalten mit religiosen Sinngehalten zwar
schwieriger, aber nicht unmdoglich. Der Unterschied zwischen religis-
sen und nicht-religiosen Sakralisierungen besteht darin, dass die
Letzteren anders als religids bestimmte Sachverhalte religics aufladen,
ohne von der nicht-religiésen Bestimmung abzusehen. Bei religiosen
Sakralisierungen hingegen handelt es sich um die politische oder
anderweitige Anreicherung von religiés bestimmten Sachverhalten,
ohne auf diese religiése Bestimmung zu verzichten.

Letzten Endes geht es der Religion darum, in der unbestimmba-
ren und unverfiigbaren Transzendenz aufzugehen. Sie erhebt nicht
nur Anspruch auf den Horizont aller Horizonte, sondern will sogar
die Differenz von Perspektive und Horizont hinter sich lassen. Das
wiirde jedoch ihrer Auflésung gleichkommen. Dann hitte sie es nim-
lich ausschlieflich mit dem Unsagbaren und Unerfahrbaren zu tun,
sodass die letzte Konsequenz nicht nur Schweigen, sondern auch der
Verzicht auf jegliche Wahrnehmung wire. Solange es Religion gibt,
bleibt sie auf symbolische Konkretionen angewiesen. Und diese kon-
nen etwa die religiose Sakralisierung des Ich oder die Sakralisierung
der Politik — sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Religion — nach
sich ziehen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI Religion und Moderne

Bei meinen Ausfithrungen zum Abstraktionsprozess von Religion bin
ich selbst abstrakt geworden. Das ist jedoch unvermeidlich. Die Skizze
der Reaktionen auf die Veridnderungen im religiésen Feld (Sozialtech-
nologie, Wiederverzauberung, Instrumentalisierung und Sakralisie-
rung) zeigt, dass wir auf eine prizise Bestimmung von Religion nicht
verzichten kénnen. Thre Verfliichtigung, Verfestigung und natiirlich
erst recht ihre Diffundierung oder Vermischung mit anderen Berei-
chen lassen sich nur auf diese Weise analysieren. Denn was diffun-
diert, muss vorher distinkt gewesen sein, und was sich vermischt,
muss irgendwann als ein Isoliertes Bestand gehabt haben. Hinter den
in der abendlindischen Geistesgeschichte angelegten Prozess der
Generalisierung von Religion gibt es kein Zurtick. Deshalb tun sich
auch alle gegenwirtigen Konkretions- und Vereindeutigungsversuche
schwer.

Andererseits haben meine Uberlegungen zum Reflexions- und
Abstraktionsprozess von Religion aber auch deutlich gemacht, dass
Religion auf Konkretion und Vereindeutigung angewiesen bleibt. Und
sogar ihre begriffliche Erfassung kann von konkreten Inhalten nicht
absehen. Das wusste bereits Immanuel Kant: »Gedanken ohne Inhalt
sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind.« Eine blof} formale
Bestimmung von Religion gentigt also keinesfalls. Aber wie soll man
konkrete Symbolisierungen zu Hilfe nehmen, wenn sich die religio-
sen Inhalte entleert zu haben scheinen, wenn sie zwischen Verfliissi-
gung und Verhirtung changieren und nicht einmal mehr im Ruck-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Gotterdimmerung

griff auf traditionelle Vorgaben auszumachen sind? Da ist es vielleicht
hilfreich, die Suche nach Religion von der Seite der Moderne aus an-
zugehen.

Gegentiber fritheren Epochen lidsst sich die Moderne grundsitz-
lich mit drei Stichworten kennzeichnen: Kontingenz, Autonomie und
Zweckrationalitit. Auf den ersten Blick scheint die Begriffsrelation
von Autonomie und Kontingenz auf einer Schieflage zu beruhen. Der
Gegensatz zu Autonomie ist Fremdbestimmung oder Unmiindigkeit,
der zu Kontingenz eher Notwendigkeit. Doch bei niherem Hinsehen
macht das Begriffspaar Autonomie und Kontingenz durchaus Sinn.
Schlieflich gilt es, der hereinbrechenden Kontingenz auf autonome
Weise zu begegnen und sie durch den vermittelnden Begriff der Frei-
heit in Selbstbestimmung zu iiberfihren. Das wussten bereits die
Epikureer und Stoiker vor 2000 Jahren, die in diesem Kontext von
Autarkie sprachen. Zu Beginn der Moderne sollte Kant dann sagen,
dass Freiheit die Einsicht in die Notwendigkeit sei. Demnach wird die
Alternative zwischen Kontingenz und Notwendigkeit durch das Auto-
nomiekonzept unterlaufen.

Damit tut sich jedoch eine neue begriffliche Schieflage auf, nim-
lich die zwischen Freiheit und Zweckrationalitit. Freiheit verwirklicht
sich in Selbstbestimmung, aber Zweckrationalitit kann sich von
ihrem absichtsvollen Einsatz 16sen und eine Eigendynamik entfalten,
die den unpersonlichen Sachzwang hervorbringt. Diese Schieflage
wird durch die Risikoabwigung unterlaufen. »Risiko« {ibersetzt die
schiere Gefahr in Abwigbarkeiten. Entscheidungen auf der Basis von
Risikoabwigungen vermitteln gleichsam zwischen Autonomie und
Zweckrationalitit. So funktioniert etwa ein grofler Teil der technisch
verwalteten Welt. Und auch die Lebensfiihrung des Einzelnen richtet
sich an der Abwigung von Risiken aus oder wird zumindest daran
gemessen. Ein »gelingendes Leben« priift verschiedene »Optionen«
und realisiert dann jene, die am ehesten Erfolg verspricht. Das Leben
wird nicht einfach gelebt, sondern unterliegt der »Lebensplanung«.
Bei dieser Haltung geht es zwar nicht mehr um die blofe Abwigung
von angestrebtem Zweck und einzusetzenden Mitteln — das Risiko
liegt ja gerade in der Unsicherheit, andernfalls handelte es sich um
pures Kalkiil -, sie bleibt jedoch der Zweckrationalitit verpflichtet.

Was tun wir aber, wenn Autonomie und Zweckrationalitit nicht in

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Moderne | 63

Ubereinstimmung zu bringen sind? Selbstbestimmung und Bindung
an duflere Zwecke sind zwar insofern korrelative Begriffe, als sich
empirische Freiheit immer erst durch Selbstbeschrinkung — und
damit diesseits einer selbst gesetzten Grenze — konstituiert. Doch in
welchem Verhiltnis steht der Freiheitsbegriff zum Jenseitigen dieser
Grenze? Wo endet die Verantwortlichkeit des Individuums fiir seine
Handlungen? Das autonome Subjekt kann seine Absichten nicht
immer mit seinem Handeln in Deckung bringen. Sein Wollen wird
zuweilen auch durch unpersénliche, mechanische Krifte bestimmt.
Dann findet das Ich keinen Ausdruck darin und trigt auch keine
Verantwortung dafiir, wie Georg Simmel vermerkt. In der Moderne
folgen die differenzierten Zweckreihen ihren eigenen Gesetzen, und
die Menschen gehorchen oft nur noch Sachzwingen. Wie steht es da
um ihre Verantwortlichkeit?

Dass die Moderne sich ausschliefllich auf die tiber Risikoabwa-
gung vermittelte Zweckrationalitit verlisst, ist schon armselig genug.
Doch indem sie sich auf die »instrumentelle Vernunft« beschrinkt,
verstrickt sie sich iberdies in unauflésbare Aporien. Sie verfiigt aller-
dings auch iiber die Mittel, sich vor dieser Gefahr zu schiitzen. Seit
ihrem Aufkommen hat die Moderne das von der Aufklirung und
Romantik {ibernommene »Reich der Zweckfreiheit« im Gepack. Dafiir
waren klassischerweise die beiden »expressiven Weltformungen«
Religion und Kunst sowie die Moral (in ihrer kantischen und neuhu-
manistischen Fassung) zustindig. Bereits in der frithen Moderne
wusste man, dass der Mensch das notwendigerweise zweckfreie
Wohlgefallen an einem Gegenstand — seinerseits die wesentliche
Bedingung fiir Moralitdt — allein durch die beiden Anschauungs- und
Erfahrungsmodi von Asthetik und Religiositit entwickeln und bewah-
ren kann. Wilhelm von Humboldt (1767-1835) formulierte das folgen-
dermaflen: »Ohne das Schone fehlte dem Menschen die Liebe der
Dinge um ihrer selbst willen; ohne das Erhabene der Gehorsam, wel-
cher jede Belohnung verschmiht und niedrige Furcht nicht kennt.«
Wenn die instrumentelle Vernunft die Religion verdringt oder gar fiir
ihre Zwecke vereinnahmt, bringt sich die Moderne nicht nur um ihre
eigenen Moglichkeiten, sondern verfingt sich zudem in den Fallstri-
cken einer reduzierten Rationalitit.

Selbstverstindlich l4sst sich mit der Perspektive der Zweckfreiheit

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

G4 | Gotterdimmerung

keine Politik machen, keine Welt verwalten, keine Karriere planen und
kein Geld verdienen. Aber man muss kein »Miesmacher« sein, um die
Grenzen des Machbaren zu erkennen. Schon Georg Simmel hat da-
rauf aufmerksam gemacht, dass die zur Erreichung eines Zweckes
eingesetzten Mittel auch zu »Selbstzwecken« werden kénnen. So stre-
ben etwa viele Politiker nach Macht, um politische Veridnderungen
herbeizufithren. Doch haben sie die Macht erst einmal in den Hin-
den, sorgen sie sich nur noch um deren Erhalt. Oder einem jungen
Familienvater geht es anfangs bei seiner Berufsplanung nur darum,
iiber ein ausreichendes Einkommen zu verfiigen, um den Seinen ein
gutes Leben zu erméglichen. Doch im Laufe der Zeit findet er solchen
Gefallen daran, die Karriereleiter emporzuklimmen, dass er immer
mebhr arbeitet und Frau und Kinder kaum noch sieht.

Hier geht es jedoch nicht allein um das prekire oder pervertierba-
re Verhiltnis zwischen angestrebtem Zweck und eingesetzten Mitteln,
sondern auch um die Grenzen dieses Zweck/Mittel-Denkens selbst.
Von Nietzsches Ausruf »Lebe gefihrlich!« und seiner Okonomie des
Verschwendens ist die Risikoabwigung von Optionen weit entfernt.
Ernst Bloch (1885-1977) sah das Motiv utopischen Denkens darin, ins
Gelingen verliebt zu sein. Doch bereits Martin Buber (1878-1965)
wusste, dass Erfolg kein Name Gottes ist. Jenseits der Grenze von
Zweckrationalitit und instrumenteller Vernunft stellt sich die Frage,
wie wir mit Nichtwissen, mit Unsicherheit, mit Ambivalenzen und
mit Uneindeutigkeiten umgehen. Je mehr sich die Moderne auf das
»Machbare« beschrinkt, desto mehr verfillt sie dem Kontrollwahn.
Und damit gehen sozialtechnologische Allmachtsphantasien einher,
die das Gegenteil einer Orientierung am Gemeinwohl hervorbringen.
Am Ende dieser Entwicklung steht dann entweder die Hybris einer
sich universal wihnenden Vernunft oder aber ein verfahrensmifiger
(burokratischer und/oder politischer) Dezisionismus.

Vor diesem Hintergrund wird auch das Phinomen der »Krise«
lediglich als ein Problem der mangelnden Kontrolle verstanden. Die
Antwort darauf lautet dann »Krisenmanagement«. Religion dagegen
will eventuelle Krisen weder dezisionistisch noch im Riickgriff auf
eine rationale Regel »losen«, sondern verwirft die falsche Alternative
von rationaler Planbarkeit und bloer Willkiir. Thre Moglichkeiten
liegen jenseits von Machbarkeit oder Kontrollverlust. Aufgrund ihres

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Moderne | G5

besonderen Verhiltnisses zur Welt hat sie es in ihrem Zentrum mit
Grenziiberschreitungen zu tun — solchen zwischen Innen und Auflen,
Abhingigkeit und Freiheit, Werden und Sein, Prozess und Form,
Ordnung und Unordnung, Gefiihl und Gedanke, sinnlicher Anschau-
ung und abstraktem Begriff, Handeln und Nicht-Handeln, Absicht
und Zufall und dergleichen mehr. Religion tiberschreitet diese Gren-
zen und unterlduft sie zugleich. Thr besonderer Umgang mit Mehr-
und Uneindeutigkeiten soll im Folgenden anhand der drei Dimensio-
nen menschlicher Existenz (Erfahren, Denken und Handeln) aufge-
zeigt werden. Wenn die Moderne schon meint, Religion sei kein Teil
von ihr, dann wiirde sie wenigstens gut daran tun, von der Religion zu
lernen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX Religion und Erfahrung

Was wir erleben, sagt uns noch nichts, sondern bleibt gleichsam in der
Schwebe. Erst wenn wir den sinnlichen Eindruck mit Sinn versehen,
wird Erfahrung daraus. Eine von vielen solcher Deutungsmdoglichkei-
ten ist die religiése. Wenn wir etwa eine diffuse Befindlichkeit so aus-
legen, dass wir nicht mehr weiter wissen, in einer Sackgasse stecken
oder gar am Ende sind, wird unser Bewusstsein offen fiir religiose
Erfahrung. Auf diese Weise kommen Bekehrungen zustande. Die
religiose Erfahrung deutet ein sinnliches Erleben als Einbruch der
Transzendenz. Das kann blitzartig oder schleichend erfolgen, beildufig
geschehen oder durch den Einsatz geeigneter Techniken absichtlich
herbeigefithrt werden. Aber auch episodische religiése Erfahrungen
kénnen das Leben eines Menschen langfristig bestimmen. Die Symbo-
lisierungen, durch die unser Erleben in Erfahrung tiberfithrt wird,
sind unterschiedlich deutlich. Sie reichen von verbreiteten, allgemein
anerkannten und durch eine bestimmte Tradition vorgegebenen Sym-
bolen tiiber sprachliche Neuschépfungen bis hin zu vagen Beschrei-
bungen eines Eindrucks.

Ein Sonderfall religioser Erfahrung ist die mystische. Sie weif3
darum, dass das subjektive Erleben immer nur unvollstindig ausge-
driickt werden kann, aber dennoch kundgetan werden muss. Obwohl
solche Erlebnisse in ihrer Unmittelbarkeit unsagbar sind, dringen sie
doch zur Mitteilung. »Der Mund flief3t tiber«, wie es in der Sprache
der Mystik heifdt. Mystische Erfahrungen lassen sich mit William
James (1842-1910) durch folgende Merkmale kennzeichnen: Sie wer-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Gotterdimmerung

den eher durch das Gefiihl als durch begriffliches Denken vermittelt,
ermoglichen aber trotzdem Erkenntnis. Der Mystiker erhilt »Einsicht
in die Tiefen der Wahrheit« und »Offenbarungen voll Bedeutung und
Wichtigkeit«. Mystische Erfahrungen sind des Weiteren unbestindig
und nicht von langer Dauer, kénnen einen Menschen aber dennoch
nachhaltig priagen. Und schlieRlich sind sie passiven Charakters. Sie
konnen zwar mithilfe bestimmter Techniken evoziert werden. Doch
der Mystiker hat das Gefiihl, dass sein Wille in Untitigkeit versetzt ist
und dass er von einer héheren Macht ergriffen und getragen wird. Die
mystische Erkenntnis besteht in der »monistischen Einsicht, in der
das Andere in seinen verschiedenen Formen in das Eine aufgeht«. Die
»innere Erleuchtung« ist fiir James das wesentliche Merkmal, das die
mystischen als rein religiose Zustinde von den psychologisch ganz
dhnlichen pathologischen Zustinden unterscheidet.

Religiose Erfahrungen kénnen freilich auch im Kollektiv gemacht
werden. In Massenversammlungen etwa kann es zu einem Zustand
kollektiver Erregung kommen, in dem der Einzelne aus seinem alltig-
lichen Leben heraustritt und sich von einer auflerordentlichen Macht
hingerissen und beherrscht fithlt. Emile Durkheim nennt diesen
Zustand »effervescence« (Brodeln) und leitet daraus die Entstehung
religiser Vorstellungen her. Solche »Ekstasen« kennen wir nicht nur
aus indigenen, sondern auch aus uns niher stehenden Kulturkreisen.
Charismatische Bewegungen bedienen sich ihrer, in FufRballstadien
sind sie bekannt, und auch die Nationalsozialisten haben sie virtuos
zu nutzen verstanden. Ob diese kollektiv erzeugten ekstatischen Er-
fahrungen religiésen Charakters sind, kommt ganz auf die jeweilige
Deutung an.

Uberhaupt hingt die Frage, ob eine Erfahrung als religiés, dsthe-
tisch oder krankhaft gilt, von den kulturellen Gegebenheiten ab. Zu-
dem ist nicht jede Situation fiir individuelle oder kollektive religicse
Erfahrungen geeignet — sie bediirfen eben eines bestimmten Klimas,
einer anregenden Atmosphire und zuweilen auch besonderer Zeiten
und Orte. Es ist eher unwahrscheinlich, dass religiése Erfahrungen in
Geschiftsbesprechungen oder auf der Toilette gemacht werden (auch
wenn manche den Stuhlgang als »mystisches Erlebnis« bezeichnen).
Sehr viel eher schon stellen sie sich in gesonderten Riumen und in
Mufestunden oder Zustinden kollektiver Erregung ein.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Erfahrung | Gg

Ob in der Abgeschiedenheit mystischer Erfahrung oder als kollek-
tive Ekstase — Religion ist immer an die Bedingungen des Sinnlichen
gebunden. Allerdings stellt sie die sinnliche Wahrnehmung in ein
anderes Licht, indem sie diese in Beziehung zu etwas setzt, das sie
ubersteigt und transzendiert. Im Unterschied zum Mythos, der die
sinnliche Wahrnehmung und die gemeinte Sache in eins setzt, ist
Religion stindig darum bemiiht, sich vom blof8 Bildhaften zu losen.
Zugleich bleibt sie aber darauf angewiesen, zum Sinnlich-Bildhaften
zurtickzukehren. Beide Bewegungen sind Bestandteil des ReligiGsen.
Daher steht die religiése Erfahrung zwischen dem mythischen Symbol
und dem abstrakten Begriff.

Freilich entzieht sich das meiste, das in der Welt geschieht, unse-
rer sinnlichen Wahrnehmung. Diese Geschehnisse sind uns aber
durch die modernen Massenmedien dennoch zuginglich und werden
in vertrauter Weise interpretiert. Doch tiber das gesicherte Wissen und
das prinzipiell Wissbare hinaus gibt es auch vieles, das nur geahnt,
gefiithlt oder geglaubt werden kann. Was uns zum Beispiel mit ver-
gangenen Generationen, tiberkommenen Traditionen und dem Zu-
kiinftigen verbindet, liegt jenseits allen gesicherten Wissens. Vertrau-
en und Hoffnung, tiberschwingliche Freude, Mut und Enthusiasmus,
aber auch Sorge, Angst und Verzagtheit sind besonders geeignete
Gefiihlsquellen fiir religiése Erfahrung.

Weil Grenziiberschreitungen das zentrale Thema der Religion
sind, hat es die religiose Erfahrung mit Mehrdeutigkeiten zu tun. Sie
macht sie als solche erfahrbar und vereindeutigt sie, kann sie aber
auch wieder in den Zustand der Mehrdeutigkeit iiberfithren, bewegt
sich also in einem Wechselspiel von Mehr- und Eindeutigkeit, von
Zwiespalt und Verschnung. Friedrich Schleiermacher (1768-1834) hat
das »Gefiithl der Abhingigkeit« als den Kern religioser Erfahrung
bezeichnet. Durch den »Sinn und Geschmack fiir's Unendliche« ver-
bindet sich mit ihm die Erfahrung, Teil eines tibergeordneten Ganzen
und Individuum zugleich zu sein. Weitere Gegensatzpaare religidser
Erfahrung sind Angst und Freude, Ehrfurcht und Abscheu, Anzie-
hung und Abstofung, Faszination und Erschrecken, Einheit und
Getrenntheit, Freiheit und Bindung, Auflersich- und Beisichsein.
Religion umfasst ambivalente Erfahrungen und moéglicherweise die
Erfahrung der Ambivalenz schlechthin. Sie verleiht Gefithlen zwar

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Gotterdimmerung

einen bestimmten Ausdruck, kann sie aber ebenso uneindeutig und in
der Schwebe belassen — auch das ist ein religioser Ausdruck. Religitse
Erfahrung kann die gewohnte Welt neu erschlieflen oder bisher unbe-
kannte Rdume erdffnen. Das bringt sie in die Nihe zur isthetischen
Erfahrung. Doch verglichen mit der Kunst trifft Religion »starke Wer-
tungen« und verfugt iiber die grofRere Bindungskraft.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X Religion und Weltbild

Mit religioser Erfahrung mag es noch vergleichsweise einfach sein —
der eine ist dafiir empfinglich, die andere nicht. Wir haben es uns
angewohnt, Erfahrung in die subjektive Beliebigkeit zu stellen: Wenn
sie der einen hilft und dem anderen nicht schadet, soll es uns recht
sein. Was aber, wenn Religion sich anschickt, die Wahrheitsfrage zu
stellen und zu beantworten? Was geschieht, wenn gleich mehrere
Religionen den Anspruch erheben, die einzige, absolute und univer-
sell gultige Wahrheit zu vertreten? Und wie steht die religiose Wahr-
heit da, wenn sie in Konkurrenz zu anderen Weltdeutungen tritt, die
ebenfalls Allgemeingiiltigkeit fiir sich reklamieren?

Wihrend viele Menschen unter den Bedingungen der Individu-
en-Religion eine gewisse Bereitschaft fiir religiose Erfahrungen an den
Tag legen, tun sich die meisten doch schwer, inhaltlich bestimmte
religiose Aussagen zu treffen — auch wenn sie religiés empfindsam
sind. Vielleicht lassen sich religiése Uberzeugungen heutzutage nur
noch zitieren. Wenn ein sich modern gebender Mensch gefragt wird,
ob er religios sei und woran er glaube, mag er entgegnen, dass man
frither vielleicht gesagt hitte: »Mein Seelenheil liegt in Gottes Hand.«
Damit gibt er zu verstehen, dass er diese Frage zwar nicht unbefangen
positiv beantworten kann, sich aber dennoch eine gewisse Sensibilitit
dafiir erhalten hat. Ist es moglich, trotz der Sikularisierung und der
mit ihr einhergehenden Reflexion tiber Religion wieder ein »quasi
natiirliches«, ein neuerlich authentisches Verhiltnis zur Religion zu
gewinnen? Schliellich kénnen wir auch lieben und anderen unsere

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Gotterddmmerung

Liebe gestehen, obwohl wir um die Liebe als einen physiologischen,
psychologischen und sozialen Mechanismus und sogar um ihre Ver-
ginglichkeit wissen. Kénnen wir die Natur wissenschaftlich erkliren
und sie zugleich als Schépfung wahrnehmen? Koénnen wir unser
Wissen darum, dass wir die Welt »konstruieren«, mit einer religiésen
Sichtweise vereinbaren, derzufolge die Welt samt ihrer Bedeutung
unabhingig von uns existiert? Kurzum: Kénnen wir so etwas wie eine
Haltung der »Naivitit zweiter Ordnung« einnehmen? Die Beantwor-
tung dieser Fragen hingt freilich davon ab, wie wir mit dem Neben-
einander verschiedener Rationalititen und der méglichen Vielschich-
tigkeit unserer Identitit umgehen.

In diesem Zusammenhang mochte ich eine Geschichte erzihlen.
Auf dem Tagesprogramm einer Touristengruppe steht der Besuch der
Petersburger Eremitage. Wihrend der Fithrung durch die grofie Iko-
nensammlung melden sich einzelne Mitglieder der Reisegruppe zu
Wort. Der eine spekuliert tiber den Geldwert der ausgestellten Werke
und erklirt, dass mit dem Verkauf einiger weniger Stiicke die Sanie-
rung der maroden Petersburger Wirtschaft vorangetrieben werden
kénne. Ein anderer, offenbar naturwissenschaftlich sehr bewandert,
macht sich Gedanken {iiber die chemische Zusammensetzung der
verwendeten Farben und Leinwinde und stellt Uberlegungen an, auf
welche Weise die Ikonen vor dem Verfall bewahrt werden kénnten.
Ein dritter Teilnehmer gibt seine Bewunderung tiber die Maltechni-
ken kund. Andere sagen schlicht und einfach, wie schon die Bilder
seien und welchen Eindruck sie auf sie machen. So entspinnt sich ein
lebhaftes Gesprich. Nach einiger Zeit kommt ein Pope auf die Gruppe
zu und klirt die Anwesenden iiber das seiner Meinung nach ange-
messene Verhalten den Ikonen gegeniiber auf: Man verstehe sie nur
dann richtig, wenn man sie andéchtig betrachte oder — besser noch —
anbete, denn sie seien ein Fenster zur géttlichen Transzendenz. Diese
Geschichte zeigt, dass man mit einem Gegenstand auf verschiedene
Weise umgehen kann (und so womoglich mehrere Gegenstinde da-
raus macht). Uber die Ikonen konnte kunstgeschichtlich, skonomisch,
naturwissenschaftlich und isthetisch geredet werden — der religitse
Experte empfahl freilich die religiose Umgangsweise.

Eine Moglichkeit, die verschiedenen Weltsichten zu vereinen,
besteht darin, sie als komplementir und wechselseitig ergidnzungs-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Welthild | 73

bediirftig zu begreifen. Eine religiose Weltsicht allein wiirde nicht
ausreichen, den natiirlichen und sozialen Anforderungen zu gentigen.
Und umgekehrt wiirde das Zusammenspiel konomischer, techni-
scher und kiinstlerischer Rationalitit das Problem der Kontingenz —
also des Wissens darum, dass alles auch anders sein konnte — nicht
befriedigend losen. Diese Fassung von Komplementaritit basiert auf
einem Konzept, demzufolge Religion der Kontingenzbewiltigung
dient: Sie schlieft die anders nicht stillzustellende gesellschaft-
liche Kommunikation ab. Hier wird Religion also kompensatorisch
und gewissermaflen residual, jedenfalls aber von aufen und funktio-
nal bestimmt. Sie ist dafiir zustindig, was andere Bereiche nicht leis-
ten konnen. Um zu verstehen, was genau Religion ausmacht, muss
man sie selbstverstindlich von anderen Bereichen abgrenzen. Und
ebenso selbstverstindlich ist, dass man mit Religion weder einkaufen
noch Macht austiben kann — jedenfalls nicht unter sikularen Bedin-
gungen.

Allerdings tibersieht eine derart residuale Bestimmung von Reli-
gion, dass nicht allein sie fiir Kontingenzbewiltigung zustindig ist.
Versicherungen oder die Telefonauskunft leisten dies auf je ihrem
Gebiet ebenso. Auflerdem gewihrt Religion nicht nur Gewissheit,
sondern sie erzeugt auch Kontingenzen — schon deshalb, weil unter
pluralen Bedingungen verschiedene Religionen unterschiedliche Ant-
worten auf religiose Fragen geben. So ist der Glaube an die Auferste-
hung der Toten etwas anderes als der an Reinkarnation. Und wenn
man Kombinationen fiir méglich hilt, handelt es sich im Ergebnis um
eine neue Variante einer religidsen Antwort, die neben einer anderen
und ebenso moglichen steht. In prinzipieller Hinsicht erzeugt Religi-
on schon dadurch Kontingenz, dass sie das Gegebene in das Licht
einer jenseitigen Welt riickt — wie immer diese ndher bestimmt wird.
Die Welt in ein religioses Licht zu stellen, birgt nicht nur angenehme
Uberraschungen. Die meisten Religionen haben den Zweifel in ihre
Dogmatik integriert und rechnen mit der Moglichkeit, dass das Unbe-
rechenbare eintritt. Eine Kontingenzbewiltigung liegt darin nur be-
dingt. Denn berechenbar wird das Unberechenbare dadurch noch
lange nicht. Fuir die christliche Gotteslehre etwa ist der verborgene
Anteil Gottes gegeniiber dem geoffenbarten gerade nicht »berechen-
bar«. Und selbst die Gewissheit hinter der Aussage »Gott wird’s schon

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Gotterdimmerung

richten« transportiert die Moglichkeit mit, dass er es nicht tut. Die
klassische religiése Antwort auf Unverstandenes lautet: »Es ist so, wie
es ist.« Da sorgt der Satz »Es ist eben nicht so, wie es scheint« bereits
fiir etwas mehr Kontingenz, zieht er doch sogleich die Fragen nach
sich, warum es einen Unterschied zwischen Sein und Schein gibt und
worin das Sein hinter dem Schein besteht. Und die Aussage »Es ist so,
wie es ist oder auch nicht« zeugt von einer religiosen Haltung, die
nicht nur darauf verzichtet, Kontingenz in Sinn zu iiberfiithren, son-
dern das Gegebene sogar im Unbestimmten lisst und damit Kontin-
genz erst hervorbringt.

Wie immer es sich in kognitiver Hinsicht mit der Religion verhalt
— sie verdoppelt die Welt. Zum einen tberfiihrt sie Unbestimmbares
in Bestimmtes oder doch Bestimmbares. Und indem sie das Abwe-
sende im Anwesenden, das Transzendente im Immanenten symboli-
siert, fithrt sie zum anderen zugleich die Unbestimmbarkeit von Welt
mit. Uber die Unterscheidung von Wissen und Glauben hinaus kann
ein religioses Weltbild — dhnlich wie religiose Erfahrungen — von
Mehr- und Uneindeutigkeiten geprigt sein. Einer Anekdote zufolge
soll Jacob Taubes (1923-1987) auf die Frage, warum er sich fiir Religi-
on interessiere, geantwortet haben: »Weil mir eine Welt nicht reicht.«
Den »symbolischen Mehrwert« gegeniiber anderen Sichtweisen erhilt
Religion dadurch, dass sie die Dinge in ihrer Mehrdeutigkeit beldsst
oder sie sogar erst ambivalent macht.

Jenseits der Mehrdeutigkeit lebt so manche religiose Weltsicht
von der Uberzeugung, dass das Ziel aller religidsen Erkenntnis darin
liegt, nichts mehr zu wissen, zu glauben und zu vermuten. Von dem
japanischen Mystiker Saichi (1173-1262) ist der Spruch {iiberliefert:
»Nicht wissen, warum — nicht wissen, warum: Das ist mein Halt.
Nicht wissen, warum: Das ist >Namu-amida-butsu« [Huldigung dem
Amida-Buddha].« Ein solches Ziel liegt schon insofern jenseits aller
Kontingenzbewiltigung, als es die kategoriale Unterscheidung zwi-
schen Kontingenz und Notwendigkeit nicht mehr kennt. Eine religicse
Weltsicht kann der Ambivalenz Ausdruck verleihen und noch diesen
Ausdruck selbst ambivalent halten. Je mehr sich Religion der Trans-
zendenz verschreibt, desto weniger steht an ihrem Horizont die
Eineindeutigkeit, nicht einmal mehr die Eindeutigkeit einer Perspekti-
ve. Diese Richtung der religiosen Weltsicht — wenn hier {iberhaupt

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Weltbild | 75

noch von »Richtung« die Rede sein kann — entspricht zwar kaum den
Konkretionserfordernissen von Religion, ist aber dennoch eine mogli-
che. Obgleich jede Religion das Potenzial zu dieser Sichtweise hat,

scheint sie sich am ehesten in ihren mystischen Varianten zu verwirk-
lichen.

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X1 Religion und Lebensfihrung

Seit die Menschheitsgeschichte das Stadium der Hochkultur erreicht
hat, stellen sich unter anderem folgende Fragen: Was kann einer
Person verniinftigerweise zugerechnet werden und was nicht? Worin
besteht ihre Verantwortung, und wo genau findet die Autonomie ihre
Grenzen? Jeder Mensch macht die Erfahrung, dass seine Geschicke
nicht allein in seiner Hand liegen. Seine physische Natur und seine
soziale Mitwelt, ja sogar seine eigene Psyche fithren ein Eigenleben
und bestimmen sein Ergehen mafdgeblich mit. Bleibe ich gesund?
Kann ich mich auf meine Mitmenschen verlassen? Fragen dieser Art
zeugen von dem Wissen um die prekire Abhingigkeit jedes Einzelnen
von einem ihn umgebenden Groferen.

Infolge der Herausbildung von Personalitit steht jeder Mensch
vor der Alternative, sich zu iiberantworten oder sich zu verantworten.
Selbstverstindlich weifl jeder um die Grenzen der Verantwortung.
Allerdings werden sie unterschiedlich gedeutet. Sigmund Freud hat
die Erfahrung, nicht »Herr im eigenen Hause« zu sein, als »narzisti-
sche Krinkung« beschrieben. Oder ist es am Ende gar nicht das eige-
ne Haus, das wir bewohnen? Viele Religionen bezeichnen diese Erfah-
rung entweder als Gastsein in einer gastfreundlichen oder als Fremd-
sein in einer unwirtlichen Welt (der Christ als »Pilger« durch das
»irdische Jammertal«). Doch wie auch immer — einrichten muss man
sich in jedem Fall.

Wie ist es moglich, in dieser Welt einen Stil, eine Attitiide, eine
Form oder eine Haltung zu gewinnen? Diese Worte stammen zwar

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Gotterdimmerung

aus ganz verschiedenen Zeiten und Kontexten, beziehen sich jedoch
auf einen gemeinsamen Kern: ndmlich auf ein Selbstverhiltnis, das
mit einem Weltverhiltnis korrespondiert, und zwar in denkerischer,
emotionaler und ethischer Hinsicht. Es ist keinesfalls so, dass ein
Gleichmaf — oder gar eine Ubereinstimmung — von Eindruck und
Ausdruck gegeben sein muss (genau darin liegt das bekannte Selbst-
missverstindnis romantischer Individualititsemphase). Es gibt einen
eher produktiven oder rezeptiven, einen eher expressiven oder niich-
ternen Zusammenhang zwischen Selbst- und Weltverhiltnis. Korres-
pondenz besagt lediglich, dass das Selbstverhiltnis mit dem Weltver-
hiltnis in einer Beziehung stehen muss. Und das heifdt uns dann Stil,
Attitiide, Form, Haltung oder dergleichen. Das war auch das grofe
Thema Max Webers, der in diesem Zusammenhang von »Lebensfiih-
rung« spricht. Seine zentrale Frage lautet bekanntlich: Was wird aus
dem Menschen, was folgt fiir ihn, wenn die religiésen Vorstellungen —
zwar nur ein Faktor unter anderen, aber doch ein durchschlagender,
ihn mit besonderer Wucht ergreifender — seine Lebensfithrung in
diese oder jene Richtung leiten?

Das Grundproblem aller Erlésungsreligiositit ist die Heilsfrage.
In der klassischen Formulierung Martin Luthers (1483-1546) lautet
sie: »Wie kriege ich einen gnidigen Gott?« Aus der Heilsfrage ergibt
sich das Bewidhrungsproblem, mit dem sich spiter dann auch Max
Weber beschiftigt: Wer sich religiés zu bewihren hat, wird sein Leben
moglichst rational und systematisch fithren und alles Irrationale ab-
lehnen — etwa das Kiinstlerische und Gefithlsmiflige. In unserer
abendlindischen Religionsgeschichte muss jede Erlésungsreligiositit
den Charakter einer ethischen Rechtfertigung annehmen, die letzten
Endes nur durch ein irgendwie aktives Handeln zu gewihrleisten ist.
Selbst die Mystik ist dem Bewidhrungsproblem ausgesetzt und schligt
nicht selten wieder in Titigkeit um.

Doch mit der fortschreitenden Rationalisierung aller Lebensberei-
che wird die Bewiltigung des Bewdhrungsproblems immer schwieri-
ger. Jeder Mensch weify um seine Endlichkeit, um die Knappheit der
Zeit und um die Begrenztheit der Mittel, ein erfiilltes Leben zu fiih-
ren. So ist er in jeder Situation von neuem gezwungen, Entscheidun-
gen zu treffen, die er zudem vernunfigemifl begriinden koénnen
muss. Doch in echten Entscheidungssituationen — also dann, wenn es

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Lebensfihrung | 79

sich nicht um blofles Kalkiil handelt — kann eben nicht auf ein zur
Verfiigung stehendes rationales Begriindungsmuster zuriickgegriffen
werden. Um dem standzuhalten, bedarf es eines Bewihrungsmythos
(worauf Ulrich Oevermann hinweist). Dieser muss den Entwurf einer
Losung des Bewihrungsproblems enthalten, einen utopischen Maf-
stab des moglichen Gelingens vorgeben und eine Instanz der Erlo-
sung verbiirgen — vor allem aber muss er iiber die Endlichkeit der je
eigenen Existenz hinausweisen. In der Moderne wird die Bewiltigung
des Bewidhrungsproblems schon deshalb immer schwieriger, weil sein
innerer Widerspruch mehr und mehr zu Bewusstsein kommt. Zu-
gleich sind die Bewidhrungsmythen immer seltener ausdriicklich reli-
giosen Charakters. In den sikularen Varianten aber wird das Bewih-
rungsproblem nicht mehr in seiner Widerspriichlichkeit und Ambiva-
lenz erfasst. Religion dagegen ist sowohl fiir die ethische Bewdhrung
als auch fiir das Scheitern zustindig. Alle Erlosungsreligionen wissen,
dass das Heil eines Menschen nicht (nur) von seinem eigenen Zutun
abhingt. Religion changiert zwischen Selbst- und Fremdbestimmung,
zwischen der Aufforderung zum Engagement und dem Appell zum
distanzierten Ertragen. Sikulare Bewihrungsmythen — so etwa die
Leistungsethik oder die »Selbstverwirklichung« — lésen diese Span-
nungen auf, indem sie die allen religiésen Bewdhrungsmythen inhi-
rente Doppeldeutigkeit in die Eindeutigkeit alleiniger Selbstbestim-
mung tiberfihren.

Max Weber hat die religiose Herkunft moderner Lebensfithrung
auf die ethische Dimension beschrinkt. Fiir ihn wird ein Mensch erst
durch die »Hingabe an eine Sache« zu einer Personlichkeit. Die ex-
pressive oder auch impressive, also die dsthetische Dimension der
Beziehung zwischen Selbst- und Weltverhiltnis, stand nicht im Zent-
rum seiner Uberlegungen. Das alte Wort »Stil« impliziert jedoch, dass
die Lebensfiihrung sowohl eine ethische wie auch eine &sthetische
Dimension hat. Die Romantiker und die Neuhumanisten wussten
noch um die grofe Nihe zwischen Moral, Religiositit und Asthetik.
Fur Wilhelm von Humboldt etwa ist Moral eine Frage des guten
Geschmacks und der religiésen Empfindsamkeit. Die &sthetische
Dimension der Lebensfithrung wird heute allerdings in inszenierten
»lifestyles« oder in der stindigen Artikulation von Befindlichkeiten
pervertiert. Wer sich einreden lisst, dass er ist, was er isst und wie er

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o | Gotterddmmerung

sich kleidet und ausstattet, oder wer gar annimmt, nur dann »ganz
Mensch« zu sein, wenn er immer und {iberall sein Innerstes nach
auflen kehrt, unterliegt nicht einmal mehr dem besagten Selbstmiss-
verstindnis romantischer Individualititsemphase, sondern hat sich
vielmehr selbst auf das Konsumtionsschema von Reiz und Reaktion
oder auf Gefuhlssuggestionen reduziert. In einem solchen Verhalten
liegt weder Selbstverhiltnis noch Weltverhiltnis. Eine spezifisch reli-
giose Lebensfithrung hingegen zeichnet sich dadurch aus, dass sie das
Verhiltnis zu sich selbst und das zur Welt in eine Korrespondenz
bringt. In Ubereinstimmung mit Max Webers Entzauberungsthese
kann von einem neuerlichen Erstarken der Religion nur dann die
Rede sein, wenn sich Haltungen herausbilden, die die Welt und die
Lebensfithrung wieder in eine Wechselbeziechung setzen. Und das
schlief’t die Ambivalenz von Selbst- und Fremdbestimmung sowie die
von Selbstbehauptung und Hingabe ein.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X111 Auf der Suche nach Religion

Reflexion und unmittelbarer Vollzug, Abstraktion und Konkretion,
Universalisierung und Partikularisierung, Individualisierung und
Politisierung — jeweils beide Seiten dieser Unterscheidungen sind in
der Religion enthalten. Zudem steht sie im Spannungsverhiltnis von
Instrumentalisierung und Selbstbehauptung. In welchem konkreten
Fall es sich um Religion handelt, lisst sich also iiber eine rein formale
Bestimmung hinaus nur schwer sagen. Eines aber diirfte klar sein: Bei
unserer Suche nach Religion kommen wir um Generalisierung und
Abstraktion nicht herum. Damit stehen wir in einer Tradition, die bis
in die Anfinge der abendlindischen Geistesgeschichte zuriickreicht
und in die moderne Wissenschaft miindet. Doch diese Art der Objek-
tivierung und Vergegenstindlichung vertrigt die religiose Praxis nur
bedingt. Die reflektierende Abstraktion muss in einem erheblichen,
seinem Gegenstand gegeniiber unangemessenen Mafle von konkreten
religiésen Inhalten absehen — ansonsten wire keine Erkenntnis mog-
lich. Die religiose Praxis hingegen kann auf Konkretion nicht verzich-
ten — es sei denn, sie verfliichtigt sich in die unbestimmbare Trans-
zendenz.

Auf den Punkt gebracht, besteht das Dilemma darin, dass es sich
bei unserer Suche nach Religion um eine Spurensuche handelt, in
deren Verlauf die Spuren verwischt zu werden drohen. Wird Religion
indessen konkret, so lisst sie sich leicht fiir nicht-religitse Zwecke
instrumentalisieren, oder sie erhebt AusschlieRlichkeitsanspruch und
entwickelt eine Tendenz zur Regression nach innen und Repression

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Gotterdimmerung

nach auflen. Wie aber lassen sich reflektierende Abstraktion und Posi-
tionalitit oder Distanz und Engagement vereinbaren? Gibt es eine
Moglichkeit jenseits der Alternative von naiver Authentizitit, die sich
selbst missversteht, und kiinstlicher Inszenierung, die die Erforder-
nisse der Praxis verfehlt?

Eine Antwort darauf muss dem Leser hier freilich versagt bleiben.
Zum einen gibt es keine Rezeptur dafiir, wie eine religiose Position
unter modernen Bedingungen behauptet werden kann. Das ist eine
Sache der Praxis und nicht etwa der theoretischen Reflexion und
Analyse. Zum anderen bestiinde der einzig konsequente Weg, die
dilemmatische Alternative von suggerierter Authentizitit und ange-
strengter Inszenierung hinter sich zu lassen, im Schweigen. Ich
mochte jedoch wenigstens mit drei Stichworten andeuten, in welche
Richtung wir denken konnten.

Beginnen wir mit dem Humor. Im Abendland hat man sich im
Laufe der Zeit daran gewdhnt, Religion als eine ernste Sache zu be-
trachten. Wann immer sie ins Spiel kommt, wird es getragen und
bedichtig, oft sogar bedriickend. Die gotischen Kathedralen etwa sind
dem Lobpreis Gottes gewidmet und dienen zugleich der Einschiichte-
rung der Gliubigen. Im Angesicht des {ibermichtigen Gottes eines
Johannes Calvin (1509-1564) oder Karl Barth (1886-1968) ist der
Mensch ein Nichts. Man sagt, in der Religion gehe es um letzte Werte;
um das Entweder-oder, das eine eindeutige Entscheidung fordere;
eben um alles das, »was uns unbedingt angeht«, wie Paul Tillich
(1886-1965) unter dem Einfluss des Existenzialismus formuliert.
Verlangen die Umstinde jedoch nicht nach existenziellen Antworten,
so sind diese meist langweilig — wir alle erinnern uns der schier end-
losen sonntiglichen Gottesdienste in unserer Kindheit.

Joachim Matthes hat darauf hingewiesen, dass die Auffassung von
Religion als einer ernsten Sache eine Besonderheit des Westens ist. In
anderen Kulturkreisen, so etwa in Asien, st6f3t sie auf Unverstindnis.
Doch bei niherem Hinsehen kann man auch in der abendldndischen
Religionsgeschichte spielerische Umgangsweisen mit dem Religiosen
entdecken, und zwar am ausgeprigtesten in der jiidischen Tradition.
Intellektuelle Lust am Spiel mit religioser Erkenntnis und andichtige
religiése Praxis sind offenbar sehr wohl miteinander zu vereinbaren.
Gilbert Keith Chesterton (1874-19306) legt seinem Helden, dem Detek-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf der Suche nach Religion | 83

tiven Pater Brown, den Satz in den Mund: »Humor ist eine Form von
Religion.« Dieses Diktum wiirde ich sogar noch bekenntnisformig
zuspitzen: »Humor ist die Form von Religion schlechthin.« Humor
und Ironie wappnen gegen alle Ismen — gegen Positivismus, Traditio-
nalismus, Dogmatismus, Fundamentalismus und dergleichen mehr —,
verweisen auf die Relativitit von Wissen, Standpunkt und Perspektive
und wehren somit der Gefahr, sich in Sicherheit zu wiegen. Dass man
mit Humor, Heiterkeit und Ironie allein noch keine Religionsgemein-
schaft, keine Dogmen und keinen Kultus begriinden kann, ist mir
deutlich bewusst: Humor ist eben eine Form und kein Inhalt. Doch
die Religionen wiren meines Erachtens fiir die Zukunft gut beraten,
wenn sie ihre Inhalte in genau diese Form gieflen wiirden. Schliellich
lasst sich auch das Jesus-Wort »Die Letzten werden die Ersten sein«
mithelos ins Ironische wenden: »Wer zuletzt lacht, lacht am besten.«

Mein Hinweis auf Humor ist selbstverstindlich kein Plidoyer
dafiir, sich in das Treiben der »Spafigesellschaft« einzufiigen. Viel-
mehr geht es mir darum, auf eine Haltung aufmerksam zu machen,
die Meister Eckhart (um 1260-1328), der bedeutende Mystiker, Gelas-
senheit nennt — womit ich bei meinem zweiten Stichwort wire. Fried-
rich Nietzsche (1844-1900) beschreibt die gelassene Haltung in Ge-
stalt einer heiteren Askese auf seine Weise: »Freiheit von Zwang,
Storung, Lirm, von Geschiften, Pflichten, Sorgen; Helligkeit im Kopf;
Tanz, Sprung und Flug der Gedanken; eine gute Luft, diinn, klar, frei,
trocken, wie die Luft auf Hohen ist, bei der alles animalische Sein
geistiger wird und Fliigel bekommt; Ruhe in allen Souterrains; alle
Hunde hiibsch an die Kette gelegt; kein Gebell von Feindschaft und
zotteliger Rancune; keine Nagewiirmer verletzten Ehrgeizes; beschei-
dene und unterthidnige Eingeweide, fleissig wie Miihlwerke, aber fern;
das Herz fremd, jenseits, zukiinftig posthum.«

In ihrer religiésen Prigung ist die Gelassenheit eine der wichtigs-
ten Voraussetzungen fiir mystische Erleuchtung, so etwa im Yoga und
Buddhismus. Die indische Bhakti spricht in diesem Zusammenhang
von »tyaga« (volliges Sich-Lassen) und »prapatti« (fromme Ergebung),
und der Zen-Buddhismus strebt nach »Nicht-Verhaftetheit«. Wo die
Mystik einen personalen Gott kennt, driickt sich die Gelassenheit in
der Hingabe des eigenen Willens an einen Gott aus, der Gnade und
Erlésung schenkt. Die deutsche Mystik und die Ménchsmystik des

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | Gotterdimmerung

Ostens haben die epikureischen und stoischen Ideale der »ataraxia«
und »apatheia« tibernommen, und in der abendlindischen Mystik ist
von »sancta indifferentia« die Rede.

Bei Meister Eckhart und seinen Schiilern Johannes Tauler (um
1300-1361) und Heinrich Seuse (um 1295/97-1366) bedeutet Gelas-
senheit zweierlei: nimlich »sich selbst und alle diese Welt zu lassen«
und »sich Gott zu lassen, also die Vereinigung der Seele mit Gott
(»unio mystica«). Die Voraussetzung fiir Gelassenheit besteht in der
Abgeschiedenheit oder »Ledigkeit«. Das Gegenteil von Gelassenheit
ist Anhinglichkeit (»kleben an etwas«). Um fiir religiése Erfahrung
offen zu sein, muss sich der Mensch simtlicher Bilder entledigen. Mit
»Bildern« meint Eckhart die tiblichen Vorstellungen, die gingige Rede
und die gewohnten Handlungsmuster. Wir brauchen sie zwar, um
uns in der Welt zurechtzufinden (»Bilder mit Eigenschaft«), aber sie
schrinken uns auch ein. Indem wir unsere Interessen mit ihnen ver-
folgen und uns an sie binden, machen sie uns verschlossen und un-
frei. Deshalb bedarf es zunichst einmal der Abkehr. Thr Ziel ist es,
nichts zu wollen, nichts zu wissen und nichts zu haben — in letzter
Konsequenz: dem Nichts gleich zu werden.

Bei jener Abkehr geht es jedoch nicht darum, das Dasein auszul6-
schen. Wir sollen ja nicht weltlos werden, sondern uns der Welt an-
verwandeln. Das ist mit der zweiten Bedeutung von Gelassenheit
gemeint. Neben die Abkehr (»von allem lassenq) tritt die Zuwendung
(»sich Gott lassen«). Hierbei spielt nun die »Empfinglichkeit« eine
grofse Rolle. Der durch die Gelassenheit offen Gewordene ist stets
bereit, jeden Ruf zu héren und jedes Zeichen zu sehen. Indem er alles
sein lasst, wie und was es ist, kann er sich allem anverwandeln und
sich mit allem auf eine neue Art verbinden. Eckhart geht es nicht
darum, alle Bilder abzuschaffen, sondern vielmehr darum, sich ihrer
»ohne Eigenschaft« inne zu sein. Sie sollen wirken kénnen, ohne dass
wir gleich danach trachten, sie uns zu Eigen zu machen. Je weniger
dieser »Bilder mit Eigenschaft« wir benétigen, desto stirker wird Gott
in uns gegenwdrtig sein.

Wenn Gelassenheit auch das Ziel allen mystischen Strebens ist, so
erreicht man sie unter irdischen Bedingungen doch nicht ein fiir
allemal. Das kime entweder ihrer Verdinglichung oder dem endgiilti-
gen Einssein mit Gott gleich. Gelassenheit ist zweifellos keine blofle

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf der Suche nach Religion | 85

Stimmung, die dem launischen Wechsel ausgesetzt ist. Fiir Eckhart ist
sie eine »unwandelbare«, »ewigkeitliche« Verfassung, zu der allein
Gott und »die ewige Weisheit« verhilft. Allerdings will auch sie einge-
iibt werden — und das bedeutet, sich stets aufs Neue dem Wechselspiel
von Aneignung und Entledigung auszusetzen: selbst auf die Gefahr
hin, dass nicht immer klar zu erkennen ist, auf welcher Seite man sich
gerade befindet. Die Ledigkeit ist das Ziel, jenes Wechselspiel der
Weg.

Es ist schwierig, den Begriff der Gelassenheit in seiner vor-, nach-
oder auferreligiosen Bedeutung zu erfassen. Wenn man sich auf die
Abkehr (»von allem lassen«) beschrinkt und die Zuwendung (»sich
Gott lassen«) vergisst, begibt man sich schnell auf das Niveau der
Ratgeberliteratur. Fiir Eckhart jedenfalls gehort beides zusammen.
Und mehr noch — Gott selbst muss gelassen werden: »Daz hoechste
und daz neachste, daz der mensche gelidzen mac, daz ist, daz er got
durch got laze.« Das ist mehr als Religion und zugleich noch nicht
Religion. Auch »Religion« ist ja bloR ein Name fiir eine Erfahrungs-
dimension, die durch die Benennung isoliert wird. Um Eckhart zu
verstehen, muss man seine Unterscheidung zwischen Gott und Gott-
heit beriicksichtigen. Der in religiéser Symbolisierung zugingige Gott
ist ein mit Bildern umrissener Gott. Damit wird er in eine Beziehung
zum uns Bekannten gesetzt, verfugbar gemacht und verdinglicht.
Deshalb muss der Mensch nicht nur seine materiellen oder psy-
chisch-gefithlsmifigen Bindungen an Besitz, Status und Prestige preis-
geben, nicht nur spekulative Objekte wie Gedanken und Ideen lassen,
sondern selbst und gerade den Willen, Gottes Willen nachzukommen,
selbst und gerade das Wissen um Gottes Wirken in ihm, selbst und
gerade den Besitz einer Stitte in sich, in der Gott wirken kann. Ziel
der Gelassenheit ist die Empfinglichkeit fiir die Gottheit. Sie ist Gott
unter dem Aspekt der alles umfassenden Einheit, der Ununterschie-
denheit (»coincidentia oppositorume), die alle Namen preisgegeben
hat.

Wie der Name »Gott« eine Differenz zur Welt markiert, so ist
auch »Religion« eine Bezeichnung, die als solche einen Unterschied
macht, nimlich den zwischen religiés und nicht-religiés. Eben diese
Grenzziehung wird im Zustand der namenlosen Ununterschiedenheit
verwischt oder stellt sich noch gar nicht ein. Im Zustand der Unter-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Gotterdimmerung

scheidung gleicht die Gelassenheit in ihrer vor-, aufler- oder nachreli-
giosen Fassung einem Vexierbild: nicht-religios religiés oder religis
nicht-religios sein. Nur wer Religion zum Thema macht — das heifit:
sich Bilder von ihr aneignet —, kann iiberhaupt zwischen Religion und
Nicht-Religion unterscheiden.

Versuchen wir, Gelassenheit ohne die Unterscheidung von religi-
6s und nicht-religios zu fassen. Mit Lissigkeit, Gleichgiiltigkeit oder
Resignation (im Sinne von »etwas sich selbst tiberlassen«) hat sie
nichts zu tun. Sie ermdéglicht es uns vielmehr, den Dingen gegentiber
unvoreingenommen und aufgeschlossen zu sein. Der Gelassene sagt
nicht: »Es ist so, wie es ist.« Vielmehr hinterfragt er das, was ihm als
etwas erscheint. Die Welt ist ihm also nicht gleichgtiltig, sondern er
mochte sie ohne Vorurteile erkennen. Gelassenheit wappnet gegen
Zerstreuung und Geschiftigkeit. Sie ist Sammlung, Konzentration
und Intensitit, aber nicht Abgeklirtheit und Ausgeglichenheit. Thr
geht es nicht um innere Ruhe, sondern vielmehr um empfingliche
Hingabe. Die florierende Ratgeberliteratur fiir gestresste Manager hat
also aus der mit Gelassenheit bezeichneten Haltung nachgerade das
Gegenteil dessen gemacht, was die deutsche Mystik im Sinn hatte.
Diese wusste freilich noch, dass die Gelassenheit als Grundhaltung
die gegensitzlichsten Stimmungen freisetzen kann — vom tiefsten
Schwermut bis zum héchsten Gliicksempfinden.

Gelassenheit ist die Grundlage einer moglichen Haltung, wo es
kein Halten mehr gibt. Hier kommt Religion tiblicherweise auf zwei-
erlei Arten ins Spiel: entweder in ihrer expressiven, emphatischen und
zuweilen ekstatischen Form (wenn etwa in Situationen kultureller
Umbriiche, politischer Revolutionen oder biographischer Sackgassen
alles neu werden muss), oder in ihrer eher traditionalistischen Form
(wenn man ganz allgemein die Orientierung verloren hat und diese
durch religiose Gewissheit wiederzuerlangen hofft). Im ersten Falle
birgt Religion die Moglichkeit der Neuerung und Erneuerung und
kann vielleicht sogar eine prophetische und visionire Kraft entfalten.
Im zweiten Falle nimmt sie leicht einen regressiven Charakter an —
man tiberantwortet sich eher, als dass man sich verantwortet.

Zwischen diesen Extremen liegt die Haltung der Gelassenheit. Sie
ist gleichsam ein Schwebezustand. Der Gelassene befindet sich nicht
im freien Fall der Haltlosigkeit, steigt aber auch nicht in die Sphire

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf der Suche nach Religion | 87

gottlicher Geborgenheit empor. »Sich-Lassen« hat ein passives und
ein aktives Moment. »Sich-Uberlassen« bedeutet nicht Untitigkeit,
sondern hat mit Selbstiiberwindung und Hingabe zu tun. Der Gelas-
sene weifl die Sphire des Géttlichen vom eigenen Willen zu unter-
scheiden. Er will seinen eigenen Willen tiberwinden, um Medium des
Géttlichen zu sein. Der passive Charakter der Gelassenheit liegt im
»Sich-Fligen«. Aber auch das ist nicht blofe Untitigkeit. Indem der
eigene Wille gelassen wird, erdffnen sich Erfahrungsmoglichkeiten,
die man vorher nicht hatte. Auch im Denken Martin Heideggers
(1889-1976) kommt dem Begriff der Gelassenheit eine grofle Bedeu-
tung zu. Nur tritt bei ihm an die Stelle Gottes »das Sein selbst« — eine
abstrakte, aber totalitire und daher leicht ideologisierbare Grofle, die
die Willensverneinung in véllige Uberantwortung pervertiert. Der Grat
zwischen Selbstbeziiglichkeit und dem Verschwinden des Selbst ist
juferst schmal. Beide Extreme verfehlen, was mit Gelassenheit ge-
meint ist: »von sich lassen« bedeutet »von sich absehenc, nicht »sich
verlieren«.

Gelassenheit meint zwar, vom Gewohnten und Ublichen abzuse-
hen. Sie entbindet uns aber weder von der Verantwortung noch rit sie
gar dazu, uns blindlings in ein vermeintliches Schicksal zu ergeben.
Sie steht vielmehr fiir die Haltung, immer wachsam und bereit zu
sein, in jeder Situation, in der Handeln gefordert ist, das Richtige,
nimlich das unvoreingenommen Erkannte zu tun, sich ansonsten
aber dem Unabinderlichen zu fligen. Das ist noch lange nicht Religi-
on, kann sich aber leicht dazu formen. Umgekehrt tun bestehende
Religionen gut daran, die Haltung der Gelassenheit auszubilden und
zu férdern. Dann kénnten sie mit ihren inneren und dufleren Konflik-
ten anders als in der oben beschriebenen Art und Weise umgehen.

Das dritte Stichwort, das unserer Suche nach Religion die Rich-
tung weisen konnte, lautet Demut. Damit ist in unserem Zusammen-
hang jedoch weder Devotheit oder Servilitit noch knechtische oder gar
hiindische Unterwiirfigkeit gemeint. Seine positive Bedeutung erhilt
dieser Begriff eher durch den Gegensatz zu anmaflendem Hochmut
und ausgelassenem Ubermut. Demut heift, sich einem Gegeniiber zu
verantworten, ohne sich ihm zu iiberantworten. Sie wehrt also der
Gefahr, sich einer hoheren Macht ginzlich zu uberlassen. Wer von
einer demiitigen Haltung geprigt ist, weifl sich von einem gottlichen

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Gotterdimmerung

Gegeniiber abhingig, ohne damit in seiner Profanitit infrage gestellt
zu sein. Abhingigkeit ist eben gerade nicht Verschmelzung.

Demut ist der Mut, auf Gewalt zu verzichten. Sie entzieht sich
dem Wettstreit der Eitelkeit und dem Vergleich von Status und Presti-
ge. Damit wappnet sie. In ihrer religiosen Gestalt, sich Gottes Willen
zu ergeben, schiitzt sie davor, sich von anderen Menschen demtitigen
zu lassen. Zugleich bewahrt sie, so sich ihr die Dankbarkeit zugesellt,
vor Selbstiiberschitzung. Wer im rechten Sinne demiitig ist, schreibt
das Erreichte — auch die Demut — nicht sich selbst zu. Das Gelungene
widerfihrt uns eher, als dass wir es herbeifithren wiirden.

Doch auch die Tiicken der Demut sollen hier nicht verschwiegen
werden. Wie Humor in Sarkasmus miinden und Gelassenheit in
Verschmelzungsphantasien ausarten kann, so wird aus Demut zuwei-
len Hochmut oder gar Ermichtigungswahn. Dass demdiitige Beschei-
denheit die Gefahr eitler Selbstbespiegelung birgt, illustriert der
folgende Witz: Drei Rabbis besteigen ein Taxi. Schon bald nach Antritt
der Fahrt sagt der Erste: »Also, wenn ich Euch so anschaue, bin ich
doch wirklich ein Nichts!« Daraufhin antwortet der Zweite: »Bitte blof3
keine falsche Bescheidenheit! Im Vergleich zu Euch bin ich noch viel
weniger als nichtsl« Schliellich meldet sich der Dritte zu Wort: »Ach,
Freunde! Gemessen mit Euch beiden vermag ich meine Unterlegen-
heit tiberhaupt nicht mehr in Worte zu fassen!« An einer roten Ampel
wendet sich der Taxifahrer seinen Gisten zu und sagt: »Verzeiht, dass
ich mich einmische, Thr Herren! Aber was soll denn ich elender
Wurm erst sagen?« Da rufen die drei Rabbis wie aus einem Munde:
»Was glaubt der Kerl wohl, dass er ist!?«

Das ist die eher harmlose Variante der Verkehrung von Demut.
Die weitaus gefihrlichere liegt im Erméchtigungswahn. Von der aske-
tischen Selbstverkiirzung war bereits im Zusammenhang der gewalt-
titigen Form von Religion die Rede. Demut kann zu der Anmaflung
werden, sich fiir den Wahrer und Wichter dessen zu halten, was man
fiir gottgemifl erachtet. Diese Wendung muss nicht immer den Weg
der Gewalt gegen andere einschlagen — ein viel subtilerer liegt in der
Gewalt gegen sich selbst. Anders als bei der empfinglichen Hingabe
der Gelassenheit kann die Demut dazu fithren, den Willen allein aus
eigener Kraft iiberwinden zu wollen. In ihr steckt ein sublimer Ge-
nuss, nidmlich das Selbstgefiihl einer gewissen Freiheit, eines errun-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf der Suche nach Religion | 89

genen Sieges {iber den eigenen Willen. Ein besonders prignantes
Beispiel dafiir ist Franz von Assisi (1182-1226), der von dem Ehrgeiz
besessen war, noch den letzten Rest von Ekel, Neid oder Eifersucht zu
besiegen. Im Wettstreit mit sich und anderen beschimt er seine Jiin-
ger durch exzessive Selbsterniedrigung und fithrt ihnen so vor Augen,
wie weit er ihnen tiberlegen ist. Franz will sich unangreifbar machen
— vor den Menschen, aber auch vor Gott. Er will seine Stinden bereits
zu Lebzeiten biiflen, sodass er der gottlichen Gnade nicht mehr be-
darf. Das einzig Unertrigliche fiir ihn ist die Vorstellung, dass es sich
bei seiner Demut um verhiillten Hochmut und in Wahrheit um An-
maflung handeln kénnte. Obwohl Franz zuweilen merkt, dass jener
Verdacht nicht ganz unberechtigt ist, muss er diesen Weg gehen -
einen Weg, der auf schleichenden Selbstmord hinausliuft. In der
Beharrlichkeit angestrengter Selbstiiberwindung bleibt der Demditigs-
te aller Demiitigen am Ende doch nur bei sich selbst — denn das, was
er bekimpfen mdochte, beherrscht ihn schliellich. Ein wenig Selbst-
ironie und Gelassenheit hitten Franz zweifelsohne nicht geschadet.
Wie die Demut der in der Gelassenheit liegenden Gefahr der Ver-
schmelzungsphantasie sowie der Uberheblichkeit wehrt, mit der sich
Ironie gelegentlich ausstattet, so schiitzen Humor und Gelassenheit
vor zwanghafter Willensverneinung, die mit der Demut einhergehen
kann.

Die drei hier skizzierten Haltungen bewegen sich im Feld von
Selbstbehauptung und Selbstiiberwindung, deren Praxis allein nicht
schon religiés ist. Dennoch hat Religion einiges dazu zu sagen. In
Fortfithrung der Gedanken von Friedrich Schleiermacher und Georg
Simmel hat Paul Tillich vom doppelten Mut zum Sein gesprochen —
vom Mut, ein Teil zu sein, und vom Mut, ein Ganzes zu sein. In dieser
Formulierung ist die Korrespondenz von Selbst- und Weltverhiltnis
enthalten, die Erfahren, Denken und Handeln zu religitsen Aus-
drucksformen menschlicher Existenz macht.

Meine Stichworte Humor, Gelassenheit und Demut markieren
also nicht bereits Religion, sondern geben lediglich eine Richtung auf
der Suche nach ihr an. Auch wenn sie eine Haltung charakterisieren,
die sich den Problemen von Kontingenz, Freiheit, Zweckrationalitit
und Autonomie stellt, ist sie nicht schon eine religiose. Gelassenheit
und Demut (und teilweise auch der Humor) entstammen zwar reli-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9o | Gotterdimmerung

gioser Praxis, Erfahrung und Reflexion. Zu einer religiosen Haltung
werden sie jedoch erst, wenn sie einander erginzen und korrigieren
und sich in religiose Symbolisierungen kleiden. Die drei Elemente als
solche benennen lediglich Potenziale fiir Religion. Sie eréffnen Erfah-
rungs- und Handlungsriume jenseits der zweckrational verwalteten
und technisch gesteuerten Welt. Die Zukunft der Religion aber ist
damit noch ebenso wenig bestimmt wie das Spektrum ihrer mogli-
chen Ausprigungen.

Die Hinweise auf Potenziale fiir Religion haben folglich keinerlei
prognostischen Charakter. Vor allem aber sind sie nicht als Rezeptur
gedacht. Wie Religion selbst, lassen sich auch Humor, Gelassenheit
und Demut nicht erzwingen. Was soll man mit jemandem anfangen,
der keinen Humor hat? Jeder Appell zu ironischer Distanz st6f3t hier
auf eher taube Ohren. Andererseits stellen sich diese drei Haltungen
auch nicht spontan ein. Sie sind vielmehr Ergebnis stetigen Eintibens
und Verfeinerns. Die Crux liegt darin, dass sie in gewissem Mafde auf
dem »Miinchhausen-Effekt« beruhen: Um sie auszubilden, braucht
man sie bereits — zumindest ansatzweise (in der religiésen Sprache
wird die Begabung zu Gelassenheit und Demut daher als »Gnade«
bezeichnet). Die Aporie mildert sich ein wenig, wenn die Atmosphire
so beschaffen ist, dass sie weder die dngstliche Selbstbeziiglichkeit
begiinstigt noch das zwanghafte Bediirfnis nihrt, sich und andere im
UbermaR zu kontrollieren (die christlich-religidse Sprache nennt die-
sen Zustand das »Wirken des Heiligen Geistes«).

Ob es sich bei der im Titel dieses Essays genannten Dimmerung
um die Morgenréte oder den Sonnenuntergang handelt, liegt — ganz
wie man will — in Gottes Hand, in den Sternen oder in den Vorgingen
gesellschaftlicher Evolution. Wie immer es um die Religion steht: Die
religiose Deutung der Welt wird gut daran tun, sich nicht auf die mo-
disch wechselnden Beschreibungen des Zeitgeistes einzulassen, son-
dern (freilich stets in ironischer Distanz) auf die bewihrten, ihr ange-
messenen Symbolisierungen und Praktiken zu setzen — auch auf die
Gefahr hin, darin gelegentlich unverstanden zu bleiben. Im Grunde
verhilt es sich so, wie es in dem folgenden (selbstverstindlich judi-
schen) Witz zum Ausdruck kommt: Moshe trifft Shlomo an, als er
sich tber Schweinefleisch hermacht. Emport ruft Moshe aus: »Shlo-
mo, wie kannst Du blofl Schweinefleisch essen!?« Dieser antwortet:

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf der Suche nach Religion | o1

»Ich weifs jetzt, dass es keinen Gott gibtl« Darauthin Moshe: »Das ist
noch lange kein Grund, Schweinefleisch zu essenl« Die Kehrseite
dieses Sachverhalts bringt ein anderer jidischer Witz zum Ausdruck.
Moshe bittet um Einlass in die Synagoge. Der Vorsteher antwortet:
»Der Eintritt kostet zwei Schekel.« Darauthin Moshe: »Ich muss doch
nur hinein, um meinem Nachbarn Shlomo mitzuteilen, dass seine
Frau gerade dabei ist, ein Kind zu gebiren.« Als sich der Synagogen-
vorsteher weiterhin stur zeigt, wird Moshe energischer: »Du kannst
doch nicht zulassen, dass Shlomo in der Synagoge bleibt und die
Geburt seines Kindes verpasst. Ich will doch nur kurz hinein, um ihm
die frohe Kunde zu bringen — dann komm’ ich gleich wieder heraus!«
Darauf erwidert der Synagogenvorsteher: »Ich kenne Dich, Moshe.
Wenn du erst einmal in der Synagoge bist, betest Du auch!«

Mit anderen Worten: Die Praxis wird’s schon richten — so oder so.
Und jene, denen die Moderne das Maf aller Dinge ist, seien beruhigt:
Der Verweis auf Tradition ist nicht immer riickstindig, sondern oft
sogar sehr modern. Damit kann zum einen den regressiven und re-
pressiven Tendenzen der Religionen entgegengewirkt werden. Zum
anderen kann die moderne Gesellschaft auf diese Weise vor ihrer
Selbstiiberschitzung — oder theologisch gesprochen: vor der Todstinde
der »superbia«, des Hochmuts — bewahrt werden. Humor, Gelassen-
heit und recht verstandene Demut sind religios bewihrte Weisen, mit
Unsicherheit und Ungewissheit umzugehen, ohne beides mit pedan-
tischem Beharren, blindem Aktivismus, Verschmelzungsphantasien
oder Ermichtungswahn zu kaschieren. Humor ist ein Akt distanzie-
render Befreiung — von erdriickender Ernsthaftigkeit und nicht zuletzt
auch von intoleranter Religion. Gelassenheit changiert zwischen Dis-
tanz und Engagement, zwischen Selbstsorge und der Hybris, sich
allzu wichtig zu nehmen. Recht verstandene Demut ist eine Form von
Engagement und braucht ein Gegeniiber. Sich in einer »gottfremden,
prophetenlosen Zeit« aufzumachen, »an den sicheren Ort des Amei-
sengekrabbels der Gotter, des Bienengesummes der Heiligkeit ver-
setzt zu werden, ist ein erster Schritt, um sich einem Gegeniiber zu
stellen. Von dort aus ist die Frage nach Gott alles andere als obsolet.
Hallo, ist da jemand?

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, O



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise

In einen Essay gehen naturgemif viele Gedanken und zum Teil auch
Formulierungen ein, deren geistiger Urheber nicht der Schreiber ist.
Vielleicht liegt das Originelle eines Essays nur darin, verschiedene
Gedanken zu verdichten, die gerade in der Luft liegen — ob sie nun
dem Zeitgeist entsprechen oder ihn konterkarieren. Um den Text
nicht mit einem umfangreichen Fuflnotenapparat zu beschweren,
mochte ich im Folgenden nur die Zitate belegen und einige Anmer-
kungen und Hinweise auf weiterfithrende Literatur anfiigen. Fiir die
Lektoratsarbeit in gewohnt-ungewohnter Qualitit danke ich Joachim
Milles, Bielefeld.

Das erste Motto ist Max Webers Vortrag »Wissenschaft als Beruf« aus
dem Jahre 1919 entnommen (Gesammelte Aufsitze zur Wissenschafis-
lehre, Tubingen 1922, S. 552), das zweite dem Gedichtband La Belta/
Pracht (Wien und Basel 2001, S. 125) von Andrea Zanzotto.

| WIE (WIR GLAUBEN, DASS) ES FRUHER WAR

Die Religionstheorien haben sich seit dem 19. Jahrhundert um ein
Vielfaches vermehrt. Sie unterscheiden sich unter anderem darin, ob
sie den Ursprung der Religion im Bereich des Gefiihls, des Intellekts
oder in Handlungserfordernissen verorten. Und jene, die das Erstere
favorisierten, stritten dariiber, ob es nun eher die Angst oder eher die

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Gotterdimmerung

Freude war, die ein religioses Bewusstsein entstehen lie}. Zu den
intellektualistischen Religionstheorien siehe Edward E. Evans-
Pritchard, Theorien iiber primitive Religionen. Mit einer Vorlesung »Sozi-
alanthropologie gestern und heute« als Einleitung, Frankfurt a. M. 1968.
Auch die Frage, ob es zuerst Mythen oder zuerst Rituale gab, war
hochst umstritten. Letzteres behaupteten etwa die Vertreter der
»Cambridge-School« um Jane Ellen Harrison (1850-1928). Mit der
These der Pansakralitit, der Auffassung also, dass am Anfang die
gesamte Kultur religios bestimmt gewesen sei, riumt Eva Cancik-
Kirschbaum auf (»Religionsgeschichte oder Kulturgeschichte? Uber
das Verhiltnis von Kunst und Religion im Alten Orient, in: Richard
Faber und Volkhard Krech [Hg.], Kunst und Religion. Studien zur Kul-
tursoziologie und Kulturgeschichte, Wiirzburg 1999, S.101-118). Die
Formel »Ehrfurcht vor dem Leben« entwickelt Albert Schweitzer
(1875-1965) in seinem gleichnamigen Buch (Bern 1986). Die Erkli-
rung des Opfers durch die Erfahrung der Schuld beim Téten geht auf
Karl Meuli zuriick (»Griechische Opferbriuche, in: ders., Gesammelte
Schriften, zweiter Band, hg. von Thomas Gelzer, Basel und Stuttgart
1975, S. 9oy-1012). Die Auffassung, dass das frithe Christentum »ex-
zessiv asketisch« war, hat vor allem Franz Overbeck vertreten (Chris-
tentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur modernen Theologie,
aus dem NachlaR hg. von Carl Albrecht Bernoulli, Basel 1919, S. 28-
34). Zur Wissenschaftsgeschichte der Religionsforschung siehe Hans
G. Kippenberg, Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-
schaft und Moderne, Miinchen 1997; und Volkhard Krech, Wissenschaft
und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung in Deutsch-
land 1871 bis 1933, Tiibingen 2002.

Il RELIGION 1M S0G DER REFLEXION

Uber Religion ist wissenschaftlich — insbesondere seit dem r19. Jahr-
hundert — viel nachgedacht worden. Uber Religionstheorien aus den
verschiedenen Disziplinen informieren Christoph Elsas (Hg.), Religi-
on. Ein Jahrhundert theologischer, philosophischer, soziologischer und psy-
chosozialer Interpretationsansitze, Miinchen 1975; und Falk Wagner,
Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 95

Gegenwart, Glitersloh 1986. Zur Debatte um den Religionsbegriff
sieche etwa Ernst Feil (Hg.), Streitfall »Religion«. Diskussionen zur
Bestimmung und Abgrenzung des Religionsbegriffs, Minster u.a. 2000.
Mit Religion verhilt es sich vielleicht so, wie Friedrich Tenbruck es fiir
das Soziale beschrieben hat (Die unbewiltigten Sozialwissenschaften oder
Die Abschaffung des Menschen, Graz u.a. 1984). Auf die Probleme der
Reflexion tiber Religion, insbesondere auf die neuzeitliche Herausbil-
dung von Religion als »Kollektivsingular« und auf die Tatsache, dass
der Religionsvergleich ein »tertium comparationis« braucht, verweist
Tenbruck in seinem Aufsatz »Die Religion im Maelstrom der Reflexi-
ong, in: Jorg Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.),
Religion und Kultur (Sonderheft 33 der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie), Opladen 1993, S.31-67. Samuel Huntington
vertritt seine Auffassung in seinem Buch Kampf der Kulturen, Miin-
chen 1996 (Orig. The Clash of Civilizations and the Remaking of the
World Order, New York 1996). Jacques Derridas Uberlegungen finden
sich in seiner gemeinsam mit Gianni Vattimo und anderen verfassten
Studie Die Religion, Frankfurt a. M. 2001. Das Simmel-Zitat steht in
der Philosophie des Geldes (1900, 2. Aufl., 1907), hg. von David P. Fris-
by und Klaus Christian Kohnke, Gesamtausgabe Bd. 6, Frankfurt
a. M. 1989, S. 491, das Weber-Zitat in Wirtschaft und Gesellschaft.
Grundriss der verstehenden Soziologie, 5. rev. Aufl., besorgt von Johannes
Winckelmann, Tubingen 198s, S. 308. Das allmihliche Verschwinden
von Religion beschreibt Weber in der Protestantischen Ethik: Die reli-
gionsgeschichtliche Entwicklung nimmt in der altjiidischen Prophetie
ihren Ausgang und gipfelt, wie er am Calvinismus aufzeigt, im absolu-
ten Fortfall kirchlich-sakramentalen Heils. Als Folge der calvinisti-
schen Pridestinationslehre ist es zu dem »Gefiihl einer unerhérten
inneren Vereinsamung des einzelnen Individuums« gekommen, dem
kein Prediger, kein Sakrament, keine Kirche und in letzter Konse-
quenz auch kein Gott mehr helfen kann (Gesammelte Aufsitze zur
Religionssoziologie, Bd. I, Tubingen 1920, S. 93f.).

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Gotterdimmerung

11 VERSCHIEBUNGEN IM RELIGIOSEN FELD:
SAKULARISIERUNG, PLURALISIERUNG UND INDIVIDUALISIERUNG

In diesem Kapitel berichte ich wenig Neues, sondern resiimiere eher
Themen und Debatten der jingeren Religionssoziologie. Deshalb
finden sich im Folgenden auch weitaus mehr Literaturhinweise als in
den anderen Kapiteln. Dem interessierten Laien mdgen sie zur Infor-
mation dienen und dem kundigen Leser dabei behilflich sein, die
einen oder anderen Zusammenhange zu erkennen.

Von der Bedeutung der Religionen als »6ffentlicher Macht« han-
delt etwa Martin Riesebrodt in seinem Buch Die Riickkehr der Religio-
nen. Fundamentalismus und der » Kampf der Kulturen«, Minchen 2002.
Den von mir skizzierten Sikularisierungsauffassungen setzt er in
seiner Einleitung seinen eigenen Erklirungsversuch entgegen. Uber
die Geschichte der Idee der Sikularisierung informiert ausfithrlich
Hermann Liibbe, Sikularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Be-
griffs, 2. Aufl., Freiburg und Miinchen 1975. Die Auffassung, dass die
traditionellen Religionen durch Nationalismus oder Zivilreligion
ersetzt werden, vertritt Robert N. Bellah (Beyond Belief, New York
1970). Die Anpassung religidser Institutionen an die Bedingungen der
modernen Organisationsgesellschaft behauptet Peter L. Berger (Zur
Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen
Theorie, Frankfurt 1973; Orig. New York 1967). Von einem Bedeu-
tungsverlust der Religion des Christentums bei bleibender Prigung
der modernen Gesellschaft durch christliche Werte geht Talcott Par-
sons aus (»Christianity and Modern Industrial Society«, in: Edward A.
Tiryakian [Hg.], Sociological Theory, Values and Sociostructural Change,
New York 1963, S. 33-70).

Die Stabilitit der Kirchenmitgliedschaft belegen die drei von der
Evangelischen Kirche in Deutschland durchgefiihrten Untersuchun-
gen: Helmut Hild (Hg.), Wie stabil ist die Kirche? Bestand und Erneue-
rung. Ergebnisse einer Umfrage, Gelnhausen und Berlin 1974; Johannes
Hanselmann, Helmut Hild und Eduard Lohse (Hg.), Was wird aus der
Kirche? Ergebnisse der zweiten EKD-Umfrage iiber Kirchenmitgliedschaft,
Gitersloh 1984; Klaus Engelhardt, Hermann von Loewenich und
Peter Steinacker (Hg.), Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-Erhebung
iiber Kirchenmitgliedschaft, Giitersoh 1997. Weiteres Zahlenmaterial

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 97

findet sich in: Das Lexikon zu Religionen und Glaubensgemeinschafien
(Reihe FOCUS Fakten), hg. von Meyers Lexikonredaktion in Zusam-
menarbeit mit der FOCUS-Magazin-Verlag GmbH, bearbeitet von
Hanspeter Oschwald, Mannheim 1999. Analysen der romisch-katholi-
schen Kirche und des westlichen Christentums bieten Karl Gabriel,
Christentum zwischen Moderne und Postmoderne, 4. Aufl., Freiburg i. Br.
u.a. 1995; Michael N. Ebertz, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der
religiosen Landschaft, Freiburg u.a. 1999; und Franz-Xaver Kaufmann,
Wie iiberlebt das Christentum?, Freiburg u.a. 2000. Uber die religiosen
Verhiltnisse in westlichen Gesellschaften informieren Steve Bruce,
Religion in the Modern World, Oxford 1996; und Sylvette Denefle, Socio-
logie de la Sécularisation, Paris 1997.

Das Argument, religiéser Pluralismus verhindere Sikularisierung,
wird von Vertretern der »rational-choice«-Theorie vorgebracht, etwa
von Rodney Stark und William Bainbridge, A Theory of Religion, 2.
Aufl., New Brunswick 1996; zur Debatte um diesen Ansatz siehe Law-
rence A. Young (Hg.), Rational Choice Theory and Religion, New York
1997. Das Marktmodell ist erstmals von Peter L. Berger an das religio-
se Feld angelegt worden. Ein Wiederabdruck des 1963 erschienenen
Aufsatzes findet sich in seinem Buch Zur Dialektik von Religion und
Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie, Frankfurt 1973.
Siehe dazu auch Hartmut Zinser, Der Markt der Religionen, Minchen
1997. Die relativierenden Wirkungen des religiosen Pluralismus zeigt
Peter L. Berger in seinem Buch Der Zwang zur Hiiresie, Frankfurt a. M.
1980. Zu Esoterik und New Age siehe Christoph Bochinger, »New
Age« und moderne Religion. Religionswissenschaftliche Analysen, Gliters-
loh 1994; und Paul Heelas, The New Age Movement, Oxford 1996.
Gegen den Fehlschluss von der Pluralisierung auf die quantitative
Zunahme von Religion schreibt seit Jahren Detlef Pollack an.

Das Konzept der »unsichtbaren Religion« hat Thomas Luckmann
in seinem gleichnamigen Buch entwickelt: Die unsichtbare Religion,
Frankfurt a. M. 1991; Orig. New York u.a. 1967. Es offeriert eine
Theorie der religiosen Individualisierung und gilt zu Recht als ein
Meilenstein der jiingeren Religionssoziologie, die den Blick auf neue
Formen von Religion ausweitet. Zur Verlagerung von Religion vom
offentlichen Bereich auf den des Privaten siehe Charles Taylor, Die
Formen des Religiosen in der Gegenwart, Frankfurt a. M. 2002; dort

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Gotterdimmerung

entwickelt er auch seine Auffassung von der »individuellen Konsum-
kultur« und »expressivistischen Kultur«. Das Berger-Zitat findet sich
in seinem Buch Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente
einer soziologischen Theorie, Frankfurt a. M. 1973, S. 158; das Schels-
ky-Zitat im Aufsatz »Ist Dauerreflexion institutionalisierbar? Zum
Thema einer modernen Religionssoziologie«, in: Zeitschrift fiir Evange-
lische Ethik 1 (1957), 153-174, S. 161. Dass auch innerhalb der christli-
chen Groflkirchen die »Bedeutung einer identititsstiftenden Tradi-
tionsiitbernahme« mit dem Wunsch kombiniert wird, in »religiésen
Zusammenhingen auszuwihlen und auf dem Hintergrund der eige-
nen Lebensgeschichte neu zusammenzufiigen, belegt die dritte Kir-
chenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD (Studien- und Planungs-
gruppe der EKD, Fremde Heimat Kirche. Ansichten ihrer Mitglieder,
Hannover 1993, S. 18). Zu diesem Ergebnis kommt auch eine Studie
zur Religion in der Schweiz: »Normative Anspriiche religiéser Organi-
sationen miissen von Individuen immer erst als eigene Verpflichtung
und Leistung rekonstruiert werden«, so Michael Kriiggeler in Alfred
Dubach und Roland J. Campiche (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion
in der Schweiz, Zirich und Basel 1993, S. 123. Eine Gallup-Umfrage
ergab bereits 1978, dass 8o Prozent aller US-Amerikaner der Ansicht
zustimmten, dass man »die eigenen Uberzeugungen unabhingig von
irgendwelchen Kirchen oder Synagogen erlangen sollte« (Robert N.
Bellah et al., Habits of the Heart, Berkeley 1985, S. 228.) Die religiose
Selbstreverenz beschreibt Franz-Xaver Kaufmann in seinem Aufsatz
»Selbstreferenz oder Selbstreverenz? Die soziale und religiése Ambi-
valenz von Individualisierung«, in: Ehrenpromotion Franz-Xaver Kauf-
mann. Eine Dokumentation, hg. von der Pressestelle der Ruhr-Universi-
tit Bochum in Zusammenarbeit mit der Fakultit fiir Katholische
Theologie, Bochum 1993, S. 25-46. Karl Gabriel (Hg.), Sdkularisierung
oder religidse Individualisierung. Biographie und Gruppe als Bezugspunkte
moderner Religiositit, Glitersloh 1996, dokumentiert besagte Debatte.
Vergleiche dazu auch die Kontroverse zwischen Detlef Pollack und
Gert Pickel einerseits und Monika Wohlrab-Sahr und Michael Kriigge-
ler andererseits in der Zeitschrift fiir Soziologie (6/1999 und 3/2000).
Die beiden religiosen Moglichkeiten, auf die Ungewissheit der Identi-
tit des Einzelnen zu reagieren, beschreibt Niklas Luhmann in seinem
Buch Die Religion der Geselischaft, Frankfurt a. M. 2000, S. 110f.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 99

IV RELIGION IWISCHEN VERIWECKUNG UND WIEDERVERIAUBERUNG
DER WELT

Die Ratgeberliteratur zu spirituellen und esoterischen Themen fiillt
inzwischen ganze Regale — man sehe sich nur einmal die eigens daftir
eingerichteten Abteilungen in gréferen Buchhandlungen an. Litera-
turhinweise erspare ich mir schon deshalb, weil ich keine Auswahlkri-
terien anzugeben wiisste. Das Problem ist jedoch nicht nur ein solches
der Qualitit, sondern auch ein strukturelles. Wenn die Funktionswei-
se von Religion aufgedeckt wird, hat sie Schwierigkeiten damit, ihre
Aufgaben zu erfiillen — darauf weist etwa Robert Spaemann hin
(»Funktionale Religionsbegriindung und Religion«, in: P. Koslowski
[Hg.], Die religidse Dimension der Gesellschaft, Tiibingen 1985, S. 9-25).

Die These von der Wiederverzaubung vertritt etwa Morris Ber-
man, Die Wiederverzauberung der Welt. Am Ende des Newtonschen Zeit-
alters, Munchen 1983. Kritisch dazu argumentiert Johannes Weifs,
»Wiederverzauberung der Welt? Bemerkungen zur Wiederkehr der
Romantik in der gegenwirtigen Kulturkritik«, in: Friedhelm Neid-
hardt, M. Rainer Lepsius und Johannes Weifs (Hg.), Kultur und Gesell-
schaft (Sonderheft 27 der Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsy-
chologie), Opladen 1986, S. 286-301.

V' RELIGION IWISCHEN UNIVERSALISIERUNG UND PARTIKULARISIERUNG

Zur Universalisierung und abstrakten Fassung von Religion hat we-
sentlich die Philosophie beigetragen — siehe dazu etwa Friedrich Nie-
wohner (Hg.), Klassiker der Religionsphilosophie. Von Platon bis Kier-
kegaard, Miinchen 1995. Sein Konzept der »natiirlichen Religion«
entfaltet Herbert von Cherbury in seinem Werk De religione gentilium
errorumque apud eos causis, 1663, englische Ubersetzung 1705. Das
Rousseau-Zitat findet sich in seinem Buch Vom Gesellschaftsverirag
oder Grundsdtze des Staatsrechts (Sozialphilosophische und Politische
Schriften, 2. Aufl., Disseldorf und Ziirich 1996, S.267-391, hier:
S. 384f.). Robert N. Bellah entwickelt sein Konzept der Zivilreligion in
seinem Aufsatz »Civil Religion in America«, in: Daedalus 96 (1967),
S. 1-21. Zur weiteren Diskussion siehe Heinz Kleger und Alois Miiller

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Gotterdimmerung

(Hg.), Religion des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und Europa, Miin-
chen 1986; und neuerdings Rolf Schieder, Wieviel Religion vertrdgt
Deutschland?, Frankfurt a. M. 2001. Ob Zivilreligion noch Religion ist,
bleibt leider auch bei Schieder unklar. Allerdings handelt es sich um
einen schonen Titel, der zum Kalauern einlddt: Zivil-Religion oder
Zuviel-Religion?

Zu verschiedenen Programmen einer — sei es vereinheitlichenden,
sei es vergleichenden — Welttheologie siche Wilfred Cantwell Smith,
Towards a world theology: faith and the contemporary history of religion,
Philadelphia, Pa. 1981; Hans Kiing, Wozu Weltethos? Religion und Ethik
in Zeiten der Globalisierung, Freiburg i. Br. u.a. 2002; Robert C. Ne-
ville (Hg.), Ultimate realities: a volume in the comparative religious ideas
project, Albany 2001. Zum interreligiosen Dialog siehe Michael von
Briick (Hg.), Dialog der Religionen, Miinchen 1987; und Christine Lie-
nemann-Perrin, Mission und interreligioser Dialog, Gottingen 1999.

Aus der zahlreichen Literatur tiber »Fundamentalismus« empfeh-
le ich die von Martin E. Marty und R. Scott Appleby herausgegebenen
Binde Fundamentalisms Observed, Chicago 1991; Fundamentalisms and
Society, Chicago 1993; Fundamentalisms and the State, Chicago 1993;
Fundamentalisms Comprehended, Chicago 1995. Eine eigenstindige
und weiterfithrende Interpretation bietet Martin Riesebrodt, Die Riick-
kehr der Religionen. Fundamentalismus und der »Kampf der Kulturen«,
Miinchen 2002. Seiner zugleich empirischen und systematisierenden
Studie Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung. Amerika-
nische Protestanten (1910—28) und iranische Schiiten (1961—79) im Ver-
gleich, Tubingen 1990, habe ich auch die Merkmale des Fundamenta-
lismus entlehnt. Meine Uberlegungen zum Verhiltnis von Religion
und Globalisierung basieren teilweise auf Roland Robertson, »Globa-
lization, Politics and Religiong, in: James A. Beckford und Thomas
Luckmann (Hg.), The Changing Face of Religion, London 1989, S. 10-23;
und Peter Beyer, Religion and Globalization, London u.a. 1994.

VI RELIGION, POLITIK UND GEWALT

Die Auffassung von Religion als einer friedenstiftenden Kraft hilt sich
hartnickig — aller historischen Erfahrung von den Kreuzziigen iiber

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 1o1

den Dreiftigjahrigen Krieg bis zum Biirgerkrieg auf dem Balkan zum
Trotz. Die gewalttitige Seite von Religion hingegen kommt uns erst in
letzter Zeit wieder deutlicher zu Bewusstsein. Den Vorgang der »Ent-
privatisierung« beschreibt José Casanova in seinem Buch Public Reli-
gions in the Modern World, Chicago 1994. Das Assmann-Zitat findet
sich in seiner Studie Das kulturelle Gedichtnis, Miinchen 1992, S. 157.
Die Unterscheidung zwischen Religionen, die Konflikte »aushalten,
und solchen, die sie »losen« wollen, verdanke ich Gesine Palmer,
Berlin. Zu Huntingtons These vom »Kampf der Kulturen« hat Martin
Riesebrodt in seinem Buch Die Riickkehr der Religionen. Fundamenta-
lismus und der »Kampf der Kulturen«, Miinchen 2002, das Nétige ge-
sagt. Die Colpe-Zitate tiber den heiligen Krieg und die »asketische
Selbstverkiirzung« finden sich in seinem glinzenden Essay Der »Hei-
lige Krieg«. Benennung und Wirklichkeit, Begriindung und Widerstreit,
Hanstein 1994, S. 63ff. und 46f. Die Beschreibung der Haltung reli-
gioser Terroristen entstammt Bruce Hoffmans Aufsatz »Holy Ter-
ror<: The Implications of Terrorism Motivated by a Religious Impe-
rative«, in: Studies in Conflict and Terrorism 18 (1995), S. 271-284. Das
Bataille-Zitat ist seiner Theorie der Religion, Miinchen 1997, S. 51,
entnommen. Die Passage von Roger Caillois findet sich in seinem
Buch Der Mensch und das Heilige, Miinchen und Wien 1988, S. 174
und 176f.

VIl RELIGION, RELIGIONSAFFINE THEMEN UND SAKRALISIERUNG

Den Hintergrund fiir die Uberlegungen dieses Kapitels bildet der
inflationdre Gebrauch des Religionsbegriffs nicht nur im Feuilleton,
sondern auch in der Wissenschaft. Religion im Bereich der Werbung
identifizieren wollen beispielsweise Lutz Friedrichs und Michael Vogt
(Hg.), Sichtbares und Unsichtbares. Facetten von Religion in deutschen
Zeitschriften, Wiirzburg 1996. Religiose Symbole und Semantiken, so
die Autoren, konnen »aufmerksamkeitserweckend in Uberschriften,
etwa irritierend zwischen der Werbung fur Whiskey und Zigaretten
erscheinen oder in Form letztangehender Sinnkonstruktionen relevant
werden«; der »reflexive [oder doch wohl eher: instrumentelle, VK]
Umgang der Medien mit religiésen Traditionen« tendiere dazu, »diese

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Gotterdimmerung

entweder als Plausibilititshorizont berufsspezifischer Anforderungen
[...] oder als Ausdruck des kulturellen bzw. politischen Antimodernis-
mus argumentativ [...] wie symbolisch kommunikativ [...] zu funktio-
nalisieren [!]« (S. 303f.).

Der jungste Versuch einer Klirung des Religionsbegriffs stammt
von Glinter Thomas (Implizite Religion. Theoriegeschichtliche und theo-
retische Untersuchungen zum Problem ihrer Identifikation, Wirzburg
2001), hat aber eher zu seiner Ausweitung beigetragen, handelt es sich
bei den so benannten Phinomenen doch ganz ausdriicklich um Reli-
gion. Stattdessen sollte es darum gehen, die Emergenz von Religion —
nicht nur historisch, sondern auch systematisch — zu verstehen, das
heifdt: Religion von ihrem Entstehungsfeld zu unterscheiden. Dazu
eignen sich meines Erachtens immer noch Georg Simmels Uberle-
gungen in seinem Aufsatz »Zur Soziologie der Religion« und seinem
Essay Die Religion (1906; Neudruck in der Gesamtausgabe Bd. 10).

Trotz aller Bedenken zur analytischen Abstraktion ermutigt und
inspiriert hat mich Carsten Colpes vorziiglicher Essay Das Heilige.
Versuch, seiner Verkennung kritisch vorzubeugen, Frankfurt a. M. 1990.
Die Unterscheidung zwischen kleinen, mittleren und grofien Trans-
zendenzen trifft Thomas Luckmann in seinem Aufsatz »Uber die
Funktion der Religion, in: Peter Koslowski (Hg.), Die religidse Dimen-
sion der Gesellschaft, Tiibingen 1985, S. 26-41. Mein Vorschlag zu einer
Definition von Religion verdankt sich nicht zuletzt den Arbeiten von
Niklas Luhmann. Aus seinem umfangreichen Werk verweise ich auf
Funktion der Religion, Frankfurt a. M. 1977, und sein posthum erschie-
nenes Buch Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000.

VIII  ReLiGioN uND MODERNE

Das Kant-Zitat ist nachzulesen in der Kritik der reinen Vernunft (Werke
in sechs Binden, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, Band II,
Darmstadt 1998, S. 98). Uber die Moderne, sogar zum »Projekt der
Modernex, ist viel geschrieben worden. Was es mit ihr auf sich hat
und wo sie beginnt und womdéglich endet, ist allerdings umstritten.
Zur religionsphilosophischen Begriindung von Autonomie siehe
Hermann Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Juden-

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 103

tums, Leipzig 1919. Die Bemerkung Georg Simmels iiber den fremd-
bestimmten Willen findet sich in seiner Einleitung in die Moralwissen-
schafi. Eine Kritik der ethischen Grundbegriffe, 2. Band (1893), hg. von
Klaus Christian Kéhnke, Gesamtausgabe Bd. 4, Frankfurt a. M. 1991,
S. 136. Das Humboldt-Zitat ist seiner Staatsschrift entnommen (Ideen
zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen,
Stuttgart 1995, S. 106). Die Uberlegungen zur Verkehrung des Ver-
hiltnisses von eingesetzten Mitteln und angestrebtem Zweck hat
Simmel in seiner Philosophie des Geldes angestellt (1900, 2. Aufl. 1907;
hg. von David P. Frisby und Klaus Christian Kohnke, [Gesamtausgabe
Bd. 6] Frankfurt a. M. 1989). Fiir das Aushalten von Ambivalenzen
pladiert — allerdings ohne Bezug auf Religion — Zygmunt Bauman,
Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Frankfurt a. M.

1995.

IX RELIGION UND ERFAHRUNG

Der Klassiker der Analyse religioser Erfahrung ist William James, Die
religidse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit. Materialien und Studien zu
einer Psychologie und Pathologie des religiosen Lebens, deutsche Bearbei-
tung von G. Wobbermin, Leipzig 1907 (Orig. The Varieties of Religious
Experience. A Study in Human Nature, New York und London 1902).
Ausfithrungen tiber das Verhiltnis von Sinnlichem und Geistigem in
der religiésen Symbolisierung finden sich bei Ernst Cassirer, »Der
Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaf-
ten, in: ders., Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt 1965,
S.169-200 (Orig. Vortrige der Bibliothek Warburg, 1921/22). Friedrich
Schleiermacher prisentiert seine Auffassungen in seiner Schrift Uber
die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern, 1799 (Neu-
auflage, hg. von Glinter Meckenstock, Berlin u.a. 2001).

X RELIGION UND WELTBILD

Zum Thema dieses Kapitels verweise ich auf Fritz Stolz, Weltbilder der
Religionen. Kultur und Natur, Diesseits und Jenseits, Kontrollierbares und

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Gotterdimmerung

Unkontrollierbares, Ziirich 2001, der das religionsgeschichtliche Mate-
rial im Hinblick auf die Weltbildproduktion systematisiert. Zur Auf-
fassung, dass Religion fiir die Bewiltigung von Kontingenz zustindig
sei, siehe Hermann Liibbe, Religion nach der Aufklirung, Graz u.a.
1986; und Niklas Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a. M.
1977. In meiner Religionssoziologie (Bielefeld 1999) habe auch ich mich
noch ganz darauf verlassen, dass Religion es im Wesentlichen mit der
Bewiltigung von Kontingenz zu tun hat. Die hier vorgetragenen Uber-
legungen plidieren fiir eine differenziertere Sichtweise. Der Spruch
des japanischen Mystikers Saichi ist zitiert nach Daisetz Taitaro Suzu-
ki, Der westliche und der Gstliche Weg, Frankfurt a. M. u.a. 1980, S. 133.

XI RELIGION UND LEBENSFUHRUNG

Religion und Moral in eine grofie Nihe zu riicken, hat eine lange
Tradition. Bei Immanuel Kant etwa heifit es: »Religion ist (subjektiv
betrachtet) das Erkenntnis aller unserer Pflichten als gottlicher Gebo-
te« (Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, in: Werke in
zehn Binden, hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 77: Schrifien zur Ethik
und Religionsphilosophie, Zweiter Teil, Darmstadt 1983, S. 645-879,
hier: S. 822). Auch Max Weber gehort hierher. Dessen zentrale Frage-
stellung formuliert Wilhelm Hennis (Max Webers Fragestellung. Stu-
dien zur Biographie des Werks, Tiibingen 1987, S. 9o). Die Schilderung
einer Lebensfithrung, die sich religios zu bewdhren hat, findet sich in
Webers Wirtschaft und Gesellschaft, S. 329. Die Passage iiber das Be-
wihrungsproblem und den Bewihrungsmythos basiert auf Uberle-
gungen in Ulrich Oevermanns Aufsatz »Ein Modell der Struktur von
Religiosiit. Zugleich ein Strukturmodell von Lebenspraxis und sozia-
ler Zeit«, in: Monika Wohlrab-Sahr (Hg.), Biographie und Religion.
Zwischen Ritual und Selbstsuche, Frankfurt a. M. und New York 1995,
S. 27-102.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise | 105

X1l Aur DER SUCHE NACH RELIGION

Der Hinweis von Joachim Matthes auf den ernsten Charakter des
Religitsen als einer Besonderheit des Westens findet sich in seinem
Aufsatz »Was ist anders an anderen Religionen? Anmerkungen zur
zentristischen Organisation des religionssoziologischen Denkensx, in:
Jorg Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann (Hg.), Religion
und Kultur (Sonderheft 33 der Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozi-
alpsychologie), Opladen 1993, S.16-30. Zum Thema »Religion und
Humor« empfehle ich Peter L. Berger, Erlésendes Lachen. Das Komische
in der menschlichen Erfahrung, Berlin und New York 1998. Der Erfor-
schung und Verbreitung jiidischer Witze hat sich Salcia Landmann
verschrieben (Der jiidische Witz. Soziologie und Sammlung, vollstindig
neu bearbeitete und wesentlich erginzte Ausgabe, Diisseldorf 2000;
Juidische Witze, ausgewihlt und eingeleitet von Salcia Landmann, 26.
Aufl., Miinchen 1989; Die klassischen Witze der Juden. Verschollenes und
Allerneuestes, Frankfurt a. M. und Berlin 1989).

Viel gelernt iber die Mystik Meister Eckharts habe ich aus dem
schénen Buch von Bernhard Welte, Meister Eckhart. Gedanken zu
seinen Gedanken, 2. Aufl., Freiburg u.a. 1992; von ihm geleitet ist die
Passage tiber Abgeschiedenheit und die Bedeutung der Bilder. Eben-
falls angeregt worden bin ich von Alois M. Haas, Kunst rechter Gelas-
senheit. Themen und Schwerpunkte von Heinrich Seuses Mystik, Bern u.a.
1995 (besonders vom Kapitel »Gelassenheit — Semantik eines mysti-
schen Begriffs«); siehe auch Stefan Zekorn, Gelassenheit und Einkehr.
Zu Grundlage und Gestalt geistlichen Lebens bei Johannes Tauler, Wiirz-
burg 1993. Nietzsches Passage tiber Askese habe ich seiner Genealogie
der Moral entnommen (Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari, Bd. 5, 3. Aufl., Miinchen 1993, S. 352). Das
Eckhart-Zitat findet sich in Deutsche Werke, hg. im Auftrag der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart 1936£f., Bd. 1, 1936, S. 6f.
Martin Heidegger hat seine Gedanken zur Gelassenheit in seinem
gleichnamigen Buch niedergeschrieben (Pfullingen 1959).

Zur religiésen Demut siehe Donata Schoeller Reisch, Enthéhter
Gott — vertiefter Mensch. Zur Bedeutung der Demut ausgehend von Meister
Eckhart und Jakob Bohme, Freiburg i. Br. u.a. 1999. Die Tiicken der
Demut beschreibt Christoph Tiircke, »Askese und Performance. Fran-

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | Gotterdimmerung

ziskus als Regisseur und Hauptdarsteller seiner selbst«, in: Neue
Rundschau 111 (2000), S. 35-43. Auch wenn es Franz an Selbstironie
mangelte, war sein Ergehen doch nicht frei von ungewollter Ironie:
Bei der Herrichtung des Leichnams bemerkten seine Briider, dass
Franz die Wundmale Christi trug. Aber die Sache hatte einen Haken,
der auf die christliche Tkonographie und deren Unkenntnis der rémi-
schen Kreuzigungspraxis zuriickgeht. Zu einer fachgerechten Kreu-
zigung gehorte es, dass man die Nigel ins Handgelenk trieb. Hitte
man sie hingegen durch die Handflichen geschlagen, wie alle mittel-
alterlichen Kruzifixe es darstellen, so wiren die Hiande durch das Kor-
pergewicht abgerissen. Die Wundmale der Hinde Christi befanden
sich also ganz gewiss nicht dort, wo Franz sie sich zuzog: inmitten der
Handflichen. Und ein Gott — so schlieflt Tiircke — der sich bei der
Vergabe einer solch unerhorten Auszeichnung derart verhaut, steht
dumm da.

Seine Gedanken zum doppelten Mut entfaltet Paul Tillich in sei-
nem Buch Der Mut zum Sein, Stuttgart 1953. Die beiden jlidischen
Witze, die fiir eine pragmatische Sichtweise und Handhabe der Dinge
jenseits von altbackener Metaphysik und modisch tiberzogenem Kon-
struktivismus stehen, erzihlte mir Gideon Freudenthal, Tel Aviv. Und
die Zeilen von Andrea Zanzotto sowie den vorletzten Satz dieses Es-
says verdanke ich Manfred Bauschulte, Bardiittingdorf.

https://dol.org/10.14361/9783839401002 - am 13.02.2026, 05:12:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10.14361/9783838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54,



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema:

Volker Heins

Das Andere der
Zivilgesellschaft

Zur Archdologie eines Begriffs

Oktober 2002, 102 Seiten,
kart., 12,80 €,
ISBN: 3-933127-88-2

Sibylle Niekisch
Kolonisation und Konsum
Kulturkonzepte in Ethnologie
und Cultural Studies

Juli 2002, 110 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-89942-101-9

Christian Papilloud
Bourdieu lesen
Eine Einfiihrung
Mit einem Vorwort
von Loic Wacquant

Mairz 2003, 128 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-89942-102-7

Jorg Durrschmidt
Globalisierung

April 2002, 132 Seiten,
kart., 12,00 €,
ISBN: 3-933127-10-6

Andreas Ackermann,

Klaus E. Miiller (Hg.)
Patchwork:

Dimensionen multikultureller
Gesellschaften -

Geschichte, Problematik und
Chancen

Juli 2002, 312 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-108-6

Sylvia Sasse,

Stefanie Wenner (Hg.)
Kollektivkorper
Kunst und Politik von
Verbindung

OKktober 2002, 324 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-89942-109-4

Stefan Weber

Medien - Systeme — Netze
Elemente einer Theorie der
Cyber-Netzwerke

2001, 128 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-933127-77-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema:

Georg Stauth

Authentizitdt und kulturelle
Globalisierung

Paradoxien kultur-
tibergreifender Gesellschaft

1999, 62 Seiten,
kart., 8,90 €,
ISBN: 3-933127-05-X

Julia Reuter

Ordnungen des Anderen
Zum Problem des Eigenen in
der Soziologie des Fremden

April 2002, 314 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-84-X

Julia Lossau

Die Politik der Verortung
Eine postkoloniale Reise zu
einer ANDEREN Geographie
der Welt

April 2002, 228 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-83-1

‘Werner Friedrichs,
Olaf Sanders (Hg.)
Bildung / Transformation

Kulturelle und gesellschaftliche
Umbrtiche aus bildungstheore-

tischer Perspektive

April 2002, 252 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-94-7

Alexander Horstmann,
Gilinther Schlee (Hg.)
Integration durch
Verschiedenheit

Lokale und globale Formen
interkultureller
Kommunikation

2001, 408 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-52-1

Ludger Pries
Internationale Migration

2001, 84 Seiten,
kart., 9,50 €,
ISBN: 3-933127-27-0

Theresa Wobbe
Weltgesellschaft

2000, 100 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-13-0

Beate Krais,
Gunter Gebauer
Habitus

September 2002, 94 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-17-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9763838401002 - am 13.02.2026, 05:12:54,



https://doi.org/10.14361/9783839401002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Götterdämmerung
	Inhalt
	I. Wie (wir glauben, dass) es früher war
	II. Religion im Sog der Reflexion
	III. Verschiebungen im religiösen Feld: Säkularisierung, Pluralisierung und Individualisierung
	IV. Religion zwischen Verzweckung und Wiederverzauberung der Welt
	V. Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung
	VI. Religion, Politik und Gewalt
	VII. Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung
	VIII. Religion und Moderne
	IX. Religion und Erfahrung
	X. Religion und Weltbild
	XI. Religion und Lebensführung
	XII. Auf der Suche nach Religion
	Anmerkungen, Quellen und Literaturhinweise

