Maurice Blanchot

DAS RECHT UND DIE PFLICHT

Blanchot betonte 1960 in einem Interview flir das Nachrichtenmagazin
L’Express — ein Interview, das damals nicht publiziert wurde —, dass er die Er-
kldrung {iber das Recht auf Ungehorsam im Algerienkrieg' als ein unpolitischer
Schriftsteller unterzeichnet hat und ,,nicht als engagierter Schriftsteller, nicht
einmal als ein in politischen Kdmpfen engagierter Biirger, sondern als ein nicht
politischer Schriftsteller, der sich veranlasst sah, zu Problemen Stellung zu neh-
men, die ihn wesentlich angehen®.?

In der Erkldrung, die anfangs 121 Schriftsteller und Schriftstellerinnen,
Kiinstler und Kiinstlerinnen sowie Hochschullehrer und Hochschullehrerinnen
unterschrieben, wurde auf ein Recht auf Ungehorsam hingewiesen: Ein Recht,
das allen Menschen die Moglichkeit einrdumt, den Kriegsdienst im Kolonial-
krieg Frankreichs gegen das algerische Volk zu verweigern. In der Erklarung
heiflt es zur Kriegssituation, in der sich Frankreich damals befand: ,,Der Algeri-
enkrieg ist weder ein Eroberungskrieg noch ein Krieg zur nationalen Verteidi-
gung, sondern er ist fast ginzlich zur Aktion einzig der Armee und einer Kaste
geworden, die sich einer Eroberung nachzugeben weigert, deren Sinn selbst die
zivile Regierung anzuerkennen bereit ist, indem sie dem allgemeinen Zusam-
menbruch der Kolonialreiche Rechnung trigt.

Wenn man hier einmal all die Fragen nach der Autorenschaft der Erklarung,
die Fragen zur historischen Situation des algerischen Befreiungskampfes gegen

1 Blanchot 2007a, S. 37ff. Am 6. September 1960 wurde das sogenannte Manifest der
121 in der Zeitschrift Vérité-Liberté unter dem Titel Déclaration sur le droit a
l'insoumission dans la guerre d'Algérie veroftentlicht. Zu den Frauen und Ménnern,
die die Erklarung unterzeichneten gehdrten u.a. Antelme, Beauvoir, Blanchot,
Boulez, Breton, Damisch, Duras, Lanzmann, Lefébvre, Leiris, Masson, Pontalis,
Robbe-Grillet, Sagan, Sarraute, Sartre, Simon, Vernant und Vidal-Naquet.

Blanchot 2007a, S. 47.
Blanchot 2007a, S. 38 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | Das Politische der Dekonstruktion

die Kolonialmacht Frankreich und den damaligen innerfranzdsischen Verhiltnis-
sen zwischen der Regierung und der Armee beiseiteldsst, so stellt sich die Frage,
warum Blanchot gegeniiber der Interviewerin Chapsal darauf bestand, dass er die
Erklarung nicht als ein politisch engagierter Biirger oder als ein politischer
Schriftsteller unterschrieb? War der Akt der Unterzeichnung fiir Blanchot keine
politische Handlung, obwohl heute alles dafiirspricht, dass Blanchot zusammen
mit Mascolo und Schuster selbst die Erkldrung verfasste?* Betrachtete Blanchot
den Widerstand gegen den Kolonialkrieg Frankreichs womdoglich als einen unpo-
litischen Akt, der nicht einmal die Wesensziige einer Gegenpolitik, einer Anti-
Politik oder eines politischen Gegenentwurfs trug?

In der Erkliarung, die zur Kriegsdienstverweigerung wihrend des Algerien-
krieges aufrief, ist von einem Recht die Rede, das nicht mit einer Pflicht ver-
wechselt werden darf. Im Interview mit Chapsal erlduterte Blanchot den Unter-
schied zwischen Recht und Pflicht folgendermaBen: ,,Eine Verpflichtung ver-
weist auf eine innere Moral, von der sie gedeckt, garantiert und gerechtfertigt ist;
wenn es eine Pflicht gibt, muss man nur noch die Augen schlie3en und sie blind
befolgen; dann ist alles einfach. Das Recht verweist im Gegenteil nur auf sich
selbst, auf die Ausiibung der Freiheit, deren Ausdruck es ist; das Recht ist eine
freie Macht, fiir die jeder, fiir sich selbst, gegeniiber sich selbst, verantwortlich
ist, nichts ist schwerwiegender. Deshalb muss man sagen: Recht auf Ungehor-
sam.*®

Blanchot unterschied zwischen einer moralischen bzw. politischen Pflicht
und einem freien und unbedingten Recht. Wahrend die Pflicht einem gewissen
Automatismus folgt, bei dem das verpflichtete Subjekt sogar mit geschlossenen
Augen den Forderungen nachkommen kann, so ist der Mensch, der sein Recht
sucht und auf seinem Recht besteht, auf sich selbst verwiesen. In diesem Sinne
gibt es eine Einsamkeit des Menschen bzw. eine Einsamkeit des Schriftstellers,
auch die des Schriftstellers Blanchot.® Diese Beziehung des Menschen zum

4 Vgl. Blanchot 2007a, S. 40.
Blanchot 2007a, S. 48.

6 In der Schrift Die wesentliche Einsamkeit kam Blanchot auf die Aufgabe der
Schriftsteller und Schriftstellerinnen sowie deren Einsamkeit zu sprechen. Dort heifit
es: ,,Der Schriftsteller [...] opfert in sich das ihm eigene Sprechen, dies allerdings,
um dem Allgemeingiiltigen seine Stimme zu leihen [...]. Wenn das Schreiben die
Entdeckung des nicht zu Beendenden ist, dann {iberschreitet sich der Schriftsteller,
der in diesen Bereich eintritt, nicht auf das Allgemeingiiltige hin. Er geht nicht in
Richtung einer sichereren, schoneren, besser gerechtfertigten Welt, in der sich alles

nach der Klarheit des rechten Lichtes anordnen wiirde. Er entdeckt nicht die schone

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 101

Recht ist ungleich schwerwiegender, vielleicht auch beschwerlicher, als wenn
der Mensch in einer Pflicht stiinde und seiner Verpflichtung nachkéime, denn in
der Beziehung zum Recht verlduft nichts automatisch und geregelt. Weder die
mit der Pflicht verbundenen Forderungen, die von auBlen herangetragen werden,
noch das verinnerlichte Pflichtgefiihl geben an, wie sich der Mensch zu verhal-
ten hat, wenn er auf sein Recht bestehen mdchte. Gegeniiber dem Recht ist der
Mensch allein verantwortlich und auf sich selbst zuriickgeworfen.

Mit dieser Unterscheidung zwischen Pflicht und Recht differenzierte Blan-
chot nicht nur zwischen Gehorsam und Verantwortung, sondern unterschied
auch zwischen einer politisch-moralisch geregelten und einer singuldr zu ver-
antwortenden Handlung: Das Bestreiten der politischen Pflicht fillt in die
schwerwiegende Verantwortung des singuldren Menschen.

BLANCHOT UND BATAILLE

Uber Blanchots Biografie wurde bereits einiges zusammengetragen.” Dabei wur-
de nicht nur darauf aufmerksam gemacht, wie grol sein Einfluss auf seine Kol-
legen und Kolleginnen in der Philosophie und Literatur war, es wurde auch stets
auf seine Auseinandersetzungen mit dem Politischen hingewiesen. Zu diesen po-
litisch relevanten Aktivitdten und Positionierungen in Blanchots Leben gehorten
seine journalistischen Tétigkeiten in anti-deutschen, anti-nationalsozialistischen
und radikal-konservativen Zeitschriften und Zeitungen, das Verstecken der Ehe-
frau von Levinas und deren Tochter vor den Nationalsozialisten wéhrend der
deutschen Okkupation Frankreichs, seine Mitgliedschaft in der Résistance wie
auch sein Engagement gegen den Algerienkrieg und zur Zeit der 1968er Bewe-
gung.

Blanchots Beschéftigung mit Heidegger wurde nicht nur fiir Levinas, Nancy
und Derrida wegbereitend.® Auch wenn sich diese Beschiftigung mit Heidegger
eher am Neutralen, am Tod und am Anderen abarbeitete und weniger an Hei-

Sprache, die auf ehrbare Weise fiir alle spricht. Was in ihm spricht, ist jene Tatsa-
che, dass er auf die eine oder andere Weise nicht mehr er selbst ist, er ist schon nie-
mand mehr. Das Er, das sich anstelle des Ich setzt, das ist die Einsamkeit, dem
Schriftsteller die Kraft des Werkes widerfahrt. Blanchot 2010, S. 101 (Hervorhe-
bungen im Original).

7 Vgl. Hill 1997, S. 10ff. Vgl. ebenso Hill 1996, S. 1ff, insbesondere auch Coelen
2007.

8 Vgl. Gill 1996.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | Das Politische der Dekonstruktion

deggers Analyse des Mitseins, so bleibt dennoch danach zu fragen, inwiefern
sich Blanchots Auseinandersetzung mit Heidegger auf dessen philosophische
Gedanken zum Politischen auswirkte? Abgesehen von Blanchots politischen In-
terventionen stellt das Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft seine ausfiihr-
lichste schriftstellerische Auseinandersetzung mit dem Politischen dar. Wie
Blanchot jedoch selbst betonte,’ schloss der Text allerdings an eine Kritik
Nancys an Batailles Konzeption der Gemeinschaft an und stellt keine explizite
Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein und dessen Depolitisierung der Po-
liteia dar. Im ersten Abschnitt des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft
setzte sich Blanchot, wie schon Nancy ein halbes Jahr zuvor in dem Buch La
communauté désceuvrée [dt. Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirk-
licht],'"® mit Batailles politischen Konzeptionen und dessen Acéphale-
Gesellschaft auseinander. Im zweiten Teil des Buches beschiftigte sich Blanchot
hingegen mit Duras’ Buch Die Krankheit Tod."!

Batailles Untersuchungen zum Politischen, wie auch die Aktivititen der
Acéphale-Gesellschaft, haben sich zu Beginn des Zweiten Weltkriegs im Um-
kreis des Surrealismus und des franzosischen Antifaschismus, aber auch in be-
deutendem Ausmal unter Einfluss der Philosophie Nietzsches und Hegels sowie
durch die Rezeption der franzdsischen Ethnologie (Durkheim, Leiris, Mauss, Ri-

9 Vgl. Blanchot 2010, S. 13. Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass Blanchot
Teile des Buches schon vor der Veroffentlichung von Nancys Buch Von einer Ge-
meinschaft, die sich nicht verwirklicht zur Publikation in der Zeitschrift Le Nouveau
Commerce freigab. Dabei handelte es sich um die letzten Abschnitte des Buches, in
denen er sich mit Duras’ Erzéhlung Die Krankheit Tod beschiftigte. Auch wenn
Blanchot sein Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft als eine Volte gegen Nancy
verstand, so war die Auseinandersetzung mit Duras’ Theaterstiick eigentlich eine
Erwiderung und ein Einwand zu den Darstellungen einer Beziehung zum Anderen,
die Levinas als eine Beziehung der Verantwortung beschrieb. Bei Blanchot ist die
Beziehung ein Desaster. Vgl. Nancy 2015b, S. 50, Hill 1997, S. 197ff und S. 266
und Blanchot 1983.

10 Nancy 2018. Eine erste deutschsprachige Ubersetzung der franzosischen Erstausga-
be des Buches La communauté désceuvrée (vgl. Nancy 1986) erschien 1988 unter
dem Titel Die undarstellbare Gemeinschaft (vgl. Nancy 1988). Im Jahr 2018 er-
schien eine Neuiibersetzung der erweiterten franzosischen Auflage aus dem Jahr
2004. Vgl. Nancy 2004.

11 Duras 2000.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 103

viére) entwickelt.!?

Gleichwohl Blanchot seine Auseinandersetzung mit Batailles
Konzept des Politischen nur skizzenhaft in seinem Buch dokumentierte, so wer-
den zumindest drei Dinge deutlich: 1. Blanchot teilte Batailles Kritik am traditi-
onellen Begriff des Politischen. Beide lehnten es ab, die Gemeinschaft als eine
beschrinkte Form der Gesellschaft® zu beschreiben. Nach Ansicht beider Auto-
ren, strebt die Gemeinschaft nach keiner ,,kommuniellen Verschmelzung*.!* Ba-
taille wies schon 1933/1934 in dem Aufsatz Die psychologische Struktur des Fa-
schismus auf eine unausloschbare und nicht zu assimilierende Heterogenitét des
Sozialen hin. In dem Aufsatz heif3t es: ,,Die Einheit, Prinzip der Homogenitdt, ist
nur tendenziell realisierbar [...].“!* — Die Heterogenitit innerhalb des Politischen
und des Staates hat zur Folge, dass der Souverén keine politischen Entscheidun-
gen treffen kann, um die Gemeinschaft zu einer Einheit bzw. zu einem Werk zu
versammeln, wovon nicht nur der Staatsrechtler Schmitt ausging. In Schmitts
Verfassungslehre heifit es zur Bildung einer politischen Einheit durch die souve-
rane Entscheidungsgewalt: ,,Eine solche Verfassung ist eine bewulite Entschei-
dung, welche die politische Einheit durch den Triger der verfassunggebenden
Gewalt fiir sich selber trifft und sich selber gibt.“!> Aus Batailles Analyse der
nicht zu assimilierenden Heterogenitidt des Sozialen schloss Blanchot, dass die
Heterogenitdt der Gemeinschaft eine Verschmelzung zu einem Werk verhin-
dert.' 2. Blanchot nahm Batailles Hinweis auf, dass es fiir jedes Wesen ein

,,Prinzip der Unvollstindigkeit*!’

gibt, von dem schon Sokrates, Platon und Aris-
toteles ausgingen. 3. In enger Beziehung zu Batailles Formulierung eines Prin-
zips des Ungeniigens und der Unvollstdndigkeit steht das Opfer, worauf Blan-

chot mit Nachdruck hinwies.'®

DAS PRINZIP DES UNGENUGENS

Im Gegensatz zur traditionellen Philosophie des Politischen, bestritt Bataille die
Moglichkeit einer beschrinkten Politik, deren Streben es ist, die Heterogenitét

12 Die Quellenlage und Rezeption zu Bataille und der Acéphale-Gesellschaft ist leider
recht sparlich. Vgl. Bischof 2010 und Moebius 2006.

13 Blanchot 2007b, S. 25.

14  Bataille 1978, S. 24 (Hervorhebungen im Original).

15 Schmitt 1993, S. 21.

16  Vgl. Blanchot 2007b, S. 25.

17  Blanchot 2007b, S. 16.

18 Vgl Blanchot 2007b, S. 31.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | Das Politische der Dekonstruktion

des Sozialen aufzulésen und zum Verschwinden zu bringen: Diese Auseinander-
setzung mit der Politischen Philosophie fiihrte Bataille insbesondere mittels
Kojéves Hegel-Lektiire.”” Auch wenn das Ansinnen politischer Kréfte darauf ab-
zielt, entweder einzelne heterogene Elemente des Sozialen aus dem Politischen
auszuschlieBen (mittels Verbannung, Unterdriickung, Verleugnung bzw. Ver-
nichtung), oder eine Politik der Verschmelzung (mittels Assimilierung, Diszipli-
nierung, Integration oder Fusionierung) zu betreiben, so ist jede soziale Homo-
genitit im Prinzip ,.eine labile, durch Gewaltakte und iiberhaupt durch innere
Konflikte jederzeit storbare Form*.?° Der Staat kann die heterogenen Kriifte nur
auf Zeit in Schach halten, ganz im Sinne Hegels, der im Zusammenhang dieses
Problems vom ,,Pobel* sprach: Ein Pébel, der aus der Struktur der Anerkennung
heraus fillt und den Staat gefihrden kann.?' So heifit es in der Bataille-Lektiire
bei Blanchot: Eine ,,sjomogene Gesellschaft ist unfahig, in sich selbst einen Sinn
und Zweck des Handelns zu finden.*?

Bataille machte deutlich, dass die Politik souveriner Gewalt nur ein Element
unter anderen heterogenen Elementen innerhalb des Politischen bildet und hob
hervor: ,,Die einfache Tatsache der Herrschaft von Menschen iiber Menschen
impliziert die Heterogenitiit des Herren*.> Dem lésst sich hinzufiigen, dass die
Entwicklung der Souverénitit ein anderes Element als sie selbst, eine Anders-
heit, eben die Knechtschaft voraussetzt. Im Jahr 1955 nahm Bataille nochmals
seine Auseinandersetzung mit Hegel in der Untersuchung Hegel, der Tod und
das Opfer auf?*

Trotz der Unmoglichkeit einer beschrinkten Politik, trotz der heterogenen
Elemente des Sozialen, die eine politische Einheit unmdglich machen, stellte
Blanchot entlang der Schriften Batailles nochmals die Frage: ,,Ich frage noch-
mals fiir Bataille: weshalb Gemeinschafi? Die Antwort ist klar genug: Auf dem
Grunde jedes Wesen herrscht ein Prinzip des Ungeniigens |[...] (ein Prinzip der
Unvollstandigkeit). Merken wir uns: es ist ein Prinzip, das die Moglichkeit eines

Wesens beherrscht und regelt.«?

19 Vgl. Kojeve 1975.

20 Bataille 1978, S. 12.

21 Vgl hierzu insbesondere Ruda 2011, S. 65ft.

22 Bataille 1978, S. 23 (Hervorhebungen im Original).

23 Bataille 1978, S. 22 (Hervorhebungen im Original).

24 Die Untersuchung erschien zuerst in der Zeitschrift Deucalion. Vgl. hier die dt.
Ubersetzung: Bataille 2018a.

25  Blanchot 2007b, S. 16 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 105

Blanchot fiihrte die Frage nach der Gemeinschaft noch einmal auf das
Grundprinzip der Politischen Philosophie zuriick, das da lautet, dass der Mensch
sich selbst nicht genug ist. Dies war ein Prinzip, das in der antiken Staatszweck-
lehre (Sokrates, Platon, Aristoteles) diskutiert wurde, das aber ebenso in der
klassischen Vertragsdebatte (Hobbes, Spinoza, Rousseau, Kant) von Bedeutung
war und auch fiir die Kritiker und Kritikerinnen der Vertragstheorie seine Rele-
vanz besaf3. Blanchot wies allerdings mit Nachdruck darauf hin, dass Batailles
Wort vom ,,Prinzip des Ungeniigens® nichts mit einem Zustand des Mangels zu
tun hat, der nach einer sozialpolitischen Korrektur dringt, wovon die traditionel-
le Politische Philosophie ausgeht. Der unvollstdndige Mensch ist nicht zu ergén-
zen, weder durch die Ehe, durch Freundschaften, noch durch die Gesellschaft
und erst recht nicht durch politische Mafinahmen und Institutionen. Batailles
Prinzip des Ungeniigens geht nicht mit einer ,,Notwendigkeit der Vollstindig-
keit** einher. Blanchot hob hervor: ,,Das ungeniigende Wesen sucht sich nicht
mit einem anderen zu verbinden, um mit ihm zusammen eine ganzheitliche Sub-
stanz zu bilden. Das Bewusstsein des Ungeniigens geht aus der Infragestellung
seiner selbst hervor, die den anderen oder einen anderen braucht, um zustande zu
kommen.*?’

Ausgehend vom Grundprinzip des Ungeniigens, reformulierte Bataille die
Politische Philosophie der Gemeinschaft im Sinne einer nietzscheanischen Um-
wertung des Politischen. Das ungeniigende Wesen ist kein Wesen, das als Sub-
jekt die Anerkennung anderer Wesen sucht und seinen Horizont konsumistisch
erweitert, um in einer Gemeinschaft mit Anderen einen vollstindigen Zustand
anzustreben. Hingegen gehdrt in Batailles Uberlegung zum Prinzip der Unvoll-
standigkeit, dass stets andere Wesen da sind — die stets bei mir und mit mir sind
—, die die Substanz eines Wesens, aber ebenso den vollstindigen Zustand einer
Gemeinschaft bestreiten. Blanchot restimierte: ,,Das Wesen strebt nicht nach
Anerkennung, sondern nach Bestreitung: um zu existieren, begibt es sich zum
anderen, der es bestreitet und es manchmal negiert [...].

Die Neuinterpretation des politischen Grundprinzips besagt, dass das existie-
rende Wesen die Gemeinschaft anderer Wesen sucht, verlangt und braucht, um
von ihnen in der Existenz bestritten und angefochten zu werden. Das Wesen
strebt weder nach der Anerkennung anderer Wesen innerhalb der Gemeinschalft,
noch garantiert die Gemeinschaft die Anerkennung ihrer Individuen. Weder be-
finden sich die Wesen in einer Gemeinschaft, um Anerkennung zu suchen und

26  Blanchot 2007b, S. 16.
27  Blanchot 2007b, S. 16.
28  Blanchot 2007b, S. 17.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | Das Politische der Dekonstruktion

um Andere anzuerkennen, noch wird die Gemeinschaft von ihren Individuen an-
erkannt. Mit der Umwertung des Politischen, mit dieser Neuinterpretation des
politischen Grundprinzips vom Ungeniigen, handelt es sich nun um eine Ge-
meinschaft, die kaum noch als eine Gemeinschaft zu bezeichnen ist. Oder wie
Blanchot Bataille zitierte: Sie ist ,,die Gemeinschaft derer, die keine Gemein-
schaft haben.“?

Die Anerkennung hatte bei Bataille im Rahmen der Frage nach der Gemein-
schaft, worauf Blanchot hinwies, keinerlei Bedeutung. Im Gegensatz dazu ist
diese Anerkennung innerhalb der Theorie des Gesellschaftsvertrags, sowie der
hegelschen Rechtstheorie und jener des Kommunitarismus von grofler Bedeu-
tung. So gehort zwar die Bestreitung der Existenz bei Bataille zum Grund eines
jeden Wesens, dennoch lésst sich dieses Ungeniigen nicht anerkennen. In Ba-
tailles Gemeinschaftsforderung geht es keinesfalls darum, dass sich das einzelne
Wesen als ein endliches und sterbliches Wesen erkennt und anerkennt, sich in
seiner Endlichkeit wahrnimmt und bejaht. Ebenso ging es Bataille nicht um die
gegenseitige Anerkennung der Menschen untereinander, hinsichtlich ihrer Rech-
te und ihrer Wiirde.

In einer anderen Hinsicht hat die Bestreitung auch nichts mit einer Feind-
schaft, nichts mit einem Kampf zwischen den Wesen, und einer Frage des Fein-
des zu tun, wie Schmitt diese Konstellation als die wesentlich politische heraus-
stellte. Die Totungsmdglichkeit durch den Feind formt nicht die Gestalt der poli-
tischen Gemeinschaft. Blanchot schrieb jedoch: ,,Nicht mein Verhéltnis zu mir
selber als endliches Wesen oder als BewulBtsein, dem Tod zu gehoren oder zum
Tode bestimmt zu sein, sondern meine Anwesenheit bei dem Anderen, der sich
im Sterben absentiert. Anwesend dem nahezubleiben, der sich im Sterben end-
giiltig entfernt, den Tod des Anderen auf mich zu nehmen als den einzigen Tod,
der mich angeht, das ist es, was mich auler mich bringt und was die einzige
Trennung ist, die mich in ihrer Unmoglichkeit dem Offenen einer Gemeinschaft

offnen konnte.«>°

DIE STELLVERTRETUNG

Unverkennbar arbeitete Blanchot jene Elemente aus Batailles Untersuchung zur
Gemeinschaft heraus, die an Levinas’ Philosophie der Ethik denken lassen; wo-
hingegen er Heideggers Sein zum Tode, und damit auch dessen Analyse vom

29  Blanchot 2007b, S. 47.
30 Blanchot 2007b, S. 21f.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 107

Mitsein — ein Mitsein, das sich im Vorlauf zum Tod befindet —, von sich wies.
Ebenso beruht die Gemeinschaft, von der hier in Blanchots Bataille-Analyse die
Rede ist, weder auf Strukturen der Anerkennung, auf &sthetischen Prinzipien,
oder auf Beziehungen der Gleichheit. Stattdessen hob Blanchot zwei andere
Momente hervor, die eine Gemeinschaft ermdglichen, von der sich aber kaum
sagen ldsst, ob sie noch eine Gemeinschaft ist: 1. Die Anwesenheit bei einem
Sterbenden. 2. Den Tod eines Anderen zu sterben.

In beiden Beziehungsverhéltnissen, die hier angesprochen sind, geht es um
Trennungen und Abschiede, die die Beziehungen zwischen Menschen auflosen
und ins Offene des Todes gehen lassen. Blanchot schrieb: ,,Wenn aber die Be-
ziehung des Menschen zum Menschen aufhért, eine Beziehung des Gleichen
zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Unbeugsamen einfiihrt,
der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem verhilt, der ihn in Be-
tracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Beziehung durch und er-
zwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch wagen wird, Gemein-
schaft zu nennen.*!

Wihrend die Ethik bei Levinas durch ein asymmetrisches Verhéltnis zwi-
schen den Menschen bestimmt ist, da das Antlitz des Anderen den Menschen zur
Geisel nimmt, so stellte Blanchot in der Diskussion um Batailles Ausfiihrungen
zur Gemeinschaft den Tod des anderen Menschen heraus. Auch Derrida betonte
in seiner Blanchot-Analyse, dass die Freundschaft — und nicht nur die Freund-
schaft zwischen Blanchot und Bataille, sondern auch die Gastfreundschaft im

32 yoraussetzt.

weitesten Sinne — ,,die Erfahrung des Todes

Levinas wies darauf hin, dass Blanchots Arbeiten zur Literatur, Philosophie
und Ethik stets im starken Mafle einer kritischen Auseinandersetzung mit Hei-
degger entsprangen. Im Gegensatz zu Heidegger — der zumindest in den 1930er
bis hinein in die 1950er Jahre in seinen Schriften zur Kunst und zur Dichtung ei-
nen Werkbegriff entwickelte, mit dem er ein Lichten des Seins zu retten und
darzustellen versuchte —, fiihrten kritische Lektiiren zu Hegel, Marx und eben zu
Heidegger Blanchot zu einer Ablehnung des Werkbegriffs, in deren Folge er
vom Zerbrechen des Werks®® sprach. Aus der Erfahrung des Todes, im Uberle-
ben, das fast nichts bewahrt, lasst sich kein Werk, keine Vollstdndigkeit, gewin-
nen. Die Erfahrung des Todes ist jene Erfahrung, die nichts zu verstehen gibt

31 Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original).

32  Derrida 2011, S. 81.

33 Vgl. Blanchot 1991, S. 66. Ausfiihrlich wurde Blanchots Auseinandersetzung mit
Hegels und Heideggers Bestimmungen des (Kunst-)Werks von Hill dargestellt. Vgl.
Hill 1997, S. 103ff. Vgl. auch Davies 1996.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | Das Politische der Dekonstruktion

und von der nichts vernommen werden kann. Die Erfahrung des Todes unter-
bricht jede Arbeit an einem Werk, bevor eine Vollstindigkeit und somit eine
Priasenz des Werks erreicht wére. Mithin ldsst jene Erfahrung weder ein Seiendes
noch ein Sein, aber auch keinen Entzug von Sein erscheinen. Sie ist eine Erfah-
rung von nichts: Eine Erfahrung, die nichts erfihrt. Eine Erfahrung ohne eine
Erfahrung.

Das, was die Gemeinschaft nun begriindet, ist nicht die gegenseitige Aner-
kennung der Sterblichkeit, ob nun als Herr oder Knecht. Sie ist auch nicht das
Produkt eines kommunikativen Aktes, der per Vertragsschluss Rechte einrdumt
und Rechte einschrinkt, wie sie auch nicht aus der Tatsache resultiert, ein ge-
meinsames Schicksal miteinander zu teilen, z.B. den Tod und die Sterblichkeit.
Die Gemeinschaft, die Blanchot mit Batailles Hilfe zu denken versuchte, ist auch
weit vom Mitsein, das Heidegger als ein notwendiges und schicksalhaftes Zu-
sammensein menschlichen Daseins beschrieb, entfernt und sollte nicht damit
verwechselt werden. Denn im Gegensatz zu Blanchot und Bataille, sah Heideg-
ger das menschliche Zusammensein unter dem Zwang stehend, angesichts der
Selbstverbergung des Seins, sich zu einem Staat zusammenzuschlieBen. In der
Rektoratsrede spitzte Heidegger diese staatstragende und staatsorientierte Analy-
se des Mitseins in folgender Weise zu: ,,Die Fragwiirdigkeit des Seins iiberhaupt
zwingt dem Volk Arbeit und Kampf ab und zwingt es in seinen Staat, dem die
Berufe zugehdren. 3

Batailles Gemeinschaftsforderung verabschiedete sich von all den damals
bestehenden Staats-, Vertrags- und Souverénititstheorien. Blanchot hob dabei
hervor, dass die Gemeinschaft keine Gemeinschaft ist, die von Gottern, Gesetz-
gebern oder Helden gestiftet wird. Auch wenn die Geburt und der Tod jene Er-
eignisse sind, die fiir eine Gemeinschaft bestimmend sind, so sind es nicht der
eigene kommende Tod oder der Tod eines anderen Menschen, die dabei relevant
sind. Das, was die Gemeinschaft ausmacht, ist der Moment, ,,der Néchste des
Sterbenden zu sein®.>> Blanchot notierte: ,,Wozu dient sie [die Gemeinschaft;
Anm.d.V.]? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den Tod
hinein gegenwiértig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde geht,
sondern sich dabei vertreten findet, wie er gleichzeitig einem Anderen diese
Stellvertretung gewéhrt, die ihm zuteil geworden ist. Die Stellvertretung im

Sterben ist das, was die Kommunion ersetzt.**

34  Heidegger 1983a, S. 16.
35 Blanchot 2007b, S. 23.
36  Blanchot 2007b, S. 25.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 109

Die Gemeinschaft ist kein Ort der Souverénitét oder souverdner Handlungen
und Entscheidungen. Bataille brach mit den iiberlieferten Souverénitétstheorien,
von Platon iiber Machiavelli und Hobbes bis hin zu Schmitt. In der ausfiihrlichen
Studie zu Batailles Acéphale-Gesellschaft betonte auch Bischof: ,,Acéphale
bricht insofern offen mit der tradierten Souverinitétstheorie, als er die Gotter-
ddmmerung und den Konigsmord emphatisiert. Wer annahm, Bataille habe da-
mals nur einen negativen Begriff von Souverdnitit besessen, sieht sich eines
Besseren belehrt, denn es ging ihm schon in der Zeit von Acéphale nicht mehr
nur um eine beschriankte Souverdnitit, wie es die militarische, die nationalisti-
sche, die volkische und selbst noch die religidse sind, vielmehr hat er im Mythos
von Acéphale ein neues Gesellschaftsmodell skizziert, das aus der Aufhebung
der Prinzipien des Nationalstaates erst hervorgeht.*’

Blanchot stellte Batailles Anliegen heraus, eine vollig andere Gesellschaft zu
entwerfen, einen neuen Mythos von Gemeinschaft zu schaffen, indem er Le-
vinas’ Begriff der ,,Stellvertretung*®
ein Verhiltnis zwischen den Menschen angesprochen, das in prinzipieller Weise
— wie keine andere Beziehung — jeden einzelnen Menschen in Frage stellt. Zur
Stellvertretung heif3t es bei Levinas: ,,.Der Gedanke der Stellvertretung bedeutet,

dal} ich mich an die Stelle des Anderen setze, daf} sich aber niemand als Ich an
<39

aufgriff. Denn mit der Stellvertretung ist

meine Stelle setzen kann.

Wenn man bereit ist, Blanchots Kommentar zu Batailles Gemeinschaftsfor-
derung zu folgen, so entspricht der Gedanke der Stellvertretung dem Prinzip des
Ungentigens. Die Idee der Stellvertretung geht davon aus, dass jeder einzelne
Mensch grundsétzlich von anderen Menschen — zumindest von seinem néchsten
Menschen, dessen Gemeinschaft er braucht —, in seiner Souverénitit in Abrede
gestellt und bestritten wird. Damit Gemeinschaft entsteht, muss das Ich auBler
sich geraten, sich verausgaben und sich verlieren. Oder wie Levinas auch formu-
lierte: ,,Das Ich wird verfolgt und ist im Prinzip verantwortlich fiir die Verfol-
gung, die es erleidet.*“?

So wie der ungeniigende Mensch, den Bataille beschrieb, die Nihe der ande-
ren Menschen sucht, um von diesen in seiner Existenz als souverdnes Wesen be-
stritten zu werden, so wies Blanchot darauf hin, dass auch dem Menschen, den
Levinas als Stellvertreter beschrieb, die Verantwortung fiir den anderen Men-
schen nicht als etwas Zufilliges oder AuBerliches zustoBt. Bei Levinas heiBit es:

37  Bischof 2010, S. 106 (Hervorhebungen im Original).
38 Levinas 1992b, S. 219ff.

39  Levinas 1985, S. 105 (Hervorhebungen im Original).
40 Levinas 1985, S. 105.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | Das Politische der Dekonstruktion

,Die Verantwortung fiir die Anderen, die kein Unfall ist, der einem Subjekt zu-
stoft, sondern die in ihm dem Sein vorausgeht, hat nicht auf die Freiheit gewar-
tet, in der ein Engagement fiir die Anderen hétte eingegangen werden konnen.
Ich habe nichts getan und bin doch schon immer betroffen gewesen: verfolgt
[...]- Die Verantwortung in der Besessenheit ist eine Verantwortung des Ich fiir
das, was das Ich nicht gewollt hat, das heiBt fiir die Anderen.*!

Nichts kann den Menschen mehr in Frage stellen und damit seine Verantwor-
tung erzwingen, ihn aufler sich geraten lassen und in seine Verantwortung plat-
zieren, wie die Ndhe zu Sterbenden. Dass Bataille das Prinzip des Ungeniigens
mit der Anwesenheit bei einem Sterbenden bzw. mit dem Tod eines Anderen in
Bezichung setzte, belegte Blanchot mit einem Zitat aus Batailles Schriften:
»Sieht er seinesgleichen sterben, so kann ein Lebender nur aufier sich weiterle-
ben. 4
Die Nihe des Sterbenden ldsst den Uberlebenden in seiner Ekstase (Wahn,
Trauer, Leid, Besessenheit, Lachen, Freude usw.) zuriick, als einen Uberleben-
den, der weder bei sich ist, noch beim Anderen verweilt. Und dennoch findet der
Lebende einzig in dieser Ekstase eine Gemeinschaft, die er mit dem Sterbenden
teilt: eine Gemeinschaft sich trennender Wesen. Nach Bataille entspringt die
Bindung der Gemeinschaft aus dem Moment ihrer Aufldsung, und nicht aus der
Angst der Individuen vor dem Sterben: keinesfalls braucht die Gemeinschaft die
Totung oder den Tod des Anderen.

DER TOD DES SOUVERANS

Da Bataille mit seiner Gemeinschaftsforderung weder an eine tradierte Souveré-
nitétslehre ankniipfte, noch eine Gegenlehre beschrinkter Politik nach den Mus-
tern des Staates entwarf, musste er nochmals auf den mythischen Grund des Po-
litischen zuriickkehren, aus dem die politische Souverédnitit, und mit ihr der
Souverén hervorgingen und von dem traditionelle Theorien des Politischen aus-
gehen. So wandte sich Bataille dem Opfer zu, das die Gemeinschaft, aber auch
die Souverénitit braucht, um sich zu griinden und zu konstituieren, um sich als
eine politische Institution einzurichten. Hier am Ursprung der Souverdnitit wie
auch am Ursprung der Gemeinschaft setzte Bataille, geschult an der Philosophie

41 Levinas 1992b, S. 253 (Hervorhebungen im Original).

42  Bataille zitiert nach Blanchot 2007b, S. 22 (Hervorhebungen im Original). Im Origi-
nal heifit es: ,,S’il voit son semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que
hors de soi.“ Bataille 1976, S. 245 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 111

Nietzsches’, seine Umwertung des Souveréns an: durch die Entfesselung des Op-
fers, den Tod Gottes, die Zerschlagung der Souverénitit, das Kdpfen des Souve-
rans. In diesem Sinne formulierte Bataille 1937 die erste der Propositions sur la
mort de Dieu [Thesen iiber den Tod Gottes]: ,,Acéphale driickt auf mythologi-
sche Weise die der Zerstérung geweihte Souverinitit aus, den Tod Gottes.**3

Das Bild des Acéphale zeigt einen kopflosen Mann, mit einem Totenkopf an
der Stelle des Geschlechts, auf seinem Bauch ein Labyrinth, in der einen Hand
einen Dolch und in der anderen Hand ein flammendes Herz. Diese kopflose,
gleichsam mythische Figur zeichnete Masson im Jahr 1936 nach einer Idee Ba-
tailles fiir ein Zeitschriftenprojekt.** Mit dem Namen Acéphale wurde einerseits
eben jene Zeitschrift benannt, die von Bataille, Masson und Klossowski ins Le-
ben gerufen wurde, andererseits trug die von Bataille schon am 21. Januar 1936,
am Jahrestag der Enthauptung von Louis XVI., gegriindete Geheimgesellschaft
den gleichen Namen.

Diese quasi urspriingliche Gestalt des kopflosen Acéphale zeigt die hochste
Souverénitit in ihrer Enthauptung, und somit auch die Kopflosigkeit jeglicher
Souverénitit. Das entflammte Herz, der Dolch und das Labyrinth betonen den
Exzess und den Wahnsinn, denen sich der enthauptete Souverdn preisgibt. Blan-
chot schrieb erlduternd: ,,Die Beraubung des Kopfes schloB also nicht nur den
Primat dessen aus, was der Kopf symbolisierte: des Befehlshabers, der verniinf-
tigen Vernunft, des Kalkiils, des MaBles und der Macht, einschlieBlich der Macht
des Symbolischen, sondern den Ausschluf} selber, verstanden als iiberlegter und
souverdner Akt, der die Oberhoheit in der Form ihres Niedergangs restauriert
hiitte.«4

Wie schon Blanchot erwihnte, war das Opfer fiir Bataille ein zwingender
Begriff. Jedoch stand das Opfer fiir Bataille weder im Zusammenhang einer
Selbsttotung,*® noch in Bezug zu gewaltsamen Exessen und Tétungen anderer
Wesen durch einen Souverdn, dem als Gesetzgeber innerhalb der traditionellen

43 Bataille 1937, S. 20 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Bischof 2010, S. 81.

44  Vgl. Bischof 2010, S. 45.

45  Blanchot 2007b, S. 33.

46  Es sei hier auf das sich hartnéickig haltende Geriicht hingewiesen, dass sich Bataille
selbst angeblich wihrend eines Treffens der Acéphale-Gesellschaft enthaupten las-
sen wollte. Bischof wies in ihrem Buch zur Acéphale-Gesellschaft auf die diirftigen
Indizien beziiglich des Gerilichts hin, sammelte eine Vielzahl von Hinweisen und
Dokumenten zu den Zerwiirfnissen und Intrigen innerhalb der Gesellschaft und
machte vor allem klar, dass Batailles Begriff des Opfers nichts mit einer Totung zu
tun hat. Vgl. Bischof 2010, S. 125ff.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | Das Politische der Dekonstruktion

Politischen Philosophie das Privileg zuerkannt ist, ob akut oder virtuell, ob in
Friedenszeiten oder wahrend des Krieges, liber Leben und Tod zu richten. So
verstanden, kann Batailles Begriff des Opfers nicht mehr einer Theorie be-
schrinkter Politik dienen. Vor allem war der Begriff des Opfers nunmehr der po-
litischen Souverénitit aus der Hand geschlagen. In der Tradition einer abendlén-
dischen Theorie des Politischen hing das Schicksal des Opfers von einer souve-
rdnen Entscheidung ab, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, den Feind

t.4” Blanchot verwies

aus der Gemeinschaft verbannt und ihn zur Totung freigib
in seinem Bataille-Kommentar in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in
Batailles Buch Theorie der Religion, in der es heif3t: ,,Opfern heif3t nicht tdten,
sondern preisgeben und geben.**?

Bataille hat das Opfer wie den Exzess und die Uberschreitung in den ver-
schiedensten Bereichen untersucht, u.a. im Religidsen, in der Erotik, in der Lite-
ratur, in der Kunst und im Politischen. Hier, in Blanchots Uberlegungen zur Ge-
meinschaft, wird im engen Sinne auf den sozialen Exzess verwiesen, auf einen
Menschen, der aufSer sich ist, der sich preisgibt und sich fiir Andere verausgabt.
Das bedeutet aber auch, dass es Bataille wie Blanchot um die Ekstase im Sinne
einer Verneinung selbststdndiger und isolierter Wesen ging. So geriet die Kom-
munikation des Menschen bei Blanchot zu einer Erfahrung, die nichts gewinnt —
weder Informationen noch Wissen —, die sich aber radikal verausgabt. Eine Er-
fahrung, die nichts manifestiert, weder ein Erfahrbares noch ihren eigenen Vor-
gang. Blanchot schrieb: ,,Nun ist die Basis der Kommunikation nicht notwendig
das Sprechen und nicht einmal das Schweigen, das sein Grund und seine Inter-
punktion ist, sondern das Dem-Tode-Ausgesetztsein, nicht mehr das meine, son-
dern das des Anderen, dessen lebendige und allernichste Anwesenheit bereits
die ewige und unertrdgliche Abwesenheit ist, die keine Trauerarbeit vermin-
dert.«

In dieser basalen Erfahrung von Kommunikation taucht der Mensch aufer
sich auf, als ein Wesen, das fiir Andere und bei Anderen da ist: Als Mensch ist er
der Stellvertreter der Anderen. Ein Stellvertreter, der nicht an und fiir sich selbst
da ist. Als ein Ersatz ist er weder er selbst noch etwas Anderes. Er verweilt bei
den Sterbenden und ist fiir sie da, deren Abschiednehmen zugleich bindet wie

47  Mit unterschiedlichen Konsequenzen bezogen sich Derrida und Agamben auf Theo-
reme des politischen Dezisionismus. Vgl. Agamben 2002, S. 151. Ebenso vgl. Der-
rida 2000a, S. 158ff.

48 Bataille 1997a, S. 43, zitiert nach Blanchot 2007b, S. 31. Vgl. hierzu auch Hill 1997,
S.202.

49  Blanchot 2007b, S. 48 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 113

entbindet. Diese Hingabe ist die grenzenlose Preisgabe, der sich jedes Subjekt,
jede Souverdnitit, jedes Ich ausgesetzt sieht. Diese Preisgabe ist das Opfer, das
allererst eine Gemeinschatft stiftet.

Ohne ein Opfer wird es keine Gemeinschaft geben. Nur das Opfer kann die
Gemeinschaft, die unbeschriankte Gemeinschaft, stiften. Zugleich ist jenes Opfer,
das diese Gemeinschaft stiftet, ein Opfer, das die Gemeinschaft auflost. Als Op-
fer geraten die Subjekte derart auler sich, dass sie zwar die Gemeinschaft stiften,
zugleich verfliichtigen sich die Subjekte der Gemeinschaft in ihrer Preisgabe.
Das AuBer-Sich der Subjekte ist deren Abschiednehmen. Blanchot schrieb: ,,Die
Gabe oder die Preisgabe ist so beschaffen, daf} letzten Endes nichts mehr zu ge-
ben oder preiszugeben ist [...].**°

Im Opfer wie in der Gabe herrscht eine kontradiktorische Ambiguitdt. Im
Hergeben und Preisgeben, das noch im Geben jenes hergibt, was es nicht hat, ist
der Exzess des Gebens jene leere Geste des Gebens, die nichts zu geben weil3. In
der Gabe gibt es die Ausloschung des Gebens. Abgabe, Ausgabe, Aufgabe.
Letztlich ist die Bindung der Gemeinschaft der Abschied, die Aufldsung des
Gemeinsamen, das Beiwohnen bei der Entbindung des Verbindlichen. Das, was
die Beziehungen kniipft, ist zugleich jenes, was die Beziechungen zersetzt. In die-
sem Sinne wies Blanchot auf Batailles Geheimnis der Gemeinschaft hin: ,,Die
Abwesenheit von Gemeinschaft ist nicht das Scheitern der Gemeinschaft: sie ge-
hort zu ihr als ihr extremes Moment oder als Priifung, die sie ihrem notwendigen
Verschwinden aussetzt.*>!

Fiir Bataille war Acéphale jenes Experiment, das an dem Geheimnis der Ge-
meinschaft arbeitete, am Geheimnis ihres Verschwindens.

HEGEL, KOJEVE UND BATAILLE

Bataille besuchte zwischen 1933 und 1939 die Vorlesungen von Kojéve, in de-
nen die Kategorie der Negativitit in Hegels Phdnomenologie des Geistes her-
ausgearbeitet wurde. Der Schwerpunkt der Aufmerksamkeit lag auf den Begriff-
lichkeiten des Begehrens, der Negation und des Todes. In der existenzialisti-
schen Auslegung Kojéves wurde das Tun des Menschen als Negativitét verstan-
den. Kojéve hob hervor: ,[D]ie negierende Tétigkeit ist nicht blof destruktiv.
Denn wenn die aus der Begierde geborene Tat zum Zwecke der Befriedigung ei-

50 Blanchot 2007b, S. 32.
51  Blanchot 2007b, S. 32.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | Das Politische der Dekonstruktion

ne objektive Wirklichkeit zerstort, schafft sie doch an deren Stelle eine subjekti-
ve Wirklichkeit.**?

Der Mensch negiert durch sein Handeln die natiirliche Gegebenheit, der er
gegentiibertritt. Er verdndert sie, durch seine Kémpfe und mittels der Arbeit.
Durch Zerstérungen, Modellierungen und Aneignungen wird die Natur zu seiner
objektiven Wirklichkeit. Letztlich muss der Mensch, so Hegel, seine eigene Na-
tur negieren, um Mensch zu werden: Das heifit, um Mensch zu werden, muss der
Mensch das Tier in sich toten. Kojeve verwies auf Bemerkungen Hegels in sei-
nen Jenaer Schriften: ,,Die menschliche Wirklichkeit ist also letztlich die Wirk-
lichkeit des Todes: der Mensch ist nicht nur sterblich, sondern ist die Verkdrpe-
rung des Todes; er ist sein eigener Tod. Und im Gegensatz zum natiirlichen, rein
biologischen Tod ist der Tod, der der Mensch ist, ein gewaltsamer, zugleich be-
wusster und freiwilliger Tod. Der menschliche Tod, der Tod des Menschen, und
folglich seine ganze wahrhaft menschliche Existenz sind daher, wenn man so
will ein Selbstmord.*

In der Vorrede der Phinomenologie des Geistes notierte Hegel sodann auch,
dass es der Mensch ist, der das Tote festhilt, das Tote nicht scheut und letztlich
am Toten verweilt.>* Das, was den Menschen auszeichnet, ist demnach, dass der
Mensch die Negation ist, die negierend am Negierten verweilt. Nur dieses Ver-
harren des Menschen, der weder der Negation, noch der Vernichtung seiner ei-
genen Natur ausweicht, ldsst ihn ein freies Individuum werden, das somit eine
Geschichte besitzt. Sie ist eine Geschichte der Negation und der Zeitlichkeit, und
eben auch eine Geschichte der Vernichtung und des Sterbens. Nur diese Haltung
dem Tod gegeniiber, die der Mensch einnimmt, kennzeichnet das menschliche
Sein. Fiir die Freiheit und Vollkommenheit des Menschen ist kein transzenden-
tes, jenseitiges Ereignis oder Sein bestimmend. Fiir Hegel ist es die Haltung des
Menschen zum Tod, die seine Existenz und sein geistiges Wesen ausmacht. Viel
spater wird Heidegger von einem Mitsein sprechen, das im Sturm standzuhalten
hat, nah dem Abgrund. Kojéve war von der Bedeutung der heideggerschen Ana-
lyse des Vorlaufs zum Tod fiir seine Hegel-Interpretation iiberzeugt.*

Zum zentralen Element dieser Negativitit, die der Mensch bei Hegel dar-
stellt, wurde in Kojéves Auslegung jedoch das von Hegel in der Phdnomenolo-
gie des Geistes erwdhnte Verhéltnis zwischen Herr und Knecht. Den sozialpoliti-
schen Effekt, den die negierende Tatigkeit des Menschen erzeugt, fasste Kojéve

52 Kojeve 1975, S. 21.

53 Kojeve 1975, S. 262 (Hervorhebungen im Original).
54 Vgl. Hegel 1983, S. 36.

55  Vgl. Bischof 2010, S. 267.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 115

in einen historischen Entwicklungsbogen zusammen: ,,Der Mensch wurde gebo-
ren und die Geschichte begann mit dem ersten Kampf, der mit dem Auftauchen
eines Herm und eines Knechtes endete. Das heif3it, da3 der Mensch urspriinglich
immer entweder Herr oder Knecht ist; und es gibt keinen wirklichen Menschen,
wo es nicht einen Herrn und einen Knecht gibt. (Zumindest muf3 man zu zweien
sein, um menschlich sein zu kdnnen.) >

Der Mensch ist nur Mensch, sofern er sich anderen Menschen aufdrangt, um
sich von ihnen anerkennen zu lassen. Auf der Suche nach Anerkennung zwingt
er letztlich anderen Menschen gewaltsame Auseinandersetzungen auf, aus denen
sich eine sozial-politische Konstellation ergibt, die die Beteiligten entweder zu
Herren oder Knechten macht. Diese Konstellation zwingt jeden einzelnen Men-
schen, sich in der Unterscheidung zwischen Herr und Knecht zu verorten. Dieses
Opfer miissen die Menschen bringen, um etwas Gemeinsames hervorzubringen.
Entweder ist der Mensch im Kampf verwickelt, riskiert sein Leben und wird aus
dem Kampf als Souverén hervorgehen, sofern er nicht getdtet wird. Oder er gibt
den Kampf auf, riskiert nicht sein Leben, und wird zum Knecht des Herrn. In
diesem Fall wird der Mensch als Knecht seinen Tod aufschieben und so sein
Sterben verzogern.

Kojeve wies allerdings auf eine eklatante Falle hin, in die sich der Mensch
begibt, sobald er sein Leben riskiert, um im Kampf mit Anderen seine Anerken-
nung als Mensch zu finden. Die einzige Anerkennung, die der Mensch im
Kampf erfahrt und im Hochstfall erfahren kann, ist die Anerkennung durch
Knechte, Verlierer, Unterlegene und Tote, vorausgesetzt dass diese trotz Unter-
legenheit und Gehorsam iiberhaupt eine Anerkennung leisten kénnen und nicht
als Leichen und Kadaver hinterlassen werden. Um aber Mensch zu sein, miisste
sich der Mensch von anderen Menschen, die frei in ihren Handlungen sind, an-
erkennen lassen, und nicht von Knechten und dergleichen. So schloss Kojeve:
,,Kurz, dem Herrn gelingt es nie, sein Ziel zu realisieren, das Ziel, fiir das er sein
eigenes Leben einsetzt. Der Herr kann nur in dem Tod und durch den Tod — sei-
nen Tod oder den Tod seines Gegners — befriedigt werden. Doch man kann nicht
vollig befriedigt werden durch das, was in dem Tod und durch den Tod ist. Denn
der Tod ist nicht, der Tote ist nicht. Und was ist, was lebt, das ist nur ein Knecht.
[...] die Herrschatft ist eine existentielle Sackgasse.**’

Auch wenn sich Bataille intensiv mit Hegel und Kojéves Hegel-Interpre-
tation auseinandersetzte, so positionierte sich er ,,mit seiner Neufassung der

56  Kojeve 1975, S. 61 (Hervorhebungen im Original).
57 Kojeve 1975, S. 64 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | Das Politische der Dekonstruktion

Negativitit“®

in Widerspruch zu ihnen. Am 5. Februar 1938 hielt Bataille einen
Vortag zur sozialen Struktur’® am Collége de Sociologie in Paris und fiihrte aus,
dass Hegel den Geist als im Wesentlichen homogen darstellte, wobei jedoch
neuere Arbeiten der Psychoanalyse, der Soziologie und der Ethnologie ihn ande-
re Schliisse ziehen lieen. Wie schon in dem Aufsatz Die psychologische Struk-
tur des Faschismus aus den Jahren 1933/1934, stellte Bataille im Vortrag die
Bedeutung der Heterogenitit des Geistes wie auch die des Sozialen heraus: Mit
der Konsequenz, dass die Negativitit, von der Bataille sprach, eine andere Nega-
tivitdt war und nicht der Negativitét entsprach, von der Hegel bzw. Kojéve aus-
gingen.

Bereits einige Monate zuvor, am 4. Dezember 1937, hielt Kojéve ebenfalls
am College de Sociologie einen Vortrag zu Hegels Begriffen, zum Ende der Ge-
schichte und zur Bedeutung der historischen Gestalt Napoleons bei Hegel.** Ba-
taille reagierte auf Kojeves Vortrag mit einem Brief an X., der mit einer Hegel-
Vorlesung beauftragt ist,%" in dem er explizit auf seine von Hegel und Kojéve
abweichende Vorstellung der Kategorie Negativitét einging. Bei Bischof heifit es
hierzu: ,,Bataille wirft in seinem Brief die entscheidende Frage auf, was aus der
Negativitdt wird, wenn die Geschichte abgeschlossen und das absolute Wissen
erreicht ist. Verschwindet sie einfach? Oder besteht sie weiterhin als eine négati-
vité sans emploi, als Negativitdt ohne Verwendung, das heil3t: als arbeitslose Ne-
gativitit, die allmidhlich auch ihre Vertreter, die Intellektuellen, zu Arbeitslosen
macht? Er selbst ldsst keinen Zweifel daran, fiir welche Moglichkeit er pladiert.
Eine Negativitit, die als Bedingung der menschlichen Existenz erkannt worden
ist, kann nicht einfach verschwinden, wenn die Geschichte an ihr Ende gelangt
ist, es sei denn dieses Ende wire auch das des Menschen. ¢

Die Frage, die Bataille mit der Negativitit aufwarf — eine Negativitit, die am
Ende der Geschichte nicht verschwinden kann —, ist die folgende: Gibt es eine
Negativitdt, die weder zu den dialektischen Prozessen der Arbeit, noch des
Kampfes gehort, eine Negativitit, die sich nicht in das hegelsche System einfas-
sen ldsst? Dabei war eine Negativitit gemeint, die dem hegelschen Diskurs ent-
kommt, sich nicht ins Sein setzen kann, aber dennoch Bataille vor das Problem
ihrer Darstellung stellte. Bataille versuchte diese ,,arbeitslose und keiner Souve-
ranitdt unterstellte Negativitit in der Erotik, im Lachen, in den Tridnen ausfindig

58  Vgl. Bischof 2010, S. 263ff, insbesondere S. 271.

59  Vgl. Bataille 2012c, S. 130ff.

60 Vgl Kojéve 2012, S. 63ff.

61 Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff.

62  Bischof 2010, S. 275 (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 117

zu machen.®® Dabei ging es ihm um eine Negativitit, die nicht befriedigt und
nicht erfiillt, sondern das Subjekt zerriittet, in Ekstase treibt und zersetzt. In die-
sem Sinne ist die Negativitdt bei Bataille als eine zu verstehen, die keine Hand-
lung des Menschen, also keine eines handelnden Subjekts ist. Sie ist nicht anzu-
wenden und zu benutzen, sie ist nichts Hervorbringendes, nichts Intendierendes.
Sie untersteht keinem ,,Impuls des Handelns*.%

1955 kam Bataille in seinem Aufsatz Hegel, la mort et le sacrifice wieder auf
jene Fragen zuriick, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Negativitit und
der Dialektik von Herr und Knecht bei Hegel ergaben. Seine Untersuchung er-
offnete er mit einem Zitat aus den Jenaer Systementwiirfen, aus einem Abschnitt,
dem der Herausgeber Horstmann den Titel Der Geist nach seinem Begriffe gab.
In diesem Zitat beschrieb Hegel den dunklen Charakter der Menschheit: ,,Der
Mensch ist diese Nacht, dies leere Nichts, das alles in ihrer Einfachheit enthalt —
ein Reichtum unendlich vieler Vorstellungen, Bilder, deren keines ihm gerade
einfallt —, oder die nicht als gegenwairtige sind. Dies ist die Nacht, das Innere der
Natur, das hier existiert — reines Selbst, — in phantasmagorischen Vorstellungen
ist es rings um Nacht, hier schie3t dann ein blutig Kopf, — dort eine andere weille
Gestalt plotzlich hervor und, verschwinden ebenso — Diese Nacht erblickt man,
wenn man dem Menschen ins Auge blickt — in eine Nacht hinein, die furchtbar
wird, — es hiingt die Nacht der Welt hier einem entgegen.

In dieser Untersuchung aus seiner Zeit in Jena, in der sich Hegel in Anspie-
lung auf Fichte und Schelling mit der Anschauung von Dingen im Raum be-
schéftigte und sich einen frithen Begriff vom Geist machte, beschrieb er den
Menschen selbst als jene Nacht, als jene dunkle Seite der Negativitit, die sich
der Natur entgegensetzt. In dieser Entgegensetzung und Widersetzung werden
die Dinge der Natur zu Bildern der menschlichen Anschauung. Mit der Negation
der Natur tauchen die Bilder auf, um wieder zu verschwinden, um nichts weiter
als dieses Verschwinden zu sein. Dennoch beldsst es Hegel nicht beim Ver-
schwinden der Bilder. Im Gegenteil, die Bewegung der Negativitdt wird vom
Menschen nach aufien in die Natur projiziert und setzt sich als ein schopferisches
Tun durch. Aus der Negativitdt im Inneren des Menschen, die die Bilder zum
Verschwinden reiht, ergeben sich zum einen die Poesie, zum anderen eine Hand-
lung, die sich als ein Kampf, aber auch als Arbeit ausagiert.

Wihrend fiir Hegel der Tod eine Manifestation der Negativitit darstellte, von
der sich der Geist nicht abwendet — der Romantik warf er vor, dass ihr Blick

63 Vgl. Bataille 2012b, S. 112ff.
64  Bischof 2010, S. 276.
65 Hegel 1987, S. 172.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | Das Politische der Dekonstruktion

nicht am Tod verweilt —, so widersprach ihm Bataille an diesem Punkt und hielt
Hegel entgegen, dass der Tod in Wahrheit nichts offenbart. Er schrieb: ,,Die pri-
vilegierte Manifestation der Negativitét ist der Tod, der Tod offenbart in Wahr-
heit nichts. Im Prinzip ist es der Tod seines natiirlichen und animalischen Seins,
der den Menschen sich selber offenbart, aber diese Offenbarung ereignet sich
niemals. Denn ist einmal das animalische Wesen, das tragt, gestorben, hat auch
das menschliche Wesen aufgehort zu sein. Damit sich der Mensch schlielich
sich selber offenbarte, miifite er sterben, er miiite es aber tun, indem er am Le-
ben bleibt — indem er zusieht, wie er aufhort zu sein. In anderen Worten, der Tod
selbst miifite (Selbst-)BewuBtsein werden, in genau dem Augenblick, wo er das
bewuBte Wesen vernichtet.“%

Der Tod macht keinen Sinn. Weder stellt sich der Sinn in einer Logik von
Souverinitit, Kampf und Anerkennung ein, noch lsst er sich durch eine Oko-
nomie der Arbeit herstellen, nachdem der Kampf zwischen dem Herrn und dem
Knecht beendet wurde, der Knecht die Arbeit des Herrn verrichtet und damit
seinen Tod aufschiebt. Die Beschiftigung mit Hegels Logik des Sinns lieB Ba-
taille in seiner Analyse auflachen. Derrida kommentierte Batailles Intervention:
,Lacherlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz des Sinns, unter die Macht
dieses Imperativs: daBl es Sinn gibt, daf nichts endgiiltig durch den Tod verlo-
rengeht, dafl dieser sogar die Bedeutung der abstrakten Negation enthélt, und
daf} die Arbeit, die durch die Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn,
Ernst und Wahrheit verleiht, immer mdoglich sei. Diese Unterwerfung ist das
Wesen und das Element der Philosophie der Onto-Logik Hegels. Die Angst vor
der unwiederbringlichen Verausgabung und vor der absoluten, umkehr- und
riickhaltlosen Aufopferung des Sinns ist das absolut Komische.“®”

Derrida betonte diesen Moment, der Bataille in ein Geldchter ausbrechen
lieB.%® Bataille brach aber nicht nur in ein Gelé4chter aus, er wies auch auf die Li-
cherlichkeit hin, mit der Hegel am Sinn des Todes festhielt. Dabei ging es um
jenen Moment, in dem die Vernunft vom Kampf auf Leben und Tod abldsst und
sich dem Herrn unterwirft, um in eine Welt der Arbeit einzutreten. In dem Buch
Die Trinen des Eros fihrte Bataille aus: ,,Zu Beginn des 19. Jahrhunderts hat
Hegel darauf hingewiesen, daf3 die sich aus der Versklavung des Menschen her-
leitenden Riickwirkungen des Krieges auch eine giinstige Seite hatten. Nach He-
gel hat der heutige Mensch mit der kriegerischen Aristokratie der Friihzeit wenig

66  Bataille zitiert nach Derrida 1976, S. 390. Vgl. Bataille 1988, S. 336, ebenso Bataille
2018a, S. 49f.

67  Derrida 1976, S. 389 (Hervorhebungen im Original).

68  Vgl. Derrida 1976, S. 387.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 119

gemein. Der heutige Mensch ist im wesentlichen ein Arbeiter. Selbst die Reichen
und die herrschenden Klassen arbeiten im allgemeinen, wenigstens in beschei-
denem Mafle. Jedenfalls ist es der Sklave und nicht der Krieger, der als der wah-
re Schopfer des materiellen Wohlstands und der Zivilisation kraft seiner Arbeit
die Welt und mit der Welt sich selbst verdndert hat.*®

Nancy schloss in Ankniipfung an Batailles Aufsatz Hegel, la mort et le sacri-
fice an und formulierte in seiner Studie The Unsacrificeable: ,,But finitude is not
a moment in a progress or an economy. A finite existence does not have to let its
meaning spring forth through a destructive explosion of its finitude. Not only
does it not have to do so; in a sense it cannot even do so: through rigorously,
through according to its Ereignis, finitude signifies that existence cannot be sac-
rificed.«™

In der rigorosen Zuriickweisung einer dkonomischen Rationalitdt in Bezug
auf Fragen der menschlichen Sozialitét, ob sie nun mit Formen des Kampfes, der
Anerkennung oder dem Opfer rechnet oder mit dem Aufschub des Todes und der
Arbeit, wies Bataille auf Manifestationen des Zusammenlebens hin, die ambiva-
lent bzw. aporetisch strukturiert sind. Bataille schrieb in das menschliche Zu-
sammenleben eine Okonomie von Verausgabung und Verschwendung ein, eine
Okonomie, die jedwede Instanzen oder Strukturen unverschont lisst. Blanchot
bezeichnete diese Momente einer unbeschréinkten Okonomie, die von Bataille
beschrieben wurden, als eine Bestreitung der Existenz, die nur eine negative
Gemeinschaft zuldsst: Eine Gemeinschaft derjenigen, die keine Gemeinschaft
haben. Diese Okonomie, die ihren Haushalt verschwendet, nannte Bataille auch
eine Bewegung von Abstoung und Anzichung. Dariiber hinaus betonte Bataille
in seinem Vortrag liber Die soziale Struktur, den er am Collége de Sociologie
hielt, jedoch ein weiteres Element, das das menschliche Zusammenleben aus-
zeichnet: ,,[...] der Kern der menschlichen Siedlung ist nicht nur der Mittelpunkt
einer Bewegung von AbstoBung und Anziehung im periodischen Rhythmus.
Ebenso verdient es Aufmerksamkeit, da3 dieses Zentrum die Fahigkeit besitzt,
Leichname anzuziehen — jedesmal, wenn ein Todesfall den normalen Gang der

allgemeinen Existenz unterbricht.*”!

69  Bataille 1993, S. 64f.
70  Nancy 1991a, S. 35 (Hervorhebungen im Original).
71  Bataille 2012c, S. 140.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | Das Politische der Dekonstruktion

BLANCHOT LIEST DURAS

Im zweiten Teil des Buches Die uneingestehbare Gemeinschafi beschiftigte sich
Blanchot mit Duras’ Erzéhlung Die Krankheit Tod. Auch in dieser Lektiire nahm
er Batailles Forderung nach einer Gemeinschaft auf. Doch bevor er auf Duras’
Text zu sprechen kam, brachte Blanchot die Forderung des Acéphale-
Experiments mit dem Aufbruch im Mai 1968 im Zusammenhang, mit einem Er-
eignis also, das die ,,erlaubten oder erwarteten sozialen Formen umstieB“.”* Mit
der Zerstorung der Gesellschaft, die in jenen Tagen anbrach — auch wenn sie nur
eine kurze Zeit wihrte —, zeigte sich eine ,,explosive Kommunikation*:”® Eine
,Offenheit, die es einem jeden ohne Unterschied der Klasse, des Alters, des Ge-
schlechts oder der Bildung erlaubte, mit dem Erstbesten zu verkehren wie mit
einem bereits geliebten Wesen, gerade weil er der Unbekannt-Vertraute war.“7

Blanchot beschrieb dieses spontane Zusammenkommen als eine ,,noch nie
gelebte Art von Kommunismus“,” der sich jenseits eines kalkulierten Nutzens,
ohne ein angestrebtes Ziel und ohne Arbeit an einem Projekt manifestierte. Es
war ein Kommunismus, der sich nicht am Ende der Geschichte, nach all den
Kéampfen und dem Arbeiten, einstellt, sondern sich in der Unterbrechung der he-
gelschen Dialektik, im Abbruch der Kémpfe und des Arbeitens ereignete. Dieses
kommunistische Zusammensein fern von einer Okonomie lieB es zu, dass die
Unterschiede zwischen den Klassen und den Geschlechtern, in der Bildung und
im Alter wie jene, die aus der Herkunft und Abstammung resultieren, keine Be-
deutung mehr hatten. Emphatisch hob Blanchot hervor, dass jeder etwas zu sa-
gen hatte: ,,Das Sagen hatte Vorrang vor dem Gesagten. Die Poesie war alltig-
lich geworden.“’® Stindig wurden Treffen und Foren abgehalten, auf denen de-
battiert, diskutiert und gestritten wurde, riicksichtslos gegeniiber Formen der
Konvention und der Autoritt.

Ohne Naivitit wies Blanchot darauf hin, dass sich zwar mit der Macht- und
Gestaltlosigkeit der 68er-Ereignisse eine politische Schrankenlosigkeit etablierte,
jedoch wurde diese spontane und uneingeschriankte Kommunikation nicht gefor-
dert und durch nichts geschiitzt, um sich von Dauer ereignen zu kdnnen. So heif3t
es bei Blanchot: ,,Alles wurde akzeptiert. Die Unmoglichkeit, einen Feind zu er-
kennen, eine besondere Form der Feindschaft in Rechnung zu stellen — das be-

72 Blanchot 2007b, S. 54.
73 Blanchot 2007b, S. 54 (Hervorhebungen im Original).
74 Blanchot 2007b, S. 54.
75  Blanchot 2007b, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
76  Blanchot 2007b, S. 55.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 121

lebte, aber beschleunigte die Auflésung, die im Ubrigen nichts aufzuldsen
brauchte, seitdem das Ereignis stattgefunden hatte. Das Ereignis? Und hatte es
denn stattgefunden?*”’

Diese Art von Kommunismus, wenn er sich {iberhaupt je ereignete, konnte
nicht von Dauer sein. Er verwirklichte sich, ,,um sich sogleich zu verlieren*.’®
Diese Gemeinschaft, die sich in jenen Tagen ereignete, so parallelisierte Blan-
chot das Geschehen vom Mai 1968 mit Batailles Gemeinschaftsforderung, dieses
Volk ohne Dauer, dieser schrankenlose Kommunismus war da und zugleich
wieder verschwunden. Er verschwand, ohne Strukturen oder Fundamente zu hin-
terlassen, auf denen eine kommende Gemeinschaft hitte bauen, auf denen sie
sich stabilisieren hitte kdnnen. Diese Gemeinschaft kommt wie sie geht: spontan
und unkalkulierbar. Deshalb wird das Volk, dieser machtlose Souverdn, von al-
len Instanzen der Macht gefiirchtet. Im Ereignis des Kommunismus erfindet sich
die Gemeinschaft stets neu und verwirft im gleichen Moment alle sozialen In-
stanzen und Strukturen. In seinem Auftreten behauptet das Volk, die Grundlage
des Sozialen zu sein. Ebenso 10st es in seinem souverdnen Verschwinden das
Soziale auf und entzieht allen Instanzen und Strukturen die Macht.

Nach seinen Ausfiihrungen zu Batailles Gemeinschaftsforderung wie auch
nach den Anmerkungen zur ,,machtlosen Macht*” des Volkes kam Blanchot mit
der Lektiire von Duras’ Theaterstiick Die Krankheit Tod auf die Liebenden zu
sprechen. Dem Volk trotz aller Unterschiede vergleichbar, bildet die Welt der
Liebenden ebenfalls eine Gemeinschaft, die sich dem Sozialen und dem Staat, all
deren Institutionen der Macht entzieht. Ohne dass Blanchot es explizit betonte,
setzte er in dem Duras-Kommentar seine Uberlegungen zum Problem der Nega-
tivitdt fort, jene Negativitit, die bereits Bataille anhand Hegels diskutierte.®

77  Blanchot 2007b, S. 56.

78  Blanchot 2007b, S. 58.

79  Blanchot 2007b, S. 59.

80 Nancy gab hingegen zu bedenken, dass Blanchot aus der Frau in Duras’ Theater-
stiick eine Christus-Figur machte. Nancy betonte: ,,[Die Frau] gibt ihren Kérper dem
Mann, wie Christus uns seinen Koérper gegeben hat, in einer unvordenklichen (im-
mémorial) Weise. [...] Er schreibt, dass der Korper der Frau mythisch ist. Und die
Frau scheint zum Mythos zu werden durch ihre Verwandlung in Christus. Und fiir
diese Interpretation zeichnet sich Blanchot wirklich verantwortlich: Die Gabe des
Korpers und das Verschwinden der Frau werden ganz explizit mit dem Tod Christus

verglichen.” Nancy 2015b, S. 51f (Hervorhebungen im Original).

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | Das Politische der Dekonstruktion

Hegel bestimmte die Ehe, und damit auch die Familie, als eine erste Rechts-
form.®! Die Welt der Liebenden, um die es Blanchot in der Auseinandersetzung
mit Duras hingegen ging, ist bei weitem keine Keimzelle des Staates, keine erste
Rechtsform einer sittlichen Gemeinschaft. Im Staat und fiir den Staat gibt es die
Liebe nicht, so wie das Liebespaar fiir den Staat auch keine Rechtsbeziehung
bildet. Fiir den Staat ist die Liebe keine Rechtsordnung, auf die er Einfluss aus-
iiben, in die der Staat bestimmend und regelnd eingreifen konnte. Hegel sprach
von der Natlirlichkeit und Lebendigkeit der Liebe. Obzwar das Liebespaar eine
Gemeinschaft ist, ein Zusammensein mit einem Anderen oder einer Anderen,
wohnt dem Paar ein asozialer Zug inne, wodurch es der Gesellschaft und dem
Staat entriickt ist. So muss Hegel in dem Buch Grundlinien der Philosophie des
Rechts zwischen der Liebe, einer leidenschaftlichen Liebe, und der Ehe differen-
zieren: ,,[D]ie Liebe, welche Empfindung ist, 146t die Zufdlligkeit in jeder Riick-
sicht zu, eine Gestalt, welche das Sittliche nicht haben darf. Die Ehe ist daher
nadher so zu bestimmen, dal} sie die rechtlich sittliche Liebe ist, wodurch das
Vergingliche, Launenhafte und bloB Subjektive derselben aus ihr verschwin-
det.«2

Liebespaare kiimmern sich nicht um die Welt der Anderen, um Nachbarn,
um soziale Konventionen, um die Gesellschaft oder um den Staat. Dieser Paar-
welt sind die Rivalitéten, das Teilen, das Ressentiment, die Regeln, das Recht,
der Ausgleich, die Kompromisse wie auch die Welt der Zwecke etwas AuBerli-
ches und Fremdes. Zu der den Liebespaaren dufierlichen Ehe gehdren aber auch
die Dauer, die Verantwortung, das Eigentum, das Vermdgen und die Sorge, die
immer auch eine Vorsorge ist. Erst der Dritte wirft (wie auch alle folgenden Per-
sonen) die Fragen nach einer gerechten Aufteilung auf und fiihrt die Kémpfe um
eine Verteilung in die Welt der Paare ein. Schon Kant verwies darauf, dass der
Krieg und der Streit erst mit der Anwesenheit des Dritten auftauchen.®® Auch
Levinas machte deutlich, dass ,,das Wort Gerechtigkeit viel eher in der Bezie-
hung mit dem Dritten angebracht [ist] als in der Beziehung mit dem Anderen‘,
mit dem Nichsten. Allerdings insistierte er darauf, dass im Anderen stets der
Dritte schon von vornherein gegenwirtig ist, denn ,,im Erscheinen des Anderen

als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an*.%

81  Vgl. Hegel 1970, S. 307{f.

82  Hegel 1970, S. 310.

83  Vgl. Kant 1993c, S. 86.

84  Levinas 1985, S. 101 (Hervorhebungen im Original).
85 Levinas 1985, S. 102.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 123

Und dennoch, trotz dieser Bediirfnislosigkeit an Welt, trotz des Reduktio-
nismus auf eine Zweiheit, dieser asozialen Eigenheit der Liebespaare, deren Sinn
sich um die Zweisamkeit dreht, liegt ihnen auch ein Moment inne, der sie stets
zu einer Trennung bereit sein ldsst. So schnell und spontan die leidenschaftliche
und sinnliche Begegnung mit einer zufilligen Person zustande kam, so schnell
konnen sich die Bande zwischen den Paaren auch wieder 16sen. Die Geselligkeit
des Liebespaares ist eine ,,stets zur Trennung bereiten Verbindung®,*® wie Blan-
chot schrieb. Hegel wies auf die Launenhaftigkeit und Vergénglichkeit der Liebe
hin.

Im Zusammenhang jener Gemeinschaften, die sich durch die Liebe finden
und schon von Anfang an in Trennung leben, notierte Blanchot in Ankniipfung
an Debray das Wort von der ,.diirren Einsamkeit der anonymen Kriifte“.}” Die
diirre Einsamkeit der liebenden Zweisamkeit stellt eine derart ,,singuldre Bezie-
hung*®® dar, die in einem Antagonismus zur Ehe und zur Familie steht. Wihrend
die Ehe und die Familie von Dauer sein sollen — sofern die Ehe an die Familie
und an die Vorsorge, und damit an das Zeugen von Kindern und an deren Erzie-
hung, wie bei Hegel, gekniipft ist — und als Formen der Sittlichkeit dem Zufalli-
gen und Sinnlichen entwachsen sind, so wohnt der Liebe die fatale Aporie inne,
dass ihr Verlangen und ihre Obsession, dem Anderen oder der Anderen nah zu
sein, scheitern muss und die ,,Form der Unméglichkeit zu lieben annimmt*.%

Ob nun Duras’ Theaterstiick Die Krankheit Tod mit diesem Scheitern und
dieser Unmoglichkeit der Liebe zu tun hat, liel Blanchot offen. Jedoch war ihm
Duras’ Text Anlass genug, sich mit der uneingestehbaren Gemeinschaft zu be-
schéftigen, mit jener Gemeinschaft, deren Geheimnis es ist, verschwunden zu
sein und nicht zu existieren, eine Gemeinschaft, die Blanchot schon in Batailles
Acéphale-Projekt wirken sah.

Es ist nicht sicher, um was fiir eine Gemeinschaft es sich handelt, die Duras
in ithrem Stiick beschrieb. Die Differenzierung zwischen Liebe und Ehe scheint
nicht unbedingt zu helfen. Die Beziehung, die von Duras durchgespielt wurde,
lasst alle hegelschen Unterscheidungen zwischen der Liebe und der Ehe ver-
schwimmen. Wihrend sich fiir Hegel die Ehe durch einen Vertragsabschluss und
in ihrer Dauerhaftigkeit auszeichnete, galt ihm die Liebe als kurzweilig, launen-

86  Blanchot 2007b, S. 59.
87  Blanchot 2007b, S. 60. Leider gab Blanchot keine Referenz zu Debray an.
88  Blanchot 2007b, S. 60.
89  Blanchot 2007b, S. 61.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | Das Politische der Dekonstruktion

haft, jedoch als jene Vereinigung zwischen Menschen, die ,,nur unter Lebendi-
gen*”? stattfindet.

In Duras’ Stiick wird nun eine kurz andauernde, aber korperlich-sinnliche
und leidenschaftliche Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau vorge-
fiihrt. Vermutlich treffen sie sich in einem Hotelzimmer. Die Beziehung ist in-
tim. Dass es sich bei der Frau um eine Prostituierte handelt, wird kategorisch
verneint: ,,Sie [die Frau; Anm.d.V.] schiittelt den Kopf.“’! Auch wenn es die
Frau ablehnt, als eine Prostituierte behandelt und verstanden zu werden, so hat
sie sich doch fiir die Néchte, die sie mit dem Mann verbringt, bezahlen lassen.
Zwischen dem Mann und der Frau gibt es einen Vertrag, in dem sie vereinbaren,
mit dem Mann bezahlte Néchte zu verbringen. Hingegen gibt es keinerlei Hin-
weise dafiir, dass diese ,,Bezichung auf Zeit* einer Ehe oder einer lebendigen
Liebe, einer Liebe zwischen Lebendigen, entspricht. Obwohl: Es gibt einen Ver-
trag. Es gibt ein gewisses Vermogen. Die Verteilung des Geldes spielt eine Rol-
le. Wiederum besteht die Beziehung der Beiden nur fiir ein paar Tage. Zudem ist
die Welt der Liebenden derart abgeschlossen, dass sie sich nur auf sich selbst
beziehen.

Irgendwann weckt der Mann die Frau und fragt sie, ,,weshalb sie dem Ver-
trag der bezahlten Néchte zugestimmt habe. Sie antwortet mit schlaftrunkener,
fast unhorbarer Stimme: Weil ich, von dem Augenblick an, da Sie mich anrede-
ten, sah, daB Sie befallen waren von der Krankheit Tod.*?

Mit der Bemerkung, dass sie, die Frau, dem Vertrag zustimmte, und damit
auch auf die fiir ein paar Tage und Néichte andauernde Gemeinschaft mit dem
Mann einging, weil er von der Krankheit Tod befallen war, entfernte sich Duras
von all dem, was Hegel iiber die Liebe und die Ehe sagte. Duras’ Liebende sind
keine Lebendigen, die flireinander da sind. Die Frau breitet sich vor dem Mann,
durch einen Vertrag geregelt, fiir Geld aus. ,,Sie sagt: Ich bin doch da, schauen
Sie, ich bin vor Thnen. Sie sagen: Ich sehe nichts. Sie sagt: Versuchen Sie zu se-
hen, das ist im Preis inbegriffen.

Hegel musste hingegen der Ehe die Lebendigkeit der Liebe voraussetzen. Er
beschrieb die Ehe als eine verrechtlichte und sittliche Liebe, jedoch musste er
diese Liebe der Ehe voraussetzen, damit auch sie eine Gemeinschaft von Leben-
digen bleibt. In Anerkennung des Verginglichen und Launenhaften einer Liebe,
die eine Ehe von Lebenden voraussetzt, musste Hegel die Ehe mit einer ihr du-

90 Hegel 1986, S. 245.
91  Duras 2000, S. 29.
92 Duras 2000, S. 29.
93  Duras 2000, S. 27.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Blanchot | 125

Berlichen Hiirde stiitzen und schiitzen: ,,Weil die Ehe das Moment der Empfin-
dung enthilt, ist sie nicht absolut, sondern schwankend und hat die Mdglichkeit
der Auflosung in sich. Aber die Gesetzgebungen miissen diese Moglichkeit aufs
hochste erschweren und das Recht der Sittlichkeit gegen das Belieben aufrecht-
erhalten.***

Woran kranken die Liebenden nun bei Duras? Von welcher Krankheit ist der
Mann befallen, so dass die Frau den Vertrag einging, der die bezahlten Nachte
regelt? Blanchot kam zu dem Schluss, dass der Mann daran stirbt, ,,nicht gelebt
zu haben, er stirbt, ohne dafB} sein Tod der Tod irgendeines Lebens wire (er stirbt
also nicht oder sein Tod beraubt ihn eines Mangels, von dem er niemals Kennt-
nis erlangen wird)“.%>

Obwohl der Mann tot ist, will er versuchen zu lieben, will er versuchen die
Frau zu lieben. Tagelang, wochenlang, auch ein Leben lang. Jedoch lehrt sie ihn
die Einsamkeit. Sie zeigt ihm die Einsamkeit, je ndher er ihr kommt. Letztlich
weil} er nicht, ,,0b dieser neue Korper, den er erreicht, ohne ihn erreichen zu
konnen, ihn weniger einsam macht oder ihn im Gegenteil einsamer werden
148t Er entdeckt mit ihr, dass es méglich ist, nicht zu wissen, obwohl er sie
mit seinen Augen ansieht, obwohl seine Hande sie beriihren, obwohl sein Korper
ihren Korper beriihrt.

Etwas spiter stellt der Mann der Frau die Frage: ,,[...] wie das Gefiihl, zu
lieben, entstehen konne. Sie antwortet Thnen [dem Mann; Anm.d.V.]: Vielleicht
durch einen jahen Rif} in der Logik des Universums. Sie sagt: Niemals durch den
Willen. Sie fragen: Konnte das Gefiihl, zu lieben, auch noch durch etwas anderes
entstehen? Sie flehen sie an zu reden. Sie sagt: Durch alles, den Flug eines
Nachtvogels, einen Schlaf, einen Traum, das Nahen des Todes, ein Wort, ein
Verbrechen, durch einen selber, durch das Ich, plotzlich, ohne, dal man weif,
wie einem geschieht. Sie sagt: Schauen Sie. Sie 6ffnet die Beine, und zwischen
ihren Beinen sehen Sie endlich das Dunkel der Nacht. Sie sagen: Da war sie, die
schwarze Nacht, da ist sie. Sie sagt: Komm. Sie kommen. In ihr, weinen Sie
wieder. Sie sagt: Hor auf zu weinen. Sie sagt: Nehmen Sie mich, damit es getan

ist. Sie tun es, Sie nehmen sie. Es ist getan. Sie schléft wieder ein.*"’

94 Hegel 1970, S. 315.

95  Blanchot 2007b, S. 89. Vgl. Duras 2000, S. 29f.
96  Blanchot 2007b, S. 91.

97  Duras 2000, S. 65.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | Das Politische der Dekonstruktion

Letztlich wird die Frau verschwinden. Nachdem alles vollbracht ist, nachdem
alles getan ist, wird sie in der Nacht entschwinden: ,,Sie ist in der Nacht gegan-
gen. Der Abdruck des Korpers ist noch in den Tiichern, kalt.*%

Blanchot schloss sein Buch nach den Untersuchungen zur Acéphale-
Gemeinschaft, zu den Gemeinschaften vom Mai 1968 und zu den Liebenden bei
Duras mit dem Befund ab, dass eine uneingestehbare Gemeinschafi bedeutet,
dass diese Gemeinschaft ,,sich nicht eingesteht, oder aber daf} sie so beschaffen
ist, daB3 es keine Gestdndnisse gibt, die sie enthiillen, da man jedesmal, wenn
man von ihrer Seinsweise gesprochen hat, ahnt, dal man nur das an ihr erfaf3t
hat, was sie als verfehlte existieren 146t<.*

Die Gemeinschaft, wie sie Blanchot mit Bataille und Duras aufzuzeigen ver-
suchte, ist ein Zusammensein, das keinerlei Gestdndnis tiber seine Beschaffen-
heit, iiber seinen Status, abgibt. Egal welche methodischen Zugénge gewahlt
werden, die Gemeinschaft wird keinerlei Gestindnisse abgeben. Und dennoch
wird tiber ihre Seinsweise viel geschrieben und gesprochen. Diskurs {iber Dis-
kurs. Diese Beredsamkeit ist ihr Schweigen, das nichts preisgibt. Das Zusam-
mensein ist eine Gemeinschaft mit ungewissem Ausgang. Von der Gemeinschaft
werden wir nicht wissen, um was fiir eine Gemeinschaft es sich handelt. Und
dennoch, so Blanchot, besitzt das beredte Schweigen ,,eine zwingende politische
Bedeutung [... die ...] uns nicht erlaubt, uns nicht fiir die Gegenwart zu interes-
sieren, die, indem sie unbekannte Rdume der Freiheit eroffnet, uns fiir neue, stets
bedrohte, stets erhoffte Beziehungen verantwortlich macht, zwischen dem, was
wir Werk nennen, und dem, was wir Werklosigkeit nennen.!%°

Diese Gemeinschaft griindet weder auf der Anerkennung zwischen den Sub-
jekten noch auf der Entscheidung einer Souverdnitdt, oder auf einer Gemein-
schaft der Not, zu der die Menschen im Sturm der Gefahr zusammenriicken,
sondern vielmehr auf ihrer ihr selbst unbekannten Offnung. Das ist ihre Chance.
Sie ist keine Vision oder visionir, vielmehr ist sie eine Negativitit: Ein Desaster.
Ein Desaster ohne ein Ende und ohne Offenbarung. Eine Apokalypse ohne Apo-
kalypse.'” In dem Sinne ist die Gemeinschaft eine Gemeinschaft jener, die keine
Gemeinschaft haben. Sie ist eine Gemeinschaft des Exils: mit Menschen, die ihr
Asyl als Tote und nicht als Lebendige dort finden, wo sie nie Zuhause sein wer-
den.

98  Duras 2000, S. 67.

99  Blanchot 2007b, S. 97.

100 Blanchot 2007b, S. 97f.
101 Vgl. Hill 1997, S. 208.

- 8 14.02.2026, 09:41:26.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

