
 

Maurice Blanchot 

 

 

DAS RECHT UND DIE PFLICHT 

 

Blanchot betonte 1960 in einem Interview für das Nachrichtenmagazin 

L’Express – ein Interview, das damals nicht publiziert wurde –, dass er die Er-

klärung über das Recht auf Ungehorsam im Algerienkrieg1 als ein unpolitischer 

Schriftsteller unterzeichnet hat und „nicht als engagierter Schriftsteller, nicht 

einmal als ein in politischen Kämpfen engagierter Bürger, sondern als ein nicht 

politischer Schriftsteller, der sich veranlasst sah, zu Problemen Stellung zu neh-

men, die ihn wesentlich angehen“.2 

In der Erklärung, die anfangs 121 Schriftsteller und Schriftstellerinnen, 

Künstler und Künstlerinnen sowie Hochschullehrer und Hochschullehrerinnen 

unterschrieben, wurde auf ein Recht auf Ungehorsam hingewiesen: Ein Recht, 

das allen Menschen die Möglichkeit einräumt, den Kriegsdienst im Kolonial-

krieg Frankreichs gegen das algerische Volk zu verweigern. In der Erklärung 

heißt es zur Kriegssituation, in der sich Frankreich damals befand: „Der Algeri-

enkrieg ist weder ein Eroberungskrieg noch ein Krieg zur nationalen Verteidi-

gung, sondern er ist fast gänzlich zur Aktion einzig der Armee und einer Kaste 

geworden, die sich einer Eroberung nachzugeben weigert, deren Sinn selbst die 

zivile Regierung anzuerkennen bereit ist, indem sie dem allgemeinen Zusam-

menbruch der Kolonialreiche Rechnung trägt.“3 

Wenn man hier einmal all die Fragen nach der Autorenschaft der Erklärung, 

die Fragen zur historischen Situation des algerischen Befreiungskampfes gegen 

 

1   Blanchot 2007a, S. 37ff. Am 6. September 1960 wurde das sogenannte Manifest der 

121 in der Zeitschrift Vérité-Liberté unter dem Titel Déclaration sur le droit à 

l'insoumission dans la guerre d'Algérie veröffentlicht. Zu den Frauen und Männern, 

die die Erklärung unterzeichneten gehörten u.a. Antelme, Beauvoir, Blanchot, 

Boulez, Breton, Damisch, Duras, Lanzmann, Lefèbvre, Leiris, Masson, Pontalis, 

Robbe-Grillet, Sagan, Sarraute, Sartre, Simon, Vernant und Vidal-Naquet. 

2   Blanchot 2007a, S. 47. 

3   Blanchot 2007a, S. 38 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

die Kolonialmacht Frankreich und den damaligen innerfranzösischen Verhältnis-

sen zwischen der Regierung und der Armee beiseitelässt, so stellt sich die Frage, 

warum Blanchot gegenüber der Interviewerin Chapsal darauf bestand, dass er die 

Erklärung nicht als ein politisch engagierter Bürger oder als ein politischer 

Schriftsteller unterschrieb? War der Akt der Unterzeichnung für Blanchot keine 

politische Handlung, obwohl heute alles dafürspricht, dass Blanchot zusammen 

mit Mascolo und Schuster selbst die Erklärung verfasste?4 Betrachtete Blanchot 

den Widerstand gegen den Kolonialkrieg Frankreichs womöglich als einen unpo-

litischen Akt, der nicht einmal die Wesenszüge einer Gegenpolitik, einer Anti-

Politik oder eines politischen Gegenentwurfs trug? 

In der Erklärung, die zur Kriegsdienstverweigerung während des Algerien-

krieges aufrief, ist von einem Recht die Rede, das nicht mit einer Pflicht ver-

wechselt werden darf. Im Interview mit Chapsal erläuterte Blanchot den Unter-

schied zwischen Recht und Pflicht folgendermaßen: „Eine Verpflichtung ver-

weist auf eine innere Moral, von der sie gedeckt, garantiert und gerechtfertigt ist; 

wenn es eine Pflicht gibt, muss man nur noch die Augen schließen und sie blind 

befolgen; dann ist alles einfach. Das Recht verweist im Gegenteil nur auf sich 

selbst, auf die Ausübung der Freiheit, deren Ausdruck es ist; das Recht ist eine 

freie Macht, für die jeder, für sich selbst, gegenüber sich selbst, verantwortlich 

ist, nichts ist schwerwiegender. Deshalb muss man sagen: Recht auf Ungehor-

sam.“5 

Blanchot unterschied zwischen einer moralischen bzw. politischen Pflicht 

und einem freien und unbedingten Recht. Während die Pflicht einem gewissen 

Automatismus folgt, bei dem das verpflichtete Subjekt sogar mit geschlossenen 

Augen den Forderungen nachkommen kann, so ist der Mensch, der sein Recht 

sucht und auf seinem Recht besteht, auf sich selbst verwiesen. In diesem Sinne 

gibt es eine Einsamkeit des Menschen bzw. eine Einsamkeit des Schriftstellers, 

auch die des Schriftstellers Blanchot.6 Diese Beziehung des Menschen zum 

 

4   Vgl. Blanchot 2007a, S. 40.  

5   Blanchot 2007a, S. 48. 

6   In der Schrift Die wesentliche Einsamkeit kam Blanchot auf die Aufgabe der 

Schriftsteller und Schriftstellerinnen sowie deren Einsamkeit zu sprechen. Dort heißt 

es: „Der Schriftsteller […] opfert in sich das ihm eigene Sprechen, dies allerdings, 

um dem Allgemeingültigen seine Stimme zu leihen […]. Wenn das Schreiben die 

Entdeckung des nicht zu Beendenden ist, dann überschreitet sich der Schriftsteller, 

der in diesen Bereich eintritt, nicht auf das Allgemeingültige hin. Er geht nicht in 

Richtung einer sichereren, schöneren, besser gerechtfertigten Welt, in der sich alles 

nach der Klarheit des rechten Lichtes anordnen würde. Er entdeckt nicht die schöne 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 101 

 

Recht ist ungleich schwerwiegender, vielleicht auch beschwerlicher, als wenn 

der Mensch in einer Pflicht stünde und seiner Verpflichtung nachkäme, denn in 

der Beziehung zum Recht verläuft nichts automatisch und geregelt. Weder die 

mit der Pflicht verbundenen Forderungen, die von außen herangetragen werden, 

noch das verinnerlichte Pflichtgefühl geben an, wie sich der Mensch zu verhal-

ten hat, wenn er auf sein Recht bestehen möchte. Gegenüber dem Recht ist der 

Mensch allein verantwortlich und auf sich selbst zurückgeworfen. 

Mit dieser Unterscheidung zwischen Pflicht und Recht differenzierte Blan-

chot nicht nur zwischen Gehorsam und Verantwortung, sondern unterschied 

auch zwischen einer politisch-moralisch geregelten und einer singulär zu ver-

antwortenden Handlung: Das Bestreiten der politischen Pflicht fällt in die 

schwerwiegende Verantwortung des singulären Menschen. 

 

 

BLANCHOT UND BATAILLE 

 

Über Blanchots Biografie wurde bereits einiges zusammengetragen.7 Dabei wur-

de nicht nur darauf aufmerksam gemacht, wie groß sein Einfluss auf seine Kol-

legen und Kolleginnen in der Philosophie und Literatur war, es wurde auch stets 

auf seine Auseinandersetzungen mit dem Politischen hingewiesen. Zu diesen po-

litisch relevanten Aktivitäten und Positionierungen in Blanchots Leben gehörten 

seine journalistischen Tätigkeiten in anti-deutschen, anti-nationalsozialistischen 

und radikal-konservativen Zeitschriften und Zeitungen, das Verstecken der Ehe-

frau von Levinas und deren Tochter vor den Nationalsozialisten während der 

deutschen Okkupation Frankreichs, seine Mitgliedschaft in der Résistance wie 

auch sein Engagement gegen den Algerienkrieg und zur Zeit der 1968er Bewe-

gung. 

Blanchots Beschäftigung mit Heidegger wurde nicht nur für Levinas, Nancy 

und Derrida wegbereitend.8 Auch wenn sich diese Beschäftigung mit Heidegger 

eher am Neutralen, am Tod und am Anderen abarbeitete und weniger an Hei-

 

Sprache, die auf ehrbare Weise für alle spricht. Was in ihm spricht, ist jene Tatsa-

che, dass er auf die eine oder andere Weise nicht mehr er selbst ist, er ist schon nie-

mand mehr. Das Er, das sich anstelle des Ich setzt, das ist die Einsamkeit, dem 

Schriftsteller die Kraft des Werkes widerfährt.“ Blanchot 2010, S. 101 (Hervorhe-

bungen im Original). 

7   Vgl. Hill 1997, S. 10ff. Vgl. ebenso Hill 1996, S. 1ff, insbesondere auch Coelen 

2007.  

8   Vgl. Gill 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

deggers Analyse des Mitseins, so bleibt dennoch danach zu fragen, inwiefern 

sich Blanchots Auseinandersetzung mit Heidegger auf dessen philosophische 

Gedanken zum Politischen auswirkte? Abgesehen von Blanchots politischen In-

terventionen stellt das Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft seine ausführ-

lichste schriftstellerische Auseinandersetzung mit dem Politischen dar. Wie 

Blanchot jedoch selbst betonte,9 schloss der Text allerdings an eine Kritik 

Nancys an Batailles Konzeption der Gemeinschaft an und stellt keine explizite 

Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein und dessen Depolitisierung der Po-

liteia dar. Im ersten Abschnitt des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft 

setzte sich Blanchot, wie schon Nancy ein halbes Jahr zuvor in dem Buch La 

communauté désœuvrée [dt. Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirk-

licht],10 mit Batailles politischen Konzeptionen und dessen Acéphale-

Gesellschaft auseinander. Im zweiten Teil des Buches beschäftigte sich Blanchot 

hingegen mit Duras’ Buch Die Krankheit Tod.11 

Batailles Untersuchungen zum Politischen, wie auch die Aktivitäten der  

Acéphale-Gesellschaft, haben sich zu Beginn des Zweiten Weltkriegs im Um-

kreis des Surrealismus und des französischen Antifaschismus, aber auch in be-

deutendem Ausmaß unter Einfluss der Philosophie Nietzsches und Hegels sowie 

durch die Rezeption der französischen Ethnologie (Durkheim, Leiris, Mauss, Ri-

 

9   Vgl. Blanchot 2010, S. 13. Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass Blanchot 

Teile des Buches schon vor der Veröffentlichung von Nancys Buch Von einer Ge-

meinschaft, die sich nicht verwirklicht zur Publikation in der Zeitschrift Le Nouveau 

Commerce freigab. Dabei handelte es sich um die letzten Abschnitte des Buches, in 

denen er sich mit Duras’ Erzählung Die Krankheit Tod beschäftigte. Auch wenn 

Blanchot sein Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft als eine Volte gegen Nancy 

verstand, so war die Auseinandersetzung mit Duras’ Theaterstück eigentlich eine 

Erwiderung und ein Einwand zu den Darstellungen einer Beziehung zum Anderen, 

die Levinas als eine Beziehung der Verantwortung beschrieb. Bei Blanchot ist die 

Beziehung ein Desaster. Vgl. Nancy 2015b, S. 50, Hill 1997, S. 197ff und S. 266 

und Blanchot 1983. 

10  Nancy 2018. Eine erste deutschsprachige Übersetzung der französischen Erstausga-

be des Buches La communauté désœuvrée (vgl. Nancy 1986) erschien 1988 unter 

dem Titel Die undarstellbare Gemeinschaft (vgl. Nancy 1988). Im Jahr 2018 er-

schien eine Neuübersetzung der erweiterten französischen Auflage aus dem Jahr 

2004. Vgl. Nancy 2004. 

11  Duras 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 103 

 

vière) entwickelt.12 Gleichwohl Blanchot seine Auseinandersetzung mit Batailles 

Konzept des Politischen nur skizzenhaft in seinem Buch dokumentierte, so wer-

den zumindest drei Dinge deutlich: 1. Blanchot teilte Batailles Kritik am traditi-

onellen Begriff des Politischen. Beide lehnten es ab, die Gemeinschaft als eine 

„beschränkte Form der Gesellschaft“ zu beschreiben. Nach Ansicht beider Auto-

ren, strebt die Gemeinschaft nach keiner „kommuniellen Verschmelzung“.13 Ba-

taille wies schon 1933/1934 in dem Aufsatz Die psychologische Struktur des Fa-

schismus auf eine unauslöschbare und nicht zu assimilierende Heterogenität des 

Sozialen hin. In dem Aufsatz heißt es: „Die Einheit, Prinzip der Homogenität, ist 

nur tendenziell realisierbar […].“14 – Die Heterogenität innerhalb des Politischen 

und des Staates hat zur Folge, dass der Souverän keine politischen Entscheidun-

gen treffen kann, um die Gemeinschaft zu einer Einheit bzw. zu einem Werk zu 

versammeln, wovon nicht nur der Staatsrechtler Schmitt ausging. In Schmitts 

Verfassungslehre heißt es zur Bildung einer politischen Einheit durch die souve-

räne Entscheidungsgewalt: „Eine solche Verfassung ist eine bewußte Entschei-

dung, welche die politische Einheit durch den Träger der verfassunggebenden 

Gewalt für sich selber trifft und sich selber gibt.“15 Aus Batailles Analyse der 

nicht zu assimilierenden Heterogenität des Sozialen schloss Blanchot, dass die 

Heterogenität der Gemeinschaft eine Verschmelzung zu einem Werk verhin-

dert.16 2. Blanchot nahm Batailles Hinweis auf, dass es für jedes Wesen ein 

„Prinzip der Unvollständigkeit“17 gibt, von dem schon Sokrates, Platon und Aris-

toteles ausgingen. 3. In enger Beziehung zu Batailles Formulierung eines Prin-

zips des Ungenügens und der Unvollständigkeit steht das Opfer, worauf Blan-

chot mit Nachdruck hinwies.18 

 

 

DAS PRINZIP DES UNGENÜGENS 

 

Im Gegensatz zur traditionellen Philosophie des Politischen, bestritt Bataille die 

Möglichkeit einer beschränkten Politik, deren Streben es ist, die Heterogenität 

 

12  Die Quellenlage und Rezeption zu Bataille und der Acéphale-Gesellschaft ist leider 

recht spärlich. Vgl. Bischof 2010 und Moebius 2006. 

13  Blanchot 2007b, S. 25. 

14  Bataille 1978, S. 24 (Hervorhebungen im Original). 

15  Schmitt 1993, S. 21. 

16  Vgl. Blanchot 2007b, S. 25. 

17  Blanchot 2007b, S. 16. 

18  Vgl. Blanchot 2007b, S. 31.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

des Sozialen aufzulösen und zum Verschwinden zu bringen: Diese Auseinander-

setzung mit der Politischen Philosophie führte Bataille insbesondere mittels  

Kojèves Hegel-Lektüre.19 Auch wenn das Ansinnen politischer Kräfte darauf ab-

zielt, entweder einzelne heterogene Elemente des Sozialen aus dem Politischen 

auszuschließen (mittels Verbannung, Unterdrückung, Verleugnung bzw. Ver-

nichtung), oder eine Politik der Verschmelzung (mittels Assimilierung, Diszipli-

nierung, Integration oder Fusionierung) zu betreiben, so ist jede soziale Homo-

genität im Prinzip „eine labile, durch Gewaltakte und überhaupt durch innere 

Konflikte jederzeit störbare Form“.20 Der Staat kann die heterogenen Kräfte nur 

auf Zeit in Schach halten, ganz im Sinne Hegels, der im Zusammenhang dieses 

Problems vom „Pöbel“ sprach: Ein Pöbel, der aus der Struktur der Anerkennung 

heraus fällt und den Staat gefährden kann.21 So heißt es in der Bataille-Lektüre 

bei Blanchot: Eine „homogene Gesellschaft ist unfähig, in sich selbst einen Sinn 

und Zweck des Handelns zu finden.“22 

Bataille machte deutlich, dass die Politik souveräner Gewalt nur ein Element 

unter anderen heterogenen Elementen innerhalb des Politischen bildet und hob 

hervor: „Die einfache Tatsache der Herrschaft von Menschen über Menschen 

impliziert die Heterogenität des Herren“.23 Dem lässt sich hinzufügen, dass die 

Entwicklung der Souveränität ein anderes Element als sie selbst, eine Anders-

heit, eben die Knechtschaft voraussetzt. Im Jahr 1955 nahm Bataille nochmals 

seine Auseinandersetzung mit Hegel in der Untersuchung Hegel, der Tod und 

das Opfer auf.24 

Trotz der Unmöglichkeit einer beschränkten Politik, trotz der heterogenen 

Elemente des Sozialen, die eine politische Einheit unmöglich machen, stellte 

Blanchot entlang der Schriften Batailles nochmals die Frage: „Ich frage noch-

mals für Bataille: weshalb Gemeinschaft? Die Antwort ist klar genug: Auf dem 

Grunde jedes Wesen herrscht ein Prinzip des Ungenügens […] (ein Prinzip der 

Unvollständigkeit). Merken wir uns: es ist ein Prinzip, das die Möglichkeit eines 

Wesens beherrscht und regelt.“25 

 

19  Vgl. Kojève 1975. 

20  Bataille 1978, S. 12. 

21  Vgl. hierzu insbesondere Ruda 2011, S. 65ff. 

22  Bataille 1978, S. 23 (Hervorhebungen im Original). 

23  Bataille 1978, S. 22 (Hervorhebungen im Original). 

24  Die Untersuchung erschien zuerst in der Zeitschrift Deucalion. Vgl. hier die dt. 

Übersetzung: Bataille 2018a. 

25  Blanchot 2007b, S. 16 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 105 

 

Blanchot führte die Frage nach der Gemeinschaft noch einmal auf das 

Grundprinzip der Politischen Philosophie zurück, das da lautet, dass der Mensch 

sich selbst nicht genug ist. Dies war ein Prinzip, das in der antiken Staatszweck-

lehre (Sokrates, Platon, Aristoteles) diskutiert wurde, das aber ebenso in der 

klassischen Vertragsdebatte (Hobbes, Spinoza, Rousseau, Kant) von Bedeutung 

war und auch für die Kritiker und Kritikerinnen der Vertragstheorie seine Rele-

vanz besaß. Blanchot wies allerdings mit Nachdruck darauf hin, dass Batailles 

Wort vom „Prinzip des Ungenügens“ nichts mit einem Zustand des Mangels zu 

tun hat, der nach einer sozialpolitischen Korrektur drängt, wovon die traditionel-

le Politische Philosophie ausgeht. Der unvollständige Mensch ist nicht zu ergän-

zen, weder durch die Ehe, durch Freundschaften, noch durch die Gesellschaft 

und erst recht nicht durch politische Maßnahmen und Institutionen. Batailles 

Prinzip des Ungenügens geht nicht mit einer „Notwendigkeit der Vollständig-

keit“26 einher. Blanchot hob hervor: „Das ungenügende Wesen sucht sich nicht 

mit einem anderen zu verbinden, um mit ihm zusammen eine ganzheitliche Sub-

stanz zu bilden. Das Bewusstsein des Ungenügens geht aus der Infragestellung 

seiner selbst hervor, die den anderen oder einen anderen braucht, um zustande zu 

kommen.“27 

Ausgehend vom Grundprinzip des Ungenügens, reformulierte Bataille die 

Politische Philosophie der Gemeinschaft im Sinne einer nietzscheanischen Um-

wertung des Politischen. Das ungenügende Wesen ist kein Wesen, das als Sub-

jekt die Anerkennung anderer Wesen sucht und seinen Horizont konsumistisch 

erweitert, um in einer Gemeinschaft mit Anderen einen vollständigen Zustand 

anzustreben. Hingegen gehört in Batailles Überlegung zum Prinzip der Unvoll-

ständigkeit, dass stets andere Wesen da sind – die stets bei mir und mit mir sind 

–, die die Substanz eines Wesens, aber ebenso den vollständigen Zustand einer 

Gemeinschaft bestreiten. Blanchot resümierte: „Das Wesen strebt nicht nach 

Anerkennung, sondern nach Bestreitung: um zu existieren, begibt es sich zum 

anderen, der es bestreitet und es manchmal negiert […].“28 

Die Neuinterpretation des politischen Grundprinzips besagt, dass das existie-

rende Wesen die Gemeinschaft anderer Wesen sucht, verlangt und braucht, um 

von ihnen in der Existenz bestritten und angefochten zu werden. Das Wesen 

strebt weder nach der Anerkennung anderer Wesen innerhalb der Gemeinschaft, 

noch garantiert die Gemeinschaft die Anerkennung ihrer Individuen. Weder be-

finden sich die Wesen in einer Gemeinschaft, um Anerkennung zu suchen und 

 

26  Blanchot 2007b, S. 16. 

27  Blanchot 2007b, S. 16. 

28  Blanchot 2007b, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

um Andere anzuerkennen, noch wird die Gemeinschaft von ihren Individuen an-

erkannt. Mit der Umwertung des Politischen, mit dieser Neuinterpretation des 

politischen Grundprinzips vom Ungenügen, handelt es sich nun um eine Ge-

meinschaft, die kaum noch als eine Gemeinschaft zu bezeichnen ist. Oder wie 

Blanchot Bataille zitierte: Sie ist „die Gemeinschaft derer, die keine Gemein-

schaft haben.“29 

Die Anerkennung hatte bei Bataille im Rahmen der Frage nach der Gemein-

schaft, worauf Blanchot hinwies, keinerlei Bedeutung. Im Gegensatz dazu ist 

diese Anerkennung innerhalb der Theorie des Gesellschaftsvertrags, sowie der 

hegelschen Rechtstheorie und jener des Kommunitarismus von großer Bedeu-

tung. So gehört zwar die Bestreitung der Existenz bei Bataille zum Grund eines 

jeden Wesens, dennoch lässt sich dieses Ungenügen nicht anerkennen. In Ba-

tailles Gemeinschaftsforderung geht es keinesfalls darum, dass sich das einzelne 

Wesen als ein endliches und sterbliches Wesen erkennt und anerkennt, sich in 

seiner Endlichkeit wahrnimmt und bejaht. Ebenso ging es Bataille nicht um die 

gegenseitige Anerkennung der Menschen untereinander, hinsichtlich ihrer Rech-

te und ihrer Würde. 

In einer anderen Hinsicht hat die Bestreitung auch nichts mit einer Feind-

schaft, nichts mit einem Kampf zwischen den Wesen, und einer Frage des Fein-

des zu tun, wie Schmitt diese Konstellation als die wesentlich politische heraus-

stellte. Die Tötungsmöglichkeit durch den Feind formt nicht die Gestalt der poli-

tischen Gemeinschaft. Blanchot schrieb jedoch: „Nicht mein Verhältnis zu mir 

selber als endliches Wesen oder als Bewußtsein, dem Tod zu gehören oder zum 

Tode bestimmt zu sein, sondern meine Anwesenheit bei dem Anderen, der sich 

im Sterben absentiert. Anwesend dem nahezubleiben, der sich im Sterben end-

gültig entfernt, den Tod des Anderen auf mich zu nehmen als den einzigen Tod, 

der mich angeht, das ist es, was mich außer mich bringt und was die einzige 

Trennung ist, die mich in ihrer Unmöglichkeit dem Offenen einer Gemeinschaft 

öffnen könnte.“30 

 

 

DIE STELLVERTRETUNG 

 

Unverkennbar arbeitete Blanchot jene Elemente aus Batailles Untersuchung zur 

Gemeinschaft heraus, die an Levinas’ Philosophie der Ethik denken lassen; wo-

hingegen er Heideggers Sein zum Tode, und damit auch dessen Analyse vom 

 

29  Blanchot 2007b, S. 47. 

30  Blanchot 2007b, S. 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 107 

 

Mitsein – ein Mitsein, das sich im Vorlauf zum Tod befindet –, von sich wies. 

Ebenso beruht die Gemeinschaft, von der hier in Blanchots Bataille-Analyse die 

Rede ist, weder auf Strukturen der Anerkennung, auf ästhetischen Prinzipien, 

oder auf Beziehungen der Gleichheit. Stattdessen hob Blanchot zwei andere 

Momente hervor, die eine Gemeinschaft ermöglichen, von der sich aber kaum 

sagen lässt, ob sie noch eine Gemeinschaft ist: 1. Die Anwesenheit bei einem 

Sterbenden. 2. Den Tod eines Anderen zu sterben. 

In beiden Beziehungsverhältnissen, die hier angesprochen sind, geht es um 

Trennungen und Abschiede, die die Beziehungen zwischen Menschen auflösen 

und ins Offene des Todes gehen lassen. Blanchot schrieb: „Wenn aber die Be-

ziehung des Menschen zum Menschen aufhört, eine Beziehung des Gleichen 

zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Unbeugsamen einführt, 

der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem verhält, der ihn in Be-

tracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Beziehung durch und er-

zwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch wagen wird, Gemein-

schaft zu nennen.“31 

Während die Ethik bei Levinas durch ein asymmetrisches Verhältnis zwi-

schen den Menschen bestimmt ist, da das Antlitz des Anderen den Menschen zur 

Geisel nimmt, so stellte Blanchot in der Diskussion um Batailles Ausführungen 

zur Gemeinschaft den Tod des anderen Menschen heraus. Auch Derrida betonte 

in seiner Blanchot-Analyse, dass die Freundschaft – und nicht nur die Freund-

schaft zwischen Blanchot und Bataille, sondern auch die Gastfreundschaft im 

weitesten Sinne – „die Erfahrung des Todes“32 voraussetzt. 

Levinas wies darauf hin, dass Blanchots Arbeiten zur Literatur, Philosophie 

und Ethik stets im starken Maße einer kritischen Auseinandersetzung mit Hei-

degger entsprangen. Im Gegensatz zu Heidegger – der zumindest in den 1930er 

bis hinein in die 1950er Jahre in seinen Schriften zur Kunst und zur Dichtung ei-

nen Werkbegriff entwickelte, mit dem er ein Lichten des Seins zu retten und 

darzustellen versuchte –, führten kritische Lektüren zu Hegel, Marx und eben zu 

Heidegger Blanchot zu einer Ablehnung des Werkbegriffs, in deren Folge er 

vom Zerbrechen des Werks33 sprach. Aus der Erfahrung des Todes, im Überle-

ben, das fast nichts bewahrt, lässt sich kein Werk, keine Vollständigkeit, gewin-

nen. Die Erfahrung des Todes ist jene Erfahrung, die nichts zu verstehen gibt 

 

31  Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). 

32  Derrida 2011, S. 81. 

33  Vgl. Blanchot 1991, S. 66. Ausführlich wurde Blanchots Auseinandersetzung mit 

Hegels und Heideggers Bestimmungen des (Kunst-)Werks von Hill dargestellt. Vgl. 

Hill 1997, S. 103ff. Vgl. auch Davies 1996.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

und von der nichts vernommen werden kann. Die Erfahrung des Todes unter-

bricht jede Arbeit an einem Werk, bevor eine Vollständigkeit und somit eine 

Präsenz des Werks erreicht wäre. Mithin lässt jene Erfahrung weder ein Seiendes 

noch ein Sein, aber auch keinen Entzug von Sein erscheinen. Sie ist eine Erfah-

rung von nichts: Eine Erfahrung, die nichts erfährt. Eine Erfahrung ohne eine  

Erfahrung. 

Das, was die Gemeinschaft nun begründet, ist nicht die gegenseitige Aner-

kennung der Sterblichkeit, ob nun als Herr oder Knecht. Sie ist auch nicht das 

Produkt eines kommunikativen Aktes, der per Vertragsschluss Rechte einräumt 

und Rechte einschränkt, wie sie auch nicht aus der Tatsache resultiert, ein ge-

meinsames Schicksal miteinander zu teilen, z.B. den Tod und die Sterblichkeit. 

Die Gemeinschaft, die Blanchot mit Batailles Hilfe zu denken versuchte, ist auch 

weit vom Mitsein, das Heidegger als ein notwendiges und schicksalhaftes Zu-

sammensein menschlichen Daseins beschrieb, entfernt und sollte nicht damit 

verwechselt werden. Denn im Gegensatz zu Blanchot und Bataille, sah Heideg-

ger das menschliche Zusammensein unter dem Zwang stehend, angesichts der 

Selbstverbergung des Seins, sich zu einem Staat zusammenzuschließen. In der 

Rektoratsrede spitzte Heidegger diese staatstragende und staatsorientierte Analy-

se des Mitseins in folgender Weise zu: „Die Fragwürdigkeit des Seins überhaupt 

zwingt dem Volk Arbeit und Kampf ab und zwingt es in seinen Staat, dem die 

Berufe zugehören.“34 

Batailles Gemeinschaftsforderung verabschiedete sich von all den damals 

bestehenden Staats-, Vertrags- und Souveränitätstheorien. Blanchot hob dabei 

hervor, dass die Gemeinschaft keine Gemeinschaft ist, die von Göttern, Gesetz-

gebern oder Helden gestiftet wird. Auch wenn die Geburt und der Tod jene Er-

eignisse sind, die für eine Gemeinschaft bestimmend sind, so sind es nicht der 

eigene kommende Tod oder der Tod eines anderen Menschen, die dabei relevant 

sind. Das, was die Gemeinschaft ausmacht, ist der Moment, „der Nächste des 

Sterbenden zu sein“.35 Blanchot notierte: „Wozu dient sie [die Gemeinschaft; 

Anm.d.V.]? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den Tod 

hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde geht, 

sondern sich dabei vertreten findet, wie er gleichzeitig einem Anderen diese 

Stellvertretung gewährt, die ihm zuteil geworden ist. Die Stellvertretung im 

Sterben ist das, was die Kommunion ersetzt.“36 

 

34  Heidegger 1983a, S. 16. 

35  Blanchot 2007b, S. 23. 

36  Blanchot 2007b, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 109 

 

Die Gemeinschaft ist kein Ort der Souveränität oder souveräner Handlungen 

und Entscheidungen. Bataille brach mit den überlieferten Souveränitätstheorien, 

von Platon über Machiavelli und Hobbes bis hin zu Schmitt. In der ausführlichen 

Studie zu Batailles Acéphale-Gesellschaft betonte auch Bischof: „Acéphale 

bricht insofern offen mit der tradierten Souveränitätstheorie, als er die Götter-

dämmerung und den Königsmord emphatisiert. Wer annahm, Bataille habe da-

mals nur einen negativen Begriff von Souveränität besessen, sieht sich eines 

Besseren belehrt, denn es ging ihm schon in der Zeit von Acéphale nicht mehr 

nur um eine beschränkte Souveränität, wie es die militärische, die nationalisti-

sche, die völkische und selbst noch die religiöse sind, vielmehr hat er im Mythos 

von Acéphale ein neues Gesellschaftsmodell skizziert, das aus der Aufhebung 

der Prinzipien des Nationalstaates erst hervorgeht.“37 

Blanchot stellte Batailles Anliegen heraus, eine völlig andere Gesellschaft zu 

entwerfen, einen neuen Mythos von Gemeinschaft zu schaffen, indem er Le-

vinas’ Begriff der „Stellvertretung“38 aufgriff. Denn mit der Stellvertretung ist 

ein Verhältnis zwischen den Menschen angesprochen, das in prinzipieller Weise 

– wie keine andere Beziehung – jeden einzelnen Menschen in Frage stellt. Zur 

Stellvertretung heißt es bei Levinas: „Der Gedanke der Stellvertretung bedeutet, 

daß ich mich an die Stelle des Anderen setze, daß sich aber niemand als Ich an 

meine Stelle setzen kann.“39 

Wenn man bereit ist, Blanchots Kommentar zu Batailles Gemeinschaftsfor-

derung zu folgen, so entspricht der Gedanke der Stellvertretung dem Prinzip des 

Ungenügens. Die Idee der Stellvertretung geht davon aus, dass jeder einzelne 

Mensch grundsätzlich von anderen Menschen – zumindest von seinem nächsten 

Menschen, dessen Gemeinschaft er braucht –, in seiner Souveränität in Abrede 

gestellt und bestritten wird. Damit Gemeinschaft entsteht, muss das Ich außer 

sich geraten, sich verausgaben und sich verlieren. Oder wie Levinas auch formu-

lierte: „Das Ich wird verfolgt und ist im Prinzip verantwortlich für die Verfol-

gung, die es erleidet.“40 

So wie der ungenügende Mensch, den Bataille beschrieb, die Nähe der ande-

ren Menschen sucht, um von diesen in seiner Existenz als souveränes Wesen be-

stritten zu werden, so wies Blanchot darauf hin, dass auch dem Menschen, den 

Levinas als Stellvertreter beschrieb, die Verantwortung für den anderen Men-

schen nicht als etwas Zufälliges oder Äußerliches zustößt. Bei Levinas heißt es: 

 

37  Bischof 2010, S. 106 (Hervorhebungen im Original). 

38  Levinas 1992b, S. 219ff. 

39  Levinas 1985, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

40  Levinas 1985, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

„Die Verantwortung für die Anderen, die kein Unfall ist, der einem Subjekt zu-

stößt, sondern die in ihm dem Sein vorausgeht, hat nicht auf die Freiheit gewar-

tet, in der ein Engagement für die Anderen hätte eingegangen werden können. 

Ich habe nichts getan und bin doch schon immer betroffen gewesen: verfolgt 

[…]. Die Verantwortung in der Besessenheit ist eine Verantwortung des Ich für 

das, was das Ich nicht gewollt hat, das heißt für die Anderen.“41 

Nichts kann den Menschen mehr in Frage stellen und damit seine Verantwor-

tung erzwingen, ihn außer sich geraten lassen und in seine Verantwortung plat-

zieren, wie die Nähe zu Sterbenden. Dass Bataille das Prinzip des Ungenügens 

mit der Anwesenheit bei einem Sterbenden bzw. mit dem Tod eines Anderen in 

Beziehung setzte, belegte Blanchot mit einem Zitat aus Batailles Schriften: 

„Sieht er seinesgleichen sterben, so kann ein Lebender nur außer sich weiterle-

ben.“42 

Die Nähe des Sterbenden lässt den Überlebenden in seiner Ekstase (Wahn, 

Trauer, Leid, Besessenheit, Lachen, Freude usw.) zurück, als einen Überleben-

den, der weder bei sich ist, noch beim Anderen verweilt. Und dennoch findet der 

Lebende einzig in dieser Ekstase eine Gemeinschaft, die er mit dem Sterbenden 

teilt: eine Gemeinschaft sich trennender Wesen. Nach Bataille entspringt die 

Bindung der Gemeinschaft aus dem Moment ihrer Auflösung, und nicht aus der 

Angst der Individuen vor dem Sterben: keinesfalls braucht die Gemeinschaft die 

Tötung oder den Tod des Anderen. 

 

 

DER TOD DES SOUVERÄNS 

 

Da Bataille mit seiner Gemeinschaftsforderung weder an eine tradierte Souverä-

nitätslehre anknüpfte, noch eine Gegenlehre beschränkter Politik nach den Mus-

tern des Staates entwarf, musste er nochmals auf den mythischen Grund des Po-

litischen zurückkehren, aus dem die politische Souveränität, und mit ihr der 

Souverän hervorgingen und von dem traditionelle Theorien des Politischen aus-

gehen. So wandte sich Bataille dem Opfer zu, das die Gemeinschaft, aber auch 

die Souveränität braucht, um sich zu gründen und zu konstituieren, um sich als 

eine politische Institution einzurichten. Hier am Ursprung der Souveränität wie 

auch am Ursprung der Gemeinschaft setzte Bataille, geschult an der Philosophie 

 

41  Levinas 1992b, S. 253 (Hervorhebungen im Original). 

42  Bataille zitiert nach Blanchot 2007b, S. 22 (Hervorhebungen im Original). Im Origi-

nal heißt es: „S’il voit son semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que 

hors de soi.“ Bataille 1976, S. 245 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 111 

 

Nietzsches’, seine Umwertung des Souveräns an: durch die Entfesselung des Op-

fers, den Tod Gottes, die Zerschlagung der Souveränität, das Köpfen des Souve-

räns. In diesem Sinne formulierte Bataille 1937 die erste der Propositions sur la 

mort de Dieu [Thesen über den Tod Gottes]: „Acéphale drückt auf mythologi-

sche Weise die der Zerstörung geweihte Souveränität aus, den Tod Gottes.“43 

Das Bild des Acéphale zeigt einen kopflosen Mann, mit einem Totenkopf an 

der Stelle des Geschlechts, auf seinem Bauch ein Labyrinth, in der einen Hand 

einen Dolch und in der anderen Hand ein flammendes Herz. Diese kopflose, 

gleichsam mythische Figur zeichnete Masson im Jahr 1936 nach einer Idee Ba-

tailles für ein Zeitschriftenprojekt.44 Mit dem Namen Acéphale wurde einerseits 

eben jene Zeitschrift benannt, die von Bataille, Masson und Klossowski ins Le-

ben gerufen wurde, andererseits trug die von Bataille schon am 21. Januar 1936, 

am Jahrestag der Enthauptung von Louis XVI., gegründete Geheimgesellschaft 

den gleichen Namen.  

Diese quasi ursprüngliche Gestalt des kopflosen Acéphale zeigt die höchste 

Souveränität in ihrer Enthauptung, und somit auch die Kopflosigkeit jeglicher 

Souveränität. Das entflammte Herz, der Dolch und das Labyrinth betonen den 

Exzess und den Wahnsinn, denen sich der enthauptete Souverän preisgibt. Blan-

chot schrieb erläuternd: „Die Beraubung des Kopfes schloß also nicht nur den 

Primat dessen aus, was der Kopf symbolisierte: des Befehlshabers, der vernünf-

tigen Vernunft, des Kalküls, des Maßes und der Macht, einschließlich der Macht 

des Symbolischen, sondern den Ausschluß selber, verstanden als überlegter und 

souveräner Akt, der die Oberhoheit in der Form ihres Niedergangs restauriert 

hätte.“45 

Wie schon Blanchot erwähnte, war das Opfer für Bataille ein zwingender 

Begriff. Jedoch stand das Opfer für Bataille weder im Zusammenhang einer 

Selbsttötung,46 noch in Bezug zu gewaltsamen Exessen und Tötungen anderer 

Wesen durch einen Souverän, dem als Gesetzgeber innerhalb der traditionellen 

 

43  Bataille 1937, S. 20 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Bischof 2010, S. 81. 

44  Vgl. Bischof 2010, S. 45. 

45  Blanchot 2007b, S. 33. 

46  Es sei hier auf das sich hartnäckig haltende Gerücht hingewiesen, dass sich Bataille 

selbst angeblich während eines Treffens der Acéphale-Gesellschaft enthaupten las-

sen wollte. Bischof wies in ihrem Buch zur Acéphale-Gesellschaft auf die dürftigen 

Indizien bezüglich des Gerüchts hin, sammelte eine Vielzahl von Hinweisen und 

Dokumenten zu den Zerwürfnissen und Intrigen innerhalb der Gesellschaft und 

machte vor allem klar, dass Batailles Begriff des Opfers nichts mit einer Tötung zu 

tun hat. Vgl. Bischof 2010, S. 125ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Politischen Philosophie das Privileg zuerkannt ist, ob akut oder virtuell, ob in 

Friedenszeiten oder während des Krieges, über Leben und Tod zu richten. So 

verstanden, kann Batailles Begriff des Opfers nicht mehr einer Theorie be-

schränkter Politik dienen. Vor allem war der Begriff des Opfers nunmehr der po-

litischen Souveränität aus der Hand geschlagen. In der Tradition einer abendlän-

dischen Theorie des Politischen hing das Schicksal des Opfers von einer souve-

ränen Entscheidung ab, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, den Feind 

aus der Gemeinschaft verbannt und ihn zur Tötung freigibt.47 Blanchot verwies 

in seinem Bataille-Kommentar in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in 

Batailles Buch Theorie der Religion, in der es heißt: „Opfern heißt nicht töten, 

sondern preisgeben und geben.“48 

Bataille hat das Opfer wie den Exzess und die Überschreitung in den ver-

schiedensten Bereichen untersucht, u.a. im Religiösen, in der Erotik, in der Lite-

ratur, in der Kunst und im Politischen. Hier, in Blanchots Überlegungen zur Ge-

meinschaft, wird im engen Sinne auf den sozialen Exzess verwiesen, auf einen 

Menschen, der außer sich ist, der sich preisgibt und sich für Andere verausgabt. 

Das bedeutet aber auch, dass es Bataille wie Blanchot um die Ekstase im Sinne 

einer Verneinung selbstständiger und isolierter Wesen ging. So geriet die Kom-

munikation des Menschen bei Blanchot zu einer Erfahrung, die nichts gewinnt – 

weder Informationen noch Wissen –, die sich aber radikal verausgabt. Eine Er-

fahrung, die nichts manifestiert, weder ein Erfahrbares noch ihren eigenen Vor-

gang. Blanchot schrieb: „Nun ist die Basis der Kommunikation nicht notwendig 

das Sprechen und nicht einmal das Schweigen, das sein Grund und seine Inter-

punktion ist, sondern das Dem-Tode-Ausgesetztsein, nicht mehr das meine, son-

dern das des Anderen, dessen lebendige und allernächste Anwesenheit bereits 

die ewige und unerträgliche Abwesenheit ist, die keine Trauerarbeit vermin-

dert.“49 

In dieser basalen Erfahrung von Kommunikation taucht der Mensch außer 

sich auf, als ein Wesen, das für Andere und bei Anderen da ist: Als Mensch ist er 

der Stellvertreter der Anderen. Ein Stellvertreter, der nicht an und für sich selbst 

da ist. Als ein Ersatz ist er weder er selbst noch etwas Anderes. Er verweilt bei 

den Sterbenden und ist für sie da, deren Abschiednehmen zugleich bindet wie 

 

47  Mit unterschiedlichen Konsequenzen bezogen sich Derrida und Agamben auf Theo-

reme des politischen Dezisionismus. Vgl. Agamben 2002, S. 151. Ebenso vgl. Der-

rida 2000a, S. 158ff.  

48  Bataille 1997a, S. 43, zitiert nach Blanchot 2007b, S. 31. Vgl. hierzu auch Hill 1997, 

S. 202. 

49  Blanchot 2007b, S. 48 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 113 

 

entbindet. Diese Hingabe ist die grenzenlose Preisgabe, der sich jedes Subjekt, 

jede Souveränität, jedes Ich ausgesetzt sieht. Diese Preisgabe ist das Opfer, das 

allererst eine Gemeinschaft stiftet. 

Ohne ein Opfer wird es keine Gemeinschaft geben. Nur das Opfer kann die 

Gemeinschaft, die unbeschränkte Gemeinschaft, stiften. Zugleich ist jenes Opfer, 

das diese Gemeinschaft stiftet, ein Opfer, das die Gemeinschaft auflöst. Als Op-

fer geraten die Subjekte derart außer sich, dass sie zwar die Gemeinschaft stiften, 

zugleich verflüchtigen sich die Subjekte der Gemeinschaft in ihrer Preisgabe. 

Das Außer-Sich der Subjekte ist deren Abschiednehmen. Blanchot schrieb: „Die 

Gabe oder die Preisgabe ist so beschaffen, daß letzten Endes nichts mehr zu ge-

ben oder preiszugeben ist […].“50 

Im Opfer wie in der Gabe herrscht eine kontradiktorische Ambiguität. Im 

Hergeben und Preisgeben, das noch im Geben jenes hergibt, was es nicht hat, ist 

der Exzess des Gebens jene leere Geste des Gebens, die nichts zu geben weiß. In 

der Gabe gibt es die Auslöschung des Gebens. Abgabe, Ausgabe, Aufgabe. 

Letztlich ist die Bindung der Gemeinschaft der Abschied, die Auflösung des 

Gemeinsamen, das Beiwohnen bei der Entbindung des Verbindlichen. Das, was 

die Beziehungen knüpft, ist zugleich jenes, was die Beziehungen zersetzt. In die-

sem Sinne wies Blanchot auf Batailles Geheimnis der Gemeinschaft hin: „Die 

Abwesenheit von Gemeinschaft ist nicht das Scheitern der Gemeinschaft: sie ge-

hört zu ihr als ihr extremes Moment oder als Prüfung, die sie ihrem notwendigen 

Verschwinden aussetzt.“51 

Für Bataille war Acéphale jenes Experiment, das an dem Geheimnis der Ge-

meinschaft arbeitete, am Geheimnis ihres Verschwindens. 

 

 

HEGEL, KOJÈVE UND BATAILLE 

 

Bataille besuchte zwischen 1933 und 1939 die Vorlesungen von Kojève, in de-

nen die Kategorie der Negativität in Hegels Phänomenologie des Geistes her-

ausgearbeitet wurde. Der Schwerpunkt der Aufmerksamkeit lag auf den Begriff-

lichkeiten des Begehrens, der Negation und des Todes. In der existenzialisti-

schen Auslegung Kojèves wurde das Tun des Menschen als Negativität verstan-

den. Kojève hob hervor: „[D]ie negierende Tätigkeit ist nicht bloß destruktiv. 

Denn wenn die aus der Begierde geborene Tat zum Zwecke der Befriedigung ei-

 

50  Blanchot 2007b, S. 32. 

51  Blanchot 2007b, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ne objektive Wirklichkeit zerstört, schafft sie doch an deren Stelle eine subjekti-

ve Wirklichkeit.“52 

Der Mensch negiert durch sein Handeln die natürliche Gegebenheit, der er 

gegenübertritt. Er verändert sie, durch seine Kämpfe und mittels der Arbeit. 

Durch Zerstörungen, Modellierungen und Aneignungen wird die Natur zu seiner 

objektiven Wirklichkeit. Letztlich muss der Mensch, so Hegel, seine eigene Na-

tur negieren, um Mensch zu werden: Das heißt, um Mensch zu werden, muss der 

Mensch das Tier in sich töten. Kojève verwies auf Bemerkungen Hegels in sei-

nen Jenaer Schriften: „Die menschliche Wirklichkeit ist also letztlich die Wirk-

lichkeit des Todes: der Mensch ist nicht nur sterblich, sondern ist die Verkörpe-

rung des Todes; er ist sein eigener Tod. Und im Gegensatz zum natürlichen, rein 

biologischen Tod ist der Tod, der der Mensch ist, ein gewaltsamer, zugleich be-

wusster und freiwilliger Tod. Der menschliche Tod, der Tod des Menschen, und 

folglich seine ganze wahrhaft menschliche Existenz sind daher, wenn man so 

will ein Selbstmord.“53 

In der Vorrede der Phänomenologie des Geistes notierte Hegel sodann auch, 

dass es der Mensch ist, der das Tote festhält, das Tote nicht scheut und letztlich 

am Toten verweilt.54 Das, was den Menschen auszeichnet, ist demnach, dass der 

Mensch die Negation ist, die negierend am Negierten verweilt. Nur dieses Ver-

harren des Menschen, der weder der Negation, noch der Vernichtung seiner ei-

genen Natur ausweicht, lässt ihn ein freies Individuum werden, das somit eine 

Geschichte besitzt. Sie ist eine Geschichte der Negation und der Zeitlichkeit, und 

eben auch eine Geschichte der Vernichtung und des Sterbens. Nur diese Haltung 

dem Tod gegenüber, die der Mensch einnimmt, kennzeichnet das menschliche 

Sein. Für die Freiheit und Vollkommenheit des Menschen ist kein transzenden-

tes, jenseitiges Ereignis oder Sein bestimmend. Für Hegel ist es die Haltung des 

Menschen zum Tod, die seine Existenz und sein geistiges Wesen ausmacht. Viel 

später wird Heidegger von einem Mitsein sprechen, das im Sturm standzuhalten 

hat, nah dem Abgrund. Kojève war von der Bedeutung der heideggerschen Ana-

lyse des Vorlaufs zum Tod für seine Hegel-Interpretation überzeugt.55 

Zum zentralen Element dieser Negativität, die der Mensch bei Hegel dar-

stellt, wurde in Kojèves Auslegung jedoch das von Hegel in der Phänomenolo-

gie des Geistes erwähnte Verhältnis zwischen Herr und Knecht. Den sozialpoliti-

schen Effekt, den die negierende Tätigkeit des Menschen erzeugt, fasste Kojève 

 

52  Kojève 1975, S. 21. 

53  Kojève 1975, S. 262 (Hervorhebungen im Original). 

54  Vgl. Hegel 1983, S. 36. 

55  Vgl. Bischof 2010, S. 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 115 

 

in einen historischen Entwicklungsbogen zusammen: „Der Mensch wurde gebo-

ren und die Geschichte begann mit dem ersten Kampf, der mit dem Auftauchen 

eines Herrn und eines Knechtes endete. Das heißt, daß der Mensch ursprünglich 

immer entweder Herr oder Knecht ist; und es gibt keinen wirklichen Menschen, 

wo es nicht einen Herrn und einen Knecht gibt. (Zumindest muß man zu zweien 

sein, um menschlich sein zu können.)“56 

Der Mensch ist nur Mensch, sofern er sich anderen Menschen aufdrängt, um 

sich von ihnen anerkennen zu lassen. Auf der Suche nach Anerkennung zwingt 

er letztlich anderen Menschen gewaltsame Auseinandersetzungen auf, aus denen 

sich eine sozial-politische Konstellation ergibt, die die Beteiligten entweder zu 

Herren oder Knechten macht. Diese Konstellation zwingt jeden einzelnen Men-

schen, sich in der Unterscheidung zwischen Herr und Knecht zu verorten. Dieses 

Opfer müssen die Menschen bringen, um etwas Gemeinsames hervorzubringen. 

Entweder ist der Mensch im Kampf verwickelt, riskiert sein Leben und wird aus 

dem Kampf als Souverän hervorgehen, sofern er nicht getötet wird. Oder er gibt 

den Kampf auf, riskiert nicht sein Leben, und wird zum Knecht des Herrn. In 

diesem Fall wird der Mensch als Knecht seinen Tod aufschieben und so sein 

Sterben verzögern. 

Kojève wies allerdings auf eine eklatante Falle hin, in die sich der Mensch 

begibt, sobald er sein Leben riskiert, um im Kampf mit Anderen seine Anerken-

nung als Mensch zu finden. Die einzige Anerkennung, die der Mensch im 

Kampf erfährt und im Höchstfall erfahren kann, ist die Anerkennung durch 

Knechte, Verlierer, Unterlegene und Tote, vorausgesetzt dass diese trotz Unter-

legenheit und Gehorsam überhaupt eine Anerkennung leisten können und nicht 

als Leichen und Kadaver hinterlassen werden. Um aber Mensch zu sein, müsste 

sich der Mensch von anderen Menschen, die frei in ihren Handlungen sind, an-

erkennen lassen, und nicht von Knechten und dergleichen. So schloss Kojève: 

„Kurz, dem Herrn gelingt es nie, sein Ziel zu realisieren, das Ziel, für das er sein 

eigenes Leben einsetzt. Der Herr kann nur in dem Tod und durch den Tod – sei-

nen Tod oder den Tod seines Gegners – befriedigt werden. Doch man kann nicht 

völlig befriedigt werden durch das, was in dem Tod und durch den Tod ist. Denn 

der Tod ist nicht, der Tote ist nicht. Und was ist, was lebt, das ist nur ein Knecht. 

[…] die Herrschaft ist eine existentielle Sackgasse.“57 

Auch wenn sich Bataille intensiv mit Hegel und Kojèves Hegel-Interpre-

tation auseinandersetzte, so positionierte sich er „mit seiner Neufassung der  

 

56  Kojève 1975, S. 61 (Hervorhebungen im Original). 

57  Kojève 1975, S. 64 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Negativität“58 in Widerspruch zu ihnen. Am 5. Februar 1938 hielt Bataille einen 

Vortag zur sozialen Struktur59 am Collège de Sociologie in Paris und führte aus, 

dass Hegel den Geist als im Wesentlichen homogen darstellte, wobei jedoch 

neuere Arbeiten der Psychoanalyse, der Soziologie und der Ethnologie ihn ande-

re Schlüsse ziehen ließen. Wie schon in dem Aufsatz Die psychologische Struk-

tur des Faschismus aus den Jahren 1933/1934, stellte Bataille im Vortrag die 

Bedeutung der Heterogenität des Geistes wie auch die des Sozialen heraus: Mit 

der Konsequenz, dass die Negativität, von der Bataille sprach, eine andere Nega-

tivität war und nicht der Negativität entsprach, von der Hegel bzw. Kojève aus-

gingen. 

Bereits einige Monate zuvor, am 4. Dezember 1937, hielt Kojève ebenfalls 

am Collège de Sociologie einen Vortrag zu Hegels Begriffen, zum Ende der Ge-

schichte und zur Bedeutung der historischen Gestalt Napoleons bei Hegel.60 Ba-

taille reagierte auf Kojèves Vortrag mit einem Brief an X., der mit einer Hegel-

Vorlesung beauftragt ist,61 in dem er explizit auf seine von Hegel und Kojève 

abweichende Vorstellung der Kategorie Negativität einging. Bei Bischof heißt es 

hierzu: „Bataille wirft in seinem Brief die entscheidende Frage auf, was aus der 

Negativität wird, wenn die Geschichte abgeschlossen und das absolute Wissen 

erreicht ist. Verschwindet sie einfach? Oder besteht sie weiterhin als eine négati-

vité sans emploi, als Negativität ohne Verwendung, das heißt: als arbeitslose Ne-

gativität, die allmählich auch ihre Vertreter, die Intellektuellen, zu Arbeitslosen 

macht? Er selbst lässt keinen Zweifel daran, für welche Möglichkeit er plädiert. 

Eine Negativität, die als Bedingung der menschlichen Existenz erkannt worden 

ist, kann nicht einfach verschwinden, wenn die Geschichte an ihr Ende gelangt 

ist, es sei denn dieses Ende wäre auch das des Menschen.“62 

Die Frage, die Bataille mit der Negativität aufwarf – eine Negativität, die am 

Ende der Geschichte nicht verschwinden kann –, ist die folgende: Gibt es eine 

Negativität, die weder zu den dialektischen Prozessen der Arbeit, noch des 

Kampfes gehört, eine Negativität, die sich nicht in das hegelsche System einfas-

sen lässt? Dabei war eine Negativität gemeint, die dem hegelschen Diskurs ent-

kommt, sich nicht ins Sein setzen kann, aber dennoch Bataille vor das Problem 

ihrer Darstellung stellte. Bataille versuchte diese „arbeitslose“ und keiner Souve-

ränität unterstellte Negativität in der Erotik, im Lachen, in den Tränen ausfindig 

 

58  Vgl. Bischof 2010, S. 263ff, insbesondere S. 271. 

59  Vgl. Bataille 2012c, S. 130ff. 

60  Vgl. Kojève 2012, S. 63ff. 

61  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. 

62  Bischof 2010, S. 275 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 117 

 

zu machen.63 Dabei ging es ihm um eine Negativität, die nicht befriedigt und 

nicht erfüllt, sondern das Subjekt zerrüttet, in Ekstase treibt und zersetzt. In die-

sem Sinne ist die Negativität bei Bataille als eine zu verstehen, die keine Hand-

lung des Menschen, also keine eines handelnden Subjekts ist. Sie ist nicht anzu-

wenden und zu benutzen, sie ist nichts Hervorbringendes, nichts Intendierendes. 

Sie untersteht keinem „Impuls des Handelns“.64 

1955 kam Bataille in seinem Aufsatz Hegel, la mort et le sacrifice wieder auf 

jene Fragen zurück, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Negativität und 

der Dialektik von Herr und Knecht bei Hegel ergaben. Seine Untersuchung er-

öffnete er mit einem Zitat aus den Jenaer Systementwürfen, aus einem Abschnitt, 

dem der Herausgeber Horstmann den Titel Der Geist nach seinem Begriffe gab. 

In diesem Zitat beschrieb Hegel den dunklen Charakter der Menschheit: „Der 

Mensch ist diese Nacht, dies leere Nichts, das alles in ihrer Einfachheit enthält – 

ein Reichtum unendlich vieler Vorstellungen, Bilder, deren keines ihm gerade 

einfällt –, oder die nicht als gegenwärtige sind. Dies ist die Nacht, das Innere der 

Natur, das hier existiert – reines Selbst, – in phantasmagorischen Vorstellungen 

ist es rings um Nacht, hier schießt dann ein blutig Kopf, – dort eine andere weiße 

Gestalt plötzlich hervor und, verschwinden ebenso – Diese Nacht erblickt man, 

wenn man dem Menschen ins Auge blickt – in eine Nacht hinein, die furchtbar 

wird, – es hängt die Nacht der Welt hier einem entgegen.“65 

In dieser Untersuchung aus seiner Zeit in Jena, in der sich Hegel in Anspie-

lung auf Fichte und Schelling mit der Anschauung von Dingen im Raum be-

schäftigte und sich einen frühen Begriff vom Geist machte, beschrieb er den 

Menschen selbst als jene Nacht, als jene dunkle Seite der Negativität, die sich 

der Natur entgegensetzt. In dieser Entgegensetzung und Widersetzung werden 

die Dinge der Natur zu Bildern der menschlichen Anschauung. Mit der Negation 

der Natur tauchen die Bilder auf, um wieder zu verschwinden, um nichts weiter 

als dieses Verschwinden zu sein. Dennoch belässt es Hegel nicht beim Ver-

schwinden der Bilder. Im Gegenteil, die Bewegung der Negativität wird vom 

Menschen nach außen in die Natur projiziert und setzt sich als ein schöpferisches 

Tun durch. Aus der Negativität im Inneren des Menschen, die die Bilder zum 

Verschwinden reiht, ergeben sich zum einen die Poesie, zum anderen eine Hand-

lung, die sich als ein Kampf, aber auch als Arbeit ausagiert. 

Während für Hegel der Tod eine Manifestation der Negativität darstellte, von 

der sich der Geist nicht abwendet – der Romantik warf er vor, dass ihr Blick 

 

63  Vgl. Bataille 2012b, S. 112ff. 

64  Bischof 2010, S. 276. 

65  Hegel 1987, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nicht am Tod verweilt –, so widersprach ihm Bataille an diesem Punkt und hielt 

Hegel entgegen, dass der Tod in Wahrheit nichts offenbart. Er schrieb: „Die pri-

vilegierte Manifestation der Negativität ist der Tod, der Tod offenbart in Wahr-

heit nichts. Im Prinzip ist es der Tod seines natürlichen und animalischen Seins, 

der den Menschen sich selber offenbart, aber diese Offenbarung ereignet sich 

niemals. Denn ist einmal das animalische Wesen, das trägt, gestorben, hat auch 

das menschliche Wesen aufgehört zu sein. Damit sich der Mensch schließlich 

sich selber offenbarte, müßte er sterben, er müßte es aber tun, indem er am Le-

ben bleibt – indem er zusieht, wie er aufhört zu sein. In anderen Worten, der Tod 

selbst müßte (Selbst-)Bewußtsein werden, in genau dem Augenblick, wo er das 

bewußte Wesen vernichtet.“66 

Der Tod macht keinen Sinn. Weder stellt sich der Sinn in einer Logik von 

Souveränität, Kampf und Anerkennung ein, noch lässt er sich durch eine Öko-

nomie der Arbeit herstellen, nachdem der Kampf zwischen dem Herrn und dem 

Knecht beendet wurde, der Knecht die Arbeit des Herrn verrichtet und damit 

seinen Tod aufschiebt. Die Beschäftigung mit Hegels Logik des Sinns ließ Ba-

taille in seiner Analyse auflachen. Derrida kommentierte Batailles Intervention: 

„Lächerlich ist die Unterwerfung unter die Evidenz des Sinns, unter die Macht 

dieses Imperativs: daß es Sinn gibt, daß nichts endgültig durch den Tod verlo-

rengeht, daß dieser sogar die Bedeutung der abstrakten Negation enthält, und 

daß die Arbeit, die durch die Aufschiebung des Genusses dem Einsatz Sinn, 

Ernst und Wahrheit verleiht, immer möglich sei. Diese Unterwerfung ist das 

Wesen und das Element der Philosophie der Onto-Logik Hegels. Die Angst vor 

der unwiederbringlichen Verausgabung und vor der absoluten, umkehr- und 

rückhaltlosen Aufopferung des Sinns ist das absolut Komische.“67 

Derrida betonte diesen Moment, der Bataille in ein Gelächter ausbrechen 

ließ.68 Bataille brach aber nicht nur in ein Gelächter aus, er wies auch auf die Lä-

cherlichkeit hin, mit der Hegel am Sinn des Todes festhielt. Dabei ging es um 

jenen Moment, in dem die Vernunft vom Kampf auf Leben und Tod ablässt und 

sich dem Herrn unterwirft, um in eine Welt der Arbeit einzutreten. In dem Buch 

Die Tränen des Eros führte Bataille aus: „Zu Beginn des 19. Jahrhunderts hat 

Hegel darauf hingewiesen, daß die sich aus der Versklavung des Menschen her-

leitenden Rückwirkungen des Krieges auch eine günstige Seite hatten. Nach He-

gel hat der heutige Mensch mit der kriegerischen Aristokratie der Frühzeit wenig 

 

66  Bataille zitiert nach Derrida 1976, S. 390. Vgl. Bataille 1988, S. 336, ebenso Bataille 

2018a, S. 49f. 

67  Derrida 1976, S. 389 (Hervorhebungen im Original). 

68  Vgl. Derrida 1976, S. 387. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 119 

 

gemein. Der heutige Mensch ist im wesentlichen ein Arbeiter. Selbst die Reichen 

und die herrschenden Klassen arbeiten im allgemeinen, wenigstens in beschei-

denem Maße. Jedenfalls ist es der Sklave und nicht der Krieger, der als der wah-

re Schöpfer des materiellen Wohlstands und der Zivilisation kraft seiner Arbeit 

die Welt und mit der Welt sich selbst verändert hat.“69 

Nancy schloss in Anknüpfung an Batailles Aufsatz Hegel, la mort et le sacri-

fice an und formulierte in seiner Studie The Unsacrificeable: „But finitude is not 

a moment in a progress or an economy. A finite existence does not have to let its 

meaning spring forth through a destructive explosion of its finitude. Not only 

does it not have to do so; in a sense it cannot even do so: through rigorously, 

through according to its Ereignis, finitude signifies that existence cannot be sac-

rificed.“70 

In der rigorosen Zurückweisung einer ökonomischen Rationalität in Bezug 

auf Fragen der menschlichen Sozialität, ob sie nun mit Formen des Kampfes, der 

Anerkennung oder dem Opfer rechnet oder mit dem Aufschub des Todes und der 

Arbeit, wies Bataille auf Manifestationen des Zusammenlebens hin, die ambiva-

lent bzw. aporetisch strukturiert sind. Bataille schrieb in das menschliche Zu-

sammenleben eine Ökonomie von Verausgabung und Verschwendung ein, eine 

Ökonomie, die jedwede Instanzen oder Strukturen unverschont lässt. Blanchot 

bezeichnete diese Momente einer unbeschränkten Ökonomie, die von Bataille 

beschrieben wurden, als eine Bestreitung der Existenz, die nur eine negative 

Gemeinschaft zulässt: Eine Gemeinschaft derjenigen, die keine Gemeinschaft 

haben. Diese Ökonomie, die ihren Haushalt verschwendet, nannte Bataille auch 

eine Bewegung von Abstoßung und Anziehung. Darüber hinaus betonte Bataille 

in seinem Vortrag über Die soziale Struktur, den er am Collège de Sociologie 

hielt, jedoch ein weiteres Element, das das menschliche Zusammenleben aus-

zeichnet: „[…] der Kern der menschlichen Siedlung ist nicht nur der Mittelpunkt 

einer Bewegung von Abstoßung und Anziehung im periodischen Rhythmus. 

Ebenso verdient es Aufmerksamkeit, daß dieses Zentrum die Fähigkeit besitzt, 

Leichname anzuziehen – jedesmal, wenn ein Todesfall den normalen Gang der 

allgemeinen Existenz unterbricht.“71 

 

 

 

69  Bataille 1993, S. 64f. 

70  Nancy 1991a, S. 35 (Hervorhebungen im Original). 

71  Bataille 2012c, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

BLANCHOT LIEST DURAS 

 

Im zweiten Teil des Buches Die uneingestehbare Gemeinschaft beschäftigte sich 

Blanchot mit Duras’ Erzählung Die Krankheit Tod. Auch in dieser Lektüre nahm 

er Batailles Forderung nach einer Gemeinschaft auf. Doch bevor er auf Duras’ 

Text zu sprechen kam, brachte Blanchot die Forderung des Acéphale-

Experiments mit dem Aufbruch im Mai 1968 im Zusammenhang, mit einem Er-

eignis also, das die „erlaubten oder erwarteten sozialen Formen umstieß“.72 Mit 

der Zerstörung der Gesellschaft, die in jenen Tagen anbrach – auch wenn sie nur 

eine kurze Zeit währte –, zeigte sich eine „explosive Kommunikation“:73 Eine 

„Offenheit, die es einem jeden ohne Unterschied der Klasse, des Alters, des Ge-

schlechts oder der Bildung erlaubte, mit dem Erstbesten zu verkehren wie mit 

einem bereits geliebten Wesen, gerade weil er der Unbekannt-Vertraute war.“74 

Blanchot beschrieb dieses spontane Zusammenkommen als eine „noch nie 

gelebte Art von Kommunismus“,75 der sich jenseits eines kalkulierten Nutzens, 

ohne ein angestrebtes Ziel und ohne Arbeit an einem Projekt manifestierte. Es 

war ein Kommunismus, der sich nicht am Ende der Geschichte, nach all den 

Kämpfen und dem Arbeiten, einstellt, sondern sich in der Unterbrechung der he-

gelschen Dialektik, im Abbruch der Kämpfe und des Arbeitens ereignete. Dieses 

kommunistische Zusammensein fern von einer Ökonomie ließ es zu, dass die 

Unterschiede zwischen den Klassen und den Geschlechtern, in der Bildung und 

im Alter wie jene, die aus der Herkunft und Abstammung resultieren, keine Be-

deutung mehr hatten. Emphatisch hob Blanchot hervor, dass jeder etwas zu sa-

gen hatte: „Das Sagen hatte Vorrang vor dem Gesagten. Die Poesie war alltäg-

lich geworden.“76 Ständig wurden Treffen und Foren abgehalten, auf denen de-

battiert, diskutiert und gestritten wurde, rücksichtslos gegenüber Formen der 

Konvention und der Autorität. 

Ohne Naivität wies Blanchot darauf hin, dass sich zwar mit der Macht- und 

Gestaltlosigkeit der 68er-Ereignisse eine politische Schrankenlosigkeit etablierte, 

jedoch wurde diese spontane und uneingeschränkte Kommunikation nicht geför-

dert und durch nichts geschützt, um sich von Dauer ereignen zu können. So heißt 

es bei Blanchot: „Alles wurde akzeptiert. Die Unmöglichkeit, einen Feind zu er-

kennen, eine besondere Form der Feindschaft in Rechnung zu stellen – das be-

 

72  Blanchot 2007b, S. 54. 

73  Blanchot 2007b, S. 54 (Hervorhebungen im Original). 

74  Blanchot 2007b, S. 54. 

75  Blanchot 2007b, S. 55 (Hervorhebungen im Original). 

76  Blanchot 2007b, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 121 

 

lebte, aber beschleunigte die Auflösung, die im Übrigen nichts aufzulösen 

brauchte, seitdem das Ereignis stattgefunden hatte. Das Ereignis? Und hatte es 

denn stattgefunden?“77 

Diese Art von Kommunismus, wenn er sich überhaupt je ereignete, konnte 

nicht von Dauer sein. Er verwirklichte sich, „um sich sogleich zu verlieren“.78 

Diese Gemeinschaft, die sich in jenen Tagen ereignete, so parallelisierte Blan-

chot das Geschehen vom Mai 1968 mit Batailles Gemeinschaftsforderung, dieses 

Volk ohne Dauer, dieser schrankenlose Kommunismus war da und zugleich 

wieder verschwunden. Er verschwand, ohne Strukturen oder Fundamente zu hin-

terlassen, auf denen eine kommende Gemeinschaft hätte bauen, auf denen sie 

sich stabilisieren hätte können. Diese Gemeinschaft kommt wie sie geht: spontan 

und unkalkulierbar. Deshalb wird das Volk, dieser machtlose Souverän, von al-

len Instanzen der Macht gefürchtet. Im Ereignis des Kommunismus erfindet sich 

die Gemeinschaft stets neu und verwirft im gleichen Moment alle sozialen In-

stanzen und Strukturen. In seinem Auftreten behauptet das Volk, die Grundlage 

des Sozialen zu sein. Ebenso löst es in seinem souveränen Verschwinden das 

Soziale auf und entzieht allen Instanzen und Strukturen die Macht. 

Nach seinen Ausführungen zu Batailles Gemeinschaftsforderung wie auch 

nach den Anmerkungen zur „machtlosen Macht“79 des Volkes kam Blanchot mit 

der Lektüre von Duras’ Theaterstück Die Krankheit Tod auf die Liebenden zu 

sprechen. Dem Volk trotz aller Unterschiede vergleichbar, bildet die Welt der 

Liebenden ebenfalls eine Gemeinschaft, die sich dem Sozialen und dem Staat, all 

deren Institutionen der Macht entzieht. Ohne dass Blanchot es explizit betonte, 

setzte er in dem Duras-Kommentar seine Überlegungen zum Problem der Nega-

tivität fort, jene Negativität, die bereits Bataille anhand Hegels diskutierte.80 

 

77  Blanchot 2007b, S. 56. 

78  Blanchot 2007b, S. 58. 

79  Blanchot 2007b, S. 59. 

80  Nancy gab hingegen zu bedenken, dass Blanchot aus der Frau in Duras’ Theater-

stück eine Christus-Figur machte. Nancy betonte: „[Die Frau] gibt ihren Körper dem 

Mann, wie Christus uns seinen Körper gegeben hat, in einer unvordenklichen (im-

mémorial) Weise. […] Er schreibt, dass der Körper der Frau mythisch ist. Und die 

Frau scheint zum Mythos zu werden durch ihre Verwandlung in Christus. Und für 

diese Interpretation zeichnet sich Blanchot wirklich verantwortlich: Die Gabe des 

Körpers und das Verschwinden der Frau werden ganz explizit mit dem Tod Christus 

verglichen.“ Nancy 2015b, S. 51f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hegel bestimmte die Ehe, und damit auch die Familie, als eine erste Rechts-

form.81 Die Welt der Liebenden, um die es Blanchot in der Auseinandersetzung 

mit Duras hingegen ging, ist bei weitem keine Keimzelle des Staates, keine erste 

Rechtsform einer sittlichen Gemeinschaft. Im Staat und für den Staat gibt es die 

Liebe nicht, so wie das Liebespaar für den Staat auch keine Rechtsbeziehung 

bildet. Für den Staat ist die Liebe keine Rechtsordnung, auf die er Einfluss aus-

üben, in die der Staat bestimmend und regelnd eingreifen könnte. Hegel sprach 

von der Natürlichkeit und Lebendigkeit der Liebe. Obzwar das Liebespaar eine 

Gemeinschaft ist, ein Zusammensein mit einem Anderen oder einer Anderen, 

wohnt dem Paar ein asozialer Zug inne, wodurch es der Gesellschaft und dem 

Staat entrückt ist. So muss Hegel in dem Buch Grundlinien der Philosophie des 

Rechts zwischen der Liebe, einer leidenschaftlichen Liebe, und der Ehe differen-

zieren: „[D]ie Liebe, welche Empfindung ist, läßt die Zufälligkeit in jeder Rück-

sicht zu, eine Gestalt, welche das Sittliche nicht haben darf. Die Ehe ist daher 

näher so zu bestimmen, daß sie die rechtlich sittliche Liebe ist, wodurch das 

Vergängliche, Launenhafte und bloß Subjektive derselben aus ihr verschwin-

det.“82 

Liebespaare kümmern sich nicht um die Welt der Anderen, um Nachbarn, 

um soziale Konventionen, um die Gesellschaft oder um den Staat. Dieser Paar-

welt sind die Rivalitäten, das Teilen, das Ressentiment, die Regeln, das Recht, 

der Ausgleich, die Kompromisse wie auch die Welt der Zwecke etwas Äußerli-

ches und Fremdes. Zu der den Liebespaaren äußerlichen Ehe gehören aber auch 

die Dauer, die Verantwortung, das Eigentum, das Vermögen und die Sorge, die 

immer auch eine Vorsorge ist. Erst der Dritte wirft (wie auch alle folgenden Per-

sonen) die Fragen nach einer gerechten Aufteilung auf und führt die Kämpfe um 

eine Verteilung in die Welt der Paare ein. Schon Kant verwies darauf, dass der 

Krieg und der Streit erst mit der Anwesenheit des Dritten auftauchen.83 Auch 

Levinas machte deutlich, dass „das Wort Gerechtigkeit viel eher in der Bezie-

hung mit dem Dritten angebracht [ist] als in der Beziehung mit dem Anderen“,84 

mit dem Nächsten. Allerdings insistierte er darauf, dass im Anderen stets der 

Dritte schon von vornherein gegenwärtig ist, denn „im Erscheinen des Anderen 

als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an“.85 

 

81  Vgl. Hegel 1970, S. 307ff.  

82  Hegel 1970, S. 310. 

83  Vgl. Kant 1993c, S. 86. 

84  Levinas 1985, S. 101 (Hervorhebungen im Original). 

85  Levinas 1985, S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 123 

 

Und dennoch, trotz dieser Bedürfnislosigkeit an Welt, trotz des Reduktio-

nismus auf eine Zweiheit, dieser asozialen Eigenheit der Liebespaare, deren Sinn 

sich um die Zweisamkeit dreht, liegt ihnen auch ein Moment inne, der sie stets 

zu einer Trennung bereit sein lässt. So schnell und spontan die leidenschaftliche 

und sinnliche Begegnung mit einer zufälligen Person zustande kam, so schnell 

können sich die Bande zwischen den Paaren auch wieder lösen. Die Geselligkeit 

des Liebespaares ist eine „stets zur Trennung bereiten Verbindung“,86 wie Blan-

chot schrieb. Hegel wies auf die Launenhaftigkeit und Vergänglichkeit der Liebe 

hin. 

Im Zusammenhang jener Gemeinschaften, die sich durch die Liebe finden 

und schon von Anfang an in Trennung leben, notierte Blanchot in Anknüpfung 

an Debray das Wort von der „dürren Einsamkeit der anonymen Kräfte“.87 Die 

dürre Einsamkeit der liebenden Zweisamkeit stellt eine derart „singuläre Bezie-

hung“88 dar, die in einem Antagonismus zur Ehe und zur Familie steht. Während 

die Ehe und die Familie von Dauer sein sollen – sofern die Ehe an die Familie 

und an die Vorsorge, und damit an das Zeugen von Kindern und an deren Erzie-

hung, wie bei Hegel, geknüpft ist – und als Formen der Sittlichkeit dem Zufälli-

gen und Sinnlichen entwachsen sind, so wohnt der Liebe die fatale Aporie inne, 

dass ihr Verlangen und ihre Obsession, dem Anderen oder der Anderen nah zu 

sein, scheitern muss und die „Form der Unmöglichkeit zu lieben annimmt“.89 

Ob nun Duras’ Theaterstück Die Krankheit Tod mit diesem Scheitern und 

dieser Unmöglichkeit der Liebe zu tun hat, ließ Blanchot offen. Jedoch war ihm 

Duras’ Text Anlass genug, sich mit der uneingestehbaren Gemeinschaft zu be-

schäftigen, mit jener Gemeinschaft, deren Geheimnis es ist, verschwunden zu 

sein und nicht zu existieren, eine Gemeinschaft, die Blanchot schon in Batailles 

Acéphale-Projekt wirken sah. 

Es ist nicht sicher, um was für eine Gemeinschaft es sich handelt, die Duras 

in ihrem Stück beschrieb. Die Differenzierung zwischen Liebe und Ehe scheint 

nicht unbedingt zu helfen. Die Beziehung, die von Duras durchgespielt wurde, 

lässt alle hegelschen Unterscheidungen zwischen der Liebe und der Ehe ver-

schwimmen. Während sich für Hegel die Ehe durch einen Vertragsabschluss und 

in ihrer Dauerhaftigkeit auszeichnete, galt ihm die Liebe als kurzweilig, launen-

 

86  Blanchot 2007b, S. 59. 

87  Blanchot 2007b, S. 60. Leider gab Blanchot keine Referenz zu Debray an. 

88  Blanchot 2007b, S. 60. 

89  Blanchot 2007b, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

haft, jedoch als jene Vereinigung zwischen Menschen, die „nur unter Lebendi-

gen“90 stattfindet. 

In Duras’ Stück wird nun eine kurz andauernde, aber körperlich-sinnliche 

und leidenschaftliche Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau vorge-

führt. Vermutlich treffen sie sich in einem Hotelzimmer. Die Beziehung ist in-

tim. Dass es sich bei der Frau um eine Prostituierte handelt, wird kategorisch 

verneint: „Sie [die Frau; Anm.d.V.] schüttelt den Kopf.“91 Auch wenn es die 

Frau ablehnt, als eine Prostituierte behandelt und verstanden zu werden, so hat 

sie sich doch für die Nächte, die sie mit dem Mann verbringt, bezahlen lassen. 

Zwischen dem Mann und der Frau gibt es einen Vertrag, in dem sie vereinbaren, 

mit dem Mann bezahlte Nächte zu verbringen. Hingegen gibt es keinerlei Hin-

weise dafür, dass diese „Beziehung auf Zeit“ einer Ehe oder einer lebendigen 

Liebe, einer Liebe zwischen Lebendigen, entspricht. Obwohl: Es gibt einen Ver-

trag. Es gibt ein gewisses Vermögen. Die Verteilung des Geldes spielt eine Rol-

le. Wiederum besteht die Beziehung der Beiden nur für ein paar Tage. Zudem ist 

die Welt der Liebenden derart abgeschlossen, dass sie sich nur auf sich selbst 

beziehen. 

Irgendwann weckt der Mann die Frau und fragt sie, „weshalb sie dem Ver-

trag der bezahlten Nächte zugestimmt habe. Sie antwortet mit schlaftrunkener, 

fast unhörbarer Stimme: Weil ich, von dem Augenblick an, da Sie mich anrede-

ten, sah, daß Sie befallen waren von der Krankheit Tod.“92 

Mit der Bemerkung, dass sie, die Frau, dem Vertrag zustimmte, und damit 

auch auf die für ein paar Tage und Nächte andauernde Gemeinschaft mit dem 

Mann einging, weil er von der Krankheit Tod befallen war, entfernte sich Duras 

von all dem, was Hegel über die Liebe und die Ehe sagte. Duras’ Liebende sind 

keine Lebendigen, die füreinander da sind. Die Frau breitet sich vor dem Mann, 

durch einen Vertrag geregelt, für Geld aus. „Sie sagt: Ich bin doch da, schauen 

Sie, ich bin vor Ihnen. Sie sagen: Ich sehe nichts. Sie sagt: Versuchen Sie zu se-

hen, das ist im Preis inbegriffen.“93 

Hegel musste hingegen der Ehe die Lebendigkeit der Liebe voraussetzen. Er 

beschrieb die Ehe als eine verrechtlichte und sittliche Liebe, jedoch musste er 

diese Liebe der Ehe voraussetzen, damit auch sie eine Gemeinschaft von Leben-

digen bleibt. In Anerkennung des Vergänglichen und Launenhaften einer Liebe, 

die eine Ehe von Lebenden voraussetzt, musste Hegel die Ehe mit einer ihr äu-

 

90  Hegel 1986, S. 245. 

91  Duras 2000, S. 29. 

92  Duras 2000, S. 29. 

93  Duras 2000, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Blanchot | 125 

 

ßerlichen Hürde stützen und schützen: „Weil die Ehe das Moment der Empfin-

dung enthält, ist sie nicht absolut, sondern schwankend und hat die Möglichkeit 

der Auflösung in sich. Aber die Gesetzgebungen müssen diese Möglichkeit aufs 

höchste erschweren und das Recht der Sittlichkeit gegen das Belieben aufrecht-

erhalten.“94 

Woran kranken die Liebenden nun bei Duras? Von welcher Krankheit ist der 

Mann befallen, so dass die Frau den Vertrag einging, der die bezahlten Nächte 

regelt? Blanchot kam zu dem Schluss, dass der Mann daran stirbt, „nicht gelebt 

zu haben, er stirbt, ohne daß sein Tod der Tod irgendeines Lebens wäre (er stirbt 

also nicht oder sein Tod beraubt ihn eines Mangels, von dem er niemals Kennt-

nis erlangen wird)“.95 

Obwohl der Mann tot ist, will er versuchen zu lieben, will er versuchen die 

Frau zu lieben. Tagelang, wochenlang, auch ein Leben lang. Jedoch lehrt sie ihn 

die Einsamkeit. Sie zeigt ihm die Einsamkeit, je näher er ihr kommt. Letztlich 

weiß er nicht, „ob dieser neue Körper, den er erreicht, ohne ihn erreichen zu 

können, ihn weniger einsam macht oder ihn im Gegenteil einsamer werden 

läßt“.96 Er entdeckt mit ihr, dass es möglich ist, nicht zu wissen, obwohl er sie 

mit seinen Augen ansieht, obwohl seine Hände sie berühren, obwohl sein Körper 

ihren Körper berührt. 

Etwas später stellt der Mann der Frau die Frage: „[…] wie das Gefühl, zu 

lieben, entstehen könne. Sie antwortet Ihnen [dem Mann; Anm.d.V.]: Vielleicht 

durch einen jähen Riß in der Logik des Universums. Sie sagt: Niemals durch den 

Willen. Sie fragen: Könnte das Gefühl, zu lieben, auch noch durch etwas anderes 

entstehen? Sie flehen sie an zu reden. Sie sagt: Durch alles, den Flug eines 

Nachtvogels, einen Schlaf, einen Traum, das Nahen des Todes, ein Wort, ein 

Verbrechen, durch einen selber, durch das Ich, plötzlich, ohne, daß man weiß, 

wie einem geschieht. Sie sagt: Schauen Sie. Sie öffnet die Beine, und zwischen 

ihren Beinen sehen Sie endlich das Dunkel der Nacht. Sie sagen: Da war sie, die 

schwarze Nacht, da ist sie. Sie sagt: Komm. Sie kommen. In ihr, weinen Sie 

wieder. Sie sagt: Hör auf zu weinen. Sie sagt: Nehmen Sie mich, damit es getan 

ist. Sie tun es, Sie nehmen sie. Es ist getan. Sie schläft wieder ein.“97 

 

94  Hegel 1970, S. 315. 

95  Blanchot 2007b, S. 89. Vgl. Duras 2000, S. 29f. 

96  Blanchot 2007b, S. 91. 

97  Duras 2000, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Letztlich wird die Frau verschwinden. Nachdem alles vollbracht ist, nachdem 

alles getan ist, wird sie in der Nacht entschwinden: „Sie ist in der Nacht gegan-

gen. Der Abdruck des Körpers ist noch in den Tüchern, kalt.“98 

Blanchot schloss sein Buch nach den Untersuchungen zur Acéphale-

Gemeinschaft, zu den Gemeinschaften vom Mai 1968 und zu den Liebenden bei 

Duras mit dem Befund ab, dass eine uneingestehbare Gemeinschaft bedeutet, 

dass diese Gemeinschaft „sich nicht eingesteht, oder aber daß sie so beschaffen 

ist, daß es keine Geständnisse gibt, die sie enthüllen, da man jedesmal, wenn 

man von ihrer Seinsweise gesprochen hat, ahnt, daß man nur das an ihr erfaßt 

hat, was sie als verfehlte existieren läßt“.99 

Die Gemeinschaft, wie sie Blanchot mit Bataille und Duras aufzuzeigen ver-

suchte, ist ein Zusammensein, das keinerlei Geständnis über seine Beschaffen-

heit, über seinen Status, abgibt. Egal welche methodischen Zugänge gewählt 

werden, die Gemeinschaft wird keinerlei Geständnisse abgeben. Und dennoch 

wird über ihre Seinsweise viel geschrieben und gesprochen. Diskurs über Dis-

kurs. Diese Beredsamkeit ist ihr Schweigen, das nichts preisgibt. Das Zusam-

mensein ist eine Gemeinschaft mit ungewissem Ausgang. Von der Gemeinschaft 

werden wir nicht wissen, um was für eine Gemeinschaft es sich handelt. Und 

dennoch, so Blanchot, besitzt das beredte Schweigen „eine zwingende politische 

Bedeutung [… die …] uns nicht erlaubt, uns nicht für die Gegenwart zu interes-

sieren, die, indem sie unbekannte Räume der Freiheit eröffnet, uns für neue, stets 

bedrohte, stets erhoffte Beziehungen verantwortlich macht, zwischen dem, was 

wir Werk nennen, und dem, was wir Werklosigkeit nennen.“100 

Diese Gemeinschaft gründet weder auf der Anerkennung zwischen den Sub-

jekten noch auf der Entscheidung einer Souveränität, oder auf einer Gemein-

schaft der Not, zu der die Menschen im Sturm der Gefahr zusammenrücken, 

sondern vielmehr auf ihrer ihr selbst unbekannten Öffnung. Das ist ihre Chance. 

Sie ist keine Vision oder visionär, vielmehr ist sie eine Negativität: Ein Desaster. 

Ein Desaster ohne ein Ende und ohne Offenbarung. Eine Apokalypse ohne Apo-

kalypse.101 In dem Sinne ist die Gemeinschaft eine Gemeinschaft jener, die keine 

Gemeinschaft haben. Sie ist eine Gemeinschaft des Exils: mit Menschen, die ihr 

Asyl als Tote und nicht als Lebendige dort finden, wo sie nie Zuhause sein wer-

den. 

 

98  Duras 2000, S. 67. 

99  Blanchot 2007b, S. 97. 

100  Blanchot 2007b, S. 97f. 

101  Vgl. Hill 1997, S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004 - am 14.02.2026, 09:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

