
E. Sich selbst und einander zwischen Erkenntnis 
und Gabe verorten und entfalten - Überblick 
und Ausblick

Um das Verhältnis zwischen den Figuren des Selbst, der Erkenntnis und 
der Gabe, die sich von Ricoeur, Derrida und Marion aus entwickeln 
ließen, sowie die Dimension des Einander-zu-erkennen-Gebens weiter 
zu entfalten, möchte ich nach den vollzogenen Durchgängen durch die 
drei Denkwege nun noch einmal einzelne Stränge ihrer jeweiligen Ar­
gumentationen aufnehmen, um zu überprüfen, wie sich die Linien 
überkreuzen oder verflechten, wo sie parallel oder entgegengesetzt ver­
laufen und wie sie sich bei aller Unterschiedlichkeit ineinander ver­
weben lassen, um sich gegenseitig zu bereichern und so uns und ein­
ander etwas über das personale Selbst und ein interpersonales 
Miteinander >zu erkennen zu geben<. In einem ersten Schritt werde ich 
noch einmal zusammenfassen, wie sich in ihrem Denken jeweils ein 
Erkennen im Umgang mit Vorgaben und Gegebenheiten vollzieht, um 
dann die jeweiligen Beziehungen und Verschränkungen von Geben und 
Nehmen zu betrachten und herauszuarbeiten, was die Gabe zu erken­
nen gibt. Abschließend soll sich ein Ausblick darauf eröffnen, was es 
für unser Selbst, unsere Identität und unser Miteinander heißt, wenn 
wir einander zu erkennen geben oder einander zu erkennen gegeben 
sind.

535

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


I. Überblick: Das Selbst zwischen 
Erkenntnis und Gabe

1) Das Selbst im Entgegennehmen von Zu-erkennen- 
Gegebenem - das Erkennen als Interpretation, 
Dekonstruktion, Explikation

Das Erkennen läßt sich bei Ricoeur, Derrida und Marion auf jeweils 
eigene Art als ein Entgegennehmen beschreiben: bei Ricoeur und 
Derrida geht es primär um einen Umgang mit bereits Zu-erkennen- 
Gegebenem, mit Zeichen und Texten, insbesondere schriftlichen Zeug­
nissen der Überlieferung. Ricoeur beleuchtet besonders deutlich die 
Kette der Weitergabe, der Tradierungen und Interpretationen. Auch 
bei Derrida spielt diese Weitergabe eine Rolle: implizit dort, wo es um 
die wiederholende Lektüre von Texten geht oder um die Einbindung in 
den Kontext des bereits Gedachten (die Traditionslinien eines griechi­
schem Aoyo<; und eines jüdischem Denkens des Anderen) und ganz 
explizit dort, wo das Werk als eine Gabe des Anderen betrachtet wird, 
mit der es verantwortlich umzugehen gilt. Ricoeur vollzieht seine Be­
trachtung der Entgegennahme tradierter Texte von vornherein unter 
der Fragestellung, wie diese Zeugnis davon geben, auf welche Weise 
sich Personen in ihrer Identität und Selbstheit suchen, verstehen und 
anderen zu erkennen zu geben und auf welche Weise sie sich zu ihrer 
eigenen Existenz, zur Frage nach dem Sein und dem Sinn in Beziehung 
setzen. An Derrida wiederum läßt sich die Frage richten, inwiefern auch 
er, verdeckt von der >poststrukturalistischen Traditiom der Rede vom 
Tod des Subjekts, um die Annäherung an ein personales Selbst ringt, 
das sich in textuellen Spuren hinterläßt und nur in ihnen als ein Abwe­
sendes zu verfolgen ist. Der Tod in den Buchstaben scheint die Endlich­
keit, die zeitliche Dynamik, die innere Differenz als Entzugsbewegung 
des personalen Selbst abzubilden. Nur in einer nicht allein mimetischen 
>AbbiIdung< oder >Symbolisierung< in den Spuren der Schrift kann die­
ses sich zugleich entziehende und dabei vollziehende Selbst >überlebem.

536

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

Eine schriftliche >Symbolisierung< des Selbst müßte die Ambivalenz 
zwischen dem Bruch der Scherben des aupßoÄov und der aus ihrem 
Austausch hervorgehenden Bindung, also zwischen der Zerbrochenheit 
einer zentralen oder transzendentalen Subjektivität und der dennoch 
nicht aufhebbaren Bindung an ein das Denken vollziehendes Subjekt 
widerspiegeln. - »Die Verbindung ist der Bruch«. [SD 450]1

Ähnlich wie bei Ricoeur ist das Subjekt nur annäherungsweise und 
über die Vermittlung einer hermeneutischen Lektürearbeit einzuholen, 
in die hinein ich mich jeweils selbst >supplementiere<. Damit dies gelin­
gen kann, muß das schreibende oder Spuren hinterlassende Subjekt 
>sterben<, sich also aus der Präsenz zurückziehen, um die dazu notwen­
dige Leerstelle freizugeben. In diesem Sinne würde ich mich selbst 
immer nur aus dem Rückzug eines Anderen - und damit gemäß dem 
Tout-autre-Dilemma auch auf dessen Kosten - empfangen können, 
umgekehrt aber selbst ebenso stets einen solchen Rückzug oder eine 
Selbstaufgabe zugunsten des Anderen vollziehen müssen. Es ist aller­
dings bei Derrida nicht eindeutig gesagt, daß das >sterbende Subjekt<, 
welches durch ein Selbst supplementiert oder >überlebt< würde, das 
Subjekt einer anderen Person sein müßte und nicht vielmehr das sich 
selbst gegenüber sowieso von vornherein differierende eigene Selbst.

Ricoeur vollzieht die hermeneutische Arbeit als eine Interpreta­
tion, die einen Blick durch den Text auf die Welt freilegen soll - auf die 
Welt eines lesenden, zu erkennen gebenden und handelnden Selbst -, 
um dann den Wiedereintritt aus der theoretischen Reflexion in die 
Praxis des Handelns zu ermöglichen. Der Text dient als das optische 
Instrument zur Vermittlung einer partikularen und zugleich durch je­
den Rezipienten mehr oder weniger universal nachvollziehbaren Per­
spektive. Zugleich ermöglicht der Durchgang durch die Erzählung eine 

aus der eine geklärte Identität hervorgehen kann. Derrida 
nutzt die Texte, an denen er sich abarbeitet, als Baumaterial für das 
Projekt der Dekonstruktion: Im Rahmen des Schon-da-Seienden, Vor­
gegebenen, Zu-erkennen-Gegebenen wird auf den Ausblick einer Über­
schreitung hingearbeitet. Es scheint dabei aber weniger um einen Blick 
auf die Welt zu gehen, in der die Schreibenden und Lesenden existieren 
und handeln. Der gesamte Kontext wird selbst nach dem Muster der 
Textualität interpretiert. Eröffnet werden soll ein Ausblick aus dem 

1 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz. Übers, von Rodolphe Gasche, Frankfurt 
a.M. 1976. [Zitiert als: SD]

537

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Schon-da auf das Noch-nicht - letztlich vielleicht auf eine eschatologi- 
sche Hoffnung oder auf jenen Sinn, der nicht beherrscht oder repräsen­
tiert werden kann. Möglicherweise geht es sogar weniger um diesen 
Ausblick als um die Bewegung der Überschreitung selbst. Diese darf 
nicht auf ein feststellbares Ziel ausgerichtet sein, wenn sie kein Ende 
nehmen soll, damit das offene Spiel der Welt weitergespielt werden 
kann. Ist es also Ziel der sich fortsetzenden Dekonstruktion, das Über­
leben als eine beständige Wiederholung eines Über-den-Moment-der- 
Präsenz-hinaus-Lebens zu vollziehen, in einem Wechselspiel von Man­
gel und Fülle, in der die entstehende Leerstelle immer wieder ein neues 
Supplement bzw. das Selbst als Supplement herausfordern kann? Es 
würde dann indirekt darum gehen, dem Selbst im Umgang mit dem 
Gegebenen und Zu-erkennen-Gegebenen einen Spielraum offenzuhal­
ten und ihm Raum zu geben.

Marion läßt sowohl die hermeneutische Interpretation als auch die 
Dekonstruktion in Grenzen als Methoden zu, führt aber über beide hin­
aus eine dritte Methodik bzw. Kontra-Methodik ein - wobei er den kon­
tra-methodischen Ansatz mit Derrida teilt. Die Hermeneutik wird - in 
direkter Anlehnung an Ricoeur - als Methodik für den Umgang mit dem 
historischen Ereignis als gesättigtem Phänomen eingesetzt, verlangt 
aber die Überschneidung verschiedenster Horizonte, um die Sättigung 
der Anschauung annäherungsweise erfassen zu können. Die Nicht-To- 
talisierbarkeit der Interpretationen, die auch Ricoeur als eine Nicht-Be­
herrschbarkeit des Sinns anerkennt, verlangt vom endlichen Denken­
den eine unendliche Hermeneutik.2 Auch die Dekonstruktion, die der 
phänomenologischen Kontra-Methodik entspricht, sofern es darum 
geht, die Hindernisse der eigenen Methodik aus dem Weg zu räumen, 
bleibt ein unendliches Sich-Abarbeiten ohne eine klare Perspektive des 
erarbeiteten Ausblicks. Deutlicher als Ricoeur und Derrida geht es 
Marion um die Anvisierung des phänomenologischen Ziels, die Ge­
samtheit der gegebenen bzw. sich gebenden Phänomene zu erfassen 
oder zu empfangen. Es handelt sich dabei allerdings um ein Ziel, welches 
ebenfalls notwendig an die Grenzen der Endlichkeit der Rezipienten 
stößt. So betont Thomas Alferi Marions »Bemühen ..., jener herme­
neutischen Ausdünnung der Phänomenologie dadurch zuvorzukom­

2 Auf die besondere Rolle, die bei Marion diese unendliche Hermeneutik im Hinblick auf 
das gesättigte Phänomen der Ikone und die Bedeutungsfülle des personalen Anderen 
spielt, werde ich später noch einmal zurückkommen.

538

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

men, daß am Husserlschen Projekt >Zu den Sachen selbst< und den Ge- 
bungsakten angeknüpft wird, für die das Bewußtsein offen ist«. [Alferi 
125]3 Die prinzipielle Offenheit des Bewußtseins für die donation ist in 
Marions erstphilosophischem Ansatz vor jeder Zeitlichkeit und Ge­
schichtlichkeit anzusiedeln - was wiederum die Frage aufwirft, wie ein 
solches >vor< dann zu denken ist, wenn nicht in der schon vorgegebenen 
Sprache. Alferi verweist so auch auf Ricoeurs indirekte Kritik, Marion 
verkenne das »Unterwandertsein [der Phänomengebungen] von 
sprachlichen, kulturellen und geschichtlichen Bedingungen«. [Alferi 
125, Anm. 75] Zwar legt Marion offen, wo er von den Vorgaben des 
bereits Gedachten, insbesondere bei Descartes ausgeht. Wie aber steht 
es mit dem Umgang mit dem bereits durch andere Empfänger gefilter­
ten, durch diese in verschiedenen Ausdrucksformen zur Manifestation 
gebrachten Gegebenem, also mit dem mir oder jedem einzelnen perso­
nalen Empfänger über das unmittelbare Empfangen phänomenaler 
Gebungen hinaus Zu-erkennen-Gegebenen? Ein deutlicherer Rekurs 
darauf, der in Marions Auseinandersetzungen mit der Sprache, dem 
Namen oder dem Kunstwerk durchaus angelegt ist, könnte einen 
Schutz dafür bieten, die Rede von der Entfaltung des Gebens oder der 
Gebung im Gegebenen als eine leere Formel anzugreifen, die ohne Ge­
winn eine Terminologie in die andere übersetzt: Würde nicht ein sol­
cher Gewinn gerade in einer klareren Betonung der Analogie zwischen 
der Gebung der Phänomene und den Implikationen des interpersonalen 
Gebens und Nehmens, insbesondere als Einander-zu-erkennen-Geben 
bestehen, die der >Gebung< ihre Sinndimensionen hinzufügt? Sicherlich 
dürfte eine solche Analogie keine einfache Gleichsetzung bedeuten. 
Aber auch gegen die Vorstellung einer allzu unmittelbaren und damit 
unreflektierten Annahme des Gegebenen oder einer mystischen Hin­
gabe an die Gebung könnte die deutlichere Einbeziehung eines Um­
weges über die Überlieferungen eine Absicherung bieten. Denn die 
Art und Weise, wie das Selbst als Empfänger mit dem Gegebenen um­
geht, ist nicht nur durch seine natürlichen Vorgaben und Begabungen, 
sondern auch durch diese Umwege der u.a. sprachlichen Vermittlung 
wesentlich geprägt. Dies gilt besonders, wenn das Empfangen der Ge­
bung durch so komplexe Denkoperationen gefiltert wird, wie sie 

3 Thomas Alferi: »Worüber hinaus Größeres nicht >gegeben< werden kann ...«. Phäno­
menologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion, Freiburg, München 2007. [Zitiert 
als: Alferi]

539

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Marion in seinem spezifischen Zugriff auf die Phänomenalität vermit­
telt. Angesichts des Verweises auf die Strenge der phänomenologischen 
Reduktion als >Gerichtshof<, vor dem entschieden wird, was wirklich als 
>Gebung< anzuerkennen ist, läßt sich, in einer Erweiterung der Rück­
frage Thomas Alferis nach der Rolle des Ego4, eine Rückfrage danach 
stellen, woher die Gesetze kommen, nach denen vor diesem Gerichts­
hof geurteilt wird: Kommen sie aus der Vorgabe einer Rationalität, die 
letztlich doch transzendental und apriorisch zu denken wäre? Kommen 
sie aus einer Befähigung zur rationalen Erkenntnis, die, wie Descartes' 
natures simples und der freie Wille, als eine >erste Gabe< für die Kon­
stituierung des jeweiligen Empfängers und Vollziehers der Reduktion, 
entgegengenommen werden müßte, unabhängig davon, ob diese >erste 
Gabe< als eine göttliche Gabe oder eine natürlich Begabung betrachtet 
wird? Oder erwachsen die Regeln zur Beurteilung des Kerns der Ge- 
bung aus dem Kontext und den Erfahrungen der Geschichte des bis­
herigen Empfangens und Entfaltens von Gebungen, die für Marion 
auch die individuelle Lebensgeschichte des einzelnen Empfängers aus­
machen, der wiederum der ihm vorausgehenden Geschichte immer 
schon verspätet und ihr gegenüber antwortend ist? Diese Regeln müß­
ten dann über die Grenzen der Generationen hinweg weitergegeben 
und in einem Verhältnis zwischen Lehrenden und Lernenden, in einer 
gemeinsamen Suche nach Erkenntnis zu erkennen gegeben werden. 
Zwischen diesen Alternativen scheint mir kein reines Entweder-Oder 
notwendig. Es geht Marion im Hinblick auf die Voraussetzung rationa­
ler und logischer Erkenntnisstrukturen nicht darum, diese zu negieren, 
sondern um den Vollzug seines Perspektivwechsels. Dieser besteht in 
einer Art Umwendung der kopernikanischen Wende (ebenso notwen­
dig auf dieser beruhend wie die Versuche der Überschreitungen des 
Cogito auf der cartesischen Grundlage) darin, den Blick nicht mehr pri­
mär auf die apriorische Ordnung der Erkenntnis zu richten, sondern 
zunächst die Annahme der Gebung der Phänomenalität jener Welt zu­
zulassen, in der der Erkennende sich auch für Ricceur und Derrida 
schon vorfindet.

Der jeweils erarbeitet Zugriff auf die Gegebenheit der (textuellen 
oder phänomenalen) Welt greift auf bereits Zu-erkennen-Gegebenes 
zurück, beispielsweise auf die Gegebenheit der Anschauung bei Kant 
und Husserl, auf die Situation bei Karl Jaspers oder auf das In-der- 

4 Vgl. Abschnitt D I. 2.2.

540

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

Welt-Sein Heideggers. Auch in Marions Phänomenologie ist die Dar­
stellung der Annahme des Gegebenen durch das Schon-zu-erkennen- 
Gegebene gefiltert. Eine wechselseitige Verbindung und Ergänzung von 
Gegebenem und Zu-erkennen-Gegebenem und ihrem jeweiligen Emp­
fangen und Entfalten kann gegen das Mißverständnis vorbeugen, in 
eine vereinfachte Alternative von Rationalismus und Empirismus zu­
rückzufallen, die Marion ja in seiner Interpretation Descartes in dessen 
Denken zurecht zurückweist. Die Interlokution, also der Ruf, der inner­
halb des Denkens an den Denkenden ergeht, bietet für Marion eine 
Alternative gegenüber der Kluft zwischen transzendentalem Subjekt 
und empirischem Ich in der Figur des Empfängers als >moi<. Dieser Ruf 
wiederum wird dann in »Etant donne« ganz explizit auch als Ruf der 
Sprache verstanden, der vor mir schon gesprochenen oder geschriebe­
nen Sprache, die auf Derridas dejä verweist und mit Ricoeur ebenso eine 
vorgegebene und tradierte Institution, wie auch gleichermaßen meine 
eigene, aktiv zu entfaltende Fähigkeit bildet. Die Interlokution und der 
Verweis auf die Vorgabe der Sprache (wobei hier wohl auch nicht-ver­
bale, insbesondere künstlerische Ausdrucksformen berücksichtigt wer­
den sollten), bildet auch für Jean Greisch einen Ansatz, um Marions 
Phänomenologie mit einem hermeneutischen Denken zu verbinden: 
Das Schon-angesprochen-Sein erscheint als Zugang zum Verstehen 
der eigenen Endlichkeit: »De cette finitude, le langage lui-meme, et sur- 
tout lui, conserve la trace indelebile, comme ne cesse de le rappeler Ga- 
damer.«5 Für Greisch stellt sich die Frage, ob nicht die Bezeugung, durch 
die der Empfänger als adonne die Gebung in eine Manifestation über­
führt, bereits eine hermeneutische Operation voraussetzt: »Est-ce une 
raison pour mettre en concurrence le comprendre et le recevoir?«6 Die 
Annehmbarkeit eines Phänomens, die Möglichkeit, es als das zu emp­
fangen, als das es sich gibt, verlangt für Greisch ein nicht apophanti- 
sches, aber hermeneutisches >als<: Der Empfänger interpretiert das Phä­
nomen als gegeben, wenn er es der phänomenologischen Reduktion 
unterzieht.7

Wenn Marion sowohl die hermeneutische Interpretation als auch 

5 Jean Greisch: Index sui et non dati. Les paradoxes d'une phenomenologie de la dona- 
tion. In: Transversalites, Bd. 70 / 1999. S. 27-54. Hier S. 54.
6 Ebd„ S. 51.
7 Vgl. ebd., S. 36. Dies geschieht für Greisch auch in der Anamorphose, indem ich eben 
den Standpunkt einnehme, der mir erlaubt, das Phänomen als es selbst zu erkennen.

541

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

die Dekonstruktion überschreiten will, dann deshalb, weil er die Ent­
faltung der donation qua Reduktion als Kernprinzip seiner Phäno­
menologie betrachtet. Ich möchte diese Methodik noch einmal als eine 
Exp/zkation8 beleuchten. Es geht Marion zwar darum, in der Reduktion 
Phänomene einzugrenzen und zu bestimmen, also etwas >wegzuneh- 
men<, aber gleichermaßen sollen einerseits die darin implizierte Ge- 
bung, andererseits auch die Reichweite und Fülle der Phänomenalität 
bis hin zum gesättigten Phänomen entfaltet werden. Dabei stellt sich 
die Frage, wie methodisch diese Entfaltung vorgenommen werden kann 
und wie aktiv die Rolle ist, die dem Empfänger der Gebung und Voll­
zieher der Reduktion zuzuschreiben ist. Marion selbst weist, wie bereits 
erläutert, darauf hin, daß er seinen Umgang mit dem Ausdruck >pli< von 
Deleuze entlehnt. Für Deleuze ist das Spiel von Differenz und Wieder­
holung durch ein beständiges Ineinandergreifen und Einanderablösen 
von Implikation (als Komplikation) und Explikation gekennzeichnet. 
In seiner Lektüre von »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«9 inter­
pretiert Deleuze Prousts Darstellung als eine Lehre über das Entgegen­
nehmen auf verschiedenen Ebenen, in verschiedenen Kontexten gege­
bener Zeichen, die es auf der Suche nach der Wahrheit zu entfalten gilt. 
Es handelt sich um die Zeichen der Gesellschaft, der Liebe, der sinn­
lichen Eindrücke und Qualitäten und schließlich um die Zeichen der 
Kunst, die für Proust, einem durch Platon und Leibniz geprägten Welt­
bild gemäß, auf eine in ihnen implizierte Essenz hinweisen. Diese Zei­
chen bleiben Hieroglyphen, die immer wieder neu interpretiert und 
übersetzt werden. Sie geben und zwingen zu denken. Zugleich wird 
der in Gang gesetzte Lernprozeß als Entfaltung einer Gabe beschrieben: 
»Für Zeichen empfindungsfähig zu sein, die Welt als etwas zu Entzif­
ferndes zu betrachten, ist zweifellos eine Gabe. Doch diese Gabe liefe 
Gefahr, in uns eingeschlossen zu bleiben ...«10. Sie muß durch die Be­
gegnung mit verschiedenen Zeichen verschiedener Welten erprobt und 
entfaltet werden, unter der Voraussetzung einer Überwindung der 
Rückfrage nach ihrem Gegenstand. Erinnert sei hier an Ricoeurs These, 
die Fähigkeit zur Annahme anderer Sinnangebote erweitere die Per­

8 Hierbei ist zu beachten, daß im Französischen die >explication< auch jene Erklärung 
bezeichnet, die dem Verstehen gegenübersteht. Ich möchte jedoch den Bezug zum Begriff 
>pli<, zur Faltung und Entfaltung hervorheben.
9 Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen. Übers, von Henriette Beese, Berlin 1993.
10 Ebd., S. 25.

542

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

sonalität um die für sie wesentliche Fähigkeit, andere Welten zu verste­
hen. In Prousts Darstellung erfüllt sich nach Deleuze das phänomeno­
logische Aposteriori, auf das Marion so viel Wert legt, denn »[d]er Ver­
stand kommt immer nachher, er ist gut, wenn er nachher kommt, er ist 
nur gut, wenn er nachher kommt«11, um die Zeichen zu interpretieren. 
In der Interpretation wird für Deleuze keine Vorgegebene Wahrheit 
entdeckt, sie wird in der Interpretation produziert, erst diese (er)gibt 
also Sinn.12 Vor der Interpretation aber ist es notwendig, für das Emp­
fangen der Begegnung mit den Zeichen offen sein. Die Philosophie 
zeichnet sich im sokratischen Dialog für Deleuze dadurch aus, daß So­
krates die Begegnung mit den Zeichen, die zu denken zwingen und den 
Lernprozeß in Bewegung setzten, voraussieht, organisiert und mittels 
seiner Ironie hervorruft. Er gibt also mit einem vorgeschalteten Ver­
stand zu erkennen, indem er seine Dialogpartner gezielt auf die Zeichen 
hinführt, die ihnen zu denken geben sollen. Proust hingegen breitet - 
wie Deleuze betont ohne eine logische Ordnung - das Bild einer Fülle 
der Zeichen so vor uns aus, wie sie uns im Verlauf der Zeit begegnen 
könnten.

»Implikation und Explikation, Einhüllung und Entwicklungen sind die Katego­
rien der Recherche. Anfangs ist die Bedeutung im Zeichen impliziert; sie ist wie 
ein Ding, das in ein anderes eingerollt ist. ... Der empfindungsfähige Mensch 
befreit die in den Dingen implizierten Seelen: etwa so, als ob man zusieht, wie 
die Papierstückchen des japanischen Spiels sich im Wasser entfalten, sich aus­
falten oder explizieren und Blumen, Häuser und Personen bilden. Die Bedeu­
tung selbst vermischt sich mit der Entwicklung des Zeichens, wie das Zeichen 
sich mit dem Zusammenrollen der Bedeutung vermischte. ... [D]ie Essenz 
kompliziert Zeichen und Bedeutung, erhält sie kompliziert, sie steckt eins ins 
andere. ... Jenseits des Zeichens und der Bedeutung gibt es die Essenz, als hin­
reichenden Grund für die beiden anderen Pole und ihr Verhältnis.«13

Hier zeichnen sich zwei Alternativen des Zu-erkennen-Gebens ab: Die 
eine besteht darin, das reine Sich-Zeigen oder Sich-Geben der Phäno­
menalität nachzuahmen, wie es sich gibt, und ihm auf diese Weise eine 
Bühne zu bereiten. Zu fragen wäre dabei allerdings, wie wenig oder wie 

11 Ebd.,S.83f.
12 Vgl. ebd., S. 117 £
13 Ebd., S. 74 £ Mit dem japanischen Spiel vergleicht Proust das berühmte Madeleine- 
Erlebnis, in dem seine Erinnerung aus dem Duft einer Tasse Tee und des Gebäcks auf­
steigen. Vgl. Marcel Proust: In Swanns Welt. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, 
Bd. 1. Übers, von Eva-Rechel Mertens, Frankfurt a.M. 1981. S. 66 £

543

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

stark hierbei der Gestaltende - in diesem Fall also Proust - tatsächlich in 
die Ordnung des Erscheinens eingreift und damit die Aufmerksamkeit 
des Rezipienten lenkt wie das Gemälde in der Anamorphose. Die andere 
Alternative besteht im eindeutig gezielten und geordneten philosophi­
schen Hinweisen auf einzelne Aspekte, Figuren und Zusammenhänge 
des Gegebenen - auf einzelne Papierstücke und die Art und Weise, wie 
sie sich im Wasser entfalten. Hier wiederum kann dieses Zu-erkennen- 
Geben des Gegebenen nicht nur Ordnungsmuster aufzeigen, sondern 
ebenso auch auf Lücken in scheinbar vorgegebenen Ordnungen hin­
weisen.

Bei der Rückkehr von diesem Exkurs über die Explikation bei 
Proust und Deleuze zu Marion ist Vorsicht angebracht, weil dieser nicht 
primär über Zeichen spricht - auch wenn mehrfach auf die entscheiden­
de Rolle der Sprache für seine Konzeption hingewiesen wurde. Deleuze' 
Zeichenbegriff ist jedoch, ganz ähnlich wie in Derridas Ausweitung der 
Textualität auf die Kontextualität, so weit gefaßt, daß eine Parallelisie­
rung zu den bei Marion dargestellten Phänomenen durchaus erlaubt 
scheint. So verweisen die Zeichen der Liebe auf die Begegnung mit den 
gesättigten Phänomenen der Ikone und des Leibes sowie auf »le pheno- 
mene erotique«. Als gesellschaftliches Zeichen wiederum läßt sich die 
interpersonale Gabe betrachten. Die Zeichen der sinnlichen Eindrücke 
und Qualitäten schließlich könnten alles umfassen, was sich als Phäno­
menalität gibt. Auch den Zeichen der Kunst verschließt Marion sich 
nicht. Sollen also die Phänomene, deren Gebung es mittels der Reduk­
tion zu explizieren gilt, in gewisser Weise als Zeichen in Empfang ge­
nommen werden, die zu denken geben, die zu interpretieren sind? Diese 
Frage ist deshalb nicht leicht zu beantworten, weil nicht nur der Zei­
chenbegriff von Deleuze so weit ausgedehnt wird, daß er letztlich die 
gesamte Phänomenalität zu umfassen scheint (wenn wir davon abse­
hen, daß wir uns in der Proust-Interpretation in den Schriftzeichen sei­
nes Romans bewegen), sondern weil umgekehrt auch Marion seinen 
Phänomenbegriff so weit ausdehnt, daß er Zeichen, Begriffe, Texte in 
sich integriert. Zudem weist auch die donation, wie bereits dargelegt, 
insbesondere im Modell des Rufes Parallelen zur Kundgabe und zum 
Zu-erkennen-Geben auf. Ob also die Phänomenalität hier am Modell 
des Zeichens orientiert ist oder die erweiterte Welt der Zeichen einen 
phänomenologischen Zugriff voraussetzt, ist kaum zu unterscheiden. 
Das erklärt auch einen Teil der auf den ersten Blick überraschenden 
Nähe, die zwischen Derrida und Marion stellenweise aufscheint (zumal 

544

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

Marion letztlich Derrida als Phänomenologen einordnet). Ricoeur wie­
derum erlaubt in der Überkreuzung von Phänomenologie und Herme­
neutik von vornherein gleichermaßen einen Zugriff auf Zeichen und 
nicht-zeichenhafte Phänomene. Eine Abgrenzung zwischen diesen 
>Phänomenarten< muß jedoch notwendig getroffen werden, wenn es 
darum geht, einem einzelnen Phänomen in seiner Zeichengegebenheit 
oder in anderen Formen der Gegebenheit gerecht zu werden.

Was wird nun, unabhängig von der Abgrenzung zwischen Zeichen 
und Nicht-Zeichen entfaltet und was bedeutet der Vorgang der Explika­
tion für die Rolle des Empfängers von Zeichen und Phänomenen ? Was 
bei Proust expliziert werden soll, ist für Deleuze jene dritte Instanz der 
Essenz, der Grund des Zusammenspiels von Zeichen und Bedeutung, 
der diese kompliziert, ineinandersteckt, also in einer komplexen Struk­
tur >zusammenfaltet<. Es geht nicht einfach darum, die Bedeutung zu 
entfalten, auf die das Zeichen verweist. Ziel des beschriebenen japa­
nischen Spiels ist es nicht nur, das Ergebnis der entfalteten Figuren zu 
sehen - die Faltung und Entfaltung könnte dann wegfallen: Proust 
müßte nicht erst das Madeleine-Erlebnis beschreiben, wenn es ihm le­
diglich darum ginge, die Erinnerung an Combray vor den Augen des 
Lesers auszubreiten. Das Wesen des Spiels und der künstlerischen Dar­
stellung scheint hier vielmehr darin zu liegen, uns den Zusammenhang 
und den Prozeß von Faltung und Entfaltung vor Augen zu führen und 
zu erkennen zu geben. Was für Marion expliziert werden soll, ist die 
Gebung, die ebenfalls im Phänomen impliziert, also in dieses >hinein- 
gefaltet< ist bzw. sich selbst darin impliziert und, indem das Phänomen 
sich gibt, zugleich für eine Entfaltung exponiert. Auch hier geht es dar­
um, durch die phänomenologische Reduktion genau diesen Prozeß der 
Gebung und ihrer Implikation im Gegebenen zu erkennen zu geben. So 
soll beispielsweise in der Betrachtung der Prüfungsaufgabe nicht eine 
solche Aufgabe gelöst werden, sondern ihre komplexe Struktur und ihr 
Wesen, ihr >Aufgegebenseim oder besser ihre Gebung als Aufgabe sol­
len freigelegt werden. Es geht in Marions Phänomenologie gerade nicht 
nur um ein passives Entgegennehmen, auch nicht nur um ein Beschrei­
ben oder Bezeugen der Phänomene, sondern darum, die Zusammen­
hänge aufzuzeigen, in denen das Phänomen zum Empfänger gelangt, 
die Weise, wie es sich darin gibt und wie es durch diesen in Empfang 
genommen und zugleich zur Manifestation gebracht wird. Es geht auf 
Seiten des Empfängers nicht nur darum, eine Schale mit Wasser bereit­
zustellen, in das die Papierstücke fallen, um sich dann zu entfalten, oder 

545

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

einen Bildschirm des Bewußtseins, auf das die Phänomene auftreffen, 
woraufhin dieser kurz aufleuchtet. Unsere phänomenologischen, phi­
losophischen, künstlerischen, kulturellen und wissenschaftlichen Tätig­
keiten gehen über diese Ebene hinaus, wenn sie auf unterschiedliche Art 
und Weise versuchen - mit oder ohne Totalisierungsanspruch, in einer 
Ausbreitung der Kontingenz des Gegebenen oder in einer philosophi­
schen Ordnung - die Gesamtheit jenes Spiels der Faltungen und Ent­
faltungen zu erkennen zu geben.

Für Marion kann dies gelingen, wenn der Empfänger des Phäno­
mens durch die Methodik der Reduktion alles ausschließt, was aus­
geschlossen werden kann, solange das Phänomen weiterhin als es selbst 
empfangen wird, das heißt alles, was nicht unmittelbar zu seiner Ge- 
bung gehört, die in ihm impliziert ist: das Phänomen Gabe bleibt als 
solches auch nach der Reduktion von Geber, Empfänger und gegebener 
Sache erhalten, weil trotz dieser Ausklammerungen die Gebung selbst 
gedacht werden kann. Um diese Reduktion durchführen zu können, 
indem ich mich quasi auf eines der ins Wasser fallenden Papiere, auf 
sein Auftreffen auf der Wasseroberfläche, auf seine Faltung und Entfal­
tung konzentriere, darf ich den Zusammenhang dieser Faltung und Ent­
faltung nicht ausblenden. Um die Gebung im Phänomen Gabe freizule­
gen, muß ich dieses zunächst in seiner ternären Strukturierung 
betrachten. Auch dazu ist ein Umgang mit dem in den Strukturen der 
Sprache Schon-zu-erkennen-Gegebenen vorauszusetzen. Denn woher 
nimmt der Phänomenologe die Fokussierung dieses Gesamtphänomens 
als >Gabe<, den Namen >Gabe< sowie die Prämisse ihrer ternären Struk­
tur und die Begrenzung und Benennung ihrer Einzelelemente, wenn 
nicht auch aus der Überlieferung, aus der Weitergabe von bereits Emp­
fangenem, Erkanntem, Zu-erkennen-Gegebenen und aus den Struktu­
ren der Sprache und des Denkens? Sind diese nicht wiederum, um sich 
zu bilden und zu entwickeln, deutlicher als dies zum Teil gerade bei 
Derrida durchsichtig gemacht wird, auf die Vorgaben und Erfahrungen 
der Phänomenalität und des In-der-Welt-Seins angewiesen, mit denen 
die Sprechenden oder Schreibenden, Denkenden, Zu-erkennen-Geben- 
den umgehen?

Noch vor dem Beginn der gedanklichen Arbeit ist vorauszusetzen, 
daß mein Denken durch die Idee motiviert wird, daß ich eben mittels 
Reduktion etwas freilegen und entfalten kann. Bevor ich also tatsächlich 
die Faltung und Entfaltung des einzelnen Papiers erfassen kann, ohne 
darin einfach nur die entfaltete Form zu erkennen, muß ich wohl 

546

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

wenigstens eine Ahnung des Zusammenhangs dieses Spiels besitzen. 
Um diesen Zusammenhang zu begreifen, scheint jedoch meine indivi­
duelle Beobachterperspektive oder Zeugenschaft nicht auszureichen. 
Ich muß dazu nicht nur das annehmen, was sich meiner Wahrnehmung 
unmittelbar gibt, sondern auch das, was mir durch Andere, beispiels­
weise durch das Werk Prousts oder durch die Lektüre philosophischer 
Werke, zu erkennen gegeben worden ist.

Ricoeur geht es - auch in seiner Proust-Lektüre - nicht primär 
darum, einen Sinn hinter dem Text aufzudecken oder einen Blick durch 
einen bestimmten Text auf einen bestimmten Aspekt der Welt zu er­
möglichen, sondern eben darum, das komplexe Zusammenspiel unseres 
Erkennens, Verstehens und Einander-zu-erkennen-Gebens von Texten, 
von Phänomenen und unserer eigenen Identität aufzuzeigen. Gleiches 
gilt für Derrida, bei dem das Spiel der Welt, das Spiel des Selbst und das 
Spiel der Zeichen unauflöslich ineinandergreifen. Er ringt damit, nicht 
aus diesem Spiel heraustreten zu können und es dennoch zu erkennen 
geben zu wollen - ein Spiel, das nicht aufgeht, für das keine eindeutige 
Lösung zu erwarten ist, das mich aber dennoch durch eine Erwartung 
dazu motiviert, mich ins Spiel zu bringen.

Das Geheimnis, auf das Derrida immer wieder hinweist, läßt sich 
als eine Implikation betrachten, in der es auch um das Geheimnis des 
personalen Selbst geht. Proust entfaltet mit dem Erzählen die narrative 
Identität seines Erzählers, die gerade nicht auf eine Identifizierung fest­
zulegen ist. Die Figur des Erzählers bleibt am Rand des Geschehens, sie 
bleibt zum Teil sehr vage, vielleicht deshalb, weil, so Deleuze, »jede 
>Explikation< eines Gegenstandes die Auferstehung eines Ich« bildet14, 
die Identität also aus den empfangenen Zeichen und ihrer Explikation 
für Proust immer wieder neu hervorgeht. Und doch läßt sich aus der 
Reihe dieses Empfangens und Explizierens, ausgehend von Ricoeur und 
Marion, vielleicht jene Geschichte des Empfangens und der Antworten 
erzählen, die den Empfänger individualisiert und unverwechselbar 
macht. Gerade ein Ineinandergreifen von Interpretation, Dekonstruk- 
tion und Explikation könnte hier methodisch besonders fruchtbar sein, 
um das Selbst als Schnittpunkt zu beschreiben, in dem sich Gegebenes, 
das Sich-Geben von Phänomenalität, Zu-erkennen-Gegebenes, seine 
Weitergabe und die eigene Fähigkeit treffen, (zu erkennen) zu geben.

Eingeordnet wird das Selbst damit auch in eine Geschichtlichkeit 

14 Ebd., S. 96f.

547

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

der Überlieferung, die die reine Präsenz des Erscheinens und Empfan­
gens von Phänomenen von vornherein auf eine zeitliche Tiefendimen­
sion öffnet. Vorauszusetzen ist damit zugleich, daß der Empfänger von 
Phänomenalität diese auch bezeugt, benennt und so das darin angelegte 
Wechselspiel von Implikation und Explikation Anderen zu erkennen 
gibt - über den Moment hinaus und offen in die Zukunft hinein. Dafür 
ist wiederum seine Bereitschaft vorauszusetzen, etwas anzunehmen, 
seine Motivation zum Erkennen und sein Begehren, zu erkennen zu 
geben. Muster für diese Voraussetzungen finden sich im Modell der 
Gabe. Anderen etwas zu erkennen zu geben kann wiederum, wie es in 
Deleuze' Rekurs auf Sokrates deutlich wird, auch dadurch gelingen, sie 
auf die Zeichen oder Phänomene hinzuweisen, die ihnen zu denken 
geben können - beispielsweise auf die Fragen, Paradoxien und Möglich­
keiten, die sich aus dem Phänomen der Gabe ergeben.

2) Gebennehmengeben ... - die Performativität des Selbst 
in der Verschränkung von Aktivität und Passivität

Wie das Selbst in der Welt, so steht zugleich immer schon die Welt im 
Selbst auf dem Spiel. Auch wenn davon ausgegangen wird, daß das 
Spiel primär >sich selbst spielt< und erst dann >uns anspielt<, scheint stets 
die Figur eines Spielenden, der die Performanz des Spiels an sich selbst 
zulässt und sich aufs Spiel setzt, entscheidend zu sein - jemand, dem 
sich das Spiel der Entfaltung zu erkennen gibt. Das heißt nicht, daß 
dieses Selbst notwendig im Zentrum des Spielfeldes steht, und vor allen 
Dingen nicht, daß es in der Lage wäre, das Spiel vollständig zu beherr­
schen.

Eine wichtige Motivation für alle verfolgten Denkwege scheint mir 
der Umgang mit den jeweils beschriebenen Passivitätserfahrungen zu 
bilden - einer Passivität gegenüber dem Leib, dem Anderen, dem Ge­
wissen, dem Schon-da der Einbindung in das Gewebe von Text und 
Kontext, gegenüber der sich gebenden Phänomenalität, insbesondere 
in ihrer Sättigung - sowie auch das damit verbundene Herausgefordert­
sein durch Erfahrungen, die die identifizierende Erkenntnis, die sprach­
liche Erfassung und auch bereits die unmittelbare Anschauung, letztlich 
die gesamte Aufnahmefähigkeit des Empfängers übersteigen. Gerade in 
diesen Grenzerfahrungen der eigenen Erkenntnis-, Wahrnehmungs­
oder Aufnahmefähigkeit ist dieser Empfänger sich selbst zu erkennen 

548

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

gegeben. Für ihn werden die Außengrenzen seiner selbst erfahrbar, in 
denen er sich situiert. In Ricoeurs Modell der narrativen Identität arti­
kuliert sich das tiefe Bedürfnis, der eigenen Identität in den Grenzen 
einer geschlossenen Ganzheit die Form einer unverwechselbaren, un­
austauschbaren und doch gerade weitergebbaren, kommunizierbaren 
Geschichte zu geben, ohne darin eingeschlossen zu werden. Die Narra­
tion bietet das Modell jener dissonanten Konsonanz, die in die Ganzheit 
Brüche, überraschende Wendungen, Phantasievariationen integriert 
und zudem offene Möglichkeiten und Aufbrüche oder Ausbrüche in 
ein anderes Weiterleben und Weiterhandeln aufzeigt. Das Selbst ist 
nicht nur negativ durch seine Endlichkeit und die Grenzen seiner Mög­
lichkeiten bestimmt, sondern ebenso - wenn auch bei den behandelten 
Autoren in unterschiedlicher Gewichtung - durch den aktiven, initiati­
ven, freien Umgang mit diesen Möglichkeiten in diesem bestimmbaren 
Rahmen.

So ist bei Marion der Vollzug der phänomenologischen Reduktion 
eine Aktivität, auch wenn er dies selbst nicht ausdrücklich betont, und 
auch die Annahme der Gebungen sowie insbesondere die Bereitschaft 
zur Hingabe sind verbunden mit der Möglichkeit, sich der Passivität des 
Empfangens zu verweigern oder zu entziehen und das Gegebene auf­
zugeben. Descartes' argumentative Kraft liegt für Marion gerade darin, 
daß er sich nicht auf eine Seite der Alternative zwischen dem klaren und 
distinkten Erkennen und dem nichtdeterminierten, freien Entscheiden 
festlegt, sondern ihre Spannungen und Interdependenzen aufzeigt. Ge­
nauso kann ein besonderer Gewinn der Phänomenologie der donation 
darin bestehen, die Interdependenzen zwischen der passiv gewendeten 
Erkenntnis als Entfaltung der donation und der Aktivität ihres Vollzugs 
sowie der Freiheit zur Entscheidung freizulegen, die besonders in der 
risikoreichen Entscheidung gefordert ist, zu geben und sogar sich selbst 
hinzugeben. Das andere personale Selbst ist in der Beziehung der inter- 
donation auch in seiner Fähigkeit anzunehmen, selbst die Bewegung 
der Hingabe an die donation vollziehen zu können sowie eben auch 
mich zu erblicken und eine eigene Intentionalität und Initiative aus­
zuüben - insbesondere die Initiative dazu, mich von sich aus zuerst zu 
lieben. Ricoeurs Ausgangspunkt, das »Zuerst setzt ein anderer auf 
mich« [s.o.], wird in der Figur des Rufes übernommen und läßt sich 
bei Marion mit der Anerkennung der Fähigkeit des anderen Selbst ver­
binden, zuerst zu lieben: »Toi, tu m'as aime le premier.« [S.o.]

Bei Derrida bilden die Performanz des Schreibens und die Mög­

549

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

lichkeit, sich in der Rezeption in die Leerstellen der Schrift zu supple- 
mentieren ein Gegengewicht der Aktivität zur Passivität gegenüber 
dem, was >schon da< ist. Zudem verlangen sowohl die Bejahung als auch 
die Verneinung, ebenso wie ihre Verschränkung in der Arbeit der De- 
konstruktion, eine Aktivität. Besonders deutlich wird diese aktive Seite 
des Selbst schließlich dort, wo es gibt: sein Werk, die Gaben der Poesie, 
seine Zeit, die Überraschung, das Ereignis, schließlich das Geheimnis, 
das zunächst passiv entgegengenommen, gewahrt und erst dann auch 
weitergegeben wird. Das Paradoxon der Gabe besteht gerade darin, daß 
diese als ein Ereignis, als Überraschung oder als tu/t; auftreten muß, 
um eine reine Gabe zu bilden, und daß dennoch das Geben an die Ak­
tivität und damit an die Intention oder das Begehren des Gebenden 
gebunden bleibt.

Ricoeur insistiert in besonderem Maße auf die Aktivität, die das 
Selbst ebenso wesentlich ausmacht wie seine Passivitätserfahrungen: 
die Selbstheit als Ipseität begründet sich in den Fähigkeiten, die ange­
lehnt an Marion als Möglichkeiten zur Entfaltung oder Explikation des 
eigenen Sich-selbst-gegeben-Seins, der Gabe des Lebens, der Gebung 
des personalen Selbst bestimmt werden könnten. Donation und Reduk­
tion würden dabei die Forderung der Immanenz voll erfüllen, wenn die 
Person in sich selbst freilegt und entfaltet, wie sie sich gegeben ist und 
wie sie sich zugleich selbst anderen Personen als Phänomen (zu erken­
nen) gibt. Das heißt, daß das Selbst in sich selbst die dazu notwendige 
Distanz aufspannen müßte, ebenso wie es bei Derrida in sich selbst die 
differance vollzieht - bei Ricoeur die zeitliche Distanz der Erstreckung 
zwischen Geburt und Tod. Für ihn muß auch hier bereits die Beziehung 
zum personalen Anderen vorausgesetzt werden, als Vorbild, um, wie in 
der aristotelischen Freundschaft, aus der Distanz des Anderen zu mei­
ner Person die eigene kritische Distanz zu mir selbst zu entwickeln oder 
um sie aus dem Umweg über das Zu-erkennen-Gegebene zu gewinnen.

Sowohl für Ricoeur als auch für Marion ist die erste Voraussetzung 
für die Möglichkeit, sich solcherart zu sich selbst in Beziehung zu set­
zen, die Anerkennung einer >Vorgabe< des Lebens: das personale Selbst 
ist zwar als Phänomen sich selbst gegeben und >gibt sich< wie jedes Phä­
nomen zugleich selbst. Das heißt aber gerade nicht, daß es sich selbst 
konstituiert oder sich selbst macht. Dieser Unterschied kann verdeut­
licht werden, indem man davon spricht, daß sich das Selbst als Phäno­
men gibt, insofern es sich eben durch seine Äußerungen und sein Han­
deln, durch sein Denken und auch dadurch, daß es sein Leben als seine

550

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

eigene Geschichte lebt und erzählt zu erkennen gibt, nicht aber indem 
es sich selbst die Gabe geben könnte, ein Phänomen zu sein. Die Freiheit 
des >Phänomens Person< ist hier keine Freiheit, zu sein oder nicht zu 
sein (auch wer seinem Leben selbst ein Ende setzt kann damit nicht 
negieren, dagewesen zu sein), sondern die Freiheit wie es sich zur eige­
nen sowie auch zur gesamten ihm gegebenen Phänomenalität verhalten 
kann.

Bei Derrida liegt ein Ansatz für die Forderung einer vollständigen 
Verausgabung des Selbst darin, sich mit Levinas gegen die nur öko­
nomische Freiheit einer Erkenntnis zu wenden, die sich ihre Gegenstän­
de selbst gibt. Das hieße also, daß die eigentliche Freiheit der Erkenntnis 
hier in der Freiheit bestehen würde, sich erkennend zu dem zu verhal­
ten, was durch den Erkennenden nicht konstituiert und beherrscht wer­
den kann, weil es (vor)gegeben ist. Für Derrida reicht diese Freiheit bis 
an die Grenzen zu einer Freiheit zum Wahnsinn und zum Freisein von 
Gewißheit. Darin wird die Hingabe an den Augenblick der Unent- 
scheidbarkeit möglich, die vor jeder Entscheidung, sei es auf der Ebene 
des Denkens oder des Handelns, verlangt wird. Die reine Gabe soll 
schließlich von der Intention des Subjekts und damit von seiner Wil­
lensfreiheit abgelöst werden, welche wiederum ausgehend von Kant die 
Bedingung des Bösen bildet. Die Auseinandersetzung mit der Möglich­
keit des Bösen verlangt für Derrida indirekt eine andere Freiheit: die 
Freiheit, sich zu der eigenen Möglichkeit, grausam zu sein, ebenso wie 
zu der Gabe des bon sens und der Fähigkeit zur Rationalität in Bezie­
hung zu setzen, um eben nicht das Böse aus Dummheit zu tun. Dies 
kann unter anderem vermittelt über die Wege der Fiktion gelingen, bei­
spielsweise über das Prosagedicht Baudelaires, mittels der Gabe der 
Phantasie, die eine ganz eigene, fiktionale Freiheit entfaltet.

Es geht hier um die Freiheit, sich zu sich selbst und dem diesem 
Selbst Gegebenen in Beziehung zu setzen, indem dieses Selbst versucht, 
sich selbst zu verstehen - sich sein eigenes Selbst zu erkennen zu geben 
und dazu in sich selbst die nötige Distanz offenzuhalten, um eine Wech­
selbeziehung zwischen geben und empfangen auch immanent nachvoll­
ziehen zu können. Um einen Nach Vollzug handelt es sich, weil dieses 
Verstehen und das dazu notwendige Offenhalten der Distanz, wie be­
reits dargelegt, eben nur in der Vermittlung über anderes und Andere 
und das durch sie bereits Zu-erkennen-Gegebene gelingen kann, das 
heißt also letztlich nur, indem auch in der reinen Innenperspektive das 
Selbst als ein Anderer verstanden wird. Eine Beziehung zum Anderen 

551

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

im Selbst - verstanden als das nicht durch das Selbst Konstituierte son­
dern von >anderswo< her Vorgegebene, das die eigene, unverwechsel­
bare Identität des Selbst schon ausmacht, bevor es sich aktiv zu dieser 
in Beziehung setzt - ist wiederum untrennbar von der Offenheit für die 
Beziehung zu den anderen Anderen und ihrer jeweiligen Identität, mit 
denen sie sich einander zu erkennen geben und voneinander verlangen, 
erkannt und anerkannt zu werden.

Die interpersonale Beziehung ist nun wiederum nicht nur eine er­
kennende Beziehung sondern - performativ - eine Beziehung des Han­
delns. Die Kernfähigkeit der Person liegt bei Ricoeur letztlich in der 
Fähigkeit anfangen zu können, in der Fähigkeit zur Initiative, die für 
ihn ganz dezidiert eine Initiative und Intention zum Handeln ist. Mit 
diesem >Anfangen< geht das Selbst über eine rein punktuelle Identität 
hinaus, es muß sich äußern oder entäußern, um mit etwas Neuem, An­
deren zu beginnen - es begibt sich quasi aus sich selbst heraus und 
schafft dadurch wiederum für Ricoeur die notwendige Voraussetzung, 
um den Weg zu beschreiten, auf dem es zu sich selbst zurückkehren 
kann: es beginnt seine Geschichte. Diese Fähigkeit zur Initiative setzt 
die Fähigkeit zur Entscheidung voraus. Und diese Fähigkeit zur Ent­
scheidung, die zwischen einer rein passiven Haltung und dem Übergang 
in eine Aktivität vermittelt, spielt in den drei betrachteten Konzeptio­
nen stets eine besondere Rolle für das personale Selbst, sei es als Ent­
scheidung, zu handeln, zu philosophieren, also dem Willen zum Wissen 
zu folgen, die Gewißheit der Erkenntnis einzufordern oder aufzugeben, 
etwas oder jemanden anzunehmen oder abzulehnen, zu empfangen, zu 
geben oder zu lieben. Dabei überkreuzt sich die Freiheit der Entschei­
dung in ihrer voluntativen Dimension, die unter anderem auch auf das 
Erbe Nietzsches verweist, mit einer, wie Derrida so deutlich macht, oft 
verborgenen kreditiven Dimension, die in der Fiktion wieder freigelegt 
und durchsichtig gemacht werden kann. Vorausgesetzt wird für den 
Übergang aus der Unentscheidbarkeit in die Entscheidung stets mehr 
oder weniger direkt ein Vertrauen in diese Entscheidung: in die Mög­
lichkeit, auf der Suche nach Erkenntnis etwas wie Gewißheit oder 
Wahrheit zu finden; in die Möglichkeit, gut handeln und leben zu kön­
nen; in die Möglichkeit, von Anderen geliebt und anerkannt zu werden; 
in die Erwiderung der Gabe; in die Einhaltung der Regeln des Spiels. So 
wie Aktivität und Passivität sich in der Figur des Selbst überschneiden, 
gilt dies auch für die Freiheit der Entscheidung und die Einbindung in 
ein Regelwerk.

552

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

Dem Kartenspieler ist ein Blatt gegeben - er ist dieser Gebung 
gegenüber passiv, er ist schon im Spiel, folgt den Regeln dieses Spiels 
und vertraut darauf, daß auch seine Mitspieler sie einhalten. Er hat mit 
diesen Regeln umzugehen, selbst dann oder gerade dann wenn er sie 
bricht. Sein Spiel zeichnet sich aber dadurch aus, daß er in der Lage 
und dazu aufgefordert ist, zu entscheiden, welche Karte er ausspielt 
und den Anderen sichtbar macht, auf welche Weise er also im vorgege­
benen Rahmen dieses Spiels den Mitspielern sich und seine Situation zu 
erkennen gibt. Zudem sollte der Spieler seine Entscheidung nicht ein­
fach nur im Hinblick auf die Karten treffen, die er selbst in der Hand 
hält. Er muß sich zum >Zuspiel< der Anderen verhalten und möglichst 
auch seine Mitspieler beobachten, um erahnen zu können, welche Stra­
tegie sie verfolgen, wie gut ihr Blatt ist, wie das Spiel weitergehen könn­
te. Wann welcher Zug an der Reihe ist, läßt sich vielleicht annäherungs­
weise für ein ideales Spiel kalkulieren. Es liegt jedoch im Wesen des 
Spielers, daß seine Schritte nicht von vornherein berechenbar sind und 
er möglicherweise aus rein rationaler Sicht nicht den idealen Spielzügen 
folgt. Gerade dieser Rest von Unberechenbarkeit macht den Reiz des 
Spieles und die Offenheit seines Ausgangs aus. Die Entscheidung ver­
langt den Durchgang durch den Augenblick der Unentscheidbarkeit, in 
dem die Zukunft noch offen ist. Dies gilt für die Entscheidungen auf der 
Ebene des Handelns, auf der Ebene des Liebens, in den Wendungen der 
Lebensgeschichte, für die Entscheidungen zur Einnahme einer be­
stimmten philosophischen Grundhaltung und Perspektive sowie für 
die prinzipielle Entscheidung zur Philosophie. Und diese Figur der Ent­
scheidung läßt sich exemplarisch aufzeigen in der nach einem streng 
ökonomischen Kalkül zunächst einmal oft irrationalen, paradoxen, 
wahnsinnigen Entscheidung zu geben. Man kann sich der Erwiderung 
der Gegengabe im Moment des Gebens bei allem Vertrauen auf die 
Ritualisierung der Gabe, auf die Reziprozitätsregeln des Miteinanders 
und die gegenseitigen Verpflichtungen der Akteure niemals vollständig 
gewiß sein.

Dieses Risiko des Gebens betont auch Bernhard Waldenfels in sei­
nem »Antwortregister«15. Nach seiner Entwicklung einer Theorie der 
Responsivität, deren Parallelen und Unterschiede zum Verhältnis von 
Ruf und Antwort und zum Status des repons bei Marion eine eigene 

15 Bernhard Waidenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994.

553

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Untersuchung wert wären16, betrachtet Waldenfels die Antwort (als ein 
wesentlich, wenn auch nicht ausschließlich sprachliches Geschehen) im 
Hinblick auf das Verhältnis von Geben und Nehmen. Er konstatiert 
einen grundlegenden Unterschied zwischen dem Geben im Allgemei­
nen und dem Geben als Gabe. Das Risiko des Gebens liegt dabei, aus­
gehend von Mauss, im zeitlichen Nacheinander von Geben und Erwi­
dern, das vom Gebenden einen Vorschuß an Vertrauen verlangt. Mit 
der Gabe wird ein Überschuß, ein Surplus ins Spiel gebracht, das über 
das regulierte Ineinandergreifen von Produktion und Konsumtion hin­
ausverweist.17 Die Gabe gehört dadurch für Waidenfels gemeinsam mit 
»Eros, Schönheit und Freundschaft ... Haß, Häßlichkeit und Feind­
schaft, ... Tyche, Charis (gratia), Opfer, Almosen, Gastlichkeit und 
Fremdheit«18 zu Ausnahmephänomenen, die überraschen und sich ge­
gen die Einbindung in Ordnungsmuster und Regelwerke sträuben. 
Zwischen Geben und Nehmen besteht eine Gleichung, die nie vollstän­
dig aufgeht. Dadurch wird auf einen Rest der Unberechenbarkeit in 
jeder Ordnung verwiesen, beispielsweise auf die Lücke, die in der Ord­
nung des Vertrages klafft, wenn der Anspruch seiner Gültigkeit und der 
Eintritt in die Vertragsordnung begründet werden sollen. »[I]m Rah­
men von Ziel- und Gebotsordnungen« werden, wie in den Grundstruk­
turen der sprachlichen Kommunikation, die Rollen des Gebenden und 
Nehmenden reihum getauscht, während in einem »antwortenden Ge­
ben«19 die Aktivität und Passivität von vornherein ineinander verwik- 
kelt sind. Das Geben ist nicht mehr das Gegenteil oder die Umkehrung 
des Nehmens und umgekehrt. Vielmehr läßt sich das Antwortgeben, als 

16 Waldenfels kritisiert im »Antwortregister« den von Marion in »Reduction et donati- 
on« vertretenen Anspruch, den Ruf auf eine reine Form des Rufs zu reduzieren, denn 
»[e]in solcher Anspruch verbindet sich bereits mit einer namhaften Instanz, die von 
alters her >Gott< heißt« oder aber er drohe letztlich zu einer Leerformel zu werden. 
(Bernhard Waldenfels: Antwortregister, a.a.O., S. 580 f.
17 Im Zusammenhang mit diesem Überschuß-Charakter der Gabe sieht auch Waldenfels 
die Funktion des Schenkens. Das Geschenk erscheint ihm als Symbol eines Überschusses, 
der nicht einfach ein Mehrwert im Sinne eines gesteigerten Genußwertes ist. Vielmehr 
geht es darin um das Geschehen und die Geste des Gebens. Die Verpackung scheint dabei 
das Geschenk wie eine geheime Botschaft zu verschlüsseln und verweist zugleich auf 
seine Festlichkeit. Daß es im Schenken um Überflüssiges geht, heißt gerade nicht, daß 
es vergeblich (frustra) wäre, sondern daß es die Ordnung der Reziprozität großzügig 
übersteigt (gratis). Vgl. Ebd., S. 618-622.
18 Ebd., S. 608.
19 Ebd.

554

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

ein nehmendes Geben bestimmen, da vor der Initiative des Antworten­
den das In-Anspruch-genommen-Sein durch den Anderen steht: »In­
dem ich eine Antwort gebe, empfange ich, worauf ich antworte. Der 
fremde Anspruch gibt etwas zu sagen und zu tun, nicht etwas zu haben 
und zu verzehren«.20 Gewahrt werden soll dabei auch für Waidenfels 
die Möglichkeit, dem anderen Selbst in seiner Fähigkeit gerecht zu wer­
den, ebenfalls zu geben. So ist das nehmende Geben mit einem geben­
den Nehmen verbunden, da die Pflicht, eine Gabe anzunehmen, zu­
gleich dazu verpflichtet, auf den Anspruch des Anderen zu antworten, 
also selbst eine Antwort zu geben. Das Empfangen setzt daher nicht nur 
keine reine Passivität, kein reines Erleiden voraus, sondern die von 
Ricoeur so deutlich betonte Würde des Empfangens besteht auch in der 
Rücksicht gegenüber dem anderen personalen Selbst. »Etwas von je­
mandem empfangen, bedeutet mehr als Sich-etwas-nehmen«21, wenn 
in diesem Entgegennehmen der Anspruch des Anderen in seiner An- 
dersheit gewahrt wird. Die Kluft zwischen dem Selbst und dem Ande­
ren wird nicht aufgehoben oder >zugeschüttet<, dennoch wird eine Ver­
bindung geschaffen, indem das eigene Geben und das Empfangen des 
Anderen ebenso wie sein Geben und das eigene Empfangen ineinander 
übergehen.22 Auch Waidenfels knüpft im Hinblick auf das Antworten 
an Heideggers Kategorie des Ereignisses an. Anspruch und Antwort 
ereignen sich in diesem Verständnis ebenso wie das Geben des >es gibt<, 
bevor die Akteure bestimmt und unterschieden werden können, die die 
Performanz dieses Geschehens vollziehen:

»Am Anfang steht kein >Subjekt<, das einen Akt des Gebens >vollzieht<, viel­
mehr sucht sich das Geben erst seinen Geber und Empfänger. Ein Geben, das 
sich von dem her bestimmt, worauf es antwortet, macht jemanden zum Res- 
pondenten, das heißt auch: zum Geber einer Antwort, der zugleich Empfänger 
dessen ist, worauf er antwortet.«23

Diese >Nachträglichkeit< des Subjekts gegenüber einem Anspruch, 
einem Ruf, einer Gebung oder dem von Anderen Weitergegebenen 

20 Ebd., S. 614.
21 Ebd., S. 615.
22 Ähnlich wie Ricoeur verweist Waidenfels auf die Funktion von Versprechen und Ver­
gebung, die es ermöglichen, über die Zeit hinweg in Verbindung zu bleiben und den 
Gesprächsfaden immer wieder aufzunehmen, sowie auf das Bitten und Danken, die eben­
falls als eine Art »Zement des Gesprächs« fungieren. (Ebd., 624 ff.)
23 Ebd., S. 618.

555

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

und Zu-erkennen-Gegebenen charakterisiert alle hier dargestellten 
Auseinandersetzungen mit der Gabe und der Rolle des Selbst in einem 
unauflöslichen Wechselspiel von Geben und Nehmen. Wenn jedoch 
kein Subjekt >am Anfang steht<, das das Geben und Nehmen vollzieht, 
so heißt das nicht, daß es nicht gerade aus diesem Geben und Nehmen 
heraus bestimmt und bestimmbar würde. Es ist fraglich, ob ein voll­
kommen offenes, leeres Geben und Nehmen ohne jegliche personale 
Instanz von Gebendem und Nehmendem denkbar wäre, die es vollzie­
hen bzw. in denen oder zwischen denen es sich vollzieht. Ist kein gege­
bener Gegenstand bestimmbar, so ist doch davon auszugehen, daß sie 
einander etwas von sich übertragen. Wenn darauf verwiesen wird, daß 
hier kein Subjekt >am Anfang steht<, erneuert sich zudem die Frage nach 
der zeitlichen Ordnung eines subjektlosen Gebens, das vor dem Subjekt 
geschieht - letztlich die Frage nach einem absoluten Anfang oder ersten 
Geber.

Im Kontext einer philosophischen Untersuchung, die diese Frage 
nicht endgültig beantworten kann, ist zu betonen, daß jedes personale 
Selbst sich in der Gebundenheit an seine eigene Zeitlichkeit und Per­
spektive stets schon im Wechselspiel von Geben und Nehmen vorfindet 
und nicht vor dem Anderen oder ohne den Anderen verortet werden 
kann. Ebenso ist unser Denken jedes Modells des Gebens und Nehmens 
ein Nachdenken, das an die Vorgabe unsere Vorstellung einer Bezie­
hung zwischen einem personalen Gebenden und einem personalen 
Empfänger gebunden ist - zwischen Selbst und Anderem. Dieses Mo­
dell finden wir als eine soziale Tatsache und sprachliche Struktur vor, zu 
der wir uns verhalten und mit der wir weiterdenken können.

Es ist für Waidenfels möglich, daß das Antworten - und damit 
wohl ebenso der Antwortende - »auf fremde Ansprüche antwortend 
sich selbst überrascht«.24 Gerade in der Anerkennung der Fremdheit 
und Gegebenheit des Anderen, mit dem jeder Denkende und Handelnde 
antwortend umgeht, scheint es also möglich zu werden, in den Ent­
scheidungen, (Antworten) zu geben, aus einer vollständig berechen­
baren Determiniertheit auszubrechen und für sich selbst und den An­
deren eine Überraschung, vielleicht eine überraschende Gabe, ein 
unverhofftes Geschenk zu werden.

24 Ebd., S. 636.

556

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

3) Was die Gabe zu erkennen gibt

Damit gegeben wird - trotz der skizzierten Irrationalität dieser Ent­
scheidung - ist mit Derrida ein prinzipielles Begehren zu geben voraus­
zusetzen. Spiegelt sich in den tradierten Zeugnissen der Kultur stets das 
ebenso grundlegende Begehren, zu erkennen zu geben, auch sich selbst 
zu erkennen zu geben ? Hier läßt sich eine historische Entwicklung auf­
zeigen: so gibt es eine lange Tradition einer Anonymität der Schreiben­
den, während gerade die Autobiographie, die am explizitesten das Selbst 
des Schreibenden zu erkennen gibt, eine eher kurze Traditionslinie auf­
weist.25 Der Versuch der Überwindung >des Subjekts< ist bei Ricoeur, 
Derrida und Marion auf ein bestimmtes, ebenfalls kulturhistorischen 
Gegebenheiten unterliegendes Subjektverständnis bezogen - auf die in 
sich selbst gebrochenen Traditionslinien des Cogito und der Subjekt­
zentrierung, des transzendentalen Subjekts und des intentionalen Be­
wußtseins. Gerade um ein >Subjekt nach dem Subjekt< denken zu kön­
nen, ist wiederum der Rekurs auf diese Vorgaben unausweichlich und 
wird dementsprechend von allen drei Autoren mitreflektiert.

Was gibt nun aber die Denkfigur der >Gabe< über ein solches Sub­
jekt nach dem Subjekt< zu erkennen? Hier fällt der Blick zunächst auf 
die beteiligten Akteure (womit nach Derrida schon die Fokussierung auf 
>Gabenstillstände< erfolgt, die dem Geben der Gabe nicht gerecht wird). 
Durch die Entäußerung und Verausgabung weist die Figur des Geben­
den über eine punktuelle Festlegung des Selbst hinaus - dies gilt auch 
für die Festlegung auf den Mittelpunkt eines Kreises. Gleichermaßen 
läßt sich aus der Gabekonstellation die Figur des Empfängers isolieren, 
die die Vorstellung eines reinen transzendentalen Subjekts oder konsti­
tuierenden Bewußtseins überschreiten soll, das sich in letzter Kon­
sequenz alles, was es erkennt, selbst gäbe. Die Konzeptionen des Ego 
und des transzendentalen Subjekts werden jedoch immer auch in Aus­
einandersetzung mit dem ihm empirisch Gegebenen, mit Wahrneh­
mungen, Eindrücken oder, wie bei Descartes, mit dem bereits Erlernten 
und zu Bezweifelnden entwickelt. Die >Überwindung< dieser Subjekt­

25 Es sei hier auf die Darstellung zur Entwicklung von Autorfigur und Urheberrecht bei 
Henaff verwiesen, der die positive Entwicklung der Übersteigung einer Gabeordnung 
durch die rechtliche Regelung und den Buch-Markt hervorhebt, der die Weitergabe der 
Erkenntnisse vervielfältigt. (Vgl. Marcel Henaff: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und 
Philosophie. Übers, von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2009. [Zitiert als: Henaff] 
S. 550-563).

557

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Vorstellung kann also keine einfache Negation bilden, sondern eher eine 
andere Gewichtung des Nachdenkens über das Selbst herbeiführen, die 
über seine Betrachtung als Gebenden und Nehmenden und in der damit 
verbundenen Wechselbeziehung von Aktivität und Passivität erreicht 
werden soll.

Neben dieser Isolierung der Pole von Geber und Empfänger, an­
hand derer zwei >Rollen< und zwei wesentliche Grundfähigkeiten des 
Selbst in ihrer Wechselwirkung aufgezeigt werden können, äußert sich 
die enge Verknüpfung zwischen dem Nachdenken über die Figur der 
Gabe und dem Nachdenken über das personale Selbst in den drei ver­
folgten Denkwegen noch auf andere Weise: Ein wesentliches Unter­
scheidungsmerkmal zwischen demjenigen Phänomen, das als >Gabe< be­
trachtet wird, und den ökonomischen Strukturen, von denen diese auf 
unterschiedliche Art und Weise abgehoben wird, bildet stets die Tat­
sache, daß es wie bereits bei Mauss in der Gabe auch darum geht, etwas 
von sich selbst zu geben oder sich selbst zu erkennen zu geben. Bei 
Henaff findet sich die Beschreibung einer historischen Gabezeremonie, 
anhand derer sich illustrieren läßt, daß mit der Ordnung der Gabe eine 
>Dezentrierung< des Subjekts verbunden ist - bzw. die Vorstellung eines 
Subjekts, das nicht aus dem Zentrum heraus gedrängt werden muß, 
weil es von vornherein nicht im Zentrum eines Kreises situiert wird:

»[I]n Griechenland (und das war seit den homerischen Texten fester Brauch) 
gibt es ein sehr originelles Verfahren, das darin besteht, die Geschenke oder 
die Kriegsbeute in die Mitte - meson - der versammelten Gruppe zu legen, 
von welchem Moment an sie zu Gemeingut werden. Von diesem zentralen 
Ort aus entsteht nicht mehr eine bilaterale Gabenbeziehung, sondern in die­
sem Zentrum wird nunmehr die Gemeinschaft als solche symbolisiert. ... Auf 
diese Weise wird der Akt der öffentlichen Anerkennung, den die gegenseitige 
zeremonielle Gabe bezweckte, auf die Polis übertragen«. [Henaff 383]

Die Akteure, die hier füreinander gleichermaßen Gebende wie auch 
Empfänger sind - jeder legt etwas in die Mitte und erhält dafür die 
Teilhabe am Gemeingut und an der Gemeinschaft - stehen an den Rän­
dern eines Kreises bzw. sie bilden selbst den Kreis, der durch die Bestim­
mung des Mittelpunktes und die Achsen der Gabebewegungen, welche 
zunächst von außen auf diese Mitte hinführen, zusammengehalten 
wird. Für Henaff ist die Symbolisierung der politischen Ordnung in 
der Gabe schon ein Schritt, der die ursprünglichen zeremoniellen Ga­
ben ablöst, die jeweils eine binäre Bindung zwischen zwei Personen 

558

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

oder Gruppen hervorbringt, die »persönlich, exklusiv und intensiv« ist. 
[Henaff 197] In beiden Fällen steht jedoch das soziale Band über der 
individuellen Identität. Zwar befindet sich für Henaff in den traditionel­
len, binären Gaberitualen, ähnlich wie für Godbout, »[j]eder ... im Mit­
telpunkt eines aus diesen zahlreichen Bindungen geknüpften Ge­
webes«. [Ebd.] Damit ist aber jeder eben nicht Mittelpunkt eines 
Kreises, sondern Knotenpunkt einer Textur, deren Bindungen gerade 
daraus entstehen, daß sich »der Geber in dem, was er gibt, persönlich 
aufs Spiel setzt« und »jeder anderswo etwas von sich riskiert und bei 
sich etwas von den anderen erhält«. [Henaff 196 f.] Das Sich-selbst-Ge- 
ben schafft eine wechselseitige Verwiesenheit aufeinander, eine Ord­
nung des >Einander< als »eine Art gegenseitiger Allgegenwart, die das 
Paradox des Ganzen und der Teile, des Einen und des Vielen, des Hier 
und des Dort, des Lokalen und des Globalen überwindet«. [Ebd.] Fest­
zuhalten ist, daß Henaff hier nicht in Sozialromantik abgleitet, sondern 
lediglich - wenn auch mit deutlicher Sympathie - eine historische Stufe 
menschlicher Interaktionen beschreibt. Diese Stufe ermöglicht aller­
dings noch keine Ordnung der Gerechtigkeit, keine in dem Maße insti­
tutionalisierte politische Organisation, wie sie für immer unüberschau­
barere soziale Netzwerke zwingend werden. Eine reine Gabeordnung 
weist für Henaff einen Mangel an Freiheit gegenüber der Festlegung 
der durch Verwandschaftsverhältnisse bestimmten Position im sozialen 
Netzwerk auf, der erst durch das Geld, die (möglichst) gerechte Entloh­
nung von Arbeit und die damit verbundene Durchlässigkeit gesell­
schaftlicher Strukturen überwunden wird. Kann nun, losgelöst von der 
Perspektivierung auf diese soziokulturellen und historischen Entwick­
lungen, das Modell einer wechselseitigen Gabe, in der sich persönliche 
und gesellschaftliche Bindungen symbolisieren, als Modell für ein 
Selbst dienen, das in besonderem Maße auf diese Bindungen und das 
wechselseitige Erkennen und Anerkennen ausgerichtet ist - darauf also 
mit Anderen eine Netz oder einen Kreis zu bilden, in dem jeder zwar 
nur ein Element aber dennoch ein unersetzliches Bindeglied, also einen 
Knotenpunkt, nicht aber einen Mittelpunkt bildet?

Bei Ricoeur ist ausgehend von Henaff das, was in der zeremoniellen 
Gabe ausgetauscht wird, nicht eigentlich die Ware, sondern es geht pri­
mär um die Entwicklung des sozialen Bandes einer wechselseitigen An­
erkennungsbeziehung, die wiederum gerade darin besteht, den Ande­
ren als zur Gabe fähig anzuerkennen. Ricoeur insistiert auf den 
Abstand, den die Dankbarkeit zwischen den Akteuren eröffnet, deren 

559

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Freiheit und Individualität sich jeweils durch ihre Fähigkeit und Mög­
lichkeit auszeichnet, sich selbst in der Gabe zu riskieren und aufs Spiel 
zu setzen. Der Tausch materieller oder immaterieller Gaben wird zum 
Symbol für die Unaustauschbarkeit der Personen. Es ist, wie es so häu­
fig heißt, nicht möglich, die echte Anerkennung oder Liebe des Anderen 
zu erkaufen. Damit der Empfänger das Anerkanntwerden durch den 
Anderen wirklich als Anerkennung anerkennen kann, ist es notwendig, 
daß diese nicht aus einem Reflex, aus einer Verpflichtung oder aus einer 
Schuld heraus gegeben wurde. Damit ich das Anerkennen meiner Per­
son als solches annehmen kann, muß ich den Anerkennenden gleicher­
maßen und gleichursprünglich auch als eine Person anerkennen, die 
mir die Anerkennung aus einer freien Entscheidung heraus gibt - also 
wie eine (zweite) erste Gabe.

Bei Derrida bildet die Möglichkeit einer Gegengabe der Anerken­
nung und Identität zwar ein Ausschlußkriterium für eine reine Gabe, 
die hier an die Tradition der selbstlosen moralischen Gabe anschließt. 
Andererseits ist etwas wie das >Wesen der Gabe< für ihn gar nicht mehr 
bestimmbar, weder in einem moralischen noch in einem rituellen oder 
symbolischen Modell. Eine Annäherung an die Gabe ist nur über die 
Paradoxie ihrer eigenen Annullierung in jeglicher Erwiderung möglich. 
Vorauszusetzen ist also letztlich doch die Möglichkeit einer Wechselbe­
ziehung von Gabe und Anerkennung, die dann negiert wird. In gewis­
ser Weise scheint also eine Annäherung an die Paradoxie der Gabe für 
Derrida nur in der Konfrontation der für Henaff zwar unterscheidbaren 
aber dennoch stets auch parallel koexistierenden Formen der zeremo­
niellen, Anerkennung vermittelnden, und der moralischen, keine An­
erkennung verlangenden, Gabebeziehungen möglich. Marion verweist 
zudem darauf, daß zwischen der materiellen Erwiderung als Entgelt und 
der immateriellen, symbolischen Gegengabe von Anerkennung oder 
Dankbarkeit zu unterscheiden ist.26 Die in aller Unmöglichkeit mög­
lichen Gaben, die Derrida umkreist, sind in besonderem Maße jene 
Gaben, in die hinein sich das >Subjekt< selbst entäußert oder aufgibt. 
Bei aller Rückkehrlosigkeit solcher Gaben setzen diese aber nun eben 
doch den sich Äußernden, Entäußernden oder Hingebenden voraus, der 
vielleicht sogar am eigentlichsten er selbst ist, wenn er sich den Para­
doxien der reinen Gabe stellt und zu geben versucht, trotz aller Unmög­

26 Vgl. Jean-Luc Marion: Certitudes negatives, Paris 2010.

560

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

lichkeit und im Bewußtsein der Unmöglichkeit, die ökonomische Zir­
kulation jemals ganz zu verlassen. Gerade im Versuch, es dennoch zu 
tun, also auch in Derridas eigenem Versuch, etwas zu erkennen zu ge­
ben, ereignen sich die Verschiebungen dieses Kreises in die elliptische 
Bahn. Auch die symbolische Dimension der Gabe, die für Ricoeur so 
entscheidend ist, muß für Derrida überschritten werden, da sie eine 
Synthese schafft bzw. es gilt zumindest, diese symbolische Funktion 
durchsichtig zu machen oder, wie bereits vorgeschlagen, ihre Implika­
tion der >Gebrochenheit< zu berücksichtigen.

Marion macht nun, ähnlich wie Ricoeur, in Auseinandersetzung 
mit Derrida deutlich, daß die >Gabe< damit verbunden ist, daß sich die 
Akteure als sie selbst, in ihrer Ikonizität zu erkennen geben, während 
das Funktionieren der alltäglichen ökonomischen Abläufe demgegen­
über eine Anonymität einfordert. Wäre wiederum diese Anonymisie­
rung, die Maskierung der vollen, gesättigten Phänomenalität des per­
sonalen Selbst nicht möglich, so müßten wohl letztlich die sozialen 
Austauschbeziehungen unter dem Gewicht der universalen, absoluten 
Forderung der Verantwortung jedes Einzelnen für alle Anderen zusam­
menbrechen und das Dilemma des >tout autre est tout autre< würde alle 
interpersonalen Beziehungen lähmen. Der anonymisierte Austausch ist 
zudem notwendig, um von anderen Güter zu erhalten, die man selbst 
nicht besitzen oder herstellen kann: »Es wäre unerträglich, wenn jedes 
ausgetauschte Gut als eine Bitte um Anerkennung verstanden würde, 
man könnte nicht leben, wenn kein Gut ausgetauscht würde.« [Henaff 
601] Die Gabebeziehung ist in diesem Sinne keine Alternative zu einem 
wie auch immer gearteten ökonomischen Austausch - sei es im engeren 
Sinne eines Warentauschs oder des Handels oder auch im weiteren Sin­
ne von Beziehungen, die Erwiderungen erwarten und nach formalen 
Reziprozitätsregeln vollzogen werden. So gibt es für Henaff kein Zu­
rück zur traditionellen Gabegesellschaft, die an spezifische kulturelle 
und rituelle Kontexte gebunden ist. [Vgl. Henaff 599] In der Praxis der 
Gabe lassen sich häufig der zeremonielle Charakter der Herstellung 
wechselseitiger Anerkennung und der moralische Anspruch einer 
selbstlosen Großzügigkeit so schwierig unterscheiden, daß die von 
Derrida aufgezeigten Paradoxien durchaus die am Gabegeschehen Be­
teiligten im Vollzug dieser Praxis betreffen. Diese Schwierigkeit ver­
stärkt sich durch die zunehmende Loslösung von klaren rituellen Struk­
turen oder Regeln der Höflichkeit. Innerhalb des mehr oder weniger 
geregelten ökonomischen Austauschs im Kontext moderner Gesell- 

561

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

schäften sind Gaben wohl immer als rätselhafte Stolpersteine und als 
Ausnahmen von der Regel zu verstehen. In diesem Ausnahmecharakter 
berührt sich die Gabe mit Ricoeurs Tragik des Handelns, mit Derridas an 
Kierkegaard angelehnter Analyse des Widerspruchs zwischen absoluter 
Pflicht und moralischer Verpflichtung sowie mit Marions Plädoyer für 
die Liebe als Überwindung des ethischen Dilemmas zwischen Univer­
salität und Partikularität.

Gerade Derrida und Marion weisen sehr scharf auf das Konflikt­
potential einer universalen Verantwortung gegenüber der Partikularität 
jeder Person hin. Die letztlich unmögliche Möglichkeit einer Lösung 
dieses Problems wird bei Derrida in die andere Ökonomie des unterbro­
chenen Opfers und in das Feld der literarischen Fiktion als Wahrung des 
Geheimnisses der partikularen Identität verwiesen, welches wiederum 
auch mit dem Namen >Gott< in Verbindung gesetzt wird. Bei Marion 
erfolgt angesichts dieser Problematik ein Übergang auf die Ebene eines 
christlich geprägten Liebesideals, verbunden mit einer anderen Öko­
nomie der Gnade sowie einer absoluten, ewigen Bezeugung durch ei­
nen, wenn auch immanenten, absoluten ersten Geber. Beide Denker 
bewegen sich hier an den Rändern der Philosophie.

Für Henaff sind die Götter »die notwendigen Figuren der Geber, 
denen die Menschen aufgrund der Herausforderung dieser Gabe, die 
ihnen vorausgeht und sie umfaßt, antworten können«. [Henaff 239 f.] 
In der vertikalen Beziehung auf solche Geber oder auf einen ersten Ge­
ber äußert sich für ihn nicht eine Haltung der Angst oder Unterwer­
fung. Die spezifische >Haltung< der Gabe und des Empfangens von Ga­
ben, die möglicherweise auch in der Position des Empfängers der 
donation mitgedacht wird, ist also eine Haltung der Dankbarkeit oder 
auch der Demut, nicht aber eine Haltung der Demütigung und erdrük- 
kenden Verpflichtung. Vielmehr äußert sich in der Rede von Gott, laut 
Henaff, »das Verlangen, Gesprächspartner zu kennzeichnen und anzu­
erkennen, denen man als Gegenleistung etwas bieten kann, was den 
erhaltenen Gütern gleichkommt. Es ist das Verlangen des Adressaten, 
seinen Absender zu benennen«. [Henaff 240] Vor dem Bedürfnis, er­
kannt und anerkannt zu werden, welches eine Bezugnahme auf einen 
absolut Anderen motivieren kann, wäre diese Bezugnahme für Henaff 
durch das Bedürfnis generiert, selbst einen Anderen zu erkennen, zu 
benennen und anzuerkennen, um auf die herausfordernde, unendlich 
inkommensurable und preislose Gabe zu antworten, die sich als Gabe 
des Lebens beschreiben läßt. Henaff spricht hier auch von einer Gabe 

562

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

des Seins, von der sich allerdings besonders Marion und Derrida in 
ihrer post-metaphysischen Ablehnung der Ontologie distanzieren.

Historisch folgt für Henaff auf das Netzwerk der wechselseitigen 
Gaben eine »Verinnerlichung der Gabenbeziehung und andererseits die 
Autonomie der Handelsbeziehungen«. [Henaff 581] Wird in der Ver- 
tikalisierung der Gabe die Macht zu geben allein Gott zugesprochen, so 
treten auf der horizontalen Ebene der Beziehungen die Produktion und 
Ökonomie an ihre Stelle.

»Dann nur noch ein Schritt, und wir befinden uns in einer Welt, die sich nur 
auf sich selbst bezieht; in der radikalen Endlichkeit der Sphäre der Produktion 
und der Tauschgeschäfte; und, diesseits wie jenseits, in der Erfahrung eines 
Gegebenen ohne Geber. Die Gabe von niemandem: Rückkehr zum Denken des 
Seins. Dies wäre in aller Kürze der Bericht dieser symbolischen Veränderun­
gen, in der wir die Geburt unserer Moderne erkennen; die Ankündigung sei­
nes immerwährenden Werdens; die Forderung von neuem zu beginnen.« 
[Henaff 582]

Was wird in dieser Moderne aus dem Bedürfnis, anerkannt und erkannt 
zu werden, sowie aus dem Bedürfnis, zu erkennen und anzuerkennen, 
was uns gegeben ist, wenn es uns als »Gabe von niemandem« [s.o.] 
immer wieder auf uns selbst und unsere Beziehungen zueinander zu­
rückwirft, die aber auch nicht mehr durch das zeremonielle Band der 
Anerkennungen in Gabebeziehungen geregelt werden, sondern durch 
die von den direkten interpersonalen Beziehungen zunächst notwendig 
abstrahierenden Gerechtigkeitsregeln? Verlagert sich dann der ganze 
Anspruch dieser Bedürfnisse auf die Eben des Miteinanders, in der wir 
einander (zu erkennen) gegeben sind?

»Die Freiheit, die ich mir zuerkenne« und die ich wiederum auch 
dem mir begegnenden, personalen Anderen zuerkenne, den ich aner­
kenne, ist für Henaff ausgehend von Levinas »nicht die Freiheit, für 
mich mein eigener Gesetzgeber zu sein«, also keine Autonomie, »son­
dern auf das Gebot zu antworten, das mir im Antlitz des Anderen be­
gegnet«. [Henaff 598] Der Imperativ einer absoluten Universalität der 
Verantwortung und Anerkennung gegenüber jedem personalen Ande­
ren läge damit nicht in den Regeln der Institutionen oder dem positiven 
Recht, sondern »in der Begegnung selbst«, in der das Antlitz des Ande­
ren bereits »jenseits des Gegensatzes von Allgemeinheit und Besonde­
rem«, Universalität und Partikularität anzusiedeln ist. [Henaff 599 f.] In 
der einzigartigen Begegnung, in der der Andere als »reines Ereignis« 

563

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

[Henaff 597], als gesättigtes Phänomen oder vielleicht selbst bereits als 
eine >reine Gabe< erscheint, manifestiert sich die universelle Verpflich­
tung gegenüber der absoluten Würde des Anderen, »[s]ie gibt die Frei­
heit zusammen mit dem Gesetz«. [Henaff 600] Die Anerkennung dieser 
Würde wird wiederum für Henaff in der Gabe symbolisiert, mit der wir 
eine Ordnung jenseits der Ordnung des Preises verbinden: »Wir müs­
sen also das, was keinen Preis hat oder unveräußerlich ist, jene Güter 
nennen, die nicht der Handelsbeziehung unterworfen werden können, 
ohne diese Würde in Frage zu stellen und manchmal zu zerstören«. 
[Henaff 601] Diese Würde zeigt sich für ihn in Räumen der Begegnung, 
in denen »man einfach gemeinsam die Ehre zu existieren empfindet« 
[Henaff 602] und aus dem »Vergnügen, beisammen zu sein«, die Ge­
wißheit schöpft, »daß diese Würde eben die Anerkennung ist, die man 
einander gewährt; daß dies das Leben selbst ist, daß es gegeben wird und 
keinen Preis hat.« [Henaff 604]

Auch Ricoeur versucht ausgehend von Henaff nicht, die alltägliche 
Ökonomie durch eine ganz andere Ökonomie zu überschreiten. Die 
Möglichkeit, zu geben, ohne schon mit der Gegengabe zu rechnen, of­
fen für die Ungewißheit über die Annahme und Erwiderung, bildet in 
ethischer Hinsicht für Ricoeur jene Ausnahme von der Regel, die die 
Regel bestätigt: die >Lichtung< der Gabe, die reale Erfahrung, zu geben 
und zu empfangen, anzuerkennen und anerkannt zu werden, soll das 
Streben nach gerechten Regeln und gerechten Institutionen motivieren, 
in denen sich der Versuch äußert, die universale Gültigkeit des katego­
rischen Imperativs zu realisieren. In diesem Sinne sollen eine politische 
und institutionelle Ordnung der Gerechtigkeit und die persönlichen, 
aber durch ihren festlichen Charakter institutionalisierten Ereignisse 
der Gabe ebenso wie ihre Akteure in eine Wechselbeziehung treten. 
Diese Erfahrungen der Gabe können der individuellen Situationsent­
scheidung eine Richtung geben, wo der Ausnahmecharakter der Situa­
tion die Anwendung des Regelwerks an ihre Grenzen führt. Wer die 
beglückende Erfahrung des wechselseitigen Erkannt- und Anerkannt­
werdens kennt, kann ein Ziel darin finden, die Möglichkeiten eines 
friedlichen Miteinanders zu fördern, die solche Erfahrungen zulassen. 
Ricoeur gelingt es dabei deutlich zu machen, daß das »Glück des ein­
ander« [WdA 231]27 nicht die Asymmetrie zwischen dem Einen und 

27 Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. 

564

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

dem Anderen überdecken darf, die in der Distanz gewahrt werden soll, 
welche sich in der Gabebeziehung eröffnet.

Ricoeur läßt sich vorwerfen, hier nur einen Kompromiß aufzuzei­
gen, einen kleinsten gemeinsamen Nenner, der die Radikalität des Tout- 
awtre-Dilemmas unter der Hoffnung auf die realen Friedenszustände 
und die Annäherung an die Gerechtigkeit verdeckt. Über die konkreten 
Probleme der distributiven Gerechtigkeit wird das Recht auf Befähigun­
gen gestellt. Ein solches Recht aber läßt sich nicht klar berechnen und 
bemessen und ist so immer der Gefahr ausgesetzt, ebenso wie die Frie­
denszustände ein schönes, menschliches, aber in der Realität äußerst 
fragiles Ideal zu bilden, das sich letztlich allzu oft der Übermacht der 
Gegebenheiten, der Ungerechtigkeiten und Tragödien unserer Ent­
scheidungen beugen muß. Von vornherein ist auch Ricoeur klar, daß 
das Kampfgeschehen allenfalls unterbrochen aber nicht beendet werden 
kann. In diesem Sinne schadet es sicherlich nicht, Ricoeurs vermitteln­
des Denken mit Derridas Tendenz zu konfrontieren, immer wieder den 
Finger in die Wunde der ethischen Ansprüche zu legen, sowie auch mit 
Marions Konzentration auf die Hingabebeziehungen der Liebe und auf 
den Versuch, die Endlichkeit menschlicher Bindungen auf eine Unend­
lichkeit des Geliebt- und Anerkanntseins hin zu überschreiten, welche 
keine negative Unendlichkeit bilden, sondern einen Bezug auf die Ewig­
keit herstellen soll.

Die Möglichkeit, etwas zu geben oder zu erkennen zu geben und 
dabei etwas von sich selbst zu geben, kann auch als Alternative dazu 
verstanden werden, sich selbst ganz geben oder gar aufgeben zu müs­
sen. Es scheint möglich, mit dem Vollzug dieses Gebens ein Zeichen 
seiner Selbst und seiner eigenen Unvertretbarkeit und Unverrechenbar- 
keit zu geben. Die Mittelbarkeit dieses Zeichens, die gerade im Zu-er- 
kennen-Geben über verschiedene Medien, beispielsweise über die 
schriftliche Weitergabe, verstärkt wird, kann dazu beitragen, das richti­
ge Verhältnis von Nähe und Ferne zu wahren und sich nicht nur direkt 
miteinander, sondern auch zu der gemeinsamen Welt in Beziehung zu 
setzen. Auf diese Möglichkeiten kann wiederum die Philosophie hin­
weisen, wenn sie den Erkennenden dazu anleitet, auf bestimmte Zu­
sammenhänge und Gegebenheiten zu achten - beispielsweise auf die 
komplexen Konstellationen, die sich in der Thematik der Gabe eröffnen.

Übers, von Ulrike Bokelmann und Barbara Herber-Schärer, Frankfurt a. M. 2006. [Zitiert 
als: WdA]

565

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Das Modell der Gabe dient als Modell einer Ausnahme von den 
institutionalisierten Regeln des sozialen Miteinanders, die an die Stelle 
direkter, interpersonaler Bindungen getreten sind - eine Ausnahme, die 
diese Regeln bestätigt und ihnen eine Richtung gibt - letztlich vielleicht 
als ein Symbol jener >Ausnahme<, die jede einzelne Person in ihrer Un­
vertretbarkeit, Unverrechenbarkeit, Preislosigkeit und Würde ist.28 Um 
eine Idealisierung zu vermeiden, die das Modell der Gabe zur Schablone 
für ein universales Weltbild ausdehnen würde, ist es wichtig, diesen 
Ausnahmecharakter immer wieder zu betonen, die Begrenztheit der 
Erfahrungen zu berücksichtigen, die sich als >Gabe< betrachten lassen, 
und auf deren Rückseite sich die Fülle anderer, ebenso überwältigender, 
aber negativer Ausnahmeerlebnisse eröffnet, für die die Haltung der 
Dankbarkeit wohl kaum angemessen erscheint.29 Deshalb ist gerade 
bei Marion zu beachten, daß er sich explizit davon distanziert, die Ge­
gebenheit der Phänomenalität in diesem Sinne pauschal als >Gabe< zu 
betrachten.

Der Ausnahmecharakter, der bei allen drei Autoren mit der The­
matik der Gabe verbunden ist, reicht bis zu einer radikalen Maßlosig­
keit und Exzessivität. So bildet für Ingolf U. Dalferth, wie bereits skiz­
ziert wurde, die Figur der Gabe bei Derrida ein Emblem für die Figur des 
Unmöglichen und zugleich eine aporetische Gegenfigur zum Phäno­
men. Da Marion sowohl das Phänomen >Gabe< als auch jegliche Phäno­
menalität im Horizont der Gebung versteht - was wiederum Derrida 
veranlaßt ihm doch ein Verständnis aller Phänomene als >Gaben< zuzu­
schreiben - bildet die Gebung zugleich die Voraussetzung für die Mög­
lichkeit, überhaupt über das Phänomen Gabe reden zu können. Und 

28 Auf ähnliche Weise versteht Christoph Mandry in seinem Aufsatz »Logik der Ethik - 
Logik der Gabe. Theologisch-ethische Überlegungen« (In: Michael Gabel und Hans Joas 
[Hg.]: Von der Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der 
Diskussion, Freiburg, München 2007. [Zitiert als: Gabel, Joas] S. 234-251) die Logik 
der Gabe verbunden mit dem christlichen Gebot der Nächstenliebe und Feindesliebe als 
Korrektiv einer zu engen Fokussierung auf die Goldene Regel als reine Regel der Gegen­
seitigkeit im Sinne der Gleichheit. »Es geht darum, ethische Gegenseitigkeit richtig zu 
verstehen - nicht berechnend, sondern orientiert am anderen in einer Dynamik der Sen­
sibilität und der Suche nach der besseren Ethik und einem immer besseren Verständnis 
der Logik der Gegenseitigkeit«. [Gabel, Joas 251]
29 Dies macht Ingolf U. Dalferth aus religiöser Sicht deutlich: »Auch religiös ist nicht 
alles Anlass zur Dankbarkeit. Dazu ist das Leben zu unbarmherzig, sind Übel und Böses 
zu präsent. Immer Anlass zur Dankbarkeit sind aber Gaben, und deshalb kann man nicht 
alles, was es gibt, undifferenziert zur Gabe erklären«. [Gabel, Joas 182]

566

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

dies wiederum gilt auch für Derridas Rede über die Gabe, selbst dann 
noch wenn diese Rede die Gabe als Phänomen negiert. Im Kern geht es 
sowohl Marion als auch Derrida, wie Dalferth betont, nicht eigentlich 
um eine Auseinandersetzung mit der sozialen Realität der Gabe oder, 
wie sich ergänzen läßt, mit den Strukturen der kulturhistorischen Ent­
wicklungen des Gabeverständnisses, die Henaff beschreibt und die auch 
Ricoeur ins Auge faßt. Vielmehr geht es ihnen um eine Auseinander­
setzung über die phänomenologische Methode und ihre Grenzen30 so­
wie um ein »Verarbeiten des störenden, widerständigen, unterbrechen­
den Mehr der Welt«. [S.o.] Dalferth erarbeitet eine Interpretation 
Marions und Derridas, die das ihnen gemeinsame und von beiden auch 
erkannte und thematisierte Problem berücksichtigt, wie sich die Gabe 
sprachlich erfassen läßt, wie sie erkannt und zu erkennen gegeben wer­
den kann. Er betont die lebensweltliche Abhängigkeit der Gabe vom 
Empfänger. Es muß auch in der dreifachen Reduktion der Gabe einen 
Empfänger des Phänomens Gabe geben, um über dieses Phänomen re­
den zu können. Es ist also für Dalferth im Kontext einer, hier an Ricoeur 
erinnernden, »hermeneutischen Lebensweltphänomenologie« [Gabel, 
Joas 169] stets ein Empfänger vorauszusetzen, der - und dies ist hier 
entscheidend - auch selbst in der Lage ist, sich als solchen zu verstehen. 
Die Gabe gibt es nur als etwas, das für jemanden da ist, von dem es auch 
verstanden werden kann und der zugleich selbst versteht, daß es seine 
Funktion oder Aufgabe ist, dieses Verstehen - als Interpretation, als 
Dekonstruktion oder Explikation - zu vollziehen. So gehört die Gabe 
mit dem Widerstand ihrer paradoxen und aporetischen Strukturen, die 
zum Denken herausfordern, für Dalferth zu den »kreative[n] herme­
neutische [n] Phänomen[en]«, an denen dieses Verstehen von Phäno­
menalität und Selbst exemplarisch vollzogen werden kann. [Gabel, Joas 
175] Das Wort, der Name oder das Zeichen >Gabe< bezeichnet nicht 
>etwas<, was als Gegenstand klar definiert und identifiziert werden 
könnte, »sondern einen bestimmten sozialen Gebrauch von Sachen 

30 Im Hinblick auf die Frage nach den Grenzen der phänomenologischen Methode läßt 
sich an Marions Vollzug der Reduktion der von Geber, Empfänger und gegebener Sache 
die Frage anschließen, wie die phänomenologische Reduktion bei Phänomenen greift, die 
nicht so eindeutig wie das Gabe-Phänomen in eine, plurale, hier ternäre Struktur zerlegt 
werden können, deren einzelne Pole sich dann schrittweise einklammern lassen, und die 
nicht schon in sich durch den Vollzug einer Gebung gekennzeichnet sind. Allerdings ist 
zu beachten, daß diese Reduktion bei Marion nicht eindeutig den Anspruch stellt, mehr 
als ein besonders eingängiges Beispiel der Anwendung seiner Methode zu bilden.

567

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

oder Dingen bzw. eine bestimmte Kommunikationspraxis«. [Gabel, Joas 
171] Die Gabe ist daher kein eidetisch erfaßbares reines Phänomen, 
sondern stets eine gemeinsame Performanz und Praxis personaler 
Kommunikation, in der es zugleich darum geht, eine »symbolische 
Identität der sozialen Akteure (Personen, Sozialitäten)« zu erkennen 
und zu erkennen zu geben, denn nur »[i]n diesen Beziehungen werden 
wir, wer wir für andere sind und erst dadurch werden wir fähig, als 
solche auch zu leben und zu handeln«. [Gabel, Joas 172 f.] Ricoeurs 
Identität als homme capable wird demgemäß erst durch die Interaktion 
mit anderen möglich, die sich u. a. in den Figuren von Geben und Neh­
men beschreiben läßt.

Die Möglichkeit sich als ein Empfänger von Phänomenalität zu 
verstehen, wird auch durch die reale Erfahrung zugänglich, von einem 
Anderen, einem personalen, erkennbaren und identifizierbaren Gegen­
über, eine Gabe als ein ganz konkretes, erkennbares, identifizierbares 
und greifbares (nicht notwendig aber materielles) Geschenk zu erhal­
ten: »Durch Gaben werden wir, wozu wir uns selbst nicht machen kön­
nen: zu Empfängern«. [Gabel, Joas 173] Es kann allerdings nicht aus­
geschlossen werden, daß wir unser Selbstverständnis als Empfänger 
von Phänomenalität erst nachträglich aus der Erfahrung dieser sozialen 
Realität heraus konstruieren, die wiederum auch damit verbunden ist, 
uns selbst als Gebende, vielleicht sogar als ein Geschenk für den Ande­
ren erfahren zu können.

Wenn wir uns jedoch als Empfänger verstehen, werden wir da­
durch für Dalferth herausgefordert, Entscheidungen zu treffen - die 
Entscheidung, die Gabe anzunehmen oder abzulehnen. Dabei ist nicht 
zunächst ein Subjekt gegeben, welches eine Aneignung der gegebenen 
Sache vollzieht, sondern - hier finden wir wieder die Figur des Rufes 
oder Herausgefordertseins zu sich selbst durch den Anderen - »man 
wird zum Subjekt, indem ein Anderer sich so zu einem verhält, daß 
man sich dazu nicht nicht verhalten kann«. [Ebd.] Die Passivität des 
Empfängers soll für Dalferth nicht notwendig als eine der Passion 
verstanden werden, sondern als eine Passivität des Werdens: der Emp­
fänger ist im Empfangen von Begabungen, im Zuspiel von Lebensmög­
lichkeiten sowie in der Gabeerfahrungen, die sich ihm als Herausforde­
rungen und Aufgaben stellen - beispielsweise als Aufgabe, das Werk 
eines Anderen anzunehmen oder aber die Gebung der Phänomenalität 
und der zum Denken und Lernen herausfordernden Zeichen zu expli­
zieren - dazu aufgefordert, sich selbst (zu sich selbst) zu entwickeln.

568

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

In jedem Fall ist das, was wir meinen, wenn wir (sei es alltäglich 
oder im Kontext anthropologischer, ethnologischer, soziologischer For­
schungen oder philosophischer Überlegungen) über die Gabe reden, 
eine Aufgabe, die das Verstehen in besonderem Maße herauszufordern 
scheint. Wir sind dadurch aufgefordert, uns selbst und Andere, unserer 
Beziehungen zueinander und all das neu zu verstehen, was unsere 
Selbst- und Weltwahrnehmung auf besondere Weise deshalb konsti­
tuiert, weil es uns vielleicht rein intuitiv, vielleicht ganz naiv und emo­
tional nicht einfach objektiv und sachlich als Gegebenheit, sondern wie 
ein Geschenk oder wie eine Gabe erscheint - das, was für uns kostbar ist 
und dem wir einen Wert zumessen. Wenn wir etwas als Gabe charakte­
risieren, dann tun wir dies nicht nur für Dalferth, in Anlehnung an 
Marions gesättigtes Phänomen, weil wir es als ein überraschendes, das 
Empfangen überschreitendes Überschußphänomen erfahren, als etwas, 
was über das hinausgeht, was anthropologisch notwendig wäre, als et­
was, was über die Logik des Überlebens hinaus eine Logik des Mehr-als- 
nötig eröffnet. In diesem Sinne besteht die mehrfach herausgehobene 
Unmöglichkeit der Gabe< auch in der Unmöglichkeit, diesen Überschuß 
>wegzureduzieren<, um aus dem Gabegeschehen ein handhabbareres 
Phänomen oder Objekt unseres Denkens zu machen. Es handelt sich 
also bei dieser Unmöglichkeit nicht um ein Weniger- sondern um ein 
Mehr-als-möglich. Auch Derridas »Logik des >ohne<« [s.o.] meint, 
wenn es um die Gabe geht, wohl letztlich eine Unterbrechung der Ord­
nung des Sagbaren, die einen Mangel der Logik freilegt, angesichts 
einer Überfülle dessen, was bezeichnet werden soll. Analog zum Preis­
losen ist die Gabe, die Dalferth letztlich anders als Henaff allerdings 
ganz explizit wieder in den theologischen Kontext der Gnade einordnet, 
dasjenige, was völlig umsonst ist, nicht weil es unverdient oder unbe­
zahlbar ist, sondern weil es aus Nützlichkeitserwägungen heraus nicht 
benötigt wird.

Die philosophische Auseinandersetzung mit der Gabe ist nicht auf 
die Frage nach einem Gegenstand zu reduzieren, erschöpft sich aber 
auch nicht in der Beschäftigung mit der sozialen Praxis, den interper­
sonalen Gabebeziehungen und ihrer symbolischen Vermittlung. Viel­
mehr versucht sie einerseits, die darin freigelegten Aporien als Stein des 
Anstoßes für weitere Fragen und ein weiteres Verstehen und Erkennen 
zu begreifen, und andererseits, die in dieser uns so vertrauten Praxis 
aufgezeigten Strukturen - die ternäre Konstellation von Geber, Emp­
fänger und Gegebenem, die darin eröffnete Beziehung, die Bewegung 

569

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

des Gebens, die Haltung des Empfangens - unter Berücksichtigung der 
damit verbundenen Paradoxien als Modell, als Denkfigur und >optisches 
Instrument zu nutzen, um verschiedene Strukturen unseres Erken­
nens, unseres Weltbezugs, unseres Selbst, unserer Beziehungen zuein­
ander, unseres Handelns und unserer Verpflichtungen aufzuzeigen und 
ein Weiterdenken zu motivieren. So besitzt >die Gabe< quasi eine dop­
pelte symbolisch-hermeneutische Dimension: einerseits insofern in 
ihrem Vollzug die Bedeutung der Bindung der Akteure zu erkennen 
gegeben wird; andererseits sofern die gedankliche >Arbeit<, die sich mit 
den Problemstellungen der Gabe auseinandersetzt, nicht nur beschrei­
bend deren Abbild herstellt, sondern die unterschiedlichen Implikatio­
nen der Gabepraxis entfaltet und als Instrumentarien nutzbar macht, 
um mehrdimensionale, komplexe Strukturen und Beziehungen zu er­
kennen zu geben.

Das soll nicht heißen, daß die Auseinandersetzung mit der Gabe 
der zentrale Schlüssel für das Verständnis der personalen Identität, der 
sozialen Beziehungen und zugleich auch noch für das Erkennen oder 
unseren Weltzugang in einer Phänomenologie des Gegebenen ist. Ge­
rade die Analogie zwischen dem sozialen Vollzug der Gabe und dem 
phänomenologischen Diskurs der Gegebenheit, Gebung oder >Gabe< 
des Erscheinens birgt die Gefahr, die wechselseitigen Bezüge über­
zustrapazieren. Dennoch besteht in einer möglichst vielschichtigen 
Auseinandersetzung mit der Gabe die Chance, diese phänomenologi­
schen Denkweisen an eine lebensweltliche Erfahrung der Praxis unseres 
Miteinanders anzubinden. Zugleich kann das Phänomen >Gabe< selbst 
in seiner tiefen Verwurzelung und seinen verschiedenen Funktionen in 
unserer Kultur und in der Ebene des Sozialen mit all seinen Paradoxien 
und Fragestellungen entfaltet werden. Dadurch können wir einen mög­
lichen Zugang zu unserem Selbstverständnis gewinnen, sowohl in sei­
ner sozialen und kulturellen Dimension als auch in der unmittelbaren 
Konfrontation mit der Gegebenheit der phänomenalen Welt und der 
Weise, wie wir uns selbst gegeben sind. Dieses Selbstverständnis kann 
sich in der Rede vom Geben und Nehmen ausdrücken.

Die Strukturen von Geben, Nehmen und Erwidern bilden elemen­
tare Formen unserer Interaktionen und unserer Fähigkeit, uns auf 
etwas und zugleich auch auf jemanden zu beziehen. Erfassen wir wie­
derum diese Beziehung als Phänomen >Gabe< und entwickeln aus dieser 
Figur eine Ordnung der Gabe, sei es in einer horizontalen oder einer 
vertikalen Dimension, sei es in einer neutralen Theorie oder in einer 

570

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick: Das Selbst zwischen Erkenntnis und Gabe

moralischen Wertung, so setzen wir uns damit auch zu diesen Möglich­
keiten der Beziehungen in Beziehung. Und wir betrachten dabei uns 
selbst als Gebende und Empfangende im Kontext dieses Beziehungs­
gefüges, in das wir auf eine komplexe Weise eingebunden sind - zwi­
schen unserer Initiative und Spontaneität und unseren Verpflichtun­
gen, Verbindlichkeiten und Verantwortlichkeiten, zwischen einer 
aktiven und einer passiven Positionierung. Dadurch werden eine nur 
scheinbar über jeden Zweifel erhabene Subjektzentrierung, eine rein 
solipsistische Selbstreflexion und eine schematisierte, vereinfachte Op­
position zwischen Subjekt und Objekt sowie auch zwischen dem Selbst 
und dem Anderen in Frage gestellt. Das Modell der Gabe kann dazu 
dienen, uns für uns selbst im Muster ihrer Relationalität, in unserer 
Bezogenheit auf einander, auf etwas, auf uns und auf die Beziehung 
selbst, verständlich zu machen. Die Paradoxien der Gabe können uns 
auf die Fragen hinweisen, die wir stellen müssen, um uns auf diese 
Weise zu verstehen.

571

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536 - am 16.01.2026, 08:40:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-536
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Das Selbst im Entgegennehmen von Zu-erkennen- Gegebenem - das Erkennen als Interpretation, Dekonstruktion, Explikation
	2 Gebennehmengeben ... - die Performativität des Selbst in der Verschränkung von Aktivität und Passivität
	3 Was die Gabe zu erkennen gibt

