68 | Migration und radikale Demokratie

In diesem Unterkapitel habe ich gezeigt, dass eine radikaldemokratische Perspek-
tive von der fundamentalen Kontingenz und Konflikthaftigkeit jeder sozialen Ordnung
ausgeht: Radikale Demokratietheorie muss das Politische denken. Die radikaldemo-
kratische Perspektive ist jedoch immer nur eine mdgliche Perspektive im Anschluss an
eine postfundamentalistische Sozialtheorie (vgl. Stdheli 2006: 271). Dennoch ent-
spricht diese Perspektive der postfundamentalistischen Gesellschaft, eben weil sie de-
ren Kontingenz angemessen reflektiert und davon ausgeht, dass grundsétzlich alles po-
litisiert werden kann (vgl. ebd.: 275; Critchley 2006; Balibar 2010a; kritisch dazu
Zizek 2005: 184f.). Die Praxis der Verfliissigung ist also eine notwendige Bedingung
von Emanzipation: Herrschaft kann nur iiberwunden werden, wenn sie infrage gestellt,
auf ihre radikale Kontingenz verwiesen, verfliissigt wird. Der Begriff politischer Dif-
ferenz beinhaltet jedoch noch keine bestimmte Normativitit. Eine politische Praxis
kann auch eine wiinschenswerte soziale Institution infrage stellen und in der Folge
Herrschaftszustinde verfestigen. So kann etwa auf eine Auseinandersetzung mit den
exklusiven Institutionen parlamentarischer Demokratie ein Regime mit wesentlich
stirkeren Hierarchien und Ausschliissen folgen. Erst durch den expliziten oder impli-
ziten Bezug auf einen Grundsatz wird eine inhaltlich bestimmte Normativitit einge-
fiihrt, weshalb ich im folgenden Unterkapitel eine Unterscheidung von politischen und
demokratischen Praxen entwickle. Nicht jedes postfundamentalistische Denken des
Politischen ist also demokratisch, ,,aber demokratisches Denken ist in jedem Falle
postfundamentalistisch® (Marchart 2010a: 30).

Der relativen Offenheit bestimmter Gesellschaftsformen und Institutionen sowie
den hieraus resultierenden umfassenderen Mdoglichkeiten politischer Praxis kann im
Gegensatz zu restriktiveren Ordnungen ein Wert an sich zugeschrieben werden. Insbe-
sondere im Anschluss an Balibar und Ranciére argumentiere ich im Folgenden jedoch
fiir einen Ansatz radikaler Demokratie, in dem diese mehr ist als eine weitestgehend
unbestimmte Arena, die moglichst viel Raum lésst fiir politische Praxen. Ich begreife
Demokratie hierbei nicht nur als Form, sondern als Aktualisierung eines bestimmten
Inhalts. Aus dieser Perspektive schafft Demokratie nicht in erster Linie eine neue Ord-
nung, sondern beginnt einen Streit um Gleichheit und Freiheit fiir alle.

3. DIE DEMOKRATISCHE DIFFERENZ

Ausgehend vom postfundamentalistischen Begriff des Politischen wird Demokratie als
Praxis denkbar, die sich gegen nationale Regime der Demokratie und deren Entrech-
tung von Migrant_innen richtet. Das ,,anarchische Prinzip“ (Ranciére 2012a: 92) von
Gleichheit und Freiheit fiir alle wird dabei verbunden mit dem Offentlich-Werden ei-
nes (Un-)Rechts. Meine Konzeption eines radikaldemokratietheoretischen Ansatzes,
und die empirischen Analysen migrantischer Selbstorganisierung, werden von folgen-
der Annahme angeleitet: Die Bedingung radikaler Demokratie ist das Offenlegen der
Kontingenz einer sozialen Ordnung durch das Politische. Radikale Demokratie ist je-
doch nicht nur ein Widerspruch, sondern ebenso die Aktualisierung eines Grundsatzes.
Sie erzielt besondere Sichtbarkeit fiir eine Situation der Entrechtung durch einen Be-
zug auf Rechte sowie eine Subjektivierung dieses (Un-)Rechts.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 69

In meinem Verstindnis radikaler Demokratie, das ich nun ausfiihre, ist Demokratie
weniger eine bestimmte Ordnung, sondern zunéichst eine Aushandlung in der Praxis.
Sie legt hierbei ein besonderes Augenmerk auf Aspekte der Kontingenz und Konflikt-
haftigkeit, des Offentlichen, der Rechte, sowie der kollektiven Subjektivitit eines De-
mos, der einer ethnischen Form eines Volkes als Nation diametral entgegensteht.

Das Unterkapitel beginnt mit der Einfithrung des Begriffs demokratischer Diffe-
renz, der Unterscheidung zwischen etablierten Regimen der Demokratie und einem
Grundsatz des Demokratischen. AnschlieBend an die Kritik der Demokratieregime im
zweiten Abschnitt zeige ich im dritten Abschnitt auf, wie das Demokratische gegen-
iiber jenen Regimen ins Spiel gebracht und aktualisiert werden kann. Durch die Kritik
einer Konzeption von Demokratie als Ordnung arbeite ich hierbei einen Begriff von
Demokratie als Praxis heraus. Demokratieregime stehen jedoch nicht in einem einfa-
chen Gegensatz zu diesen demokratischen Praxen, sie sind vielmehr deren sedimen-
tierte Form. In den darauffolgenden Abschnitten arbeite ich einzelne Aspekte radikaler
Demokratie weiter heraus. Zunéchst gehe ich der Frage nach, wie das Demokratische
zu erfassen ist, wobei ich insbesondere die Form des Grundsatzes von Gleichheit und
Freiheit sowie damit verkniipfte Begriffe von (Un-)Recht diskutiere. Insofern demo-
kratische Praxen auf eine Inszenierung und Sichtbarkeit eines solchen (Un-)Rechts ab-
zielen, untersuche ich darauthin, wie politische Raume und Offentlichkeiten entstehen.
Da politische Subjektivitdten aus radikaldemokratischer Sicht nicht den Auseinander-
setzungen vorausgehen, sondern in diesen entstehen, gehe ich zudem auf Begriffe der
politischen Subjektivierung eines Demos ein.

3.1 Die Demokratie und das Demokratische

Der Einsatz der politischen Differenz ist es, im Kontrast zu dem in den Sozialwissen-
schaften vorherrschenden Politikbegriff (vgl. Greven 2008) einen Begriff des Politi-
schen zu entwickeln, der den Moglichkeitshorizont erweitert, indem er iiber die affir-
mativen Beschreibungen des Bestehenden hinausweist. Diese Absetzbewegung
mochte ich mit dem Konzept der demokratischen Differenz fiir die Demokratietheorie
fruchtbar machen. Die Konzeption demokratischer Differenz ermdglicht es, immer
wieder die real existierenden Demokratien im Namen der Demokratie infrage zu stel-
len und dariiber hinausgehende Aktualisierungen des Grundsatzes der Gleichheit und
Freiheit anzustoBen. Hierdurch wird gerade fiir jene eine Perspektive demokratischer
Praxis eroffnet, die wie Jugendliche mit unsicherem Aufenthaltsstatus nicht bereits als
Biirger_innen eines Demokratieregimes gezahlt und berechtigt werden.

In Bezug auf die Unterscheidung des Politischen entwickle ich einen differenzthe-
oretischen Begriff des Demokratischen: Ausgehend von der politischen Differenz kann
eine demokratische Differenz zwischen der Demokratie und dem Demokratischen ge-
zogen werden.'> Das Demokratische ist das abstrakte Prinzip einer Selbstregierung der

13 Mit dieser Unterscheidung arbeite ich die Spaltung traditioneller Demokratiebegriffe aus,
die fiir die radikale Demokratietheorie konstitutiv ist (vgl. Ranciére 2014). Im Gegensatz
zum Politischen hat das Demokratische jedoch keinen ontologischen Status, da dessen
grundlegendes Prinzip selbst kontingent, historisch und erst durch eine Vielzahl demokrati-
scher Diskurse entstanden ist. Bei Ranciére kann das Demokratische allerdings stellenweise
als ontologisches Konzept gelesen werden, worauf ich in 3.4 kritisch eingehe.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | Migration und radikale Demokratie

Gleichfreien, das in konkrete Regime der Demokratie eingeschrieben wird, diese aber
ebenso infrage stellen kann (vgl. Mouffe 2008: 19f.). Hierdurch kann zwischen den
etablierten national-liberalen Demokratien und dem Demokratischen des Grundsatzes
,Freiheit und Gleichheit fiir alle* unterschieden und Erstere ausgehend von Letzterem
kritisiert werden. Das Demokratische kann jedoch nie vollkommen institutionalisiert
werden. Demokratien bleiben immer hinter dem Prinzip des Demokratischen zuriick,
sie sind immer ,,im Kommen* (Derrida 2003: 123). Das Demokratische einer Demo-
kratie kann potenziell jederzeit und iiberall bestritten werden. Radikale Demokratie
zielt darauf ab, diesen Streit zu entfachen und — im Gegensatz zur Legitimierung be-
stehender Demokratieregime — das Demokratische in der Demokratie immer wieder
von Neuem zu aktualisieren. Die demokratische Differenz wird jedoch nicht von
Kéampfen vorgefunden, sondern durch diese und ihre artikulatorischen Praxen im Kon-
flikt konstruiert.

Bevor ich in diesem Unterkapitel meinen Begriff demokratischer Praxis entwickle,
gehe ich zunidchst auf die radikaldemokratische Kritik an Regimen ein, die sich durch
ihre Hegemonie als universelle Verwirklichung von Demokratie beschreiben. Das Uni-
verselle ist hierbei eine Technik der Legitimation von Herrschaft, aus radikaldemokra-
tietheoretischer Perspektive jedoch zugleich ein Bezugspunkt um diese zu delegitimie-
ren. Die ,,Asymmetrie zwischen dem Universellen und dem Partikularen” (Laclau
2002: 63) muss daher auf Dauer gestellt werden, damit das Bewusstsein fiir die Offen-
heit des Sozialen erhalten bleibt: ,,Wenn Demokratie moglich ist, dann weil das Uni-
verselle keinen notwendigen Korper und keinen notwendigen Inhalt besitzt; stattdes-
sen wetteifern verschiedene Gruppen miteinander, um ihren Partikularismen eine
Funktion universeller Représentation zu geben.“ (Ebd.: 64) Ein universell gedachtes
Prinzip des Demokratischen kann immer wieder gegeniiber partikularen Institutionali-
sierungen der Demokratie ins Feld gefiihrt werden (vgl. Ranciére 2012a: 73). Hieraus
ergibt sich auch die Moglichkeit, entgegen bestehender Regime eine Demokratie zu
denken, die nicht national verfasst und daher vereinbar mit Bewegungen der Migration
ist. Wéahrend Migration und Demokratie oftmals als Gegensitze betrachtet werden,
kann eine solche Perspektive verdeutlichen, wie gerade durch Kémpfe der Migration
das Demokratische in Bezug auf gegenwirtige Verhiltnisse erneut ausgehandelt wird.

3.2 Kritik der Demokratieregime

Demokratieregime sind ambivalente Gebilde, die einerseits Rechte und Beteiligung
institutionalisieren und somit iiber einzelne Auseinandersetzungen hinaus erhalten, die
andererseits aber das Demokratische beschrinken und ausschlieBend wirken. Seitdem
es Kédmpfe gibt, die sich auf ein Prinzip des Demokratischen berufen, wurde versucht,
dieses Prinzip in der Ordnung von Demokratieregimen einzuhegen. In der Geschichte
der politischen Philosophie gab es verschiedene Versuche, eine solche Ordnung zu
begriinden, die Ranciére (2012a) zufolge geprégt sind von einem ,,Hass der Demokra-
tie“. Er arbeitet drei Typen des Ordnungsdenkens heraus, die allesamt den Streit um
das Demokratische der Gleichfreiheit auf eine Polizeiordnung reduzieren (Ranciére
2002: 75; vgl. Marchart 2010a: 181f.). Die Archi-Politik nach Platon verdringt das
Demokratische durch eine fundamentale Ordnung der arche, die ,gute Gemeinschaft*
der politea, wodurch ,,restlos die demokratische Konfiguration der Politik ersetzt* wird
(Ranciére 2002: 77). Die Para-Politik nach Aristoteles tendiert ebenfalls zu einer

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 71

Gleichsetzung von Politik und polizeilicher Ordnung, jedoch ausgehend von der Be-
sonderheit des Demokratischen, dass alle von Natur aus gleich seien (ebd.: 82). Durch
die Integration in eine Verfassung wird die Politik entpolitisiert: Dem Demos wird ein
bestimmter Platz innerhalb der polizeilichen Ordnung zugewiesen, Politik wird zur
Stellvertreterpolitik und zum bloBen Streit um die Besetzung von Regierungsposten
(ebd.: 83f.). Als dritte Form der Einhegung des Demokratischen bezeichnet Ranciere
schlieBlich die Meta-Politik des Marxismus. In dieser geht es nicht um die Begriindung
einer guten Politik, sondern diese wird als bloBe Ideologie grundsitzlich abgelehnt:
,Die Meta-Politik ist der Diskurs iiber die Falschheit der Politik.“ (Ebd.: 93) Durch sie
wird der Abstand zwischen Wirklichkeit und Idealen betont und daraus der Schluss
gezogen, diese zu verwerfen. Demokratie, Menschen- und Biirgerrechte erscheinen
nicht als Bezugspunkt, sondern blof als Symptome derselben Unwahrheit, als Schein-
demokratie, die nur durch die Verkorperung einer ,realen Demokratie® im materiellen
Leben selbst iiberwunden werden kénne (Ranciére 2012: 8). Die Analyse der Meta-
Politik kann als Kritik an anderen herrschaftskritischen Positionen gelesen werden, die
im Gegensatz zu Ranciére einen widerspriichlichen Bezug auf Ideale génzlich verwer-
fen, sofern diese in hegemoniale Ordnungen eingebunden sind. Im Gegensatz zu dieser
Utopie eines ,,Jenseits der Politik* (Ranciére 2002: 96) und der festen hierarchischen
Ordnung der platonischen Archi-Politik ist das Demokratische in den Nationalstaaten
des globalen Nordens insbesondere durch eine Para-Politik domestiziert worden.

In der modernen Demokratie erscheint das demokratische Prinzip im Rahmen eines
symbolischen Bezugssystems, das stark vom liberalen Diskurs geprigt ist (Mouffe
2008: 20).'* Die liberale Demokratie ist eine moderne Form der Para-Politik, insofern
sie das Demokratische zu einem bloBen Teil ihrer Ordnung macht (vgl. Ranciére 2002:
87) — eine Einteilung, die von sozialwissenschaftlichen Ansédtzen nachvollzogen wird,
die Politik auf ein begrenztes politisches System oder eine bestimmte Sphére reduzie-
ren. Ein weiterer Aspekt dieser Ordnung ist die Individualisierung von Demokratie.
Der Streit des kollektiven Demos wird ersetzt durch Individuen und ihre Interessen,
die durch ihre Interessenkonflikte einen staatlichen Souverdn notwendig erscheinen
lassen, der zwischen ihnen vermittelt (ebd.: 89). Der Gesellschaftsvertrag, wie er in
der politischen Theorie konzipiert wird, ist dabei die paradoxe Griindung einer hierar-
chischen Ordnung, die Ungleichheit institutionalisiert, obwohl sie auf der ,,Gleichheit
zwischen Beliebigen® beruht (ebd.: 90). Die Tradition liberaler Verfassungen der De-
mokratie ist zwar nicht anti-demokratisch, aber sie ist darauf ausgerichtet, das Demo-
kratische in Schranken zu verweisen: Sie findet sich mit der ,,demokratischen Tatsa-
che® ab, versucht aber ,,die Regierung der Besten und die Verteidigung der Besitzord-
nung zu bewahren (Ranciére 2012a: 8). Die Para-Politik national-liberaler, reprasen-
tativer Demokratien entschirft das Demokratische und nimmt ihm sein subversives

14 Bedeutsam ist ebenso der republikanische Grundsatz kollektiver Selbstregierung (vgl. Ro-
sanvallon 2010: 152ff.). Im hegemonialen Verstindnis der Republik bezieht sich diese
Selbstregierung jedoch meist auf ein nationales Volk, das innerhalb eines Staates verfasst
ist: ,,Die Republik ist die Vorstellung eines Systems von Institutionen, Gesetzen und Sitten,
das den demokratischen Exzess abschafft, indem sie Staat und Gesellschaft homogenisiert*
(Ranciére 2012b: 83). Sowohl die Tradition des Liberalismus als auch die des Republikanis-
mus haben historisch als Begrenzung von Demokratien gewirkt.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | Migration und radikale Demokratie

Potenzial, was Ranciére bereits in den 1990er Jahren mit dem Begriff der ,,Postdemo-
kratie* erfasst (1997; vgl. Crouch 2008).

Auf eine dhnliche Weise kritisiert auch Mouffe die repréisentative liberale Demo-
kratie. Diese zeige sich im aggregativen Demokratiemodell, das im Anschluss an Jo-
seph Schumpeter zu einem Standardmodell der empirischen Politikwissenschaft ge-
worden ist (Mouffe 2008: 86).!> Demokratie wird dabei zu einer bloBen Biindelung
und Vermittlung individueller Interessen, es ist die ,,Reduktion von Demokratie auf
Prozeduren zur Behandlung eines Interessengruppenpluralismus® (ebd.: 87). Aber
auch die deliberative Demokratietheorie, die als Kritik am aggregativen Modell ent-
wickelt wurde, verdringe das Demokratische. Indem sie einen verniinftigen Konsens
von allen anstrebt — den John Rawls im Offentlichen und Jiirgen Habermas im Kom-
munikationsprozess zu finden hoffen — wird das grundlegend Politische jeder Gesell-
schaftsform verleugnet (ebd.: 93ff.). Diese Perspektive verkennt nicht nur die Unmog-
lichkeit, einen gesellschaftlichen Bereich einzugrenzen, in dem Auseinandersetzungen
in Machtverhéltnissen still gestellt werden konnen (ebd.: 94). Sie begrenzt durch die
Ausblendung des Politischen das emanzipatorische Potenzial demokratische Praxis —
eine Wirkung, die ich im néchsten Abschnitt auch hinsichtlich des Demokratiemodells
von Mouffe herausarbeite.

Die Beschrinkung des Demokratischen zeigt sich beispielhaft in der amerikani-
schen Verfassung, durch die das erste Demokratieregime auf dem Gebiet eines grof3-
flachigen Nationalstaates gegriindet wurde (vgl. Jorke 2012). Die Federalists, die so-
genannten Griindungsvéter der USA, sahen in der Demokratie vor allem die Gefahr
einer Herrschaft der Menge. Durch das Reprisentationsprinzip, ,,die Delegierung der
Herrschaftsgewalt an eine kleine Zahl von den Ubrigen gewihlter Biirger®, schreibt
James Madison 1787 (zit. n. Jorke 2012: 143), sollten die als irrational gefiirchteten
demokratischen Leidenschaften daher gefiltert werden. Gerade die Grofie des Staates
habe dabei einen Vorteil, argumentierten die Federalists. Die Pluralitit der Interessen
fiihre dazu, dass sich diese gegenseitig in Schach halten (ebd.). Das Demokratieregime
der USA zielte damit auf die Befriedung von Klassenkdmpfen: Durch die Institutionen
eines nationalen Bundesstaates sollten radikaldemokratische Forderungen und Auf-
stinde der besitzlosen Bevolkerung im Zaum gehalten und gegeneinander ausgespielt
werden (ebd.: 142). Es gehe nicht darum, so Madison weiter, die ,,vorherrschende und
permanente Ursache® der Teilung der Gesellschaft zu beseitigen, die er selbst in der
ungleichen Eigentumsverteilung liegen sah, sondern darum, die ,,Konsequenzen® die-
ser Ursache zu beherrschen, also einen Aufstand gegen die Ungleichheit zu verhindern
(ebd.).'®

15 Im Demokratiemodell von Schumpeter werden individuelle Interessen von Parteien aggre-
giert, die in regelméifBigen Abstinden gewdhlt werden kdnnen. In Massendemokratien sei das
Konzept der ,,Volkssouveranitdt™ ihm zufolge dagegen inaddquat geworden (Mouffe 2008:
86f.; vgl. Held 2008: 141ff.).

16 Wenn auch die Idee der amerikanischen Verfassung stark durch die an Locke anschlieSende
liberale Tradition geprégt ist, so enthilt sie auch ein wesentliches Element der republikani-
schen Tradition im Anschluss an Rousseau: einen Demos als konstituierende Macht, der sich
eine Verfassung gibt, und als konstituierte Macht in der Verfassung. ,,Das souverdne Volk
im politischen Sinne ist ein Teil der staatlichen Organisation und zugleich das Ganze. In den
Organen der Verfassung artikulieren sich die Meinungen und Interessen der Einzelnen, in

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 73

Das von den Federalists verteidigte Konzept politischer Reprisentation, das seit-
her die modernen Demokratieregime prégt, kritisiert Ranciére als oligarchisches Prin-
zip. Es ergebe sich nicht zwangsliufig aus der Ubertragung demokratischer Grunds-
dtze auf einen pluralistischen und groBen Flachenstaat, was meist als eine notwendige
Transformation von der direkten Demokratie der Antike in eine reprisentative Demo-
kratie der Moderne dargestellt wird, sondern sichert in erster Linie die Vorrechte einer
herrschenden Klasse (Ranciére 2012a: 65). Die Reprisentation stellt somit nicht die
Anwesenheit des Demos in der Politik sicher, sondern verdeckt gerade dessen Abwe-
senheit. Das Représentationsverhéltnis beruht auf einer Fiktion, ,,ndmlich der einer
Pridsenz von etwas auf einer bestimmten Ebene, auf der es genau genommen abwesend
ist” (Laclau/Mouffe 2006: 158). Auch die Wahl ist Ranciére zufolge keine demokrati-
sche Form, ,,durch die das Volk seine Stimme horbar machen wiirde®, sondern in ihrer
Entstehung ,,vielmehr der Ausdruck einer Zustimmung, die eine hdhere Macht einfor-
dert* (2012a: 65). Wahlen erzeugen eine nachtragliche Zustimmung zu einem hierar-
chisch konstituierten Regime. Demokratie ist zunehmend selbstverstindlich mit der
Regierung gewéhlter Représentant_innen gleichgesetzt worden, obwohl Représenta-
tion in dieser Entstehungsgeschichte ,,eigentlich das genaue Gegenteil der Demokra-
tie“ ist (ebd.). Die national-liberalen Demokratieregime haben Institutionen entwi-
ckelt, die als universelle Verkdrperung des Demokratischen dargestellt werden und
dieses zugleich in anti-demokratischer Tradition auf verschiedene Weise begrenzen.

Nationale Grenzen sind hierbei die undemokratischen Bedingungen gewesen, un-
ter der sich gegenwirtige Institutionalisierungen der Demokratie herausgebildet haben
(Balibar 2005: 156). Die etablierten Demokratieregime griinden auf inneren und &uf3e-
ren Abgrenzungen: auf Grenzen des Territoriums und Grenzen formeller sowie sub-
stanzieller (Staats-)Biirgerschaft. So ist etwa die erste Institutionalisierung moderner
Demokratie in den USA eng verkniipft mit einer selektiven Besiedlungs- und Migrati-
onspolitik sowie Sklaverei (siche Kapitel IV.1.1). Die Freiheit und Gleichheit der Biir-
ger galt nur fiir weile Méanner und beruhte in den historischen Kréfteverhaltnissen und
Rationalitdten des Regierens auf der Unfreiheit und Ungleichheit von Sklaven, was bis
heute als substanzielle Entrechtung von Schwarzen fortwirkt (Wolfe 2016). Ebenso
zeigt sich in der Geschichte der USA und anderer Staaten des globalen Nordens die
Abgrenzung von Migration, deren Exklusion und entrechtende Inklusion, als konstitu-
tiv fir die Entstehung nationaler Demokratieregime. Migration symbolisiert hier das
,Andere‘, durch dessen Unterscheidung ein nationales Volk gebildet wird, und trégt
durch Arbeit zugleich materiell zu dessen Wohlfahrt bei. Mit Balibar (2002: 78) kann
hierbei verdeutlicht werden, wie nationalstaatliche Grenzen nicht nur nach Auf3en, son-
dern auch nach Innen wirken, indem sie die Zugehdrigkeit zu einer Gemeinschaft kon-

der Gesamtverfassung manifestiert sich die Identitéit des Ganzen* (Zenkert 2011: 137f.). Die
Texte der sogenannten Anti-Federalists, die gegen die amerikanische Verfassung argumen-
tiert hatten, beziehen sich wesentlich stirker auf diese republikanische Tradition. Sie traten
fiir eine moglichst unmittelbare Selbstregierung der Biirger ein und befiirchteten eine Regie-
rung der Eliten. Thre institutionellen Vorschldage, um Représentanten stirker zu kontrollieren
—haufige Wahlen, imperative Mandate, Rotationsprinzip, Moglichkeit der Abwahl — kdnnen
gegenwirtig auch als Mittel gegen die postdemokratische Regierungsweise gelesen werden
(Jorke 2012: 153).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | Migration und radikale Demokratie

struieren und von Individuen verinnerlicht werden, die sich als mehr oder weniger zu-
gehorig oder nicht-zugehorig begreifen. Es sind diese Grenzen von Demokratieregi-
men, die durch Transnationalisierungsprozesse sowie gezielt durch radikaldemokrati-
sche Praxen infrage gestellt und potenziell untergraben werden.

3.3 Demokratie als an-archische Praxis

Die Einfiihrung des Begriffs der demokratischen Differenz und die Kritik an bestehen-
den Regimen ermdglicht es, sich vom vorherrschenden Demokratieverstindnis abzu-
grenzen. Hierdurch wird eine Perspektive erschlossen, in der andere Weisen, das De-
mokratische zu artikulieren, in den Blick geraten. In den drei hier diskutierten Ansét-
zen lassen sich zugespitzt verschiedene Konzeptionen radikaler Demokratie aufzeigen:
erstens, Ansétze fir eine gute Ordnung, wie Mouffes Pladoyer fiir die Politik eines
agonistischen Demokratieregimes; zweitens, Ansitze gegen jede Ordnung, wie Ran-
ciéres prinzipielle Verweigerung, eine gute Polizeiordnung zu entwerfen; drittens, An-
sdtze fUr eine wiederholte Aushandlung der herrschenden Ordnung, die zwischen dem
ersten und dem zweiten Ansatz vermitteln und die Balibar als Demokratisierung der
Demokratie durch Kdmpfe beschreibt, die sich in die bestehenden Institutionen ein-
schreiben und diese re-artikulieren. Wéhrend ich meinen Begriff radikaler Demokratie
zundchst von Mouffe abgrenze und hauptsiachlich von Ranciéres Ansatz ausgehe,
werde ich diesen daraufhin mit dem hegemonietheoretisch komplexeren Ansatz von
Balibar verbinden. Hierbei argumentiere ich, dass demokratische Praxen zwar zu
neuen Griindungsprozessen fiithren konnen, aber dennoch primér als an-archisch zu
begreifen sind, indem sie hierarchische Ordnungen infrage stellen (Ranciére 2012a:
48f.). Auf diesen anti-essenzialistischen Kern von Demokratie verweist auch Jean-Luc
Nancy, indem er der Etymologie nachgeht: ,,,Demokratie‘ wird mit einem Suffix ge-
bildet, das auf die Kraft, auf die gewaltsame Durchsetzung verweist und im Gegensatz
zum Suffix -archie steht, das auf die begriindete, durch ein Prinzip legitimierte Herr-
schaft verweist.“ (Nancy 2012: 79) Als Stérung und Intervention sind demokratische
Praxen eine negative Kraft, die im Sinne der foucaultschen Kritik als Haltung begriffen
werden konnen, ,,nicht dermaBen regiert zu werden* (Foucault 1992a: 12, 52f.), und
doch haben sie eine affirmative Seite, indem sie sich auf das Demokratische beziehen.

Entgegen einem Verstindnis von Demokratie als Ordnung arbeite ich einen Begriff
von Demokratie als Praxis heraus. Ein solcher Begriff demokratischer Praxis reflek-
tiert meines Erachtens besser das Anliegen radikaldemokratischer Theorie und ent-
spricht jenen Kémpfen, die wie migrantische Selbstorganisierungen in die herrschende
Ordnung intervenieren, ohne selbst unbedingt eine neue Ordnung zu konstituieren.
Hierzu diskutiere ich im Folgenden zwei Varianten radikaler Demokratie: Demokratie
erscheint zum einen als politische Ordnung, die die Offenheit des Sozialen institutio-
nalisiert und zum anderen als politische Praxis, durch die Gleichheit und Freiheit ak-
tualisiert werden. Hierbei argumentiere ich dafiir, iiber einen Begriff von Demokratie
hinauszugehen, in der diese lediglich als moglichst offene Ordnung verstanden wird
(vgl. Hagemann 2016). Demokratie ist meiner Ansicht nach mehr als ein Regime, in
dem Kontingenz relativ wenig verdréngt und offensichtlich gehalten wird, sodass ver-
schiedene Demokratieprojekte um eine Artikulation des Demokratischen ringen kon-
nen. Stattdessen begreife ich radikale Demokratie als eine bestimmte politische Praxis,
namlich als Kampf fiir die Aktualisierung des Demokratischen von Gleichheit und

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 75

Freiheit in diversen politischen Raumen. Diesen Begriff demokratischer Praxis ent-
wickle ich nun durch meine Kritik an radikaler Demokratie als Ordnung.

Das Konzept von radikaler Demokratie als Ordnung wird mit direktem Bezug auf
das Politische ontologisch begriindet. Demokratie erscheint als eine Ordnung, die der
postfundamentalistischen Gesellschaft am angemessensten ist, da in ihr, in den Worten
von Claude Lefort (1990), der ,,Ort der Macht zu einer Leerstelle wird* (Laclau/
Mouffe 2006: 231). Sie kann paradoxerweise als eine politische Ordnung bezeichnet
werden, da sie die radikale Kontingenz jeder Ordnung in ihrem Zentrum etabliert. Aus-
gehend von der postfundamentalistischen Pramisse ist Demokratie, als eine fiir ver-
schiedene Griindungen moglichst offene Ordnung, daher auch wiinschenswert. Insbe-
sondere Mouffe tendiert in ihrer Weiterentwicklung dieses Konzepts dazu, eine bes-
sere Ordnung anbieten zu wollen, indem sie fiir ,,ein agonistisches Demokratiemodell*
pladiert (2008: 85, Hervorhebung H. S.; 2014). Mouffe kritisiert zwar die liberale Ar-
tikulation von Demokratie, es geht ihr aber letztlich darum, ein ,,neues Verstdndnis
liberaldemokratischer Politik zur Diskussion zu stellen* (Mouffe 2007: 22).

Das agonale Demokratiemodell von Mouffe ist eine Reform der liberal konzipier-
ten Offentlichkeit, in der dann nicht nur verschiedene Interessen, sondern auch gegen-
sétzliche Hegemonieprojekte konkurrieren konnten. Deren Konflikt wird dabei ,,durch
eine Reihe demokratischer, von den jeweiligen Gegnern akzeptierten Verfahrenswei-
sen reguliert” (Mouffe 2007: 31). Wie aber soll eine hegemoniale Ordnung radikal
infrage gestellt werden, wenn eine Reihe an Verfahrensweisen innerhalb dieser Ord-
nung nicht als fraglich gelten darf? Eine quasi-neutrale Arena, die einen vermeintlich
fairen Wettkampf verschiedener Projekte gewihrleisten soll, kann es gerade in einer
machtkritischen, hegemonietheoretischen Sichtweise nicht geben. Der politische
Raum der Auseinandersetzung vorherrschender gesellschaftlicher Kréfte ist ma3geb-
lich durch das hegemoniale Projekt gepragt und wird dieses daher stets privilegieren.
Dieses Problem erkennt Mouffe selbst, indem sie feststellt, dass das Terrain der Kon-
frontation ,,niemals neutral ist“ (ebd.: 47; vgl. 2008: 103): ,,Die Gegner schreiben ihre
Konfrontation ndmlich in den demokratischen Rahmen ein, ohne diesen Rahmen als
unverdnderlich aufzufassen: Er kann durch hegemonialen Streit neu definiert werden.*
(Ebd.: 45f., vgl. 70) Auch wenn das agonale Demokratiemodell von Mouffe diese Kon-
tingenz und die hegemoniale Instituierung der Arena des Konflikts anerkennt, so ver-
bleibt die von ihr favorisierte Form der Arena doch in dem von Ranciére kritisierten
para-politischen Rahmen des liberalen Demokratieregimes (vgl. ebd.: 46). Das Mo-
ment des Politischen, kritisiert Alex Demirovi¢, wird ,,durch das Fundament der Ver-
fassung derart moderiert, dass es eben diesen von ihr definierten konsensuellen Rah-
men nicht sprengt” (2013: 212). Trotz ihrer Kritik an Ansétzen deliberativer Demo-
kratie bleibt Mouffes Demokratiemodell diesen néher, als es auf den ersten Blick er-
scheint: Auch wenn die bestehenden Verhiltnisse in ihrem Modell grundlegender in-
frage gestellt werden konnen, als etwa bei Habermas, so ist die agonale Demokratie
doch mit der tendenziell machtblinden Hoffnung verbunden, antagonistische Hegemo-
nieprojekte konnten sich auf einen fairen Rahmen der Auseinandersetzung einigen.!”

17 Demokratie ist fiir Mouffe vor allem eine Rahmenordnung fiir den Konflikt und den Uber-
gang von verschiedenen Hegemonieprojekten. Ob deren interne Verhiltnisse ,,demokratisch
sind oder nicht, interessiert Mouffe nicht in besonderer Weise, solange die Konflikte im

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | Migration und radikale Demokratie

Neben diesen politisch-theoretischen Bedenken eignet sich eine solche Demokratie-
konzeption auch kaum fiir die empirische Analyse migrantischer Kadmpfe, da diese in
den nationalen Gesellschaften des globalen Nordens nur sehr bedingt an einer agonalen
Auseinandersetzung um Hegemonie teilnehmen kdnnen.

Das Konzept von radikaler Demokratie als politische Praxis, die Gleichheit und
Freiheit aktualisiert, wird dagegen nicht durch direkten Bezug auf einen ontologischen
Begriff des Politischen begriindet, sondern von diesem ausgehend durch das ontische
Prinzip des Demokratischen. Demokratie erscheint als Praxis, die soziale Ordnungen
durch einen Bezug auf Prinzipien und Grundsétze infrage stellt, durch welche Un-
gleichheit und Unfreiheit sichtbar gemacht, als solche angeklagt und ein Stiick weit
iiberwunden werden konnen. Ausgangspunkt ist nicht die Instituierung von Ordnun-
gen, sondern deren Kritik. Die demokratische Praxis ist nicht griindend, sondern zu-
nédchst entgriindend — sie ist ,,nachtriglich, insofern sie die immer giiltige Logik unter-
bricht, derzufolge die Gemeinschaften von denen regiert werden, die dazu beféhigt
sind“ (Ranciére 2012a: 63). Radikale Demokratie wird nicht als Modell ,von oben*
um- und durchgesetzt, sondern immer wieder ,von unten‘ in einer Multiplizitdt von
Kéampfen aktualisiert. Sie ist Balibar zufolge radikal, da es fiir diese Demokratie keine
privilegierten Akteure gibt. Durch den Grundsatz der Gleichheit kann jede r Teil der
demokratischen Praxis werden (Balibar 2008: 528f.). Die normativen Kriterien der de-
mokratischen Praxis kdnnen folglich nicht von einer privilegierten Position zuvor in
einer Ordnung festgeschrieben werden, vielmehr ,,haben wir es mit einer Vielfalt von
Kriterien zu tun, die sich aus den Zielsetzungen der demokratischen Kémpfe selbst
ergeben” (Balibar 2010b). Insofern diese Praxen jedoch auf das Demokratische bezo-
gen sind, werden sie durch einen Grundsatz wirkméchtig, der ihnen vorausgeht.

In den hier rezipierten Ansitzen radikaler Demokratie lassen sich verschiedene As-
pekte demokratischer Praxis herausarbeiten. Auch mit Laclau und Mouffe kann —
durch einen direkten Anschluss an ihre Uberlegungen aus Hegemonie und radikale
Demokratie — zu einer Theorie radikaler Demokratie als Praxis beigetragen werden.
Zentral ist fiir sie die Frage, wie Demokratie angesichts hierarchischer Ordnungen
iiberhaupt entstehen kann. Nur in bestimmten Féllen werden Widerstinde — die die
gesamte Gesellschaft durchziehen und die oftmals weitgehend unwahrnehmbare For-
men annehmen (Foucault 1983: 96) — zu Kédmpfen mit demokratischem Charakter, die
darauf abzielen, ,,Unterordnungsverhiltnisse als solche zu beenden* (Laclau/Mouffe
2006: 193). Demokratische Praxen richten sich grundsitzlich nicht nur gegen eine par-
tikulare Unterdriickung, sondern auch gegen das Prinzip der Unterdriickung als solches
(vgl. Laclau 2002: 59). Sie konnen entstehen, wenn Unterordnungsverhéltnisse in ei-
nem politischen Raum nicht als bloBe Unterschiede, sondern als Unterdriickungsver-
hiltnisse beschrieben und damit zum Gegenstand von Kritik werden konnen
(Laclau/Mouffe 2006: 194). Es kann aber kein Unterdriickungsverhéltnis als solches
bekdmpft werden, ohne die Pridsenz eines ihm &ufBleren Diskurses, von dem aus die
Legitimitét der Unterordnung untergraben wird und durch den vereinzelte Widersténde
zur kollektiven politischen Praxis werden (ebd.: 195, 200). Als das wirksamste Mittel
gegen Unterordnung beschreiben Laclau und Mouffe vor allem den demokratischen

Rahmen der Verfassung ausgetragen werden kénnen® (Demirovi¢ 2013: 212). Ahnlich prob-
lematisch erscheint in dieser Hinsicht das dezentrierte Demokratiemodell von Pierre Rosan-
vallon (2010; vgl. Hagemann 2016).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 77

Diskurs: Das Imaginére der Gleichheit, durch das faktische Ungleichheit sichtbar ge-
macht und iiberwunden werden kann (ebd.: 201).

Ranciéres Demokratiekonzept bezieht sich ebenfalls zentral auf diesen Grundsatz
der Gleichheit, der zum AnstoB fiir einen Streit um die Aufteilung der Gesellschaft
wird. Demokratie ist nicht mit dem liberalen Demokratieregime gleichzusetzen, sie ist
aber ebenso keine gesellschaftliche Lebensweise oder die oben beschriebene Instituie-
rung einer moglichst offenen Ordnung des Sozialen (Ranciére 2002: 108). Demokratie
ist eine kontestatorische Praxis, die die herrschende Polizei-Ordnung infrage stellt, in-
dem sie sich auf den Grundsatz der Gleichheit bezieht und diesen aktualisiert (ebd.:
44). Gleichheit wird gewissermaBen in Akten der Demokratie ausgehandelt, in denen
zugleich die politische Subjektivitit dieser Aushandlung entsteht. Demokratische Pra-
xis ist somit eine Subjektivierungsweise, ,,durch welche jede Ordnung der Verteilung
der Korper nach Funktionen, die ihrer ,Natur® entspricht, und nach den Plétzen, die
ihren Funktionen entsprechen, infrage gestellt, auf ihre Kontingenz verwiesen wird*
(ebd.: 111). Mit Ranciére konnen hierbei zwei Facetten demokratischer Praxis unter-
schieden werden, die einerseits die Politisierung von Subjektpositionen und anderer-
seits die Politisierung von sozialen Rdumen bewirken. Zum einen legen es demokrati-
sche Praxen darauf an, dass jene Subjekte, die auf das ,,private Leben der minderen
Wesen® reduziert werden, 6ffentlich zu politischen Subjekten werden, die ihre Un-
gleichbehandlung durch einen Verweis auf ihre Gleichheit infrage stellen (Ranciére
2012a: 68). Zum anderen zielen die demokratischen Praxen darauf, bestimmte ,,Raum-
typen®, soziale Felder und Beziehungen, die durch Privatisierung depolitisiert sind,
einer politischen Auseinandersetzung zugénglich zu machen, indem ihre Missstédnde
gesellschaftlich verhandelbar werden. Es sind somit ,,Kdmpfe, die den dffentlichen
Charakter der Rdume, Beziehungen und Institutionen herausstellen, die gemeinhin als
privat angesehen werden® (ebd.: 69).!3

In konkreten Kdmpfen werden beide Aspekte oftmals verbunden, wie ich hinsicht-
lich migrantischer Selbstorganisierungen aufzeigen werde. Infrage gestellt werden so-
wohl die in der Gesellschaft zugewiesene Position der Entrechtung als Migrant_innen,
die keinen sicheren Aufenthaltsstatus haben und die folglich von einer Abschiebedro-
hung beherrscht werden, als auch die Abgrenzung vermeintlich rein privater Raume
prekarisierter Arbeit in der ,Schattenwirtschaft‘, die von den 6ffentlichen Rdumen na-
tional-liberaler Demokratieregime abgespalten sind. Ohne unbedingt direkt auf eine
Forderung, einen Kompromiss oder eine Reform abzuzielen, lassen demokratische
Praxen die Aufteilung des Sinnlichen fragwiirdig erscheinen und fordern die vermeint-
lich selbstverstdndliche sowie durch Zwang abgesicherte Gesellschaftsordnung her-
aus. Demokratische Praxen entstehen somit als Bestreben, Gleichheit in Verhaltnissen
der Ungleichheit zu aktualisieren. Diese demokratische Bewegung, die Ranciére
(2012a: 70) auch als ,,Bewegung der Grenziiberschreitung®™ beschreibt, zeigt sich in
migrantischen Kdmpfen, die sich in und gegen etablierte Grenzregime herausbilden
auf besondere Weise.

Balibar bezieht sich fiir sein Demokratieverstéindnis vielfach auf die Arbeiten von
Ranciére (Balibar 2005; 2008: 526ff.). Er versteht Demokratie ebenfalls nicht als Re-
gime, sondern als Praxis einer Demokratisierung der Demokratie bzw. der vermeint-

18 Begriffe des Offentlichen und der Subjektivierung werden in Kapitel 3.5 nher erliutert.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | Migration und radikale Demokratie

lich demokratischen Demokratieregime: ,,[D]emocracy, understood in a radical man-
ner, is not the name of a political regime but only the name of a process which we
could call tautologically the democratization of democracy itself (or of what claims to
represent a democratic regime), therefore the name of a struggle.” (Balibar 2008: 526)
Demokratie ist folglich nie eine bestimmte Ordnung, die erreicht werden kann, sondern
sie ldsst sich nur in einem unabgeschlossenen kollektiven Prozess aktualisieren: ,,In a
crucial sense, democracy is never something that you have [...]; it is only something
that you collectively create or recreate.” (Ebd.) Balibar kritisiert jedoch an Ranciéres
Ansatz, dass dieser die institutionelle Dimension von Demokratie tendenziell iibersehe
(ebd.). Im Anschluss an Balibars Analyse des Wechselverhiltnisses von konstituieren-
der und konstituierter Macht l4sst sich hingegen beschreiben, wie demokratische In-
terventionen in Institutionen eingeschrieben werden (Balibar 2005: 139f.; vgl. Celika-
tes 2010a). Sein Ansatz zielt zwar nicht so wie Mouffe darauf, normativ eine Ordnung
der Demokratie zu entwerfen, er ist aber auch nicht darauf ausgerichtet, Demokratie-
regime grundsitzlich zu verwerfen. Vielmehr lédsst sich mit Balibar das Spannungsver-
héltnis von Demokratieregimen einerseits und aufstandischen Praxen der Demokratie
andererseits beschreiben — ein Verhéltnis, das sich kaum einseitig auflosen lésst.

Demokratischen Praxen stehen nicht in einem einfachen Gegensatz zu den Institu-
tionen etablierter Demokratieregime, sondern in einem vermittelten Verhéltnis von
Anschluss und Ablehnung. Auch bei Ranciére, der die etablierten Demokratieregime
als ,,Oligarchie” bezeichnet, ldsst sich an verschieden Stellen eine Reflexion dieses
Wechselverhiltnisses herauslesen. Anders als die von ihm beschriebene Meta-Politik
des Marxismus lehnen radikaldemokratische Ansitze die Regime représentativer De-
mokratie somit nicht génzlich ab. Die Versprechen der Demokratieregime werden
nicht als bloe Ideologie zuriickgewiesen, sondern vielmehr beim Wort genommen
und in Aushandlungen re-artikuliert. Die Demokratieregime sind hierbei selbst als se-
dimentierte demokratischen Praxen zu begreifen, die mit etablierten Strukturen artiku-
liert — und somit gezdhmt und rekuperiert — in den festeren Aggregatzustand einer In-
stitution iiberfiihrt wurden. Sie sind Ergebnis einer Demokratisierung des Staates, die
erst durch demokratische Praxen erkdmpft werden konnte und die wiederholt aktuali-
siert werden muss (Ranciére 2012a: 66f.). Die demokratischen Praxen wirken auf die
»institutionellen Gliederungen des Politischen®, also auf die Institutionen der herr-
schenden Politik:

,»Sie erzeugen Einschreibungen der Gleichheit und sie begriinden die existierenden Einschrei-
bungen. Sie sind daher in keiner Weise gegeniiber der Existenz von gewihlten Versammlungen,
institutionellen Garantien der Freiheiten der Ausiibung der Rede und ihrer Demonstration und
den Dispositiven der Kontrolle des Staates indifferent. Sie finden in ihnen die Bedingungen ihrer
Existenz und sie verdndern sie ihrerseits. Aber sie gehen nicht in ihnen auf.” (Ranciére 2002:
110)

Demokratieregime selbst gehen also aus konkreten Kdmpfen hervor, in denen zuvor
unhinterfragte Gesellschaftsordnungen abgelost werden. Demokratische Praxen wie-
derum zielen zwar nicht unbedingt darauf, eine neue Ordnung zu griinden, sie sind
aber ebenfalls auf eine Artikulation der Diskurse von Freiheit und Gleichheit innerhalb
bestehender Ordnung angewiesen, um sinnvoll erscheinen zu kdnnen, weshalb sie in

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 79

einem relativ offenen Demokratieregime die besseren Ausgangspunkte haben. Demo-
kratische Praxen schliefen somit an den Grundsatz des Demokratischen an, der bereits
in Demokratieregimen enthalten ist. Dariiber hinaus beruht auch ihre konkrete Aus-
fithrung in vielerlei Hinsicht auf Rechten, die bereits durch diese Regime gewéhrt wer-
den, wie die Moglichkeiten zu demonstrieren und Meinungen zu &ufern, ohne von
einem unbeschriankten Souverén fiir jeglichen Widerspruch bestraft zu werden. Den-
noch sind demokratische Praxen nicht auf den Staat fokussiert. Sie wirken an-archisch
und exzessiv, indem sie {iber herrschende Zustédnde hinausgehen und zeitliche sowie
rdumliche Grenzen iiberschreiten. Sie konnen potenziell immer und iiberall entstehen.
Der hier entwickelte Ansatz zielt darauf ab, diese Praxen, in denen das Demokratische
erstritten wurde und wird, in den Mittelpunkt der Demokratietheorie zu riicken. De-
mokratische Praxen folgen zunéchst einer subversiven Logik, die jede Ordnung infrage
stellt — inwiefern eine hegemoniale Logik an sie anschlieft bzw. anschlielen soll,
bleibt jedoch kontingent.'

In der Beschreibung konkreter demokratischer Praxen lassen sich verschiedene Fa-
cetten beleuchten. Der Begriff radikaldemokratischer Praxis im engeren Sinne fokus-
siert hierbei das Sichtbarwerden des Politischen: jene Momente, in denen die Kontin-
genz und Konflikthaftigkeit der Gesellschaft wahrgenommen werden. Durch die Ak-
tualisierung des Demokratischen konnen nicht nur einzelne Institutionen und Gesetze
innerhalb von Demokratieregimen infrage gestellt werden, sondern das gesamte sym-
bolische Bezugssystem, auf dem diese griinden. Eine Praxis der Demokratisierung ist
dann radikal, wenn sie tiefer geht als eine Reform innerhalb bestehender Parameter
(vgl. Helms 2011), wenn sie den Nexus von Macht-Wissen-Subjektivierung eines De-
mokratieregimes sowie einer Polizei-Ordnung und Hegemonie infrage stellt. Durch
eine solche politische Praxis radikaler Demokratie wird das Politische des Sozialen —
seine Genealogie, seine umkampfte und kontingente Konstruktion — sichtbar gemacht,
wihrend es in einer sozialen Praxis demokratischer Reform gewohnlich latent bleibt.
Transformation wird in radikaldemokratischen Praxen folglich weniger innerhalb der
gegebenen Institutionen von Partizipation und Entscheidung angestrebt, sondern eher
in einem ausdriicklichen Widerspruch zu diesen, als auBerparlamentarische Opposi-

19 Laclau und Mouffe begreifen radikale Demokratie dariiber hinaus im Zusammenhang eines
Hegemonieprojekts, das sie durch seine Neugriindung sozialer Ordnung als elementare Er-
gédnzung der demokratischen Praxis ansehen. Die demokratische Praxis beschreiben sie &hn-
lich wie Ranciére und Balibar in ihrer ,.Logik der Eliminierung der Verhéltnisse der Unter-
ordnung und Ungleichheit” zunichst als negativ, weshalb sie diese fiir sich genommen nicht
hegemonial werden konne (Laclau/Mouffe 2006: 233). Diese Logik der Demokratie als eine
negative ,,Strategie der Opposition” miisse fiir ein linkes Hegemonieprojekt, fiir das sich
Laclau und Mouffe einsetzen, ergidnzt werden durch eine positive ,,Strategie der Konstruk-
tion einer neuen Ordnung® (ebd.: 234). Auf den Konflikt der demokratischen Revolution
miisse der Kompromiss einer Neugriindung folgen (ebd.). Ob radikale Demokratie als Praxis
jedoch, tiber ihre gegenhegemoniale Intervention hinaus, tatséchlich zu einem alternativen
Hegemonieprojekt hinfiihren soll oder nicht, ist letztendlich eine Frage, die sich kontrovers
diskutieren lasst und deren Antwort den konkreten gesellschaftlichen Auseinandersetzungen
iiberbleibt (siche hierzu die Kritik in post-anarchistischen Debatten etwa bei Day 2005 und
Rousselle/Evren 2011, vgl. Kioupkiolis 2017).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | Migration und radikale Demokratie

tion, Protest und sozialer Ungehorsam. In konkreten Kédmpfen kdnnen diese zwei Ty-
pen reform- und radikaldemokratischer Praxis jedoch kaum eindeutig unterschieden
werden. Als heuristische Konzepte ermoglichen sie es jedoch zu untersuchen, in wel-
ches Verhéltnis radikaldemokratische und reformdemokratische Politiken gesetzt wer-
den und wie soziale Kdmpfe und Bewegungen hieraus ihre spezifischen Strategien ent-
wickeln. Ohne einen Abstand zu herrschenden Regimen gibt es jedoch keine radikale
Demokratie. Auch wenn der Politik der Reform nicht der ultimative Bruch einer Re-
volution entgegengesetzt wird (Balibar 2012: 99), so enthilt radikaldemokratische Pra-
xis doch immer eine aufstdndische Dimension. Gerade da radikale Demokratie als Pra-
xis aber auf mehr als eine moglichst offene Ordnung abzielt und inhaltlich bestimmt
ist, stellt sich die Frage nach der Griindung und Bestimmung des Demokratischen.

3.4 Das Demokratische und der Grundsatz der Gleichfreiheit

Demokratische Praxen werden wirksam durch einen polemischen Bezug auf das De-
mokratische — einen Grundsatz, durch den ein Streit um Recht und Unrecht entfacht
werden kann. Dieses Demokratische 1dsst sich, im Anschluss an die drei hier rezipier-
ten Ansétze, auf verschiedene Weisen begreifen, die instruktiv fiir die Analyse kon-
kreter sozialer Kdmpfe und Bewegungen sind. Das Demokratische ldsst sich nicht auf
eine Form festlegen, es kann in diversen Zusammenhangen und Ausdriicken gefunden
werden. Dennoch haben sich in historischen Auseinandersetzungen Diskurse und
Grundsitze herausgebildet, die in ihrem jeweiligen Kontext auf besondere Weise an-
schlussfahig fiir demokratische Praxen sind. Diese Vielfalt von Prinzipien des Demo-
kratischen zeigt sich ebenso in den Beziigen migrantischer Selbstorganisierung, die
sich einerseits auf Werte der hegemonialen Ordnung wie Verfassungsgrundsitze be-
rufen (siche Kapitel VIL.5), um sie polemisch gegen diese Ordnung einzusetzen, aber
auch andere Ansdtze des Demokratischen (er-)finden, die wie der Grundsatz der
Selbstvertretung weitgehend innerhalb der politischen Bewegungen artikuliert werden.
Der hier in der Auseinandersetzung mit den Arbeiten von Ranciére, Balibar, Laclau
und Mouffe gebildete Begriff demokratischer Praxis bezieht sich insbesondere auf
Grundsitze von Gleichheit und Freiheit. Doch woher kommt dieser Grundsatz des De-
mokratischen? Wird er intuitiv erfahren oder muss er zuvor instituiert werden, damit
ihn demokratische Praxen aktualisieren kdnnen? Ranciére bezieht sich hierbei zum
Teil auf eine bereits empirisch erfahrbare Gleichheit. Dagegen argumentieren Laclau
und Mouffe sowie Balibar fiir einen Zusammenhang von Gleichheit und Freiheit und
betonen die Notwendigkeit der Griindung eines demokratischen Diskurses. Wahrend
es somit unterschiedliche Begriindungen fiir das Demokratische gibt, stimmen die ra-
dikaldemokratischen Ansétze darin {iberein, dass dessen Artikulation in der Praxis ei-
nen an-archischen Effekt erzeugt.

Die an-archische Praxis der radikalen Demokratie fithrt zu einem Bruch mit etab-
lierten Demokratieregimen. Dennoch ist dieser Bruch nicht absolut, da sich die Praxis
auf das Demokratische bezieht, das bereits vielfach als Grundsatz in den bestehenden
Verhiltnissen enthalten ist. Selbst bei Rancicre schlieft die Politik einer radikaldemo-
kratischen Praxis partiell an die Ordnung der Polizei an: ,,Damit es Politik geben kann,
muss es zwischen der polizeilichen und der politischen Logik einen Beriihrungspunkt
geben.” (Ranciére 2002: 45) Dieser ,,Beriihrungspunkt™ zwischen Politik und Polizei
ist Ranciére zufolge die Gleichheit, die als Grundsatz bereits in die Polizeiordnung

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 81

eingeschrieben ist und so durch eine demokratische Praxis aktualisiert werden kann
(ebd.). Demokratieregime und radikaldemokratische Praxen beziehen sich beide auf
Prinzipien von Gleichheit und Freiheit, wobei deren Verwirklichung einen Streit ver-
anlasst. Die radikaldemokratische Praxis zielt hierbei darauf, diese Prinzipien von
Neuem zu aktualisieren. Der Beginn einer solchen demokratischen Praxis ist aber nicht
die Durchsetzung eines Rechts, sondern ein Unrecht, wie hinsichtlich der Entrechtung
von Migrant_innen gezeigt werden kann. Es ist der Aufstand gegen ,.eine Gleichheit
in der Unterwerfung wie gegen eine mit Privilegien identifizierte Freiheit* (Balibar
2012: 93), der es ermoglicht, das Demokratische einzufordern und in der Praxis selbst
auszuhandeln.

Bei Ranciére hat das einer demokratischen Praxis zugrunde liegende Unrecht eine
doppelte Bedeutung. Zum einen ist das Unrecht die Ungleichheit in hierarchischen
Verhiltnissen, zum anderen ist es als nicht-gegebenes Recht die Gleichheit, die sich
Subjekte herausnehmen, obwohl ihnen diese nicht zugesprochen wird (Ranciére 2002:
21f., 31f.). Hinsichtlich der ersten Bedeutung ist es entscheidend, gesellschaftliche Zu-
stinde liberhaupt als Probleme beschreibbar zu machen. Demokratische Praxen stellen
hier das Unrecht einer sozialen Situation bloB. Sie verdeutlichen, dass die herrschende
Aufteilung des Sinnlichen nicht einvernehmlich ist, sondern dass diese selbst ein Un-
recht darstellt, welches auch als ,,Unvernechmen® (Ranciére 2002) bezeichnet werden
kann. In seiner zweiten Bedeutung ist das Unrecht ein Recht, das von der polizeilichen
Ordnung verwehrt und doch reklamiert werden kann. Demokratische Praxen zielen
hier auf ein nicht zugestandenes Recht. Die Manifestation der Gleichheit von denen,
die sonst nicht als gleiche behandelt werden, macht es in jeder Ordnung mdglich, die
faktische Ungleichheit als Unrecht zuriickzuweisen und zugleich ein Recht zu bean-
spruchen (ebd.: 24; vgl. May 2007: 134). Demokratie ist fiir Ranciére somit eine ,,anar-
chische ,Regierung‘, die auf nichts anderem griindet als auf dem Fehlen jedes Herr-
schaftsanspruchs®: ,,Sie ist einfach nur die Macht, die denjenigen eigen ist, die weder
zum Regieren bestimmt sind, noch zum Regiertwerden.” (Ranciére 2012a: 57) Es ist
diese Erkenntnis, dass Ungleichheit nicht abschlieBend begriindet werden kann, die
einen Kampf fiir Gleichheit ermoglicht. Der Kampf gegen Unterordnung resultiert aber
nicht einfach aus der Unterordnung selbst (Laclau/Mouffe 2006: 193). Nicht allein die
bloBe Verstrickung in Machtverhéltnisse macht etwas politisch: ,,Nichts ist also an sich
politisch. Aber alles kann es werden.“ (Ranciére 2002: 44) Ausgehend von dieser Mog-
lichkeit einer Politisierung, durch die die Kontingenz des Sozialen offenbart wird, ge-
hen demokratische Praxen einen Schritt weiter.

Radikaldemokratische Politik entsteht insbesondere durch den Bezug auf einen
Grundsatz der Gleichheit (Ranciére 2002: 44). Indem sie diese Gleichheit aktualisiert,
wird eine politische Praxis demokratisch. Fiir Ranciére ist Gleichheit jedoch keine Es-
senz, kein Gesetz und kein zu erreichendes Ziel. Sie ist aber auch nicht identisch mit
der Demokratie selbst: ,,Sie hat von sich aus keine bestimmte Wirkung, keine politi-
sche Beschaffenheit. (Ebd.: 45) Sie ist vielmehr eine empirische, bereits gegebene
Gleichheit, die durch demokratische Praxen offensichtlich gemacht wird. Gleichheit
ist somit ,,eine Wirklichkeit, die ununterbrochen und iiberall belegt wird“ (Ranciére
2012a: 59):

,,Kein Dienst wird geleistet, kein Wissen vermittelt, keine Autoritit etabliert, ohne dass ein Herr,
so wenig dies auch den Anschein haben mag, ,von gleich zu gleich® mit demjenigen sprechen

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | Migration und radikale Demokratie

muss, den er befehligt oder belehrt. Die ungleiche Gesellschaft kann nur dank einer Vielzahl
gleichheitlicher Beziehungen funktionieren. Der demokratische Skandal legt diese Verquickung
von Gleichheit und Ungleichheit offen, um auf ihr die Macht des Gemeinsamen zu begriinden.*
(Ebd.; vgl. 2002: 29)

Die Gleichheit ist also eine Grundlage gewohnlicher sozialer Praxen, sie ist bereits
innerhalb der polizeilichen Ordnung enthalten. Damit der Grundsatz der Gleichheit
aber als Widerspruch zu dieser Ordnung wirken kann, muss er in einer demokratischen
Praxis sichtbar gemacht werden, denn ,,nur die Entfaltung einer spezifischen Biihne
der Sichtbarmachung verleiht dieser Gleichheit eine Wirksamkeit (Ranciere 2002:
37). Auf dieser politischen Biihne ist es wiederum die Darstellung eines Unrechts, die
es ermoglicht, in demokratischen Praxen den Grundsatz der Gleichheit zu artikulieren:
Die Gleichheit erscheint in demokratischen Praxen ,,nicht als sie selbst®, sondern ,,nur
in der Gestalt des Unrechts® (ebd.: 73). ,,Das Unrecht ist einfach die Subjektivierungs-
weise, in der die Verifizierung der Gleichheit eine politische Gestalt annimmt.* (Ebd.)
Inwiefern diese Subjektivierung eines Unrecht — auf die ich im letzten Abschnitt zu-
riickkomme — auf demokratische Diskurse oder ein politisches Imaginére der Gleich-
heit angewiesen ist, bleibt bei Ranciére jedoch unklar, insofern er Gleichheit an einigen
Stellen als Bedingung jeglicher Kommunikation oder direkt als Kontingenz versteht
(vgl. Marchart 2011).2° Wenn Ranciére sich hingegen auf ein ,,Volk der Texte* (1997:
103), die ,,gleichheitlichen Inschriften des Gesetzes* (2002: 101) oder Menschenrechte
(2004) in ihrer Bedeutung fiir die demokratische Praxis bezieht, beschreibt auch er die
Relevanz einer Instituierung des Gleichheitsgrundsatzes im Sozialen.

In der Konzeption radikaler Demokratie von Laclau und Mouffe muss Gleichheit
im Diskursiven erscheinen, damit sie zum Prinzip des Demokratischen werden kann.
Sie fiihren die Entstehung und Ausbreitung eines demokratischen Diskurses ma3geb-
lich auf die biirgerlichen Revolutionen des spéten 18. Jahrhunderts zuriick. Durch die

20 Bei Ranciére bleibt die Bestimmung des Gleichheitsgrundsatzes — das ,,Axiom der Gleich-
heit (2006b) — vage bzw. mehrdeutig. Gleichheit wird an vielen Stellen als ,,Gleichheit der
sprechenden Wesen* begriindet: als Fahigkeit eines Senders, mit einem Empfanger zu kom-
munizieren (Ranciére 2002: 45). Marchart (2011) kritisiert, dass leicht das Gegenteil be-
hauptet werden kann, dass alle Kommunikation asymmetrisch verlduft und ein grundsétzli-
ches Missverstindnis umfasst. AuBlerdem ist ihm zufolge die Vorstellung einer bereits gege-
benen Gleichheit, die die rein negative Implikation hat jede Ordnung infrage zu stellen, nicht
mehr als eine Figur radikaler Kontingenz (vgl. ebd.: 135f.). Dies legt Ranci¢re selbst nahe,
wenn er von ,,der gleichheitlichen Kontingenz* schreibt (2002: 83). Wenn aber Gleichheit
direkt als das Politische radikaler Kontingenz verstanden wird, kann eine normativ unbe-
stimmte Praxis der Politik nicht von einer potenziell emanzipatorischen unterschieden wer-
den. Um einen ,,emanzipatorischen Apriorismus® (Marchart 2010a: 183) zu umgehen,
schlage ich daher vor, zwischen der Kontingenz in politischen Praxen und dem kontestato-
rischen Bezug auf Gleichheit in demokratischen Praxen zu unterscheiden, wobei letztere
nicht ontologisch begriindet werden kann. Es ldsst sich aber auch bei Ranciere selbst die
Unterscheidung einer spezifisch demokratischen Politik von einer umfassenderen (méoglich-
erweise undemokratischen) Politik herauslesen. Im Unterschied zur Archi-, Para- und Meta-
Politik, die allesamt das Demokratische verdriangen, nennt er eine vierte Form, ,,die demo-
kratische Politik* (Ranciere 2002: 101).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 83

»demokratische Revolution* wurde ein allgemeiner Diskurs des Demokratischen in die
Welt gesetzten, der auch in gegenwértigen Verhéltnissen wirksam bleibt (Laclau/
Mouffe 2006: 195; vgl. Tocqueville 1984). Das entscheidende Ereignis war hier die
Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte, durch die die Franzdsische Revolution
mit dem Ancien Régime brach und ,,etwas wirklich Neues auf der Ebene des gesell-
schaftlichen Imaginéren einfiihrte* (ebd.: 196). Sie lieferte die diskursiven Bedingun-
gen, um verschiedene Formen von Unterordnung als Unterdriickung dquivalent zu set-
zen und deren Ungleichheit als illegitim hinzustellen. Diese ,.tiefe subversive Macht
des demokratischen Diskurses ermoglicht die Aktualisierung von Gleichheit in immer
weiteren politischen Rdumen (ebd.). So kdnnen sozialistische, antirassistische und fe-
ministische Kdmpfe ebenfalls als ,,inneres Moment der demokratischen Revolution®
(ebd.: 196f.) begriffen werden, insofern sie den Gleichheitsgrundsatz auf Arbeits-,
Rassifizierungs- und Geschlechterverhéltnisse iibertragen. Erst als der demokratische
Diskurs der Gleichheit durch seine Instituierung in der Lage war, ,,die verschiedenen
Widerstandsformen gegen die Unterordnung zu artikulieren, konnten demokratische
Praxen in allen mdglichen politischen Rdumen auftauchen (ebd.: 195).

Trotz des Wandels von Unterordnungsverhéltnissen in den letzten zwei Jahrhun-
derten, gibt es eine Kontinuitit des Demokratischen, wodurch hierarchische Verhalt-
nisse immer wieder in dessen Namen herausgefordert werden konnten:

,Es ist die Permanenz dieses egalitidren Imagindren, das uns erlaubt, eine Kontinuitit zwischen
den Kdmpfen des neunzehnten Jahrhunderts gegen die durch das ancien régime iiberlieferten
Ungleichheiten und den sozialen Bewegungen der Gegenwart herzustellen.“ (Laclau/Mouffe
2006: 201)

In der hegemonialen Form der national-liberalen Demokratie ist das Demokratische
mittlerweile zum Common Sense geworden (ebd.), wodurch es einerseits auf den Be-
deutungsgehalt eines konkreten Regimes beschrénkt wird, andererseits aber in diver-
sen sozialen Rdumen wirkméchtig artikuliert und zu einer alternativen Aktualisierung
fithren kann. Emanzipatorische Kdmpfe kénnen Laclau und Mouffe zufolge allerdings
nicht nur auf einer Logik der Aquivalenz beruhen, durch die verschiedene Formen der
Ungleichheit gleichgesetzt und als Unterdriickung zuriickgewiesen werden, sondern
sie sollten die Autonomie von differenten Rdumen und den darin entstandenen Kéamp-
fen beachten. Der Grundsatz der Gleichheit reiche daher nicht aus, sondern miisse
,»durch die Forderung nach Freiheit ausgeglichen werden* (ebd.: 230). Durch ihre Ver-
kniipfung von Gleichheit und Freiheit pladieren sie dafiir, dass radikale Demokratie
plurale Formen entwickeln muss, die den ,,jeweiligen sozialen Rdumen angeglichen
werden® (ebd.: 229).

Wie Laclau und Mouffe betont auch Balibar die Heterogenitidt von Antagonismen
und Kémpfen. Diese fiihre dazu, dass demokratische Praxen ,,innerhalb des Felds der
revolutionédren Politik nicht spontan miteinander vereinbar sind* und sie nicht in ei-
nem identischen Diskurs artikuliert werden konnen (Balibar 2012: 99). Wahrend
Laclau/Mouffe Freiheit jedoch als notwendigen Ausgleich zur Gleichheit begreifen,
wobei insbesondere Mouffe (2008: 22) beide Prinzipien in einem Konfliktverhéltnis
sicht, beschreibt Balibar einen engen Zusammenhang von Gleichheit und Freiheit.
Hierzu entwickelt er seinen Begriff der ,,Gleichfreiheit* (égaliberté) (Balibar 2012).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | Migration und radikale Demokratie

Mit ihm lésst sich die historische Instituierung und Transformation des Demokrati-
schen sowie dessen emanzipatorische Wirkung als Universelles prézise herausarbei-
ten. Im Gegensatz zu Ranciére (vgl. 2002: 63), der sich vielfach auf die antike Philo-
sophie bezieht und der die historische Kontinuitdt des Gleichheitsgrundsatzes be-
schreibt, betont Balibar den entscheidenden Bruch in der Bedeutung von Gleichheit
und Freiheit zwischen der griechischen Antike und der Franzdsischen Revolution.?! In
der Idee des zoon politikon (Aristoteles) der antiken Tradition ist Gleichheit der Frei-
heit nachgeordnet, sie gilt nur als ,,Gleichheit in den Grenzen der Freiheit, wobei Letz-
tere als sozialer Status betrachtet wird“ (Balibar 2012: 90). Die gleiche Berechtigung,
zu regieren und regiert zu werden, ist denen vorbehalten, die als freie Biirger definiert
werden. Die ,,Grenzen der Politik*, die bestimmen, wer als politisches Subjekt begrif-
fen wird, ziehen eine in diesem Kontext unhinterfragbare Grenze der Gleichheit. Diese
wirkt als dominante Abgrenzung nach ,unten‘, zu Frauen, Kindern, Sklaven und Frem-
den sowie als unterwiirfige Abgrenzung nach ,oben‘, zu den Weisen, Goéttern und Hel-
den (vgl. ebd.). Gleichheit kann in diesem Zusammenhang folglich nicht als ,egalitéres
Imagindre® auf andere politische Rédume tibertragen werden, da sie nur begrenzt Gel-
tung entfalten kann. Dies ermdglicht erst das Prinzip der Gleichfreiheit, wie es die
Franzdsischen Revolution deklariert (ebd.: 91). In dieser wird die exklusive Gleichheit
der Freien zur exzessiv universellen und damit grundsatzlich unbeschrénkten Gleich-
freiheit von allen.

Sowohl zwischen Gleichheit und Freiheit als auch zwischen Menschen- und Biir-
gerrechten gibt es Balibar zufolge keinen uniiberbriickbaren Widerspruch, sondern ein
politisches Spannungsverhéltnis, durch das demokratische Praxen angestolen werden
konnen.? Den etablierten Interpretationen eines Gegensatzes widerspricht Balibar mit

21 Balibar kritisiert Ranciére explizit dafiir, dass dieser — neben der bereits erwahnten instituti-
onellen Dimension — auch die Bedeutung von Freiheit und Biirgerschaft fiir Demokratie un-
terschétze: ,,[He] replaces liberalism with a form of egalitarianism, perhaps strategically, as
if the struggles of the demos, the popular multitude, were mainly about inequality and exclu-
sion, and not also about autonomy and against tyranny or authoritarianism* (Balibar 2008:
526). Mittlerweile unterstreicht jedoch auch Ranciére die Bedeutung von Biirgerschaft
(2012a: 72f.). AuBerdem beschreibt er in seinen Untersuchungen zum demos in der griechi-
schen Antike dessen Gleichheit als eine gleiche Freiheit (vgl. Ranciére 2002: 22ff.), wobei
Gleichheit ansonsten bei ihm im Vordergrund steht. Es lieBe sich jedoch fragen, ob nicht
auch bei Balibar Gleichheit eine groflere Bedeutung hat, da sie es ist, die verschiedene Rechte
verkniipft, die Menschen und Biirger gleichsetzt (2012: 89): ,,Wenn Freiheit ndmlich nicht
Gleichheit ist, bedeutet sie entweder Uberlegenheit, ,Herrschaft‘, oder Unterwerfung und
Abhingigkeit von irgendeiner Macht, was widersinnig ist. Darum ist die Gleichheit korrela-
tiv als allgemeine Form radikaler Negation jeder Unterwerfung und jeder Herrschaft zu den-
ken, das heif3t als Befreiung der Freiheit selbst von duBleren oder inneren Méchten, die sie
sich aneignen und in ihr Gegenteil verkehren* (ebd.: 96). Auch Laclau und Mouffe kénnen
dahingehend gelesen werden, dass sie das Demokratische zunéchst als Gleichheit, als egali-
tires Imagindre begreifen.

22 Zum einen werden in der Ideengeschichte Gleichheit und Freiheit meist als Gegensatz ge-
dacht. Gleichheit erscheint als substanzielles Recht und kollektives Ziel, das in der sozialen
und wirtschaftlichen Sphéare durch den Staat zu verwirklichen sei. Freiheit erscheint dagegen
als formales und individuelles Recht, das den staatlichen Eingriff beschrénken soll (Balibar

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 85

seiner spezifischen Lesart der Menschen- und Biirgerrechte aus der Déclaration des
Droits de I’Homme et du Citoyen von 1789: ,,Buchstéblich genommen sagt die Décla-
ration tatsdchlich aus, dass die Gleichheit der Freiheit gleich, mit Freiheit identisch ist
und umgekehrt. Jede der beiden ist das exakte ,Maf‘ der anderen.” (Balibar 2012: 91)
Indem sie Mensch und Biirger gleichsetzt, behauptet die ,,Proposition der Gleichfrei-
heit* einen universellen Anspruch, der allerdings historisch bedingt ist und nur negativ
nachgewiesen werden kann (ebd.: 94). Der Begriff der Gleichfreiheit unterstreicht,
dass fiir Balibar Gleichheit und Freiheit praktisch identisch sind, ,,weil ihnen notwen-
digerweise immer zusammen widersprochen wird*“ (Balibar 1993: 109f.; 2012: 96). So
richtet sich auch die Franzosische Revolution gegen zwei Prinzipien, die mit dem Be-
griff Ancien Régime zusammen gedacht werden: gegen die Negation der Freiheit
durch den Absolutismus der Monarchie und gegen die Negation der Gleichheit durch
die feudalen Privilegien der Aristokratie (Balibar 2012: 92f.).

Fiir die Wirkung des Grundsatzes der Gleichfreiheit ist nicht die Tradition des klas-
sischen Naturrechts entscheidend, sondern der revolutionire ,,Moment der Déclara-
tion* als Sprechakt sowie sein Fortwirken in anschlieBenden demokratischen Praxen:
Es ist die Materialitit des AuBerungsaktes, an die sogleich Kimpfe der von der Erkli-
rung zundchst ausgeschlossenen Frauen, Schwarzen und Arbeiter_innen mit eigenen
Sprechakten ankniipfen, um die Geltung der Rechte in erweiterten Zusammenhingen
zu re-artikulieren (Balibar 1993: 103; Balibar 2012: 83). Insofern die Déclaration auf
jede Fundierung in einem gottlichen Gesetz oder einer menschlichen Natur verzichtet,
ist sie als ein genuin politischer Griindungsakt zu verstehen, der die Idee der ,,Men-
schenrechte auf Politik* etabliert: Sie ,,identifiziert Menschenrechte mit politischen
Rechten, den individuellen oder kollektiven Menschen mit dem Mitglied der politi-
schen Gesellschaft” (Balibar 2012: 89). Die Déclaration begriindet ein universelles
Recht auf Politik und erdéffnet damit eine ,,unbegrenzte Sphére der Politisierung von
Rechtsanspriichen® (ebd.). Jede soziale Praxis ist somit nicht nur potenziell politisch,
sondern kann durch die ,,Perspektive einer Befreiung und Gleichstellung™ (ebd.) zu
einer demokratischen Praxis werden (vgl. Balibar 1993: 13). Die Relevanz einer sol-
chen Politik der Menschenrechte fiir soziale Kdmpfe und Bewegungen zeigt sich auch
in den migrantischen Selbstorganisierungen, die ihre Rechte durch einen Bezug auf
den unbegrenzten Anspruch der Menschenrechte untermauern (siche Kapitel VIL.5).

Die Aussage der Gleichfreiheit kann als eine ihrem Anspruch nach universelle
Wabhrheit — die im Moment der Revolution von einer partikularen Position aus behaup-
tet wurde — potenziell immer und iiberall wirkméchtig werden. Die Wirkung ihrer Au-
Berung in einem konkreten Kontext — ihr Wahrheitseffekt — hangt jedoch von den his-
torischen Krifteverhéltnissen und den Subjekten des Kampfes ab: ,,.Die Unbestimmt-
heit macht die ganze Stirke der Aussage, aber auch die praktische Schwiche ihrer Au-
Berung aus.“ (Balibar 2012: 97) Es bleibt also immer konkreten Kédmpfen iiberlassen,
die Erklarung der universellen Bedeutung von Menschenrechten in einer partikularen
Situation durch eine demokratische Praxis ins Leben zu rufen (ebd.: 98). Durch die

2012: 76f.; fiir eine umfassendere Diskussion des Begriffs der Freiheit vgl. Berlin 2002;
Schubert 2018). Zum anderen werden oftmals auch Menschen- und Biirgerrechte gegeniiber-
gestellt: Universelle, unverduBerliche und von jeder Institution unabhéngige, dadurch aber
blof virtuelle Menschenrechte werden positiven, eingeschrénkten und institutionalisierten,
daher aber realen Biirgerrechten gegeniibergestellt (Balibar 2012: 86; vgl. Arendt 2011).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | Migration und radikale Demokratie

revolutiondre Gleichsetzung von Mensch und Biirger in sowie von Gleichheit und
Freiheit entsteht ein ,,urspriingliches Band zwischen Recht und Aufstand®, das jeden
beliebigen Menschen erméchtigt, sich selbst als Biirger in und Rechtssubjekt zu kon-
stituieren (ebd.: 101; vgl. Isin 2008). Aus der Behauptung der Gleichfreiheit folge hier-
bei, ,,dass die Menschen sich selbst emanzipieren, dass niemand durch einen anderen
befreit werden kann, dass das Recht auf Politik unbegrenzt und iiberall auszuiiben ist,
wo eine Autoritit herrscht, die Individuen oder Kollektive wie Unmiindige zu behan-
deln beansprucht™ (ebd.). Zwar ldsst sich keine reine revolutionidre Praxis in konkreten
politischen Rdumen und Kdmpfen finden; dennoch erzeugen diese wiederholt eine re-
volutiondre Dimension und utopische Momente. Demokratische Praxen sind nicht ent-
weder ,,rechtsetzend oder ,,anarchistisch® (Benjamin 1965: 52), insofern sie weder
Herrschaft konstituieren noch jegliche Herrschaft in allen Bereichen zugleich iiberwin-
den. Sie setzen und aktualisieren vielmehr ein an-archisches Recht, da sie die hierar-
chische (Rechts-)Ordnung in jeweils besonderen Situationen infrage stellen, indem sie
in unterschiedlichen Kdmpfen spezifische Herrschaftsverhéltnisse im Namen der
Gleichfreiheit zuriickweisen.

Demokratische Praxen wirken, indem sie das Unrecht herrschender Ordnung durch
Bezug auf ein Recht infrage stellen, das vielfdltig artikuliert werden kann, wobei die
radikaldemokratische Theorie einen Bezug auf Gleichheit und Freiheit hervorhebt.
Recht ist hierbei nicht unbedingt ein bereits gegebenes, positives Recht und auch nicht
bloB ein ,,illusorisches Attribut eines idealen Subjekts”, sondern mit Ranciére (2002:
100) gesprochen ,,das Argument eines Unrechts®. Rechte miissen somit nicht zwangs-
laufig als Gesetze in einer Herrschaftsordnung verfasst sein, um eine Wirkung zu ent-
falten. Sie konnen auch von den Subjekten des Rechts selbst durchgesetzt und in
Kimpfen wirksam gemacht werden.?> Aus radikaldemokratischer Sicht ist Recht also
nicht ausschlieBlich als Element herrschender Ordnung zu begreifen, sondern kann aus
dieser herausgeldst in einer an-archischen Praxis artikuliert werden und somit zu einem
Konflikt um Entrechtung und Unrecht fithren. Hierbei werden Emanzipationen durch
demokratische Praxen moglich, sofern diese das polemische Universelle des Demo-
kratischen in einer partikularen Situation ins Spiel bringen und es von Neuem behaup-
ten (ebd.: 50). Diese Aktualisierung des Demokratischen ist nicht nur eine blofle Wie-
derholung, sondern transformiert immer auch dessen Gestalt als Imaginéres, auf das
sich weitere Praxen beziehen konnen (vgl. Staheli 2006: 274).

Dariiber hinaus kann sich auch der performative Griindungsakt einer Déclaration
auf verschiedene Arten und Weisen materialisieren, sodass die Moglichkeit weiterer
(Neu-)Griindungen offensteht. Folglich ist es keinesfalls nur die Franzdsische Revolu-
tion, auf der das Demokratische griindet, sondern eine Multiplizitit von Griindungen

23 Mit James Ingram konnen drei Varianten einer Politik der Menschenrechte unterschieden
werden, wobei die erste auf Zwangsgewalt beruht, die zweite auf Rechtsvorschriften und
Institutionen und die dritte auf der politischen Praxis selbst (2008: 413). Nur die politische
Praxis kann Menschenrechte wirkméchtig werden lassen ohne in einer Hierarchie zu griin-
den, da sie von den Rechtssubjekten selbst ausgeht: Diese konstituieren eine Politik der Men-
schenrechte ,,as an active, critical-democratic politics that rests first and foremost on the
activity of rights bearers themselves® (ebd.: 414). Dieses Verstandnis von Menschenrechten
wird auch in Auseinandersetzungen um ein ,Recht auf Stadt® artikuliert (vgl. Harvey 2008;
Lefebvre 2016).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 87

in diversen politischen Akten, die nicht auf ein Ereignis, eine vermeintliche Wiege der
Demokratie oder den globalen Norden beschrénkt sind (vgl. Isakhan/Stockwell 2011).
Alternative Griindungen miissen das Demokratische jedoch ebenfalls als Universalis-
mus begreifen, damit es auf andere Raume iibergreifen kann: Um Herrschaftsverhélt-
nisse in potenziell allen Gesellschaftsbereichen zu politisieren und sie als Unrecht zu
diskreditieren, ist der Grundsatz des Demokratischen darauf angewiesen, universell
wirken zu koénnen. Radikaldemokratische Prinzipien enthalten somit den Anspruch
global zu gelten, nicht nur in einer partikularen Situation, einem begrenzten Demokra-
tiesystem oder innerhalb nationalstaatlicher Grenzen. Dennoch ist dieser Universalis-
mus paradox und limitiert zugleich. Zum einen beruht jeder Universalismus auf parti-
kularen Griindungen (Laclau 2002: 50ff.). Seine Allgemeingiiltigkeit geht also von ei-
ner politischen Deklaration aus, die immer ein kontingentes Ereignis darstellt. Zum
anderen schreibt der radikaldemokratische Universalismus keine bestimmte Gesell-
schaftsordnung vor. Als polemischer Universalismus beschreibt er eine konkrete Situ-
ation als Unrecht, und stellt somit Herrschaftsverhéltnisse infrage, ohne neue einrich-
ten zu wollen.?*

Demokratische Praxen in enger Verbindung mit dem Grundsatz der Gleichfreiheit
zu begreifen und insbesondere auf das Griindungsereignis der Franzosischen Revolu-
tion zu rekurrieren, liegt angesichts der Situiertheit der hier mafigeblich rezipierten
Ansitze nahe (vgl. Ranciére 2011: 87f.). Der Bezug auf Gleichheit und Freiheit kann
zudem eine besondere Wirkméchtigkeit entfalten, insofern diese Prinzipien zum nor-
mativen Kern etablierter Demokratieregime zéhlen: So kdnnen sich nicht nur diverse
Kéampfe auf diese Prinzipien verstindigen, auch die adressierten hegemonialen Insti-
tutionen miissen Verstidndnis zeigen bzw. kénnen sich nicht ohne Weiteres gegen Prin-
zipien stellen, die sie selbst zu vertreten vorgeben. Dennoch ist dieser Fokus keinesfalls
festgeschrieben (vgl. Mouffe 2007: 165; Laclau/Mouffe 2006: 155). Gleichheit und
Freiheit sowie Menschen- und Biirgerrechte sind letztendlich Bezeichnungen, die in
politischen Momenten erfunden wurden, in denen sich Subjekte gegen ihre Ausgren-
zung und Unterdriickung aufgelehnt haben. Es sind strategische Bezeichnungen, um
sich gegen Herrschaft zu wehren, die von der Einsicht ausgehen, dass diese niemals in
einer letzten Instanz begriindet werden kann.

24 Durch den postfundamentalistsichen Begriff eines strategischen Universellen, das seine par-
tikularen Griindungen nicht verkennt und primér ent-griindend wirkt, kann die berechtigte
Kritik an Universalismen aufgenommen werden, die insbesondere in dekolonialen Ansdtzen
entwickelt wurde. So weist Walter Mignolo (2011) darauf hin, dass auch Konzepte, die einen
emanzipatorischen Anspruch artikulieren, oftmals auf einem Eurozentrismus beruhen, der
ihre globale Geltung fraglich erscheinen lasst. Dennoch verwirft Mignolo das Konzept der
Demokratie nicht, sondern 16st es aus seiner okzidenzialistischen Beschréankung heraus: ,,de-
mocracy is not the private property of Western thought and political theory, but rather one
of the principles of coexistence, of good living, that has no owner.“ (Ebd.: 56) Mit Mignolo
konnen pluri-verselle Griindungen und Aktualisierungen des Demokratischen hervorgeho-
ben werden. Angesichts der gewaltvollen Geschichte des ,westlichen Demokratieexports ist
es dabei entscheidend, demokratische Prinzipien des globalen Siidens — auch im globalen
Norden — zu aktualisieren. Hierzu tragen die in den Kapiteln V-VII beschriebenen migranti-
schen Kdmpfe bei, deren Bezug zu einem strategischen Universalismus ich in Kapitel VIII
diskutiere.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | Migration und radikale Demokratie

3.5 Das Offentliche und die politische Subjektivierung
der Demokratie

Aus Perspektive der Theorie radikaler Demokratie als Praxis wird das Demokratische
in erster Linie von konkreten Kédmpfen ins Feld gefiihrt. Der Grundsatz der Gleichfrei-
heit wird hierbei als Ausgangspunkt genommen, um einen Konflikt zu erzeugen, durch
den Unrecht infrage gestellt und Recht beansprucht werden kann. Doch wo finden
diese Kampfe statt? Und von wem werden sie getragen? Radikale Demokratietheorie
geht nicht von einem abschliefend gegebenen Raum der Offentlichkeit aus und ebenso
wenig von einem einheitlichen politischen Subjekt, das der Auseinandersetzung vo-
rausgeht. Vielmehr werden durch demokratische Praxen selbst das Offentliche sowie
die Subjektivitdt eines Demos erzeugt. Diese Raumproduktionen und Subjektivierun-
gen schlieen zwar an herrschende Regime an. Sie reproduzieren dadurch partiell de-
ren dominante Unterscheidungen. Demokratische Praxen zielen aber zugleich darauf
ab, diese Unterscheidungen und ihre Dichotomien zu iiberschreiten. Die Politisierung
von sozialen Rdumen und Subjektpositionen wird dabei in den Mittelpunkt gestellt
(Ranciere 2012a: 68).

Vergleichbar mit der Trennung von Mensch und Biirger wirkt die Aufteilung des
Sozialen in einen 6ffentlichen und einen privaten Raum vielfach als Herrschaftstech-
nik. Indem das Private durch eine Grenzziehung vom Offentlichen abgespalten wird,
entsteht eine Sphére des Sozialen, die der Politik entzogen sein soll (Laclau/Mouffe
2006: 229; Butler/Spivak 2007: 22). Privatheit wird hierbei als Schutz von individuel-
len und kollektiven Freiheiten gegeniiber einer politischen Gemeinschaft beschrieben.
Die Privatisierung sozialer Rdume geht jedoch mit einer Abspaltung einher, die dazu
fiihrt, dass gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhéltnisse ausgeblendet und so
einer Auseinandersetzung entzogen werden: ,,Die Herrschaft unterscheidet das Offent-
liche, das allen gehort, vom Privaten, in dem die Freiheit eines jeden regiert. Doch
diese Freiheit eines jeden ist die Freiheit — d. h. die Herrschaft — derer, die iiber die
gesellschaftsimmanenten Méchte verfiigen.” (Ranciere 2012a: 70) Wihrend Herr-
schaftsverhiltnisse im Privaten unsichtbar gemacht werden, fiihrt ihre Strukturierung
der Offentlichkeit zu einer ,,begrenzten, privatisierten 6ffentlichen Sphire®, die ten-
denziell nur einigen Privilegierten vorbehalten ist (ebd.). Fiir die historische Entste-
hung biirgerlicher Offentlichkeit ist insbesondere der Ausschluss von Frauen* konsti-
tutiv, sodass die Dichotomie privat/6ffentlich grundlegend mit Geschlechterverhélt-
nissen verkniipft ist (vgl. Ruhne 2011: 107). Auch die formelle Trennung von Staat
und Okonomie, wobei Letztere als Privatwirtschaft beschrieben wird, ist konstitutiv
fiir die liberale Demokratie (vgl. Demirovi¢ 2013: 198).

Radikale Demokratietheorie muss diese Wirkung der herrschenden Unterschei-
dung von Offentlichkeit und Privatheit sowie die hierauf bezogene Kritik reflektieren,
bezieht sich aber selbst auf ein Konzept des Offentlichen. Politisierung vollzieht sich
oftmals durch eine Ausweitung des Offentlichen, durch die Konstruktion von politi-
schen Rdumen an neuen sozialen Orten, indem deren Verfasstheit einer gesellschaftli-
chen Aushandlung zugénglichgemacht wird, die iiber diese partikularen Orte hinaus-
reicht. Der feministische Slogan ,,Das Private ist politisch® (Gerhard 2012: 112) ist
folglich ein Grundsatz, der in der Praxis eingelost wird, indem soziale Rdume und Be-

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 89

ziehungen politisiert werden. Dazu ist es bedeutsam, dass diese Raume und Beziehun-
gen fiir eine Gesellschaftskritik offen werden — dass sie im weiteren Sinne 6ffentlich
werden. Die Aussage ,,Das Private ist politisch® wirkt dann insofern als performativer
Akt, als dass sie das Private 6ffentlich macht, indem sie es 6ffentlich thematisiert (vgl.
Celikates/Jaeggi 2006). Offentlichkeit und Privatheit sind Zuschreibungen, die erst
durch ihre wechselseitige Abgrenzung hervorgebracht werden. Durch soziale Praxen
werden Grenzen von &ffentlich und privat laufend reproduziert — wobei sie im Zuge
neuer Kommunikationsmedien zunehmend Trennschérfe verlieren. Durch politische
Praxen konnen sie jedoch an allen Orten explizit infrage gestellt werden.

Mit differenztheoretischen Begriffen kann auch hier eine abschlieBende Definition
von Offentlichkeit aufgebrochen werden: Der durch hegemoniale Diskurse hierar-
chisch strukturierten Offentlichkeit kann ein Prinzip des Offentlichen entgegengesetzt
werden. Die feste Form einer bestehenden Offentlichkeit — und damit die Grenze zwi-
schen privat und 6ffentlich — wiirde durch den unabgeschlossenen Prozess eines Of-
fentlich-Werdens infrage gestellt und re-artikuliert. Im Gegensatz zum Regime der Of-
fentlichkeit wire das Offentliche nicht ein abgegrenzter Bereich im Sozialen, sondern
ein Raum des Gemeinsamen, der nicht vorausgesetzt werden kann, sondern der immer
wieder durch politische und demokratische Praxen erzeugt werden muss. Aus einer
postfundamentalistischen Perspektive sind die Rdume des Sozialen somit nicht statisch
und vor-sozial gegeben. Vielmehr ist die Konstitution von Rdumen untrennbar mit dem
Politischen sowie mit diskursiven Konstruktionsprozessen verkniipft, wie es insbeson-
dere auch die gegenwirtige Raumsoziologie verdeutlicht (vgl. Low 2015).

Demokratische Praxen des Offentlich-Werdens sind jedoch nicht losgeldst, son-
dern kdnnen an die &ffentliche Struktur von Demokratieregimen anschlieBen. Offent-
lichkeit entsteht als politischer Raum, in dem sich eine Regierung, die sich nicht alleine
auf eine natiirliche Ordnung griinden kann, rechtfertigen muss. Sobald Regierungen
also gezwungen sind, ,,sich als Instanz des Gemeinsamen der Gemeinschaft zu verste-
hen, d. h. getrennt von der Logik der Autorititsbeziehungen, die der Reproduktion des
Gesellschaftskdrpers immanent sind, existiert ein 6ffentlicher Raum* (Rancicre 2012a:
67). Jede Regierung versucht daher diesen offentlichen Raum durch Privatisierung zu
reduzieren und so die eigene Legitimation zu stabilisieren (vgl. Rilling 2009: 184). Die
radikale Demokratie ist ein Kampf gegen solche Privatisierungen, indem sie die Auf-
teilung von privat und 6ffentlich infrage stellt und einen ,,Erweiterungsprozess der Of-
fentlichkeit™ anst6Bt (Ranciere 2012a: 70):

,Die demokratische Bewegung ist somit tatsdchlich eine doppelte Bewegung der Grenziiber-
schreitung: Sie zielt einerseits darauf ab, die Gleichheit des 6ffentlichen Menschen auf andere
Bereiche des gemeinschaftlichen Lebens auszuweiten [...]; und andererseits unterstreicht sie,
dass diese ohne Unterlass privatisierte 6ffentliche Sphére allen und jedem gehort.“ (Ebd.)

Demokratische Praxen iiberschreiten somit Aufteilungen und Grenzen im Sozialen,
indem sie das Imaginére der Gleichheit auf immer neue Raume und Subjektpositionen
iibertragen (Laclau/Mouffe 2006: 209). Indem sie den 6ffentlichen Raum um die Po-
sitionen von jenen erweitern, die ansonsten von der Offentlichkeit ausgeschlossen wer-
den, stellen sie zugleich die Dichotomie von Offentlichkeit und Privatheit grundlegend
infrage. Es ist diese ,,Grenzenlosigkeit® der Demokratie, die von Antidemokraten als
Ubel gesehen wird und durch welche die Grenzen zwischen dem Sozialen und dem

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | Migration und radikale Demokratie

Politischen immer wieder verschoben werden (Ranciére 2012a: 76). Die demokrati-
schen Praxen migrantischer Jugendlicher stellen hierbei eine gesellschaftliche Auftei-
lung infrage, in der die Folgen ihrer Entrechtung ihnen personlich zugeschrieben wer-
den, wihrend sie selbst nicht als politische Subjekte erscheinen. Die radikale Demo-
kratie migrantischer Kdmpfe besteht darin, den 6ffentlichen Raum um die Positionen
von jenen zu erweitern, die ansonsten als Migrant_innen von diesem ausgeschlossen
werden und so auch eine andere Form des Offentlichen zu produzieren. In dem sie sich
selbst zu politischen Subjekten machen, setzen sie nicht nur einen Streit um Reprasen-
tation und o6ffentliche Teilhabe in Gang (vgl. Terkessidis 2000). Aus einer radikalde-
mokratischen Perspektive konnen sie trotz ihres fehlenden Status als Demos sowie als
Biirger_innen begriffen werden.

Entsprechend der sozialtheoretischen Grundlage des Postfundamentalismus bezie-
hen sich radikaldemokratische Anséitze nicht auf ein essenzialistisches, rationales und
autonomes Subjekt, sondern auf eine Subjektivitit innerhalb sozialer Strukturen und
Prozesse der Subjektivierung (vgl. Reckwitz 2012: 9). Aus radikaldemokratischer
Sicht geht das Subjekt politischer Praxen diesen nicht voraus, sondern bildet sich in
deren Verlauf. Die liberale Konzeption des Individuums als abstrakten Rechtstrager
sowie die republikanische Konzeption eines bestimmten Demos aus der politikwissen-
schaftlichen Demokratietheorie werden somit dekonstruiert (Fliigel-Martinsen/Martin-
sen 2018: 75). Ausgehend von ungleichen und unfreien Subjektpositionen im Sozialen
ergibt sich in der Auseinandersetzung mit der herrschenden Ordnung eine ,,politische
Subjektivierung* (Ranciére 2002: 47), die sich im Falle demokratischer Praxen eben-
falls aus dem Abstand zum Grundsatz der Gleichfreiheit ergibt. Durch das demokrati-
sche Imaginire und die Ablehnung von Unterordnungsverhéltnissen kénnen sich neue
»~Formen radikaler Subjektivitit™ herausbilden, wobei Laclau und Mouffe (2006: 199)
auf das Beispiel der Neuen Sozialen Bewegungen verweisen. Demokratische Praxen
entstehen somit nicht intersubjektiv zwischen présozialen Individuen, sondern trans-
subjektiv in den bestehenden Machtverhéltnissen und aus diesen heraus, indem sie
neue, gegeniiber festgelegten Identititen exzessive Subjektivititen ermoglichen. An
dieses Verstindnis anschlieBend wird der Demos der Demokratie nicht als essenziali-
siertes Volk, sondern als politische Subjektivitit ohne vordefinierte Grenze begreifbar.

Um die Grenzziehungen der hegemonialen Ordnung zu {iberschreiten und deren
Ausschliisse nicht zu wiederholen, ist die Subjektivitit demokratischer Praxen weder
eindeutig bestimmt noch génzlich abstrakt gehalten. Eine demokratische Praxis der
Menschenrechte geht somit nicht von einer einheitlichen Vorstellung des Menschen
aus. Ausgangspunkt ist vielmehr die im letzten Abschnitt beschriebene Artikulation
universell definierter Rechte in immer neuen Kontexten, sodass eine Vielfalt von Men-
schenrechten mit diversen Subjektivitdten konstruiert wird (vgl. Laclau/Mouffe 2006:
194). So problematisiert Balibar, dass nicht einheitlich von einem ,,Individuum im All-
gemeinen als Exemplar der menschlichen Gattung* ausgegangen werden diirfe (2012:
107f.). Wéhrend eine solche ,,institutionelle Naturalisierung* zu Ausschliissen fiihrt,
werden eben diese aber auch durch eine bloB ,,formelle Neutralisierung® von sozialen
Differenzen verdeckt (ebd.: 110). Im Zuge der Abstraktion wird die materielle Wirk-
samkeit in intersektionalen Machtverhiltnissen ausgeblendet. Balibar zufolge geht es
vielmehr darum, ,,Befreiung als ,Recht auf Differenz in der Gleichheit** (ebd.) zu ver-
wirklichen, wobei die Gleichheit ,,Bedingung und Postulat der Diversifizierung der
Freiheiten® wire (ebd.: 112). Durch die Dekonstruktion naturalisierter Identitdten kann

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 91

so ein Verstidndnis radikaler Demokratie entstehen, das sensibel ist fiir die Vielfalt an
Subjektpositionen in den intersektionalen Machtverhéltnissen. Eine Politik der Gleich-
freiheit muss folglich von einer unfassbaren Diversitit moglicher politischer Subjekti-
vierungen und ihrer Selbstvertretung ausgehen (ebd.: 109).

Bei Ranciére sind demokratische Praxen ebenfalls keine Kdmpfe um Angleichung
oder Gleichartigkeit, sondern sie entstehen aus einer Differenz in der Gleichheit. Der
radikaldemokratische Ansatz bildet dabei eine Theorie der Gleichheit ,von unten‘ und
der Gleichheit des Nicht-Identischen: ,,[I]t is not in the name of an identity or of a
sameness that equality is acted out; it is in the name of difference.” (May 2010: 15)
Ranciére grenzt sich hier von einer Kritik der Menschenrechte bei Marx und Arendt
(2011) ab, insofern die ,,Dualitdt von Mensch und Biirger* fiir ihn keine blofe Téu-
schung ist, sondern zusammengedacht vielmehr die Entstehung politischer Subjekte
ermdglicht (Ranciére 2012a: 72). Gerade da Menschenrechte nicht mit Biirgerrechten
iibereinstimmen, wird es moglich, einen Widerspruch zu dullern und diesen zu verkor-
pern: Politische Subjekte entstehen folglich aus dem Abstand zwischen verschiedenen
»Subjektnamen®, wenn Biirger innen nicht als Menschen oder Menschen nicht als
Biirger_innen behandelt werden (ebd.). Einerseits kann also durch einen Bezug auf
Biirgerschaft die faktische Ungleichheit der Menschen politisiert werden, andererseits
kann durch einen Bezug auf Menschheit der faktische Ausschluss aus der Biirgerschaft
politisiert werden. An anderer Stelle spricht Ranciére auch von einer ,,Dialektik der
Menschen- und Biirgerrechte®, durch die Zugehorigkeitsordnungen aufgebrochen wer-
den konnen: ,,Sie erlaubt dem Menschen, die Rechte des Biirgers auszuiiben, und den
Biirgern die des Menschen.* (Ranciere 2011: 99) EinschlieBungsprinzipien werden
durchkreuzt, indem die Eigenschaften des Biirgers in den Bereich des gewohnlichen
Lebens iibertragen werden und die Eigenschaften des Menschen in den Bereich der
staatsbiirgerlichen Tatigkeit:

,,Die politische Handlung indessen setzt der polizeilichen Logik der Aufteilung der Sphéren eine
andere Verwendung desselben juridischen Textes entgegen, eine andere Inszenierung der Duali-
tat von 6ffentlichem und privatem Menschen. Sie bringt die Aufteilung der Begriffe und der Orte
durcheinander, indem sie den Menschen gegen den Biirger und den Biirger gegen den Menschen
ausspielt. Der Biirger als politischer Name setzt die Regel der Gleichheit, wie sie vom Gesetz
und seinem Prinzip festgelegt ist, den Ungleichheiten entgegen, die die ,Menschen® — die priva-
ten Individuen, die der Macht der Geburt und des Reichtums unterworfen sind — charakterisieren.
Und umgekehrt geht der Verweis auf den ,Menschen damit einher, dass die gleiche Fahigkeit
aller den Privatisierungen der Staatsbiirgerschaft entgegengesetzt wird, ndmlich derjenigen Pri-
vatisierung, die einen bestimmten Teil der Bevolkerung von der Staatsbiirgerschaft ausschlief3t,
oder der, die einen bestimmten Bereich des kollektiven Lebens von der geltenden Gleichheit
ausnimmt. Jede dieser Bezeichnungen spielt also auf polemische Weise die Rolle des Universa-
len, das sich dem Partikularen entgegenstellt.” (Ranciére 2012a: 72f.)

In jedem Fall kann ein partikularer Zustand der Ungleichheit durch den Bezug auf eine
universelle Gleichheit infrage gestellt werden, indem Subjekte entstehen, die diese fiir
sich beanspruchen.

Diese politische Subjektivitit, die sich erst im Konflikt herausbildet, bezeichnet
Ranciére als Demos bzw. als demokratisches Volk (le peuple): ,,Aus meiner Sicht ist
,das Volk® der Demokratie keine soziale Gruppe und auch keine Akkumulation von

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | Migration und radikale Demokratie

Produktivkriften. Vielmehr wird es durch Subjektivierungsformen, durch die Konfi-
guration verschiedener Dissens-Szenarien geschaffen.” (Ranciére 2007: 6) Demokra-
tische Praxen entwickeln sich hierbei durch ein Verhéltnis zwischen drei Formen des
Volkes: Aus dem Abstand zwischen der Vorstellung eines Volkes der Gleichheit und
der Wirklichkeit eines Volkes der Ungleichheit entsteht eine spezifische Subjektivie-
rung des Konflikts als ,,drittes Volk*“. Dieses politische Volk ist zugleich das ,,Objekt
eines erklarten Unrechts® und das ,,Subjekt, das seinem Streithandel Gestalt verleiht
(Ranciére 1997: 118; Ranciére 2007: 6). In gegenwirtigen Demokratieregimen wird
das Auftreten eines solchen politischen Volkes des Konflikts jedoch weitgehend ver-
hindert (Ranciere 2002: 111). Nicht zuletzt durch die Nationform erscheint stattdessen
ein ,,ethnisches Volk, das als Selbstidentitit, als Korper und gegen den anderen ver-
fasstes Volk bestimmt ist* (ebd.: 108; 1997: 98). Das Volk wird dabei tendenziell auf
eine nationale Gemeinschaft, ein ethnos reduziert: ,,Es handelt sich um die Idee einer
Demokratie ohne demos, die sich im einfachen Spiel von staatlichen Institutionen und
Gesellschaft ausbildet.” (Ranciére 1997: 109) Kadmpfe der Migration konnen mit Ran-
ciére also als eine demokratische Praxis verstanden werden, wenn sie die durch die
nationale Form der représentativen Demokratie geprégte polizeiliche Ordnung der
Korper sichtbar infrage stellen. Die Bezeichnung als Migrant_in oder Fliichtling kann
dabei eine Kategorisierung durch die Regime der Migrationskontrolle sein, aber
ebenso die Bezeichnung einer politischen Subjektivierung gegen die Entrechtung
durch diese Regime. In ihrem Streit fiir einen auch materiellen ,,Anteil der Anteillosen*
konstituieren sich Migrant _innen als politische Subjekte —und damit als Biirger _innen
und Demos im Sinne einer radikalen Demokratie.

Aus einer radikaldemokratischen Perspektive kann nicht nur der Demos, sondern
auch Biirgerschaft als politische Subjektivierung einer kontestatorischen Praxis begrif-
fen werden. Biirgerschaft ist hierbei mehr als ein Status und eine Frage der Zugehorig-
keit, sie ist ,,vor allem ein Akt, eine Praxis, die immer dissensuell ist“ (Ranciére 2011:
89). Die ,,ambivalente Konstitution des Subjekts“, die im Franzdsischen mit den Be-
griffen assujettissement (Unterwerfung) und subjectivation (Subjektivierung) unter-
schieden wird, findet sich Balibar zufolge in der Biirgerschaft wieder, die durch einen
Gegensatz von Unterordnung und Aufstand geprigt ist (2005: 62f.). In Bezug auf
Kéampfe der Migration geht Balibar (1993: 59, 13; 2005: 97; 2012: 251f.) der Frage
nach, wie Biirgerschaft und Institutionen der Demokratie fiir alle verdndert werden
konnen, indem Demokratie ausgehend von ihren Grenzen transformiert wird. Mig-
rant_innen erscheinen dabei nicht als Figuren der Exklusion wie bei Hannah Arendt
oder als ,,nacktes Leben* wie bei Giorgio Agamben (vgl. Schulze Wessel 2017), son-
dern als Subjekte einer demokratischen Praxis.

Die Analyse sozialer Bewegungen und Kdmpfe aus radikaldemokratischer Per-
spektive untersucht also, wie in je konkreten Situationen politische Subjekte entstehen
und 6ffentliche Rdume produziert werden. Biirgerschaft sowie das demokratische Volk
werden nicht vorab als Akteure bestimmt, sondern es wird vielmehr untersucht, wie
diese aus Aushandlungen hervorgehen. Die Heterogenitit und Intersektionalitét gesell-
schaftlicher Unrechts- und Unterdriickungsverhiltnisse geht einher mit einer Verviel-
fachung sozialer Kdmpfe und Bewegungen, die sich in einer Multiplizitdt politischer
Subjektivitdten und Raume wiederfindet. Dieselbe Person kann also Subjekt in ver-
schiedenen Kdmpfen sein, diverse Subjektivititen in unterschiedlichen Raumen an-

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 93

nehmen. Laclau und Mouffe beschreiben diese Pluralisierung von Raumen und Sub-
jektivitdt bereits im Hinblick auf die Transformation von Kédmpfen in der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts:

,»Wir erleben eine Politisierung, die viel radikaler als jede uns bisher bekannte ist, weil sie dazu
tendiert, die Unterscheidung zwischen dem Offentlichen und dem Privaten aufzuldsen — nicht im
Sinne des Eingriffs in das Private durch einen einheitlichen 6ffentlichen Raum, sondern im Sinne
einer Vermehrung radikal neuer und verschiedener politischer Rdume. Wir sind mit dem Auf-
tauchen einer Pluralitat von Subjekten konfrontiert, deren Formen von Konstitution und Ver-
schiedenheit nur denkbar sind, wenn wir auf die Kategorie des Subjekts als einem einheitlichen
und vereinheitlichenden Wesen verzichten.* (Laclau/Mouffe 2006: 225)

Die Intersektionalitdt gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhaltnisse fiihrt zu
einer unendlichen Vielzahl von Situationen des Unrechts sowie von politischen Sub-
jektivierungen und Raumen. Die Analyse von Selbstorganisierungen greift diesen As-
pekt auf, indem sie analysiert, wie soziale Kdmpfe und Bewegungen ausgehend von
spezifischen Positionen in der Gesellschaft entstehen. In Kapitel VIII werde ich auf
diesen entscheidenden Punkt zuriickkommen: Es gibt nicht den Ort und das Subjekt
demokratischer Praxis — vielmehr kommt es durch demokratische Praxen wiederholt
zu neuen politischen Raumproduktionen und Subjektivierungen.

4. ZUSAMMENFASSUNG

In diesem Kapitel habe ich einen theoretischen Ansatz entwickelt, der radikale Demo-
kratie als an-archische Praxis der Aktualisierung von Gleichheit und Freiheit, des Of-
fentlich-Werdens und der politischen Subjektivierung eines Demos begreift. Hierzu
habe ich Konzepte von Ranciére, Balibar, Laclau und Mouffe hinsichtlich konzeptio-
neller Uberschneidungen und auf Basis einer iibergreifenden Sozialtheorie verkniipft,
wobei ich ihre Differenzen diskutiert und eigene Positionen herausgearbeitet habe.
Ausgehend von der Konzeptualisierung der ,,demokratischen Differenz zwischen De-
mokratieregimen und einem Grundsatz des Demokratischen habe ich den Begriff ,,de-
mokratischer Praxis® entwickelt und ins Zentrum der Theorie gestellt. Die Begriffe
dieses Kapitels dienen der Analyse migrantischer Kédmpfe, die im Mittelpunkt dieses
Buches stehen, und erschlieen iiber diese konkreten Auseinandersetzungen hinaus ein
Neudenken (post-)migrantischer Demokratie.

Im Folgenden fasse ich wesentliche Aspekte der Theorie radikaler Demokratie als
Praxis zusammen, hebe bestimmte Begriffe hervor und werfe Fragen auf, die ich in der
Darstellung der empirischen Fallstudien detaillierter aufgreifen mochte. Die offenen
Fragen verweisen insbesondere auf jene Aspekte, die in der theoretischen Diskussion
und Ausarbeitung bislang nur ansatzweise geklart werden konnten und auf die ich zum
Ende des Buches in der Reflexion der empirischen Analyse zuriickkomme.

(1) Um die Grundziige der hier entwickelten radikalen Demokratietheorie zu zeich-
nen, habe ich zu Beginn dieses Kapitels den ideengeschichtlichen Kontext beschrie-
ben, in dem die Begriffe radikaler Demokratie gebildet werden und von dem sie sich
absetzen. Von der Antike iiber die Moderne bis heute hat der Demokratiebegriff we-
sentliche Bedeutungsverschiebungen und -fixierungen erfahren, wobei die Bedeutung

https://dol.org/10.14361/9783839448328-012 - am 12.02.2026, 23:08:33. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

