Marco Fatfat

Tierrechte in der
liberalen Gesellschaft

Die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam
und die Vermeidung moralischen Ubels



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marco Fatfat

Tierrechte in der
liberalen Gesellschaft

Die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam
und die Vermeidung moralischen Ubels

{} Nomos


https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Verdffentlichung wurde aus Mitteln des Publikationsfonds NiedersachsenOPEN,
gefordert aus zukunft.niedersachsen, unterstiitzt.

© Titelbild: Yazdan Fazelipour

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Gottingen, Univ., Diss., 2023
1. Auflage 2024
© Marco Fatfat

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestralle 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-1698-3
ISBN (ePDF): 978-3-7489-4428-7

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748944287 Nomos elibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

hittps://doLorg/10.5771/9783748044287 - am 19.01.2026, 22:58:43. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich um die leicht i{iberarbeitete
Fassung meiner Dissertationsschrift, die ich im Jahr 2023 an der Universitat
Gottingen eingereicht und verteidigt habe. In den Jahren, in denen diese
Arbeit entstanden ist, hat es mir nie an der nétigen Unterstiitzung geman-
gelt. Und so mochte ich einigen Menschen danken.

Allen voran meinem Erstbetreuer, Holmer Steinfath, der mir von Beginn
an das Gefiihl vermittelt hat, ein philosophisch relevantes und spannendes
Projekt zu verfolgen — was gerade in jenen nicht wenigen Momenten des
Haderns und Zweifelns eine wichtige Unterstiitzung darstellte. Ferner habe
ich ihm fiir zahlreiche Gespriche, die immer wieder zu einer Klarung mei-
ner eigenen Gedanken beitrugen, und wertvolle inhaltliche Anregungen zu
danken. Als Néchstem bin ich meinem Zweitbetreuer Peter Niesen zu Dank
verpflichtet. Herr Niesens Seminar zum Thema Animal Politics, das ich
wihrend meines Masterstudiums in Darmstadt besuchte, weckte iberhaupt
erst mein ernsthaftes Interesse an tierethischen Fragestellungen. Auch ihm
danke ich fiir den hilfreichen Austausch und die inhaltliche Unterstiitzung.
Und last but not least gilt mein Dank meinem Drittbetreuer Mario Brand-
horst, von dem ich insbesondere wiahrend der gemeinsamen Zeit an der
Universitdt Mainz philosophisch einiges gelernt habe.

Dariiber hinaus habe ich selbstverstindlich immer wieder vom Aus-
tausch und der Diskussion einzelner Abschnitte mit zahlreichen Menschen
an unterschiedlichen Orten profitiert. Hervorzuheben sind hierbei die Teil-
nehmer:innen des Kolloquiums von Herrn Steinfath. Wichtige Blicke {iber
den philosophischen Tellerrand hinaus wurden mir durch das Promotions-
programm ,Animal Welfare in Intensive Livestock Production Systems®
ermoglicht.

Zuletzt mochte ich einigen Personen ganz besonders danken - sei es fiir
wichtige inhaltliche Impulse, fiirs Korrekturlesen, fiir emotionale Unter-
stitzung und mitunter auch alles zusammen: Moritz Dorfler, Petra Fatfat,
Luca Hemmerich, Wartan Hofsepjan, Rosa Jesse, Matthias Katzer, Paul
Kindermann, Henning Kirschbaum, Nasli Malek, Christian Neumann, Ste-
fan Sander, Andreas Schindel, Antonia Schmid, Amadeus Ulrich, Daniel
Wawrzyniak, Valerie Wiesner und Philipp Winkler.

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung
1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

1.2 Aufbau und argumentative Struktur

2 Methodische Vorbemerkungen
2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte
3.1 Die moralische Beriicksichtigung anderer Tiere: Grundlagen
3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

3.2.1 Nichtmenschliche Tiere und Utilitarismus: Peter Singer

3.2.2 Moralische Rechte fiir Tiere: Tom Regan
3.2.3 Das Argument der Grenzfille
3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

3.3.1 Interessenbasierte Tierrechtstheorie: Cochrane und
Ladwig

3.3.2 Rechte, positive Pflichten und die Relevanz von
Beziehungen

3.3.3 Zur politischen Verortung von Tierrechten

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam
4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam
4.1.1 (Illegaler) Aktivismus fiir Tiere: ein einfithrender
Uberblick
4.1.2 Rawls’ Modell zivilen Ungehorsams: zentrale Elemente
und Grenzen
4.1.3 Demokratietheoretische Rechtfertigung zivilen
Ungehorsams
4.1.4 Milligans civility-focused Rechtfertigung zivilen
Ungehorsams

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.

11
16

19
20
27

35
35
38

39
48
53

57

58

66
78

95
96

97

100

107

116
122


https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

4.2.1 Unziviler Ungehorsam und Aktivismus fiir Tiere

4.2.2 Selbstverteidigung, Nothilfe und Tiere: Grundlagen

4.2.3 Die Prima facie-Rechtfertigung von Interventionen zum
Schutz von Tieren

4.2.4 Zahlreiche prima facie gerechtfertigte Interventionen?

4.2.5 Tierrechtstheorie und die Prima facie-Rechtfertigung von
Interventionen

4.2.6 Tierrechte und Widerstand gegen politische
Ungerechtigkeit

4.2.7 Exkurs: Tierrechte und Interventionen staatlicher
Akteur:innen

4.2.8 Eine kurze Zusammenfassung

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

5.1 Wir missen draufen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus
5.1.1 Rawls’ politischer Liberalismus und Tiere
5.1.2 Federico Zuolo: Tiere und offentliche Vernunft

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

5.2.1 Liberalismus und die Konsequenzen von Interventionen

5.2.2 Verniinftigkeit, epistemische Bescheidenheit und
moralischer Respekt

5.2.3 Tierrechte und die Rechtfertigung des politischen
Liberalismus

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung
6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus
6.1.1 Cards Analyse moralischer Ubel und die Beriicksichtigung
von Tieren
6.1.2 Shklars Liberalismus der Furcht und Tiere
6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

6.2.1 Moralisches Ubel, moralischer Fortschritt und
Verantwortung
6.2.2 Speziesismuskritik und liberale Verantwortung

7 Schluss

Literaturverzeichnis

- am 19.01.2026, 22:58:43.

124
131

138
144

150

158

172
180

183
185

186
193

202
203

212

222
239
240

241
255

263

263
275

289

293


https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Die vorliegende Arbeit leistet einen Beitrag zur mittlerweile weit verzweig-
ten tierethischen Diskussion. Mein Fokus wird, grob gesprochen, auf dem
Verhiltnis von tierrechtlichen Positionen und dem Legitimitétsverstind-
nis des politischen Liberalismus liegen. Ich bin tiberzeugt, dass sich bei
genauerer Betrachtung dieses Verhiltnisses einige ebenso philosophisch
relevante wie politisch brisante Fragen hinsichtlich der Ausiibung von
Zwang zur Durchsetzung tierrechtlicher Forderungen stellen. Im néchsten
Abschnitt werde ich ausfiihrlicher auf die Problemstellung dieser Arbeit
eingehen und den weiteren Forschungskontext erldutern. Vorwegschicken
mochte ich einfithrend einen kurzen, etwas personlicher gehaltenen Be-
richt zur Entstehungsgeschichte dieser Arbeit, um ein erstes Verstindnis
dafiir zu schaffen, was diese motiviert und worin ihre Zielsetzung besteht.
Wenn man sich mit der tierethischen Diskussion auseinanderzusetzen
beginnt, sieht man sich sehr schnell mit einer duflerst unangenehmen Frage
konfrontiert: Konnte es sein, dass unser gegenwértiger Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren unter moralischen Gesichtspunkten ein dramatisches
Ubel darstellt und entsprechend scharf zu verurteilen ist? Den Ton setzt
bereits Peter Singer, dessen erstmals 1975 erschienenes Werk Animal Libe-
ration als zentraler Griindungstext der neueren tierethischen Diskussion
gilt. Singer pladiert darin dafiir, den Gedanken der moralischen Gleichheit
tiber die Speziesgrenze hinaus auszuweiten und erkennt in diesem Vorha-
ben enge Parallelen zu den historischen Kampfen unterdriickter Gruppen
um Gleichheit und gesellschaftliche Anerkennung.! Immer wieder zieht
Singer mit Blick auf die Nutzung von Tieren beispielsweise Vergleiche zur
Sklaverei, um die fehlende moralische Rechtfertigung gegenwartig legaler
Praktiken nicht zuletzt rhetorisch zuzuspitzen. Tierrechtliche Perspektiven,
die sich in Abgrenzung zu Peter Singers utilitaristischer Position etabliert
haben, lassen die Dringlichkeit der moralischen Herausforderung nicht we-
niger deutlich zu Tage treten. Sie machen uns in enger Auseinandersetzung
mit menschenrechtlichen Uberlegungen darauf aufmerksam, dass wir ge-

1 Vgl. Singer (2009), bes. Kapitel 1.

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

genwdrtig tagtiglich gewichtige individuelle moralische Rechte von Tieren
in einem gravierenden Ausmaf3 missachten und verletzen.?

In meinem Fall fithrte die Schlagkraft der Argumente, die fiir eine
weitgehende moralische Gleichheit von Menschen und Tieren sprechen,
sehr bald zu der Einsicht, dass ich Tieren erheblich mehr Aufmerksamkeit
schenken musste. Und entsprechend begann ich wenig spiter griindlicher
iber die naheliegende Frage nachzudenken, welche Schlussfolgerungen ich
aus den Debatten um die moralische Relevanz von Tieren ziehen sollte.
Denn wie gesagt: Der Vorwurf, der im Raum steht, lautet nicht, dass unser
Umgang mit Tieren moralisch ,irgendwie problematisch® oder ,nicht ganz
optimal® ist, sondern, dass wir alle tagtaglich zu einem enormen Unrecht
oder - um eine Formulierung Robert Nozicks zu entleihen - einem ,.ca-
tastrophic moral horror*® beitragen. ,Angenommen, dass wir unsere Nah-
rungsgewohnheiten nicht andern’, so fragt Singer, ,wie konnten wir dann
jene Sklavenhalter verurteilen, die ihre eigene Lebensweise nicht dndern
mochten?“

Konkreter stellten sich mir in der Folge besonders auf theoretischer
Ebene aufwiihlende Fragen, die die politik-philosophischen Implikationen
tierethischer Uberlegungen betrafen: Lebte ich wirklich in einer politischen
Gemeinschaft, die fiir ein dramatisches Unrecht gegeniiber einer riesigen
Gruppe moralisch relevanter Lebewesen - manchen von ihnen konnte
nach Sue Donaldson und Will Kymlicka gar der Status von Mitbiirger:in-
nen zuzusprechen sein® - verantwortlich war? Und wenn dem so war,
konnte man sich mit Anderungen des Konsumverhaltens und politischer
Aufkldrungsarbeit begniigen? Waren nicht viel erheblichere gesellschaftli-
che und politische Veranderungen dringend geboten und damit unter Um-
stainden Interventionen, die sich deutlich jenseits des akzeptierten legalen
Rahmens bewegten? Gerade tierrechtliche Perspektiven, denen ich schnell
viel abgewinnen konnte und die vergleichsweise kompromisslos daherkom-
men, schienen mir somit in einem Spannungsverhiltnis zu, grob gespro-
chen, liberalen, demokratischen Uberzeugungen zu stehen, von denen ich
ungern abriicken wollte.

Kurzum: Mir wurde nach und nach bewusst, dass die tierethische Debat-
te weit davon entfernt ist, ein harmloser Zweig der Angewandten Ethik

2 Grundlegend hierzu Regan (1985).
3 Nozick (1974), 30.

4 Singer (2013), 109.

5 Donaldson/Kymlicka (2011).

10

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

zu sein, sondern fundamentale philosophische Fragen hinsichtlich des Ver-
héltnisses von Moral, Recht und Politik aufwirft.

11 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

Der Fokus der tierethischen Debatte lag lange Zeit auf einer individualethi-
schen Perspektive. Diese fragt insbesondere danach, was wir, verstanden
als handelnde Individuen, mit Blick auf Tiere zu tun und zu unterlassen ha-
ben. Um nur einige der dabei diskutierten Fragen zu nennen: Welche von
Tieren stammenden Produkte diirfen wir konsumieren? Wie sollten wir un-
sere eigenen Beziehungen zu (Haus-)Tieren regeln? Welche Verantwortung
kommt Wissenschaftler:innen zu, die Tiere zu Forschungszwecken nutzen?
Einen vermutlich nicht unerheblichen Einfluss mag in dieser Hinsicht Sin-
gers handlungsutilitaristische Grundausrichtung gehabt haben. Der soeben
zitierte Vergleich Singers, der auf das Verhalten von Sklavenhalter:innen
Bezug nimmt, steht hierfiir stellvertretend. Aber auch die Uberlegungen,
die Tom Regan in The Case for Animal Rights anstellt, drehen sich, wenn
es um die konkreten Implikationen seines tierrechtlichen Ansatzes geht,
vorwiegend um die Verantwortung von Individuen.®

Es wire dennoch verfehlt, wenn man die tierethische Debatte auf eine
solche Perspektive der individuellen Handlungsorientierung verengen wiir-
de. Vielmehr weisen tierethische Beitrdge seit den Anfangstagen Beziige
zu politik-philosophischen und gesellschaftstheoretischen Uberlegungen
auf. Vor allem zeugen die intensiv gefithrten Debatten um den rechtlichen
(Eigentums-)Status und die richtige Strategie im Kampf fiir Tierrechte und
Tierbefreiung von der politischen, auf institutionelle Anderungen abzielen-
den Ausrichtung des tierethischen Diskurses.” Und nicht zuletzt macht bei-
spielsweise bereits Singer vor dem Hintergrund seiner moralphilosophisch
fundierten Kritik der Tiernutzung an mehreren Stellen - wenn man so
mochte: in ideologiekritischer Manier — darauf aufmerksam, dass Vorurtei-
le hinsichtlich der Minderwertigkeit von Tieren tief in unserer Sprache und
Kultur verankert sind.3

Erst seit gut zehn Jahren werden tierethische Uberlegungen allerdings
expliziter und griindlicher auf Diskussionen in den akademischen Teildiszi-

6 Vgl. Regan (1985), bes. Kapitel 9.
7 Vgl. einfithrend Francione/Garner (2010).
8 Singer (2009), u.a. Kapitel 6. Darauf komme ich im 6. Kapitel zuriick.

11

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

plinen der Politischen Philosophie und Politischen Theorie bezogen. Eine
ganze Reihe von Autor:innen spricht in diesem Zusammenhang davon,
dass sich in den vergangenen Jahren ein ,political turn ein politischer
Wandel, in der Tierethik vollzogen habe. Wenngleich noch immer nicht
vollige Einigkeit besteht, was diesen im Detail kennzeichnet und in wel-
chem Sinn die Rede von einem solchen angemessen ist, hat die wissen-
schaftliche Debatte zweifellos theoretische Schwerpunktverlagerungen und
Erweiterungen erfahren.” Auf einige der Beitrége, die diesem Wandel zuge-
ordnet werden konnen, werde ich in spiteren Kapiteln ausfithrlicher zu
sprechen kommen. Daher mdchte ich an dieser Stelle lediglich auf einige
besonders auffillige Entwicklungen stichpunktartig hinweisen, die vor dem
Hintergrund der systematischen Fragestellung dieser Untersuchung von
Bedeutung sind.

Allgemein festgehalten werden kann, dass zahlreiche Autor:innen die
Frage der moralischen Anspriiche von Tieren theoretisch enger an den in
der zeitgendssischen Politischen Philosophie sehr prominenten Begriff der
Gerechtigkeit und die Pflichten politischer Gemeinschaften binden sowie
unsere politischen Beziehungen zu Tieren in den Vordergrund riicken.!®
Damit einher geht u.a., dass tierethische Uberlegungen vermehrt vor dem
Hintergrund der mit dem politischen Liberalismus verbundenen Heraus-
forderungen diskutiert werden: Wie sollte eine politische Konzeption der
Mensch-Tier-Beziehungen moralisch begriindet sein, um dem von John
Rawls betonten, moderne Gesellschaften kennzeichnenden ,Faktum eines
verniinftigen Pluralismus“! Rechnung zu tragen?? Ferner ist in diesem
Zusammenhang seit einigen Jahren eine intensivere Beschéftigung mit dem
Mensch-Tier-Verhiltnis unter demokratietheoretischen Gesichtspunkten
festzustellen. Diese betrifft beispielsweise die Frage der theoretischen Ein-

9 Vgl. hierzu grundlegend u.a. Milligan (2015), Cochrane/Garner/O’Sullivan (2018).
Einen frithen hilfreichen Uberblick iiber diese Entwicklungen bieten Ahlhaus/Niesen
(2015); kritisch zur Diagnose, tierrechtliche Ansitze miissten ,politischer werden:
Rowlands (2017).

10 Um nur einige wegweisende Beitrdge zu nennen: Garner (2005; 2013); Donald-
son/Kymlicka (2011); O'Sullivan (2012); Smith (2012); Valentini (2014); Niesen
(2014); Berkey (2017); Ladwig (2020). Ferner die Sammelbinde Wissenburg/Schlos-
berg (2014); Garner/O'Sullivan (2016).

11 Vgl. Rawls (2003a; 2003b).

12 Zentral u.a. Flanders (2014); Nussbaum (2014a); Zuolo (2020).

12

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

bindung von Tieren in Theorien deliberativer Demokratie oder auch die
Moglichkeit der Représentation von Tieren in demokratischen Prozessen.!

Der akademische Kontext, in dem die vorliegende Arbeit angesiedelt ist,
ist damit grob umrissen. Worin besteht konkreter ihre Aufgabenstellung
und inwiefern tragt sie etwas Relevantes zur Debatte bei? Um die Antwor-
ten auf diese Fragen besser greifen zu konnen, diirften zundchst weitere
einfiihrende Erlduterungen und erste begriffliche Kldrungen hilfreich sein.

Ich mochte mit einigen Anmerkungen zu Rechte-Ansétzen in der Moral
beginnen. Charakteristisch fiir diese ist im Allgemeinen die Vorstellung,
dass die geforderten moralischen Rechte fiir andere mit strengen Pflichten
einhergehen. Rechte werden in diesem Sinne als moralisch besonders ver-
bindliche Anspriiche angesehen. Einfach gesagt: Wenn ich davon tiberzeugt
bin, dass man das moralische Recht auf Eigentum anderer zu achten hat, ist
die Frage, ob ich es mir unerlaubterweise auf dem Sofa meines Nachbarn
gemiitlich machen darf, wenn es mir in den eigenen vier Winden zu
langweilig wird, recht klar zu entscheiden: Die Rechte meines Nachbarn
stechen meine personlichen Bediirfnisse aus. Allerhdchstens in Ausnahme-
situationen konnte es gerechtfertigt sein, mir ohne Erlaubnis Zugang zu
dessen Wohnung zu verschaffen - etwa, um bei einem akuten Notfall auf
den Medizinschrank in seinem Badezimmer zugreifen zu konnen.

Mit der Verbindlichkeit von Rechten geht in der Regel ferner die Vorstel-
lung einher, dass diese erzwingbar sind. So diirfte mich mein Nachbar, um
seine Rechte zu schiitzen, daran hindern, in seine Wohnung einzudringen.
Diese Uberlegungen sind zunichst, wie betont, ausschlieflich moralischer
Natur. Aber die Nahe zum positiven Recht, der gesetzlichen Verankerung
dieser Anspriiche, deutet sich bereits an: Eine wesentliche Funktion von
Gesetzen besteht darin, unsere moralischen Anspriiche effektiv zu schiit-
zen. Und wer sich nicht an diese hilt, kann mit der Ausiibung von Zwang
von staatlicher Seite rechnen.

Relevant werden diese kurzen Bemerkungen zum Begriff von Rechten,
wenn man sich fragt, wie vor diesem Hintergrund Tierrechte zu verstehen
sind. Forderungen nach Rechten fiir Tiere sind ebenfalls erst einmal Aus-
druck moralphilosophischer Uberlegungen. Kennzeichnend fiir tierrechtli-
che Positionen ist allerdings auch die Vorstellung, dass zentrale, grundle-
gende moralische Rechte von Tieren in positives Recht zu iiberfiihren sind
und diese Rechte notfalls unter Ausiibung von Zwang zu schiitzen sind.

13 Vgl. u.a. Ahlhaus (2014); Garner (2016a; 2016b; 2017); Parry (2016).

13

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Zumindest implizit wird dieser Zwangscharakter von Tierrechten bereits in
dlteren tierrechtlichen Beitragen deutlich. Eine besonders zentrale Stellung
nimmt er jedoch in den soeben erwédhnten jiingeren Gerechtigkeitsdiskus-
sionen im Zuge des political turn ein.1*

Eine komplexe Frage ist, wie der Status von Tierrechten genauer zu ver-
stehen und politik-theoretisch einzuordnen ist. Haben Tiere diese Rechte,
auch wenn sie faktisch gesetzlich noch nicht anerkannt sind, sondern viel-
mehr tiglich millionenfach verletzt werden? Miissen diese Rechte, normativ
betrachtet, erst demokratisch legitimiert werden oder konnen sie - ganz
gleich, was eine demokratische Mehrheit meinen mag - als ,verniinftig®
gerechtfertigt betrachtet werden? Und vor allem: Was bedeutet dies fiir die
Rechtfertigung der Ausiibung von Zwang? Wenn Tiere gewichtige, unseren
Menschenrechten nicht ganz unéghnliche individuelle Rechte haben und es
moralisch dringend geboten ist, diese institutionell zu verankern, diirfen
diese dann zur Not - sei es von staatlicher oder aktivistischer Seite - unab-
héngig von oder gar gegen demokratische Mehrheiten durchgesetzt werden?

Hinsichtlich dieser dringenden Fragen, die das Verhéltnis der Rechtferti-
gung von Tierrechten, demokratischer Aushandlung und legitimer Zwangs-
ausiibung betreffen, besteht meines Erachtens weiterhin erheblicher Kla-
rungsbedarf. Um nicht falsch verstanden zu werden: Selbstverstdndlich
widmen sich seit einiger Zeit verschiedene Autor:innen einzelnen Aspekten
dieses Fragenkomplexes. Nicht nur in aktivistischen Kreisen, sondern auch
von philosophischer Seite wird insbesondere die Rechtfertigung illegaler
oder gewaltsamer Interventionen im Kontext von zivilem Ungehorsam und
Theorien der Selbstverteidigung diskutiert. Meist bewegen sich diese Aus-
einandersetzungen allerdings in einem recht eng abgesteckten politiktheo-
retischen oder moralphilosophischen Rahmen. Die grundsitzlichen Fragen
und weitreichenden Implikationen, die sich ergeben, wenn man die Forde-
rung nach starken, d.h. menschlichen Grundrechten dhnlichen, Tierrechten
ernst nimmt und an Uberlegungen zur Rechtfertigung von Gewalt und

14 Vgl. Cochrane (2012; 2018); Cochrane/Garner/O’Sullivan (2016); Garner (2013). Er-
wihnt sei an dieser Stelle, dass auch Peter Singer, der die Forderung nach Rechten
fiir Tiere aus philosophischen Griinden als wenig hilfreich und sinnvoll erachtet,
sich auf politischer Ebene fiir Tierrechte ausspricht. Gemeinsam mit der italienischen
Philosophin Paola Cavalieri hat Singer beispielsweise das Great Ape Project ins Leben
gerufen, welches sich dafiir einsetzt, die Idee der Grundrechte auf Menschenaffen
auszuweiten, vgl. Cavalieri/Singer (1993); zu Singers Kritik an Rechten vgl. Singer
(2013), 153.

14

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

Widerstand in liberalen Gesellschaften bindet, wurden bislang hingegen
selten detailliert ausbuchstabiert und umfassend diskutiert.>

Diese Zuriickhaltung mag angesichts der politischen Brisanz des Themas
nicht iiberraschen. Passend hierzu kann darauf hingewiesen werden, dass
vor wenigen Jahren ein Beitrag, in dem direkte, unter Umstinden gewaltsa-
me Interventionen zum Schutz von Tieren als prima facie moralisch erlaubt
verteidigt werden, unter einem Pseudonym im Journal for Controversial
Ideas veroffentlicht wurde.!6

Ein erstes Anliegen dieser Arbeit besteht - und damit komme ich zu
den Zielsetzungen zuriick - folglich darin, griindlicher zu verstehen, was
tierrechtliche Forderungen mit Blick auf die Rechtfertigung illegaler, un-
ter Umstdnden gewaltsamer politischer Interventionen implizieren. Wie
soeben angedeutet, mdchte ich zeigen, dass diese Implikationen prinzipiell
gravierend sind. Konkreter soll deutlich werden, dass sich die Frage auf-
dringt, inwiefern tierrechtliche Positionen sich mit weithin geteilten libera-
len Grundiiberzeugungen zur Rechtfertigung politischer Zwangsausiibung,
der offentlichen Rechtfertigung und der friedlichen, demokratischen Aus-
handlung moralischer Anliegen vertragen. Hierbei wird mich die Perspekti-
ve der bereits erwahnten Stromung des politischen Liberalismus leiten, die
gegenwirtig als besonders einflussreich im liberalen Diskurs gelten kann.
Zweitens mochte diese Arbeit zur Kldarung beitragen, wo die Spannungen
zwischen tierrechtlichen Grundannahmen und entsprechenden liberalen
Vorstellungen politischer Legitimitdt konkreter zu verorten sind, wie sich
diese auflésen lassen kénnten und welcher Preis hierfiir theoretisch jeweils
zu zahlen wire. Und drittens soll vor dem Hintergrund dieser Diskussionen
abschlieflend der Versuch unternommen werden, einen eigenen Beitrag

15 Vgl. grundlegend zum Spannungsverhaltnis von Gerechtigkeit und politischer Legiti-
mitdt Basl/Schouten (2018). Sehr frith hat ferner bereits Peter Niesen im Rahmen
seiner kritischen Auseinandersetzung mit der politischen Theorie der Tierrechte von
Sue Donaldson und Will Kymlicka auf fundamentale Fragen, die sich hinsichtlich
der Durchsetzung von Tierrechten ergeben, hingewiesen, vgl. Niesen (2014), ferner
(2020). Vergleichsweise ausfiihrlich beschaftigt sich zudem Peter Singer vor dem
Hintergrund seiner utilitaristischen Theorie mit der Rechtfertigung von illegalen In-
terventionen in demokratischen Gesellschaften, vgl. Singer (2013), Kapitel 11. Fiir tier-
rechtliche Beitrdge, in denen die Rechtfertigung politischer Interventionen in einem
weiteren Kontext adressiert wird, vgl. u.a. Cochrane (2012; 2018); Cochrane/Cooke
(2016); Rowlands (2002). Wichtige frithe Beitrage zum Verhéltnis von tierethischen
Uberlegungen, Selbstverteidigung und der Rechtfertigung von (politischen) Inter-
ventionen lieferten ferner Hadley (2009a; 2009b; 2015) und Abbate (2015).

16 Vgl. Hardman (Pseudonym) (2021).

15

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

dazu zu leisten, wie unser Verhiltnis zu Tieren zu verstehen ist und welche
Verantwortung uns aufgrund unseres liberalen Selbstverstindnisses gegen-
tiber Tieren zukommt.

1.2 Aufbau und argumentative Struktur

Das zweite Kapitel widmet sich zundchst einigen grundsitzlichen methodi-
schen Bemerkungen zur Rechtfertigung moralischer Uberzeugungen und
der theoretischen Verortung moralischer Anliegen in einem weiteren poli-
tik-philosophischen Kontext. Diese allgemeineren Ausfithrungen, auf die
ich insbesondere im fiinften Kapitel zuriickkommen werde, scheinen mir
fiir ein tieferes Verstdndnis der spater diskutierten philosophischen Fragen
einfiihrend hilfreich zu sein.

Das dritte Kapitel stellt den Auftakt zur Auseinandersetzung mit der
tierethischen Diskussion dar und soll einem Uberblick iiber die theoreti-
schen Grundannahmen, die moralischen Implikationen und die politische
Einordnung tierrechtlicher Positionen dienen. Dabei muss ich mich selbst-
verstandlich auf ausgewéhlte Beitrage beschranken. Im Mittelpunkt werden
neben Tom Regan vor allem einflussreiche Autor:innen des political turn
stehen. Genauer werde ich den interessenbasierten Tierrechtstheorien von
Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig besondere Aufmerksambkeit schen-
ken und im Anschluss an Sue Donaldson und Will Kymlicka die Frage nach
unseren politischen Beziehungen zu Tieren aufgreifen.

Mit diesem einfithrenden Uberblick sollten die nétigen Grundlagen
geschaffen sein, um im anschlieflenden vierten Kapitel ausfithrlich die
weitreichenden, liberale Legitimitétsvorstellungen herausfordernden Impli-
kationen tierrechtlicher Ansitze zur Ausiibung von Zwang und zur Recht-
fertigung von politischem Ungehorsam diskutieren zu konnen. Hierbei
werde ich zunidchst auf das Konzept zivilen Ungehorsams blicken und dar-
legen, weshalb diese in liberalen Diskursen gemeinhin akzeptierte Recht-
fertigungsfigur illegaler Aktionen in demokratischen Rechtsstaaten aus tier-
rechtlicher Perspektive schnell an Grenzen st6f3t. In einem néchsten Schritt
werde ich mich der Frage der Rechtfertigung weniger ziviler politischer
Interventionen zuwenden. Genauer werde ich im Riickgrift auf philosophi-
sche Debatten um die Rechtfertigung von unzivilem Ungehorsam, Nothilfe
und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit darlegen, weshalb illegale
und unter Umstdnden gewaltsame aktivistische sowie demokratisch nicht-

16

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Aufbau und argumentative Struktur

legitimierte Interventionen aus tierrechtlicher Sicht zumindest prima facie
gerechtfertigt sein diirften.

Dieses Ergebnis ist allerdings als vorldufig zu betrachten und wird im an-
schliefenden fiinften Kapitel in Auseinandersetzung mit zentralen Vertre-
ter:innen des politischen Liberalismus griindlicher diskutiert. Hierbei wird
deutlich werden, dass all things considered viele Interventionen aufgrund
von strategischen oder, allgemeiner gesprochen, die Folgen einer Handlung
betreffenden Uberlegungen selbst von tierrechtlicher Seite letztlich als un-
gerechtfertigt abgelehnt werden konnten. Dies jedoch édndert nichts an
der grundsitzlichen Problematik, dass entsprechende Interventionen aus
tierrechtlicher Sicht zumindest theoretisch moralisch noch immer zuldssig
waren.

Als ,,Problematik® betrachtet man dieses Ergebnis selbstverstandlich nur,
wenn man entsprechende politische Interventionen als kategorisch unver-
einbar mit zentralen Grundwerten einer pluralistischen, demokratischen
Gesellschaft betrachtet. Und dies, so meine ich, diirfte die Auffassung vieler
liberaler Autor:innen sein. Genauer wird mich somit die folgende Frage be-
schiftigen: Kann man an Tierrechten festhalten, zugleich aber davon iiber-
zeugt sein, dass von der illegalen, womdglich gewaltsamen Durchsetzung
dieser Rechte ausnahmslos Abstand zu nehmen ist? In Auseinandersetzung
mit Autor:innen wie John Rawls, Charles Larmore, Martha Nussbaum, Fe-
derico Zuolo und Gerald Gaus werde ich konkreter diskutieren, inwiefern
aus liberaler Sicht weitreichende illegale Interventionen grundsitzlich als
illegitim abzulehnen sind und wie eine solche liberale Position plausibel
verteidigt werden konnte. Dabei werde ich insbesondere im Anschluss an
Gerald Gaus erldutern, weshalb sich die Spannung, die zwischen liberalen
und tierrechtlichen Perspektiven besteht, nicht abschlielend auflosen las-
sen diirfte - zumindest, wenn man daran festhalten mochte, dass eine
liberale Theorie normativ auf der Idee basiert, unsere Mitbiirger:innen als
Freie und Gleiche zu respektieren.

Dieses Ergebnis erscheint mir zumindest insofern unbefriedigend, als
tierrechtliche Ansétze zweifellos eine verniinftige Position darstellen und
gute Griinde dafiirsprechen, dass unser Umgang mit Tieren ein wirklich er-
hebliches moralisches Unrecht darstellen konnte. Im sechsten Kapitel wage
ich daher einen Blick iiber den engen, auf die Frage politischer Legitimitat
fokussierten Horizont des politischen Liberalismus hinaus. Hierzu werde
ich im Riickgriff auf Claudia Cards Uberlegungen zum moralisch Bosen zu-
néchst aufzeigen, inwiefern unser Umgang mit Tieren ein mdgliches drama-
tisches moralisches Ubel darstellt. Anschlieflend werde ich dann erldutern,

17

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

weshalb uns vor dem Hintergrund dieser Feststellung und unseres (kritisch
aufgeklarten) liberalen Selbstverstindnisses die Verantwortung zukommt,
das Leid von Tieren ernster zu nehmen, als wir dies bislang tun. Mein
theoretischer Bezugspunkt wird Judith Shklar und die Idee der Vermeidung
von Grausamkeit und Furcht als zentraler Kategorie liberalen Denkens
sein.

18

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

David Leopold und Marc Stears merken zu Beginn ihres Sammelbandes zu
den Methoden und Ansitzen in der Politischen Theorie und Philosophie
kritisch an, dass Autor:innen dieser Disziplinen ihre methodische Vorge-
hensweise selten griindlicher reflektieren. Stattdessen, so die beiden, tauch-
ten diese in aller Regel direkt in die Diskussion zentraler Konzepte wie
Freiheit, Gerechtigkeit und Rechte ein.! Diese Einschitzung ist sicherlich
nicht ginzlich von der Hand zu weisen, wenngleich sie bewusst zugespitzt
formuliert sein diirfte und das Interesse an methodischen Fragestellungen
gerade in jiingerer Zeit zugenommen hat.?

Ein wesentlicher Grund fiir die Zuriickhaltung, das eigene methodische
Vorgehen griindlich zu thematisieren, scheint mir recht einfach auszuma-
chen zu sein: Fingt man einmal damit an, st6f3t man schnell auf eine ganze
Reihe fundamentaler philosophischer Fragen und Probleme, die allesamt
eine eigene Auseinandersetzung verdienten - und damit vom eigentlich
untersuchten Gegenstand wegfiihrten. Man denke beispielsweise an metae-
thische Debatten iiber die Natur moralischer Verpflichtung und die Objek-
tivitdit der Moral, die zwangsldufig im Hintergrund normativer Theorien
in der Moralphilosophie und der Politischen Philosophie lauern. Ferner
liefe sich eine Reihe von Fragen stellen, die die praktische Verortung des
eigenen methodischen Zugangs angeht: Wie realistisch bzw. utopisch sollte
oder darf argumentiert werden? Und nicht zuletzt konnte lange dariiber
nachgedacht werden, welchen ideologischen Vorstellungen man - womaog-
lich unbeabsichtigt — Vorschub leistet und wie diese zu bewerten sind.

Wenngleich folglich verstdndlich ist, dass sich die Auseinandersetzung
mit methodischen Fragen in Grenzen halten muss, ist Leopold und Stears
zuzustimmen, dass eine vollige Nicht-Thematisierung im Rahmen wissen-
schaftlicher Auseinandersetzungen problematisch sein kann:

1 Vgl. Leopold/Stears (2008), 1.

2 Zu nennen wire beispielsweise die vielfaltige Kritik an sog. ,idealer Theoriebildung*
und die ,realistischen” Einwande am vorherrschenden ,,Moralismus® in der Politischen
Philosophie und Theorie. Einen einfithrenden Uberblick hierzu bieten: Stemplow-
ska/Swift (2012); Valentini (2012). Aufschlussreich in diesem Zusammenhang sind
ferner die Beitrdge in Blau (2017).

19

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

This reluctance to talk about method is perplexing. After all, the choice
is not between having a method and not having one, but rather between
deciding to think about that method or simply carrying on unreflective-
ly3
Im Sinne eines moglichst transparenten Argumentationsgangs erscheint es
mir daher sinnvoll, methodischen Uberlegungen zu Beginn eine gewisse
Aufmerksamkeit zu schenken. Dariiber hinaus diirfte eine solche einfiih-
rende Auseinandersetzung im Fall der vorliegenden Arbeit, die sich an
der Schnittstelle verschiedener akademischer Diskurse bewegt, besonders
geboten sein. Ein wesentliches Anliegen dieser Arbeit besteht gerade darin,
einige explizite und implizite theoretische Grundannahmen verschiedener
Positionen starker in den Blick zu nehmen und aufeinander zu beziehen
- und nicht zuletzt dadurch einen hoffentlich interessanten Beitrag zur
tierethischen Diskussion zu leisten.

2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien

Im Zentrum dieser Arbeit stehen zum einen normative Argumente, die sich
um die grundsatzliche moralphilosophische Frage drehen, was wir Tieren
schulden. Zum anderen werde ich mich auf politik-philosophische Aspekte
und Implikationen tierethischer Diskussionen konzentrieren. Hierbei wer-
de ich insbesondere tierrechtliche Positionen in den Blick nehmen und die
Frage danach aufnehmen, inwiefern die moralischen Anspriiche von Tieren
in einer liberalen Gesellschaft theoretische Beriicksichtigung erfahren soll-
ten.

Wie das Verhaltnis zwischen Moralphilosophie und Politischer Philo-
sophie genauer zu verstehen ist, ist alles andere als unumstritten. Einer
verbreiteten Auffassung zufolge besteht eine enge Verbindung zwischen
diesen beiden Disziplinen: Moralphilosophische Uberlegungen bilden die
Grundlage unseres Nachdenkens iiber politische Gemeinschaften und In-
stitutionen.* Zu unterscheiden ist die Politische Philosophie von der Mo-
ralphilosophie dabei im Wesentlichen durch ihren Gegenstandsbereich.
Wihrend in der Moralphilosophie vorwiegend das Handeln und die Be-

3 Leopold/Stears (2008), 2.
4 Vgl. Kymlicka (1996), Kapitel 1; einfithrend ferner Celikates/Gosepath (2013), 29-36;
Larmore (2020), Kapitel 1.

20

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien

ziehungen von Individuen in den Blick genommen werden, bezieht sich
die Politische Philosophie auf grundlegende gesellschaftliche Strukturen.
»Politische Philosophie® bezeichnet somit vor allem einen Teilbereich der
Moralphilosophie, in dessen Mittelpunkt, wie Charles Larmore betont, das
moralische Ideal der guten oder gerechten Gesellschaft steht.> Von der
Realitét politischer Gegebenheiten wird bei der Bestimmung dieses Ideals
oft weitgehend abstrahiert.

Einem zweiten einflussreichen Bild zufolge beansprucht die Politische
Philosophie eine groflere Autonomie.® Den Ausgangspunkt bildet hierbei
nicht die Suche danach, was, relativ abstrakt, als moralisch wahr oder
richtig erkannt wird und entsprechend zu verwirklichen ist. Vielmehr wird
die Rolle der Politischen Philosophie von vornherein an die spezifischen
Herausforderungen und Probleme der politischen Sphare gebunden. Statt
um die Verwirklichung des moralischen Ideals der Gerechtigkeit, geht es
der Politischen Philosophie in erster Linie um die Frage, wie angesichts
der konflikthaften Natur des Politischen legitime politische Zwangsaustibung
aussehen und gerechtfertigt werden kann. Larmore erldutert in diesem
Zusammenhang:

Our focus must then be, not on how things ought ideally to be, but on
how they can legitimately be made to be, given that people who must live
together have opposing notions of the ideal.’”

Diese beiden verschiedenen Vorstellungen davon, wie Politische Philoso-
phie zu verstehen und zu betreiben ist, sind von Relevanz fiir die philoso-
phischen Fragen, die im Zentrum dieser Arbeit stehen. Die theoretischen
Spannungen, die zwischen tierrechtlichen Positionen und liberalen Uberle-
gungen bestehen, lassen sich ndmlich durchaus als Ausdruck dieser beiden
konkurrierenden Konzeptionen verstehen: Auf der einen Seite ergeben sich
- dem ersten Bild entsprechend - weitreichende Forderungen, was den
gerechten Umgang mit Tieren betrifft. Auf der anderen Seite stellt sich -
dem zweiten Bild folgend - zuerst die Frage, wie diese Forderungen in
einer liberalen Gesellschaft zu rechtfertigen sind, so dass ihre zwangsweise
Durchsetzung als legitim gelten kann.

5 Vgl. Larmore (2020), 19 1.
6 Vgl.ebd., 20f.
7 Ebd., 20.

21

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

Einfiihrendes zur Rechtfertigung normativer Theorien

Ich komme gleich noch einmal auf diese beiden Bilder zuriick und werde in
Abschnitt 2.2 etwas genauer erliutern, welche Uberlegungen diese jeweils
motivieren. Zundchst erscheint es mir allerdings sinnvoll, kurz grundsitzli-
cher auf die Rechtfertigung normativer Theorien und die Rolle von Intui-
tionen einzugehen.

In der Regel wird zwischen zwei grundlegenden methodischen Zu-
gingen unterschieden: Kohdrentismus und Fundationalismus.® Koharen-
tistischen Ansdtzen zufolge konnen moralische Prinzipien nicht isoliert
gerechtfertigt werden, sondern lediglich in Beziehung zu anderen. Die
Rechtfertigung einer normativen moralischen Theorie ergibt sich folglich
aufgrund der Kohirenz eines Systems an Uberzeugungen. Einem fundatio-
nalistischen Ansatz zufolge bendétigt eine normative Theorie der Moral
hingegen ein festes Fundament, d.h. sie muss auf Prinzipien zuriickgefithrt
werden konnen, die selbst-evident sind und folglich keiner weiteren Recht-
fertigung bediirfen. Alle weiteren Urteile lassen sich dann von diesen Prin-
zipien logisch ableiten.

Beide dieser Positionen sehen sich mit erheblichen Herausforderungen
konfrontiert, die ich hier nur umreiflen kann. Ein fundationalistischer
Ansatz sieht sich vor allem vor die schwierige Aufgabe gestellt, tiberzeu-
gend erkldren zu miissen, wie eine Moraltheorie auf einem selbst-evidenten
Fundament, das keiner weiteren Rechtfertigung mehr bedarf, begriindet
werden kann. Dies rdumen beispielsweise Katarzyna de Lazari-Radek und
Peter Singer ein, die im Anschluss an Henry Sidgwick auf die Idee selbst-
evidenter Axiome in der Ethik zuriickgreifen:

The chief objection to foundationalism concerns the basic beliefs. How
can we know that they are true? We can say that they are self-evident,
but if someone else does not regard them as self-evident, it seems that we
have nothing more to say, except to reassert the truth of the beliefs (...).°

Nicht wenige duflern aufgrund dieser zentralen Herausforderungen grund-
satzliche Zweifel, was die Erfolgsaussichten fundationalistischer Ansitze
angeht.!0

8 Vgl. einfithrend hierzu Jamieson (2015).
9 de Lazari-Radek/Singer (2014), 108.
10 Vgl. McMahan (2013), 108; Jamieson (2015), 481.

22

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien

Als besonders einflussreicher kohidrentistischer Ansatz in der Moralphi-
losophie und der Politischen Philosophie erweist sich die Methode des
Uberlegungsgleichgewichts, die insbesondere von John Rawls bekannt ge-
macht wurde. Die entscheidende Idee ist die bereits angesprochene koha-
rentistische Vorstellung, dass eine normative Theorie — bei Rawls: der
sozialen Gerechtigkeit — dann als gerechtfertigt gelten kann, wenn die in ihr
enthaltenen spezifischen Urteile und allgemeinen Prinzipien weitestgehend
kohirent sind, sich also gegenseitig stiitzen.!!

Ausgangspunkt sind dabei, wie Rawls schreibt, unsere ,wohliiberlegten
Urteile®. Damit sind, vereinfacht gesagt, Urteile gemeint, die wir unter
Umstidnden treffen, in welchen nichts der Absicht im Wege steht, zu einer
richtigen Entscheidung zu gelangen.!? Ein mit Blick auf die Frage der sozia-
len Gerechtigkeit naheliegendes Beispiel stellt das Urteil dar, dass Sklaverei
abzulehnen ist. Derartige Urteile betrachtet Rawls als ,vorldufige Fixpunkte,
denen jede Gerechtigkeitsvorstellung entsprechen muss.”®* Eine normative
Theorie der Gerechtigkeit, die Sklaverei als gerecht ausweist, ist zutiefst
kontraintuitiv und folglich bereits auf den ersten Blick verdachtig.

Zugleich sind diese wohliiberlegten Urteile nicht schon deshalb gerecht-
fertigt, weil sie starke Intuitionen" zum Ausdruck bringen. Vielmehr gilt
es, ausgehend von bestimmten Urteilen, argumentativ zu priifen, welche
der als relevant erachteten Urteile im Rahmen einer komplexeren Theo-
riekonzeption beibehalten werden sollten und welche sich bei genauerer
Betrachtung als nicht haltbar erweisen. So kann es sein, dass jemandem
eine Gerechtigkeitstheorie vorgelegt wird, die plausibel erkennen ldsst, dass
ein zundchst fiir richtig gehaltenes Urteil verworfen werden muss, weil es
beispielsweise mit einem allgemeinen Prinzip der Gerechtigkeit konfligiert,
das als gewichtiger angesehen wird. Ebenso kann es sein, dass ein allgemei-
nes Prinzip einer Gerechtigkeitstheorie aufgegeben werden muss, weil es
sich nicht mit einem bestimmten Einzelurteil vereinbaren lésst.

11 Vgl. insb. Rawls (1979), 68-71.

12 TIrrtiirmer sind beispielsweise ausgeschlossen. Zur Definition wohliiberlegter Urteile
vgl. ebd., 67.

13 Ebd., 39.

14 Was genau unter einer Intuition zu verstehen ist, ist ebenfalls umstritten, vgl. einfiih-
rend Pust (2019). Jakob Huber folgend sollte es fiir die Zwecke dieser Arbeit geniigen,
Intuitionen als spontane Urteile zu verstehen, also solche, ,die ohne diskursiven
Gebrauch des Verstandes und damit etwa ohne bewusste Schlussfolgerungen erlangt
werden.* Ferner wird diesen im Sinne eines ,,Bauchgefiihls“ eine ,distinkte Phanome-
nologie zugeschrieben, was ihre Unmittelbarkeit und Eingebungshaftigkeit zusatzlich
unterstreicht Huber (2020), 692.

23

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

Ein zentrales Problem, das sich hinsichtlich eines solchen Vorgehens an-
fithren ldsst, lautet wie folgt: Eine kohdrente Theorie ist nicht notwendiger-
weise eine wahre Theorie. Die Rechtfertigung einer moralischen Theorie
auf unsere wohliiberlegten Urteile und die Beziehung, die zwischen diesen
besteht, zu griinden, ist wenig {iberzeugend, da sich die einzelnen Urteile
allesamt als problematisch erweisen kénnen. Denn letztlich kénnen diese
Urteile nur mit Verweis auf Intuitionen verteidigt werden - und damit un-
ter Bezugnahme auf ,Bauchgefithle“ und Annahmen, die sich bei genauerer
Betrachtung als weit verbreitete, unhinterfragte gesellschaftliche Vorstell-
ungen oder als irrationale Uberbleibsel unserer evolutioniren Entwicklung
entlarven lassen. Dale Jamieson spitzt dies mit Blick auf die Problematik
der historischen Kontingenz von Intuitionen wie folgt zu: ,It appears that
Nazis or Pharaos employing the method of reflective equilibrium would
arrive at outlooks that are grossly immoral ‘>

Statt sich auf jene Urteile zu verlassen, die uns besonders iiberzeugend
erscheinen, so betont etwa Peter Singer, kann es moralisch betrachtet gera-
de gefordert sein, diese zugunsten einer anderen — beispielsweise der von
ihm préferierten, intuitiv fiir viele weniger naheliegenden konsequentialisti-
schen - Position aufzugeben:

A normative moral theory is an attempt to answer the question “What
ought we to do?” It is perfectly possible to answer this question by
saying: “Ignore all our ordinary moral judgments, and do what will
produce the best consequences.”®

Vertreter:innen der Methode des Uberlegungsgleichgewichts haben auf die-
se Herausforderung insbesondere durch die Unterscheidung eines ,engen®
und eines ,weiten“ Uberlegungsgleichgewichts reagiert. Lediglich Letzteres,
so betont bereits Rawls, ist fiir die Moralphilosophie maf3geblich.”

15 Jamieson (2015), 482. Zur Relevanz evolutiondrer Erklarungen bei der Rechtfertigung
moralischer Prinzipien vgl. einfithrend Singers und de Lazari-Radeks Diskussion der
Experimente Joshua Greens zum Trolley-Problem, de Lazari-Radek/Singer (2017),
32-41.

16 Singer (2005), 345 f. Fiir Singers Kritik am Uberlegungsgleichgewicht vgl. ferner
Singer (1974); de Lazari-Radek/Singer (2014).

17 Bereits in Eine Theorie der Gerechtigkeit, welches im englischen Original 1971 erschie-
nen ist, spricht Rawls von verschiedenen Deutungen des Uberlegungsgleichgewichts,
vgl. Rawls (1979), 68 f. Die Begriffe ,eng“ und ,weit“ wurden jedoch erst in einem
spateren Aufsatz erstmals verwendet, vgl. Rawls (1974), § II., Rawls (2003b), 61 f. Fiir
eine einflussreiche Auseinandersetzung mit der Idee des Uberlegungsgleichgewichts
im Anschluss an Rawls vgl. Daniels (1996).

24

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien

Zur Erlduterung: Werden lediglich die verschiedenen wohliiberlegten
Ausgangsurteile einer Person auf ihre Widerspruchsfreiheit hin gepriift und
dann jene Konzeption angenommen, die mit den wenigsten Anderungen
verbunden ist, befindet sich diese Person in einem engen Uberlegungs-
gleichgewicht. Zur Etablierung eines weiten Uberlegungsgleichgewichts ist
es hingegen noétig, verschiedene andere einflussreiche, etwa aus der phi-
losophischen Ideengeschichte bekannte Konzeptionen und die jeweiligen
Argumente, die fiir diese sprechen, zu beriicksichtigen.!® Erst wenn dies ge-
schehen ist, befindet sich eine Person in einem weiten Uberlegungsgleich-
gewicht und die Konzeption kann entsprechend als gerechtfertigt gelten.

Rawls betont nicht nur, dass im Rahmen der Etablierung eines weiten
Uberlegungsgleichgewichts keines unserer wohliiberlegten Urteile prinzipi-
ell davor geschiitzt ist, revidiert zu werden. Er schlief3t in einer frithen Aus-
einandersetzung mit der Idee des Uberlegungsgleichgewichts noch nicht
einmal aus, dass sich gar herausstellen konnte, dass die {iberzeugendste
Konzeption letztlich auf selbst-evidenten ersten Prinzipien beruht:

The procedure of reflective equilibrium does not, by itself, exclude this
possibility, however unlikely it may be. For in the course of achieving this
state, it is possible that first principles should be formulated that seem
so compelling that they lead us to revise all previous and subsequent
judgments inconsistent with them."”

Auch de Lazari-Radek und Peter Singer rdumen ein, dass sich bei einer wei-
ten Interpretation der Idee des Uberlegungsgleichgewichts, bei der selbst
die Moglichkeit gegeben ist, dass sich auf der Grundlage selbst-evidenter
Prinzipien alle unserer wohliiberlegten Urteile als revisionsbediirftig erwei-
sen, sich grundsitzliche Bedenken ausraumen lassen. Zugleich wenden
sie allerdings ein, dass dann fraglich ist, inwiefern das Uberlegungsgleich-
gewicht noch als eigenstdndige Methode zur Rechtfertigung einer morali-
schen Theorie gelten kann:

Where previously there was a contrast between the method of reflective
equilibrium and “foundationalist” attempts to build an ethical system

18 Rawls selbst konzentriert sich in Eine Theorie der Gerechtigkeit auf die Auseinander-
setzung mit der utilitaristischen und der perfektionistischen Tradition.
19 Rawls (1974), 8.

25

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

outward from some indubitable starting point, now foundationalism
simply becomes the limiting case of a wide reflective equilibrium.?

Was die Rechtfertigung normativer Theorien angeht, so sollte einfithrend
deutlich geworden sein, stellen sich folglich sowohl hinsichtlich eines fun-
dationalistischen Ansatzes als auch der duflerst einflussreichen kohérentis-
tischen Methode des Uberlegungsgleichgewichts schwierige Fragen - und
letztlich ist gar zu kldren, ob diese beiden Zugénge tiberhaupt unterschie-
den werden konnen. Fiir viele Autor:innen in gegenwirtigen Debatten
in der Moralphilosophie, der Angewandten Ethik und der Politischen
Philosophie scheint die Methode des Uberlegungsgleichgewichts jedoch
zumindest einen sinnvollen Ausgangspunkt darzustellen, um die intuitive
Plausibilitdt und die Kohérenz philosophischer Argumente und Positionen
zu iiberpriifen und eigene Uberlegungen zu rechtfertigen. Oftmals bleibt
es letztlich dabei, verschiedene Intuitionen und Argumente hinsichtlich
normativer Fragestellungen gegeneinander abzuwidgen, ohne eine tiefere
Rechtfertigung liefern zu kénnen oder zu wollen, die woméglich gar einen
Anspruch darauf erheben kann, objektiv (oder absolut) wahr zu sein - also
nicht an einen bestimmten historischen oder evolutiondren Standpunkt
gebunden bleibt.

Diese Bemerkung fiihrt zuriick zu den beiden Bildern, wie Politische
Philosophie zu verstehen ist. Die abstrakte philosophische Suche nach einer
objektiv wahren oder richtigen Theorie der Gerechtigkeit oder der Mo-
ral, wie sie Singer und de Lazari-Radek vorschwebt, entspricht eher dem
ersten, eng am Geschift der Moralphilosophie orientierten Verstdndnis.
Autor:innen, die dem politischen Liberalismus zugeordnet werden kénnen,
klammern derartige grundlegende Fragen zur Rechtfertigung normativer
Theorien - und damit zur Natur, Erkennbarkeit und Objektivitit der
Moral - hingegen bewusst aus. Stattdessen konzentrieren sie sich auf die
Rechtfertigung legitimer politischer Zwangsausiibung und wiéhlen dabei
einen Ausgangspunkt, der den politischen Gegebenheiten pluralistischer
Gesellschaften Rechnung tragt.

Im folgenden Abschnitt mochte ich dem Verhiltnis von moralischer
Rechtfertigung und liberaler Legitimitétsperspektive noch ein wenig genau-
er auf den Grund gehen. Hierzu werde ich einfithrend kurz auf einige zen-

20 Singer (2005), 347. Auch de Lazari-Radek/Singer (2014), 112 f. Elijah Millgram merkt
in einem &hnlichen Sinne kritisch an, dass sich dann grundsitzlich die Frage stellt,
inwiefern es sich bei der weiten Spielart des Uberlegungsgleichgewichts um eine
eigenstandige Methode handelt, vgl. Millgram (2005), 9.

26

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

trale methodische Uberlegungen eingehen, die Rawls’ einflussreiche libera-
le Konzeption kennzeichnen. Dies geschieht nicht zuletzt in der Absicht,
erneut im Riickgriff auf Peter Singer und de Lazari-Radek auf offene Fragen
hinsichtlich des normativen Fundaments und der Grenzen des politischen
Liberalismus hinzuweisen.

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

Wie sollte eine politische Gerechtigkeitstheorie gerechtfertigt werden? Eine
naheliegende Antwort konnte, dies klang bereits an, wie folgt lauten: Wir
missen uns auf die Suche nach der moralisch wahren Theorie begeben.
John Rawls und mit ihm viele liberale Autor:innen wahlen einen anderen
Weg. Statt nach moralischer Wahrheit fragen sie danach, welche Theorie
allen Biirger:innen gegeniiber gerechtfertigt werden kann - und somit
als Grundlage fiir die legitime Ausiibung von Zwang unter diesen dienen
kann.?!

Rawls will seine liberale Gerechtigkeitstheorie??, wie er in spéteren Ar-
beiten ausfiihrlich erldutert, entsprechend als eine ,politische Konzeption®
und nicht als eine ,umfassende Lehre“ verstanden wissen.> Mit dem
Begriff einer umfassenden Lehre werden die unterschiedlichen Uberzeu-
gungssysteme — z.B. religiése oder philosophische Lehren und politische
Ideologien - bezeichnet, denen Biirger:innen anhingen koénnen. Diese
Lehren geben u.a. Antworten auf kontroverse metaphysische und erkennt-
nistheoretische Sachverhalte — etwa darauf, wie man sein Leben fiihren
sollte, was im Leben von Bedeutung ist, was richtig und falsch, wahr oder
unwabhr ist.

21 Genauer bestimmt Rawls’ liberales Legitimitétsprinzip, dass ,die Ausiibung politi-
scher Macht nur dann angemessen und zu rechtfertigen ist, wenn sie in Uberein-
stimmung mit einer Verfassung geschieht, von der wir verniinftigerweise erwarten
koénnen, daf3 alle Biirger sie im Lichte der von ihnen bejahten Grundsitze und Ideale
anerkennen konnen', Rawls (2003a), 317, vgl. auch 223.

22 An dieser Stelle mag es gentigen, darauf hinzuweisen, dass Rawls sich fiir eine ver-
gleichsweise egalitire, liberale Gerechtigkeitskonzeption ausspricht, die nicht nur
allen Biirger:innen gleiche biirgerliche und politische Rechte zusichert, sondern da-
riber hinaus mit weitgehenden Forderungen verbunden ist, was Chancengerechtig-
keit und die Rechtfertigung sozio6konomischer Ungleichheiten betriftt.

23 Vgl. Rawls (2003a; 2003b). Bereits in einem einflussreichen fritheren Aufsatz positio-
niert sich Rawls klar gegen die Ansicht, seine Gerechtigkeitstheorie metaphysisch
begriindet zu verstehen, vgl. Rawls (1985).

27

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

Fiir seine Gerechtigkeitstheorie, als politischer Konzeption, nimmt
Rawls hingegen gerade nicht in Anspruch, ,letzte” Fragen hinsichtlich der
menschlichen Existenz und moralischer Wahrheit zu beantworten. Der po-
litische Liberalismus kommt, so Rawls, ohne den Begrift der Wahrheit aus,
leugnet ihn aber auch nicht.2* Vielmehr versteht er seinen Gerechtigkeits-
ansatz als eine ,freistehende Auffassung®, ,ein Modul“?, das in verschiede-
ne umfassende Lehren eingefiigt werden kann und von diesen Lehren im
Rahmen eines ,iibergreifenden Konsenses“?¢ unterstiitzt wird.

Es geht Rawls also nicht darum, ein umfassendes, weites Uberlegungs-
gleichgewicht ausfindig zu machen, dass alle Biirger:innen teilen. Vielmehr
umgeht er bewusst besonders umstrittene Fragen, in der praktischen Ab-
sicht, die Verniinftigkeit einer liberalen, demokratischen Gesellschaft aus-
zuweisen, in der die Biirger:innen trotz ihrer unterschiedlichen Uberzeu-
gungen langfristig in Frieden kooperieren. Seine Gerechtigkeitskonzeption,
so schreibt er bereits 1985, ,deliberately stays on the surface, philosophically
speaking.“?” Die Aufgabe der politischen Philosophie, betont er in seinem
spateren Werk Gerechtigkeit als Fairness, liegt entsprechend darin, ,die Auf-
merksamkeit auf heftig umstrittene Fragen zu lenken und herauszufinden,
ob sich allem Anschein zum Trotz eine zugrunde liegende Basis philosophi-
scher und moralischer Ubereinstimmung ausmachen 1af3t28

Natiirlich stellt sich die Frage, wie sich ein solches Vorgehen tiberzeu-
gend rechtfertigen lasst. Hierzu bietet es sich zundchst an, auf Rawls’
Verstiandnis seiner Gerechtigkeitskonzeption als einer konstruktivistischen
Auffassung einzugehen. Die zentrale Idee hierbei ist, dass die Prinzipien
der sozialen Gerechtigkeit im Rahmen eines Verfahrens hervorgebracht,
also konstruiert werden.?® Die Details des Konstruktionsprozesses, die

24 Vgl. Rawls (2003a), 174.

25 Ebd.,78.

26 Ebd.,, 81, vgl. ausfiihrlicher auch die 4. Vorlesung.

27 Rawls (1985), 230.

28 Rawls (2003b), 20. Zu den Ideen des Uberlegungsgleichgewichts und des iibergreifen-
den Konsenses in diesem Werk §§ 10 und 11.

29 Fiir Rawls’ Erlduterung seiner Idee eines politischen Konstruktivismus vgl. insbeson-
dere Rawls (2003a), 3. Vorlesung. Rawls kontrastiert diesen politischen Konstrukti-
vismus explizit mit seinen eigenen fritheren Uberlegungen hinsichtlich eines kantia-
nischen moralischen Konstruktivismus, der als umfassende Lehre gelten muss, vgl.
Rawls (1980). Ebenfalls von Rawls’ politischem Konstruktivismus zu unterscheiden
sind die Diskussionen um konstruktivistische Positionen in der Ethik und Metaethik,
wenngleich Rawls auch hier noch immer ein wichtiger Bezugspunkt ist. Einen ein-
fithrenden Uberblick bietet Street (2010).

28

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

Rawls insbesondere im Rahmen seines hypothetischen Vertragsarguments
ausbuchstabiert, bei dem unter fairen Bedingungen Gerechtigkeitsgrund-
sitze gewdhlt werden, konnen an dieser Stelle vernachléssigt werden. Es ist
vielmehr entscheidend zu verstehen, auf welcher Grundlage diese Rechtfer-
tigung basiert. Rawls verweist darauf, sich auf Ideen zu stiitzen,

die als Bestandteil der offentlichen politischen Kultur einer demokrati-
schen Gesellschaft angesehen werden. Die &ffentliche Kultur schlief3t
die politischen Institutionen einer verfassungsméfliigen Ordnung und
die offentlichen Traditionen ihrer Interpretation (unter anderem durch
die Gerichte) ebenso ein wie allgemein bekannte historische Texte und
Dokumente.

Rawls’ eigene, liberale politische Konzeption der Gerechtigkeit, geht dabei
konkreter von einer ,bestimmten politischen Tradition® demokratischer
Gesellschaften aus und beruft sich vor allem auf die Idee der Gesellschaft
als eines fairen, generationeniibergreifenden Systems der Kooperation so-
wie die Idee der Biirger:innen als freier und gleicher Personen. Diese
Ideen sind vage und konnen verschiedentlich interpretiert werden, so dass
laut Rawls verschiedene liberale politische Konzeptionen der Gerechtigkeit
moglich sind.

Einem solchen Vorgehen, das einfithrend lediglich skizziert werden
sollte, ldsst sich zunéchst einmal einiges abgewinnen. Die Idee einer of-
fentlichen Rechtfertigungsbasis tragt dem von Rawls’ betonten Umstand
Rechnung, dass, wie in Abschnitt 1.1 bereits angemerkt wurde, ,der Plura-
lismus religidser, philosophischer und moralischer Lehren ein gegebenes
Faktum“ moderner liberaler Gesellschaften ist. Und mehr noch: Es handelt
sich nicht nur um einen Pluralismus, sondern um einem verniinftigen.>
Hinsichtlich der tiefsten religiésen und philosophischen Fragen menschli-
cher Existenz kénnen Biirger:innen zu unterschiedlichen verniinftigen Ant-
worten gelangen. Auf der Suche nach einer angemessenen Gerechtigkeits-
konzeption, auf deren Grundlage allen Biirger:innen gegeniiber legitimer
Zwang ausgeiibt werden darf - und um nichts Geringeres geht es —, bieten
sich die gemeinsame politische Tradition und das Selbstverstindnis, das in
dieser zum Ausdruck kommt, als sinnvoller Ausgangspunkt sicher an.

30 Rawls (2003a), 79.

31 Ebd.

32 Auf die Frage, wie der Begriff des Verniinftigen zu verstehen ist, werde ich in Ab-
schnitt 5.2 zurlickkommen.

29

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

Dennoch dringt sich ein naheliegender Einwand auf, der in dhnlicher
Form bereits im vorangegangenen Abschnitt im Zusammenhang mit der
Methode des Uberlegungsgleichgewichts angesprochen wurde. Es stellt sich
die Frage, ob ein solches Vorgehen, wie es Rawls vorschldgt, nicht als zu
zuriickhaltend kritisiert werden muss, weil es sich zu stark auf vorgefunde-
ne Ideen und Intuitionen stiitzt und sich insofern eines problematischen
Relativismus oder Konservativismus verdachtig macht. Peter Singer bringt
diese Bedenken wie folgt auf den Punkt:

Different peoples, with differing conceptions of themselves and their
relation to society, might construct different theories that lead them to
different principles of justice. Should that be the case, it could not then
be said that one set of principles is true and the other false. The most that
can be claimed for the particular principles of justice that Rawls defends
is that they offer reasonable grounds of agreement for people holding
“our” conception of ourselves and our relation to society.*?

Mit anderen Worten lédsst sich die Frage stellen, ob sich Rawls nicht zu sehr
auf eine bestimmte, historisch gewachsene Perspektive verlésst, die sich von
einem objektiven Standpunkt aus als falsch erweisen konnte.

Wie bereits erwédhnt, klammert Rawls die Frage nach objektiver Wahr-
heit in der Moral vor dem Hintergrund seiner Zielsetzung, eine Gerechtig-
keitskonzeption fiir eine bestimmte Gesellschaft zu einer bestimmten Zeit
zu entwerfen, bewusst aus. Dies zeigt sich auch an Rawls’ Erlduterungen zur
Objektivitat. Rawls zielt explizit nicht darauf ab, was objektiv als wahr aus-
gewiesen werden kann, sondern pladiert fiir ein begrenztes Verstindnis von
Objektivitat, das er mit Blick auf die praktischen und politischen Zwecke
seines politischen Konstruktivismus als angemessen erachtet.3*

De Lazari-Radek und Singer wenden hiergegen ein, dass eine solche
Zuriickhaltung bzw. Nicht-Positionierung hinsichtlich grundlegender me-
taethischer Fragen - etwa hinsichtlich der Debatte zwischen Subjektivismus
und Realismus - nicht mdéglich ist. Mit Blick auf Rawls” Objektivititsver-
standnis schreiben sie:

33 Singer (2005), 346.
34 Vgl. Rawls (2003a), 197.

30

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

But to say that objectivity is to be understood by reference to something
that is socially constructed is not to avoid the controversy between rea-
lism and subjectivism in ethics: it is to take one side in this controversy.>

Die Bedenken von Singer und de Lazari-Radek scheinen folgende zu sein:
Wenn es iiber die von einer bestimmten politischen Gemeinschaft zu einer
bestimmten Zeit konstruierten Moral- und Gerechtigkeitsprinzipien keine
unabhingigen objektiven Werte gibt, dann fehlt ein Referenzpunkt, von
dem aus gesehen bestimmte Prinzipien als besser oder schlechter bewertet
werden konnen. Welche moralischen Griinde von Bedeutung sind und wie
sich diese zu anderen Grinden verhalten, bleibt dann letztlich von der
jeweiligen Gesellschaft abhingig, die sich iiber diese Gedanken macht. Eine
radikale moralische Kritik an gemeinhin geteilten Werten vom Standpunkt
der Vernunft ist dann nicht mehr moglich.

Diese Frage stellt sich, um es ein wenig greifbarer zu machen, nicht
zuletzt im Rahmen tierethischer Diskussionen. So mag es sein, dass die
Idee anspruchsvoller Tierrechte nicht Teil unserer historisch gewachsenen
demokratischen Kultur ist, intuitiv nicht in unserem Selbstverstandnis ver-
ankert ist und sich daher auf absehbare Zeit auch keine demokratische
Mehrheit fiir diese Uberzeugungen finden wird. Dennoch kénnte es mora-
lisch gefordert sein, diese Rechte im Zuge der Ausarbeitung einer Gerech-
tigkeitstheorie anzuerkennen.

Wie konnte eine solche objektivere Alternative zur Idee eines Uberle-
gungsgleichgewichts und Rawls’ politischem Konstruktivismus aussehen?
Ein kurzer Blick auf die jiingste Verteidigung des Utilitarismus von de Laza-
ri-Radek und Singer bietet sich hierbei an. Die beiden rdumen ein, dass
auch sie nicht ginzlich ohne eine Bezugnahme auf Intuitionen auskommen.
Sie betonen jedoch, dass zwischen Intuitionen, die sich als Ausdruck auto-
matischer, evolutionir ,geerbter Denk- und Verhaltensmuster erkennen
lassen, und rationalen Intuitionen zu unterscheiden ist. Genauer nehmen
sie insbesondere Bezug auf Henry Sidgwick und die Idee dreier zwar nicht
offensichtlicher, aber selbst-evidenter Axiome oder Prinzipien in der Ethik:
der Gerechtigkeit, der Klugheit und der Giite (,benevolence). Diese sei-
en ultimativ zwar ebenfalls intuitiv verankert, aber auf einer abstrakteren
Ebene und somit von gewohnlichen Intuitionen oder der ,common sense
morality® zu unterscheiden.

35 de Lazari-Radek/Singer (2014), 103, meine Hervorhebung.

31

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Methodische Vorbemerkungen

Die Details der Rechtfertigung selbst-evidenter Prinzipien in der Ethik
kénnen an dieser Stelle vernachlassigt werden.3¢ Letztlich ist entscheidend,
dass Singer und de Lazari-Radek Sidgwicks Vorgehen insofern als iiberle-
gen betrachten, als sich seine Axiome als Ausdruck rationaler Uberlegungen
erkennen lassen und auf Intuitionen beruhen, die sich nicht als Ergebnis
evolutiondrer Prozesse entlarven lassen. Die beiden halten fest, dass sich
gerade das ,principle of benevolence® - welches grob besagt, dass wir
die Interessen aller anderen genauso beriicksichtigen miissen wie unsere
eigenen und insofern eine wichtige Rolle bei der Rechtfertigung des utilita-
ristischen Prinzips spielt — kaum evolutiondr erkldren lassen diirfte:

Such a principle is unlikely to have been selected for by an evolutionary
process; on the contrary, it is exactly the kind of principle that you
would expect evolution to select against, because evolution selects for
principles that confer advantages on us, our kin, those with whom we
are in reciprocally beneficial relationships, and perhaps other members
of our small tribe or social group.?”

In The Point of View of the Universe duflern sich Singer und de Lazari-Ra-
dek ausfithrlicher zum Verhiltnis von Evolution und objektiver Moral.38
Dabei betonen sie, dass es natiirlich vorstellbar ist, dass nicht nur utilitaris-
tische, sondern auch deontologische Prinzipien die Bedingungen erfiillen
und somit als unparteiliche, selbst-evidente ethische Prinzipien gelten kon-
nen. Unter Bezugnahme auf die Idee der Rechte betonen sie allerdings -
und dies ist wichtig -, dass diese Rechte nicht auf Menschen beschrankt
werden kénnen:

Ethical principles of respect for human rights might also be thought to be
impartial in the same way, but to be fully impartial, they would need to
be freed from any specific association with members of our species, and
instead to be reformulated as rights that are possessed by all beings with
certain capacities or characteristics.>

36 Kurz gesagt miissen laut Sidgwick vier Bedingungen erfiillt sein: Die Prinzipien miis-
sen klar und prazise formuliert sein, in einem sorgféltigen Reflexionsprozess ermittelt
werden, konsistent sein und sollten bei Widerspruch kritisch tiberpriift werden, vgl.
hierzu einfithrend de Lazari-Radek/Singer (2017), 24-26.

37 Ebd., 41

38 Vgl. de Lazari-Radek/Singer (2014), bes. Kapitel 7.

39 Ebd., 196.

32

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

Wenngleich Singer und de Lazari-Radek folglich nicht kategorisch aus-
schliefSen, dass ein deontologischer Rechte-Ansatz gerechtfertigt sein kann,
halten sie letztlich eine hedonistische utilitaristische Konzeption fiir am
iberzeugendsten - auch wenn wir die Konsequenzen, die sich aus einer
solchen Position im Einzelfall theoretisch ergeben konnten, als schockie-
rend empfinden mogen.*

Es lieSe sich viel dazu sagen, wo die Stirken und Schwéchen einer sol-
chen Alternative liegen. Ich mochte es an dieser Stelle bei diesen einfiithren-
den methodischen Bemerkungen belassen. Die grundlegende Problematik,
die das Verhiltnis der unterschiedlichen Rechtfertigungsperspektiven von
Rawls auf der einen und Singer und de Lazari-Radek auf der anderen
Seite kennzeichnet und sich letztlich um Fragen der Unparteilichkeit und
Objektivitit gerechtigkeitstheoretischer Uberlegungen dreht, sollte deutlich
geworden sein. Im 5. Kapitel werde ich diese Diskussion, wie bereits er-
wihnt, vor dem Hintergrund der Herausforderung der Rechtfertigung tier-
rechtlicher Interventionen in einer liberalen Gesellschaft wieder aufgreifen.

40 Vgl. ebd., 264.

33

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Dieses Kapitel verfolgt die Absicht, zundchst einen Uberblick iiber eine be-
sonders relevante und vergleichsweise kompromisslose Stromung innerhalb
der tierethischen Debatte zu liefern: tierrechtliche Ansdtze. Im Mittelpunkt
werden folgende Fragen stehen: Was sind Tierrechte? Wie werden diese
begriindet? Und vor allem: Welche - insbesondere politik-philosophisch
relevanten — Forderungen gehen mit diesen einher? Bevor ich mich in den
Abschnitten 3.2 und 3.3 ausfiihrlich dem Diskurs um Tierrechte zuwen-
de, diirfte es sinnvoll sein, im Folgenden zunichst einige weithin geteilte
Grundannahmen und Begriffe der tierethischen Diskussion kurz zu erldu-
tern.

3.1 Die moralische Beriicksichtigung anderer Tiere: Grundlagen

Inwiefern sollten wir Tiere in unsere moralischen Uberlegungen einschlie-
3en? Eine gegenwirtig nicht mehr sonderlich populdre Antwort auf diese
Frage lautet, dass Tiere moralisch betrachtet zwar eine Rolle spielen, im
Vergleich zu uns Menschen jedoch lediglich eine indirekte. Wie dies genau-
er zu verstehen ist, sollte mit folgendem Beispiel deutlich werden: Stellen
wir uns vor, wir bekdmen mit, wie ein Hundebesitzer auf offener Strafie
seinen Hund schligt. Nehmen wir weiter an, dass der Gewaltausbruch
von Seiten des Besitzers nicht entschuldigt oder gar gerechtfertigt werden
konnte.! Die allermeisten diirften wohl darin ibereinstimmen, dass diese
Handlung moralisch nicht in Ordnung und entsprechend zu verurteilen
wire. Noch nicht geklédrt ist damit allerdings, warum die Handlung, mora-

1 Entschuldigen kénnte man den Schlager beispielsweise dann, wenn er ohne sein Wis-
sen und ohne seine Einwilligung vor der Tat unter Drogen gesetzt worden wire, welche
zu jenem Gewaltausbruch gefiihrt haben. Auch wenn der Handelnde damit entschul-
digt wire, so wire die Handlung selbst doch weiterhin moralisch zu verurteilen. Noch
einmal anders gelagert wire der Fall, wenn sich herausstellen wiirde, dass der Hunde-
besitzer lediglich deshalb auf den Hund einschldgt, um diesen dazu zu bringen, von
einem unschuldigen Kind abzulassen. Die gewaltsame Intervention des Hundebesitzers
konnte dann nicht nur entschuldigt, sondern gerechtfertigt sein. Ich komme darauf im
4. Kapitel zuriick.

35

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

lisch betrachtet, nicht gestattet ist. Wer meint, dass Tiere lediglich indirekt
moralisch zdhlen, kann nicht darauf verweisen, dass sich der Schlager
dem Hund gegentiber falsch verhilt. Vielmehr miisste man indirekt argu-
mentieren, dass eine solche Handlung moralisch zu verurteilen ist, weil
diese beispielsweise fiir Menschen, denen etwas an diesem Hund liegt,
unangenehm oder verstorend sein konnte. Eine andere Option bestiinde
darin, zu argumentieren, dass ein solches gewalttitiges Verhalten deshalb zu
verurteilen ist, weil es zur Verrohung des Charakters des Schldgers beitrégt
und dazu fiihren konnte, dass dieser zukiinftig ein dhnliches Verhalten
gegeniiber Menschen an den Tag legt.?

Den allermeisten Autor:innen in der Tierethik zufolge wird solch eine
lediglich indirekte Verurteilung der moralischen Bewertung dieser Situati-
on nicht gerecht. Sie betonen, dass wir es Tieren direkt schulden, ihnen
nicht ungerechtfertigter Weise Leid und Schadigungen zuzufiigen. Bezogen
auf den gewalttatigen Hundebesitzer bedeutet dies: Ein solcher Gewaltaus-
bruch ist zu unterlassen, weil das Wohl des Hundes moralisch zdhlt -
ganz unabhéngig davon, ob von der Handlung indirekt irgendein Mensch
betroffen sein mag.

Grundlegend fiir eine solche Bewertung ist in aller Regel zundchst die
- mittlerweile auch wissenschaftlich kaum mehr ernsthaft umstrittene -
Annahme, dass es sich bei vielen Tieren um empfindungsfihige Lebewesen
handelt, d.h. um Individuen, die fiihlen, also zu subjektiven Empfindungen
und Erlebnissen fahig sind.?> In dieser Hinsicht lassen sich viele Tiere
dhnlich wie wir von nicht-empfindungsfdhigen Entititen (z.B. Steinen,
Pflanzen, etc.) unterscheiden.* Die zentrale Intuition, die sich hinter diesen
Uberlegungen erkennen lisst, kann im Riickgriff auf das Beispiel des Hun-

2 Eine solche Position findet sich traditionell bei Kant und wird in der gegenwirtigen
Debatte von Peter Carruthers aufgegriffen, vgl. Kant (2017), Teil 2, Tugendlehre, § 17;
Carruthers (1992; 2014).

3 Eine gewisse mediale Aufmerksamkeit hat in diesem Zusammenhang beispielsweise
die ,Cambridge Declaration on Consciousness“ namhafter Neurowissenschaftler:innen
erregt, vgl. Low (2012).

4 Welche Tiere im Detail als empfindungsfahig gelten konnen, bleibt Gegenstand wis-
senschaftlicher Debatten. Eine gemeinhin akzeptierte Grenze wird zwischen Wirbeltie-
ren (zu denen neben uns Menschen u.a. die anderen Sdugetiere, Vogel und Fische
zahlen) und wirbellosen Tieren (z.B. Insekten, Wiirmer und Schnecken) gezogen, vgl.
Cochrane (2012), 22. Die verschiedenen Tierarten, die diesen Kategorien zugeordnet
werden, sind allerdings so zahlreich, dass diese grobe Unterscheidung lediglich einen
ersten Ausgangspunkt darstellt - und gerade vor dem Hintergrund wissenschaftlicher
Untersuchungen der letzten beiden Jahrzehnte mit erheblicher Vorsicht zu genieflen
ist. Einen besonders interessanten Fall unter den wirbellosen Tieren stellt der Stamm

36

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Die moralische Beriicksichtigung anderer Tiere: Grundlagen

deschldgers illustriert werden: Stellen wir uns fiir einen Moment vor, die
Person wiirde nicht auf einen Hund, sondern auf eine 6ffentliche Parkbank
einschlagen. Auch in diesem Fall wiirden wir uns wundern oder, angesichts
des unkontrollierten Gewaltausbruchs, gar unwohl fiihlen. Und vermutlich
wiirden wir die Handlung aufgrund der zur Schau gestellten Riicksichtslo-
sigkeit, was den Umgang mit o6ffentlichem Eigentum angeht, moralisch
verurteilen. Die allerwenigsten diirften sich aber darum sorgen, wie es der
Parkbank geht. Und genau hier besteht der entscheidende Unterschied zum
Hund, der - anders als die Parkbank - als empfindungsfihiges Wesen
Schmerz subjektiv erlebt.

Genauer ist Empfindungsféhigkeit fiir die meisten gleichbedeutend mit
dem Umstand, {iber phdnomenales Bewusstsein zu verfiigen. Der Begriff
bezieht sich, wie Colin Allen und Michael Trestman festhalten, genauer
auf die ,qualitative, subjective, experiential, or phenomenological aspects of
conscious experience (...)>. Phdnomenales Bewusstsein lasst sich von der
anspruchsvolleren Vorstellung unterscheiden, dass Tiere Selbstbewusstsein
haben. Darunter ist zu verstehen, dass ein Lebewesen sich selbst in einer
bestimmten Form wahrnimmt und beispielsweise seinen Korper als den
eigenen begreift.® Ob Tiere iiber Selbstbewusstsein verfiigen, kann auch

der Weichtiere dar, der von Muscheln und Schnecken bis hin zu Kopffiflern, die
komplexe Hirnstrukturen aufweisen und gute Lernfahigkeiten erkennen lassen, reicht.
Letzteren wird zunehmend auch auf politischer Ebene Empfindungsfahigkeit attestiert.
So wird bereits unter Punkt 8 der Richtlinie 2010/63/EU des Europiischen Parla-
ments und des Rates zum Schutz der fiir wissenschaftliche Zwecke verwendeten Tiere
ausdriicklich empfohlen, neben den Wirbeltieren auch Kopffiiler in den Geltungsbe-
reich der Richtlinie aufzunehmen, ,da es wissenschaftliche Belege dafiir gibt, dass sie
Schmerzen, Leiden und Angste empfinden sowie dauerhafte Schiden erleiden kénnen.*
Und auch mit Blick auf Krebstiere (Decapoda) verdichten sich die Hinweise, dass diese
als empfindungsfahig anerkannt werden sollten, wenngleich die Beweislage hier (noch)
weniger eindeutig ist, vgl. Birch et al (2021).

5 Allen/Trestman (2017), Abschnitt 2. Explizit Bezug auf die Begrifflichkeit des phéno-
menalen Bewusstseins nimmt auch Cochrane (2012), 21.

6 Vgl. einfithrend Allen/Trestman (2017), Abschnitte 2 und 7.5. Eine empirische Grund-
lage, auf der sich Tieren Selbstbewusstsein zuschreiben lésst, bietet der sog. Spiegeltest.
In diesem wird gepriift, ob Lebewesen sich selbst in einem Spiegel erkennen kdnnen.
Der Korper des zu testenden Tieres wird hierzu beispielsweise farblich markiert und
beobachtet, ob das Tier ein entsprechendes Verhalten zeigt, das den Schluss nahelegt,
dass es den Fleck als ein Merkmal des eigenen Korpers wahrnimmt. Neben Schimpan-
sen haben diesen Test u.a. Elefanten und Delfine bestanden. Welche Folgerungen
aus dem Bestehen des Tests mit Blick auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstbe-
wusstsein der Tiere gezogen werden konnen, ist umstritten. Fiir Diskussionen hat
auch eine Untersuchung gesorgt, der zufolge Putzerfische den Spiegeltest bestanden

37

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

fiir die Frage, was wir Tieren moralisch schulden, von Relevanz sein, wie
noch zu sehen sein wird. Fur die Ansicht, dass Tiere direkte moralische Be-
riicksichtigung verdienen, wird in der Regel jedoch lediglich vorausgesetzt,
dass diese empfindungsfihig im Sinne phanomenaler Bewusstseinszustin-
de sind.”

Im weiteren Kontext der umweltethischen Diskussion werden Ansitze,
die den Kreis der direkt moralisch zu beriicksichtigenden Wesen auf lei-
dens- bzw. empfindungsfahige Individuen beschrinken, dem ,pathozentri-
schen® oder ,sentientistischen“ Lager zugeordnet. Empfindungsfahige Le-
bewesen nehmen diesen Ansdtzen nach nicht nur gegeniiber Unbelebtem
eine besondere moralische Stellung ein, sondern auch gegeniiber allen
sonstigen nicht-leidens- bzw. nicht-empfindungsfihigen Lebewesen sowie
Tierarten, Okosystemen oder der Natur als solcher.® Anders formuliert
wird dem Wohl und den Interessen von empfindungsfihigen Individuen
eine besondere moralische Bedeutung beigemessen und in aller Regel da-
rauf hingewiesen, dass sich diese Begrifflichkeiten, wenn tiberhaupt, nur
bedingt auf andere, nicht-empfindungsfihige Entititen iibertragen lassen.

Die Frage, wie das Wohl und die Interessen von Tieren genauer zu
verstehen und moralisch zu beriicksichtigen sind, wird in der tierethischen
Literatur sehr unterschiedlich beantwortet.” Auf einige einflussreiche Posi-
tionen werde ich in den néchsten Abschnitten zu sprechen kommen.

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Peter Singer und Tom Regan stiitzen sich beide auf die Idee der morali-
schen Gleichheit, buchstabieren diese mit Blick auf Tiere theoretisch jedoch
unterschiedlich aus. Konkreter gesprochen bestreiten beide, dass uns Men-
schen eine Sonderstellung in der Moral zukommt, und stimmen insofern
darin tiberein, dass der Bereich der moralisch Gleichen erweitert werden

haben, vgl. Kohda et al. (2019). Einen hilfreichen ausfiihrlicheren Uberblick iiber die
verschiedenen Formen des Bewusstseins und die Frage der Bewusstseinsfahigkeit von
Tieren bietet Wild (2018).

7 Dieser Punkt ldsst sich genauer formuliert auch wie folgt ausdriicken: Empfindungsfa-
higkeit wird als notwendige und hinreichende Bedingung dafiir angesehen, dass ein
Lebewesen moralisch zahlt. Eine griindlichere Erlauterung und kritische Diskussion
dieser Auffassung findet sich in Kagan (2019), Kapitel 1.

8 Fiir einen kurzen, hilfreichen Uberblick iiber diese Debatte vgl. Krebs (1997).

9 Eine ausfiihrliche und aufschlussreiche Gegeniiberstellung und Diskussion verschiede-
ner (Tier-)Wohlbegriffe bietet Wawrzyniak (2019), Abschnitte IL.I - 4.

38

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

muss. Wahrend der Gleichheitsgedanke bei Singer utilitaristisch eingebet-
tet ist und in der Forderung Ausdruck findet, die Interessen aller empfin-
dungsfahigen Lebewesen gleich zu beriicksichtigen, verweist Regan auf
den gleichen inhédrenten Wert aller ,,Subjekte-eines-Lebens” und pladiert
fiir moralische Rechte fiir Tiere. Die Grundideen dieser beiden Ansitze,
die die zeitgendssische Debatte erheblich geprigt haben sind, werden in
den Abschnitten 3.2.1 und 3.2.2 einfithrend vorgestellt. Den Grundlagenteil
zur tierrechtlichen Diskussion abschlieflen wird ein kurzer Uberblick iiber
das in der Tierethik auflerst einflussreiche, aber kontrovers diskutierte Ar-
gument der Grenzfille (3.2.3).

3.2.1 Nichtmenschliche Tiere und Utilitarismus: Peter Singer

Peter Singer hat seine tierethische Position iiber die Jahre hinweg immer
wieder iiberarbeitet und angepasst. Zuletzt hat er gar einen grundsatzlichen
Wechsel vollzogen, was die utilitaristische Grundausrichtung seines Ansat-
zes angeht. Es ist nicht meine Absicht, Singers Uberlegungen, iiber die
schon viel geschrieben worden ist, im Detail nachzuvollziehen und zu
diskutieren. Eine kurze Erlduterung einiger zentraler Thesen Singers und
der Schlussfolgerungen, die sich aus seiner Position ergeben, scheint mir
jedoch sinnvoll, bildet seine Position doch eine zentrale Kontrastfolie fiir
Regans Rechte-Ansatz.

Speziesismus, das Prinzip der gleichen Interessenabwdgung und Utilitarismus

Tiere, so Singers Grundiiberzeugung, diirfen nicht allein deshalb als mo-
ralisch weniger bedeutsam angesehen werden, weil sie Tiere sind. Wer
ein empfindungsfihiges Lebewesen schlicht aufgrund seiner Spezieszuge-
horigkeit in einem anderen moralischen Universum ansiedelt, verstofit
laut Singer vielmehr wie Rassist:innen oder Sexist:innen gegen das Prin-
zip der Gleichheit. Wahrend Letztere bestimmte Personen als moralisch
relevanter ansehen, weil sie Teil der gleichen ethnischen Gruppe sind
oder dem gleichen Geschlecht angehéren, werde im Fall von Tieren eine
vergleichbare willkiirliche Grenze auf Grundlage der Spezieszugehorigkeit
gezogen. Und entsprechend macht sich laut Singer jede Person, die die
fundamentale Gleichheitsforderung mit Blick auf das Verhéltnis von Men-
schen und Tieren missachtet, des Speziesismus schuldig - einer historisch

39

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

gewachsenen, nicht zu rechtfertigenden Ideologie, der zufolge Menschen
schlicht aufgrund ihrer Spezieszugehdrigkeit eine besondere Bedeutung zu-
kommt. Vielmehr seien alle empfindungsfiahigen Individuen - unabhéngig
von ihrer Spezies — grundsitzlich moralisch gleich zu beriicksichtigen.

Was ist genauer damit gemeint, Tiere gleich zu beriicksichtigen und was
folgt aus dieser Forderung? Diese Fragen lassen sich nicht ohne Weiteres
beantworten, da die Idee der gleichen Beriicksichtigung, wie gesagt, zu-
néchst vage bleibt und mit verschiedenen moralphilosophischen Positionen
verkniipft werden kann. Peter Singer begreift die Idee konkreter im Sinne
des Prinzips der gleichen Interessenabwdigung (oder Interessenberiicksichti-
gung). Den Begriff des Interesses diskutiert Singer selten ausfiithrlicher und
widmet sich auch nur an wenigen Stellen der Frage, wie Interessenabwa-
gungen mit Blick auf Tiere genau vorzunehmen sind. Die Grundideen
lassen sich allerdings recht einfach erlautern. In Animal Liberation legt er
gleich zu Beginn dar, dass Tiere, wie wir Menschen, Schmerz empfinden
und leiden konnen und ihnen folglich Interessen zugesprochen werden
miissen, die an diese subjektiven Erfahrungen gebunden sind. Und diese
Interessen gilt es, wie Singer im Riickgriff auf die beiden einflussreichen
Utilitaristen Jeremy Bentham und Henry Sidgwick deutlich macht, im Fall
moralischer Entscheidungssituationen in gleicher Weise zu beriicksichtigen:

If a being suffers there can be no moral justification for refusing to take
that suffering into consideration. No matter what the nature of the being,
the principle of equality requires that its suffering be counted equally
with the like suffering - insofar as rough comparisons can be made - of
any other being.!°

Die Forderung nach gleicher Interessenberiicksichtigung ldsst sich wie folgt
veranschaulichen: Angenommen, wir wéren vor die Entscheidung gestellt,
entweder einem Hund oder einem Menschen auf die Pfote bzw. den Fuf3
treten zu miissen. Was sollten wir, moralisch betrachtet, in einem solchen
Fall tun? Schlicht darauf zu verweisen, dass man sich fiir den Hund ent-
scheiden sollte, weil es sich bei diesem blofl um ein Tier handelt, wiirde
Singer als speziesistische (Schein-)Rechtfertigung verurteilen. Stattdessen
gilt es, zunédchst einmal die Interessen aller an dieser Situation Beteiligten
zu betrachten und zu verstehen, was fiir diese jeweils auf dem Spiel steht.
Wir miissten uns insbesondere fragen, inwiefern unsere Handlung mit

10 Vgl. Singer (2009), 9.

40

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Schmerzen und Leid verbunden wire und den beiden Individuen entspre-
chende Interessen attestiert werden kénnen.!

Die Frage, welche Handlung Singer zufolge moralisch gefordert wire,
lasst sich letztlich nicht ohne griindlichere Erlduterungen zu seinem utili-
taristischen Ansatz beantworten. Hierbei ist zunédchst darauf hinzuweisen,
dass Singer das Prinzip der gleichen Interessenabwigung mit einer konse-
quentialistischen Position verbindet. Dies bedeutet, kurz gesagt, dass fiir
Singer bei der moralischen Bewertung einer Handlung entscheidend ist,
ob diese hinsichtlich der Verwirklichung eines bestimmten Gutes die ins-
gesamt besten Konsequenzen mit sich bringt. Konkreter hat Singer lange
Zeit eine praferenzutilitaristische Position vertreten und diese von einer
hedonistischen Spielart des Utilitarismus abgegrenzt.”> Zur Erklarung: Die
hedonistische Utilitaristin bewertet Handlungen danach, inwiefern diese
das in der Welt vorhandene Gliick - verstanden als positive Bewusstseins-
zustande — maximieren (bzw. mit Schmerz und Leid verbundene negative
Zustande reduzieren). Wenn ich also beispielsweise mit zwei moglichen
Handlungsoptionen konfrontiert bin, muss ich diejenige wiahlen, die in
dieser Hinsicht die bessere Gliicksbilanz aufweist. Der Priferenzutilitarist
hingegen ist der Auffassung, dass es nicht darum geht, positive Bewusst-
seinszustinde wie Freude zu vermehren (bzw. negative wie Schmerz zu
reduzieren), sondern darum, die beste Bilanz an Praferenzbefriedigung zu

11 Um eine iiberzeugende Einschitzung treffen zu kénnen, wie die Interessen unter-
schiedlicher Individuen zu verstehen und zu gewichten sind, sind freilich eine ganze
Reihe von Uberlegungen anzustellen und genauere Informationen nétig. Man konnte
sich zundchst fragen, wie intensiv oder langanhaltend der Schmerz fiir beide wire,
kénnte der Hund doch womdglich eine dickere Haut oder weniger schmerzempfind-
liche Pfoten haben. Dariiber hinaus weist Singer darauf hin, dass Menschen in der
Regel iiber komplexere mentale Kapazititen verfiigen. Nicht zuletzt konnen wir z.B.
antizipieren und haben ein detaillierteres Gedéchtnis. Diese besonderen Fahigkeiten
sind bei der Bewertung eines Interesses ebenfalls zu berticksichtigen. Haufig diirften
diese dazu fiihren, die Interessen von Menschen als gewichtiger einzuordnen. Dies
muss allerdings nicht zwangsldufig der Fall sein. In bestimmten Féllen kénnen die
geringeren kognitiven Fahigkeiten von Tieren zur Folge haben, dass eine Handlung
fiir diese grofieres Leid bedeutet als fiir Menschen, vgl. ebd., 15 f. Singer ist sich ferner
bewusst, dass die Interessenabwagungen nicht prézise durchgefithrt werden konnen,
zeigt sich allerdings zuversichtlich, dass dies mit Blick auf die wesentlichen Formen
der Nutzung von Tieren auch gar nicht nétig ist: ,Even if we were to prevent the
infliction of suffering on animals only when it is quite certain that the interests of
humans will not be affected to anything like the extent that animals are affected, we
would be forced to make radical changes in our treatment of animals (...)" ebd., 16 f.

12 Vgl. Singer (2013), 41.

41

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

erreichen — der Begriff der Priferenz bezieht sich hierbei auf die ,Bediirf-
nisse, Wiinsche und Interessen”® eines Individuums, wie Singer betont.
Kurz gesagt geht es dem Priferenzutilitaristen nicht darum, ob sich ein
Wesen wohl fiihlt und wie viel von diesem Gefiihl in der Welt vorhanden
ist, sondern welchen Zustand ein Lebewesen priferiert und wie viele Prife-
renzen insgesamt befriedigt werden.

Diese beiden Perspektiven — hedonistischer Utilitarismus und Préferen-
zutilitarismus - fallen im Ergebnis hdufig zusammen, miissen es aber nicht.
Denn eine Handlung, die der Priferenzbefriedigung dient, muss nicht not-
wendigerweise positive Bewusstseinszustdnde fordern. So konnte man sich
beispielsweise vorstellen, dass eine Person ein Interesse an einer Handlung
hat, die sie nicht sonderlich wohl fiihlen ldsst oder die vielleicht gar zu
negativen Bewusstseinszustdnden (wie Angst, Panik oder Schmerz) fiihrt.

Priferenzutilitarismus und die Nutzung von Tieren

Ich komme gleich noch darauf zu sprechen, worin Peter Singer mit Blick
auf tierethische Uberlegungen lange Zeit die Vorziige einer priferenzutilita-
ristischen Position erkannt hat. Dabei geht es vor allem um die spezielle
Frage der T6tung und damit verbunden der Ersetzbarkeit von Tieren. Zu-
néchst sollte allerdings kurz allgemeiner erldutert werden, was aus Peter
Singers préferenzutilitaristischer Position in Verbindung mit der Idee der
gleichen Interessenabwégung fiir die Praxis der Tiernutzung folgt.

Singer ist iiberzeugt, dass viele Formen der gegenwirtigen Nutzung von
Tieren moralisch nicht gerechtfertigt werden kénnen und ein enormes mo-
ralisches Problem darstellen. Dies gilt beispielsweise fiir die landwirtschaft-
liche Nutzung von Tieren. Hier stehen laut Singer fundamentale Interessen
von Tieren nach Schmerzfreiheit und einem einigermaflen erfiillten Leben
den relativ trivialen Interessen von Menschen gegeniiber, Produkte wie
Fleisch und Milch konsumieren zu konnen. Singer betont dabei, dass das
Prinzip der gleichen Interessenabwégung es gerade nicht gestattet, ,groflere
Interessen fiir kleinere Interessen zu opfern“ und folglich insbesondere die
Zustidnde der intensiven Nutztierhaltung zu verurteilen sind.

Weniger eindeutig gestaltet sich die Situation laut Singer, wenn man an
Formen der landwirtschaftlichen Tiernutzung denkt, die mit geringerem

13 Ebd., 39.
14 Ebd., 108.

42

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Schmerz und Leid verbunden sind. Singer bezieht sich dabei u.a. auf Hiih-
ner in Freilandhaltung und frei weidende Rinder. Er rdumt ein, dass es
diesen Tieren im Vergleich zu anderen besser gehen mag, gibt jedoch zu
bedenken, dass bei genauerem Hinsehen auch diese Tiere einer ganzen
Reihe von Behandlungen ausgesetzt sind, die mit Leid verbunden sind -
von der Kastration {iber die Trennung von Muttertier und Jungem bis hin
zum Transport und den Umstanden der letztlichen T6tung.!> Theoretisch
mag es laut Singer mdéglich sein, dass diese Tiere — wenn die Gesamtzahl
drastisch reduziert wiirde — unter Bedingungen gehalten werden konnten,
in denen ihr Wohl angemessen beriicksichtigt wird. In jedem Fall, so betont
er, mussten wir unseren Konsum von Fleisch, Eiern und Milch erheblich
einschrianken. Und denjenigen, die in Stidten leben und nicht feststellen
konnen, woher die Produkte stammen, die sie verzehren, bleibt laut Singer
wohl nur die Option, sich einer veganen Lebensweise zu verschreiben.!®

Abgesehen von der landwirtschaftlichen Nutzung von Tieren erkennt
Singer in der Praxis der Tierversuche ein weiteres Beispiel von ,hochgradi-
gem, systematischen Speziesismus.”” Singer betont, dass in einer Vielzahl
von Versuchen das Prinzip der gleichen Interessenabwagung verletzt wird.
Dies gilt vor allem im Fall von Versuchen, die dazu dienen, kosmetische
Produkte und Behandlungen zu testen, aber auch fiir Tierversuche zu
medizinischen Zwecken, welche Singer zufolge oftmals keine vorteilhaften
Auswirkungen fiir den Menschen haben oder von denen zumindest sehr
ungewiss ist, inwiefern sie sich als positiv fiir die Menschen erweisen wer-
den.!® Grundsatzlich raumt Singer vor dem Hintergrund seiner utilitaristi-
schen Grundposition, der zufolge die Préferenzen aller zu beriicksichtigen
sind, jedoch konsequenterweise ein, dass Tierversuche nicht kategorisch
verurteilt werden konnen:

Wenn ein Tier oder auch ein Dutzend Tiere Experimente erleiden miis-
sen, um Tausende zu retten, dann wiirde ich es im Hinblick auf die
gleiche Interessenabwiégung fiir richtig halten, dass sie leiden.!”

Auf andere Bereiche der Tiernutzung (u.a. Zirkusse, Zoos, die Jagd) geht
Singer im Rahmen von kurzen Anmerkungen ein. Er betont, dass diese mit

15 Vgl. ebd., 110.
16 Vgl.ebd., 110 f.
17 Ebd.,, 115.
18 Vgl.ebd., 112 f.
19 Ebd., 113 f.

43

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

ahnlichen Problemen verbunden sind, uberlasst es aber den Leser:innen,
seine Uberlegungen auf diese anzuwenden.?’ Auch ich méchte auf diese
anderen Bereiche nicht weiter eingehen. Wichtig zu betonen ist an dieser
Stelle allerdings, dass alle der bisher dargestellten Uberlegungen Singers
hinsichtlich der Frage, was gegen die Nutzung von Tieren spricht, sich
ausschlieflich auf Priferenzen bezogen haben, die das Wohlergehen im
Sinne negativer Bewusstseinszustdnde der Tiere betreffen. Keine Beriick-
sichtigung hat bisher die Frage erfahren, inwiefern eine Tétung von Tieren,
die schmerz- und angstfrei passiert und sich somit nicht negativ auf die
Empfindungen von Tieren auswirkt, moralisch vertretbar ist.

Zur utilitaristischen Rechtfertigung der Totung von Tieren

Die Totung von Lebewesen wirft zahlreiche komplexe philosophische Fra-
gen auf.?! Fiir Singer stellt sich grundsitzlich folgende Frage: Worin besteht,
moralisch betrachtet, iiberhaupt das Problem, wenn ein Lebewesen angst-
und schmerzfrei getotet wird? Das Wesen selbst kann offensichtlich nach
der T6étung nicht mehr unter dieser leiden. Die hedonistische Utilitaristin,
die die Maximierung von positiven Bewusstseinszustinden in der Welt vor
Augen hat, kann, so Singer, lediglich indirekte Griinde anbringen, die gegen
die T6tung sprechen. Beispielsweise konnte diese darauf hinweisen, dass
die Familienmitglieder des getoteten Lebewesens trauern und somit leiden
wiirden. Alternativ konnte sie argumentieren, dass insgesamt das vorhande-
ne Gliick in der Welt moralisch von Relevanz ist und dieses durch die
T6tung reduziert werden wiirde. Hierbei miisste allerdings vorausgesetzt
werden, dass es sich bei dem getdteten Tier um ein nicht-ungliickliches
Lebewesen handelte.

Vertreter:innen eines priferenzutilitaristischen Ansatzes konnen laut
Singer hingegen eine differenziertere Position einnehmen und eine direk-
te Erklarung dafiir anbieten, weshalb zumindest die T6tung bestimmter
Lebewesen moralische Probleme aufwirft. Genauer argumentiert Singer,
dass Personen - d.h. selbstbewusste, rationale, mit einem Zeitbewusstsein
ausgestattete Wesen - auf die Zukunft bezogene Praferenzen haben. Hierzu
zdhlen u.a. die Wiinsche, spéter mal ein Buch zu schreiben, ein fremdes
Land zu bereisen oder eine Familie zu griinden. Der Préferenzutilitarist

20 Vgl.ebd., 115 1.
21 Vgl. ebd., Kapitel 4 und 5. Einfithrend zur Rechtfertigung der Totung von Tieren:
Visak (2018a).

44

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

erkennt daher in der Vereitelung derartiger Priferenzen ein Unrecht (zu-
mindest sofern, wie Singer betont, das Maf$ an Priferenzerfiillung nicht
durch entgegengesetzte Priferenzen ausgeglichen wird). Singer erldutert
dies wie folgt:

Eine Person zu toten bedeutet darum normalerweise nicht nur eine,
sondern eine Vielzahl der zentralsten und bedeutendsten Praferenzen,
die ein Wesen haben kann, zu verletzen. (...) Im Gegensatz dazu kann ein
Wesen, das sich nicht selbst als eine Entitdt mit einer eigenen Zukunft
sehen kann, keine Priferenz hinsichtlich seiner eigenen zukiinftigen
Existenz haben.?2

Singer veranschaulicht dies in der Folge, indem er darauf verweist, dass
Fische, die an einem Angelhaken zappeln und um ihr Leben kdmpfen, eine
Priferenz dafiir haben, den mit Schmerzen (und womdglich Angstemp-
findungen) verbundenen Umstinden zu entkommen. Anzunehmen, dass
diesen - als Nicht-Personen — zudem Priferenzen zugesprochen werden
konnen, die sich auf die Zukunft beziehen, ist hingegen wenig plausibel.
Was die Frage des Uberlebens angeht, kommt Fischen im Gegensatz zu
Personen folglich kein besonderer moralischer Schutzanspruch zu. Singer
ist jedoch tiberzeugt, dass zumindest einige Tiere dem Kreis der Personen
zugeordnet werden kénnen und somit aus praferenzutilitaristischer Sicht
direkte Griinde gegen ihre Totung sprechen. Die weit verbreitete Auffas-
sung, dass das Leben von Angehdrigen unserer eigenen Spezies immer
bedeutsamer ist, ist daher grundsitzlich abzulehnen, denn: ,Manche Ange-
horigen anderer Gattungen sind Personen; manche Angehdrigen unserer
eigenen Spezies sind es nicht.??

22 Singer (2013), 152.

23 Ebd., 185. Welche Tiere als Personen gelten kénnen, bleibt dhnlich wie im Fall der
Frage der Empfindungsfihigkeit nicht zuletzt empirisch zu klaren, vgl. ebd., 188-191.
Singer verweist in diesem Zusammenhang vor allem auf den bereits erwéhnten Spie-
geltest und nennt neben den groflen Menschenaffen Elefanten, Delfine und Elstern.
Dariiber hinaus gibt er mit Verweis auf verschiedene empirische Beobachtungen zu
bedenken, dass sich gute Griinde angeben lassen, weshalb sehr viele andere Tiere
- neben den allermeisten Nutztieren selbst wirbellose wie Kraken - die Bedingun-
gen des Tests erfiillen und ihre Totung somit anfechtbar ist. Allerdings qualifiziert
Singer diese Aussage. Denn wenngleich viele Tiere als Personen gelten konnen, sind
diese ,wahrscheinlich nicht so deutlich auf die Zukunft ausgerichtet wie normale
menschliche Wesen', ebd. 190. Das Unrecht, das eine Totung darstellt, bemisst sich
demnach nicht nur danach, ob es sich bei dem Lebewesen um eine Person handelt,

45

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Peter Singer hat diese praferenzutilitaristische Perspektive inzwischen,
wie bereits angemerkt, zugunsten einer hedonistischen Position aufgege-
ben.2* Was Singer im Detail zu diesem Wandel bewogen hat, kann an dieser
Stelle vernachldssigt werden. Wichtig ist vielmehr, welche Konsequenzen
sich aus diesem Umdenken fiir unseren Umgang mit Tieren ergeben.
Hierzu ist es nétig, auf eine weitere mit der Tétungsfrage in Verbindung
stehende Problematik einzugehen: die Ersetzbarkeit von Lebewesen.

Was ist damit gemeint? Kurz gesagt kénnte man aus der Sicht der hedo-
nistischen Utilitaristin die Frage stellen, ob der (angst- und schmerzfreie)
Tod eines Lebewesens dadurch kompensiert werden konnte, dass ein neuer
Artgenosse im Gegenzug das Licht der Welt erblicken darf. Wichtig ist
natiirlich, dass die allgemeine Gliicksbilanz nicht verschlechtert wird - also
beispielsweise kein sehr gliickliches Tier gegen ein nur maflig gliickliches
Tier ausgetauscht wird.?>

Grundsatzlich weist Singer bereits in Praktische Ethik darauf hin, dass
sich die Frage der Ersetzbarkeit nur dann stellt, wenn man es fiir sinnvoll
halt, bisher nicht-existierende Lebewesen als moralisch relevant zu betrach-
ten, wenn es darum geht, die beste Gliicksbilanz zu erzeugen. Singer nennt
dies die ,Totalansicht“ und grenzt diese von der ,Vorherige-Existenz“-An-
sicht ab, der zufolge nur jene Lebewesen bei der moralischen Bewertung
einer Handlung eine Rolle spielen, die bereits existieren (oder ganz sicher
existieren werden).26

In diesem fritheren Werk gibt Singer der Totalansicht den Vorzug und
gesteht vor dem Hintergrund seiner praferenzutilitaristischen Position zu,
dass im Fall von Nicht-Personen keine direkten Griinde gegen die Ersetz-
barkeit sprechen. Dabei verweist er konkreter darauf, dass wir offensicht-
lich etwas Schlechtes tun, wenn wir wissentlich ein ungliickliches Wesen in

sondern auch danach, in welchem Umfang das Lebewesen auf die Zukunft gerichtete
Préferenzen hat und wie bedeutsam diese fiir sein Leben sind.

24 Vgl. hierzu de Lazari-Radek/Singer (2014), 162-166.

25 Ferner stellt sich die Frage der Ersetzbarkeit tiberdies nicht im Fall von Tieren, deren
Leben mehr Leid als Freude bedeutet, da sich ein solches Leben notwendigerweise
immer negativ auf die Gliicksbilanz auswirken wiirde.

26 Vgl. Singer (2013), 164-168. Zugunsten der Vorherige-Existenz-Ansicht liefle sich, so
Singer, argumentieren, dass es iiberhaupt keinen Sinn ergibt, davon zu sprechen, dass
man nicht-existierenden Lebewesen etwas Gutes tdte, wenn man sie in die Welt setzte
- denn es existiert tiberhaupt noch niemand, dem man etwas Gutes tun konnte, vgl.
ebd., 198.

46

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

die Welt setzen.?” In The Point of View of the Universe, jenem neueren, dem
hedonistischen Utilitarismus verpflichteten Buch, diskutieren Singer und
seine Co-Autorin de Lazari-Radek die Ersetzbarkeit von Tieren im Rahmen
ihrer Auseinandersetzung mit der Frage, inwiefern neue Lebewesen in die
Welt gebracht werden sollten, um die Gliicksbilanz zu erhdhen. Dabei
zeigen sie sich indifferent, welcher der beiden Positionen - der Totalansicht
oder der Vorherige-Existenz-Ansicht - zuzustimmen ist.?8

Mit Blick auf die Nutzung von Tieren zu Nahrungszwecken, so geben die
beiden zu bedenken, sprechen fiir zwei unterschiedliche Auffassungen gute
Griinde: Man kénnte die Praxis der Schlachtung von Tieren einerseits mit
Verweis darauf ablehnen, dass die Tiere durch die T6tung ihres weiteren
Lebens beraubt werden. Andererseits konnte fiir die Nutzung und Schlach-
tung von Tieren sprechen, dass auf diese Weise nicht nur Menschen die
landwirtschaftliche Nutzung von Tieren ermdglicht wird, sondern immer
wieder vielen weiteren Tieren tiberhaupt ein Leben.?®

Abschlieflend sollte in diesem Zusammenhang ein wichtiger Punkt
nochmals betont werden: Die Ersetzbarkeit von Lebewesen setzt voraus,
dass diese ein grundsitzlich gliickliches Leben fiihren, also insgesamt po-
sitive Bewusstseinszustdnde iiberwiegen. Was die Totung von Tieren zu
Nahrungszwecken angeht, bedeutet dies: Selbst, wenn diese im Sinne der
Ersetzbarkeit von Tieren theoretisch gerechtfertigt sein konnte, hiefle das
noch lange nicht, dass gegenwirtige Formen landwirtschaftlicher Nutzung
von Tieren moralisch akzeptabel sind. Ganz im Gegenteil ist Singer der
Auffassung, dass das Leben im Rahmen der intensiven Tierhaltung in den
allermeisten Fallen mit erheblichem Leid verbunden ist.3

Anders gelagert ist der Fall bei Tieren, denen in der Gesamtbilanz ein
angenehmes Leben attestiert werden kann. Singer erldutert dies in Prakti-
sche Ethik wiederum am Beispiel von Hithnern auf einem Bauernhof mit
Freilandhaltung.® Dabei nimmt Singer - er vertritt hier ja noch eine prife-

27 Singer erldutert dies ausfiihrlicher u.a. in Auseinandersetzung mit Parfits Non-Iden-
tity-Problem, vgl. ebd., 191-223. Die Frage, inwiefern die Ersetzbarkeit auch ein Prob-
lem fiir eine praferenzutilitaristische Position darstellt, klammere ich an dieser Stelle
aus. Eine hilfreiche Diskussion von Singers nicht einfach zu durchschauenden Uber-
legungen zu dieser Problematik bietet Kagan (2015); ferner grundsatzlich zur Frage,
ob Utilitarist:innen das Ersetzbarkeitsargument akzeptieren miissen Visak (2015).

28 de Lazari-Radek/Singer (2014), Kapitel 12.

29 Vgl. ebd., 374.

30 Vgl. Singer (2013), 218-220.

31 Vgl. ebd., 219.

47

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

renzutilitaristische Position — an, dass es sich bei Hithnern um Nicht-Perso-
nen handelt, die keine in die Zukunft gerichteten Préferenzen haben. Da er
sich inzwischen einer hedonistisch-utilitaristischen Position verschrieben
hat, erstreckt sich die Ersetzbarkeit, wenn man einmal die Totalansicht ak-
zeptiert, grundsitzlich auf alle Lebewesen, also auch die selbstbewussten.*

Vertreter:innen tierrechtlicher Ansitze brechen, wie im Folgenden im
Riickgriff auf Tom Regans wegweisende Position einfithrend deutlich wer-
den soll, mit zentralen utilitaristischen Grundannahmen und betonen den
besonderen moralischen Wert von Individuen. Was die Nutzung und T6-
tung angeht, gelangen Vertreter:innen von Tierrechten vor diesem Hinter-
grund gar zu kompromissloseren Einschédtzungen und Forderungen.

3.2.2 Moralische Rechte fiir Tiere: Tom Regan

Zu Tom Regans Rechte-Ansatz wurde ebenfalls bereits eine Menge gesagt,
so dass ich mich wiederum auf einige fiir die weiteren Zwecke dieser Arbeit
besonders relevante Aspekte seiner Position beschrianken werde. Regans ei-
genem Vorgehen folgend, werde ich zunéchst auf seine Kritik am Utilitaris-
mus eingehen. Im Anschluss daran werde ich auf zentrale Grundideen und
die weitreichenden Konsequenzen seines Ansatzes zu sprechen kommen.

Regans Kritik am Utilitarismus

Tom Regan setzt sich in seinem tierethischen Hauptwerk The Case for Ani-
mal Rights ausfiihrlich mit utilitaristischen Grundannahmen auseinander
und fithrt dabei eine ganze Reihe von Kritikpunkten - insbesondere auch
gegen Singers préferenzutilitaristische tierethische Position — an.** Sein zen-
traler Vorwurf gegen utilitaristische Ansitze lautet, dass das Wohl und Le-
ben von Individuen bei genauer Betrachtung in diesen - trotz gleicher In-
teressenabwigung - keine zufriedenstellende moralische Beriicksichtigung
erfahren. Utilitaristische Ansétze sind laut Regan daher mit erheblichen
kontraintuitiven Konsequenzen verbunden, was die Suche nach einer iiber-

32 Zum grundsitzlichen Verhiltnis von Hedonismus und Tétungsfrage vgl. de Lazari-
Radek/Singer (2014), 262-266.
33 Vgl. Regan (1985), bes. Abschnitte 6.3, 6.4, 6.5 und 7.7.

48

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

zeugenderen theoretischen Alternative notwendig macht. Und eine solche
erkennt er in seinem Rechte-Ansatz.34

Aber der Reihe nach. Handlungsutilitaristischen Ansitzen zufolge sind
Handlungen, wie im Rahmen der knappen Bemerkungen zum Konsequen-
tialismus bereits angedeutet wurde, danach zu bewerten, inwiefern sich die-
se auf die allgemeine Nutzenbilanz auswirken - ganz gleich, ob man hierbei
das MafS an positiven Bewusstseinszustinden oder an Préferenzerfiillung
zugrunde legt. Eine Handlung, die sich positiv auf die Gesamtnutzenbilanz
auswirkt, ist auszufithren; eine Handlung, die sich in der Konsequenz nega-
tiv auswirkt, ist entsprechend zu unterlassen. Das grundsétzliche Problem
eines solchen konsequentialistischen Ansatzes, der die Maximierung des
Nutzens fordert, besteht nach Regan darin, dass in diesen die Frage der
Verteilung und letztlich die Individuen selbst unberiicksichtigt bleiben.
Eine Steigerung der Gesamtnutzenbilanz sagt ndmlich nichts dariiber aus,
wie der Nutzen verteilt ist und wie es einzelnen Individuen dabei ergeht.
So ist vorstellbar, dass eine Handlung, bei der einzelne Individuen oder
Gruppen massiv schlechter gestellt werden, gefordert sein konnte, solange
diese dazu beitrédgt, die Nutzenbilanz zu verbessern.

Fiir Regan sehen sich sowohl Vertreter:innen des Gliicksutilitarismus als
auch des Priferenzutilitarismus daher mit erheblichen Herausforderungen
konfrontiert, wie er insbesondere mit Verweis auf die Frage der Tétung
von Individuen ausfithrt. Ein konsequenter Gliicksutilitarist, so wendet
Regan ein, miisste beispielsweise zugestehen, dass die Totung einer Person
(oder auch einer Nicht-Person) nicht nur moralisch nicht zu verurteilen ist,
sondern gar geboten sein kann, wenn sich dadurch die Gliicksbilanz (im
Sinne von positiven Bewusstseinszustinden) steigern lasst. Um die Kritik,
die gegen diese Schlussfolgerungen vorgebracht werden kann, an Regans
eigenem Beispiel zu illustrieren: Eine reiche, miirrische Person - Regan
spricht von seiner Tante Bea — darf selbst dann nicht getdtet werden, wenn
eine solche Tat die einzige Moglichkeit darstellt, an das Geld der Tante

34 Tom Regan gibt sich hierbei als klarer Anhinger der Idee des Uberlegungsgleich-
gewichts zu erkennen. Was die Rechtfertigung seiner theoretischen Uberlegungen
angeht, sieht er es folglich als relevant an, inwiefern diese mit unseren Intuitionen
in Einklang gebracht werden konnen. ,Intuitionen versteht Regan allerdings nicht
als selbst-evidente Wahrheiten und auch nicht als ein blof3es unreflektiertes Bauchge-
fithl, sondern als Uberzeugungen, die wir nach einer gewissenhaften Priifung aner-
kennen. Regan spricht dabei dhnlich wie Rawls von ,considered beliefs’; vgl. ebd.,
Abschnitt 4.3.

49

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

zu gelangen, um mit diesem viel Gutes in der Welt zu bewirken, also den
Gesamtnutzen (im Sinne des in der Welt vorhandenen Gliicks) zu steigern.

Die Interessen von Individuen mogen in der utilitaristischen Gesamt-
rechnung zwar gleichberechtigt einflieffen - insofern weist der Utilitaris-
mus fiir Regan durchaus ein egalitires Moment auf. Im Endergebnis kann
es aber moralisch gefordert sein, die Interessen Einzelner zu iibergehen,
wenn dies zur Herstellung des bestméglichen Zustands notwendig ist. Und
dabei macht der Utilitarismus theoretisch auch vor besonders gewichti-
gen Interessen — etwa an korperlicher Unversehrtheit — keinen Halt. Das
Grundproblem erkennt Regan darin, dass Individuen in utilitaristischen
Ansitzen lediglich als austauschbare Behilter zur bestmdglichen Nutzen-
maximierung angesehen werden: Die positiven und negativen Bewusst-
seinszustinde der betroffenen Individuen werden aggregiert und am Ende
gilt es jene Handlung zu wiéhlen, die die beste Bilanz an Gliick verspricht.
Die Individuen selbst, so Regan, zéhlen tiberhaupt nicht, da der Utilitaris-
mus ,,den Gedanken ihrer inhdrenten Gleichwertigkeit nicht zuldsst.*> Und
genau dieser Gedanke bildet den Ausgangspunkt fiir seinen Rechte-Ansatz.

Gleicher inhdrenter Wert und moralische Rechte

Regans Argumentation fiir seine tierrechtliche Position vollzieht sich in
zwei Schritten. Zuerst erldutert er, dass alle Lebewesen, die als ,,Subjekte-ei-
nes-Lebens® gelten konnen, gleichen inhédrenten Wert besitzen. In einem
zweiten Schritt leitet er daraus gewichtige individuelle moralische Rechte
fiir Tiere ab.

Zunichst zum Begriff des ,inhdrenten Werts“ von Individuen: Laut
Regan besteht, wie zu sehen war, ein zentrales Problem utilitaristischer
Ansitze darin, dass es diesen um die Maximierung von Zustinden geht

35 Regan (1997), 38. Diese Problematik der Nichtbeachtung des Werts von Individuen
im utilitaristischen Denken spitzt Regan in The Case for Animal Rights im Riickgriff
auf die bereits angesprochene Frage der Ersetzbarkeit von Lebewesen zu: Wann im-
mer ein Individuum durch ein anderes ersetzt werden konnte, das mehr Gliick in die
Welt bringt, wiére aus utilitaristischer Sicht ein entsprechender Austausch gefordert.
Der grundsitzliche Vorwurf, so erldutert Regan im Riickgriff auf H.L.A Harts Kritik
an Singer, trifft auch auf den Préferenzutilitarismus zu, vgl. Regan (1985), 208 ff.
Singers Behandlung dieser Frage in der dritten Auflage von Praktische Ethik und
die daran anschlieflende Diskussion hat der mittlerweile verstorbene Regan meines
Wissens spater nicht mehr diskutiert.

50

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

(des vorhandenen Mafles an Gliicksempfinden oder Priferenzerfiillung).
Demgegeniiber betont er, dass Individuen an sich wertvoll sind und es
zuallererst auf die Achtung ihres inhdrenten Wertes ankommt.¢ Dass Indi-
viduen inhdrenten Wert besitzen, schliefit allerdings noch nicht aus, dass
manche von ihnen mehr oder weniger davon besitzen konnten. So liele
sich beispielsweise argumentieren, wie Regan anmerkt, dass bestimmte mo-
ralische Akteur:innen als wertvoller zu betrachten sind, weil sie sich durch
bestimmte tugendhafte Fahigkeiten auszeichnen. Eine solche Position -
Regan spricht u.a. mit Verweis auf Aristoteles von perfektionistischen Theo-
rien — betrachtet er jedoch als inakzeptabel, da sich auf dieser Grundlage
eine hierarchische Gesellschaft rechtfertigen liefSe, in der diejenigen mit
einem geringeren inhdrenten Wert denjenigen mit einem grofieren dienen
miissten. Laut Regan muss vielmehr allen Subjekten-eines-Lebens, und da-
rin driickt sich sein vergleichsweise radikaler Egalitarismus aus, der gleiche
inhdrente Wert zugesprochen werden.

Welche Lebewesen konnen laut Regan als Subjekte-eines-Lebens ver-
standen werden, denen ein solcher gleicher inhédrenter Wert zukommt?
Regan présentiert in The Case for Animal Rights ein recht anspruchsvolles
Kriterium. Es geniigt nicht, lebendig oder ein mit Bewusstsein ausgestatte-
tes empfindungsfihiges Lebewesen zu sein. Vielmehr verlangt Regan, dass
sich ein Individuum u.a. erinnern kann, ein Zukunftsverstindnis aufweist
und {ber eine {iber die Zeit andauernde psychophysische Identitit ver-
fiigt.’” Dabei verweist er allerdings mehrfach darauf, dass es schwierig ist,
eine genaue Grenze zu ziehen, welche Menschen und Tiere darunterfallen
und pladiert fiir eine ,conservative policy“®. Demnach konnen fiir ihn
alle Menschen und sonstigen Séugetiere, die mindestens ein Jahr alt und
nicht in erheblichem Maf3e kognitiv eingeschrankt sind, als entsprechende
Subjekte gelten.®

Der néchste Schritt in Regans Argumentation besteht darin, ausgehend
von der Betonung des gleichen inhédrenten Wertes aller Subjekte-eines-Le-

36 Vgl. Regan (1985), Kapitel 7, bes. 7.2 und 7.3.

37 Vgl. ebd., 243.

38 Vgl.ebd., 78.

39 Regan scheint spiter, wie Friederike Schmitz bemerkt, von diesem anspruchsvollen
Verstandnis abgeriickt zu sein und diese in jiingeren Beitragen zugunsten der bloflen
Empfindungsfahigkeit aufgegeben zu haben, vgl. Schmitz (2014), 54, Fn. 121, ferner
Regan (2004), 50.

51

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

bens moralische Rechte fiir Tiere abzuleiten.** Regan erldutert zunéchst,
dass wir allen Subjekten-eines-Lebens schulden, sie mit Respekt zu behan-
deln (respect principle). Aus diesem Prinzip ldsst sich laut Regan wiederum
das sog. harm principle ableiten: Da Subjekte-eines-Lebens einen Anspruch
darauf haben, mit Respekt behandelt zu werden, haben wir eine Prima
facie-Pflicht, das Wohlergehen dieser Individuen nicht zu beeintrachtigen
— d.h. eine Pflicht, die vorlaufig gilt, bis sie durch andere moralische Uber-
legungen (etwa konkurrierende, gewichtigere Prima facie-Pflichten) aufler
Kraft gesetzt wird.

Ausgehend von diesen moralischen Prinzipien spezifiziert Regan seine
Uberlegungen mit Verweis auf das Konzept moralischer Rechte und erliu-
tert, dass alle Lebewesen, die iiber den gleichen inhdrenten Wert verfiigen,
ein basales moralisches Recht auf respektvolle Behandlung sowie in der
Folge ein Prima facie-Recht darauf haben, nicht geschddigt zu werden -
dieses umfasst auch einen Anspruch darauf, Unterstiitzung zu erhalten,
wenn andere dieses Recht missachten.! Moralische Rechte versteht Regan
dabei mit Verweis auf Joel Feinberg konkreter als ,valid claims® also als giil-
tige Anspriiche auf bestimmte Giter, die gegeniiber den jeweiligen morali-
schen Akteur:innen bestehen, die entsprechende Verpflichtungen haben.?

Regan betont, dass es niemals gerechtfertigt sein kann, das basale Recht
darauf, mit Respekt behandelt zu werden, zu ignorieren oder sich einfach
Uber dieses hinwegzusetzen. Die Schiddigung eines Individuums, um bei-
spielsweise das allgemeine Wohlergehen zu steigern, ist demnach katego-
risch ausgeschlossen. Dieses moralische Recht, das auch ein Verbot der
Tétung umfasst, so Regan, gilt allerdings nicht absolut: Es kann Fille
geben, in denen es auf Grundlage eines anderen giiltigen moralischen Prin-
zips gerechtfertigt sein kann, andere zu schadigen. Zugleich macht Regan
jedoch deutlich, dass eine solche Rechtfertigung nur unter besonderen
Umstinden - bei Selbstverteidigung, zur Bestrafung oder in tragischen

40 Ich werde mich bei der Darstellung von Regans Argumentation, die dieser vor allem
im 7. und 8. Kapitel entwickelt, auf einige zentrale Punkte beschranken.

41 Vgl.ebd., 8.4 bis 8.7.

42 Vgl. ebd., 8.2. In diesem Zusammenhang sei erwdhnt, dass Regans Ansichten zu
Tieren, wie er selbst einrdumt, erheblich von Joel Feinbergs Analyse von Rechten
beeinflusst sind, vgl. ebd., 413, Fn. 9. Feinberg kommt zweifellos eine Vorreiterrolle
dabei zu, Tiere als Trdger:innen von Rechten zu verstehen, vgl. hierzu Feinberg (1970;
1974).

52

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Konfliktsituationen, in denen zwischen einem kleineren und einem grofie-
ren Ubel entschieden werden muss - greift.*?

Folglich ergeben sich mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren bei
Regan weitreichende und im Vergleich etwa zu Singer durchaus kompro-
misslosere Schlussfolgerungen. Kurz gesagt pladiert Regan, der die Idee
der Tierrechte in enger theoretischer Verbindung zur Begriindung von
Menschenrechten entwickelt, fiir einen weitgehenden Abolitionismus: Die
Nutzung und Tétung von Tieren — insbesondere im Rahmen von Landwirt-
schaft und Forschung - ist laut Regan nicht mit ihrem Status als Individuen
mit einem gleichen inhdrenten Wert vereinbar und daher abzulehnen.**

In Abschnitt 3.3 werde ich mich neueren tierrechtlichen Ansitzen zu-
wenden und ausfuhrlicher darauf zurickkommen, welche moralischen
und politischen Forderungen sich mit Tierrechten verbinden. Im letzten
Abschnitt dieses Unterkapitels zu den zentralen Grundlagen des tierrecht-
lichen Diskurses mochte ich zunachst allerdings noch auf ein duflerst ein-
flussreiches, aber ebenso umstrittenes Argument blicken.

3.2.3 Das Argument der Grenzfalle*>

Das Argument der Grenzfille tritt in verschiedenen Spielarten auf und
wird, je nach Kontext, mit unterschiedlichen Zielsetzungen gebraucht. Ich
mochte im Folgenden auf zwei haufig unterschiedene Verwendungsweisen
des Arguments eingehen: die kritische (bzw. schwache) und die konstrukti-
ve (bzw. starke).46

43 Vgl. Regan (1985), 8.7 und 8.10.

44 Vgl. ebd., Kapitel 9; vgl. ferner auch Regan (2004), bes. Teil IT und IV.

45 Mitunter wird die Bezeichnung ,Argument der Grenzfille® als ungenau und/oder
diskriminierend kritisiert. Alternativ wird vom ,Argument der nicht-paradigmati-
schen Fille“ oder vom ,, Argument der Speziesiiberschneidung” (Argument from Spe-
cies Overlap) gesprochen, vgl. die Anmerkung von Friederike Schmitz in der Uber-
setzung des Textes von Elisabeth Anderson (2014), 291, Fn. 291; ferner Horta (2014).
Da die urspriingliche Bezeichnung weiter am gebrauchlichsten ist und, wie Tatjana
Visak in ihrer Einfiihrung festhélt, grundsatzlich nicht abwertend zu verstehen ist,
habe ich mich - nicht ohne gewisse ,Bauchschmerzen® - dazu entschieden, diese
beizubehalten, vgl. Visak (2018b). Bedenkenswert ist ferner auch die grundlegendere
Kritik, dass die Art und Weise der Thematisierung von Menschen mit geistigen Be-
hinderungen in der tierethischen Diskussion als ,diskursive Ausbeutung“ zu werten
ist, vgl. Schidel (2023), 76 ff.

46 So bereits Regan (1979). Fir frithe ausfiithrlichere Rekonstruktionen und Auseinan-
dersetzungen mit dem Argument vgl. u.a. Pluhar (1995) und Dombrowski (1997).

53

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Die kritische Variante des Arguments zielt vor allem darauf ab, Kriterien
und Uberlegungen, die die besondere moralische Relevanz von Menschen
rechtfertigen sollen, infrage zu stellen und letztlich als willkiirliche, spe-
ziesistische Grenzziehungen zu entlarven. Dies ldsst sich anhand der Zu-
schreibung von starken individuellen moralischen Rechten, wie sie vielen
Tierrechtler:innen vorschweben, veranschaulichen: Diejenigen, die gewich-
tige individuelle Rechte ausschliefilich fiir Menschen reservieren mochten,
berufen sich héufig auf besondere, intrinsische menschliche Eigenschaften
oder Fahigkeiten wie Rationalitit oder die Fdhigkeit zur Autonomie. Weil
Menschen diese aufweisen und Tiere nicht, so die Argumentation in aller
Kiirze, kann es gerechtfertigt werden, den Bereich der Lebewesen, die
entsprechende Rechte haben, auf Menschen zu beschranken.

Vertreter:innen von Tierrechten wenden ein — und hier kommt das Ar-
gument der Grenzfille ins Spiel -, dass sich eine solche Argumentation
bei genauerer Betrachtung schnell als inkonsistent erweist. Was bei dieser
ndmlich unbeachtet bleibt, ist, dass es auch Menschen gibt, die die entspre-
chenden Eigenschaften oder Fahigkeiten nicht besitzen (oder noch nicht
bzw. nicht mehr). Dies sind die so genannten untypischen ,Grenz®-Fille:
z.B. Menschen, die von Geburt an schwerste geistige Behinderungen ha-
ben, Sauglinge oder stark Demente. Wer also meint, dass Tiere aufgrund
fehlender Eigenschaften oder Fahigkeiten grundsitzlich in eine andere mo-
ralische Kategorie einzuordnen sind und in der Folge keine Rechte haben,
sollte nicht tibersehen, dass eine solche Rechtfertigung auch bestimmte
Menschen ausschliefit. In dieser kritischen oder schwachen Form dient
das Argument vor allem der Verteidigung tierethischer und -rechtlicher
Uberlegungen und stellt eine Herausforderung fiir zahlreiche Positionen in
der Moralphilosophie dar, die Tiere aus dem Bereich der gleichen morali-
schen Beriicksichtigung bzw. der Tréager:innen starker individueller Rechte
heraushalten méchten.

Das Argument der Grenzfille ldsst in dieser Form allerdings erst einmal
offen, welche Schliisse man zu ziehen hat. So liefle sich der Vorwurf der
Inkonsistenz namlich nicht nur dadurch vermeiden, dass man einraum-
te, dass die Interessen von Tieren stirker als bisher zu beriicksichtigen
sind und diesen Lebewesen Rechte zugesprochen werden sollten. Vielmehr
konnte alternativ zugestanden werden, dass den Interessen von menschli-
chen Grenzfillen bislang ein zu grofles Gewicht beigemessen wurde und
dieses folglich nach unten korrigiert werden muss. Anders formuliert: Wer
nicht bereit ist, die Kriterien fiir die Zuerkennung von Rechten so anzu-
passen, dass menschlichen Grenzfillen und Tieren Rechte zuteilwerden,

54

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

der konnte die bittere Pille schlucken und einraumen, dass menschliche
Grenzfille die bisherigen Kriterien ebenfalls nicht erfiillen und moralisch
herabzustufen sind. Eine solche Position diirfte fiir die allermeisten duflerst
kontraintuitiv sein - inkonsistent und als speziesistisch zu kritisieren wire
sie allerdings nicht.

Vertreter:innen von Rechte-Ansdtzen in der Tierethik gebrauchen das
Argument hdufig aber nicht nur in dieser kritischen, auf die Aufdeckung
von Inkonsistenzen abzielenden Absicht, sondern in einer stirkeren, kon-
struktiven Weise.*” Im Gegensatz zur schwicheren Version des Arguments
liegt der Fokus nicht darauf, Kriterien zu problematisieren, sondern direkt
dafiir zu argumentieren, dass diese - um menschliche Grenzfille und Tiere
angemessen beriicksichtigen zu konnen — moglichst inklusiv sein miissen.
Weil wir menschlichen Grenzféllen grundlegende Rechte zusprechen, so
die Argumentation, miissen wir dies auch im Fall von Tieren tun. Denn
Letztere unterscheiden sich in keiner moralisch relevanten Hinsicht von
Ersteren.

Das Argument der Grenzfille hat also insbesondere in der starken,
tierrechtlichen Variante weitreichende Implikationen. Zu beachten ist aller-
dings, dass das Argument selbst in dieser Version keinen radikalen Egali-
tarismus fordern muss, was die Gewichtung der Rechte und die Behand-
lung verschiedener Individuen betrifft. Dies kann bereits am Beispiel von
Regans Ansatz nachvollzogen werden. Wie erldutert wurde, raumt Regan
allen Subjekten-eines-Lebens gleichen inhdrenten Wert ein. Zugleich ist er
allerdings der Auffassung, dass die Rechte von Tieren unter besonderen
Umstidnden zugunsten derjenigen von Menschen geopfert werden diirfen.

Regan veranschaulicht dies anhand von Rettungsboot-Szenarien, in de-
nen man vor die Entscheidung gestellt ist, entweder das Leben eines moral
agents — also eines Lebewesens, das moralisch handeln kann - zu retten
oder das eines Hundes. Laut Regan sollte man in diesem Fall das Leben des
Ersteren retten — allerdings nicht aus konsequentialistischen Uberlegungen,
sondern schlichtweg, weil der Tod fiir dieses Individuum einen gréfieren
Verlust bedeuten wiirde.*® Regan erldutert sogar, dass die Entscheidung
genauso auszufallen hitte, wenn diese zwischen einem moralischen Akteur
und unzdhligen Hunden zu treffen wire. Wichtig ist zu betonen, dass Regan

47 Dies gilt beispielsweise fiir die erwdhnten Ansédtze von Dombrowski und Pluhar.
Regan stiitzt sich ebenfalls auf die stirkere Version des Arguments, schwankt aber
mitunter zwischen dieser und der schwicheren, vgl. hierzu u.a. Dombrowski (1997),
Kapitel 1.

48 Vgl. Regan (1985), bes. Abschnitte 8.6, 8.13 und 9.1.

55

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

diese Uberlegungen nicht auf Tiere beschrinkt, sondern diese nur exem-
plarisch fiir den Konfliktfall wahlt, in dem zwischen Individuen mit unter-
schiedlichen Eigenschaften entschieden werden muss. Mit anderen Worten:
Die Entscheidung fiele in einem solchen Fall nicht nur zu Ungunsten von
Tieren aus, sondern auch von menschlichen Grenzféllen. Folglich weist er
darauf hin, dass an der empfohlenen Entscheidung nichts speziesistisch ist
und diese mit der Uberzeugung vereinbar ist, dass alle Subjekte-eines-Le-
bens ein gleiches Prima facie-Recht darauf haben, mit Respekt behandelt zu
werden.

So einflussreich das Argument der Grenzfille bis heute ist, sieht es sich,
dies sei abschliefend bemerkt, mit einer ganzen Reihe kritischer Einwédnde
konfrontiert. Gegner:innen weisen die Argumentation dabei in der Regel
als unterkomplex zuriick und versuchen in der ein oder anderen Form
zu plausibilisieren, weshalb die Zugehorigkeit zur menschlichen Spezies
oder Gemeinschaft moralisch durchaus von Relevanz ist. Hierbei wird
beispielsweise bemingelt, dass sich die Vertreter:innen des Arguments
meist ausschliefSlich auf die intrinsischen Eigenschaften oder Fahigkeiten
von Individuen konzentrieren und somit die sozialen Kontexte, in die die
Zuschreibung von Rechten eingebunden ist, weitgehend unberiicksichtigt
lassen.®

Kaum ein:e Vertreter:in des Arguments der Grenzfalle, dies ldsst sich den
vielen Entgegnungen und Kommentierungen entnehmen, diirfte dessen
Grundannahmen und Implikationen aufgrund der Einwiénde allerdings
ernsthaft in Zweifel gezogen sehen.>® Die Grundiiberzeugungen vieler Tie-
rethiker:innen, die von dem Argument Gebrauch machen, bleiben uner-
schiittert. Dennoch haben die anhaltenden Auseinandersetzungen um das
Argument der Grenzfille ihre Spuren hinterlassen. Gerade in jiingerer Zeit
zeigen sich einige Autor:innen zuriickhaltend, was den theoretischen Stel-

49 Die Kritik von Elisabeth Anderson hat sich in diesem Zusammenhang als besonders
einflussreich erwiesen, vgl. Anderson (2014). Fiir einen hilfreichen Uberblick und
eine knappe Diskussion verschiedener Einwénde gegen das Argument der Grenzfille
vgl. Visak (2018b), 151-153; Garner (2012), 145-151.

50 Peter Singer halt beispielsweise fest: ,The continuing failure of philosophers to pro-
duce a plausible theory of the moral importance of species membership indicates,
with increasing probability, that there is no such plausible theory*; vgl. Singer (2006),
4. Aus tierrechtlicher Perspektive merken zudem Sue Donaldson und Will Kymlicka
an, dass Theoretiker:innen, die die Idee unverletzbarer Grundrechte weiterhin aus-
schliefilich fiir Menschen reservieren wollen, sich zunehmend in ,,contorted intellec-
tual gymnastics“ verstrickten, Donaldson/Kymlicka (2011), 29.

56

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

lenwert dieses polarisierenden Arguments angeht, und verzichten oftmals
weitgehend auf dieses.” Das Argument der Grenzfille wird nicht zuletzt
auch deshalb in den folgenden Kapiteln nochmals Erwdhnung finden,
wenn ich auf den politischen Status von Tierrechten zu sprechen komme.

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Regans Idee des gleichen inhdrenten Werts wirft — so intuitiv nachvollzieh-
bar diese als Reaktion auf einen utilitaristischen Ansatz sein mag - bei
genauerer philosophischer Betrachtung schnell Fragen auf. Recht frith wen-
dete beispielsweise bereits Mary Anne Warren ein, dass es sich bei dem von
Regan postulierten inhdrenten Wert um ein recht dubioses Konzept han-
delt. Letztlich sei schlicht nicht klar, welche Lebewesen uiber diesen Wert
verfiigen und vor allem weshalb. Sie fasst ihre Kritik wie folgt zusammen:

In short, the concept of inherent value seems to create at least as many
problems as it solves. If inherent value is based on some natural property,
then why not try to identify that property and explain its moral signifi-
cance, without appealing to inherent value? And if it is not based on any
natural property, then why should we believe in it? That it may enable us
to avoid some of the problems faced by the utilitarian is not a sufficient
reason, if it creates other problems which are just as serious.>?

Viele jiingere Vertreter:innen von Tierrechten teilen die Kritik am Konzept
des inhdrenten Wertes. In Abgrenzung zu Regan versuchen diese daher,
ihre tierrechtlichen Positionen auf ein iiberzeugenderes theoretisches Fun-
dament zu griinden, das ohne den Verweis auf einen mysteriésen inhéren-
ten Wert auskommt.

In den folgenden Abschnitten méchte ich, um das Verstandnis von Tier-
rechten weiter zu schérfen, einige ausgewdhlte neuere tierrechtliche Ansitze
genauer vorstellen. Der Fokus wird hierbei zundchst auf den interessenba-
sierten Ansétzen von Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig liegen, die es

51 Explizit um eine Ausklammerung des Arguments bemiiht ist Robert Garner im
Rahmen seiner nichtidealen Theorie der Gerechtigkeit fiir Tiere, vgl. Garner (2013).
Tony Milligan erkennt im ,downgrading of the argument from marginal cases” ein
zentrales Merkmal des political turn in der Tierethik, vgl. Milligan (2016), 88 f. Auch
Bernd Ladwig betont, dass seine Tierrechtstheorie nicht auf die Wahrheit des Argu-
ments der Grenzfille angewiesen ist; darauf komme ich in Abschnitt 3.3.1 zuriick.

52 Warren (1987), 165.

57

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

erlauben, vergleichsweise klar zu bestimmen, wie die Rechte von Tieren be-
griindet werden konnen und wie diese zu gewichten sind (3.3.1).>* In einem
nédchsten Schritt werde ich u.a. im Riickgriff auf Clare Palmer und die
politische Theorie der Tierrechte von Sue Donaldson und Will Kymlicka
auf die Diskussion um positive Pflichten und die moralische Relevanz von
Beziehungen eingehen. Uberleitend auf das 4. Kapitel werde ich abschlie-
Bend auf das grundsatzliche Verhaltnis von moralischen (Tier-)Rechten,
Gerechtigkeit, Demokratie und Legitimitdt zu sprechen kommen (3.3.3).

3.3.1 Interessenbasierte Tierrechtstheorie: Cochrane und Ladwig

Die tierrechtlichen Ansitze von Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig wei-
sen zahlreiche Gemeinsamkeiten auf. Beide Autoren teilen die Grundiiber-
zeugung, dass Tiere gleichermaflen moralisch zu beriicksichtigen sind, und
betten diese in eine interessentheoretische Konzeption subjektiver Rechte
ein.>* Den Ausgangspunkt sowohl fiir Cochrane als auch fiir Ladwig bil-
det Joseph Raz’ Analyse des Rechtsbegriffs.>> Unterschiede zwischen den
beiden Ansétzen lassen sich vor allem darin erkennen, wie die Interessen-
theorie philosophisch begriindet wird und die Interessen von Tieren vor
diesem Hintergrund im Detail spezifiziert werden.>¢

53 An dieser Stelle seien kurz einige alternative tierrechtliche Ansitze genannt, auf die
ich nicht weiter eingehen werde. Mark Rowlands argumentiert auf der Grundlage ei-
nes unparteilichen Kontraktualismus fiir starke Tierrechte, vgl. u.a. Rowlands (2002;
2009). Christine Korsgaard présentiert in Auseinandersetzung mit Kants Handlungs-
theorie ein transzendentales Argument fiir Tierrechte, vgl. Korsgaard (2018), bes.
Kapitel 8. Als zentraler Vertreter der abolitionistischen Tradition im Diskurs um
Tierrechte gilt Gary Francione, vgl. u.a. Francione (2008) sowie Francione/Garner
(2010).

54 Zur Frage des gleichen moralischen Status von Menschen und Tieren vgl. Ladwig
(2020), Kapitel 2; Cochrane (2012), 24-28.

55 Die klassische Alternative zu einer Interessentheorie der Rechte bilden willensba-
sierte Rechtekonzeptionen. Letzteren zufolge besteht der Zweck von Rechten nicht
darin, bestimmte Interessen zu schiitzen, sondern die Entscheidungen autonomer
Akteur:innen. Ein zentraler Kritikpunkt an diesen alternativen Konzeptionen lautet,
dass diese eine anspruchsvolle Vorstellung von Handlungsfahigkeit voraussetzen und
somit implizieren, dass Kinder (und viele weitere Lebewesen) keine Rechte besitzen
kénnen. Fiir eine Gegeniiberstellung und Kritik an der Willenstheorie vgl. Ladwig
(2020), 109-115, einfithrend zu den Diskussionen um die Funktion und Begriindung
von Rechten vgl. Wenar (2023).

56 Weitere, tiefer greifende Unterschiede zwischen den beiden Autoren betreffen die
jeweiligen politischen Theorien, die diese auf Grundlage ihrer moralphilosophischen

58

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik
Interessentheoretische Begriindung von Tierrechten

Joseph Raz zufolge hat ein Individuum, kurz gesagt, genau dann ein Recht,
wenn es Rechte haben kann und iiber ein Interesse verfiigt, das einen
hinreichenden Grund darstellt, einer anderen Partei eine Pflicht aufzuer-
legen.>” Mit Blick auf die Beriicksichtigung von Tieren gilt es somit fiir
Cochrane und Ladwig zu kldren, ob Tiere iiberhaupt Rechte haben kénnen,
und, falls ja, ob ihre Interessen hinreichende Griinde liefern, um Rechte
begriinden zu kénnen.

Was die erste Frage angeht, stimmen Cochrane und Ladwig vor dem
Hintergrund ihrer egalitdren Grundposition iiberein, dass es keine plausi-
blen Griinde dafiir gibt, weshalb Tieren abgesprochen werden sollte, Rech-
te haben zu konnen. Jedes empfindungsfahige Lebewesen verfiigt iiber ein
eigenes Wohl und damit verbunden iiber Interessen, die zum Gegenstand
von Rechten werden konnen.® Zur Beantwortung der zweiten Frage ist
zu priifen, von welchen Interessen sich behaupten ldsst, diese lieferten
hinreichende Griinde dafiir, anderen eine Pflicht aufzuerlegen. Viele Inter-
essen — sowohl von Menschen als auch von Tieren - sind offensichtlich
zu schwach, um eine entsprechende Pflicht zu begriinden. Dies gilt, wie
Cochrane anmerkt, beispielsweise im Fall des trivialen Interesses einer
Person, eine Gesichtsstraffung zu erhalten.”® Zahlreiche andere Interessen,
die sich etwa darauf beziehen, keinem Leid oder Schiadigungen ausgesetzt
zu sein, konnen hingegen durchaus hinreichende Griinde liefern.

Zur genaueren Bestimmung dieser Interessen ist laut Cochrane zu unter-
suchen, wie stark und gewichtig unterschiedliche Interessen bei genauerer
Betrachtung sind. Folgende zwei Kriterien schligt er vor.®® Zum einen
gilt es zu fragen, welchen Wert ein bestimmtes Gut fiir das Wohlergehen
eines Individuums hat, das heifSt zu priifen, wie relevant ein Interesse

Uberlegungen entwickeln. Darauf werde ich in Abschnitt 3.3.2 im Rahmen kurzer
Erlduterungen zuriickkommen.

57 Oder formaler ausgedriickt: ,X has a right’ if and only if X can have rights, and,
other things being equal, an aspect of X’s well-being (his interest) is a sufficient
reason for holding some other person(s) to be under a duty®; Cochrane (2012), 41f.
Wie Ladwig betont — und dies wird im weiteren Verlauf noch relevant werden -,
fehlt bei dieser Definition allerdings ,der Hinweis, dass die Erfiillung der Pflicht der
Rechteinhaberin geschuldet wird und eine Verletzung grundsitzlich auch Sanktionen
rechtfertigt’, Ladwig (2020), 112, Fn. 22, meine Hervorhebung.

58 Vgl. Cochrane (2012), 24-36; Ladwig (2020), 111-116.

59 Vgl. ebd., 42.

60 Vgl. ebd., 52-54.

59

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

hinsichtlich der Lebensqualitét eines Individuums ist. Und zum anderen ist
zu berticksichtigen, wie Cochrane mit Verweis auf Jeff McMahan deutlich
macht, inwiefern ein Individuum eine psychologische Kontinuitdt tiber die
Zeit hinweg aufweist. Einem Lebewesen, bei dem diese ausgeprégter ist —
dessen Identitdt also iiber einen ldngeren Zeitraum verbunden ist -, kann
ein starkeres Interesse am Weiterleben attestiert werden als einem, das im
Wesentlichen im Moment lebt.

Um ein Recht zu begriinden, geniigt es allerdings nicht, die Stirke ei-
nes Interesses festzustellen. Vielmehr sind laut Cochrane weitere relevante
Uberlegungen zu beriicksichtigen, die entgegenstehende Interessen sowie
die mdglichen Kosten fiir denjenigen betreffen, dem eine korrespondieren-
de Pflicht auferlegt werden soll.' Cochrane fiihrt zur Veranschaulichung
folgendes Beispiel an: Es mag sein, dass jemand ein sehr starkes Interesse
daran hat, Liigen zu verbreiten, um damit den Ruf seines Nachbarn zu
ruinieren. Interessen, die mit der Freiheit, seine eigene Meinung zu duflern
verbunden sind, sind oftmals besonders stark und kénnen Rechte begriin-
den. In diesem konkreten Fall, so Cochrane, gilt dies allerdings nicht, da
das Interesse des Nachbarn, nicht zum Opfer einer solchen Rufschiddigung
zu werden, das andere Interesse aussticht. Die Beriicksichtigung des Kon-
texts, so Cochrane, ist also ebenfalls zentral, wenn es darum geht, zu kléren,
welche Interessen einen Anspruch auf ein Recht begriinden konnen.

Um auf die knifflige Herausforderung konfligierender Rechte zu reagie-
ren, stitzt sich auch Cochrane auf die Idee von Prima facie-Rechten, die
bereits im Rahmen der Ausfiihrungen zu Regan zur Sprache gekommen
ist. Genauer unterscheidet er zwischen Prima facie-Rechten und konkreten
Rechten: Interessen, fiir die hinreichende Griinde vorliegen, ein Recht zu
begriinden, sind zunidchst einmal auf einer abstrakten Ebene angesiedelt
und als Prima facie-Rechte zu verstehen. Wenn die Prima facie-Rechte
zweier Parteien in Konflikt geraten, hingt es von den jeweiligen Umstdn-
den ab, wessen Recht all things considered als konkretes Recht gelten
kann.®?

Cochrane illustriert dies am Beispiel zweier Personen, die beide ein
Prima facie-Recht auf gesundheitliche Versorgung haben. Die eine von
beiden Personen bendtigt eine duflert kostspielige Pille, um ein mildes
Hautleiden zu kurieren, wahrend die andere unter einer sehr viel ernsteren
Krankheit leidet. Die vorhandenen Ressourcen geniigen allerdings nicht,

61 Vgl.ebd., 42f.
62 Vgl.ebd., 45f.

60

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

um beide Leiden zu beseitigen, so dass die Prima facie-Rechte der beiden
konfligieren. Cochranes interessenbasierter Ansatz weist einen Ausweg: Da
das Interesse der zweiten Person sehr viel gewichtiger und drangender ist,
kann dieses eine Pflicht und damit ein konkretes Recht begriinden, das
Interesse der ersten Person hingegen nicht.

Bei Ladwig verhdlt es sich im Grunde sehr dhnlich. Auch fiir ihn sind
Rechte von erheblichem Gewicht und entsprechend sind fiir ,jede Uber-
tretung eines Rechts (...) starke rechtfertigende Griinde vonnéten.“® Dies
bedeutet wiederum zugleich, dass Rechte nicht als absolut gelten konnen.
Wenn das Recht einer Partei mit einem Recht anderer Parteien oder auch
mit weiteren moralisch besonders relevanten Zielsetzungen (beispielsweise
dem offentlichen Gesundheitsschutz) in Konflikt gerdt, kann es gerechtfer-
tigt sein, dieses einzuschrianken.®* Welche Rechte — alles in allem betrachtet
- einem Individuum zukommen, muss wiederum je nach Kontext bewertet
werden.

Hierbei betont auch Ladwig, dass insbesondere zu beachten ist, dass
die Interessen, die durch ein Recht geschiitzt werden sollen, ,von den
vorgesehenen Pflichtadressaten nichts Unzumutbares“® verlangen diirfen:
»Die Pflichten miissen wenigstens perspektivisch fiir alle tragbar sein. Sie
diirfen die Akteure nicht tiberfordern und sie auch nicht zu moralisch ins-
gesamt unerlaubten Handlungen anhalten“® Das konkrete Gewicht eines
Rechts bemisst sich daran, wie stark das Interesse eines Individuums ist, das
durch dieses Recht geschiitzt oder geférdert wird.®” Wenn demnach gezeigt
werden kann, dass ein Tier (oder allgemeiner: ein bestimmtes Individuum)
ein schwicheres Interesse hat, dann kann auch das entsprechende Recht als
weniger stark gelten. Im Fall moralischer Konflikte bedeutet dies, dass es
gefordert sein kann, die Rechte von Tieren zugunsten gewichtigerer Rechte
von Menschen einzuschranken.®8

Ladwigs Interessentheorie lasst somit Raum fiir Abstufungen und Abwi-
gungen, wenn unterschiedlich starke Rechte aufeinanderprallen. Zugleich
macht er deutlich, dass die Rechte verschiedener Individuen nicht einfach
verrechnet werden durfen. Ein Utilitarismus der Rechte, der darauf zielt,

63 Ladwig (2020), 121.
64 Vgl. ebd., 118-123.
65 Ebd.,117.

66 Ebd.

67 Vgl. ebd., 129.

68 Vgl. ebd., 133.

61

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

einen moglichst optimalen Zustand der Verwirklichung von Rechten zu
erreichen, verbietet sich. Ein solches aggregatives Vorgehen wiirde nam-
lich der moralischen Unvertretbarkeit des Einzelnen nicht gerecht: ,Eine
marginale Annehmlichkeit fiir noch so viele kann darum eine regelrechte
Quilerei fiir noch so wenige nicht rechtfertigen.“®

Wihrend Cochrane sich zur weiteren Begriindung seines Ansatzes auf
das Argument der Grenzfille stiitzt’?, mochte Ladwig seine Theorie der
Tierrechte ausdriicklich unabhédngig von diesem philosophisch und poli-
tisch umstrittenen Argument verstanden wissen. Vielmehr kniipft er an
die gemeinhin vertraute Idee der Menschenrechte an, die jedem Men-
schen grundsitzlich ein gutes Leben ermdglichen sollen und entwickelt,
ausgehend von der speziesneutralen Deutung des Grundsatzes gleicher In-
teressenberticksichtigung, zunéchst eine Interessentheorie der subjektiven
Rechte von Menschen.”! Genauer entwirft Ladwig eine pluralistische Kon-
zeption moralisch erheblicher Interessen von Menschen und unterscheidet
dabei vier verschiedene Dimensionen, die unserer tierischen und unserer
spezifisch menschlichen Natur Rechnung tragen: der Existenz, der Aktivitat
und Selbstbestimmung, des Wohlbefindens sowie des eigenen moralischen
Status.”?

Diese pluralistische Konzeption moralisch erheblicher Interessen bildet
fiir Ladwig nicht nur die Basis zur Bestimmung grundlegender Menschen-

69 Ebd., 98, vgl. ferner 122, 124-126.

70 Genauer macht Cochrane, wie Garner bemerkt, von beiden Versionen des Argu-
ments Gebrauch, vgl. Garner (2013), 144 f.; Cochrane (2012), 26-30, 63, 68-71, 76-78.

71 Vgl. Ladwig (2020), 25f., 41, 134. Die schwierigen Herausforderungen, die mit dem
Argument verbunden sind, verschwinden selbstverstindlich nicht, nur weil dieses
begriindungstheoretisch ausgeklammert wird. Wenn man, wie Ladwig, zugesteht,
dass grundlegende Rechte — etwa das Recht auf Leben - in unterschiedlichen Star-
ken vorliegen, dringt sich zwangsldufig die Frage auf, wie es beispielsweise um das
Lebensrecht von Menschen mit schweren geistigen Beeintrachtigungen bestellt ist.
Ladwig ist sich dieser Problematik bewusst: Im Rahmen seiner Diskussion dieser
Herausforderung geht er einen recht weiten Schritt auf die Vertreter:innen des Ar-
guments der Grenzfille zu und rdumt ein, dass letztlich wohl keine prinzipiellen,
sondern lediglich moralpragmatische Griinde angefiihrt werden konnen, weshalb wir
von entsprechenden Abstufungen im Fall der Rechte aller Menschen absehen sollten.
Konkreter weist er darauf hin, dass unsere Moral ,in ihrem menschenrechtlichen
Kernbereich einfach und Klar, in ihren Anforderungen und Folgen gut nachvollzieh-
bar und fiir ein gewéhnliches Moralempfinden anziehend® sowie ,bestmdglich gegen
Missbrauch und Dammbriiche gesichert sein® sollte, ebd., 131.

72 Vgl. ebd., Abschnitt 4.1.

62

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

rechte, sondern ,,zugleich eine Briicke tiber die Artenbarriere*’3, sind einige
dieser Interessen-Dimensionen doch auch fiir Tiere relevant. ,Subjektiv
versehrbar®, so hilt Ladwig fest, sind Tiere ,in den Dimensionen der Exis-
tenz, der Aktivitdt und des Wohlbefindens7* Die erste Dimension bezieht
Ladwig zum einen auf die Frage eines Interesses von Tieren am Weiterleben
und zum anderen auf die ,,physische und psychische Funktionsfahigkeit
als Voraussetzungen eines guten Lebens*”. Die zweite Dimension bringt
insbesondere zum Ausdruck, dass viele Tiere ihr Leben aktiv gestalten und
es als frustrierend empfinden, wenn sie etwa in ihrer Bewegungsfreiheit
eingeschriankt werden. Entsprechende Einschrinkungen bediirfen daher
~einer Begriindung mit Bezug auf moralisch relevante Giiter“’®. Und zuletzt
betont Ladwig, dass das Wohlbefinden einen Grundbestandteil des Guten
bildet, woraus wiederum folgt, dass ,schwerwiegende Eingriffe in tierliches
Wohlbefinden einer starken Rechtfertigung bediirfen”’.

Die Interessen von Tieren unberiicksichtigt zu lassen und starke subjek-
tive Rechte ausschliellich fiir Menschen zu reservieren, wire — der grund-
satzlichen Gleichheitsannahme folgend, dass gleiche Fille gleich behandelt
werden miissen — fiir Ladwig schlichtweg willkiirlich und moralisch nicht
zu rechtfertigen. Vielmehr begriinden Interessen, die wir bei Menschen
fiir rechtlich schiitzenswert halten, auch im Fall von Tieren grundlegende
Rechte, sofern diese tatsidchlich in vergleichbarer Form vorliegen. ,Jedes
Subjekt von Empfindungen®, so fasst Ladwig sein allgemeines Verstindnis
von Rechten zusammen, ,hat einen giiltigen Anspruch auf ein eigenes Leben
nach Maf$gabe grundlegend und zentral bedeutsamer Interessen.“’

So weit, so allgemein zur Begriindung von Tierrechten bei Cochrane und
Ladwig. Welche Rechte konnen Tieren auf einer interessentheoretischen
Grundlage konkreter zugeschrieben werden und welche Konsequenzen er-

73 Ebd., 134.

74 Ebd. Die beiden Interessen-Dimensionen der Autonomie und des eigenen morali-
schen Status scheiden fiir die allermeisten Tiere aus, da diese schlichtweg nicht dazu
in der Lage sind, autonom zu leben und ihren eigenen Status zu reflektieren, vgl. ebd.,
Abschnitt 4.2.

75 Ebd., 148, kursiv im Original.

76 Ebd., 150. So konnte eine Einschrinkung der Bewegungsfreiheit von Tieren beispiels-
weise damit gerechtfertigt werden, dass diese ihrem eigenen Schutz dient.

77 Ebd., 152. Ladwig zeigt sich, dies sei hier nur erwahnt, im Vergleich zu Cochrane
vorsichtiger, was die Frage betrifft, ob Freiheiten fiir Tiere immer nur instrumentell,
also bezogen auf ihr Wohlbefinden und ihr Interesse am Weiterleben, bedeutsam
sind, vgl. ebd., 154-158.

78 Ebd., 126, kursiv im Original.

63

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

geben sich daraus fiir unseren Umgang mit Tieren? Auch hierbei gelangen
Cochrane und Ladwig zu sehr dhnlichen Einschitzungen.

Was folgt aus der Interessentheorie der Tierrechte?

Cochrane blickt in insgesamt sechs Kapiteln auf verschiedene Bereiche
der Nutzung von Tieren — von Tierversuchen tiber die Landwirtschaft bis
hin zur Frage der Rechtfertigung kultureller Praktiken - und diskutiert,
welche Interessen jeweils auf dem Spiel stehen und wie diese gewichtet wer-
den sollten. Die jeweiligen Uberlegungen ausfiihrlich nachzuzeichnen, ist
nicht erforderlich, um die weitreichenden Konsequenzen nachvollziehen zu
konnen. Allgemein betont Cochrane, dass Tieren offensichtlich gewichtige
Interessen daran attestiert werden konnen, nicht zu leiden und nicht getdtet
zu werden - wenngleich das Interesse von Tieren am Weiterleben schwé-
cher sein mag als das der meisten Menschen. Vor diesem Hintergrund halt
er in der Folge zundchst fest, dass Tiere grundsitzlich nicht nur ein Prima
facie-Recht darauf haben, keinen mit Schmerzen und Leid verbundenen
Handlungen ausgesetzt zu werden, sondern auch ein Prima facie-Recht
darauf, nicht getétet zu werden.

Die betroffenen Interessen von Tieren, so erldutert Cochrane unter Be-
trachtung der gingigen Praktiken der Nutzung und Totung von Tieren
weiter, stechen entgegenstehende Interessen von Menschen in aller Regel
aus, so dass Tieren konkrete Rechte zugesprochen werden miissen. Die
Produktion von Fleisch miisste im Grunde komplett eingestellt werden,
ebenso die allermeisten Tierversuche und kulturellen Praktiken, die mit
der Schidigung von Tieren verbunden sind (z.B. Stierkdmpfe oder die
Waljagd).

Erwiahnenswert ist ferner, dass Cochrane auf Grundlage seines interes-
senbasierten Rechte-Ansatzes allerdings verneint, dass Tiere ein Recht auf
Freiheit besitzen - und er folglich festhilt, dass prinzipiell nichts dagegen-
spricht, Tiere zu halten und zu nutzen. Der Grund hierfiir ist, so erlautert
Cochrane, dass Tiere (oder zumindest die allermeisten) kein intrinsisches
Interesse an Freiheit haben, sondern lediglich ein instrumentelles. Das
heifdt, sie haben - anders als autonome Akteur:innen - kein Interesse
an der Freiheit selbst, da sie schlichtweg keine in einem anspruchsvollen
Sinne selbstbestimmten Leben fithren konnen. Freiheiten (wie z.B. die
Bewegungsfreiheit) sind fiir Tiere nur insofern relevant, als diese ihr Wohl-

64

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

ergehen betreffen und insbesondere fiir ein Leben ohne Leid nétig sind.”®
Daher stellt es im Fall von Tieren keine Schiadigung dar, wenn wir sie
halten und nutzen - solange dabei ihren sonstigen Rechten angemessen
Rechnung getragen wird.

Cochrane grenzt sich in dieser Hinsicht theoretisch von anderen Vertre-
ter:innen von Tierrechten wie Gary Francione ab, der gegen den Eigen-
tumsstatus von Tieren und fiir einen vergleichsweise strikten Abolitionis-
mus - also eine weitgehende Abschaffung aller Formen der Haltung von
Tieren - argumentiert. Zugleich ist sich Cochrane bewusst, dass die Konse-
quenzen, die sich aus seiner Rechtekonzeption ergeben, dennoch duflert
weitreichend sind. Er selbst fasst diese am Ende seines Buches wie folgt
zusammen:

The chapters have shown that these rights impose extremely strict limits
on what we can do to animals (...). In fact, if these rights were institu-
tionalized and established as legal rights, the result would be incredibly
radical 80

Wie gestaltet sich die Situation bei Ladwig? Dieser auflert sich im Vergleich
zu Cochrane weniger detailliert zu den unterschiedlichen Bereichen der
Tiernutzung und damit zur Frage, in welchen Zusammenhingen die In-
teressen von Tieren konfligierende Interessen von Menschen ausstechen.
Auch seine Ausfithrungen lassen jedoch klar erkennen, dass die Rechte von
Tieren - auch wenn diese im Vergleich zu den Rechten von Menschen
mitunter schwicher einzustufen sein mogen - sehr viel stirker sind, als
gegenwirtig anerkannt wird.®!

79 Cochrane illustriert dies am Beispiel der Figur Truman Burbank aus dem Film The
Truman Show. Truman Burbank lebt ein im Grunde gliickliches und zufriedenes
Leben. Was er allerdings nicht weif3, ist, dass sein ganzes Leben Teil einer Fernseh-
sendung ist, einem Drehbuch folgt, und alle anderen Personen - seine Freund:innen
und sogar seine Frau — lediglich bezahlte Schauspieler:innen sind. Cochranes Punkt
ist, dass wir — obwohl Truman gliicklich sein mag - nicht der Auffassung sind, dass
er ein gutes Leben fiihrt, weil ihm von Anfang an eine authentische, selbstbestimmte
Gestaltung seines Lebens versagt bleibt. Truman kann keine wirklich eigenen Plane
fiir sein Leben schmieden und Beziehungen eingehen, vgl. u. a. ebd., 11-13, ferner
71-76.

80 Ebd., 205.

81 Dies gilt auch fiir das Interesse von Tieren am Weiterleben und ihr Recht auf Leben.
Ladwig folgt auch hier Cochrane, rdumt aber gewisse Zweifel ein, was die Relevanz
des Kriteriums der psychologischen Kontinuitdt bei der Bestimmung der Stirke des
Interesses am Weiterleben angeht, vgl. ebd., Abschnitt 4.4.

65

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Ladwig erldutert dies exemplarisch anhand unserer Nutzung von Tieren
zu Nahrungszwecken. Hier stehen den fundamentalen Interessen von Tie-
ren, so Ladwig, meist lediglich triviale Interessen von Menschen gegeniiber,
die sich oft auch auf alternative Weise befriedigen lassen, so dass Tieren
in diesem Kontext starke subjektive Rechte zuzusprechen sind.8> Nur in
jenen Fillen, in denen eine Pflicht fiir ein menschliches Individuum unzu-
mutbar wire, ldsst sich der Konsum tierischer Produkte rechtfertigen. So
zeigt sich Ladwig beispielsweise zuriickhaltend, ob eine vegane Erndhrung
wirklich fiir alle Menschen - etwa chronisch Kranke, Schwangere oder
Allergiker:innen - gefordert ist.

Diese vergleichsweise kompromisslosen Einschitzungen zum Kontext
der Erndhrung lassen sich, so merkt Ladwig selbst an, ,auf die allermeis-
ten institutionalisierten Praktiken der Haltung und Nutzung von Tieren
iibertragen: Sie verletzen giiltige Anspriiche auf grundlegend bedeutsame
Giiter.® Und dies gilt auch dann, so betont er ausdriicklich, wenn erhebli-
che menschliche Interessen auf dem Spiel stehen: ,Doch sogar moralisch
vorzeigbare Zwecke wie medizinische Fortschritte legitimieren keine leid-
und todbringenden Tierversuche.®* Letztlich gelangt Ladwig wie Cochrane
auf Grundlage moralphilosophischer Uberlegungen somit zu Forderungen,
die nach radikalen Verdnderungen unseres Umgangs mit Tieren verlangen.

3.3.2 Rechte, positive Pflichten und die Relevanz von Beziehungen

Meine Erlduterungen zu den praktischen Konsequenzen, die sich aus
den tierrechtlichen Ansétzen von Regan, Cochrane und Ladwig ergeben,
haben sich bislang im Wesentlichen darauf beschriankt, inwiefern unser
Tun moralische Rechte von Tieren verletzt und was wir entsprechend zu
unterlassen haben. So gut wie nichts wurde dazu gesagt, welche positiven
Pflichten wir gegeniiber Tieren haben. Und diese Darstellung entspricht
zundchst einmal auch dem Fokus, der die tierethische Debatte lange Zeit
gekennzeichnet hat. Dieser lag auf den Schidigungen und dem verursach-
ten Leid im Rahmen unserer Nutzung von Tieren. Gerade im Kontext
der stirker politiktheoretischen und politikphilosophischen Beschiftigung
mit den Mensch-Tier-Beziehungen hat sich das Bild in den letzten Jahren

82 Vgl. ebd., Abschnitt 4.5.
83 Ebd., 183.
84 Ebd.

66

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

allerdings gewandelt. Es wird mittlerweile verstirkt danach gefragt, was
wir Tieren - insbesondere auf politischer Ebene - in positiver Hinsicht
schulden.

In diesem Abschnitt soll ein kurzer Uberblick iiber einige wesentliche
Diskussionspunkte dieser Debatte gegeben werden. Dieses Unterkapitel
dient somit zum einen dazu, das Bild von Rechte-Ansétzen in der Tierethik
weiter zu vervollstindigen. Zum anderen bildet es das Scharnier zum letz-
ten Unterkapitel, in dem ich mich ausfithrlicher dem politischen Status von
Tierrechten widmen werde.

Clare Palmer und die Idee relationaler positiver Pflichten

Clare Palmer kommt sicherlich das Verdienst zu, als eine der Ersten beson-
ders griindlich herausgearbeitet zu haben, welche Fragen sich hinsichtlich
unserer positiven Verpflichtungen gegeniiber Tieren stellen. Tierethische
Positionen, die sich, wie dies bei Singer und Regan der Fall ist, ausschlief3-
lich auf die kognitiven Kapazitdten von Lebewesen konzentrieren, erweisen
sich laut Palmer als zu grobgestrickt.?> Stattdessen komme es darauf an, die
spezifischen Beziehungen und Kontexte, in denen wir Tieren begegnen, zu
berticksichtigen. Palmer beschiftigt dabei vor allem die Frage, inwiefern die
von vielen geteilte Intuition, dass wir wild lebende Tiere in Ruhe lassen
sollten, gerechtfertigt werden kann, wéhrend wir domestizierten Tieren
gegeniiber erhebliche Verpflichtungen zu haben scheinen. Palmer spricht
hierbei von der ,laissez-faire intuition“s®.

Palmers Uberlegungen bilden einen wichtigen Ankniipfungspunkt fiir
die politische Theorie der Tierrechte von Sue Donaldson und Will Kymli-
cka, auf die ich gleich zu sprechen kommen werde. Palmer selbst, dies
sei vorweggeschickt, verschreibt sich anders als Donaldson und Kymlicka
keiner tierrechtlichen Position. Sie betont aber, dass ihre Uberlegungen
hinsichtlich unserer positiven Pflichten gegeniiber Tieren als ,add-on®’,
also als Ergénzung tierrechtlicher Ansitze verstanden werden kénnen und
diese somit nicht infrage stellen.

Um Palmers Uberlegungen besser verstehen zu kdnnen, diirfte es zu-
néchst hilfreich sein, anhand ihrer Auseinandersetzung mit Regans Ansatz

85 Vgl. Palmer (2012), Kapitel 2.
86 Ebd., 2.
87 Ebd., 33.

67

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

deutlich zu machen, warum der alleinige Fokus auf Fahigkeiten ihres Er-
achtens unzureichend ist, um unsere Verpflichtungen gegeniiber verschie-
denen Tieren theoretisch angemessen greifen zu konnen.® Palmer konzen-
triert sich dabei auf die bereits angesprochene Hilfspflicht (duty to assist),
die bei Regan mit dem Recht auf Nicht-Schddigung einhergeht. Sie betont,
dass diese Pflicht, Unterstiitzung zu leisten, laut Regan auf Fille beschrankt
bleibt, in denen die Rechte von Tieren durch einen moralischen Akteur
verletzt wurden. Nach Regan besteht somit keine Pflicht, Tieren zur Hilfe
zu kommen, die durch andere Tiere oder durch sonstige Umstinde, in
denen kein moralischer Akteur involviert war, in Not geraten sind. Palmer
hilt folglich fest:

Regan’s view, then, does not seem to support a general duty of provision
derived from a right to respectful treatment. If an animal is hungry, and
the hunger is not caused by a moral agent, then there is no duty to
assist.®

Palmer erachtet diese Auffassung als nicht vollig zufriedenstellend. Zwar
kann Regan durch seine begrenzte Hilfspflicht vermeiden, akzeptieren zu
miissen, dass sich aus seinem Ansatz die Konsequenz ergibt, umfassend in
die Natur einzugreifen zu miissen.”® Zugleich erscheint Palmer Regans Po-
sition zu restriktiv. Positive Hilfspflichten kénnen sich, wie sie mit Verweis
auf Dale Jamieson deutlich macht, ndmlich durchaus unabhingig von der
Frage ergeben, welche Rolle ein moralischer Akteur bei der Verursachung
gespielt hat: Wir haben beispielsweise die Pflicht, jemanden vor einem
herunterfallenden Felsblock zu warnen, ganz gleich, ob jener von einem
moralischen Akteur gelockert wurde oder ohne ein solches Zutun in Bewe-
gung geraten ist.”!

Die entscheidende Schlussfolgerung, die wir laut Palmer aus diesem
Beispiel mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren zu ziehen haben, ist, dass
Hilfspflichten ihren Ursprung nicht in den moralisch relevanten intrinsi-
schen Eigenschaften der Tiere haben kénnen:

88 Vgl. ebd., bes. 31-38.

89 Ebd., 36.

90 Die weitreichenden Implikationen hinsichtlich wild lebender Tiere erachtet Palmer,
wie sie zuvor ausfiihrt, als eine wesentliche Schwierigkeit von Singers utilitaristi-
schem Ansatz, vgl. ebd., bes. 28-31.

91 Vgl ebd., 37.

68

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

So, if we should owe assistance or provision to one and not to the other,
this must be based on something other than the animals’ psychological
capacities; something about the animals’ context or its relationship to us
must be what is of moral relevance.”?

Palmers Absicht im weiteren Verlauf ihres Buches ist es, genauer zu verste-
hen, wann und weshalb uns in konkreten Kontexten Hilfs- und Fiirsorge-
pflichten gegeniiber Tieren erwachsen kénnen. Zum besseren Verstindnis
will ich wiederum nur auf einige zentrale Uberlegungen eingehen. Im Fall
wild lebender Tiere ist sie — der Laissez-Faire-Intuition folgend - grund-
satzlich der Auffassung, dass keine positiven Pflichten zur Hilfeleistung
bestehen. Solche ergeben sich erst dann, wenn wir mit Tieren in moralisch
relevante Beziehungen treten:

Where there is no human/animal contact, then a laissez-faire approach
to assistance prevails; there are only negative duties toward fully wild
animals. It is forms of contact, in particular the creation of vulnerabilities
and earlier violations of negative duties, that generate special obligations
to assist.”

Bei domestizierten Tieren ist fiir Palmer hingegen offensichtlich, dass ent-
sprechende Verantwortungsbeziehungen bestehen und sich folglich spezi-
elle Pflichten fiir uns ergeben: Wir setzen diese Lebewesen in die Welt,
sperren sie ein und haben nicht zuletzt ihre Natur so verdndert, dass sie
sich haufig gar nicht mehr selbst erhalten kénnten und folglich von uns
abhingig sind.**

Dariiber hinaus spricht Palmer weitere Zusammenhénge an, in denen
sich spezielle positive Verpflichtungen gegeniiber (wild lebenden) Tieren
ergeben kdnnen. Palmer verweist dabei zum einen auf Fille, in denen Tiere
einen Anspruch auf Reparationsleistungen haben, weil sie in der Vergan-
genheit geschidigt wurden und noch immer negativ beeinflusst werden.”

92 Ebd., 39.

93 Ebd., 90.

94 Vgl., 90-95.

95 Vgl. ebd., bes. Kapitel 6. Sie illustriert dies am Beispiel einer Gruppe von Kojoten,
die, um einen Gebdudekomplex zu errichten, aus ihrem gewohnten Gebiet vertrieben
und damit u.a. jhres Jagdgebiets beraubt wurden. Ferner sehen sich die Kojoten
in der Folge weiteren Gefahren ausgesetzt, etwa belebteren Straflen und mdglichen
Ubergriffen durch die Bewohner:innen. Nicht nur leben die Koyoten durch die
Errichtung des Gebdudes gefahrlicher, so Palmer, sondern konnen sich auch weniger
leicht selbst versorgen. Ein solcher Fall gleicht laut Palmer der Struktur nach Fillen,

69

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Neben derartigen Reparationsféllen geht Palmer zum anderen auf Situatio-
nen ein, in denen uns spezielle Hilfspflichten aufgrund unserer Verwick-
lung in bestimmte gesellschaftliche Praktiken - beispielsweise in die Ziich-
tung und Haltung von Haustieren — erwachsen kénnen. Sie veranschaulicht
dies am Beispiel von Katzenjungen, die, weil sie keinen Profit versprechen,
von einem Ziichter in einen Miillcontainer gelegt wurden und sterben
werden, wenn ihnen niemand zur Hilfe kommt. Palmer zufolge lasst sich
argumentieren, dass einer Person, die die Katzenjungen zufillig entdeckt,
zumindest eine schwache Pflicht zukommt, diesen zu helfen. Wichtig ist
hierbei: Diese Pflicht besteht nicht aufgrund der bloflen Tatsache, dass
es sich um empfindungsfahige Individuen handelt, sondern aufgrund des
Umstands, dass wir alle, wenn auch sehr indirekt, in die gesellschaftliche
Praxis der Haustierhaltung involviert sind. Im Fall von Rattenbabys, die
von einer wild lebenden Rattenmutter verstofien wurden und ebenfalls zu
sterben drohen, bestiinde laut Palmer keine solche Pflicht.%¢

Der grundsitzliche Punkt Palmers, auf den es mir ankommt, sollte mit
diesem kurzen Uberblick hinreichend klar geworden sein: Jenseits von ne-
gativen Pflichten konnen sich positive Pflichten in verschiedenen Kontex-
ten aufgrund unseres Verhiltnisses zu verschiedenen Tieren ergeben. Sue
Donaldson und Will Kymlicka haben diesen Grundgedanken aufgegriffen
und einflussreich in eine politiktheoretische Konzeption der Tierrechte
eingebettet.

Donaldsons und Kymlickas politische Theorie der Tierrechte

Sue Donaldson und Will Kymlicka teilen, wie bereits angemerkt, zentrale
tierrechtliche Uberzeugungen und verstehen den rechtebasierten Ansatz
im Anschluss an Regan ausdriicklich als ,a natural extension of the con-
ception of moral equality underpinning the doctrine of human rights”
Die beiden haben allerdings nicht den Anspruch, in ihrem Buch Zoopolis
eine eigenstindige moralphilosophische Grundlegung von Tierrechten zu

in denen wir einrdumen, dass Menschen einen Anspruch auf Reparation haben. Die
Verpflichtungen mogen weniger stark sein als im Fall von Menschen, jedoch hilt
Palmer grundsitzlich fest: ,If we take their interests with moral seriousness, these
harms should generate some backward-looking special obligations to assist*, ebd., 102.
96 Vgl. ebd., 106-114.
97 Donaldson/Kymlicka (2011), 4.

70

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

liefern. Die Originalitdt ihres Beitrags erkennen sie vielmehr im zweiten,
politiktheoretischen Teil ihres Werkes.

Bevor ich auf diesen blicke, diirften dennoch einige allgemeine Anmer-
kungen zu ihrem Verstindnis von (Tier-)Rechten sinnvoll sein. Donaldson
und Kymlicka sind, wie sie im ersten Kapitel in Auseinandersetzung mit
unterschiedlichen Vertreter:innen von Tierrechten ausfuhrlich erlautern,
der Auffassung, dass auch Tieren unverletzbare, utilitaristische Uberlegun-
gen trumpfende Rechte zuzusprechen sind. Alle subjektiv erlebenden In-
dividuen - seien diese menschlich oder nicht — haben demnach den glei-
chen Anspruch auf Rechte, die sie davor schiitzen sollen, auf Grundlage
von Niitzlichkeitsiiberlegungen geschédigt und damit zu bloflen Mitteln
degradiert zu werden. Die Forderung, Tiere als Zwecke an sich zu achten,
bedarf den beiden zufolge letztlich keiner weiteren Voraussetzung, als ein
verletzbares Individuum zu sein.”® Wollte man den Besitz unverletzbarer
Grundrechte an anspruchsvollere Bedingungen binden - etwa daran, ein
moralischer Akteur zu sein -, ergaben sich schlichtweg duflerst kontraintui-
tive, der gemeinhin akzeptierten Theorie und Praxis der Menschenrechte
widersprechende Schlussfolgerungen. Donaldson und Kymlicka nehmen
dabei auf die Logik des Arguments der Grenzfille Bezug.”

Wenn Donaldson und Kymlicka von Grundrechten sprechen, haben sie,
auch dies wurde zu Beginn bereits erwdhnt, eine Reihe negativer Rechte
im Sinn, die bestimmen, was wir gegeniiber Tieren zu unterlassen haben
- ganz gleich, wie grof$ der gesellschaftliche Nutzen sein mag, der uns da-
durch entgeht (z.B. im Zuge der medizinischen Forschung mit Tieren). Ge-
nauer, so fassen die beiden am Ende ihrer Verteidigung der tierrechtlichen
Position zusammen, haben Tiere Rechte darauf, nicht gefoltert zu werden,
nicht zu Versuchszwecken genutzt zu werden, nicht als Eigentum besessen
zu werden, nicht versklavt zu werden, nicht eingesperrt zu werden und
nicht getétet zu werden.®© Die Konsequenzen, die sich daraus mit Blick auf
verschiedene Kontexte der Tiernutzung ergeben, sind wie im Fall anderer
tierrechtlicher Ansdtze duflerst tiefgreifend und umfassend: Es wére nicht

98 Vgl. ebd., 24-32.

99 Es sollte allerdings erwihnt werden, dass auch Donaldson und Kymlicka die Rede
von ,Grenzfillen fiir verfehlt halten, da der mit dem Argument verbundene Ein-
wand nicht auf diese Individuen beschriankt werden kann. Vielmehr, so betonen sie,
ist die ,capacity for Kantian moral agency® grundsatzlich im Fall aller Menschen als
»fragile achievement that humans have to varying degrees at varying points in their
lives“ zu betrachten, ebd., 27.

100 Vgl. ebd., 49.

71

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

weniger gefordert als eine weitgehende Abschaffung gegenwirtiger Prakti-
ken der landwirtschaftlichen Nutztierhaltung, der Jagd, der kommerziellen
Haustierindustrie, der Zoohaltung und der Tierversuche.!!

Trotz der klaren Verortung im Lager der Tierrechtsvertreter:innen, und
hier zeigt sich eine entscheidende Gemeinsamkeit mit den Uberlegungen
Clare Palmers, wenden die beiden ein, dass tierrechtliche Autor:innen bis-
lang die Frage, welche positiven Pflichten wir zusitzlich zu bestimmten
universellen negativen Pflichten haben, weitgehend ignoriert haben. Und
wie Palmer betonen sie, dass wir, um diese Fragen beantworten zu konnen,
den Beziehungen, die wir zu verschiedenen Tieren unterhalten, theoretisch
mehr Aufmerksambkeit schenken miissen.

Donaldson und Kymlicka nehmen hierbei allerdings eine explizit poli-
tisch-philosophische Perspektive ein. Wahrend Palmer unsere Beziehungen
zu Tieren im Wesentlichen auf individueller Ebene untersucht, fragen Do-
naldson und Kymlicka danach, welche Verpflichtungen wir, als politische
Gemeinschaft, gegeniiber verschiedenen Gruppen von Tieren haben. Den
theoretischen Bezugspunkt bilden hierbei insbesondere Debatten um die
Konzepte der Staatsbiirgerschaft (citizenship), der Souverdnitit und der
Einwohnerschaft (denizenship). Konkreter unterscheiden Donaldson und

101 Die Forderung nach unverletzbaren Grundrechten gilt auch bei Donaldson und
Kymlicka nicht als absolut und ausnahmslos, vgl. ebd., 40-49. So kann es den
beiden zufolge erlaubt sein, andere zu schidigen, wenn dies zur Selbstverteidigung
notwendig ist. Ferner betonen die beiden, dass es auch in extremen Ausnahmesitua-
tionen — wie etwa in den weiter oben bereits erwdhnten Rettungsbootszenarien -
gestattet sein kann, Individuen zu schddigen. Allgemeiner erldutern die beiden im
Anschluss an Rawls und Hume, dass wir anderen nur unter bestimmten Umstdnden
Gerechtigkeit schulden, den sog. ,circumstances of justice. Etwas vereinfacht aus-
gedriickt besagen diese, dass Gerechtigkeit zu iiben nur dann geboten ist, wenn
die Umstdnde derart sind, dass Gerechtigkeit notig und — was entscheidender ist
- moglich ist. Gerechtigkeit ist dabei klassischerweise ,,n6tig", weil eine gewisse Res-
sourcenknappheit vorliegt, d.h. Ressourcen nicht im Uberfluss vorhanden sind und
daher Konflikte um diese Ressourcen bestehen. ,Mdéglich ist Gerechtigkeit dann,
wenn die Anspriiche anderer anerkannt werden kénnen, ohne dabei die eigene
Existenz zu gefidhrden, und sich die Ressourcenknappheit also moderat gestaltet.
Diese Voraussetzung, so lasst sich mit Blick auf die Mensch-Tier-Beziehungen argu-
mentieren, lag lange Zeit nicht vor: Die Nutzung von Tieren war {iberlebenswichtig,
eine Anerkennung von Tierrechten hitte faktisch bedeutet, den eigenen Tod in Kauf
zu nehmen. Heutzutage, so betonen Donaldson und Kymlicka, sind die meisten von
uns hingegen in der Lage, ihre Bediirfnisse zu befriedigen, ohne hierzu Tiere halten
oder téten zu miissen. Ich werde im néchsten Abschnitt noch einmal ausfiihrlicher
auf den Begriff der Gerechtigkeit und seine Bedeutung in der aktuellen tierethischen
Diskussion zuriickkommen.

72

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Kymlicka drei Gruppen von Tieren: domestizierte Tiere (z.B. Hunde und
Kiihe), wild lebende Tiere (z.B. Hirsche oder Wale) und jene, die dazwi-
schen anzusiedeln sind (so genannte Grenzgénger wie Ratten oder Tauben,
die nicht direkt mit uns, aber doch unter uns leben).

Besonders weitreichend sind die Forderungen von Donaldson und
Kymlicka im Fall der Gruppe der domestizierten Tiere, fiir deren Existenz
als von uns abhidngige Lebewesen wir verantwortlich sind und die mit uns
einen Kooperationszusammenhang bilden. Diese sollten wir, wie Donald-
son und Kymlicka im fiinften Kapitel ihres Buches ausfiihren, als Staatsbiir-
ger:innen betrachten, deren Interessen und Stimme bei der Bestimmung
des Gemeinwohls im Rahmen politischer Prozesse beriicksichtigt werden
miissen. Ferner haben sie verschiedene Anspriiche auf positive Leistungen
von Seiten der politischen Gemeinschaft (z.B. auf den effektiven Schutz
durch das Gesetz oder auf 6ffentliche Gesundheitsversorgung).

Wild lebende Tiere betrachten Donaldson und Kymlicka - analog zu
den Biirger:innen anderer Staaten — hingegen als Teil souveriner, selbst-
regulierender Gemeinschaften. Unsere Beziehungen zu diesen sollten ent-
sprechend der Normen internationaler Gerechtigkeit geregelt werden. Dies
bedeutet, dass wir — wie im Fall anderer Staaten — in erster Linie die Pflicht
haben, die Territorien dieser Tiere zu respektieren und uns weitgehend aus
ihren Angelegenheiten herauszuhalten. Lediglich in einem recht begrenzten
Rahmen konnen positive, nicht-systematische Interventionen, die die Sou-
verdnitdt der Tiergemeinschaften nicht verletzen, gerechtfertigt werden.!%?
Nicht zuletzt, so betonen die beiden, gilt es, unsere Beziehungen zu wild
lebenden Tiergemeinschaften auch jenseits direkter Einwirkungen gerecht
zu gestalten.1% Konkreter verweisen die beiden beispielsweise darauf, dass
Tiere auf indirekte Weise durch Habitatverluste, die sich aufgrund der
Ausbreitung menschlicher Gemeinschaften oder auch aufgrund von Um-
weltverschmutzung ergeben, geschadigt werden konnen.!04

102 Vgl. ebd., 179-187. Auf individueller Ebene kann dies laut Donaldson und Kymlicka
der Fall sein, wenn es darum geht, einem verhungernden wild lebenden Tier zu
helfen. Aber auch Interventionen durch politische Gemeinschaften kénnen grund-
satzlich mit der Achtung der Souverénitit von Tiergemeinschaften vereinbar sein.
Dies gilt beispielsweise im Fall von Hilfsleistungen bei (drohenden) Naturkatastro-
phen.

103 Vgl. ebd., 156 £.

104 Donaldson und Kymlicka sind iiberzeugt davon, dass diese Souveranitétsperspekti-
ve gegeniiber Palmers Ansatz klare Vorziige hat. Konkret erldutern die beiden, dass
Palmer die Intuition, dass wir wild lebende Tiere in Ruhe lassen sollten, lediglich

73

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Die letzte von Donaldson und Kymlicka betrachtete Gruppe umfasst
sehr unterschiedliche Tiere, die sich nicht unter ein Modell subsumieren
lassen. Gemein ist diesen, wie bereits erwédhnt, dass sie zwar nicht mit
uns, aber auch nicht jenseits unserer politischen Gemeinschaften leben. Im
Wesentlichen betonen Donaldson und Kymlicka im siebten Kapitel, dass
diese Tiere den Status von Migrant:innen haben kénnen oder auch von
Gruppen, die - wie etwa die Amischen in den USA - eine weitgehend un-
abhingige Gemeinschaft innerhalb eines Staates bilden. Diese Tiere haben
im Vergleich zu anderen Mitbiirger:innen zundchst oder auch dauerhaft
lediglich einen Teil der Rechte und Pflichten, die mit dem Status der Staats-
biirgerschaft verbunden sind.1%

Interessenbasierte Tierrechtstheorie und die Frage politischer Mitgliedschaft

Die gruppendifferenzierte politische Theorie der Tierrechte von Donald-
son und Kymlicka hat in den vergangenen gut zehn Jahren zahlreiche
Reaktionen und kritische Auseinandersetzungen provoziert — gerade auch
von Seiten anderer Tierrechtler:innen. So stimmen beispielsweise Alasdair
Cochrane und Bernd Ladwig grundsitzlich in der kritischen Einschétzung
iiberein, dass der relationale Ansatz von Donaldson und Kymlicka mitunter
»den Pfad der Interessentheorie verldsst“1%. Dies zeigt sich insbesondere im
Fall wild lebender Tiere, die Donaldson und Kymlicka, wie erwéhnt, als
autonome Gemeinschaften verstanden wissen wollen, deren Souveranitat

auf Grundlage fehlender positiver Verpflichtungen rechtfertigt und damit verkennt,
dass es sich bei wild lebenden Tieren um souverdne Gemeinschaften handelt, de-
ren Autonomie von erheblichem moralischem Wert ist. Zum Vorwurf machen die
beiden Palmer und der traditionellen Theorie der Tierrechte in diesem Zusammen-
hang auch, dass diese folglich wenig tiber die erwahnten indirekten Schadigungen
von wild lebenden Tiergemeinschaften durch menschliche Gemeinschaften zu sa-
gen haben, vgl. ebd., 207, auch 159.

105 Vgl. ebd., 229. Um es an einem einfachen Beispiel deutlich zu machen: Im Vergleich
zu Hunden, die wir als Haustiere halten, geniefSen etwa Ratten und Méuse, denen
wir an U-Bahnhofen begegnen, gewisse Freiheiten. Sie haben einen Anspruch da-
rauf, unter uns zu leben, sehen sich aber mit keinen Einschrédnkungen konfrontiert,
wann sie sich drauflen frei bewegen diirfen. Zugleich haben wir ihnen gegeniiber
weniger Pflichten als unseren Haustieren. So haben die Ratten anders als Haustiere
keinen Anspruch darauf, in unsere Wohnraume aufgenommen zu werden. Ganz
im Gegenteil diirfen wir gewisse, humane Mafinahmen ergreifen, um sie davon
abzuhalten, in diese einzudringen.

106 Ladwig (2014), 27; Cochrane (2014) sowie fir eine frithe Kritik Garner (2012), 100-
105.

74

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

zu achten ist. Vor dem Hintergrund einer interessenbasierten Theorie stellt
sich ndmlich die Frage, ob Nicht-Einmischung wirklich eine moralisch
iberzeugende Option ist, bedeutet die Achtung der Souverdnitit wildleben-
der Tiere fiir viele Individuen doch nichts anderes, als diese schlichtweg
ihrem Schicksal — d.h. in der Regel einem Leben voller Unsicherheiten,
Gefahren und Leid - zu iiberlassen.

Ladwig und Cochrane sind daher beide der Uberzeugung, dass das
Wohl und die Interessen wild lebender Tiere stirkere politische Beriick-
sichtigung verdienen, wenngleich sich die Vorstellungen der beiden, wie
diese Forderung zu begriinden und umzusetzen ist, unterscheiden. Cochra-
ne pladiert im Rahmen seiner globalen Gerechtigkeitstheorie der Mensch-
Tier-Beziehungen dafiir, wild lebende Tiere als gleiche Mitglieder inner-
halb gemischter Mensch-Tier-Gemeinschaften (mixed human-animal com-
munities) zu verstehen, deren Interessen in kosmopolitisch ausgestalteten
demokratischen Strukturen reprisentiert werden sollten.’” Ladwig unter-
schreibt durchaus die Idee der Reprisentation der Interessen wild leben-
der Tiere, zeigt sich aber insgesamt zuriickhaltender. Nicht nur nimmt er
grundsitzlich Abstand von Cochranes globaler Perspektive, sondern betont
auch, den Mitgliedschaftsstatus an eine anspruchsvollere Bedingung als
Cochrane kniipfen zu wollen: Um Mitgliedschaftsrechte zu erhalten, geniigt
es seines Erachtens nicht, von den Entscheidungen und Handlungen politi-
scher Gemeinschaften betroffen zu sein. Vielmehr sollten wir diese — um die
Idee der Mitgliedschaft nicht zu verwiéssern und diese ,auch noch auf jede
Schlange und jeden Frosch im Regenwald“1% anzuwenden - fiir jene Tiere
reservieren, die wir im engeren Sinne unserer Ordnung unterwerfen. Lad-
wig bewegt sich, indem er folglich strengere Unterscheidungen hinsichtlich
unseres Verhaltnisses zu wild lebenden Tieren trifft, ein Stiick weit ndher an
Donaldson und Kymlicka als Cochrane.

In diesem Zusammenhang sei abschlieflend noch auf einen weiteren
Diskussionspunkt hingewiesen, der den Status der von uns abhingigen,
domestizierten Tiere betriftt. Wie angemerkt wurde, wollen Donaldson und
Kymlicka diese als Staatsbiirger:innen begreifen, woraus sich wiederum
weitreichende politische Forderungen ergeben. Vorgesehen ist dabei nicht
nur der effektive Schutz der Grundrechte von Tieren durch das Gesetz,
die Einbeziehung von Tieren in offentliche Versorgungssysteme und die
Beriicksichtigung und Vertretung der Interessen von Tieren auf verschiede-

107 Vgl. hierzu Cochrane (2018), Kapitel 5.
108 Ladwig (2020), 342, Fn. 60.

75

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

nen politischen Ebenen. Vielmehr betonen Donaldson und Kymlicka, dass
Tiere zudem aktiv an demokratischen Prozessen zu beteiligen sind.

Den Hintergrund fiir diese Uberlegungen bildet ein recht inklusives Ver-
stindnis der Anforderungen, die sich mit dem Konzept der Staatsbiirger-
schaft verbinden. Staatsbiirgerschaft werde, so Donaldson und Kymlicka,
klassischerweise so aufgefasst, dass mindestens drei zentrale Fahigkeiten
gegeben sein miissen: Erstens muss jemand iiber ein subjektives Wohl
verfiigen und dieses mitteilen konnen. Zweitens muss jemand in der Lage
sein, soziale Normen einhalten und kooperieren zu kénnen. Und drittens
muss jemand dazu fahig sein, als Co-Autor:in am Gesetzgebungsprozess
mitwirken zu kénnen. Donaldson und Kymlicka bestreiten nicht, dass diese
Bedingungen fiir die Moglichkeit, als Mitbiirger:in einer politischen Ge-
meinschaft angesehen werden zu konnen, zentral sind. Die beiden wenden
sich aber gegen die strenge kognitivistische und rationalistische Lesart,
in der diese meist interpretiert werden. Setzt man Sprachfahigkeit, ein
komplexes Bewusstsein sowie ein klassisches Verstandnis von Autonomie
voraus, kommen Tiere als Mitbiirger:innen sicher nicht in Frage. Mit Ver-
weis auf Debatten aus den Disability Studies halten die beiden allerdings
fest — und hierbei klingt das Argument der Grenzfille erneut an -, dass
ein solch enges Verstandnis davon, was es heifit, sich mitteilen, kooperieren
und partizipieren zu kdnnen, problematisch ist:

If interpreted in these highly cognitivist ways, then animals do indeed
seem incapable of being citizens. However, large numbers of human
beings would also be excluded: children, the mentally disabled, people
with dementia, and those who are temporarily incompetent due to illness
or injury.1%

Selbstverstdndlich dringt sich insbesondere die Frage auf, inwiefern Tiere
als sich aktiv politisch einbringende und das Gemeinwohl mitbestimmen-
de Mitbiirger:innen gelten kénnen. Donaldson und Kymlicka sind sich
dieser Herausforderung bewusst und regen wiederum an, bei der Idee poli-
tischer Partizipation von traditionellen, allzu rationalistischen Kategorien
Abstand zu nehmen.'® Im Fall von Menschen mit Behinderungen, die
im gesellschaftlichen Alltag hiufig weitgehend unsichtbar sind, zeige sich,
dass ihre blofle Sichtbarkeit politische Prozesse und Debatten verdndert.
Und das Gleiche halten die beiden mit Blick auf domestizierte Tiere fest.

109 Donaldson/Kymlicka (2011), 104.
110 Vgl ebd., 112-116.

76

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Exemplarisch verweisen sie hierzu u.a. auf einen politischen Prozess auf
kommunaler Ebene, bei dem es um die zukiinftige Nutzung einer 6ffent-
lichen Parkanlage ging. Die Anwesenheit von Hunden soll eine wichtige
Rolle dabei gespielt haben, wie die Diskussionen verlaufen sind und welche
Entscheidungen getroffen wurden.

Fir Bernd Ladwig schiefit die Idee, Tiere als kooperierende Aktivbiir-
ger:innen zu begreifen, iibers Ziel hinaus.!!! Tiere, so Ladwig, seien schlicht-
weg nicht in der Lage, in einem angemessenen Sinne verstanden politisch
handeln zu konnen. Fiir politisches Handeln sei es namlich nétig, dass
die Akteur:innen Anliegen reflektieren konnen und mit ihrem Tun selbst
politische Absichten verbinden. Ladwig stellt dem von Donaldson und
Kymlicka vertretenen Konzept der Staatsbiirgerschaft die bereits erwahnte,
vorsichtigere Idee eines politischen Mitgliedschaftsstatus gegeniiber. Aus
diesem ergeben sich gehaltvolle subjektive Rechte fiir Tiere, was Aufent-
haltsrechte, die politische Beriicksichtigung der Interessen von Tieren so-
wie offentliche Versorgungsleistungen angeht.!'? Die aktivbiirgerliche, parti-
zipatorische Dimension, die Donaldson und Kymlicka stark machen, bleibt
bei Ladwig allerdings auflen vor.

Zugleich erweist sich Ladwigs Ansatz allerdings in anderer Hinsicht als
weniger exklusiv, wie er selbst anmerkt. Donaldson und Kymlicka binden
den Staatsbiirgerschaftsstatus, wie erwéhnt, an die Idee der Kooperation
zwischen Menschen und Tieren. Bei Ladwig gilt hingegen jedes Tier als
Mitglied unserer politischen Gemeinschaft, ,das unter uns lebt und das re-
gelmafliger menschlicher Zuwendung bedarf, um tiberleben und gut leben
zu konnen B ,Dies’, so Ladwig weiter, ,setzt nur eine bestimmte von uns
verantwortete Bediirftigkeit voraus und nicht auch prosoziale Fahigkeiten
auf Seiten der Tiere selbst. 1" Letztere allerdings wiren notwendig, wenn
man wie Donaldson und Kymlicka den politischen Status jener Tiere an die
Bedingung kniipfte, in einem nicht-trivialen Sinne mit uns interagieren zu
kénnen.

Selbstverstdandlich liefle sich noch sehr viel mehr zu diesen innertier-
rechtlichen Debatten, die sehr grundsitzliche politiktheoretische Fragestel-
lungen beriihren, sagen. Fiir die Zwecke dieser Arbeit ging es mir lediglich
darum, einen einfithrenden Uberblick iiber einige zentrale tierrechtliche

111 Vgl. Ladwig (2020), bes. Kapitel 8 und 9.

112 Vgl. ebd., bes. Abschnitte 8.2 und 8.3.

113 Ebd., 329. Vgl. hierzu ferner Ladwigs aufschlussreiche Diskussion zu den Begriffen
der Kooperation und Unterwerfung, ebd., Abschnitt 6.3.

114 Ebd., 329.

77

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Positionen und Debatten zu liefern, um ein gemeinsames Grundverstind-
nis zu schaffen. Was dieser letzte Abschnitt trotz aller Differenzen auch
deutlich gemacht haben sollte, ist, dass sowohl Donaldson und Kymlicka
als auch Ladwig und Cochrane Tiere nicht nur als moralisch Gleiche mit
starken negativen Grundrechten verstehen. Vielmehr sprechen sie diesen
Tieren jeweils auch politik-theoretisch betrachtet einen gewichtigen Status
zu, der mit eigenen Anspriichen verbunden ist. Im folgenden Abschnitt soll
die Forderung nach Tierrechten vor diesem Hintergrund abschliefend ge-
nauer im Spannungsfeld von Moral, Recht und Politik eingeordnet werden.

3.3.3 Zur politischen Verortung von Tierrechten

Die gegenwirtige gesellschaftliche Realitat unseres Umgangs mit Tieren
bleibt offensichtlich deutlich hinter den Forderungen tierrechtlicher Au-
tor:innen zuriick - trotz aller Verschiarfungen, die man hinsichtlich des
Tierschutzes in den letzten Jahrzehnten anfithren mag. Im positiven Recht
anerkannt werden allenfalls schwache Rechte von Tieren, die im Vergleich
zum gewohnlichen, starken Verstindnis von Rechten, das Tierrechtler:in-
nen vorschwebt, lediglich einen recht geringen Schutz bieten. Und dies, wie
Saskia Stucki festhilt, konkreter aus zwei Griinden.!

Die positiven Rechte von Tieren beziehen sich aktuell erstens auf einen
sehr spezifischen Bereich sekundérer Interessen und bieten entsprechend
nur einen eng begrenzten Schutz. Stucki verweist in diesem Zusammen-
hang beispielsweise darauf, dass die Schlachtung von Tieren nicht ohne
Betdubung geschehen darf oder Kiiken mittels ,fast-acting methods® getotet
werden miissen. Das primdre Interesse am Weiterleben spielt im Rahmen
dieser rechtlichen Regulierung keine Rolle. Andere Rechte nehmen - wenn
etwa von einem Recht auf Leben, Wohlbefinden oder Wiirde die Rede ist
- durchaus Bezug auf fundamentale, primére Interessen von Tieren. Das
Problem im Fall dieser Rechte ist zweitens allerdings, dass diese allzu leicht
ausgestochen werden konnen:

Although the object of such rights is of a more fundamental nature,
the substantive guarantee of these facially fundamental rights is, to a
great extent, eroded by a conspicuously low threshold for permissible
infringements. That is, these rights suffer from a lack of normative force,

115 Vgl. Stucki (2020), 548-551.

78

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

which manifests in their characteristically high infringeability (ie their
low resistance to being overridden).1®

Letztlich, so Stucki, stellt sich damit die Frage, ob die Rede von Rechten mit
Blick auf bestehende Tierschutzgesetze iberhaupt angemessen ist, erfiillen
diese doch lediglich minimale begriffliche Kriterien, nicht aber die charak-
teristische normative Funktion von Rechten.

Das Urteil, das {iber unseren Umgang mit Tieren aus moralphilosophi-
scher, tierrechtlicher Perspektive gefallt werden muss und wird, ist klar:
Gegenwirtige Praktiken der Tiernutzung stellen nicht lediglich eine harm-
lose Abweichung von verniinftigen Zustinden dar. Vielmehr sind diese
als massive, systematische Verletzung und Missachtung der fundamentalen
Rechte von zig Millionen moralisch relevanten Lebewesen zu werten -
ein ,institutionalisiertes Unrecht“!”, wie Ladwig betont. Um die Dringlich-
keit dieses moralischen Unrechts zu verdeutlichen, sei nicht zuletzt an
das Argument der Grenzfélle erinnert. Wenn wir dieses ernst nehmen,
dann diirfte sich eine Gesellschaft wie die unsrige, in der die Rechte von
Tieren in gravierender Form verletzt werden, nicht oder zumindest nicht in
erheblichem MafSe von einer Gesellschaft unterscheiden, in der Menschen
mit dhnlichen kognitiven Fahigkeiten auf vergleichbare Weise behandelt
werden - also Individuen, die wir in der Regel als besonders verwundbar
und schutzbediirftig betrachten.

Im nichsten Kapitel, in dem ich mich der Rechtfertigung von zivilem
Ungehorsam und anderen politischen Interventionen zum Schutz der
Rechte von Tieren zuwende, wird verstandlicher werden, was diese Bemer-
kungen bereits andeuten: Tierrechtliche Forderungen verlangen nach einer
Klirung, in welchem Verhiltnis moralphilosophische Uberlegungen zum
positiven Recht und der gemeinhin vertrauten Idee der demokratischen
Legitimation stehen. Die folgenden Abschnitte sollen vorbereitend dazu
dienen, einige zentrale Begrifflichkeiten (weiter) zu klaren und theoretische
Diskussionspunkte vorzustellen.

Pflichten, moralische Rechte und legale Rechte

Wenn jemandem eine moralische Pflicht zugeschrieben wird, dann bedeu-
tet dies grundsitzlich, dass diese Person eine bestimmte Handlung auszu-

116 Ebd., 550.
117 Ladwig (2020), 10.

79

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

fithren oder zu unterlassen hat (z.B. einer hilfsbediirftigen dlteren Mitbiir-
gerin iiber die Strafle helfen oder eine Freundin nicht beliigen sollte). Der-
artige Pflichten sind dadurch gekennzeichnet, dass sie einen erheblichen
Verbindlichkeitscharakter aufweisen, es also nicht einfach dem Gutdiinken
der handelnden Person {iberlassen bleibt, ob sie die Pflicht beachtet oder
nicht.

Im Rahmen der Unterscheidung sog. ,vollkommener und ,unvollkom-
mener” Pflichten wird - prominent u.a. bereits bei Kant und bei Mill -
allerdings darauf hingewiesen, dass je nach Pflicht ein gewisser Spielraum
besteht, wie diese umzusetzen ist.!'® Unvollkommene Pflichten, so schreibt
Mill, sind diejenigen,

bei denen die Ausfithrung der Handlung in besonderen Fillen, obwohl
sie Pflicht ist, auf unserer eigenen Wahl beruht, wie zum Beispiel die
Pflicht der Barmherzigkeit oder des Wohltuns. Zu diesen sind wir zwar
in der Tat verpflichtet, sie betreffen aber keine bestimmte Person oder
missen nicht in einer vorgeschriebenen Zeit getan werden.!”

Anders verhdlt es sich bei vollkommenen Pflichten. Im Fall dieser Pflichten
kommt einer bestimmten Person ein korrespondierendes Recht zu. Wird
eine entsprechende Pflicht verletzt, wird folglich einer identifizierbaren
Person Unrecht getan.!20

Zu sagen, dass wir einer anderen Person gegeniiber ein moralisches
Recht haben, bedeutet dabei zugleich, dass wir von dieser einfordern
kénnen, sich entsprechend zu verhalten. Ernst Tugendhat wiahlt hierzu
folgendes Bild, um den Charakter der Rechtsbeziehung im Bereich des
Moralischen zu illustrieren:

Wenn wir den anderen als Rechtssubjekt anerkennen, denken wir ihn
uns so, dafl er unbestimmt viele unsichtbare Ziigel in der Hand hilt,
an die wir, als Mitglieder der moralischen Gemeinschaft, gebunden sind
und an die er uns gegebenenfalls erinnern kann.!?!

118 Vgl. Kant (2017); Mill (2006).

119 Mill (2006), 75. Kant hélt im Rahmen seiner Tugendlehre in dhnlicher Weise fest,
dass im Fall der Tugendpflichten ein gewisser Spielraum besteht, da nicht bestimmt
werden konne, ,wie und wie viel durch die Handlung zu dem Zweck, der zugleich
Pflicht ist, gewirkt werden solle‘; Kant (2017), 520.

120 Vgl. Mill (2006), 75 f.

121 Tugendhat (1993), 348.

80

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Die grundsitzliche Einforderbarkeit oder Einklagbarkeit ist somit ein zen-
trales Merkmal moralischer Rechte. Wie in der Einleitung bereits angespro-
chen wurde, verbindet sich mit der Idee rechtlicher Anspriiche nicht selten
gar die Vorstellung, dass diese gesetzlich verankert werden sollten und
notfalls unter Anwendung von Zwang dafiir gesorgt werden darf, dass be-
stimmte Rechte von Personen nicht verletzt werden. Wer sich beispielswei-
se unrechtmiflig das Eigentum einer anderen Person aneignet oder diese
korperlich schadigt, verdient dafiir nicht nur Tadel, sondern darf von staat-
licher Seite legitimerweise an der Ausfithrung entsprechender Handlungen
gehindert werden und muss bei Verstof$ die rechtlichen Konsequenzen
tragen.!??

Vollkommene Pflichten gelten folglich gemeinhin als strenger'?® und ver-
weisen auf das positive Recht — wenngleich, wie Mill betont, es nicht in al-
len Fillen sinnvoll oder zweckmafiig sein mag, Rechtsanspriiche gesetzlich
zu regulieren, da wir einen guten Grund haben, ,,dem Magistrat keine der-
art unbegrenzte Macht iiber Individuen erteilen zu wollen.* Fiir Tugend-
hat besteht in diesem Zusammenhang die wesentliche Differenz zwischen
moralischen und legalen Rechten darin, in welcher Form diese einklagbar
sind. Bei Letzteren ist der Fall klar: Es existieren Instanzen wie Gerichte,
an die man sich bei Rechtsverletzungen wenden kann. Bei moralischen
Rechten hingegen besteht diese Moglichkeit nicht; sie sind fiir Tugendhat
deshalb als schwichere Rechte zu verstehen. Wer ein moralisches Recht hat,
kann dieses zwar einfordern, aber die Forderung erweist sich lediglich als

122 Vgl. Mill (2006), 72 f. Bei Kant verhalt es sich wiederum &hnlich, wenngleich dieser
seine Uberlegungen auf ein doch sehr verschiedenes philosophisches Fundament
griindet. Der Begriff des Rechts bezieht sich bei diesem allein auf die Handlungs-
freiheit - und nicht etwa die Zwecksetzungen - von Personen. Das Recht legt dem-
nach die Grenze fiir die Handlungsfreiheit von Personen fest. Wenn eine Person
diese Grenze uberschreitet, indem sie die Handlungsfreiheit einer anderen Person
unrechtmifig einschrankt, darf sie notfalls zur Wahrung der Grenze gezwungen
werden, vgl. Kant (2017), 338 f.

123 So betrachtet etwa Kant die Beachtung unvollkommener Pflichten lediglich als
Verdienst (...); ihre Ubertretung aber ist nicht so fort Verschuldung (...), sondern
blof$ moralischer Unwert ebd., 520.

124 Mill (2006), 73. So mag man beispielsweise der Auffassung sein, dass eine Person,
moralisch betrachtet, ein Recht darauf hat, zu erfahren, wenn sie von ihrem:r
Partner:in hintergangen wurde. Zugleich wird man sich dagegen aussprechen, staat-
lichen Stellen die entsprechende Autoritit zu verleihen, fiir die Durchsetzung dieser
Rechte zu sorgen, da dies nur zum Preis massiver Eingriffe in die Privatsphére von
Personen sichergestellt werden konnte.

81

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Appell an die moralische Ordnung. Dariiber hinaus verfiigt die Person iiber
keine Mittel, ,dieser Forderung Nachdruck zu verleihen.1>

Tugendhat weist allerdings darauf hin, dass moralische Rechte in Bezie-
hung zu einem anspruchsvolleren Verstindnis von Rechten stehen konnen.
So kann es namlich sein, dass ein moralisches Recht als eine Forderung
an alle auftritt, gemeinsam dafiir zu sorgen, dass ein moralisches Recht
geschiitzt wird, indem eine legale Instanz geschaffen wird. Ein moralisches
Recht, so Tugendhat, ,1af3t sich also durchaus im starken Sinne verstehen,
aber nur so, dafl sich daraus eine kollektive moralische Pflicht ergibt, eine
entsprechende legale Rechtsinstanz zu institutionalisieren.26

Wie lassen sich vor diesem Hintergrund die Uberlegungen von Tier-
rechtsvertreter:innen genauer verstehen? Die Unterscheidung zwischen
moralischen und positiven Rechten ist freilich auch diesen nicht unbe-
kannt. So betont bereits Regan, dass moralische Rechte, anders als legale
Rechte, nicht das Ergebnis eines schopferischen Aktes eines Individuums
(z.B. eines Despoten) oder einer Gruppe (z.B. einer gesetzgebenden Ver-
sammlung) sind.’?” Vielmehr ergeben sich diese, wie er unter Verweis auf
Joel Feinberg deutlich macht, auf Grundlage moralischer Prinzipien und
lassen sich als Ausdruck eines aufgeklarten Gewissens (,enlightened consci-
ence“) verstehen.!28

Sind Tierrechte, um Tugendhats Unterscheidung aufzugreifen, ferner
zumindest insofern als stark zu verstehen, dass sie eine kollektive Pflicht
zur Institutionalisierung begriinden? Und was konnte Letzteres im Fall von
Tierrechten genauer bedeuten? Bei Regan findet sich noch keine ausfiihr-
liche theoretische Auseinandersetzung mit der Frage, in welchem Verhalt-
nis seine moralphilosophischen, tierrechtlichen Uberzeugungen konkreter
zum positiven Recht und der politischen Gemeinschaft stehen. Er spricht
allerdings an, dass die Trager:innen von Rechten einen giiltigen Anspruch
gegeniiber der Gesellschaft haben, dass diese den Schutz der Rechte sicher-
stellt. So hélt Regan mit Verweis auf Mill fest: ,If I have the right to liberty,
for example, then you and society have a duty, in Mill's words, ‘to protect
me in the possession of it/?® Und nicht zuletzt verweist er darauf, dass

125 Tugendhat (1993), 349.

126 Ebd., 350.

127 Vgl. Regan (1985), 268.

128 Ebd., 271. In dhnlicher Weise erklaren auch Cochrane und Ladwig, dass moralische
Rechte auf moralischen Prinzipien oder Uberlegungen basieren, vgl. Cochrane
(2012), 13; Ladwig (2020), 105.

129 Vgl. Regan (1985), 270.

82

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

moralische Rechte dazu genutzt werden konnen, fiir Anderungen in der
Gesellschaftsordnung - und damit auch am bestehenden Rechtssystem — zu
argumentieren.!*

Erst seit einigen Jahren wird insbesondere unter Bezugnahme auf den
Begriff der Gerechtigkeit der politiktheoretischen Verortung tierrechtlicher
Uberlegungen grofiere Beachtung geschenkt.

Tierrechte und Gerechtigkeit

Was unter ,Gerechtigkeit® zu verstehen ist, ist bekanntlich seit der Antike
umstritten. In der zeitgendssischen Gerechtigkeitsdebatte, die einen wesent-
lichen Bezugspunkt fiir jlingere tierethische Diskussionen bildet, ldsst sich
im Anschluss an Mill und John Rawls allerdings zumindest von einem
gemeinhin geteilten Grundverstdndnis sprechen. Der Begriff der Gerechtig-
keit wird hierbei in aller Regel nicht (oder zumindest nicht in erster Linie)
auf das Verhalten oder den Charakter von Individuen bezogen, sondern,
um Rawls’ einflussreiche Formulierung aufzugreifen, auf ,,die Grundstruk-
tur der Gesellschaft“’®! und damit auf die wichtigsten gesellschaftlichen
Institutionen: insbesondere das politische System, die Verfassung sowie die
6konomische Ordnung.

Und mehr noch: Gerechtigkeit wird meist nicht lediglich als ein Wert
neben anderen betrachtet, sondern, um nochmals auf Rawls zu verweisen,
als ,erste Tugend sozialer Institutionen“®2. Dieser Auffassung zufolge ,,miis-
sen noch so gut funktionierende und wohlabgestimmte Gesetze und Insti-
tutionen abgedndert oder abgeschafft werden, wenn sie ungerecht sind 133
Anspriiche der Gerechtigkeit weisen folglich eine besondere Qualitdt auf;
sie sind, so hebt etwa Martha Nussbaum hervor, von ,besonders zwingen-

130 Vgl. ebd., 269, 278.

131 Rawls (1979), 23.

132 Rawls (1979), 19 (meine Hervorhebung). Einfithrend zum Tugend- und Gerechtig-
keitsbegriff vgl. LeBar/Slote (2020).

133 Rawls (1979), 19. Nicht unerwahnt bleiben sollte, dass diese Auffassung nicht un-
umstritten ist. So weist etwa Fabian Wendt im Rahmen der Debatte um unsere
moralischen Verpflichtungen zur Aufnahme von Gefliichteten darauf hin, dass der
Wert der Gerechtigkeit nicht der einzige, und mitunter nicht der entscheidende ist,
wenn es darum geht, worin die Aufgabe von Staaten zu sehen ist. Konkreter merkt
er mit Verweis auf Thomas Hobbes an, dass der Zweck des Staates lange Zeit vor
allem darin gesehen wurde, fiir Frieden zu sorgen, vgl. Wendt (2016), 45.

83

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

der und grundlegender Art“4. Mit dieser Formulierung Nussbaums ist
ein bedeutsames Element angesprochen, dass die Forderung nach Gerech-
tigkeit kennzeichnet und an die Erlduterungen zum Rechtsbegrift ankniipft:
Anspriiche der Gerechtigkeit sind nicht nur besonders dringlich und ver-
bindlich, sondern werden ferner grundsitzlich als (staatlich) erzwingbar
verstanden.!3>

Im Kontext der tierrechtlichen Diskussion hat Alasdair Cochrane als
einer der ersten ausfiihrlicher die enge Verbindung, die man zwischen Ge-
rechtigkeitsiiberlegungen und der politischen Ausiibung von Zwang ziehen
kann, unterstrichen. So macht er zu Beginn seines Buches Animal Rights
Without Liberation ausdriicklich deutlich:

Indeed, the theory of moral rights provided in this book has an intrinsic
relationship to both law and politics. After all, by providing an account of
the moral rights of animals, the book is not merely saying that it would
be permissible or desirable for animals to be treated in this way or that.
Instead the language of rights immediately implies that this treatment of
animals is a matter of justice. That is, it is a matter that pertains to what
individuals can be legitimately coerced to comply with.1%6

Ahnlich &uflert sich im Anschluss an Cochrane Robert Garner. Ihm zu-
folge unterscheidet sich der Bereich der Gerechtigkeit von jenen weiten
Bereichen der Wohltitigkeit oder des Mitgefiihls dadurch, dass er beson-
ders strenge Pflichten umfasst und folglich ,an element of compulsion®”
enthalte. Weil Gerechtigkeitsanspriiche — und die mit diesen verbundenen
Rechte — von solch besonderer Bedeutung sind, kommt die Pflicht, gegen
Ungerechtigkeiten vorzugehen, meist dem Staat oder anderen politischen
Autorititen zu. Die Konsequenz, die sich daraus ergibt, macht Garner wie
folgt deutlich:

134 Nussbaum (2014a), 457 f.

135 Diesen spezifischen Zwangscharakter, der sich mit dem Gerechtigkeitsbegriff
verbindet, betont auch David Miller: ,It is a characteristic mark of justice that
the obligations it creates should be enforceable: we can be made to deliver what is
due to others as a matter of justice, either by the recipients themselves or by third
parties’, Miller (2021), Abschnitt 1.2.

136 Cochrane (2012), 13. Auch Cochrane gibt allerdings zu bedenken, dass nicht jedes
moralische Recht gesetzlich verankert und durchgesetzt werden sollte, sondern gute
Griinde dafiir sprechen konnen, in bestimmten Féllen davon abzusehen, vgl. ebd.,
14.

137 Garner (2013), 47.

84

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

The requirement to be just to animals means, in practice, that it is regar-
ded as a pressing matter, one that should be considered compulsory and
not left to individuals to decide if they want to abide by obligations.!*8

Ubertragen auf Tierrechte bedeutet dies: Die Entscheidung, tierische Pro-
dukte zu konsumieren, deren Erzeugung mit der Verletzung zentraler, ge-
rechtigkeitsrelevanter moralischer Rechte von Tieren verbunden ist, sollte
nicht der freien Wahl von Biirger:innen {iberlassen bleiben. Vielmehr hat
der Staat sicherzustellen, dass entsprechende Optionen {iberhaupt nicht be-
stehen, also die Rechte der Tiere gesetzlich zu verankern und notfalls unter
Anwendung von Zwang dafiir zu sorgen, dass diese respektiert werden.*
Wenn wir die Frage — um ein fritheres Beispiel Garners aufzugreifen -,
ob wir einen Hummer lebend in kochend heiflfes Wasser werfen durfen,
als eine Sache der Gerechtigkeit verstehen, dann betrachten wir die Riick-
sichtnahme auf das Wohlergehen des Hummers nicht langer als eine blof3e
moralische Préferenz, der manche folgen mégen und andere nicht.40

Zu vergleichbaren Einschétzungen hinsichtlich der Rechtfertigung von
Zwangsausiibung gelangt auch Bernd Ladwig. Nur in sehr wenigen Féllen
diirfte eine solche Forderung unzumutbar und damit nicht gestattet sein.
So stellt er unter Verweis auf die in der tierethischen Debatte nicht selten
bemiihten und umstrittenen Sklavereivergleiche ausdriicklich klar:

Unzumutbar kénnte ein Verzicht auf Tiernutzung zunidchst fiir die vielen
Menschen erscheinen, die direkt oder indirekt von ihr leben. Was etwa
ist mit den Beschaftigten in der Nahrungsmittelindustrie und mit den
Landwirten? Die Antwort ist grundsatzlich einfach: Sofern das System,
an dem sie mitwirken und von dem sie abhingen, gegen moralische
Rechte verstofit, so haben sie keinen Anspruch auf sein Fortbestehen.
Hier tragt der in anderer Hinsicht sicher fragwiirdige Vergleich zwischen
Sklaverei und Tierhaltung. Die Sklaverei war Unrecht, selbst wenn sie

138 Ebd., 49.

139 Genauer kann Zwang von staatlicher Seite grundsitzlich auf zwei Weisen ausge-
bt werden, wie Arash Abizadeh festhélt: Direkt (praventiv) im Rahmen einer
Zwangshandlung (beispielsweise durch Anwendung physischer Gewalt) oder indi-
rekt durch Zwangsandrohung (Sanktionierung bei Fehlverhalten), vgl. Abizadeh
(2017), 102 £,

140 Garner spricht dieses Beispiel im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Rawls
und dem moralischen Pluralismus an, vgl. Garner (2005), 67.

85

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

als System sehr vielen Menschen, etwa in den Siidstaaten der USA, die
okonomische Existenz sicherte.4!

Zahlreiche weitere Autor:innen in der zeitgendssischen tierethischen Dis-
kussion teilen dieses gerechtigkeitstheoretische Grundverstandnis.!*? Coch-
rane, Garner und Siobhan O’Sullivan méchten dieses gar als verbindendes
und distinktes Merkmal des political turn in der Tierethik verstanden wis-
sen.'*3 Genauer argumentieren sie, dass Gerechtigkeit in zahlreichen jiinge-
ren Beitrdgen erstens in dem soeben erlduterten engen Sinn verstanden
wird und sich im Vergleich zur traditionellen tierethischen Literatur explizit
auf den Bereich besonders gewichtiger und grundlegender moralischer
Rechte bezieht. Zum Zweiten halten sie fest, dass sich jene Beitrdge, die
diesem turn zugeordnet werden konnen, dadurch kennzeichnen lassen,
dass sie sich auf politische Institutionen, Strukturen und Prozesse beziehen
und danach fragen, wie diese zu transformieren sind, um Gerechtigkeit
gegeniiber Tieren sicherzustellen.

Zusammengefasst: Wenn unsere Pflichten gegentiber Tieren in die starke
Sprache individueller moralischer Rechte gekleidet und zu einer Sache der
Gerechtigkeit erklirt werden, riicken ethische Uberlegungen unweigerlich
in die Néhe von Politik und Gesetz. Die moralischen Rechte von Tieren,
so wurde deutlich gemacht, werden von tierrechtlicher Seite als Ideal ent-
worfen, dem das positive Recht folgen sollte, so dass institutionell sicherge-
stellt wird, dass die Rechte der Tiere notfalls unter Ausitbung von Zwang
geschiitzt und durchgesetzt werden konnen. Um die nicht nur rhetorische
Néhe von Menschen- und Tierrechten nochmals zu unterstreichen, sei

141 Ladwig (2020), 179. Sein Gerechtigkeitsverstindnis, das sehr nahe an dem von
Cochrane und Garner skizzierten liegt, erlautert Ladwig in Auseinandersetzung u.a.
mit Mill an spiterer Stelle ausfiihrlicher, vgl. ebd., 218-221.

142 So schreiben beispielsweise Marcel Wissenburg und David Schlosberg: ,Turning
what would be ethically required into practice takes more than preaching and
proselytising at the level of individuals; it is a matter of politics, of authoritatively
imposing legitimate and legitimised rules including sanctions on the whole of
a political society®, Schlosberg/Wissenburg (2014), 1. Svenja Ahlhaus und Peter
Niesen machen ebenfalls darauf aufmerksam, dass der Theoretisierung der Rechte
von Tieren im Rahmen politischer Zwangsausiibung ein zentrales Element eines
politischen Verstindnisses der Mensch-Tier-Beziehungen ist, vgl. Ahlhaus/Niesen
(2015), 14-16. Donaldson/Kymlicka betonen, dass der politischen Gemeinschaft die
Pflicht zukommt, die Rechte der Mitbiirger:innen - zu denen auch zahlreiche Tiere
zahlen - zu schiitzen und es sich dabei um eine Sache der Gerechtigkeit handelt,
vgl. Donaldson/Kymlicka (2011), 132 f., 155.

143 Vgl. Cochrane/Garner/O’Sullivan (2018), bes. 10-13.

86

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

darauf hingewiesen, dass Cochrane dafiir argumentiert, Menschen- und
Tierrechte im {ibergeordneten Konzept von ,sentient rights®, also der Rech-
te aller empfindungsfihigen Lebewesen, zu vereinen.!4

Nun sind wir, wie zu Beginn dieses Abschnitts angemerkt wurde, weit
von diesem Ideal entfernt. Die allermeisten Menschen treffen taglich Ent-
scheidungen, die, wenn auch indirekt, mit der Verletzung der Rechte von
Tieren in Verbindung stehen, ohne dass sie irgendjemand daran hindern
wiirde. Und eine nicht unbeachtliche Anzahl an Menschen ist — angefangen
von der Aufzucht {iber den Transport bis hin zur Schlachtung - auch
direkt an der Schédigung von Tieren beteiligt. Ist die Forderung nach
der zwangsweisen Durchsetzung von Tierrechten also nicht mehr als ein
frommer Wunsch, von dem die Vertreter:innen von Tierrechten allenfalls
hoffen konnen, dass er eines Tages in Erfiillung gehen mag?

Tierrechtler:innen sind sich der Herausforderung, die die dramatische
Diskrepanz zwischen moralischem Anspruch und gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit darstellt, durchaus bewusst. Theoretisch haben einige Autor:innen
darauf reagiert, indem sie ihre Uberlegungen mitunter explizit auf die
snichtideale“ Ebene verlagert haben. Auf dieser wird, grob gesprochen,
im Anschluss an Rawls’ viel diskutierte Unterscheidung zwischen idealer
und nichtidealer Theoriebildung davon ausgegangen, dass die allermeisten
ihren moralischen Pflichten, die sich auf der Ebene der idealen Gerechtig-
keitstheorie ergeben, nicht nachkommen.!*> Von dieser Ausgangsannahme
ausgehend wird dann gefragt, wie eine tierrechtliche Theorie gestaltet sein
sollte, die diesem Umstand iiberzeugend Rechnung tragt.14¢

Rawls konzentriert sich im Rahmen seiner Gerechtigkeitstheorie, was
seine Uberlegungen zur nichtidealen Theorie betrifft, vor allem auf die
Frage, inwiefern ziviler Ungehorsam in einer Gesellschaft gerechtfertigt
sein kann, die bedeutsame Ungerechtigkeiten aufweist. Bei Rawls geht es
dabei, wie im 4. Kapitel zu sehen sein wird, nicht um Ungerechtigkeiten
gegeniiber Tieren, sondern um die Missachtung grundlegender Rechte von

144 Vgl. Cochrane (2013). Ladwig hilt Cochrane folgend ebenfalls fest, dass die Men-
schenrechte ,als eine Teilklasse von Rechten aller empfindungsfihigen Wesen® ver-
standen werden sollten, Ladwig (2020), 22.

145 Die ideale Theorie betrachtet, so Rawls, ,,also in erster Linie das, was ich vollstandi-
ge Konformitat nenne (...) Rawls (1979), 25.

146 Im Kontext der tierethischen Gerechtigkeitsdiskussion hat Robert Garner als einer
der ersten ausfiihrlicher Bezug auf die nichtideale Theoriebildung genommen, vgl.
Garner (2013), bes. 11-19. Fiir eine ,immanente“ Kritik an Garners nichtidealer
Position vgl. Ladwig (2021).

87

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Menschen. Dennoch ergeben sich vergleichbare — und bislang selten aus-
fithrlicher diskutierte — Fragen, wenn man sich vor diesem Hintergrund
unserem Umgang mit Tieren zuwendet. Konkreter besteht Klarungsbedarf,
wie sich Forderungen nach Gerechtigkeit fiir Tiere gegeniiber Forderungen
verhalten, die die Legitimitdt der Durchsetzung politischer Zwangsmaf3-
nahmen in einer liberalen Demokratie betreffen. Was ist unter nichtidealen
Umstdnden moralisch erlaubt oder gar gefordert, um die Rechte von Tieren
zu schiitzen und der Gerechtigkeit Geniige zu tun?

Wire es, so lasst sich fragen, gar gerechtfertigt, wenn die moralischen
Rechte von Tieren sofort und direkt - d.h. gegebenenfalls ohne voran-
gegangene demokratische Legitimation — politisch durchgesetzt wiirden?
Den allermeisten diirfte diese Frage unmittelbar intuitiv abwegig erschei-
nen. Denn selbstverstandlich, so legt ein gemeinhin verbreitetes demokrati-
sches Grundverstandnis nahe, mussen moralische Uberzeugungen, die die
Ausiibung von Zwang fordern, demokratisch verhandelt werden und im
Rahmen entsprechender Prozeduren legitimiert werden. Genauer bedeutet
dies: Staatliche Akteure diirften sich nicht einfach iiber demokratische Pro-
zesse hinwegsetzen, um tierrechtliche Forderungen durchzusetzen, die weit
Uber geltende Tierschutzbestimmungen hinausreichen. Und zu dhnlichen
Ergebnissen diirften die meisten im verwandten Falle illegaler, unter Um-
stainden gewaltsamer Interventionen von Tierrechtsaktivist:innen gelangen.
Auch diese miissen sich an die Spielregeln des demokratischen Rechtsstaats
halten und diirfen der iibrigen Bevélkerung ihre Anliegen nicht ohne Wei-
teres aufzwingen.

Aus einer tierrechtlichen Perspektive gestaltet sich die Situation aller-
dings weniger eindeutig, so dass sich die Frage stellt, inwiefern eine an-
spruchsvolle Gerechtigkeitstheorie im Fall von Tieren als Ideal {iberzeugen
kann. Bevor ich mich diesem Problemkomplex in den néichsten Kapiteln
ausfiihrlich zuwenden werde, diirften abschliefiend einige weitere vorberei-
tende Bemerkungen zum Verhiltnis von Gerechtigkeit, Demokratie und
legitimer Zwangsausiibung in liberalen Gesellschaften hilfreich sein.

Tierrechte, Demokratie und Legitimitdt
Ich mochte hierzu mit einer kurzen Kldrung der bereits in der Einleitung

angesprochenen Frage, was unter ,Liberalismus® zu verstehen ist, beginnen.
Dabei muss vorweggeschickt werden, dass es den Liberalismus nicht gibt,

88

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

sondern es sich dabei um eine Familie von Ideen handelt, die in verschiede-
nen Ansitzen ihren Ausdruck gefunden hat. Michael Freeden bemiiht in
diesem Sinne das Bild eines ,house of many mansions“’. Die zentralen
Uberlegungen, um die es dabei geht, umfassen insbesondere die Werte der
(individuellen) Freiheit, der moralischen und politischen Gleichheit, der
Autonomie und Selbstverwirklichung sowie der Toleranz. Damit verbun-
den spielen, historisch betrachtet, Vorstellungen wie Rechtsstaatlichkeit,
die Rechtfertigungsbediirftigkeit und Beschrdnkung staatlicher Macht, eine
marktwirtschaftlich organisierte Okonomie, aber auch Sozialstaatlichkeit
und soziale Gerechtigkeit eine zentrale Rolle in den Gedankengebduden
liberaler Theoretiker:innen — wenn auch in sehr unterschiedlicher Auspra-
gung.

Im Anschluss an gegenwirtige Diskussionen zum politischen Liberalis-
mus mochte ich den Liberalismus hier und im Folgenden in erster Linie
als ,eine Theorie staatlicher Legitimitdt“® verstehen, deren normatives
Fundament ein unterschiedlich ausbuchstabierbares Freiheitsverstindnis
bildet. Die Grundidee ist dabei folgende: Jede Einschrankung der personli-
chen Freiheit durch den Staat (oder allgemeiner gesprochen: die politische
Gemeinschaft) ist rechtfertigungsbediirftig. Eine liberale Theorie gibt dem-
nach Aufschluss dariiber, so Bratu und Dittmeyer, ,welche Handlungen ein
Staat vollziehen darf bzw. wie dessen Institutionen beschaffen sein miissen,
damit er insgesamt als legitim angesehen werden kann.14°

147 Vgl. Freeden (2015), Kapitel 1. Fiir einen hilfreichen einfiihrenden Uberblick iiber
den Liberalismus als politischer Ideologie ferner Freeden/Stears (2013). Eine beson-
dere, andere Akzente setzende Spielart des Liberalismus stellt Judith Shklars Libera-
lismus der Furcht dar. Auf diesen komme ich im 6. Kapitel zurtick.

148 Bratu/Dittmeyer (2017), 13. Vgl. grundlegend hierzu auch Waldron (1987). Laut
Waldron ist der Liberalismus im Wesentlichen ,a theory about what makes political
action - and in particular the enforcement and maintenance of a social and political
order - morally legitimate. The thesis that I want to say is fundamentally liberal is
this: a social and political order is illegitimate unless it is rooted in the consent or
agreement of all who have to live under it; the consent or agreement of these people
is a condition of its being morally permissible to enforce that order against themS
ebd., 140.

149 Bratu/Dittmeyer (2017), 13. Die beiden verorten ,die normative Grundannahme des
Liberalismus® direkt in einem Recht auf Freiheit, welches ,als der ausschlaggebende
Priifstein fiir die Legitimitdt eines Staates” fungiert, ebd., 14. In dhnlicher Weise
halten auch Gaus, Courtland und Schmitz fest, werde der Wert der Freiheit von
Liberalen typischerweise als ,normatively basic* betrachtet und als Grundannahme
vorausgesetzt, vgl. Gaus/Courtland/Schmitz (2020). An anderer Stelle spricht Gaus
in diesem Zusammenhang vom ,Fundamental Liberal Principle: Diesem zufolge

89

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Die bisherigen Ausfithrungen legen nahe, dass zwischen den Forderun-
gen nach demokratischer Legitimation und liberaler Legitimitdt grofie Ge-
meinsamkeiten bestehen. Und im gemeinen Alltagsverstandnis scheinen
Liberalismus und Demokratie ohnehin eng miteinander verkniipft.">® Dies
ist nicht verwunderlich, bringt die Forderung nach Legitimation bzw. Legi-
timitdt doch in beiden Fillen zum Ausdruck, dass die Ausiibung staatlicher
Zwangsgewalt einer iiberzeugenden, fiir jede:n nachvollziehbaren Rechtfer-
tigung bedarf - historisch einflussreiche Vorstellungen, wonach politische
Herrschaft auf Grundlage familidrer Abstammung oder mit Verweis darauf,
von Gott eingesetzt zu sein, legitimiert werden konnte, lassen wir heute
nicht mehr gelten.

Bei genauerer Betrachtung wird allerdings schnell klar, dass sich das
Verhiltnis von Demokratie und Liberalismus als durchaus spannungsreich
erweist — gerade was die Frage betriftt, welches normative Gewicht dem
faktischen demokratischen Prozess samt Mehrheitsentscheidung zukommt.
Ohne allzu weit (ideen-)geschichtlich auszuholen, sei darauf hingewiesen,
dass bereits frithe Liberale demokratischen Gedanken ambivalent begegnet
sind. Man denke insbesondere an John Stuart Mills Warnung vor den
Gefahren einer ,Tyrannei der Mehrheit“'>. Die Haltung dieser Liberalen
gegeniiber demokratischen Prozessen und Mehrheitsentscheidungen, so
John Skorupski, lasst sich wohl am besten ,as a mixture of support and
vigilance’*?, also einer Mischung aus Unterstiitzung und Wachsambkeit,
beschreiben.

Die Gemeinsamkeiten und Spannungen zwischen liberalen und demo-
kratischen Perspektiven lassen sich allerdings noch genauer fassen. Von
zentraler Bedeutung sind hierbei die Ideen der Zustimmung und des Kon-
senses, die bereits angeklungen sind. Denkt man an historisch einflussreiche
liberale und demokratische Uberlegungen zur grundsitzlichen Rechtferti-
gung staatlicher Herrschaft, besteht zwar sicherlich eine allgemeine Uber-
einstimmung dahingehend, dass der politischen Ordnung (und der mit

liegt die Begriindungslast auf Seiten derjenigen, die Freiheit einschrainken mochten.
Und entsprechend muss jede Begrenzung der Freiheit durch politische Autoritéten
gerechtfertigt werden, vgl. Gaus (1996). Abschnitt 10.2.1.

150 John Skorupski spricht in diesem Sinne von einer ,widespread attitude which sees
liberal democracy as a kind of indissoluble whole— perhaps, at most, with a faintly
discernible internal hyphen, Skorupski (2017), 178.

151 Mill (2009), 19.

152 Skorupski (2017), 173. Vgl. ferner Freeden (2015), 27 f.

90

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

dieser verbundenen Ausiibung von Zwang) von allen zugestimmt wird.!>3
Spannend wird es allerdings, wenn man danach fragt, in welcher Form
diese Zustimmung gegeben werden muss.

Jeremy Waldron trifft hierzu die hilfreiche Unterscheidung zweier ver-
schiedener liberaler Vorstellungen zur Begriindung politischer Legitimitit.
Erstens kann der Fokus auf der faktischen demokratischen Zustimmung
liegen. Im Mittelpunkt steht hierbei der Wille der Individuen, den es
zu beriicksichtigen gilt - Waldron spricht entsprechend von ,voluntaris-
tischen® Ansdtzen politischer Legitimitdt und nennt Rousseau als einen
wesentlichen Vertreter.!>* Andere Autor:innen stiitzen sich im Gegensatz
hierzu, zweitens, auf die Idee eines hypothetischen Konsenses und geben
damit die enge Bindung politischer Legitimitdt an den tatsachlichen Willen
von Individuen (und damit verbunden: des Volkes) weitgehend auf. Fir
die Legitimitdt der politischen Ordnung ist dann nicht entscheidend, ob
eine faktische Zustimmung vorliegt, sondern ob gezeigt werden kann, dass
verniinftigerweise zugestimmt werden wiirde oder sollte (bzw. diese nicht
verniinftigerweise zuriickgewiesen werden konnte oder sollte). Waldron
wahlt fir diese Ansétze die Bezeichnung ,rationalistisch® und fithrt Kant
als einen zentralen historischen Vertreter an.!>®

Beide Positionen sehen sich mit Herausforderungen konfrontiert. Die
erste, auf faktische Zustimmung abzielende Begriindungsstrategie bleibt
immer eng an den vorhandenen Willen von Individuen gebunden. Damit
stellt sich allerdings die Frage, inwiefern dann noch eine unabhingige
kritische Betrachtung der politischen Legitimitét einer Ordnung méglich
ist. Dies gilt insbesondere fiir den Fall, dass Institutionen Unterstiitzung er-
fahren, diese Institutionen aus Sicht der Vernunft aber mit guten Griinden
als illegitim kritisiert werden konnen.

Hypothetische Ansdtze zur Rechtfertigung weisen demgegeniiber den
Vorteil auf, dass sie gerade die moralischen Grenzen von Theorien fak-
tischer Zustimmung bestimmen.!¢ Zugleich haben diese ebenfalls ihren
Preis: Sie miissen idealisieren und damit zwangsldufig Abstand nehmen
von dem, was Menschen tatsachlich fihlen und wollen. Nicht mehr der

153 Eine Einschrinkung unserer Freiheit durch andere, so erldutert Jeremy Waldron
die zentrale zugrunde liegende moralische Uberzeugung, ist dann erlaubt, wenn
diese mit unserem Einverstandnis geschieht. Denn dann behalten wir weiterhin die
Kontrolle dariiber, was mit uns geschieht, vgl. Waldron (1987), 137.

154 Vgl. ebd., 140.

155 Vgl. ebd., 141.

156 Vgl ebd., 1421,

91

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Wille der Individuen fungiert als moralisch entscheidende Kontrollinstanz
fiir die Zuldssigkeit der Ausiibung von Zwang, sondern die Vernunft bzw.
eine idealisierte Vorstellung verniinftiger Biirger:innen. Mit Blick auf mo-
derne pluralistische Gesellschaften dréngt sich dabei die Frage auf, ob eine
solche Position iiberhaupt tiberzeugend begriindet werden und auf Akzep-
tanz hoffen kann. Eine mégliche Option fiir Liberale, dieser Herausforde-
rung zu begegnen, so bereits Waldron, besteht darin, sich auf gemeinhin
geteilte Interessen und Uberzeugungen zu stiitzen.!””

John Skorupski trifft eine nicht undhnliche Unterscheidung zwischen
zwei historisch einflussreichen Perspektiven: dem ,altem Liberalismus®
und ,radikal-demokratischen® Vorstellungen. Allerdings konzentriert sich
Skorupski starker auf das Verhéltnis von Politik und Ethik.1>® Der zentrale
Konflikt, den er zwischen diesen beiden Zugingen ausmacht, dreht sich
um die normative Quelle des Ethischen und des Politischen. Fiir Liberale,
so Skorupski, stellen ethische Uberlegungen - genauer: die normativen
Prinzipien eines unparteilichen, kosmopolitischen Individualismus - den
Ausgangspunkt dar, von dem aus diese sich der Politik ndhern. Der de-
mokratische Prozess selbst bildet entsprechend nicht das Fundament po-
litischer Legitimitat. Radikal-demokratische Ansdtze hingegen betrachten
den souveranen Willen des Volkes als die fundamentale Basis politischer
Legitimitat. Das Ethische wird in erster Linie als eine Beschreibung jener
Tugenden betrachtet, die fiir die demokratische Selbstbestimmung notwen-
dig sind.

Diese Unterscheidungen erweisen sich als hilfreich, um nun genauer zu
betrachten, wie sich die Begriffe der Legitimitat und der Gerechtigkeit -
und damit insbesondere die Forderung nach Achtung individueller Grund-
rechte - zueinander verhalten. Stellt man die Ideen faktischer Zustimmung
und demokratischer Selbstbestimmung in den Mittelpunkt, bedeutet dies
zugleich, ethische Uberlegungen normativ betrachtet in den Hintergrund
zu riicken. Wir mogen dann beispielsweise, um zum Mensch-Tier-Verhalt-
nis zuriickzukehren, unseren politischen Umgang mit Tieren unter ethi-
schen Gesichtspunkten kritisieren, gar fiir zutiefst ungerecht erachten - il-
legitim wire dieser allerdings nicht, sofern er als Ausdruck demokratischer
Selbstbestimmung gelten kann. Ganz im Gegenteil miisste die Vorstellung,
dass die Rechte von Tieren notfalls durch die Ausitbung von Zwang zu
schiitzen und zu verwirklichen sind, als offensichtlich illegitim bezeichnet

157 Vgl. ebd., 145.
158 Vgl. Skorupski (2017), 176-178.

92

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

werden, sofern ein solches Vorhaben nicht an die Idee demokratischer
Legitimation zuriickgebunden wird.

Im Fall von Tierrechten mag diese stiarker demokratisch akzentuierte Le-
gitimitdtsvorstellung bei den meisten intuitiv keinen Widerstand hervorru-
fen. Anders diirfte es allerdings aussehen, wenn es sich nicht um die Rechte
von Tieren, sondern um fundamentale Forderungen der Gerechtigkeit ge-
geniiber Menschen handelte. Klaffen hier das, was faktisch demokratisch
gewollt wird, und das, was moralisch geboten ist, weit auseinander, gewinnt
die stirker ethisch fundierte liberale Legitimitatsperspektive zweifellos an
Plausibilitdt. Denn dieser zufolge muss die legitime Ausiibung politischen
Zwangs grundlegenden Gerechtigkeitsvorstellungen gentigen.!>

Um es greifbarer zu machen: Fundamentale Grundrechte, die nicht zu-
letzt dem Schutz von Minderheiten dienen, gelten vielen Liberalen gemein-
hin als der demokratischen Auseinandersetzung entzogen; auch eine demo-
kratische Mehrheit kann diese nicht abschaffen und somit massive Unge-
rechtigkeiten legitimieren. Im Umkehrschluss ergibt sich aus diesen Uberle-
gungen ferner die Konsequenz, dass bestimmte fundamentale Anspriiche
von staatlicher Seite notfalls mit Zwang durchgesetzt werden kénnen, auch
wenn diese nicht von der Mehrheit befiirwortet werden. So diirfte vielen
beispielsweise die Position grundsatzlich moralisch einleuchten, dass bei
gravierenden Verletzungen der Grundrechte einer Minderheit staatlicher
Zwang ausgeiibt werden darf, um diese Rechte zu schiitzen - ganz gleich,
was die Mehrheit der Bevolkerung fiir richtig hélt und will (man denke,
um einen besonders drastischen Fall zu wéhlen, etwa an die demokratisch
nicht legitimierte Durchsetzung von Grundrechten in einer Gesellschaft,
in der bislang bestimmte Bevélkerungsgruppen versklavt werden). Ahnlich
gelagert ist die Herausforderung, wenn man {iber den engen Rahmen in-

159 Eine solche Spannung lasst sich laut Arash Abizadeh mit Blick auf die ethische
Debatte um die Rechtfertigung staatlicher Grenzen konstatieren, wo ein liberaler,
individuelle Rechte betonender und offene Grenzen nahelegender Universalismus
auf eine im engeren Sinne demokratische, partikularistische Position trifft, die
dem Prinzip der (nationalen) Selbstbestimmung und der Kontrolle der eigenen
Grenzen Vorrang einrdumt. Im Wesentlichen stellt sich, mit anderen Worten, die
Frage, ob und inwieweit Staaten selbstbestimmt demokratisch dariiber bestimmen
diirfen, ihre Grenzen zu schlieflen, auch wenn dies auf Kosten des Schutzes der
grundlegenden Rechte von Individuen geht, vgl. Abizadeh (2017), 106-109. Nicht
unerwahnt bleiben sollte, dass Abizadehs Absicht im weiteren Verlauf seines Textes
darin besteht, diese Gegeniiberstellung zu problematisieren und zu {iberwinden,
indem er zu zeigen versucht, dass gerade aus einer stirker demokratietheoretisch
fundierten Perspektive die Rechtfertigung von Grenzen kritisiert werden kann.

93

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

nerstaatlicher Gerechtigkeit hinausblickt und danach fragt, unter welchen
Umstidnden die Souverénitat eines Staates eingeschrankt werden darf. Nicht
wenige erachten es heute im Fall katastrophaler Menschenrechtsverletzun-
gen prinzipiell als gerechtfertigt (oder unter Umstidnden als gefordert), in
letzter Instanz gar mit militdrischen Mitteln zu intervenieren.

Wenn es also gerechtfertigt sein kann, aus Griinden der Gerechtigkeit
fundamentale Rechte im Zweifelsfall ohne (oder gegen) eine demokratische
Mehrheit durchzusetzen, konnte dies dann aus tierrechtlicher Perspektive
nicht auch fiir die Rechte von Tieren gelten, die gegenwirtig in einem
dramatischen Ausmafd verletzt werden? Bedarf es, moralisch betrachtet,
zur Durchsetzung der Rechte von Tieren wirklich erst der demokratischen
Legitimation durch die politische Gemeinschaft, ehe entsprechende Inter-
ventionen gerechtfertigt wéiren? Allgemeiner gesprochen ist zu kldren, ob
und inwiefern die Rechte von Tieren, wie Chad Flanders es formuliert,
analog zu den Grundrechten von Menschen als ,above and beyond poli-
tics“1%0 verstanden werden sollten. Diesen Fragen, die das Verhaltnis von
individuellen Tierrechten, Gerechtigkeit und der legitimen Ausiibung von
Zwang betreffen, werde ich mich in den folgenden Kapiteln griindlicher
widmen.

160 Flanders (2014), 44.

94

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem
Ungehorsam

Biirger:innen demokratischer Gesellschaften stehen verschiedene Wege of-
fen, sich fiir die Belange von Tieren einzusetzen. Mark Rowlands weist auf
drei Arten politischen Engagements hin, die fiir eine erste, grobe Sortierung
hilfreich sind.!

Erstens nennt Rowlands eine Reihe unterschiedlicher ,lifestyle changes,
also Verdnderungen, die das eigene Verhalten und den personlichen Le-
bensstil betreffen. Hierunter féllt die Entscheidung, sich ausfiihrlicher iiber
Tierrechtsthemen zu informieren, sich vegetarisch oder vegan zu ernihren
und auch sonst keine tierischen Produkte zu konsumieren. Zweitens weist
Rowlands auf verschiedene Aktivititen hin, die er unter dem Stichwort
»spreading the word“ zusammenfasst. Diese umfassen in erster Linie ver-
schiedene Formen der Aufkldrungsarbeit und des gewohnlichen politischen
Engagements: die Sensibilisierung von Familienmitgliedern und Bekannten
tiir Tierrechtsfragen, das Verfassen von Artikeln und das Halten von Vor-
tragen, die Unterstiitzung von Tierrechtsorganisationen und die Beteiligung
an Demonstrationen. Die dritte Kategorie wird von Rowlands mit ,civil
disobedience” iiberschrieben und beinhaltet sehr viel umstrittenere Hand-
lungen. Genauer reicht das von ihm genannte Spektrum von Aktionen,
die sich am Rande des legalen Rahmens bewegen (z.B. Sitzblockaden)
iber offensichtlich illegale Interventionen wie Hausfriedensbruch und dem
Beschadigen von Eigentum bis hin zu terroristischen Handlungen.

Mit dem gerade in jiingerer Zeit wieder verstirkt diskutierten Konzept
des zivilen Ungehorsams raumen selbst einflussreiche Vertreter:innen libe-
raler Gerechtigkeits- und Demokratietheorien die Mdglichkeit ein, dass
Formen von politischem Engagement, die sich iiber den Rahmen des ge-
setzlich Erlaubten hinausbewegen, gerechtfertigt sein oder zumindest eine
wichtige demokratiefordernde oder -stiitzende Funktion erfiillen kénnen.
Die normativen Grenzen werden hierbei jedoch im Vergleich dazu, wie
Rowlands den Begriff verwendet, in der Regel sehr viel enger gezogen. Zen-
tral ist fiir viele Befiirworter:innen zivilen Ungehorsams unter anderem,

1 Vgl. Rowlands (2002), 177-179.

95

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

dass entsprechende Aktionen gewaltfrei sind und &ffentlich - also nicht im
Geheimen und Verborgenen - stattfinden.

Damit soll nicht gesagt sein, dass weitergehende politische Handlungen
von Individuen oder Gruppen, bei denen auf weniger geméfligte Weise
vorgegangen oder im Geheimen operiert wird, unter keinen Umstinden
zu rechtfertigen sind. In diesen Fillen bewegt man sich, wie zu sehen
sein wird, allerdings {iber den Bereich des Konzepts des zivilen Ungehor-
sams hinaus in Richtung von Formen illegalen politischen Protests und
Widerstands, die sehr viel weniger selbstverstandlich gerechtfertigt werden
kénnen - vor allem in bestehenden demokratischen Rechtsstaaten.

Das Anliegen dieses Kapitels besteht vor diesem Hintergrund zum einen
darin, einen Uberblick dariiber zu liefern und zur Kldrung beizutragen,
auf welcher Basis sich kontroverse illegale, widerstandige politische Hand-
lungen zum Schutz von Tieren rechtfertigen lassen kdnnten. Zum anderen
soll dieses Kapitel dazu dienen, deutlich zu machen, welch weitreichende
Implikationen sich insbesondere bei Annahme einer tierrechtlichen Per-
spektive ergeben. In Abschnitt 4.1 werde ich zundchst ausfiihrlicher auf das
Konzept des zivilen Ungehorsams eingehen und erldutern, weshalb dieses
sich selbst bei einem recht offenen Verstiandnis als kaum geeignet erweist,
zahlreiche illegale Aktionen, die in bestimmten aktivistischen Kreisen als
moralisch legitim angesehen werden, theoretisch einfangen und rechtferti-
gen zu konnen. In Abschnitt 4.2 werde ich anschlieffend auf mdgliche
alternative Rechtfertigungen illegaler, kontroverser politischer Interventio-
nen blicken. Unter Bezugnahme auf philosophische Diskussionen um die
Rechtfertigung von unzivilem Ungehorsam, Selbstverteidigung und Wider-
stand gegen institutionelle Ungerechtigkeiten werde ich zu dem vorlaufigen
Ergebnis gelangen, dass aus einer tierrechtlichen Perspektive prima facie
erhebliche und zweifellos umstrittene Handlungen moralisch erlaubt oder
gar gefordert sein diirften.

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam
Bevor ich mich ausfiihrlicher der Frage zuwende, was unter ,zivilem Un-
gehorsam® zu verstehen ist, sollte darauf hingewiesen werden, dass das

Konzept des zivilen Ungehorsams umstritten ist. Folglich kann, wie im Fall
der Bemerkungen zum Begriff ,Liberalismus®, nicht von einer allgemein

96

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

akzeptierten Definition die Rede sein.? Der Grund hierfiir ist nicht zuletzt,
dass die Berufung auf zivilen Ungehorsam oftmals eine politische Funktion
erfiillt und der Begriff entsprechend umkamptft ist: Wer das Konzept zivilen
Ungehorsams fiir sich in Anspruch nimmt, tut dies nicht selten in der
Absicht, eine gewisse Rechtfertigung und Nachsicht einzufordern, was die
offentliche und rechtliche Bewertung illegaler Aktionen betrifft.3

Ich werde mich im Folgenden - nach einem kurzen einfithrenden Uber-
blick iiber kontroverse Interventions- und Protestformen im Kontext von
Tierrechts- und Tierbefreiungsaktivismus (4.1.1) - vor allem auf Rawls’
Uberlegungen zum zivilen Ungehorsam konzentrieren (4.1.2). Rawls’ Kon-
zeption stellt ndmlich noch immer den wesentlichen Ausgangs- und Be-
zugspunkt fiir viele Autor:innen dar und kann in diesem Sinne sicher als
(liberales) Standardmodell zivilen Ungehorsams bezeichnet werden. Insbe-
sondere mit Blick auf tierrechtliche Anliegen erweist es sich allerdings als
aufSerst restriktiv. Im Anschluss daran werde ich u.a. in Auseinandersetzung
mit ausgewdhlten Kritiker:innen des Rawls’schen Modells der Frage nach-
gehen, inwiefern im Rahmen alternativer Ansétze zivilen Ungehorsams
tierrechtliche Anliegen Berticksichtigung erfahren kénnen. Hierbei werde
ich auf stirker demokratietheoretisch fundierte Rechtfertigungen (4.1.3.)
sowie auf Tony Milligans vergleichsweise offene Konzeption zivilen Unge-
horsams eingehen (4.1.4.). Wie sich zeigen wird, sind diese alternativen Mo-
delle mit eigenen theoretischen Schwierigkeiten verbunden. Vor allem aber
bleiben diese — trotz aller Kritik - dem grundsitzlichen demokratischen
und gewaltfreien Charakter des Rawls’schen liberalen Modells weitgehend
verbunden. Aus diesem Grund sind sie letztlich ebenfalls nur sehr bedingt
in der Lage, weitergehende, besonders umstrittene illegale politische Inter-
ventionen zum Schutz der Rechte von Tieren rechtfertigen zu konnen.

4.1.1 (Illegaler) Aktivismus fiir Tiere: ein einfithrender Uberblick

Im aktivistischen Diskurs um Tierschutz, Tierrechte und Tierbefreiung
spielen strategische Uberlegungen, welche Mittel und Wege beim Eintre-
ten fiir einen besseren Schutz von Tieren politisch angemessen oder ge-

2 Einen hilfreichen, historisch informierten Uberblick {iber verschiedene Modelle zivilen
Ungehorsams bietet Scheuerman (2018), einfithrend ferner auch Brownlee/Delmas
(2021); Delmas (2016).

3 Vgl. Milligan (2013), 30.

97

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

boten sind, eine wichtige Rolle. Neben inhaltlichen Streitfragen dariiber,
was wir Tieren moralisch schulden, stellen sie ein wesentliches Unterschei-
dungsmerkmal der verschiedenen Grundpositionen dar. Wahrend Tier-
schiitzer:innen einen moderaten und reformistischen Weg verfolgen, setzen
Aktivist:innen, die sich der Tierrechts- und der Tierbefreiungsbewegung
zuordnen lassen, grundsitzlicher an. Sie treten in der Regel fiir starke
Grundrechte ein oder analysieren die Ausbeutung von Tieren - der Idee
staatlich gesicherter individueller Tierrechte nicht selten mit einer gewissen
Skepsis begegnend - in einem weiteren kapitalismus- und herrschaftskriti-
schen Zusammenhang.*

Tierschiitzer:innen beschranken sich in der Regel ausschliefilich auf
legale Wege der politischen Einflussnahme und gesellschaftlichen Aufkla-
rungsarbeit und bewegen sich somit innerhalb der ersten beiden Katego-
rien politischen Engagements, die Rowlands unterscheidet.> Tierrechts-
bzw. Tierbefreiungsaktivist:innen greifen ebenfalls auf legale Mittel zuriick,
zeigen sich aufgrund ihrer grundsitzlicheren und umfassenderen Ableh-
nung der Nutzung von Tieren jedoch zuriickhaltend, wenn es um die
Zusammenarbeit mit den Akteur:innen der industriellen Nutztierhaltung
geht. Dariiber hinaus befiirworten sie in der Regel auch umstrittenere Ak-
tionen.® Diese umfassen eine Vielzahl sehr unterschiedlicher Protest- und
Interventionsformen wie unangemeldete Demonstrationen, Storaktionen
bei Veranstaltungen und Jagden, verschiedene Blockade- und Besetzungs-
aktionen, Undercover-Recherchen in landwirtschaftlichen Betrieben und
Laboren sowie offene und verdeckte Tierbefreiungen. Ferner zu nennen
sind so genannte ,home demos’, bei denen vor den privaten Réumen
von Personen, die direkt in die Schadigung von Tieren verwickelt sind,
demonstriert wird sowie weitere, starker konfrontative Aktionen, die darauf
zielen, 6konomischen Schaden anzurichten oder Equipment zu zerstdren,

4 Einen einfithrenden Uberblick iiber die verschiedenen Stromungen bietet Schmitz
(2019).

5 Zu nennen sind in diesem Zusammenhang u.a. Informationskampagnen, Straflenak-
tionen, Petitionen, politische Lobbyarbeit, Demonstrationen und juristische Interven-
tionen. Ferner arbeiten Gruppen und Organisationen, die sich der Tierschutzbewe-
gung zurechnen lassen, aufgrund ihres eher pragmatischen Zugangs zur Verbesserung
der Situation von Tieren nicht selten auch mit Unternehmen und Verbanden zusam-
men, die Teil des Systems der (intensiven) Tiernutzung sind. Das klassische Beispiel
stellen hierbei Labels dar, die besondere Tierschutzstandards verbiirgen sollen, vgl.
ebd., 96 f.

6 Einen hilfreichen Uberblick iiber verschiedene Aktionen aus aktivistischer Perspektive
bietet Balluch (2015), bes. Kapitel 5.

98

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

um weitere Schédigungen von Tieren zu verhindern. Die entstehenden
Kosten sollen dabei bestenfalls so weit in die Hohe getrieben werden, dass
die Nutzung von Tieren und der Verkauf von Konsumgiitern wie Pelz sich
nicht mehr rentieren.’

Die allermeisten Aktivist:innen der Tierrechts- und Tierbefreiungsbewe-
gung verschreiben sich - zumindest in der ein oder anderen Hinsicht -
der Gewaltfreiheit. So betont selbst die aus dezentral organisierten Grup-
pierungen bestehende Animal Liberation Front (ALF), die als besonders
einflussreich und umstritten gelten kann, dass alle notwendigen Vorsichts-
mafSnahmen zu ergreifen sind, um Schédigungen von Menschen und ande-
ren Tieren zu verhindern.® Allerdings wird hierbei ein vergleichsweise en-
ges Verstandnis von Gewaltfreiheit vorausgesetzt, das sich im Wesentlichen
auf die Wahrung der korperlichen Integritit von Lebewesen beschrinkt.
Die Schiadigung von Eigentum und die psychologischen Auswirkungen auf
Personen, die damit oder auch mit Aktionen wie home demos verbunden
sein konnen, werden entsprechend nicht als Gewalt aufgefasst — ein Punkt,
auf den ich noch zuriickkommen werde.

Vergleichsweise wenige Aktionen, die von Aktivist:innen aus dem Um-
feld der Tierrechts- oder Tierbefreiungsbewegung durchgefithrt werden,
haben explizit zum Ziel, Individuen direkt zu schadigen oder Angst und
Schrecken zu verbreiten. Robert Garner erkennt in diesem Zusammenhang
mit Blick auf die Entwicklungen der Tierrechts- bzw. Tierbefreiungsszene
in Grofibritannien einen Wendepunkt zu Beginn der 1980er Jahre, als neue
Gruppierungen wie die Animal Rights Militia oder das Justice Department
begannen, Briefbomben zu verschicken, Autos in Brand zu setzen oder
diese gar in die Luft zu sprengen.® Teile der aktivistischen Szene setzen
auch heute noch auf das Mittel der Einschiichterung und auf Aktionen, bei
denen sich zumindest nicht immer ausschlieflen ldsst, dass Menschen zu
Schaden kommen kénnen.!

7 Balluch verweist in diesem Zusammenhang auf die schwedische Gruppierung Bye
Bye Meat-Industrie, deren Mitglieder sich nachts Zutritt zu Schlachthofen verschafft
und dort hohe Schdden angerichtet haben, um im Anschluss friedlich auf ihre Fest-
nahme zu warten, vgl. ebd., 100 f.

8 Die Guidelines finden sich abgedruckt in Best/Nocella (2004), 8.

9 Vgl. Garner (2004), 234 ff.

10 Einen Aufsehen erregenden Fall stellte beispielsweise die sechsjahrige ,hate cam-
paign® in Grofibritannien gegen Angestellte und Leiter der Darley Oaks Farm dar,
die 2006 mit der Verurteilung von drei Aktivisten und einer Aktivistin endete, vgl.
Morris/Ward/Butt (2006). Fiir einen journalistischen Beitrag zu umstrittenen Aktio-

99

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Diesen kurzen Uberblick zusammenfassend lasst sich festhalten: Akti-
vist:innen, die sich fiir den Schutz und die Rechte von Tieren einsetzen,
greifen auf eine Reihe verschiedener Aktionen zuriick, die sich an oder
nicht selten jenseits der Grenze der Legalitit bewegen. Manche dieser Ak-
tionen weisen einen starker kommunikativen Charakter auf, d.h. sie dienen
dazu, offentlichkeitswirksam auf einen Missstand aufmerksam zu machen
und gegen diesen zu protestieren. Andere lassen sich hingegen als direkte
Aktionen verstehen und zielen eher unmittelbar darauf, Schadigungen von
Tieren zu verhindern oder zu unterbinden - und dies nicht immer auf eine
grundsitzlich friedfertige Weise.!

Welche dieser vielfdltigen illegalen Aktionen zum Schutz von Tieren
konnen als ziviler Ungehorsam gelten — und damit als Handlungen, die
in einer liberalen Gesellschaft zumindest eine gewisse Rechtfertigung bean-
spruchen konnten?

4.1.2 Rawls’ Modell zivilen Ungehorsams: zentrale Elemente und Grenzen

Bevor ich auf Rawls’ einflussreiche Definition zivilen Ungehorsams blicke,
diirften ein paar allgemeine Bemerkungen zum Kontext seiner Ausfithrun-
gen zum illegalen Aktivismus in seinem Werk Eine Theorie der Gerechtig-
keit hilfreich sein. Dabei ist zundchst zu betonen, dass Rawls zivilen Unge-
horsam ,,nur fiir den Spezialfall einer fast gerechten Gesellschaft“!? vorsieht,
also einer Gesellschaft, die dem Ideal der von ihm entworfenen Gerechtig-
keitstheorie nicht in vollem Umfang entspricht. Seine Uberlegungen zum
zivilen Ungehorsam stellen daher, wie bereits erwdhnt, ein Beispiel fiir die
Theoriebildung auf ,nichtidealer Ebene dar: Rawls hat eine demokratische
Gesellschaft vor Augen, in der ,ernsthafte Gerechtigkeitsverletzungen
vorhanden sind, die aber noch als hinreichend gerecht gelten kann, so

nen aus dem deutschen Kontext, die bis hin zu Brandanschlidgen reichen, vgl. Fuchs/
Taubert (2014).

11 Dem Konzept des zivilen Ungehorsams wird gerade in weniger moderaten aktivisti-
schen Kreisen nicht selten mit einer gewissen Zuriickhaltung begegnet und stattdes-
sen auf entsprechende Aktionen mit einer direkten Wirkung zuriickgegriffen, vgl.
hierzu Milligan (2013), 28-31; fiir einfithrende Erlduterungen zum Begriff der direk-
ten Aktion aus aktivistischer Perspektive: jones (2004), 137-139.

12 Rawls (1979), 399.

13 Ebd.

100

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

dass grundsitzlich die Pflicht zur Unterstiitzung der rechtlichen Ordnung
besteht.!

Genauer stellt sich die Frage des zivilen Ungehorsams laut Rawls, weil
es in einer solchen fast gerechten Gesellschaft zu einem Pflichtenkonflikt
kommen kann: Auf der einen Seite besteht fiir Biirger:innen die Pflicht,
sich den von der demokratischen Mehrheit beschlossenen Gesetzen zu
fiigen. Auf der anderen Seite kommt Biirger:innen die Pflicht zu, auf erheb-
liche Ungerechtigkeiten, die sich auch in einer demokratischen Gesellschaft
ergeben konnen, notfalls im Rahmen illegaler Aktionen hinzuweisen.!®

Ziviler Ungehorsam zielt anders als militanter Widerstand laut Rawls
nicht darauf, gegen ein massiv ungerechtes System vorzugehen und Miss-
stande direkt zu beseitigen.'® Ganz im Gegenteil wird zivilem Ungehorsam
mit Blick auf die konstitutionelle Ordnung in aller Regel gar eine stabi-
lisierende Funktion zugeschrieben. Konkreter erldutert Rawls, dass mit
Aktionen zivilen Ungehorsams den Biirger:innen, denen Ungerechtigkeit
widerfahrt, ein Mittel an die Hand gegeben wird, um auf diese Missstinde
aufmerksam zu machen, ohne die politische und rechtsstaatliche Ordnung
grundsitzlich in Frage zu stellen.”

Rawls versteht zivilen Ungehorsam folglich in erster Linie als Appell
einer Minderheit an den Gerechtigkeitssinn der Mehrheit und damit als
eine — wenngleich provokative — Einladung zum Dialog. Mit diesem Appell
soll die Mehrheit der Mitbiirger:innen dazu gebracht werden, zu tiberprii-
fen, ob bestehende Gesetze nicht als ungerecht zu verurteilen sind.’® Mit
anderen Worten: Ziviler Ungehorsam will iiberzeugen und dient nicht
dazu, politische Anliegen direkt und mit Zwang gegen die Mitbiirger:innen
durchzusetzen. Anders als der Militante, so Rawls, hdlt diejenige, die zivilen
Ungehorsam leistet, den Gerechtigkeitssinn der Mehrheit nicht fiir ,fehlge-

14 Vgl. ebd., 386-392.

15 Vgl. ebd., 400.

16 Vgl. ebd., 404 f. Wenngleich Rawls nicht ausfithrlicher darauf eingeht, merkt er
jedoch an, dass militante Formen des Widerstands unter anderen, also nicht fast
gerechten Umstanden gerechtfertigt sein konnen.

17 Allgemein hilt Rawls fest, dass durch die Méglichkeit, zivilen Ungehorsam zu tiben,
»die Selbstachtung wie auch die gegenseitige Achtung der Menschen gestarkt wiirde®
und sich die Parteien im fiktiven Urzustand, den er in seiner Theorie der Gerechtig-
keit entwirft, folglich auf Bedingungen fiir berechtigten zivilen Ungehorsam einigen
wiirden, vgl. ebd., 420 ff,, hier 422.

18 Vgl.ebd., 402 f.

101

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

leitet oder wirkungslos:?® Ziviler Ungehorsam sollte folglich auch nicht
leichtfertig geiibt werden, sondern ein letztes Mittel darstellen.

Diese Vorbemerkungen sollten geniigen, um Rawls’ Definition des zivi-
len Ungehorsams sinnvoll einordnen zu kénnen. Er schreibt:

Ich beginne mit der Definition des zivilen Ungehorsams als einer &ffent-
lichen, gewaltlosen, gewissensbestimmten, aber politischen gesetzwidri-
gen Handlung, die gewdhnlich eine Anderung der Gesetze herbeifithren
soll.20

Damit eine Handlung als ziviler Ungehorsam gelten kann, miissen also
mehrere Bedingungen erfiillt sein. Ich méchte mich dabei vor allem auf
jene zwei Bedingungen konzentrieren, die hinsichtlich der Bewertung kon-
kreter Aktionen als besonders umstritten gelten konnen: die der Gewaltfrei-
heit und die der Offentlichkeit.2! Diese beiden Bedingungen sind fiir Rawls
zentral, um dem bereits erwdhnten offentlichen Appellcharakter gerecht zu
werden und die geforderte grundsitzliche Gesetzestreue, die bei Aktionen
zivilen Ungehorsams zum Ausdruck kommen soll, sicherzustellen.??

Wie diese beiden Bedingungen im Detail zu verstehen sind, ist nicht
einfach zu bestimmen, da Rawls sich nicht sonderlich ausfiihrlich zu die-
sen auflert.?> Mit Blick auf die Gewaltfrage schreibt er, dass Gewalt zu
vermeiden sei, insbesondere gegeniiber Menschen. Ob Gewalt sich dabei
lediglich auf die korperliche Integritdt von Personen bezieht und inwiefern
Gegenstande unter die Klausel der Gewaltfreiheit fallen, bleibt zumindest
theoretisch offen. Was die Bedingung der Offentlichkeit angeht, erklart er,
dass die Aktionen - vergleichbar mit einer 6ffentlichen Rede - vor dem

19 Ebd., 404.

20 Ebd., 401

21 Die Bedingung, dass die Handlung ,gewissensbestimmt“ zu sein hat, sollte zumindest
kurz erklart werden - ist diese doch nicht zuletzt in der Literatur umstritten, vgl.
Brownlee/Delmas (2021), bes. Abschnitt 1.1. Allgemein festhalten lasst sich, dass eine
Handlung, um als gewissensbestimmt gelten zu kénnen, durch tiefe und aufrichtige
moralische Uberzeugungen einer Person motiviert sein muss — und beispielsweise
nicht einfach zur persénlichen Bereicherung vollzogen wird.

22 Die ,vollige Offenheit und Gewaltlosigkeit, so Rawls, ,ist ein Unterpfand der Auf-
richtigkeit, denn es ist nicht leicht, jemand anderen von der Gewissenhaftigkeit
seiner Handlungen zu iiberzeugen (...) ebd., 403 f.

23 Nicht unerwihnt bleiben sollte in diesem Zusammenhang, dass — wie er mit Verweis
auf Howard Zinns offenere Definition von zivilem Ungehorsam bemerkt — Rawls
durchaus einraumt, dass auch andere Formen der Nonkonformitat in einem demo-
kratischen Staat gerechtfertigt sein konnten, vgl. ebd., 401, Fn. 21.

102

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

,Forum der Offentlichkeit“?* stattfinden miissen, also nicht im Geheimen
ablaufen sollen.

Kontrovers diskutiert wird in diesem Zusammenhang zum einen, inwie-
fern die Offentlichkeitsklausel erfordert, dass Aktivist:innen die Behorden
im Vorfeld iiber die geplanten Aktionen in Kenntnis setzen. Rawls schreibt
im englischen Original, dass ziviler Ungehorsam ,openly and with fair
notice“?® vollzogen werden miisse.?® Zum anderen stellt sich die Frage,
ob die Offentlichkeitsklausel -~ wenn man einmal Abstand nimmt von der
Forderung nach einer Ankiindigung der Aktionen - nachtréglich erfiillt
werden kann. Man denke in diesem Zusammenhang beispielsweise an die
Aktionen des Whistleblowers Edward Snowden.?”” Snowden hat sich auf
illegale und geheime Weise Informationen beschafft, um die demokratische
Offentlichkeit auf die weitreichenden Spionage- und Uberwachungsaktivi-
taten westlicher Geheimdienste aufmerksam zu machen. AnschliefSend lei-
tete er diese Informationen an vertrauenswiirdige Medien weiter und gab
sich wenige Zeit spater auch als Informant zu erkennen.

Zuletzt sollte ein weiterer wichtiger Aspekt, der Rawls’ Konzeption zivi-
len Ungehorsams kennzeichnet und auch im weiteren Verlauf dieser Arbeit
von Bedeutung sein wird, erwdhnt werden. Wie Rawls erldutert, sollte
ziviler Ungehorsam zwar gewissensbestimmt sein. Die letztliche Rechtfer-
tigung muss sich allerdings, um in einer pluralistischen Gesellschaft als
angemessen gelten zu kénnen, in erster Linie auf dffentliche Grundsdtze
beziehen - und nicht auf die privaten Moralvorstellungen der jeweiligen
Akteur:innen.?® Konkreter verweist Rawls im Zuge seiner Diskussion auf
die ,gemeinsame Gerechtigkeitsvorstellung, die der politischen Ordnung

24 Ebd., 403.

25 Rawls (1999), 321. In der deutschen Ubersetzung ist an dieser Stelle lediglich die Rede
davon, dass die Handlung ,ausreichend wahrgenommen® werden solle, Rawls (1979),
403.

26 Jirgen Habermas spricht in einem erstmals 1983 erschienen Text mit Blick auf Rawls’
Definition davon, dass es sich bei zivilem Ungehorsam um einen Akt handelt, ,der
in der Regel angekiindigt ist und von der Polizei in seinem Ablauf kalkuliert werden
kann (...); Habermas (2017), 215 f.

27 Vgl. hierzu Scheuerman (2018), Kapitel 6.

28 Diese Forderung unterscheidet Aktionen zivilen Ungehorsams u.a. von Handlungen,
die als Weigerung aus Gewissensgriinden gelten konnen, und Rawls’ liberale Konzep-
tion grundsdtzlich etwa von dem stirker religios fundierten Ansatz Gandhis, vgl.
hierzu ebd., Kapitel 2; Rawls (1979), 405-408.

103

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

zugrunde liegt“?® und stiitzt sich entsprechend auf jene Prinzipien, die er in
seiner Gerechtigkeitstheorie verteidigt.

Er betont hierbei, dass sich ziviler Ungehorsam auf Fille ,wesentlicher
und eindeutiger Ungerechtigkeiten“® beschranken muss. Genauer geht es
um erhebliche Verletzungen der gleichen Freiheit, d.h. insbesondere um
Verstofle gegen die grundlegenden politischen und biirgerlichen Rechte,
die er in seinem ersten Gerechtigkeitsgrundsatz festhalt.3! Dariiber hinaus
rdumt er ein, dass ziviler Ungehorsam ,bei eklatanten Verletzungen des
zweiten Teils des zweiten Grundsatzes® gerechtfertigt sein konnte, also
dann, wenn in einer Gesellschaft ein massives Defizit hinsichtlich der
fairen Chancengleichheit besteht, was die Besetzung von Amtern und Po-
sitionen angeht. Nicht rechtfertigen ldsst sich ziviler Ungehorsam Rawls
zufolge jedoch mit Verweis auf den ersten Teil des zweiten Gerechtigkeits-
grundsatzes, dem so genannten Differenzprinzip. Diesem zufolge sind die
sozialen und wirtschaftlichen Ungleichheiten in einer gerechten Gesell-
schaft so zu regeln, dass sie den am wenigsten Begiinstigten die bestmagli-
chen Aussichten bringen. Der Grund hierfiir ist, dass entsprechende Verlet-
zungen des Differenzprinzips schwerer festzustellen sind - nicht zuletzt,
weil sich komplexe empirische 6konomische Fragen stellen und folglich
eine Reihe ,verniinftiger Auffassungen vorliegen diirfte.

Aktivismus fiir Tiere und die Grenzen des Rawls’schen Modells

Es diirfte bereits zu erkennen sein, dass Rawls’ Modell Tierrechts- und
Tierbefreiungsaktivismus vergleichsweise enge Grenzen setzt.3> Zum einen
hat Rawls ein relativ klar umgrenztes Verstindnis davon, wie vorgegangen
werden muss, damit eine Handlung als ziviler Ungehorsam betrachtet wer-
den kann. Und zum anderen erweist sich sein Modell als recht restriktiv
hinsichtlich der Frage, auf Basis welcher normativen Prinzipien ziviler Un-
gehorsam gerechtfertigt sein kann.

29 Rawls (1979), 402. Damit ist allerdings nicht ausgeschlossen, wie Rawls spiter in
Politischer Liberalismus mit Verweis auf Martin Luther King deutlich macht, dass sich
Aktivist:innen auch auf religise Uberzeugungen berufen diirfen. Diese miissen sich
aber im Lichte gemeinhin geteilter Grundsitze verstehen lassen und diese stiitzen,
vgl. Rawls (2003a), § 8.

30 Rawls (1979), 409.

31 Vgl.ebd., 81f; die finale Version der Gerechtigkeitsprinzipien findet sich auf 336 f.

32 Ebd., 410.

33 Vgl. hierzu auch Milligan (2013), Kapitel 2.

104

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

Rawls’ Erlduterungen zur Gewalt lassen, so wurde bereits angemerkt,
einen gewissen Interpretationsspielraum zu, der allerdings auch nicht iiber-
betont werden sollte. Wie William Scheuerman festhilt, lasst sich die Aus-
tibung physischer Gewalt gegen Personen kaum mit dem grundsétzlichen
Anliegen vereinbaren, andere in einem freien Diskurs davon zu iiberzeu-
gen, Positionen zu iiberdenken und Missstinde zu korrigieren: ,Coercion
and force deny others their status as equals, undermining the possibility of
common political agency on which democratic persuasion rests.**

Was unter ,psychischer Gewalt im Einzelnen zu verstehen ist und wo
mit Blick auf Rawls’ Verstandnis von zivilem Ungehorsam die Grenze gezo-
gen werden sollte, lasst sich nur vermuten und wird kontextspezifisch zu
bewerten sein. Aktionen, die — wie etwa Drohbriefe — darauf zielen, Indivi-
duen unter Druck zu setzen und einzuschiichtern, diirften sich allerdings
ebenfalls jenseits des kommunikativen Rahmens eines demokratischen Ap-
pells, wie er Rawls vorschwebt, bewegen.

Ahnlich komplex gestaltet sich die Lage hinsichtlich der Beschidigung
von Eigentum. Im Fall einer symbolischen Beschiddigung von dffentlichem
Eigentum diirfte man am ehesten geneigt sein, es als unangemessen zu
betrachten, den Gewaltbegriff in Anschlag zu bringen.?> Sehr viel weniger
eindeutig gestaltet sich die Situation, wenn sich aktivistische Interventionen
und Proteste gegen das Eigentum von Privatpersonen richten.3® Insbesonde-
re, wenn die Handlungen in der Absicht geschehen, bestimmten Personen
langfristig erheblichen 6konomischen Schaden zuzufiigen.

Rawls’ Kriterium der Offentlichkeit wirft im Kontext von Tierrechts-
und Tierbefreiungsaktivismus ebenfalls Fragen auf. Bei Aktionen wie Sach-
beschddigungen und Tierbefreiungen, die in der Regel verdeckt stattfinden,
lasst sich ein relativ klares Urteil fillen: Diese lassen sich wohl nicht mit

34 Scheuerman (2018), 47.

35 Vgl.ebd., 46 f.

36 So spricht sich beispielsweise Cordeiro-Rodrigues mit Blick auf die Aktionen der
ALF dafiir aus, den Gewaltbegriff auf die Beschiddigung von Eigentum auszuweiten.
Konkreter versteht er unter Gewalt ,any form of behaviour involving physical force
intended to hurt, damage or kill someone, or cause harm to his/her property“ und
betont unter Verweis auf Amartya Sen, dass der Besitz von Eigentum einen wesentli-
chen Aspekt menschlichen Wohlbefindens ausmacht, vgl. Cordeiro-Rodrigues (2016),
6. Vgl. ferner Zuolos Diskussion zum Gewaltbegriff, der an Morreals Bestimmung
ankniipft, Zuolo (2020), 246-248. Morreal zufolge sind gewalttitige Handlungen ,,al-
ways acts which ‘get at persons™; zitiert nach ebd., 247. Derartige Handlungen konnen
die Integritat des Korpers betreffen, sich auf das Eigentum einer Person beziehen
oder sich auf einer psychologischen Ebene auswirken.

105

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Rawls’ Verstindnis in Einklang bringen lassen. Denn derartige Aktionen
weisen - selbst wenn sie einen kommunikativen Aspekt haben - eher den
Charakter direkter Interventionen oder symbolischen Widerstands auf. Das
heif3t, sie zielen darauf, bestimmte Handlungen zu unterbinden oder eine
grundsitzlichere Ablehnung zum Ausdruck zu bringen, die weniger leicht
als Einladung zum Dialog verstanden werden kann. Nicht zuletzt entziehen
sich die Akteur:innen oftmals bewusst der rechtlichen Verantwortung.

Weniger eindeutig gestaltet sich die Lage hingegen mit Blick auf offe-
ne Tierbefreiungen oder auch (néchtliche) Undercover-Recherchen und
-Filmaufnahmen, die dazu dienen sollen, Missstande festzuhalten. Derlei
Aktionen kénnen im Vergleich zu Sitzstreiks und anderen Aktionen, die di-
rekt ,vor dem Forum der Offentlichkeit” stattfinden, sicher nicht in gleicher
Weise als ,6ffentlich® gelten. Selbst so genannte ,offene” Tierbefreiungen
finden in der Regel ndmlich nicht tagsiiber bei laufendem Betrieb statt,
wenngleich es derartige daylight- oder daytime-Befreiungen durchaus gibt.
Folglich steht in der Regel nicht der offentlichkeitswirksame Protest im
Vordergrund, sondern wiederum der unmittelbare Schutz von Tieren. Was
diese Aktionen allerdings von verdeckt durchgefithrten Befreiungen und
Sachbeschadigungen unterscheidet ist, dass sowohl bei offenen Tierbefrei-
ungen als auch bei Undercover-Recherchen das Vorgehen meist sorgfaltig
dokumentiert wird und Medien vor, wihrend oder nach den Aktionen
durch die Aktivist:innen informiert werden.’” Die rechtliche Auseinander-
setzung wird nicht gemieden, sondern haufig sogar explizit gesucht, um
Behorden dazu zu bringen, sich mit den entsprechenden Fillen juristisch
zu befassen .3

Betrachtet man die Kriterien der Gewaltfreiheit und der Offentlichkeit
von Akten zivilen Ungehorsams genauer, gerdt Rawls’ Modell im Fall
von Tierrechts- und Tierbefreiungsaktivismus also bereits schnell an Gren-

37 Die Grenze zwischen offenen und verdeckten Befreiungen ist, wie Milligan zurecht
anmerkt, nicht zuletzt deshalb schwer zu ziehen, da offenen Tierbefreiungen oftmals
verdeckte Aktionen vorausgehen, die der Informationsbeschaffung und Auskund-
schaftung der entsprechenden Anlagen dienen, vgl. Milligan (2013), 118.

38 In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass ganz abgesehen davon, ob
Undercover-Filmaufnahmen als ziviler Ungehorsam gelten konnen, diese unter be-
stimmten Umstdnden auch rechtlich als gerechtfertigt angesehen werden konnen.
Darauf komme ich in Abschnitt 4.2.4 noch zu sprechen.

106

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

zen.* Dariiber hinaus, und damit komme ich zur Frage, auf Grundlage
welcher Missstinde ziviler Ungehorsam laut Rawls gerechtfertigt werden
kann, stellt sich ein grundsitzliches Problem. Zur Erinnerung: Ziviler Un-
gehorsam, so fithrt Rawls in seiner Theorie der Gerechtigkeit aus, kann
grundsitzlich nur dann gerechtfertigt sein, wenn zentrale biirgerliche und
politische Grundrechte verletzt oder wenn das Prinzip der Chancengleich-
heit in gravierender Weise missachtet wird.*° Tiere jedoch spielen in Rawls’
Konzeption hingegen keine — oder zumindest keine gerechtigkeitsrelevante
- Rolle.* Entsprechend kann ziviler Ungehorsam, bleibt man Rawls’ Uber-
legungen eng verbunden, nicht auf der Basis gerechtfertigt werden, fiir den
Schutz von Tieren einzutreten, geschweige denn die Verletzung ihrer Rechte
anzuprangern oder zu unterbinden.

Selbstverstandlich gibt es Alternativen zu Rawls’ Modell, das - dies sollte
der Fairness wegen betont werden - von ihm selbst als ,,skizzenhafte Theo-
rie“4? angekiindigt wird und als Anwendungsfall nicht-idealer Theoriebil-
dung einen vergleichsweise iiberschaubaren Raum in seinen Uberlegungen
einnimmt. Ein alternatives Modell, das William Scheuerman insbesondere
in Auseinandersetzung mit Hannah Arendt und Jirgen Habermas von
Rawls’ Konzeption unterscheidet, ist das demokratische.*?

4.1.3 Demokratietheoretische Rechtfertigung zivilen Ungehorsams

Den theoretischen Ausgangspunkt des demokratischen Modells stellt nach
Scheuerman die Uberzeugung dar, dass ein demokratisches System als ,,un-
finished project®* zu verstehen ist. Ziviler Ungehorsam kann dabei ein le-
gitimes Element der deliberativen oder partizipatorischen demokratischen
Auseinandersetzung sein. Gerechtfertigt wird dies nicht auf Grundlage
einer idealen, moralphilosophisch begriindeten Gerechtigkeitstheorie, son-

39 Vgl. fiir eine Einschitzung, welche Aktionen zum Schutz von Tieren vor dem Hin-
tergrund einer an Rawls orientierten Definition zivilen Ungehorsams gerechtfertigt
werden kénnen, auch die Ausfithrungen in Zuolo (2020), bes. Kapitel 6.3 und 6.4.

40 Dieses enge Gerechtigkeitsfundament hinterfragen selbst jene, die Rawls weitgehend
folgen, vgl. hierzu u.a. Scheuerman (2018), Kapitel 2; Zuolo (2020), 245 f.

41 Ich komme in Abschnitt 5.1.1 auf Rawls’ liberale Theorie und die Beriicksichtigung
von Tieren zuriick.

42 Rawls (1979), 399.

43 Vgl. Scheuerman (2018), Kapitel 3.

44 Ebd., 75; vgl. auch Habermas (2017), bes. 219-221.

107

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

dern unter Bezugnahme auf die normativen Grundannahmen demokrati-
scher Verfassungsstaatlichkeit. Einen entscheidenden Vorzug des demokra-
tischen Modells erkennt Scheuerman in diesem Zusammenhang darin, dass
es im Gegensatz zum liberalen Modell theoretisch {iber mehr Spielraum
verfiigt, unterschiedliche Missstinde im Rahmen von Aktionen zivilen Un-
gehorsams aufzugreifen.*> Dartiber hinaus, so betont Scheuerman, hebt
sich das demokratische Modell noch in einer weiteren wichtigen Hinsicht
vom liberalen Modell Rawls’ ab: Es zeichnet sich insbesondere dadurch
aus, dass es die Institutionen und demokratischen Prozesse bestehender
Gesellschaften kritisch in den Blick nimmt.#¢

Ob und inwieweit sich auf Grundlage des demokratischen Modells ille-
galer Tierrechts- und Tierbefreiungsaktivismus rechtfertigen lasst, hangt
davon ab, wie man dieses im Detail versteht — denn streng genommen
gibt es wiederum nicht das demokratische Modell. Grundsitzlich eroff-
net ein stirker demokratietheoretisch fundiertes Modell zivilen Ungehor-
sams zweifellos Rechtfertigungsperspektiven, die iiber Rawls’ enges Modell
hinausweisen. So liefle sich beispielsweise argumentieren, dass illegale
Aktionen angesichts bestehender Machtungleichgewichte und verkrusteter
Strukturen gerechtfertigt sein konnten, um den Anliegen bestimmter Mit-
biirger:innen ein angemessenes Gehdr im demokratischen Diskurs zu ver-
schaffen. In diesem Fall wiirde sich die Rechtfertigung allerdings nicht auf
die Tiere selbst, sondern auf die demokratische Gleichheit der Aktivist:in-
nen beziehen. Alternativ konnte auch versucht werden, direkt — unter Be-
zugnahme auf (universalistische) moralische oder demokratietheoretische
Prinzipien - auf den Status und die Rechte der Tiere Bezug zu nehmen.

Im Folgenden mdchte ich einige Versuche, den Aktivismus fiir Tiere
im Rahmen eines demokratischen Modells zu rechtfertigen, diskutieren.
Dabei werde ich mich auf zwei Autoren konzentrieren, die sich besonders

45 Scheuerman zufolge ermdgliche es das demokratische Modell ,to address any poten-
tially grave or serious issues (...); Scheuerman (2018), 78, kursiv im Original.

46 Scheuerman verweist hierbei auf Demokratiedefizite, rechtsstaatliche Hiirden und
politische Machtungleichheiten, vgl. auch Scheuerman (2018), 57 ff. Bei Jiirgen Ha-
bermas heifdt es etwa: ,Die, die Unrecht am ehesten spiiren, sind in der Regel nicht
mit Befugnissen oder auch nur mit privilegierten Einfluffnahmen ausgestattet — sei
es iiber die Zugehorigkeit zu Parlamenten, Gewerkschaften und Parteien, sei es iiber
den Zugang zu Massenmedien oder {iber das Drohpotential derer, die bei Wahlkdamp-
fen mit einem Investitionsstreik winken konnen. Auch aus diesen Griinden ist der
plebiszitdre Druck des zivilen Ungehorsams oft die letzte Moglichkeit, Irrtiimer oder
Neuerungen in Gang zu setzen’; Habermas (2017), 220 f.

108

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

ausfithrlich zu illegalem Aktivismus und zivilem Ungehorsam gedufSert
haben: Martin Balluch und Robert Garner.?’

Martin Balluchs demokratietheoretische Rechtfertigung zivilen Ungehorsams

Martin Balluch spricht sich grundsitzlich - insofern besteht Ubereinstim-
mung mit Rawls - dagegen aus, die Rechtfertigung von illegalem Aktivis-
mus an eine spezifische, umstrittene Ethik zu binden (also beispielsweise
eine egalitdre tierrechtliche Position). Vielmehr mochte er diese ,aus dem
tieferliegenden Prinzip der Demokratie“4® ableiten und verweist in der Fol-
ge darauf, dass die zentrale Idee der Demokratie darin bestehe, gesellschaft-
liche Konflikte friedlich auszutragen, und somit dem Ideal eines ,freien
Spiels der Krifte*4® gerecht zu werden.

Mit Blick auf Gesetzesiibertretungen von aktivistischer Seite halt Balluch
fest, dass diese einer besonderen Rechtfertigung bediirfen, da Gesetze Aus-
druck demokratischer Prozesse und Kompromisse sind, die es grundsatz-
lich zu achten gilt. Allerdings erkennt er zugleich zahlreiche Umstédnde, die
dem Ideal einer freien demokratischen Diskussion im Wege stehen. Das Er-
gebnis demokratischer Aushandlungsprozesse ist laut Balluch daher nicht

47 Auch Bernd Ladwig bezieht sich in seiner Rechtfertigung zivilen Ungehorsams auf
demokratietheoretische Uberlegungen, vgl. Ladwig (2020), 394-397. So macht er u.a.
auf den interessanten Punkt aufmerksam, dass ziviler Ungehorsam gerade dazu die-
nen kann, die Frage aufzuwerfen, wo die Mitgliedschaftsgrenzen in einer Demokratie
verlaufen sollten: ,Ein illegales Handeln im Namen der von Menschen gehaltenen
und abhingigen Tiere verletzt nicht den gebotenen Respekt vor freien und gleichen
Mitbiirgern, eben weil hier die soziale Grenzfrage der Mitgliedschaftsrechte selbst
im Raum steht und die Akteure bestreiten konnen, dass die schon anerkannten
Mitglieder sie majoritdr beantworten diirften. Wer etwa das Kriterium existentieller
Herrschaftsunterworfenheit (all-subjected-principle) fiir einen Einschluss von Tieren
geltend macht, erklart damit die etablierten Regeln der Einbeziehung fiir substantiell
ungerecht’, ebd. 396. Ladwig stiitzt sich folglich auf den Gedanken, der bereits in
Abschnitt 3.3.1 erldutert wurde: Tiere haben als Herrschaftsunterworfene einen Ge-
rechtigkeitsanspruch darauf, als Mitglieder der politischen Gemeinschaft anerkannt
zu werden. Da Ladwig zivilen Ungehorsam allerdings vor dem Hintergrund umfas-
senderer moralphilosophischer Uberlegungen rechtfertigt, scheint es mir letztlich
nicht ganz passend, ihn dem Lager der demokratischen Rechtfertigungsansitze zivi-
len Ungehorsams zuzuordnen.

48 Balluch (2015), 73.

49 Ebd., 74.

109

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

zwangslaufig das grofite Gemeinwohl; vielmehr werden oftmals lediglich
bestehende reale Machtverhaltnisse zementiert.>

Illegaler Aktivismus, so hilt Balluch vor diesem Hintergrund fest, zieht
seine Rechtfertigung folglich aus den ,undemokratischen Verhéltnissen
in einer Gesellschaft, die die offene, offentliche Diskussion behindern.!
Konkreter verweist Balluch im Riickgriff auf Robert Garner auf drei Griin-
de, weshalb Gesetzesiibertretungen demokratiepolitisch als legitim gelten
kénnen.>? Erstens kann eine offene demokratische Diskussion dadurch ver-
hindert werden, dass wichtige Informationen schlichtweg geheim gehalten
werden - beispielsweise iiber die Zustande in Schlachthéfen oder in land-
wirtschaftlichen Betrieben. Die illegale Beschaffung von Informationen —
etwa im Rahmen von Undercover-Recherchen - kann folglich dazu beitra-
gen, dieses Defizit zu beheben. Zweitens verweist Balluch auf den Einfluss
von Lobbygruppen sowie mogliche finanzielle Abhidngigkeiten zwischen
Politiker:innen auf der einen und einflussreichen Interessengruppen auf
der anderen Seite, die dazu fithren konnen, dass Gesetze zustande kom-
men, denen es an demokratischer Legitimation mangelt. Aktionen zivilen
Ungehorsams konnen in diesem Fall dazu beitragen, 6ffentliche Debatten
Uber diese Gesetze anzuregen. Und zuletzt macht Balluch darauf aufmerk-
sam, dass finanziell potentere Interessengruppen mehr Moglichkeiten ha-
ben, mittels Werbung Einfluss auf die Offentlichkeit zu nehmen und ,diese
unter Umstdanden dazu zu bringen, gegen ihr Selbstinteresse zu handeln
bzw. zu entscheiden>® Auch in einem solchen Fall konnen illegale Aktio-
nen gerechtfertigt sein, da die Interessenvertreter:innen der Tiere nicht
mit finanzstarken Akteur:innen aus Wirtschaft und Industrie mithalten
kénnen.

Balluch geht in der Folge verschiedene Aktionsformen durch und gibt
jeweils eine Einschdtzung ab, wie diese normativ einzuordnen sind.>* Da-
bei ist zundchst darauf hinzuweisen, dass auch Balluch illegalen Aktionen
einige klare Grenzen setzt. Genauer nennt er einige negative Kriterien, die
unbedingt erfiillt sein miissen, um dem Ideal der offenen Diskussion von
aktivistischer Seite gerecht zu werden: So diirfen keine physische Gewalt
und psychischer Druck ausgetibt werden, keine Angst verbreitet werden

50 Vgl. ebd., 80.

51 Ebd., 74.

52 Vgl.ebd., 77 f.

53 Ebd., 78.

54 Vgl. ebd., Abschnitte 5.3.1-5.3.12.

110

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

und die Mitbiirger:innen nicht durch Sachbeschiddigungen, die tiber eine
symbolische Wirkung hinausgehen, zum Uberdenken ihrer Meinungen ge-
zwungen werden.>

Werden diese Vorgaben beachtet, konnen allerdings auch konfrontati-
vere und direktere, den Rawls’schen Rahmen iiberschreitende Aktionen
laut Balluch gerechtfertigt sein (u.a. Undercover-Recherchen, Stor- und
Boykottaktionen etwa von Veranstaltungen und Treibjadgen, offene Befrei-
ungen sowie Sachbeschddigungen). Zu einer ablehnenden Einschitzung ge-
langt er mit Blick auf die Aktionsform home demo, selbst wenn diese nicht
unbedingt illegal sein miissen. Bei dieser ldsst sich laut Balluch namlich
kaum vermeiden, dass in das Privatleben von Personen eingedrungen wird
und diese sich in der Folge bedroht und verfolgt fithlen.>®

Undemokratische Verhdltnisse und die Rechtfertigung zivilen Ungehorsams

Was ist von Balluchs demokratischer Rechtfertigung illegaler Aktionen zu
halten? Eine theoretische Stirke seines Zugangs ist sicherlich darin zu
sehen, dass in diesem die Rechtfertigung von illegalem Tierrechtsaktivis-
mus an ein relativ voraussetzungsarmes, fiir viele anschlussfihiges Ideal
demokratischer Willensbildung zuriickgebunden wird. Auch der Verweis
auf institutionelle Missstinde und Machtungleichheiten im demokratischen
Prozess ist bedenkenswert. Wie plausibel man Balluchs Schlussfolgerungen
letztlich findet, diirfte jedoch davon abhdngen, inwiefern man bereit ist,
sein Urteil iiber ,undemokratische Verhéltnisse“ mitzutragen und die Zu-
stdnde als so problematisch anzusehen, dass illegale Aktionen gerechtfertigt
sind.

Bemerkenswert ist, dass Garner, auf dessen Ausfithrungen sich Balluch
stiitzt, zu einer deutlich vorsichtigeren Position gelangt. Garner betont
ebenfalls, dass illegale Aktionen grundsitzlich gerechtfertigt werden kon-
nen, wenn diese dazu beitragen, die notwendigen Voraussetzungen zu
schaffen, um einen fairen demokratischen Kompromiss zwischen den

55 Vgl.ebd., 83 f.

56 Balluch schreibt hierzu: ,Derartige Gefiithle zu erzeugen bedeutet aber, die offene
Diskussion zu beeintrichtigen, und daher ist diese Demonstrationsform demokratie-
politisch abzulehnen®, ebd., 88. Ferner gibt er zu bedenken, dass politischen Demons-
trationen von Gegner:innen mit Gegendemonstrationen begegnet werden kann. Ers-
tere diirfen aber nicht verhindert werden, da dies ,fundamental den Prinzipien der
Demokratie“ widersprechen wiirde, vgl. ebd., 94.

111

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

verschiedenen Interessengruppen in einer Gesellschaft zu erzielen.”” Al-
lerdings gibt Garner zu bedenken, dass fiir eine finale Einschatzung hin-
sichtlich illegaler Aktionen genau analysiert werden muss, inwiefern der
demokratische Wille aufgrund ungleich verteilter Einflussmoglichkeiten
verschiedener Gruppen tatsdchlich unangemessen beschnitten wird. Und
seine Einschdtzung fallt recht eindeutig aus: ,In general, it would seem
that, in the context of animal protection at least, this is not the case.“>® Ge-
nauer macht er darauf aufmerksam, dass die Nutzung von Tieren zweifellos
einen Wert fiir die Gesellschaft im Allgemeinen betrachtet darstellt und
entsprechend breite gesellschaftliche Unterstiitzung findet.>

Garners Hinweis auf die allgemeine gesellschaftliche Akzeptanz der Nut-
zung von Tieren ist sicherlich berechtigt. Dennoch erscheinen sein Fokus,
der auf der grundsitzlichen Zustimmung zur Nutztierhaltung liegt, und
die Schlussfolgerungen, die sich vor diesem Hintergrund hinsichtlich der
Rechtfertigung von Gesetzesbriichen ergeben, nur bedingt tiberzeugend.®?
So ist zu beachten, dass die Tiernutzung im Groflen und Ganzen zwar
breite demokratische Unterstiitzung finden mag. Zugleich scheinen erheb-
liche Teile der Bevolkerung einzelne Praktiken und Zustinde in der Nutz-
tierhaltung klar zu verurteilen und sich eine Verbesserung der Situation
von Tieren zu wiinschen. Insofern kénnte sich im Sinne Balluchs argu-
mentieren lassen, dass zumindest mit Blick auf bestimmte Kontexte der
Tiernutzung der ,demokratische Wille“ bislang keinen oder nur teilweise
Ausdruck gefunden hat und illegale Aktionen aufgrund der unterschiedli-
chen Einflussmoglichkeiten verschiedener Interessengruppen gerechtfertigt
sein konnen.®!

57 Vgl. Garner (2004), 248-258.

58 Ebd., 255.

59 Garner schreibt: ,Unless we can show, then, that there is a fairly widespread desire for
the economic benefits derived from the utilisation of animals to take second place in
the light of an awareness that what is done to animals is morally wrong, it cannot be
said that undue influence is exercised by animal user groups®, ebd.

60 Fairerweise sollte nicht unbemerkt bleiben, dass Garner seine Ausfiihrungen selbst
als erste Anndherungen versteht, wie er betont.

61 So sieht beispielsweise ein Grofiteil der Bundesbiirger:innen laut einer anndhernd
reprasentativen Erhebung Undercover-Filmaufnahmen in Stéllen als notwendig an,
weil die bestehenden Kontrollmechanismen von staatlicher Seite als nicht ausrei-
chend wahrgenommen werden. Genauer stimmen der Aussage ,,Heimliche Aufnah-
men sind notig, weil der Staat zu wenig kontrolliert 32,2 % der Befragten voll und
ganz zu (weitere 34,9 % stimmen zu). Ferner stimmen 41,2 % der Aussage ,Heimliche

112

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

Balluchs ideologiekritischer Argumentationslinie folgend kénnte man
ferner darauf hinweisen, dass die Menschen sich aufgrund unterschiedli-
cher Beeinflussung oftmals eigentlich gar nicht iiber ihre wirklichen Inter-
essen im Klaren sind. Das heif3t: Selbst, wenn eine Mehrheit hinter der
Tiernutzung stehen mag, dann vor allem deshalb, weil Ideologie einen
erheblichen Einfluss darauf hat, wie wir die Nutztierindustrie und Tiere
im Allgemeinen wahrnehmen, was wir fiir normal, natiirlich und damit
gerechtfertigt ansehen. Robert Garner greift diesen Einwand in seiner Dis-
kussion selbst auf und kann ihm durchaus etwas abgewinnen. Genauer
verweist er u.a. darauf, dass die Fleischindustrie erhebliche Anstrengungen
unternimmt, um den Konsum von Fleisch als moralisch richtig und 6kono-
misch vorteilhaft erscheinen zu lassen, wohingegen die oftmals schlimmen
realen Verhaltnisse, unter denen Tiere leiden, verschleiert wirden. Den-
noch zeigt sich Garner wiederum zuriickhaltend, was die Rechtfertigung
von Gesetzesbriichen auf dieser Grundlage angeht. Er schreibt:

It would be unwise to underestimate advertising as a means of shaping
people’s interests, but the problem with this kind of approach is that we
can only speculate that if the public was aware of the issues in all their
complexity (assuming they are not already), then it would then want
reforms in the way animals are treated. But we simply cannot know if
this is true. Indeed, there is a strong case for saying that it is in people’s
real interests to continue supporting the exploitation of animals because
economic benefits do accrue from it.®?

Ferner gibt Garner zu bedenken, dass die Tierschutz- bzw. Tierrechtsbewe-
gung in den letzten Jahrzehnten durchaus einen Einfluss darauf hatte, wie
Menschen iiber die Nutzung von Tieren denken.

So wichtig diese ideologiekritischen Bedenken hinsichtlich der Rechtfer-
tigung gegenwirtiger Mensch-Tier-Verhiltnisse grundsitzlich sein mogen,
haftet diesen, wie Garner bemerkt, ein nicht unerhebliches Maf§ an Speku-
lation und - will man auf dieser Basis illegale Aktionen rechtfertigen —
ferner wohl eine gewisse demokratische Anmaffung an. Folglich kann man
zumindest in Frage stellen, ob diese Argumentationslinie dem demokrati-
schen Grundgedanken von Balluchs Rechtfertigung hinreichend Rechnung
tragt. Die entscheidende Herausforderung besteht allerdings darin, dass

Aufnahmen sind wichtig fiir den Tierschutz® voll und ganz zu (weitere 36,8 % stim-
men zu), vgl. Schulze/Spiller/Risius (2018).
62 Garner (2004), 256.

113

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

unklar bleibt, wann die demokratischen Missstinde wirklich gravierend
genug sind, um auf dieser Grundlage die Verletzung der Rechte anderer
Menschen zu rechtfertigen. Denn aus dem Umstand, dass diejenigen, die
sich fiir Tiere einsetzen, nicht die gleichen Moglichkeiten der demokrati-
schen Einflussnahme haben oder vielleicht sogar eine tatsichliche oder
potenzielle demokratische Mehrheit hinter sich wissen konnen, folgt nicht
ohne Weiteres, dass deshalb umstrittene, konfrontative illegale Aktionen
gerechtfertigt sind. Dabei ist nicht zuletzt zu bedenken, dass Aktivist:innen
trotz allem zahlreiche legale Wege der Einflussnahme offenstehen und sie
von diesen Gebrauch machen.®

Wenngleich ein demokratisches Modell folglich einige Vorziige aufweist,
stellt sich doch die Frage, ob es sich letztlich nicht als zu sparsam und
unterbestimmt erweist — und insofern in einen umfassenderen normativen
Rahmen eingebettet werden muss. Tony Milligans Kritik an der demokra-
tischen Rechtfertigung zivilen Ungehorsams erweist sich in diesem Zusam-
menhang als hilfreicher Ausgangspunkt fiir die weitere Diskussion.

Tony Milligans Kritik an der demokratischen Rechtfertigungsstrategie

Milligan macht im Rahmen seiner Diskussion demokratietheoretisch fun-
dierter Rechtfertigungen zivilen Ungehorsams vor allem auf zwei beden-
kenswerte Punkte aufmerksam.® Erstens weist er darauf hin, dass eine
Verteidigung, die sich allein auf demokratische Defizite stiitzt, grundsétz-
lich auch reaktiondren Gruppierungen offensteht, sofern diese plausibel
machen konnen, dass sie keine ausreichende demokratische Beruicksichti-
gung erfahren. Milligan erwdhnt in diesem Zusammenhang konkret die
Anti-Abtreibungs-Gruppierung Operation Rescue, deren Aktivist:innen in
der Vergangenheit u.a. Zuginge zu Abtreibungskliniken blockiert haben.
Zweitens betont er, dass ein substanzielleres ethisches Fundament noch aus
einem weiteren Grund vonndten ist: Hypothetisch ist nimlich zumindest
eine ideale demokratische Gesellschaft vorstellbar, in der keinerlei Defizite
hinsichtlich des Funktionierens demokratischer Institutionen und delibera-
tiver Prozesse vorliegen. Selbst unter solchen Umstinden konne allerdings

63 Vgl. hierzu Hadley (2015). Dieser nimmt kritisch Bezug auf die Beitrage Humphrey/
Stears (2006) sowie D’Arcy (2007), in denen sich unter Bezugnahme auf Theorien
deliberativer Demokratie fiir eine mogliche Rechtfertigung umstrittener (illegaler)
Aktionen ausgesprochen wird.

64 Vgl. Milligan (2013), 145-148.

114

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

nicht ausgeschlossen werden, dass demokratische Entscheidungen getrof-
fen werden, die unter moralischen Gesichtspunkten zu kritisieren sind.

Was ist von diesen Einwdnden zu halten? Was den ersten der beiden
Kritikpunkte angeht, so ist sicher bedenkenswert, dass eine Rechtfertigung,
die sich allein auf demokratische Defizite stiitzt, erst einmal nichts dariiber
sagen kann, welche weiteren Grenzen gezogen werden sollten, um legitime
von nicht-legitimen Anliegen zu unterscheiden. Allerdings diirfte dieser
erste Kritikpunkt fiir komplexere demokratietheoretische Modelle keine
ernsthafte Herausforderung darstellen. In Habermas’ Modell, dies wurde
zu Beginn dieses Unterkapitels bereits angedeutet, wird die Rechtfertigung
zivilen Ungehorsams ndmlich nicht allein an institutionelle Missstinde
und Machtungleichheiten im deliberativen Prozess zuriickgebunden, son-
dern ultimativ an universalistische Verfassungsprinzipien. Genauer siedelt
Habermas zivilen Ungehorsam im Spannungsfeld zwischen Legalitdt und
Legitimitdt an, also zwischen dem positiven, bestehenden Recht und den
Jfur alle einsichtigen moralischen Prinzipien, auf die der moderne Verfas-
sungsstaat die Erwartung griindet, von seinen Biirgern aus freien Stiicken
anerkannt zu werden.“6>

Auf dieser Grundlage liefSe sich zumindest argumentieren, dass bestimm-
te, die grundsatzliche moralische Gleichheit von Menschen oder die demo-
kratische Grundordnung infrage stellende illegale Aktionen sich jenseits
des Rahmens zivilen Ungehorsams bewegen diirften. Freilich bediirfte es
allerdings einer genaueren Untersuchung, wo die Grenze im Detail zu
ziehen wire, um das demokratische Potential, das sich mit Aktionen zivi-
len Ungehorsams verbindet und insbesondere von demokratietheoretischer
Seite betont wird, nicht vorschnell und unangemessen zu beschneiden.®®

Auch der zweite von Milligan erhobene Einwand scheint meines Er-
achtens das demokratietheoretisch fundierte Modell zivilen Ungehorsams
nicht grundsitzlich in Frage zu stellen. Denn Habermas betont, dass auch
im demokratischen Rechtsstaat legale Regelungen illegitim sein kénnen.
Laut Habermas handelt es sich dabei um einen ,Normalfall, der immer

65 Habermas (2017), 220. Auch Habermas betont, dass ziviler Ungehorsam nicht auf
Grundlage irgendeiner Privatmoral gerechtfertigt werden kann. Er setzt allerdings
keine eng definierte Gerechtigkeitstheorie voraus, sondern verweist allgemeiner auf
die anerkannten Verfassungsgrundsitze mit universalistischem Gehalt, wie er in den
Grundrechten und dem Prinzip der Gewaltenteilung zum Ausdruck kommt; vgl.
hierzu ferner Scheuerman (2018), 73 f.

66 Vgl. zur Frage, inwiefern sich Rassist:innen und Autoritdre auf zivilen Ungehorsam
berufen konnen, einfithrend Scheuerman (2018), 157-159.

115

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

wieder eintreten wird, weil die Verwirklichung anspruchsvoller Verfas-
sungsgrundsdtze mit universalistischem Gehalt ein langfristiger, historisch
keineswegs geradlinig verlaufender, vielmehr von Irrtiimern, Widerstdnden
und Niederlagen gekennzeichneter Prozef3 ist.“6”

Wie bereits erwihnt, kennt ziviler Ungehorsam, was dessen Ausfiihrung
angeht, bei Habermas dhnlich wie bei Rawls jedoch enge Grenzen. Und
nicht zuletzt stellt sich, will man Habermas folgen, ebenfalls die Frage,
inwieweit der illegale Einsatz fiir Tiere unter Bezugnahme auf Verfassungs-
grundsitze konkret gerechtfertigt werden konnte. Zu kldren wiare zunéchst
wiederum, wem {iberhaupt die Ungerechtigkeit widerfahrt — unseren Mit-
biirger:innen, die mit den Tieren mitfiihlen, oder den Tieren selbst? Auf
die Schwierigkeiten, die mit der ersten Option verbunden sind, wurde
bereits hingewiesen. Die zweite Option verweist auf die grundsatzliche Pro-
blematik, inwiefern sich auf Basis von Verfassungsgrundsétzen gravierende
Ungerechtigkeiten gegentiber Tieren feststellen lassen — beziehen sich die
zentralen Gerechtigkeitsforderungen doch offensichtlich auf die mensch-
lichen Mitglieder der politischen Gemeinschaft. Selbstverstandlich kann
darauf hingewiesen werden, dass der Tierschutz seit 2002 in Deutschland
als Staatsziel verankert ist und diesem somit auch rechtlich besonderes
Gewicht beigemessen wird. Ohne allzu tief in die juristische Diskussion
einsteigen zu wollen, bedeutet dies allerdings nicht, dass Tieren starke,
einklagbare individuelle Grundrechte zukommen. Vielmehr handelt es sich
beim Staatsziel Tierschutz im Wesentlichen um eine Richtlinie, die staatli-
ches Handeln leiten soll.

Milligan ldsst in seiner Diskussion zur demokratischen Rechtfertigung
zivilen Ungehorsams derartige Uberlegungen weitgehend unberiicksichtigt,
gibt aber recht allgemein zu bedenken, dass eine iiberzeugende Recht-
fertigung fiir zivilen Ungehorsam seines Erachtens letztlich nicht umhin-
kommt, auf eine — wenn auch modifizierte - Version der Vorstellung eines
hoheren moralischen Gesetzes Bezug zu nehmen.

4.1.4 Milligans civility-focused Rechtfertigung zivilen Ungehorsams

Tony Milligan grenzt seinen Ansatz explizit von allen Modellen ab, die
den kommunikativen Charakter zivilen Ungehorsams betonen und mit

67 Habermas (2017), 220.

116

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

der Uberzeugung verbunden sind, dass illegale Aktionen - in einem mehr
oder weniger eng verstandenen Sinne - Offentlich stattfinden miissen. Im
Gegensatz hierzu spricht sich Milligan fiir einen Ansatz aus, den er als
wcivility-focused“®® verstanden wissen will und der seines Erachtens in
groflerem Einklang mit der Tradition und Praxis zivilen Ungehorsams
steht. Damit eine Handlung als ziviler Ungehorsam gelten kann, ist es, so
Milligan, nicht entscheidend, dass diese auf die demokratische Diskussion
abzielt und offentlich stattfindet. Stattdessen komme es darauf an, dass
gewisse Kriterien der Zivilitdt beachtet werden.

Konkreter steht im Mittelpunkt seines Ansatzes die Idee, dass die morali-
sche Gleichheit aller Mitbiirger:innen respektiert werden muss. Aktionen
zivilen Ungehorsams, die diese Grenze iiberschreiten, disqualifizieren sich
folglich grundsitzlich. Er erldutert seine ,minimalist conception of civili-
ty“ wie folgt:

The assumption here will be that there are basic norms that any protest
must not violate or break beyond a certain point if it is to stay within
civil bounds. A plausible list of such norms will include the following: (i)
respect for others or, if we have no fondness for the language of respect,
the recognition that other humans are fellow humans, i.e. members of
the same moral community; (ii) the rejection of hate-speech; (iii) the
avoidance of acts which are driven by hatred; (iv) the largely successful
commitment to fry to avoid violence and threats of violence, although an
exception may be drawn here for systemic violence in which many of us
may be complicit; (v) the avoidance of cruelty and finally (vi) the recog-
nition of a duty of care or an avoidance of the reckless endangerment
of others, although recklessness and its avoidance may turn out to be a
matter of degree.®

Milligan zeigt sich {iberzeugt, mit diesen Bestimmungen einen hinreichend
offenen und dennoch klaren normativen Rahmen abgesteckt zu haben, der
eine differenzierte Bewertung verschiedener Aktionen ermoglicht.

Hierbei ldsst sich zunichst festhalten, dass bestimmte Anliegen laut
Milligan von vornherein keine geeignete Rechtfertigungsbasis fiir zivilen
Ungehorsam darstellen kénnen: So merkt er beispielsweise an, dass eine
Blockadeaktion von Neo-Nazis vor einer Synagoge niemals als ziviler Un-
gehorsam gelten konne, da hierbei ein Zweck verfolgt wird, der der Idee,

68 Milligan (2013), 16 f., 32-38.
69 Ebd., 36.

117

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

alle Menschen als Mitglieder der gleichen moralischen Gemeinschaft anzu-
erkennen, widerspricht.”? Im 10. Kapitel seines Buches setzt sich Milligan
ferner mit verschiedenen Aktionsformen von Umweltaktivist:innen ausein-
ander und hilt fest, dass Handlungen, bei denen leichtfertig die Schadigung
anderer Personen in Kauf genommen wird, ebenfalls eine zentrale Norm
zivilen Ungehorsams verletzen und daher abzulehnen sind.”! Milligan illus-
triert dies u.a. am sog. treespiking von Umweltaktivist:innen - also dem
Préparieren von Baumstimmen mit Négeln, um das Féllen von Baumen zu
verhindern.”?

Ausfihrlicher duflert sich Milligan zudem zu Befreiungsaktionen durch
Tierschutz- bzw. Tierrechtsgruppen. Auch er unterscheidet zwischen offe-
nen und verdeckten Befreiungen und erkennt einen wesentlichen Vorteil
seines Ansatzes gegeniiber kommunikationsbasierten Zugéngen darin, dass
seiner Konzeption zufolge verdeckte Aktionen, bei denen Tiere befreit wer-
den und an einen sicheren, aber bewusst geheim gehaltenen anderen Ort
gebracht werden, grundsatzlich als ziviler Ungehorsam gelten konnen.”

Selbstverstandlich muss sowohl bei offenen als auch verdeckten Aktio-
nen jener zivile Rahmen eingehalten werden, den Milligans Modell vorgibt.
Die Beschddigung von Eigentum wird von Aktivist:innen, die sich offenen
Befreiungen verschreiben, nicht kategorisch ausgeschlossen und stellt auch
fir Milligan kein Ausschlusskriterium dar. Entscheidend ist fiir ihn wiede-
rum, dass die Beschadigung von Eigentum, um als zivil gelten zu kénnen,
nicht den Wert von Personen infrage stellt. Insofern weist er darauf hin,
dass Sachbeschiddigungen, die darauf zielen, Drohungen auszusprechen
oder Personen unter Druck zu setzen, sich nicht mit dem Konzept zivilen
Ungehorsams vereinbaren lassen.”* Wo letztlich die Grenze verlduft, ab
wann eine Aktion plausiblerweise als ,zu leichtfertig vollzogen® oder ,zu

70 Vgl. ebd., 36 f. Ebenfalls problematisiert Milligan verschiedene ,reaktiondre® Aktio-
nen von Abtreibungsgegner:innen sowie von Verteidiger:innen der Fuchsjagd in
Grof3britannien, vgl. ebd., Kapitel 4 und 5. Mit Blick auf die Aktionen Letzterer wirft
er die Frage auf, inwiefern diese als ziviler Ungehorsam gelten konnen, da es seines
Erachtens schwierig ist, derartige, als grausam verurteilte Praktiken der Fuchsjagd ,as
a good and worthwhile cause® zu verstehen, ebd., 53.

71 Vgl. ebd., 110.

72 Werden die Négel zu niedrig angebracht, konnen diese eine ernste Verletzungsgefahr
fiir Holzfaller:innen mit sich bringen, vgl. ebd., 109-112.

73 Vgl. ebd., Kapitel 11 und 12, ferner Milligan (2017).

74 Vgl. ebd., 133-136. Gleiches gilt fiir Aktionen, bei denen, wie bereits angemerkt, ernst-
hafte Schadigungen anderer leichtfertig in Kauf genommen werden - etwa, wenn
Brandanschlédge veriibt werden oder in Einrichtungen eingedrungen wird, bei denen

118

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

risikobehaftet® zu kritisieren ist und nicht als ziviler Ungehorsam gelten
kann, diirfte sich, so Milligans Fazit, nur von Fall zu Fall bewerten lassen.

Auch Milligans Modell wirft Fragen auf. Ich mdchte mich im Folgenden
- nicht zuletzt in Vorbereitung auf die anschliefflenden Diskussionen -
darauf konzentrieren, inwiefern Milligans Rechtfertigung und das von ihm
vorgeschlagene recht weite Verstandnis zivilen Ungehorsams vor dem Hin-
tergrund liberaler Uberlegungen normativ iiberzeugen kann.”>

Milligans Rechtfertigung zivilen Ungehorsams und der Respekt fiir Personen

Wie bereits erwdhnt wurde, ist Milligan der Auffassung, dass ziviler Unge-
horsam eines ethischen Fundaments bedarf und hierzu auf ein héheres
moralisches Gesetz Bezug genommen werden miisse.”® Dabei ist sich Milli-
gan bewusst, dass beispielsweise die historisch einflussreiche Vorstellung,
dieses Gesetz konne mittels des Gewissens erkannt werden, welches einen
privilegierten Zugang zu moralischer Wahrheit gewéhrt, heute nur noch
wenige iiberzeugen diirfte und aus philosophischer Perspektive fragwiirdig
erscheinen muss.”” Und folglich ist auch Milligan um ein moglichst wenig
kontroverses Verstindnis eines solchen hoheren Gesetzes bemiiht. Anders
als Rawls und insbesondere Habermas nimmt Milligan allerdings nicht
Bezug auf zentrale Prinzipien unserer Verfassung oder die Grundwerte
demokratischer Rechtsstaatlichkeit. Vielmehr verweist er recht knapp auf
moralische Uberlegungen »of a deep sort, such as those involved in the
recognition of our shared humanity“’, die sowohl das Gesetz als auch die
Meinung der demokratischen Mehrheit ausstechen kénnen.

Federico Zuolo erkennt in Milligan - u.a. im Kontrast zu Rawls —
folglich einen Vertreter eines Ansatzes, in dem ziviler Ungehorsam nicht
auf Grundlage gemeinhin geteilter liberaler Uberzeugungen oder Gerech-
tigkeitsvorstellungen gerechtfertigt wird.”® Zwar rdumt Zuolo ein, dass Mil-
ligans hoheres moralisches Gesetz keine rein individuelle Angelegenheit ist.

die Gefahr besteht, dass biologische Substanzen und Organismen nach drauflen
gelangen.

75 Ich werde mich hierbei auf die Kritik Federico Zuolos beschrianken. Vgl. kritisch zu
Milligan ferner Scheuerman (2018), Kapitel 7; Weltman (2023).

76 Vgl. ebd., Kapitel 13.

77 Vgl. ebd., 147 f.

78 Ebd., 147.

79 Vgl. Zuolo (2020), 240 .

119

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Dieses verweist aber dennoch auf einen Bereich jenseits geltender Gesetze
und ist unabhéngig von spezifischen Gemeinschaften.

Mit dieser Einschdtzung hat Zuolo sicherlich recht. Zugleich diirfte sich
Milligans Verweis auf ein hoheres moralisches Gesetz durchaus in einer
stirkeren Ubereinstimmung mit einer politisch liberalen Perspektive inter-
pretieren zu lassen. Leitend bei Milligan ist die — nicht zuletzt fiir libera-
le Gesellschaften zentrale — Kategorie der Vermeidung von Grausamkeit.
Dabei beschrankt er Grausamkeit nicht auf den Umgang mit Menschen,
sondern hat viel mehr vor Augen, dass ein entsprechendes Verhalten allen
(empfindungsfihigen) Lebewesen gegeniber geboten ist. Er muss hierzu
freilich voraussetzen, dass Tiere moralisch zdhlen — was wohl nur wenige
Personen in liberalen Gesellschaften bestreiten wiirden. Eine allzu umstrit-
tene Auffassung vom moralischen Status der Tiere muss er hingegen nicht
voraussetzen.

Interessant sind in diesem Zusammenhang auch Milligans weiterfithren-
de Uberlegungen zum political turn in der Tierethik. Er spricht sich insbe-
sondere dafiir aus, den Tierrechtsdiskurs nicht langer allein auf ein enges
Rechte-Fundament zu griinden, sondern tierrechtliche Anliegen explizit in
einen umfassenderen Rahmen vielfaltiger liberaler Werte einzubetten und
dabei die Vermeidung von Grausamkeit in den Mittelpunkt zu riicken.3°
Klarungsbediirftig bleibt jedoch, wie gewichtig der moralische Status von
Tieren laut Milligan ist, was genau als Grausamkeit gelten kann und wie
gravierend das Unrecht ist, das Tieren widerfahrt.

Zuolo hilt Milligans Modell allerdings aus einem anderen bemerkens-
werten Grund fiir kritikwiirdig. Wie erldutert wurde, stellt Milligan das
Kriterium der Offentlichkeit zuriick und betrachtet seinen Ansatz explizit
nicht als ,communication-based. Zuolo weist darauf hin, dass Milligan
seinen eigenen Ansatz in einem spateren Artikel allerdings durchaus als
kommunikativ verstanden wissen mochte: Auch Aktionen, die Gewalt und
Zwang beinhalten, tibermitteln laut Milligan der politischen Gemeinschaft
eine Nachricht und erfiillen insofern eine kommunikative Funktion. Zuolo
rdumt ein, dass umstrittene Aktionen, die Milligan als ziviler Ungehorsam
verstanden wissen will, etwas kommunizieren. Fraglich ist seines Erachtens
allerdings, ob es sich dabei um normativ angemessene Formen der Kom-
munikation handelt.

80 Vgl. Milligan (2016).

120

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Aktivismus fiir Tiere und ziviler Ungehorsam

Konkreter weist er darauf hin, dass sowohl Theorien deliberativer Demo-
kratie als auch der politische Liberalismus normativ von der Idee getragen
werden, dass die politische Auseinandersetzung auf einen respektvollen
Austausch von Griinden abzielt. Im Riickgriff auf Rainer Forst und Charles
Larmore betont Zuolo, dass sich genau darin die fundamentale Forderung
ausdriickt, dass wir unsere Mitbiirger:innen als selbstbestimmte Akteur:in-
nen anzuerkennen haben.®! Und genau diesen Rahmen, so lautet Zuolos
Vorwurf, verldsst Milligans Modell. Verdeckte und gegebenenfalls gewaltta-
tige direkte Aktionen, wie sie Milligan vorschweben, bewegen sich Zuolo
zufolge nicht mehr im Bereich des Austauschens von Griinden. Vielmehr
zwinge bei diesen Aktionen eine Partei einer anderen einseitig das eigene
Verhalten auf. Und somit konne der gegenseitige Respekt nicht langer als
»guiding principle“® gelten. Genauer halt er fest:

Imposing one’s behavior at least suggests that one cannot further admit
of counterarguments. Moreover, it often expresses a sort of lack of hope
for the goodwill of the other parties. For this reason, violent actions—
whether aiming at liberating animals or making a sabotage or targeting
human individuals for the sake of intimidating them—cannot be in any
way admissible within a public justification-based framework.83

Zuolos Einschitzung ist, wie er selbst betont, seiner spezifischen politisch
liberalen Konzeption geschuldet, in der — ausgehend von verniinftigen Mei-
nungsverschiedenheiten, was den moralischen Status von Tieren angeht -
nach einer dffentlichen Rechtfertigung moralischer Prinzipien zum Umgang
mit Tieren verlangt wird. Der Rechtfertigung zivilen Ungehorsams zum
Schutz von Tieren werden hierbei vor dem Hintergrund einer anspruchs-
vollen Vorstellung davon, was es heifSt, unsere Mitbiirger:innen zu respek-
tieren, besonders enge Grenzen gesetzt.

Wie iiberzeugend eine solche Auffassung von Respekt ist, ist eine andere,
komplexe Frage, die zentrale Grundannahmen liberaler Theoriebildung
betrifft. Im 5. Kapitel werde ich mich dieser ausfiihrlicher zuwenden. Fiir
den Moment sollte lediglich das zentrale Spannungsverhéltnis, das sich
zwischen tierethischen und liberalen (oder auch demokratietheoretischen)
Perspektiven ergeben kann, bereits angedeutet werden.

81 Vgl. Zuolo (2020), 258-260.
82 Ebd., 259.
83 Ebd.

121

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Fazit: Aktivismus fiir Tiere und die Grenzen zivilen Ungehorsams

Das Konzept zivilen Ungehorsam wurde als Sammelbegriff fiir Handlun-
gen eingefiihrt, die sich jenseits (oder zumindest am Rande) des legalen
Rahmens bewegen, liberalen und demokratietheoretischen Autor:innen zu-
folge jedoch eine gewisse Rechtfertigung beanspruchen kdnnen. Umstritten
ist allerdings, auf welcher Grundlage ziviler Ungehorsam gerechtfertigt sein
kann und welche Bedingungen erfiillt sein miissen, damit eine Handlung
als solcher gelten kann. Dies gilt insbesondere im Fall von illegalem politi-
schem Engagement von Tierrechts- und Tierbefreiungsaktivist:innen.

Verlasst man den engen Rawls’schen Rahmen, der als theoretischer Aus-
gangspunkt diente, und pladiert — wie in Auseinandersetzung mit Balluch
und Milligan erldutert wurde - fiir ein offeneres Verstandnis zivilen Unge-
horsams, lassen sich auch einige umstrittenere Aktionen, die ein gewisses
Mafl an Gewalt beinhalten und zumindest teilweise verdeckt ablaufen, als
ziviler Ungehorsam verstehen. Zu klaren bleibt allerdings nicht zuletzt, in-
wiefern diese Ansatze auf einer iiberzeugenden, allgemein anschlussfahigen
Grundlage gerechtfertigt werden konnen, die dem gesellschaftlichen Plura-
lismus und dem geforderten Respekt, den wir unseren Mitbiirger:innen
schulden, Rechnung tragt.

Im folgenden Unterkapitel 4.2 verlasse ich den theoretischen Boden zivi-
len Ungehorsams und wende mich Konzepten und Uberlegungen zu, die
mit Blick auf die Rechtfertigung von illegalem tierrechtlichen Aktivismus
deutlich weitergehende Schlussfolgerungen nahelegen. Diese werden die
Notwendigkeit, das angesprochene Spannungsverhiltnis theoretisch ernst
zu nehmen und griindlich zu untersuchen, noch einmal deutlicher machen
— gerade aus Sicht von Tierrechtler:innen, die sich dem Liberalismus ver-
bunden fiihlen.

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam
Vergleichsweise frith hat Robert Garner darauf aufmerksam gemacht, dass
selbst erhebliche illegale Aktionen und Formen politischen Widerstands,

die sich iiber den engen begrifflichen und normativen Rahmen zivilen Un-
gehorsams hinausbewegen, gerechtfertigt sein konnten, um die Interessen

122

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

und Rechte von Tieren zu schiitzen.3* In kritischer Auseinandersetzung mit
den eher vorsichtigen und taktisch geprigten Uberlegungen Tom Regans zu
illegalem Tierrechtsaktivismus merkt er an, dass Menschen, die direkt an
der Schidigung von Tieren beteiligt sind, den Schutz ihrer Rechte verlieren
und Interventionen moralisch gestattet oder gar gefordert sein konnen.
Garner duflert sich allerdings nicht ausfiihrlicher dazu, wie sich das Ver-
héltnis von Tierrechtstheorie und der Rechtfertigung weitergehender illega-
ler Formen des Aktivismus genauer gestaltet. Stattdessen beschrankt er sich,
wie zu sehen war, im Wesentlichen auf demokratietheoretische Uberlegun-
gen und blendet dabei die Frage, ob Tiere gewichtige individuelle Rechte
besitzen, explizit aus.

In diesem Unterkapitel soll etwas Licht ins Dunkel gebracht und ge-
zeigt werden, dass insbesondere aus tierrechtlicher Sicht weitreichende
weniger zivile und konfrontative politische Interventionen zum Schutz
der Rechte von Tieren selbst in liberalen, demokratischen Staaten prima
facie gerechtfertigt sein diirften - also gute Griinde dafiirsprechen, entspre-
chende Handlungen als moralisch legitim anzusehen. Hierzu werde ich
im Riickgriff auf Candice Delmas zunichst einfithrend auf die Rechtferti-
gung weniger ziviler oder explizit unziviler politischer Aktionen eingehen
(4.2.1). Delmas ist im Rahmen ihrer Verteidigung unzivilen Ungehorsams
ausdriicklich darum bemiiht, diese an liberale Legitimitatsvorstellungen
zuriickzubinden, weshalb ihre Uberlegungen im Anschluss an die Ausein-
andersetzung mit dem Konzept zivilen Ungehorsams einen hilfreichen
theoretischen Ausgangspunkt darstellen. Letztlich lassen sich auf Grundla-
ge von Delmas’ Ausfithrungen jedoch nur bedingt Aussagen zur Rechtferti-
gung umstrittener illegaler Aktionen zum Schutz der Interessen und Rechte
von Tieren treffen. Delmas deutet ndmlich lediglich an, inwiefern Tiere
im Kontext liberaler Legitimitatsiiberlegungen Berticksichtigung erfahren
kénnen und sollten.

In einem néchsten Schritt werden die Interessen und Rechte von Tieren
daher griindlicher in den Blick genommen und vor dem Hintergrund von
Uberlegungen zur Selbstverteidigung und Nothilfe als weiteren moglichen
Rechtfertigungsstrategien fiir kontroverse, unter Umstdnden gewaltsame
Interventionen diskutiert (4.2.2 — 4.2.5). Trotz aller kontextspezifischer
Besonderheiten, die es zu beriicksichtigen gilt, wird dabei deutlich werden,
dass sich auf dieser Grundlage bereits eine ganze Reihe umstrittener politi-
scher Eingriffe prima facie rechtfertigen lassen diirfte.

84 Vgl. Garner (2004), 244-247.

123

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Der Fokus des Rechtfertigungsnarrativs der Selbstverteidigung und der
Notwehr liegt in erster Linie auf der Betrachtung individueller Einzelfille
und akuter Gefdhrdungssituationen — und klammert somit weitgehend den
Umstand aus, dass unser Umgang mit Tieren aus tierrechtlicher Perspektive
nicht zuletzt eine massive und komplexe institutionelle und strukturelle Un-
gerechtigkeit darstellt. In Abschnitt 4.2.6 betrachte ich das Mensch-Tier-Ver-
héltnis und die Frage, welche Formen von Widerstand gerechtfertigt sein
konnten, daher noch einmal unter stirker politischen Gesichtspunkten.
Nimmt man diese politische Dimension der Ungerechtigkeit ernst, diirften
sich, so das Ergebnis, aus tierrechtlicher Sicht zusatzlich erhebliche, kon-
troverse tierrechtliche Interventionen und Protestformen als prima facie
gestattet erweisen. Abschlieflend mochte ich die Herausforderung vervoll-
stindigen, indem ich im Rahmen eines kurzen Exkurses — u.a. unter Be-
riicksichtigung der Rechtfertigung humanitarer Interventionen zum Schutz
von Tieren — diskutieren werde, inwiefern weitreichende und kontroverse
Interventionen staatlicher Akteur:innen prima facie moralisch legitim sein
konnten (4.2.7). Auch hier ergeben sich heikle und weitreichende Schluss-
folgerungen.

4.2.1 Unziviler Ungehorsam und Aktivismus fiir Tiere

Den Hintergrund von Candice Delmas’ Auseinandersetzung mit politi-
schem Ungehorsam bildet eine kritische Diskussion des Rawls’schen Mo-
dells zivilen Ungehorsams.®> Delmas’ Einwdnde beziehen sich allerdings
weniger auf einzelne, zu restriktiv interpretierte Bedingungen zivilen Un-
gehorsams. Vielmehr betrachtet sie das Konzept als grundsitzlich nicht
geeignet, um zahlreiche Formen des politischen Protests und Widerstands
theoretisch angemessen verstindlich machen zu konnen. Dabei betont sie
zum einen, dass sich viele Aktivist:innen haufig bewusst nicht auf das Kon-
zept zivilen Ungehorsams berufen, da dieses ihrem Selbstverstindnis und
ihrer Motivation nicht gerecht wird. Zum anderen weist sie darauf hin, dass
das Konzept zivilen Ungehorsams mitunter zur Ausblendung oder gar zur
Delegitimierung zahlreicher weniger ziviler Aktionen beitragt.8¢ Konkreter
verweist Delmas auf Aktionen historisch einflussreicher Gruppierungen
wie der Suffragetten zu Beginn des 20. Jahrhunderts sowie auf unterschied-

85 Vgl. Delmas (2018), bes. Kapitel 1.
86 Vgl. ebd., 24-28, 34f.

124

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

liche zeitgendssische Akteur:innen und politische Aktionen. Um nur einige
Beispiele zu nennen: Edward Snowden, die Proteste der Black Lives Mat-
ter-Bewegung, Tierrechts- und Tierbefreiungsaktivismus sowie Aktionen
von Gruppierungen wie Pussy Riot oder Femen. Bendtigt wird daher, so
Delmas, eine Theorie unzivilen Ungehorsams.

Delmas ist der Auffassung, dass sich nicht nur ziviler Ungehorsam,
sondern auch bestimmte Formen unzivilen Ungehorsams als Ausdruck
etablierter Normen liberaler politischer Moral®” rechtfertigen lassen. Aus
grundlegenden liberalen Annahmen, so ihre Uberzeugung, konnen sich
radikale Implikationen und weitreichende, unzivilen Ungehorsam rechtfer-
tigende politische Verpflichtungen ergeben, wenn es darum geht, uns be-
stimmten Ungerechtigkeiten zu widersetzen.

Delmas’ zweifellos spannende Uberlegungen im Detail nachzuvollziehen,
diirfte vor dem Hintergrund der Fragestellung dieser Arbeit den Rahmen
tiberschreiten. Ich mochte mich daher im Folgenden auf einige Aspekte,
die fiir die weitere Diskussion von besonderer Relevanz sind, beschranken
und vor allem darauf eingehen, was wir von Delmas selbst hinsichtlich
aktivistischer Interventionen zum Schutz von Tieren erfahren.

Zur Rechtfertigung unzivilen Ungehorsams

Was genau ist ,unziviler Ungehorsam“? Delmas versteht unter unzivilem
- ebenso wie zivilem - Ungehorsam zundchst allgemein prinzipientreue
(»principled), d.h. moralisch oder politisch motivierte, illegale Aktionen.
Anders als ziviler Ungehorsam dient unziviler Ungehorsam allerdings als
Oberbegrift fiir verschiedene Aktionen, die mit den klassischen Vorgaben
und Bestimmungen des Ersteren brechen - also insbesondere solche, die
verdeckt oder anonym stattfinden, gewalttitig und konfrontativ oder in
anderer Form anst6fig sind. Das Spektrum reicht hierbei u.a. von Guerilla-
Theaterperformances iiber Vandalismus, Tierbefreiungen und der illegalen
Veréffentlichung von Daten bis hin zu Aufstinden und Protesten sowie
Selbstjustiz.®

87 Dies ist meine etwas sperrige Ubersetzung von ,well-established norms of liberal
political morality*; vgl. ebd., 225.

88 Vgl ebd., 15-17, 39-46. Terroristische Aktionen liegen laut Delmas ,at the outer edge
of uncivil (as well as principled) disobedience®, wahrend revolutiondre Bestrebungen

125

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Wie bereits erwdhnt, ist Delmas der Auffassung, dass sich unziviler Un-
gehorsam prinzipiell nicht nur in autoritaren, illegitimen Staaten rechtferti-
gen ldsst. Bevor ich genauer darauf eingehe, inwiefern sich derartige Aktio-
nen laut Delmas mit liberalen Uberzeugungen als kompatibel erweisen, sei
darauf hingewiesen, dass auch unziviler Ungehorsam Grenzen kennt. So
gibt Delmas mit Blick auf die Frage, wie zu verfahren ist, zu bedenken, dass
Widerstand Leistende basale menschliche Interessen zu achten haben.®
Dies bedeutet allerdings nicht, dass diese Interessen ausnahmslos zu re-
spektieren sind. Mitunter kann die Missachtung gewisser Interessen und
die Ausiibung von Zwang und Gewalt notwendig sein, um die Interessen
anderer auf korperliche Unversehrtheit zu schiitzen.”® An anderer Stelle
kommt Delmas zudem auf Situationen zu sprechen, in denen staatliche
Strukturen versagen und Notwehr gefordert sein kann - etwa um einen
Anhénger des Ku-Klux-Klans daran zu hindern, eine andere Person zu lyn-
chen. In solchen Fillen kann eine Verletzung oder gar Totung gerechtfertigt
sein.’! Ferner sind die normativen Vorgaben hinsichtlich der Achtung der
basalen Interessen auch von Relevanz fiir die Frage, zu welchen Zwecken
- und damit auf welcher argumentativen Grundlage - sich unziviler Un-
gehorsam rechtfertigen lasst. Menschenverachtende Anliegen konnen laut
Delmas niemals als Rechtfertigungsbasis dienen.

Wie kann unziviler Ungehorsam in legitimen, fast-gerechten Staaten ge-
rechtfertigt werden und gar die Pflicht begriindet werden, auf entsprechen-
de Weise politisch zu intervenieren? Im Mittelpunkt stehen bei Delmas die
liberalen Ideale der Gerechtigkeit und der demokratischen Gleichheit. Thre
grundsitzliche Strategie besteht darin, zu zeigen, dass jene Uberlegungen,
auf deren Grundlage gewdhnlich unsere Pflicht, sich gehorsam gegeniiber
dem Recht zu verhalten, begriindet wird, unter bestimmten Umstinden
gerade das Gegenteil von uns verlangen kénnen: ndmlich sich ungerechten

und krimineller Ungehorsam fiir sie eigene Kategorien illegalen Widerstands darstel-
len, ebd., 262, Fn. 51

89 Diese Interessen beziehen sich insbesondere auf die kdrperliche Integritit von Perso-
nen, auf ein selbstbestimmtes Leben und den Schutz durch ein stabiles und sicheres
System an Rechten, vgl. Delmas (2018), 49.

90 Delmas schreibt: ,And some violence, such as well-targeted destruction of property
or the forceful removal of scabs during a strike, may be justified on balance to secure
people’s fundamental interest in non-domination®, vgl. ebd., 49, ferner 87 f.

91 Allerdings miisse dabei, so betont Delmas, verhéltnisméflig vorgegangen werden -
die Handlung muss notwendig und angemessen sein. Gewalt, die zum Tode fithren
kann, darf daher niemals vorbeugend oder wahllos angewendet werden, ebenso
wenig zur Bestrafung oder als blofler Racheakt, vgl. ebd., 96.

126

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Gesetzen und Institutionen zu widersetzen. Genauer entfaltet sie dieses
Argument in vier Kapiteln und stiitzt sich dabei neben der Pflicht zur
Gerechtigkeit auf das Prinzip der Fairness, die Pflicht zur Hilfeleistung
(»samaritan duty“) und Uberlegungen zur politischen Verbundenheit, die
mit der Achtung der Wiirde anderer einhergeht.

Was die Pflicht zur Gerechtigkeit als Grundlage unserer Gehorsams-
pflicht gegeniiber dem Gesetz angeht, nimmt Delmas insbesondere auf
Rawls Bezug. Diese Pflicht beinhaltet, kurz gesagt, gerechte Institutionen
zu stiitzen und ihre Regeln zu befolgen sowie, sollten diese noch nicht
bestehen, dazu beizutragen, dass entsprechende gerechte Regelungen und
Einrichtungen etabliert werden. Zugleich, so Delmas, setzt diese Pflicht
allerdings auch Grenzen hinsichtlich der Frage, wann ein entsprechender
Gehorsam geboten ist: ,It addresses individuals as free and equal citizens
and therefore cannot obligate them to maintain legal and sociopolitical
conditions that deny people that free and equal status.*?

In der Folge blickt Delmas auf verschiedene Kontexte der Ungerech-
tigkeit: die Missachtung des gleichen Status aller Mitbiirger:innen (z.B.
im Fall der Sklaverei oder der Entrechtung von Frauen), Unrecht gegen-
iber Nichtmitgliedern (z.B. gegeniiber Asylsuchenden), die Ausblendung
berechtigter Anliegen im demokratischen Diskurs (,deliberative inertia®)
und Fehlverhalten von offizieller Seite (z.B. im Rahmen von Polizeigewalt
oder der Missachtung des internationalen Rechts). Ferner verweist sie auf
das Vorenthalten wichtiger Informationen und das Verschleiern von Fehl-
verhalten durch &ffentliche Stellen. Als Beispiele hierfiir nennt Delmas die
Folterhandlungen der CIA im Rahmen des Kriegs gegen den Terror oder
die Masseniiberwachungsprogramme der NSA.

Vor dem Hintergrund dieser Ungerechtigkeiten argumentiert Delmas,
dass die natiirliche Pflicht der Gerechtigkeit verlangt, dass wir ungerechte
Institutionen, Gesetze, politische Bestimmungen oder Praktiken nicht mit-
tragen, da dies bedeuten wiirde, die Missachtung und Verletzung der demo-
kratischen Gleichheit zu unterstiitzen. Abgesehen von der Nichtbefolgung
und Nichtbeachtung kann die Pflicht zur Gerechtigkeit es gar erforderlich
machen, auf legalem oder auch illegalem Weg aktiv zu widersprechen und
zu intervenieren - indem man andere aufklirt, protestiert, verdeckt agiert,
einschreitet und notfalls unter Anwendung von Zwang Hilfe leistet oder
vertrauliche Informationen an die Offentlichkeit weitergibt.

92 Ebd., 74.

127

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Und zu dhnlichen Ergebnissen gelangt Delmas in den Folgekapiteln,
in denen sie die weiteren Prinzipien in den Blick nimmt, die angefiihrt
werden, um eine grundsatzlich politische Gehorsamspflicht zu begriinden.
Das Prinzip der Fairness hélt Biirger:innen grundsitzlich dazu an, ein
faires System der Kooperation - also stabile Gesellschaften, die ein Leben
in Frieden und die Versorgung mit wichtigen Grundgiitern ermdglichen
- zu unterstiitzen.”®> Sobald sich jenes System der Kooperation allerdings
schadigend oder ausbeutend auf Einzelne auswirkt, so Delmas, ist es ge-
rechtfertigt, dieses nicht weiter zu unterstiitzen. Und mehr noch: Uns kann
wiederum die Pflicht erwachsen, uns diesem zu widersetzen.’*

Eine weitere Mdglichkeit, eine politische Gehorsamspflicht zu begriin-
den, besteht darin, sich auf Uberlegungen zu stutzen, die sich auf unsere
natiirliche Pflicht, anderen Hilfe zu leisten, beziehen. Staaten, so die An-
nahme, sind in einzigartiger Weise dazu in der Lage, uns und andere vor
den chaotischen Zustinden des Naturzustands zu bewahren. Angesichts
der natiirlichen Hilfspflicht, die wir anderen schulden, kommt uns daher
die Pflicht zu, staatliche Strukturen zu unterstiitzen.> Zugleich kann es
allerdings, um andere vor Gefahr zu schiitzen und unserer Hilfspflicht
nachzukommen, mitunter gerade gefordert sein, sich diesen Strukturen auf
unzivile Weise zu widersetzen.

Und zuletzt geht Delmas auf Ansitze ein, denen zufolge sich eine Gehor-
samspflicht auf Grundlage unserer Vereinigung mit anderen zu einer politi-
schen Gemeinschaft ergibt.?® Konkreter bezieht sich Delmas insbesondere
auf Ronald Dworkins starker normativen assoziativen Ansatz, der in der
Idee der Achtung der Wiirde von Personen griindet. Wiederum argumen-
tiert Delmas, dass sich auf dieser theoretischen Basis nicht nur rechtfertigen
lasst, dass Menschen sich grundsatzlich an Recht und Gesetz halten sollten,
sondern auch, dass Widerstand zu leisten ist, wenn die eigene Wiirde oder
die Wiirde anderer Mitglieder der politischen Gemeinschaft verletzt wird.””

Wann eine Aktion unzivilen Ungehorsams all things considered gerecht-
fertigt ist und welche Pflichten einzelnen Akteur:innen konkret zukommt,
héngt auch fiir Delmas vom jeweiligen Kontext ab. Fiir eine letztliche
Bewertung, wann unziviler Ungehorsam moralisch geboten ist, bediirfte es
einer komplexen und umfassenden Gerechtigkeitstheorie, die Delmas im

93 Vgl. ebd., Kapitel 4, hier 110.
94 Vgl. ebd., 116, 127-129.

95 Vgl. ebd., 139 1.

96 Vgl.ebd., 1691.

97 Vgl. ebd., 176.

128

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Rahmen ihres Werkes selbst nicht vorlegt. Dennoch finden sich immer wie-
der Hinweise, die erkennen lassen, dass selbst weitreichende Interventionen
gerechtfertigt und geboten sein kénnen.

Protestaktionen, so gibt Delmas zu bedenken, zielen auf rechtliche und
strukturelle Reformen, um demokratische Defizite zu beheben und Gerech-
tigkeit zu verwirklichen. Das Hinwirken auf Reformen ist in der Regel
allerdings ein eher langfristiges Unterfangen. Und so kann es bei beson-
ders schwerwiegenden Ungerechtigkeiten, bei denen Menschen Unrecht
erfahren, gefordert sein, weitere, direkte Wege des Widerstands zu wiéhlen.
Delmas veranschaulicht dies am Beispiel der Sklaverei:

Countless people of African descent were enslaved, brutalized, worked
to death, and murdered even as activists devoted their lives to abolition.
The duty of justice did not merely require opposition and protest. One
also had the moral duty to rescue enslaved people, when one could, even
if that meant disobeying egregious laws, such as the Fugitive State Law.8

Denjenigen, die versklavte Personen befreiten oder diesen bei der Flucht
halfen - Delmas verweist auf das ,Underground Railroad“-Schleusernetz-
werk - ging es darum, einzelnen Individuen ein Leben in Freiheit zu
ermoglichen. Das Ziel bestand nicht, oder zumindest nicht in direkter Ver-
bindung mit dieser Aktion, darin, die Institution der Sklaverei abzuschaf-
fen. Die Fluchthelfer:innen erfiillten damit ,a non-institutional demand of
the duty of justice.*”

Delmas’ Rechtfertigung unzivilen Ungehorsams und der illegale Einsatz fiir
Tiere

Da Delmas keine eigene Gerechtigkeitstheorie vorlegt, lassen sich keine
eindeutigen Aussagen dariiber treffen, inwiefern sich ihr zufolge unzivile
illegale Aktionen rechtfertigen lassen, die den Schutz der Interessen von
Tieren betreffen. Es finden sich allerdings auch hierzu Hinweise.

Wie mit Verweis auf Tierbefreiungen bereits angemerkt wurde, schliefit
Delmas nicht aus, dass der Einsatz fiir Tiere und die Umwelt zweifellos als
berechtigte Anliegen gelten konnen, die unter Umstédnden illegale unzivile
Aktionen notwendig machen. Im Rahmen ihrer Diskussion zur Pflicht

98 Ebd., 93.
99 Ebd.

129

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

der Gerechtigkeit gibt sie ferner zu bedenken, dass sich unsere Pflicht,
keine Ungerechtigkeiten und korrupten Institutionen zu unterstiitzen, nicht
exklusiv auf Mitglieder der eigenen politischen Gemeinschaft und deren
demokratische Exklusion bezieht. Vielmehr konnen Staaten — Delmas ver-
weist u.a. auf die Verletzung von Grundrechten und die Missachtung der
Wiirde im Umgang mit Migrant:innen und Asylsuchenden - auch Nicht-
Mitgliedern gravierendes Unrecht zufiigen oder dieses zumindest tolerie-
ren. In diesem Zusammenhang deutet Delmas vorsichtig an, dass sich ein
entsprechendes Unrecht gar auf Nicht-Mitglieder jenseits der Speziesgrenze
beziehen koénnte: ,Such indignities may also be inflicted on nonhuman
animals such as whales and dolphins held captive in water parks.“100

Eine zweite, wiederum kurze Erwdhnung finden Tiere im sechsten und
vorletzten Kapitel, in welchem sich Delmas mit Verpflichtungen, die sich
auf Grundlage von Uberlegungen zur Mitgliedschaft in politischen Ge-
meinschaften ergeben, auseinandersetzt. Eine berechtigte Sorge hinsichtlich
der liberal-assoziativen Position bestehe darin, so Delmas, dass sich die
Pflichten auf eine begrenzte politische Gemeinschaft beziehen. Andere
Gruppen, zu denen wir politische Beziehungen unterhalten, kénnten somit
unberticksichtigt bleiben — Delmas spricht hierbei 6konomische Regelun-
gen an, die Arbeiter:innen in so genannten Entwicklungslindern betreffen.
In diesem Zusammenhang problematisiert sie mit Blick auf Tiere zudem,
dass mitunter Uneinigkeit besteht, inwiefern eine vorliegende Machtbezie-
hung auch eine politische Beziehung ist:

For instance, most people deny that nonhuman animals are members of
the moral community and therefore do not believe that considerations of
justice apply to our treatment of them. The mistreatment of animals is
not usually perceived as violation of their dignity, nor do people see their
relations to animals as political.l”!

Wenngleich Delmas sich also nicht selbst positioniert, sondern eher ein
Problem aufwirft, macht sie im ndchsten Abschnitt deutlich, dass der
Ansatz von Dworkin nicht auf Mitglieder der eigenen politischen Gemein-
schaft begrenzt bleiben miisse. Vielmehr kénnten sich spezielle Verantwort-
lichkeiten und assoziative Pflichten gegeniiber anderen - auch jenen, die
sich jenseits der eigenen Speziesgrenze befinden - ergeben, griindet dieser
Ansatz letztlich doch in der Achtung der Wiirde von Individuen.

100 Ebd., 78.
101 Ebd., 196.

130

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Delmas’ Ansatz, so ldsst sich festhalten, wirft sehr grundsatzliche Fragen
hinsichtlich des Zusammenhangs der Rechtfertigung politischer Herrschaft
und der Rechtfertigung illegaler politischer Interventionen auf. Delmas
eroffnet dabei eine liberale Perspektive zur Rechtfertigung von Aktionen,
die sich jenseits des konzeptuellen Rahmens zivilen Ungehorsams bewegt.
Was aus ihren Uberlegungen konkret mit Blick auf Tiere folgt, bleibt aller-
dings offen. In Abschnitt 4.2.6 komme ich noch einmal auf Delmas’ Uber-
legungen zuriick. Dabei wird verstandlich werden, welch weitreichende
Konsequenzen sich ergeben diirften, wenn man ihrer liberalen Perspektive
eine starke tierrechtliche Position zugrunde legt.

Zunachst allerdings wird es hilfreich sein, einige zentrale Ideen zur
Rechtfertigung von Interventionen zugunsten Dritter genauer zu betrach-
ten. Im folgenden Abschnitt soll hierzu ausfiihrlicher auf die Konzepte der
Selbstverteidigung und der Nothilfe geblickt werden.

4.2.2 Selbstverteidigung, Nothilfe und Tiere: Grundlagen

In weniger geméfligten Kreisen der Tierrechts- und Tierbefreiungsbewe-
gung wird nicht selten explizit argumentiert, dass illegale Interventionen
zum Schutz von Tieren als gerechtfertigte Reaktion auf die eigentliche mas-
sive, gegen Tiere ausgeiibte Gewalt verstanden werden sollten. Theoretisch
unterfiittert wird dies, wie bereits mit Verweis auf Garner und Regan ange-
merkt wurde, insbesondere unter Bezugnahme auf philosophische Diskus-
sionen um die Rechtfertigung von Selbstverteidigung und Nothilfe sowie
Theorien gerechter Kriegsfithrung.102

Eine Rechtfertigung von Interventionen auf Basis dieser Uberlegungen
kniipft an gemeinhin akzeptierte Vorstellungen an, wann die Ausiibung
von Zwang und Gewalt moralisch erlaubt oder gar gefordert ist. Lediglich
wenige prinzipielle Pazifist:innen diirften der Auffassung sein, dass selbst
in Situationen, in denen eine Person im Begriff ist, einer anderen Person
ohne guten Grund Schaden zuzufiigen, ein kategorisches Gewaltverbot gilt.
Wie in den folgenden Unterkapiteln deutlich werden wird, diirften sich bei
Annahme starker Tierrechte folglich duflerst weitreichende Implikationen
hinsichtlich der Frage ergeben, wann ein individuelles Einschreiten erlaubt

102 Vgl. u.a. Best (2004; 2014); Bernstein (2004); Kemmerer (2008). Auch Delmas
kommt, wie bereits angemerkt, am Rande ihrer Uberlegungen immer wieder auf
Selbstverteidigungsdiskurse zu sprechen, vgl. Delmas (2018), insb. 48, 96-98, 244 f.

131

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

oder geboten ist. Hierzu gilt es zundchst, die wichtigsten Grundlagen zu
legen.

Einfiihrende Bemerkungen zur Rechtfertigung von Selbstverteidigung

Was ist unter Selbstverteidigung zu verstehen und wann ist diese gerechtfer-
tigt? Ein einflussreiches Beispiel Judith Jarvis Thomsons zur Illustration
von Fillen gerechtfertigter Selbstverteidigung diirfte helfen: Angenommen
eine bosartige Person hat es darauf abgesehen, Sie, als unschuldige Person,
zu toten, und steuert mit ihrem Lastwagen direkt auf Sie zu. Sie haben
keine Moglichkeit, dem Lastwagen auszuweichen oder den Fahrer zu einem
Umdenken zu bewegen, haben allerdings gliicklicherweise Ihre Panzerfaust
dabei. Durfen Sie diese benutzen, um sich selbst zu schiitzen? Thomson
meint: ja — auch wenn dies im schlimmsten Fall bedeutet, den Lastwagen-
fahrer zu toten1

Die Tat, so Thomson, wire nicht nur zu entschuldigen, sondern als
moralisch gerechtfertigt zu betrachten.' Grob gesprochen besteht der
Unterschied zwischen Fillen, in denen eine Entschuldigung vorliegt und
jenen, die als moralisch gerechtfertigt gelten, darin, dass in ersterem Fall
die Handlung zwar entschuldigt werden kann, diese aber dennoch als
moralisch falsch anzusehen ist. Wenn die Handlung hingegen gerechtfertigt
ist, dann ist sie auch moralisch nicht zu verurteilen.!> Um dies wiederum
an einem Beispiel Thomsons deutlich zu machen: Nehmen wir an, der
Lastwagenfahrer wire wenige Minuten zuvor von einem Bésewicht ohne
sein Wissen unter Drogen gesetzt worden, die bewirken, dass er die Kon-
trolle {iber seine Handlungen verliert. Wenn er Sie in der Folge iiberfahren
wiirde, wire seine Handlung moralisch nicht gerechtfertigt. Zugleich mag
man davon sprechen, dass der Lastwagenfahrer vollstindig oder zumindest
zu einem erheblichen Teil entschuldigt und ihm kein persénlicher Vorwurf
gemacht werden kann.

Die Frage, wie die Totung einer anderen Person zur Selbstverteidigung
im Detail gerechtfertigt werden kann, wird seit einiger Zeit intensiv philo-

103 Vgl. Thomson (1991).

104 Vgl. ebd., 283 f.

105 Rechtlich betrachtet kénnte man die Unterscheidung auch wie folgt grob zusam-
menfassen: Eine entschuldigte Handlung stellt immer noch einen Verstof3 gegen das
Recht dar, eine gerechtfertigte Handlung hingegen nicht.

132

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

sophisch diskutiert. Thomson bietet eine rechtebasierte Konzeption an, die
weit verbreitete Intuitionen hinsichtlich der Rechtfertigung von Selbstver-
teidigung einzufangen scheint.!%¢ Ausgangpunkt ist die Annahme, dass wir
grundsitzlich ein moralisches Recht darauf haben, von anderen nicht geto-
tet zu werden. Der Lastwagenfahrer, der es auf unser Leben abgesehen hat,
verletzt dieses Recht und verliert entsprechend selbst sein Recht darauf,
von uns nicht getotet zu werden.

Diesem Ansatz zufolge wire es ferner erlaubt, den Lastwagenfahrer im
zweiten Fall, in dem dieser unter Drogen gesetzt wurde, zu toten. Dieser
mag zwar, anders als im ersten Beispiel, nicht (oder nur sehr bedingt) fiir
seine Tat moralisch verantwortlich zu machen sein und sich insofern nichts
(oder nur wenig) zu Schulden haben kommen lassen. Auch er verletzt
jedoch unser Recht, nicht getdtet zu werden, und hat folglich selbst kein
Recht mehr darauf, nicht getotet zu werden. Mit Hilfe dieses rechtebasier-
ten Ansatzes kann laut Thomson auch erkldrt werden, warum es hingegen
falsch wire, eine ganzlich unbeteiligte Person zu opfern, um das eigene
Leben zu retten — beispielsweise, indem man eine Fufigingerin, die einen
schweren Rucksack tragt, vor den Lastwagen stof3t, so dass das Fahrzeug
gestoppt wird und man selbst verschont bleibt. Die Fuf3gidngerin selbst
verletzt unser Recht nicht. Und daher diirfen auch wir ihr Recht darauf,
nicht getdtet zu werden, nicht verletzen.

Thomsons einflussreicher rechtebasierter Ansatz ist nicht unumstritten.
Problematisiert wird insbesondere, dass er der Handlungsfihigkeit von
Akteur:innen - genauer: der Verantwortung, die der angreifenden Person
zukommt, und damit gegebenenfalls ihrer Schuldfdhigkeit — zu wenig Be-
achtung schenkt und entsprechend erginzt oder ersetzt werden muss. Setzt,
so wendet Jeff McMahan ein, die Verletzung eines Rechts einer Person nicht
voraus, dass die andere Person eine Pflicht hat, dieses Recht zu achten?
Und setzt eine solche Pflicht wiederum nicht voraus, dass es sich um eine
moralisch verantwortliche Person handelt? Ist es vor diesem Hintergrund
plausibel zu sagen, dass der unter Drogen gesetzte Angreifer ein Recht
verletzt und deshalb getdtet werden darf? Und wie verhilt es sich mit einer
Person, die unverschuldet, schlichtweg aufgrund eines heftigen Sturms
durch die Luft geschleudert wird und auf uns zu landen und uns unbe-
absichtigt zu toten droht? Ahneln derartige unschuldige Angreifer:innen
und Bedrohungen, so McMahan, nicht eher herunterfallenden Steinen oder

106 Vgl. ebd., Abschnitt VII.

133

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

einem Tiger, von denen wir auch nicht sagen wiirden, dass sie unsere Rech-
te verletzen?'?”” Und inwiefern, so lautet ein weiterer Diskussionspunkt,
unterscheidet sich eine solche Person in moralisch relevanter Hinsicht
wirklich von einer unbeteiligten Passantin, von der Thomson annimmt,
dass es falsch wire, sie zu téten, um das eigene Leben zu schiitzen? Wenn
es nicht gerechtfertigt ist, eine unbeteiligte Passantin zur Selbstverteidigung
zu opfern, dann koénnte Gleiches fiir die moralisch nicht verantwortliche
Person gelten, die durch die Luft gewirbelt wird.

Die Details dieser Debatten konnen an dieser Stelle vernachldssigt wer-
den; vor allem, weil ich mich ohnehin auf jene Fille konzentrieren werde,
hinsichtlich derer unter den Autor:innen weitgehend Einigkeit besteht.18
In der Literatur ist hierbei von ,paradigm cases” die Rede. Jeff McMahan
zufolge zeichnen sich diese durch folgende Bedingungen aus:

In the paradigm case of self-defensive action, the individual who poses
the initial threat (I) poses the threat through his present action, (2)
intends the threat he poses, (3) acts in a way that is morally unjustified,
and, because (4) he is a morally responsible agent and (5) there is no
excuse that exculpates him, (6) he is morally culpable for posing the
threat.10°

Zur Veranschaulichung: Im Fall des eingangs erwédhnten Lastwagenfahrers,
der nicht unter Drogen gesetzt wurde, diirften die entsprechenden Kriteri-
en erfiillt sein. Er stellt — entsprechend den Bedingungen (1) und (2) - eine
Bedrohung durch seine gegenwirtige Handlung dar und beabsichtigt genau
dies. Ferner liegen, wie in (3) benannt, keine Griinde vor, die sein Handeln
moralisch rechtfertigen. Und er ist (6) als moralisch schuldig zu betrachten,
weil es sich (4) um einen verantwortlichen Akteur handelt, der (5) keine
Entschuldigung anfithren kann, die ihn von seiner Schuld freisprechen
wiirde. 0

107 Vgl. McMahan (1994), 276, ferner (2002), Kapitel 4, Abschnitt 10.

108 Auf die Frage der Verantwortlichkeit fiir Schadigungen komme ich in Ab-
schnitt 4.2.4 zuriick.

109 McMahan (2002), 400. Eine ausfiihrlichere Beschreibung von ,,paradigm cases’, die
sich auf den enger gefassten Fall der gerechtfertigten Totung bezieht, findet sich in
McMahan (1994), 255 f.

110 Anders gestaltet sich die Situation im Fall des unter Drogen gesetzten Lastwagenfah-
rers. Dieser kann darauf verweisen, zumindest ein gutes Stiick weit entschuldigt
werden zu kénnen, da er ohne sein Einverstindnis und Wissen unter Drogen ge-
setzt wurde, die seine Wahrnehmung erheblich beeinflusst haben. Ob er tiberhaupt

134

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Auf drei wichtige Punkte, die die Rechtfertigung von Selbstverteidigungs-
handlungen betreffen, sei im Rahmen dieser einfithrenden Bemerkungen
noch hingewiesen. Der erste ist bereits in der ersten der eben benannten
Bedingungen zum Ausdruck gekommen, sollte aber nochmals unterstri-
chen werden: Damit eine Rechtfertigung im Sinne von Selbstverteidigung
greifen kann, muss ein Angriff kurz bevorstehen oder bereits im Gange sein
(Imminenz- oder Gegenwirtigkeitsbedingung). Daraus ergibt sich auch, dass
sich keine Interventionen rechtfertigen lassen, die praventiver Natur sind
bzw. der Abwehr weniger akuter Gefdhrdungssituationen dienen.

Dariiber hinaus wird in aller Regel betont, dass bei Selbstverteidigungs-
handlungen auf die VerhiltnismafSigkeit zu achten ist (Proportionalititsbe-
dingung). Auch wenn bislang ausschliefSlich von der Tétung von Angrei-
fer:innen die Rede war, kann Selbstverteidigung auf sehr viele weitere,
weniger schidigende Arten sichergestellt werden — und genau dies sollte
sie auch, wenn die Totung oder eine ernsthafte korperliche Schadigung un-
verhaltnisméaflig wire. Und grundsatzlich wird ferner darauf aufmerksam
gemacht, dass das gewihlte Mittel das mildeste (oder zumindest eines der
mildesten) sein sollte, um einen Angriff erfolgreich zu verhindern oder zu
unterbinden - im englischen Sprachraum ist hierbei vom so genannten
Necessity-Requirement die Rede, im deutschen Kontext ist der Begriff der
Erforderlichkeit gebrauchlich. Das heifit: Selbst, wenn eine Selbstverteidi-
gungshandlung verhéltnismaf3ig, also angesichts der Schwere der Bedro-
hung oder des Angriffs grundsitzlich angemessen wire, konnte es dennoch

noch als moralisch verantwortlich fiir seine Tat gelten kann, ist hingegen eine
weniger leicht zu beantwortende Frage. Dies hangt davon ab, wie massiv er durch
die Droge beeinflusst worden ist und ob diese ihn - dhnlich einer Gehirnwésche
- ganzlich die Kontrolle iiber seine Entscheidungen hat verlieren lassen. Nicht
zuletzt stellt sich die Frage, ob dem Fahrer nicht doch eine gewisse Verantwortung
zugesprochen werden kann, sofern ihm nachgewiesen werden konnte, durch ein
besonders leichtsinniges und nachléssiges Verhalten in diese Situation geraten zu
sein. McMahans gerechtigkeitsbasiertem Ansatz zufolge ist die Rechtfertigung fiir
Selbstverteidigung am stdrksten, wenn jemand schuldhaft eine Bedrohung fiir eine
andere Person darstellt, der Fahrer beispielsweise die Droge, wissend, was passieren
wiirde, willentlich eingenommen hitte. Er ist allerdings auch der Auffassung, dass
selbst dann, wenn einer Person keine Schuld zugesprochen werden kann, diese aber
- selbst in einem sehr schwachen Sinn - als moralisch verantwortlich zu betrachten
ist, Selbstverteidigung gerechtfertigt sein kann. Er nennt hierzu das Beispiel eines
vorsichtigen, verniinftigen Fahrers, der mit seinem Fahrzeug aufgrund eines mecha-
nischen Problems versehentlich zur Bedrohung fiir eine Passantin wird. McMahan
zufolge darf sich gegen den Fahrer verteidigt werden, da dieser wissen musste, dass
ein — wenngleich sehr geringes — Risiko besteht, dass dieser Fall eintreten konnte.

135

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

sein, dass diese moralisch nicht zu rechtfertigen ist - namlich dann, wenn
ein milderes Mittel, das ebenso vorhersehbar und zuverldssig zum Erfolg
fithrt, zur Verfiigung steht.

Jede dieser Bedingungen wirft, sobald man sie genauer betrachtet, kom-
plexe Fragen auf.!" Fiir den Moment geniigt es festzuhalten: Die Ausiibung
von Zwang und Gewalt, die sich in den allermeisten Fillen verbietet, kann
gerechtfertigt sein, um eine Schiadigung zu verhindern oder zu unterbin-
den. Und dies gilt, und damit komme ich zum néchsten Punkt und letztlich
zurick zu den Tieren, auch in Fallen, in denen nicht wir selbst, sondern
andere von einem Angriff betroffen sind.

Selbstverteidigung, Nothilfe und der Schutz von Tieren

Eng verbunden mit der Rechtfertigung von Selbstverteidigung ist somit die
Rechtfertigung von Interventionen durch Dritte, um den Angriff einer Per-
son auf eine andere abzuwehren oder zu stoppen. In der englischsprachigen
Diskussion ist dabei von ,other defense® oder ,third-party defense® die
Rede. Ich werde im Folgenden der im deutschen Kontext iblichen Bezeich-
nung ,,Nothilfe“!! folgen. Um es wiederum am Beispiel des ersten Lastwa-
genfahrers, der ohne Rechtfertigung und willentlich das Leben einer Person
akut bedroht, deutlich zu machen: Sollten Sie, als Person, deren Leben in
Gefahr ist, selbst keine Panzerfaust bei sich haben, ich, als unbeteiligter
Beobachter, allerdings schon, diirfte es grundsitzlich erlaubt sein, dass ich
Gebrauch von dieser mache, um den Angriff durch den Lastwagenfahrer zu
verhindern. Technischer ausgedriickt erldutert Thomson wie folgt:

(-..) I think it is very plausible to suppose that the permissibility of X’s
killing Y in self-defense goes hand in hand with the permissibility of
Z’s killing Y in defense of X, and that both phenomena have a common
source.!1®

111 Einen hilfreichen allgemeinen Uberblick bieten Frowe/Parry (2021); Doggett (2011).
Eine ausfiihrlichere kritische Diskussion der verschiedenen Bedingungen findet sich
in Steinhoff (2020), Kapitel 2.

112 Im Fall von Selbstverteidigung wird gemeinhin von ,Notwehr und, wenn es um
den Schutz Dritter geht, von ,Nothilfe“ gesprochen. Nach § 32 Absatz 2 StGB ist
Notwehr ,die Verteidigung, die geboten ist, um einen gegenwirtigen rechtswidrigen
Angriff von sich oder einem anderen abzuwenden’, meine Hervorhebung.

113 Thomson (1991), 306.

136

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Die Rechtfertigung dafiir, dass sich eine Person gegen einen Angriff vertei-
digen darf, ist, so erklart Thomson, nicht an die angegriffene Person und
ihre besondere Beziehung, die diese zur angreifenden Person hat, gebun-
den. Vielmehr ergebe sich diese aufgrund des ,,impersonal fact“!'4, dass die
Rechte der Person verletzt werden, so dass sowohl die angegriffene Person
reagieren als auch eine unbeteiligte Dritte intervenieren darf. Ahnlich ge-
staltet sich die Situation bei McMahan. Auch er betont, dass das Recht auf
Selbstverteidigung einer Person hinreichend begriindend sein kann, um es
einer dritten Person zu erlauben, einzuschreiten. Er weist zudem explizit
darauf hin, dass eine Intervention gefordert (und nicht nur erlaubt) sein
kann, wenn diese mit geringem oder keinem Risiko fiir die intervenierende
Partei verbunden ist.!>

Was hat all dies nun mit Tieren zu tun? Man stelle sich folgende Situati-
on vor: Die professionelle Kickboxerin Grace bekommt bei ihrem allabend-
lichen Spaziergang durch den Wald mit, wie ein an einer Holzbank festge-
ketteter Hund von seinem Besitzer ohne ersichtliche Notwendigkeit mit
heftigen Schlagen maltratiert wird. Grace versucht die Person, die im vollen
Besitz ihrer geistigen Krifte ist, verbal davon zu iiberzeugen, von dem
Hund abzulassen - allerdings ohne Erfolg. Um ernsthafte Schadigungen
oder gar den Tod des Hundes zu verhindern, entscheidet sich Grace nach
einer letzten Warnung daraufhin, unter Anwendung kérperlicher Gewalt
zu intervenieren. Mit einem gezielten Kick in die Magengrube zwingt sie
den Schldger in die Knie und setzt diesen damit genau fiir die Zeit aufler
Gefecht, die sie benétigt, um den Hund zu befreien und ihn anschlieflend
zur ndchsten Tierarztpraxis zu bringen.

Wie ist dieser Fall einzuschétzen? Ich nehme an, die meisten diirften,
ohne je grofd griindlicher iiber die moralische Relevanz von Tieren nachge-
dacht zu haben, Graces Intervention als moralisch gerechtfertigt einstufen.
Und vermutlich liegt es sogar nahe, von einem ,,paradigm case“ gerechtfer-
tigter Nothilfe zu sprechen, auch wenn es sich bei dem geschiitzten Indi-
viduum nicht um einen Menschen handelt. Es kann kein iiberzeugender

114 Ebd., 308.

115 Vgl. McMahan (2002), 414 f. Sowohl Thomson als auch McMahan geben zu be-
denken, dass es bei aller Gemeinsamkeit doch einen relevanten Unterschied bei
der Rechtfertigung von Selbstverteidigung und Nothilfe gibt: In Fallen, in denen
eine angegriffene Person sich autonom dazu entscheidet, sich nicht zu verteidigen,
entfillt auch die Rechtfertigung fiir eine dritte Person. Eine Intervention durch
Dritte bedeutet dann némlich eine Missachtung der Autonomie der angegriffenen
Person, vgl. Thomson (1991), 306; McMahan (2002), 415.

137

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Grund vorgebracht werden, der die massive und unnotige Gewalt gegen
den wehrlosen Hund rechtfertigen kénnte. Und bei dem Schldger handelt
es sich um eine moralisch verantwortliche Person, die in voller Absicht
und ohne Entschuldigung den Hund drangsaliert. Und auch mit Blick auf
Graces Vorgehen ldsst sich nichts einwenden: Ihr stehen keine anderen,
milderen Handlungsoptionen zur Verfiigung, durch die sie sich nicht selbst
unndtig in Gefahr bringen und den Erfolg ihrer Intervention aufs Spiel
setzen wiirde."®

Dieses Ergebnis diirfte wenig Widerspruch hervorrufen.”” Wie in den
folgenden Abschnitten deutlich werden soll, konnte ein &hnliches Urteil
aber auch fiir eine Vielzahl weiterer und politisch heiklerer Fille gelten -
insbesondere, wenn man eine tierrechtliche Position zugrunde legt.

4.2.3 Die Prima facie-Rechtfertigung von Interventionen zum Schutz von
Tieren

Ein besonders klares und einfaches Argument dafiir, dass weitreichende
Interventionen zum Schutz von Tieren prima facie erlaubt sein kdnnen,
wurde jiingst, wie in der Einleitung dieser Arbeit bereits erwéhnt, in
einem Artikel vorgebracht, der unter dem Pseudonym Ivar Hardman ver-
offentlicht wurde. Wichtig ist hierbei vorauszuschicken, dass Hardman sei-
nen Uberlegungen keine spezifische tierethische Position zugrunde legt,
sondern lediglich auf unsere ,common sense morality“!!® zuriickgreift. Er
prasentiert hierzu folgendes Argument!'®:

(1) Es ist prima facie moralisch erlaubt, Zwang anzuwenden, um Welpen
davor zu schiitzen, ernsthaft und zu Unrecht geschadigt zu werden.

(2) Zwischen Welpen und anderen Sdugetieren besteht kein moralisch
bedeutsamer Unterschied.

116 Angesichts der Kickboxfahigkeiten mag man es vielleicht sogar als gefordert anse-
hen, dass Grace dazwischen geht.

117 Und selbst rechtlich diirfte dieser Fall, ohne dies ausfiihrlicher juristisch einordnen
zu wollen, Klar sein, handelt es sich hierbei doch um eine véllig unnétige Schadi-
gung und Tierqualerei.

118 Genauer stiitzt er sich hierbei auf Michael Huemer und versteht darunter eine Reihe
von Urteilen {iber konkrete Fille und nichttheoretische allgemeine Prinzipien, die
eine grofie Mehrheit der Menschen in unserer Gesellschaft akzeptieren diirften, vgl.
Hardman (2021), 6, Fn. 5.

119 Vgl. Hardman (2021), 2, meine Ubersetzung.

138

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Hieraus ergibt sich eine erste Schlussfolgerung:

(3) Es ist folglich prima facie moralisch erlaubt, Zwang anzuwenden, um
Saugetiere davor zu schiitzen, ernsthaft und zu Unrecht geschadigt zu
werden.

Es folgt eine weitere Annahme:

(4) Wenn Tiere wie Kiihe, Schweine, Schafe und Mause dazu verwendet
werden, Nahrungsmittel oder Kleidung herzustellen oder diese zu For-
schungszwecken gebraucht werden, werden sie in den meisten Féllen
ernsthaft und zu Unrecht geschadigt.

Letztlich ergibt sich damit die zweite und finale Schlussfolgerung:

(5) Folglich ist es in den meisten Fillen prima facie moralisch erlaubt,
Zwang anzuwenden, um Séaugetiere wie Kiihe, Schweine, Schafe und
Méuse davor zu schiitzen, dazu verwendet zu werden, Nahrungsmittel
oder Kleidung herzustellen, oder zu Forschungszwecken gebraucht zu
werden.

Die zweite und vierte Pramisse nimmt Hardman als gegeben an und ver-
teidigt diese nicht weiter. Um folglich die beiden Schlussfolgerungen (3)
und (5) als giiltig auszuweisen, muss er daher zeigen, weshalb wir die erste
Pramisse akzeptieren sollten. Hierzu présentiert er im Anschluss an Alastair
Norcross folgendes Gedankenexperiment, das ich in etwas gekiirzter Form
wiedergebe!20:

Fred hilt in seinem Keller junge Welpen in engen, schmutzigen Kéafigen
gefangen. Wihrend ihres Lebens fiigt Fred den Welpen eine ganze Reihe
ernsthafter Schadigungen ohne Betdubung zu (z.B. schneidet er ihnen
mit einem heifSen Messer die Nasen ab). Nur zu diesen Zwecken diirfen
die Welpen ihre Kifige verlassen. Nach 26 Monaten schlachtet er sie,
indem er sie kopfiiber hilt. Eines Tages erhdlt Fred Besuch von der
Polizei, die von Freds Nachbar:innen aufgrund der seltsamen Gerdusche,
die aus Freds Keller zu vernehmen waren, gerufen wurde. Die Polizist:in-
nen sind entsetzt iiber die Zustdnde und klagen Fred wegen Tierquélerei
an. Fred allerdings sieht sich zu Unrecht an den Pranger gestellt und
meint, seine Handlungen rechtfertigen zu konnen. Sein Verhalten ist
ndmlich nicht sadistischer Natur. Vielmehr bietet Fred folgende Erkla-
rung an: Er kann keine Schokolade mehr geniefien, weil ein bestimmtes

120 Vgl. ebd., 5.

139

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Hormon, das fiir den Geschmack von Bedeutung ist, aufgrund einer
Kopfverletzung von seinem Korper nicht mehr produziert wird. Das ein-
zige bekannte Ersatzhormon, das Fred das Geschmackserlebnis ermdg-
licht, wird von Welpen ausgeschieden, aber nur, wenn diese dauerhaften
fiirchterlichen Schmerzen ausgesetzt werden.

Norcross, darauf weist Hardman hin, geht es mit diesem Beispiel darum,
eine Analogie zwischen der Quélerei von Welpen und unserem Umgang
mit Tieren im Rahmen der intensiven Nutztierhaltung herzustellen. Impli-
zit, und darauf kommt es Hardman an, legt Norcross’ Beispiel allerdings
zudem nahe, dass Fred das Handwerk gelegt werden sollte. In der Fol-
ge spielt Hardman das Gedankenexperiment in verschiedenen Versionen
durch, um zu zeigen, dass es prima facie moralisch erlaubt ist, Fred unter
Ausiibung von Zwang daran zu hindern, die Welpen weiterhin zu schadi-
gen. Hardman argumentiert zunichst, dass wir es intuitiv nicht nur fiir
prima facie moralisch erlaubt ansehen diirften, wenn die Polizist:innen mit
Zwang gegen Fred vorgehen wiirden, sondern auch, wenn im Fall einer
gegenwirtig bestehenden Bedrohungssituation Privatpersonen wie Freds
Nachbar:innen diesen davon abhalten wiirden, die Tiere weiter zu schadi-
gen — unter Berticksichtigung der gebotenen Verhaltnismafigkeit.!?!

Und mehr noch: Hardman erldutert ferner, dass selbst Aktionen wie die
Beschéddigung von Eigentum, die eher der Vorbeugung weiterer Schadigun-
gen dienen, prima facie moralisch erlaubt sein kénnen. Hardman prisen-
tiert hierzu folgende Version des Falls (F4), in der ein Nachbar interveniert.
Ich gebe diese wiederum etwas gekiirzt wieder'?2:

Freds Nachbar Jim informiert die Polizei, als er mitbekommt, dass Fred
in seinem Keller Welpen schddigt und verstiimmelt. Die Polizei trifft
darauthin ein, muss Fred allerdings aufgrund einer Gesetzesliicke, die
die Behandlung der Tiere in Freds besonderem Fall zu Forschungszwe-
cken gestattet, gewédhren lassen. Denn Fred kann Schreiben seines Arztes
sowie einer Forscherin der lokalen Universitit vorlegen, die den medizi-
nischen und therapeutischen Wert des Hormons fiir Fred bestdtigen. Die
Schreiben mogen wissenschaftlichen Anforderungen nicht standhalten,
in jedem Fall wiirde aber einige Zeit vergehen, bis die Angelegenheit
geklart wire. Als Fred am néchsten Tag zur Arbeit aufbricht, verschafft
sich Jim Zugang zu dessen Keller und zerstort samtliches Equipment

121 Vgl. hierzu Hardmans Ausfithrungen zu den Fallen F2 und F3, ebd., 5-8.
122 Vgl. ebd., 8.

140

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

und Unterlagen, die mit der Schiddigung der Welpen in Zusammenhang
stehen. Anschlieflend beschédigt er ein Abwasserrohr, so dass der Keller
geflutet wird und auf absehbare Zeit unbenutzbar ist.

In der Folge erldutert Hardman, dass auch in diesem Fall die meisten
zustimmen diirften, dass Jims Eingreifen prima facie moralisch erlaubt
ist, auch wenn unmittelbar keine Schiadigung der Welpen droht.!?* Und
gegeben der Pramisse (2) wiren Intervention auch bei vergleichbaren Schi-
digungen anderer Sdugetiere prima facie moralisch erlaubt.1?*

Interessant ist, welche Schliisse Hardman vor diesem Hintergrund mit
Blick auf tatsdchliche Félle von unzivilem Tierrechtsaktivismus zieht. Er
argumentiert, dass das Einschreiten von Individuen nicht nur im Fall der
Gedankenexperimente um den Tierquéler Fred prima facie moralisch er-
laubt ist. Vielmehr diirfte Vergleichbares angesichts des iiblichen Umgangs
mit Tieren im Rahmen der Nutztierhaltung fiir eine Vielzahl von Fillen gel-
ten, in denen Aktivist:innen intervenieren.!?> Hardman verweist in diesem
Zusammenhang u.a. auf den Fall einer Befreiung von Fiichsen aus einer
Pelzfarm durch Mitglieder der Animal Liberation Front.

Im néchsten Unterkapitel komme ich auf Hardmans Argumentation und
die Frage, wie weitreichend die Interventionen sein diirften, die prima
facie moralisch gestattet wiren, zuriick. Bevor ich dazu iibergehe, lohnt
es sich allerdings, noch einen Blick auf die Uberlegungen zu werfen, die
John Hadley bereits 2009 in seinem Aufsatz Animal Rights and Self-Defense
Theory angestellt hat.

123 Zur Unterstiitzung fithrt Hardman einen weiteren Fall F5 an, bei dem es um die
Vereitelung eines Amoklaufs auf einem Musikfestival geht und Jim in dhnlicher
Weise vorbeugend interveniert, vgl. ebd., 9.

124 Vgl. hierzu Fall F6, ebd., 10.

125 Vgl. ebd., 14-16. Hardman schreibt: ,Where animals are commodified, we can
expect that when there are financial incentives for doing so, they will be harmed
in ways that exceed what is minimally necessary to harvest their flesh, fur, or other
attributes. Although I will not subject the reader to a review of the various harms
associated with intensive confinement animal agriculture, it is safe to conclude that
the imposition of extreme and gratuitous suffering is a predictable feature of many
actual cases in which animals are already seriously and wrongfully harmed for the
sake of human benefit? ebd., 15.

141

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Speziesegalitarismus und Hadleys Dilemma

John Hadley geht es anders als Hardman nicht darum, aktivistische In-
terventionen zu rechtfertigen. Vielmehr beabsichtigt er zu zeigen, dass
sich Vertreter:innen speziesegalitaristischer Ansitze mit einem brisanten
Dilemma konfrontiert sehen, wenn diese die Frage nach einem Recht auf
Selbstverteidigung von Tieren ernst nehmen. Unter ,Speziesegalitarismus®
fasst er Positionen zusammen, denen zufolge der Spezieszugehorigkeit kei-
ne intrinsische oder direkte moralische Relevanz zukommt und die den
moralischen Status eines Individuums allein {iber dessen psychologische
Eigenschaften bestimmen.!26

Worin besteht das Dilemma fiir speziesegalitaristische Positionen? Kurz
gesagt haben Speziesegalitarist:innen, was die Frage der Rechtfertigung von
Selbstverteidigung und Nothilfe angeht, laut Hadley zwei Optionen, die
beide mit kontraintuitiven Konsequenzen verbunden sind.'”” Erstens konn-
ten diese einrdumen, dass die Idee der Selbstverteidigung grundsitzlich
auch im Fall von Tieren Anwendung findet. Diejenigen, die Tiere ohne
entsprechende Rechtfertigung schidigen, diirften folglich durch Dritte an
ihrem Tun gehindert werden. Die zweite Option bestiinde hingegen darin,
zu bestreiten, dass eine entsprechende Rechtfertigung im Sinne von Selbst-
verteidigung und Nothilfe auf Tiere angewandt werden sollte. Eingriffe
durch Dritte zum Schutz von Tieren wiirden sich entsprechend verbieten.

Waihlen Speziesegalitarist:innen die erste Option, ergeben sich laut Had-
ley weitreichende Schlussfolgerungen, was die Rechtfertigung von Nothilfe-
Interventionen zum Schutz von Tieren betriftt. Hadley betont sogar, dass
viele Fille, in denen Tiere in gegenwirtigen Gesellschaften geschadigt wer-
den, grundsitzlich jenen besonders eindeutigen paradigmatischen Fillen
gleichen, in denen eine moralisch verantwortliche Person zu Unrecht eine
Bedrohung fiir ein unschuldiges Opfer darstellt.””® Anders als Hardman
betrachtet Hadley diese Schlussfolgerungen allerdings als Problem, das die
Plausibilitdt speziesegalitaristischer Ansitze in Frage stellt. Genauer besteht
dieses, das Hadley als ,multiple targets problem“ bezeichnet, darin, dass
zahlreiche Personen zum legitimen Ziel aktivistischer Interventionen wer-
den diirften. Hadley erldutert die weitreichenden Konsequenzen wie folgt:

126 Peter Singers Ansatz fallt hier genauso darunter wie viele tierrechtliche Positionen.
127 Vgl. ebd., 168-170.
128 Vgl. ebd., 167 f.

142

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

[I]f people who are harming animals are liable to third-party defense,
then tens of thousands, possibly millions, of well-intentioned, law-abi-
ding, good-natured, talented and otherwise reasonable people will be
legitimate targets for violence. Indeed, depending upon how broadly
contributory causation is interpreted, even philosophers who sympathize
with species-egalitarians but nonetheless continue to consume animal
products produced in so-called factory farms may be liable to violence.
Intuitively, many people would consider the multiple inappropriate tar-
gets problem the basis for a reductio ad absurdum argument against
species-egalitarianism.1?®

Speziesegalitarist:innen, die sich fiir die zweite Option entscheiden, kénnen
dieses Problem umgehen. Allerdings sehen sich diese - man erinnere sich
an das Argument der Grenzfille aus Abschnitt 3.2.3 - mit der Herausforde-
rung konfrontiert, dass dann auch im Fall von Menschen, die vergleichbare
moralisch relevante Fihigkeiten wie Tiere aufweisen, keine Selbstverteidi-
gungs- und Nothilfe-Rechtfertigungen greifen diirften. Konkreter wiirde
dies bedeuten, so Hadley, dass sich Interventionen, die dem Schutz ei-
nes kognitiv erheblich eingeschriankten menschlichen Individuums dienen,
nicht zu rechtfertigen wéren - eine Schlussfolgerung, die wohl kaum ein:e
Speziesegalitarist:in zu akzeptieren bereit sein diirfte. Will man den Vor-
wurf des Speziesismus vermeiden, wire dies allerdings die Konsequenz.10

Es ldsst sich festhalten: So unterschiedlich ihre Uberlegungen motiviert
sind, gelangen Hardman und Hadley zu durchaus dhnlichen Ergebnissen.
Legt man bestimmte tierethische Uberlegungen zugrunde, diirften zahlrei-
che Fille direkter Interventionen zum Schutz von Tieren prima facie ge-
rechtfertigt sein. Gerade Hadley betont dabei, dass die Schlussfolgerungen
so weitreichend wiren, dass speziesegalitaristische Positionen gar an Plausi-
bilitdt verlieren. Wie im Rahmen des folgenden Abschnitts deutlich werden
soll, diirften die beiden mit dieser Einschitzung grundsitzlich Recht haben.
Dennoch lohnt sich ein genauerer Blick, in welchem Umfang und welche
Arten von Interventionen prima facie gerechtfertigt sein kénnten.

129 Ebd., 168.
130 Vgl. ebd., 169.

143

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

4.2.4 Zahlreiche prima facie gerechtfertigte Interventionen?

Auf zwei wichtige Bedingungen, die einen Einfluss auf die Zahl und die Art
prima facie gerechtfertigter Interventionen haben koénnen, wurde bereits
hingewiesen: Die Handlungen miissen notwendig und verhéltnismaflig
sein. Dartiber hinaus werden in den Debatten um die Rechtfertigung von
Selbstverteidigung weitere Punkte diskutiert, die in diesem Zusammenhang
von Relevanz sind. So konnte man ferner verlangen, dass eine Interventi-
on, um als prima facie gerechtfertigt gelten zu kénnen, eine realistische
Aussicht auf Erfolg haben muss. Hadley, der diese Erfolgsbedingung als
moglichen Einwand gegen die Rechtfertigung direkter Eingriffe zum Schutz
von Tieren diskutiert, erldutert, dass die Anwendung von Gewalt demnach
nur dann gerechtfertigt ist, wenn es wahrscheinlich ist, dass diese effektiv
dazu beitrdgt, einen Angriff zu stoppen. Wenn sich also zeigen lieSe, dass
entsprechende Interventionen selten Aussicht darauf haben, betroffene Tie-
re erfolgreich zu schiitzen oder zu retten, konnte sich die Anzahl der prima
facie gerechtfertigten Falle nochmals erheblich reduzieren.

Hadley bezweifelt, dass eine solche Strategie zur Abschwichung der von
ihm présentierten Herausforderung sonderlich vielversprechend ist.*! Ers-
tens macht er darauf aufmerksam, dass es wenig iiberzeugend erscheint,
im Fall von Selbstverteidigung eine solch enge begriffliche Verbindung
zwischen der Verhdltnismafligkeit und den Erfolgsaussichten einer Aktion
anzunehmen. Was eine Person dafiir qualifiziert, ein gerechtfertigtes Ziel
einer Intervention durch Dritte zu sein, ist, dass diese den moralischen Sta-
tus eines anderen Individuums missachtet. Die Frage, ob die Intervention
erfolgreich ist, ist hierbei irrelevant.? Zweitens weist er darauf hin, dass
selbst wenn man eine solche Verkniipfung annédhme, sich noch immer viele

131 Vgl. ebd., 174.

132 Hadley illustriert dies am Beispiel von Menschenversuchen durch die Nazis: “Intui-
tively, the scientists responsible for immersing prisoners in ice water until they
lost consciousness in order to develop techniques for reviving downed Luftwaffe
pilots are liable to third-party violence on behalf of the victims, whether or not
the violence is likely to be successful. Indeed, any violent attempts to prevent the
subjects from being used in the experiments or to free them from captivity would al-
most certainly have been unsuccessful. Yet this would not alter our judgment about
the liability of the scientists“, ebd. Fiir eine kritische Auseinandersetzung mit der
,success condition” ferner Steinhoff (2015; 2020, bes. Abschnitt 2.1.1.7). Steinhoffs
zentraler Punkt ist, grob gesprochen, dass eine Handlung, um als Selbstverteidigung
gelten zu konnen, nicht unbedingt dazu fithren kénnen muss, einen Angriff abzu-
wehren oder abzumildern. Entscheidend sei vielmehr, ob die sich verteidigende
Person verniinftigerweise glaubt, effektiv Widerstand gegen den Angreifer zu leisten.

144

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Fille ausmachen lieflen, in denen entsprechende Interventionen effektiv
wiren und die Bedingung somit erfiillt wiirde. Als Beispiel nennt er eine
Kampagne von Aktivist:innen, die durch Drohungen und Einschiichterun-
gen erfolgreich dazu beigetragen haben, dass eine grofle Tierversuchsein-
richtung nicht gebaut wurde.

Eine weitere Bedingung, die bei der Rechtfertigung des Einsatzes von
Gewalt Erwdhnung findet, ist die so genannte Last-Resort-Bedingung. Da-
bei handelt es sich um eine Spielart der Erforderlichkeitsbedingung, die
im Kontext der Diskussionen um gerechte Kriegsfithrung angefiihrt wird.
Diese Bedingung besagt, dass eine gewaltsame (militarische) Intervention
immer nur das letzte Mittel sein darf, um als notwendig und insofern als
prima facie gerechtfertigt gelten zu kdnnen - zuerst miissen beispielsweise
diplomatische Wege und 6konomische Sanktionen griindlich erwogen wer-
den.

Bemerkenswert sind in diesem Zusammenhang die Uberlegungen von
Tom Regan zur Rechtfertigung illegaler Befreiungsaktionen durch Tier-
rechtsaktivist:innen. Regan schliefit zwar nicht aus, dass direkte Aktionen
zur Rettung von Tieren prima facie gerechtfertigt sein konnen. Er betont
allerdings, dass nur dann Gewalt angewendet werden darf, wenn zuvor alle
nicht-gewaltsamen Mittel ausgeschopft wurden.!*® Und genau diese Bedin-
gung sieht er in den meisten Féllen als nicht erfiillt an. Im Vordergrund
aktivistischer Interventionen stehe meist - Regan spricht von 98 Prozent
der Fille - nicht die Rettung von Tieren. Vielmehr ginge es schlichtweg
um ,property destruction, pure and simple** Und selbst in jenen zwei
Prozent der Fille, in denen Tiere gerettet werden und anschlieffend Ge-
walt ausgeiibt wird (z.B. ein Labor niedergebrannt wird), fehle eine ent-
sprechende Rechtfertigung, da die Bedingung, zuerst auf nicht-gewaltsame
Mittel zuriickgreifen zu miissen, nicht erfiillt werde:

Personally, I do not think that ARAs [Animal Rights Activists] in gener-
al, members of the ALF [Animal Liberation Front] in particular, have
done nearly enough when it comes to exhausting nonviolent alternatives.
Granted, to do this will take time and will require great patience cou-
pled with hard, dedicated work. Granted, the results of these labors are
uncertain. And granted animals will be suffering and dying every hour
of every day that ARAs struggle to free them using nonviolent means.

133 Vgl. Regan (2004), 190.
134 Ebd.

145

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Nevertheless, unless or until ARAs have done the demanding nonviolent
work that needs to be done, the use of violence, in my judgment, is not
morally justified.1

Folgt man Regan mit dieser Einschitzung, wiren die allermeisten direk-
ten Aktionen nicht zu rechtfertigen. Insbesondere aus aktivistischer Sicht
mag man allerdings einwenden, dass nicht wenige sich iiber viele Jahre
mit lediglich bescheidenem Erfolg auf nicht-gewaltsame Weise gegen die
massiven Schidigungen von Tieren engagiert haben.3¢ Eine zentrale Frage,
die genauer zu kliaren ist und die Regan unbeantwortet ldsst, ist somit,
wann der Bedingung, zunéchst alle alternativen, gewaltfreien Alternativen
auszuschopfen, Geniige getan wurde.

Fairerweise betont werden sollte allerdings, dass Regan seine Argumen-
tation nicht in einem engeren Sinne an Uberlegungen zur Selbstverteidi-
gung und Nothilfe kniipft, sondern allgemeiner von der Pramisse ausgeht,
dass Gewalt gerechtfertigt sein kann, um Tieren schreckliche Schadigungen
zu ersparen. Sobald man sich allerdings in den argumentativen Kontext
von Selbstverteidigung und Nothilfe begibt, scheint es wenig plausibel, die
Prima facie-Rechtfertigung entsprechender Handlungen an eine so streng
verstandene Last-Resort-Bedingung zu binden. Kurzum: Manche Aktionen
mogen sicher deshalb als prima facie gerechtfertigt ausscheiden, weil we-
niger gravierende Alternativen zur Verfligung gestanden hitten. In den
allermeisten Fillen, in denen die sonstigen Bedingungen fiir Nothilfe zur
Verhinderung oder Unterbindung einer Schadigung erfiillt sind, iiberzeu-
gen diese Uberlegungen jedoch nicht.

Komplizierter gestaltet sich die Situation allerdings im Fall jener Inter-
ventionen, die nicht der Abwehr eines unmittelbaren Angriffs gelten, son-
dern sich allgemeiner auf Gefdhrdungssituationen beziehen.

Tiere, Selbstverteidigung und rechtfertigender Notstand

Im Rahmen der Rekonstruktion der zentralen Argumente Hardmans wur-
de bereits angemerkt, dass direkte Interventionen auch dann prima facie
gerechtfertigt sein konnen, wenn wie in (F4) sicher davon ausgegangen
werden kann, dass eine zukiinftige Schadigung sich nicht anders verhin-

135 Ebd., 190f.
136 Vgl. hierzu Bernstein (2004), 102 f.

146

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

dern ldsst. Diese Einschitzung teilt grundsatzlich auch Uwe Steinfhoff.¥”
Allerdings betont er im Riickgriff auf das deutsche Recht, dass in derartigen
Fdllen nicht von Selbstverteidigung oder Nothilfe zu sprechen ist, sondern
die Kategorie des ,rechtfertigenden Notstands® greift.*® Demnach kann
es z.B. gerechtfertigt sein, die Eigentumsrechte einer Person zu verletzen,
indem man die Fensterscheibe einer Apotheke einschldgt und Medikamen-
te entwendet, um einer verwundeten Person, die andernfalls ernste Scha-
den davontragen wiirde, dringend benétigte Hilfe zukommen zu lassen.
Steinhoff betont, dass die Unterscheidung zwischen Notwehr und rechtfer-
tigendem Notstand nicht nur analytisch von Relevanz ist, sondern auch
moralisch. Im Fall von rechtfertigendem Notstand sind namlich u.a. die
Anforderungen an die Verhaltnismafligkeit strenger.!®

Dass eine solche Rechtfertigung zur Gefahrenabwehr grundsatzlich auch
im Fall von Tieren greifen kann, ist keine abwegige Vorstellung, die nur
tierethisch bewegte Philosoph:innen oder militante Aktivist:innen teilen.
Vielmehr wurde dies in jiingerer Zeit gar juristisch bestitigt. Ohne allzu
sehr in die Details gehen zu wollen, ldsst sich der Fall wie folgt knapp
zusammenfassen: Mitglieder einer Tierschutzorganisation erhielten einen
Hinweis darauf, dass in einer Schweinezuchtanlage diverse Verstofle gegen

137 Val. Steinhoff (2020), 44-46.

138 In § 34 des Strafgesetzbuches, Absatz 1, heif3t es: ,Wer in einer gegenwirtigen, nicht
anders abwendbaren Gefahr fiir Leben, Leib, Freiheit, Ehre, Eigentum oder ein
anderes Rechtsgut eine Tat begeht, um die Gefahr von sich oder einem anderen
abzuwenden, handelt nicht rechtswidrig, wenn bei Abwagung der widerstreitenden
Interessen, namentlich der betroffenen Rechtsgiiter und des Grades der ihnen
drohenden Gefahren, das geschiitzte Interesse das beeintrachtigte wesentlich iiber-
wiegt.

139 Konkreter, so erldutert Steinhoff, werden den beiden Rechtfertigungen unter-
schiedliche Kriterien zugrunde gelegt: ,To wit, the self-defense situation triggers (a)
a ‘necessity’ criterion that is very harsh on the aggressor (and thus cannot be simply
interpreted as requiring ‘the mildest means’), (b) a no-gross-disproportionality cri-
terion (the so-called social-ethical limitations of self-defense: German self-defense
law does not officially recognize a proportionality criterion), which, again, is very
harsh on the aggressor, and (c) the asymmetry between defender and aggressor
(there is no justified self- or other-defense against justified self- or other-defense).
In contrast, the justifying emergency situation triggers (a) the inapplicability of the
harsh necessity requirement of the self-defense justification, and (b) a proportiona-
lity requirement that is significantly more lenient (toward the aggressor) than the
no-gross-disproportionality requirement of the self-defense justification. Moreover,
(c) in my view, the moral justifying emergency justification is compatible with the
symmetry of the antagonists, so that they may use force against each other®, ebd.,
106.

147

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Tierschutzvorgaben vorliegen sollen. Da die Personen in der Vergangenheit
die Erfahrung gemacht hatten, dass eine Anzeige bei den Behdérden ohne
Beweise wenig Aussicht auf Erfolg hat, entschieden sie sich, die Stallanlagen
zu betreten und Filmaufnahmen von den Missstdnden zu machen. Knapp
zwei Wochen spiter betraten sie das Gelinde erneut und fertigten weitere
Aufnahmen an, da beim ersten Mal nicht alles festgehalten werden konnte.
In der Folge machte die Tierschutzorganisation die Missstinde offentlich
und erstattete Anzeige. Im Zuge der dann folgenden Ermittlungen wurden
bei unangekiindigten Kontrollen massive Verstofle gegen die Tierschutz-
nutztierverordnung festgestellt — u.a. war die Breite von Kastenstdnden zu
gering, es fehlte Beschaftigungsmaterial und zum Teil war die Gruppenhal-
tung iiberbelegt.

Das Oberlandesgericht Naumburg, welches sich in dritter Instanz mit
dem Fall beschiftigte, urteilte mit Verweis auf rechtfertigenden Notstand,
dass der von den Mitgliedern der Tierschutzorganisation begangene Haus-
friedensbruch nicht rechtswidrig war, da diese angemessene Mittel wéhlten,
um eine gegenwirtige, nicht anders abwendbare Gefahr fiir ein anderes,
gewichtigeres Rechtsgut — in diesem Fall: den Tierschutz — abzuwenden.!40
Das Gericht betonte, dass grundsitzlich die Behdrden dafiir zustandig sei-
en, entsprechende Missstainde zu untersuchen und festzustellen, raumte
allerdings ein, dass in diesem konkreten Fall die Gefahr fiir das Rechtsgut
Tierschutz nicht anders als durch das Vorgehen der Angeklagten abzuwen-
den war - den Behdrden waren die Missstdnde zum Teil bekannt und eine
Anzeige hitte ohne weitere Beweise, wie bereits erwahnt, wenig Aussicht
auf Erfolg gehabt. Im Urteil wird unter anderem betont, dass auch eine
andauernde Gefahr eine gegenwirtige Gefahr darstelle; die Zusténde stell-
ten nicht nur wahrend der Dokumentation eine Gefahr fur die Tiere dar,
sondern auch auf eine ,unabsehbare weitere Zeit". Fiir die Rechtfertigung
als rechtfertigender Notstand reiche es demnach aus, wenn die Notstands-
handlung zu einer ,zeitlich versetzten Gefahrenabwehr fiihrt 14!

140 Vgl. OLG Naumburg (22.02.18).

141 Hinsichtlich der Unterscheidung einer Rechtfertigung im Rahmen von rechtferti-
gendem Notstand und Nothilfe ist ferner bemerkenswert, dass das Oberlandes-
gericht explizit dem vorangegangenen Urteil des Landgerichts Magdeburg wider-
spricht, wonach der Hausfriedensbruch auch im Rahmen von Nothilfe als gerecht-
fertigt zu betrachten ist. Fiir eine solche Rechtfertigung sei es ndmlich notwendig,
dass durch die Dokumentation der Missstinde ein Schaden von den zum Zeitpunkt
des Eindringens untergebrachten Tieren abgewendet wird. Da Mastschweine aller-
dings nach wenigen Monaten geschlachtet werden und davon auszugehen war, dass

148

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Das Konzept des rechtfertigenden Notstands erweist sich folglich grund-
satzlich als geeignet, um eine Vielzahl von Interventionen als méglicher-
weise gerechtfertigt einfangen zu konnen, die bei einem engeren Verstdnd-
nis von Nothilfe auflen vor bleiben diirften - insbesondere, wenn wir den
Rahmen des geltenden Rechts verlassen und auf tierethische Uberlegun-
gen Bezug nehmen. Zugleich macht uns das Konzept, so wurde bereits
angemerkt, auf einschrdnkende Aspekte aufmerksam, die hinsichtlich der
Frage, wann eine Intervention prima facie gerechtfertigt ist, von Relevanz
sind. Zum einen bestehen in Fillen rechtfertigenden Notstands besondere
Spielrdume, was die Anforderung betrifft, zunichst auf nicht-illegale und
gewaltfreie Weise auf die Verhinderung eines Missstands hinzuwirken. Und
selbst wenn diese Last-Resort-Bedingung erfiillt ist, konnten sich besonders
drastische Formen der Intervention verbieten, die bei einer unmittelbar
drohenden Schiadigung angemessen und verhaltnismaflig sein konnen.

In diesem Zusammenhang sei ferner betont, dass Interventionen, die der
reinen Vorbeugung dienen und bei denen keine gegenwirtige Gefahrenlage
vorliegt, noch einmal strenger zu bewerten wiéren. Erinnern wir uns an
den Fall (F4), bei dem sich der Nachbar des Tierquélers Fred wihrend
dessen Abwesenheit Zugang zum Keller verschafft, Geratschaften zerstort
und den Raum unter Wasser setzt. Diese Intervention geschieht im Wesent-
lichen zugunsten der Tiere, die sich in Freds Besitz befinden und die davor
geschiitzt werden sollen, von Fred bei seiner Riickkehr gequilt zu werden.
Stellen wir uns nun den Fall vor, dass Fred gegenwirtig jedoch iiber keine
Welpen verfiigt, sondern lediglich {iberlegt, sich demnichst wieder welche
zu besorgen. In einem solchen Szenario diirften, moralisch betrachtet,
noch hohere Anforderungen an die Rechtfertigung der Intervention des
Nachbarn gestellt werden. Eine akute Gefdhrdungssituation liegt nicht vor,
so dass der Nachbar zunidchst auf weitere, harmlosere Mittel und Wege
zuriickgreifen miisste.

Selbst wenn man all diese Bedingungen und Einschrankungen akzep-
tiert, folgt nicht zwangsldufig, dass sich die Anzahl drastischer, haufig
illegaler Eingriffe, die prima facie gerechtfertigt wéren, auf ein Minimum
reduziert. Gerade die von Hardman angefithrten Tierbefreiungen und
Sachbeschddigungen, bei denen von einer ernsthaften Verletzung von Men-
schen Abstand genommen wird, diirften sich in vielen Fillen nur schwer

doch einige Zeit vergehen wiirde, bis die Missstinde letztlich abgestellt werden,
konnte man annehmen, so das Gericht, dass die Taten wohl den meisten der
gefilmten Tiere nicht mehr zugutekommen.

149

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

als ungerechtfertigt zuriickweisen zu lassen, sofern man den Interessen von
Tieren erhebliches moralisches Gewicht zuspricht und diese Uberlegungen
an die Ideen der Selbstverteidigung und Nothilfe zuriickbindet.

Wie die Schlussfolgerungen, die hinsichtlich der Rechtfertigung von akti-
vistischen Interventionen in gegenwirtigen Gesellschaften zu ziehen sind,
letztlich konkret ausfallen, hdngt also zum einen davon ab, wie die einzel-
nen Bedingungen, die an Nothilfe und rechtfertigenden Notstand gekniipft
werden, im Detail verstanden werden. Und zum anderen ist entscheidend,
welches Gewicht man dem moralischen Status und den Interessen von
Tieren genau beimisst. Wie im ersten Teil der Arbeit zu sehen war, stechen
tierrechtliche Ansitze in diesem Zusammenhang besonders hervor: Tiere
werden darin als Trdger:innen starker individueller moralischer Rechte
betrachtet, die unserem Handeln duflerst enge Grenzen setzen. Die theo-
retische und politische Herausforderung, die sich mit den Uberlegungen
von Hardman und Hadley verbinden, stellt sich daher, wie im folgenden
Abschnitt deutlich werden soll, im Kontext tierrechtlicher Theorien, noch
einmal deutlicher.

4.2.5 Tierrechtstheorie und die Prima facie-Rechtfertigung von
Interventionen

Eine Stirke von Hardmans Argumentation ist darin zu sehen, dass sie ohne
allzu umstrittene tierethische Annahmen auskommt und sich lediglich auf
Intuitionen und Uberlegungen zu stiitzen beabsichtigt, die weite Teile der
Bevolkerung teilen. Die Argumentation, daran sei erinnert, verlduft sehr
knapp zusammengefasst wie folgt: Illegale und unter Umstidnden gewaltsa-
me Interventionen kdnnen prima facie moralisch erlaubt sein, um unnétige
Tierquélerei zu verhindern oder zu unterbinden. Die moderne Nutztierhal-
tung entspricht in vielen Fallen unnétiger Tierqualerei. Folglich kdnnen
direkte Aktionen im Kontext der Nutztierhaltung durch Aktivist:innen in
vielen Fillen prima facie erlaubt sein.

Hardmans Argumentationsstrategie, so einfach und klar diese ist, gerit
allerdings schnell an Grenzen. Ein zentraler Punkt wurde bereits ange-
deutet: Das Fehlen eines eindeutigen tierethischen Fundaments macht es
schwierig, einzuschétzen, in welchem Ausmaf3 Interventionen prima facie
gerechtfertigt und welche Mittel angemessen wéren. Im Fall von Fred, der
Tiere qualt, um Schokolade genieflen zu kénnen, diirfte das Urteil, dass
gewisse Interventionen wie Tierbefreiungen und Sachbeschddigungen pri-

150

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

ma facie gerechtfertigt sein kdnnen, intuitiv noch recht leicht nachzuvoll-
ziehen sein. Sobald es um die Androhung oder die Anwendung von Gewalt
geht, um eine Schidigung von Tieren abzuwenden, diirfte die Einschatzung
schon weniger eindeutig ausfallen - insbesondere, da Freds Vorgehen, wie
in Hardmans Beispiel, nicht gegen geltendes Recht verstof3t.

Dies scheint nicht zuletzt von Relevanz fiir die Ubertragung von Hard-
mans Argumentation auf die gegenwirtige Realitdt der Nutztierhaltung
zu sein. Bei besonders schweren Verst6flen gegen geltende Tierschutzvor-
gaben mogen illegale aktivistische Interventionen, die etwa der Informati-
onsbeschaffung dienen, von einem Grofiteil der Bevolkerung in Uberein-
stimmung mit Hardman intuitiv gutgeheiffen werden. Wenn es hingegen
um Interventionen geht, die sich gegen Missstinde in der Nutztierhaltung
richten, die zwar kritikwiirdig, aber legal sind, diirften die Einschitzungen
sehr schnell deutlicher auseinandergehen. Kaum jemand wird bestreiten,
dass der Fall von Fred, bei dem das Quilen der Tiere ohne jegliche Bertick-
sichtigung von Tierschutzvorgaben erfolgt und erfolgen muss, im Vergleich
zu den Zustdnden in der Nutztierhaltung eine ganz andere intuitive Unmit-
telbarkeit aufweist, was die Prima facie-Rechtfertigung von Interventionen
angeht.

Mir geht es mit diesen einschrinkenden Bemerkungen nicht darum,
Hardmans Argumentation zuriickzuweisen. Vielmehr maochte ich deutlich
machen, dass sich die von ihm aufgeworfenen Fragen noch einmal in deut-
lich zugespitzter Form stellen, wenn man die Rechtfertigung von Nothilfe
und rechtfertigendem Notstand mit starken Tierrechtstheorien in Verbin-
dung bringt. Diesen Ansétzen zufolge stellen die Nutzung und Schidigung
von Tieren, wie im dritten Kapitel erldutert wurde, in vielerlei Hinsicht ein
massives Unrecht dar — gerade mit Blick auf den landwirtschaftlichen Kon-
text. Wenn man davon ausgeht, dass Tiere duflerst gewichtige individuelle
Rechte haben, diirften daher prima facie in zahlreichen Féllen Interventio-
nen gerechtfertigt sein, in denen die intuitive, auf Tierquilerei abzielende
Argumentation Hardmans kein klares Urteil erlaubt. Denn sofern man
nicht — was vor einem tierrechtlichen Hintergrund besonders abwegig er-
scheinen muss - abstreiten mochte, dass Tiere iiberhaupt ein Recht auf
Selbstverteidigung haben, scheint klar, dass es auch Dritten theoretisch
gestattet sein kann, schiitzend einzugreifen.

151

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Zu dieser Einschitzung gelangt auch Shelly Kagan in seinem jiingsten
Buch.? Kagan selbst vertritt keine egalitdre Theorie der Tierrechte, son-
dern eine hierarchische tierethische Position. Dieser zufolge zahlen, sehr
grob gesprochen, Tiere zwar moralisch weniger als Menschen, aber immer
noch in erheblichem Mafle. Die ,only truly open question“*3, so Kagan
mit Blick auf das Selbstverteidigungsrecht von Tieren, sei daher, wie viel
Schaden bei der Verteidigung eines Tieres verursacht werden darf - und
nicht, ob es iiberhaupt erlaubt ist, zum Schutz von Tieren zu intervenieren.

Selbstverstandlich diirften viele Tierrechtler:innen das Selbstverteidi-
gungsrecht von Personen und das von Tieren nicht ohne Weiteres mora-
lisch gleichsetzen wollen. Wie zu sehen war, wird von tierrechtlicher Seite
betont, dass die Interessen von Tieren an bestimmten Giitern im Vergleich
zu Personen oftmals schwécher sind und dementsprechend auch die Rechte
von Tieren weniger gewichtig sein kénnen. Und dies wiederum ist im
Rahmen eines Rechts auf Selbstverteidigung oder Nothilfe von Tieren
von Relevanz fiir die Frage der Verhdltnismafligkeit. Dass sich auf dieser
Grundlage allerdings alle ernsthaften Schidigungen von Menschen, die die
Rechte von Tieren verletzen, als prima facie gerechtfertigt ausschliefien
lassen, scheint mir hingegen wenig iiberzeugend. Denn Tierrechtler:innen
messen den zentralen Interessen von Tieren an Leib und Leben trotz aller
Differenzierungen erhebliches Gewicht bei und betrachten die allermeisten
Formen der gegenwirtigen Nutzung und Schédigung von Tieren als gravie-
rende Verletzungen individueller Rechte.!4

In diesem Zusammenhang sei auch an John Hadleys Herausforderung
erinnert, die sich im Anschluss an das Argument der Grenzfille fiir spezie-
segalitaristische Rechte-Ansétze ergibt: Zu welchen Zugestdndnissen wiren
Tierrechtler:innen bereit, wenn es um den Schutz der Rechte von Men-
schen ginge, die sich in moralisch relevanter Hinsicht nicht oder nur wenig
von Tieren unterscheiden?

142 Vgl. Kagan (2019), zur Verteidigung von Tieren bes. Abschnitt 10.2.

143 Ebd., 254.

144 Im Fall von Tierrechtler:innen, die das Recht auf Leben von Tieren und Menschen
mehr oder minder gleich gewichten, diirfte es besonders offensichtlich sein, dass
Tiere unter Anwendung von Gewalt verteidigt werden diirfen. Darauf hat vor knapp
zehn Jahren ausfithrlicher bereits Cheryl Abbate im Rahmen ihrer Diskussion zur
Rechtfertigung von defensive killing bei Mensch-Tier-Konflikten hingewiesen. In
Anschluss an und in kritischer Abgrenzung zu Francione und Regan erldutert sie,
dass es wenig iiberzeugend ist, anzunehmen, dass sich eine ernsthafte Schadigung
von Menschen grundsitzlich verbietet, wenn man Tieren ein gleiches Recht auf
Leben zuspricht, vgl. Abbate (2015).

152

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Hadley diskutiert diese Frage in Auseinandersetzung mit der speziesega-
litaristischen Position Jeff McMahans. Dabei macht er deutlich, dass das
von ihm aufgezeigte Dilemma selbst dann noch eine erhebliche Herausfor-
derung darstellt, wenn man - wie McMahan und anders als die meisten
Tierrechtler:innen - bereit ist einzurdumen, dass nicht alle empfindungs-
fahigen Lebewesen den gleichen moralischen Status haben.!*> Zur Erldute-
rung: McMahan ist der Auffassung, dass lediglich Personen vollen morali-
schen Status besitzen und ein starkes Recht darauf haben, nicht getttet zu
werden. Schwer geistig behinderte Menschen und Tiere haben hingegen
einen schwicheren moralischen Status.'*® Eine solche Position erdffnet die
theoretische Mdoglichkeit, zu verneinen, dass es jemals gerechtfertigt sein
kann, eine Person im Rahmen einer Intervention zu toten, um das Leben
eines Tieres zu schiitzen.'¥” Zugleich, dies betont Hadley, ist selbst dann
allerdings noch nicht gesagt, dass andere, nicht-todliche Interventionen
ausgeschlossen werden konnen - Hadley verweist auf die Bedrohung von
Personen, die Zerstorung von Eigentum und selbst ein gewisses Maf3 an
Gewalt gegen Personen.3

Schwichere Tierrechtstheorien und die Rechtfertigung von Interventionen

Unberiicksichtigt lasst Hadley in seinem Artikel Autor:innen wie Mary An-
ne Warren und Elisabeth Anderson, die von einem speziesegalitaristischen
Fundament ausdriicklich Abstand nehmen und vergleichsweise schwache
Rechte-Ansitze vertreten. Konkreter halten es die beiden fiir verfehlt, die
Begriindung von Rechten direkt mit Verweis auf die individuellen Féhig-
keiten eines Tieres abzuleiten und entwickeln die Idee von Tierrechten
stattdessen starker kontextbezogen. Auf dieser Basis scheint es am ehesten
vorstellbar, dass sich der Auffassung widersprechen liefle, Tieren hitten ein
Recht auf Selbstverteidigung, welches es gestattet, Menschen im Rahmen
von Interventionen zu schiadigen. Ferner konnten die beiden anders als
McMabhan, der speziesegalitaristischen Grundannahmen folgt, argumentie-

145 Vgl. Hadley (2009a), 173-175.

146 Vgl. hierzu McMahan (2002), Kapitel 3, Abschnitt 2.4.

147 So schreibt McMahan explizit: ,(...) even when the killing of a certain animal would
be wrong, and would wrong the animal itself, it would still be impermissible for a
third party to kill the culpable human Attacker, even if that were the only way to
save the animal’s life®, vgl. ebd., 420.

148 Vgl. Hadley (2009a), 173 f.

153

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

ren, dass Gleiches jedoch nicht im Fall von Menschen gilt, die Tieren
hinsichtlich bestimmter psychologischer Eigenschaften gleichen.

Exemplarisch kann hierzu der Ansatz von Warren etwas genauer be-
trachtet werden. Warrens multi-kriterieller Anaylse zufolge lasst sich der
moralische Status eines Lebewesens tiber sieben Prinzipien bestimmen.!
In aller Kiirze zusammengefasst gelangt sie auf Grundlage dieser Prinzipien
zu dem Ergebnis, dass alle empfindungsfahigen Tiere zwar in besonderer
Weise moralisch zahlen und wir es ihnen schulden, sie nicht ohne vernunf-
tigen Grund zu schadigen und nicht grausam zu behandeln - dies gilt vor
allem fiir Tiere, die einen hohen Grad an Empfindungsfahigkeit aufweisen
und komplexe mentale Fahigkeiten besitzen. Der Bereich jener Lebewesen,
die iiber vollen moralischen Status verfiigen und gleiche Rechte haben,
bleibt allerdings im Wesentlichen auf Menschen beschrénkt. Am ehesten
ist Warren bereit, Menschenaffen - also Schimpansen, Gorillas und Orang-
Utans - einen starken, beinahe vollen moralischen Status zuzusprechen.!>

Was die Frage angeht, ob wir diesen Tieren starke Rechte zusprechen
sollten, zeigt sich Warren unentschlossen. Zu sagen, dass ein Individuum
ein Recht hat, so erldutert sie, bedeutet vor allem, einzurdaumen, dass
moralische Akteur:innen verpflichtet sind, dieses Recht zu respektieren,
selbst wenn dies mit erheblichen Kosten fiir sie selbst oder die sozialen
und biologischen Gemeinschaften verbunden ist, denen sie angehoren. Im
Fall von Tieren gilt dies — anders als bei moralischen Subjekten - laut
Warren allerdings nur eingeschrénkt. Sie betont, dass die Rechte von Tieren
kontingent sind, etwa auch von &kologischen Uberlegungen abhingen, die
die Bedeutung eines Individuums fiir das Uberleben einer Spezies oder fiir
die Stabilitit eines Okosystems betreffen.

Auf der anderen Seite mochte sie die Rede von Rechten nicht vollig
aufgeben, erkennt sie doch die Gefahr, dass dies missverstanden werden
kénnte und Tieren in der Folge jegliche direkte moralische Bedeutung
abgesprochen wiirde. Letztlich gelangt sie zu folgender vorsichtigen Ein-
schétzung:

Perhaps the best compromise is to accord strong moral status — including
some moral rights - to those non-human animals that display exceptio-
nal sensitivity and intelligence, or whose species are endangered due to

149 Vgl. Warren (1997), bes. Kapitel 6 und 10.
150 Vgl. ebd., 226.

154

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

human activities, while declining to ascribe moral rights to all sentient
animals, or all animals that may be subjects-of-a-life.!>!

Wichtig zu betonen ist ferner, dass Warrens Analyse zufolge fiir die Frage,
was wir Tieren schulden, nicht nur deren intrinsische Féhigkeiten von
Relevanz sind, sondern auch relationale Aspekte zu beriicksichtigen sind.!>?
Dabei betont sie, dass wir gegeniiber denjenigen Tieren, mit denen wir
eine Gemeinschaft bilden, stirkere Verpflichtungen haben und diese nicht
einfach toten oder verstoflen duirfen, wenn sie uns nicht mehr von Nut-
zen sind. Der Auseinandersetzung mit der Frage, welche Pflichten wir
gegeniiber domestizierten Tieren haben, die wir gefangen halten, widmet
Warren in der Folge einen eigenen Abschnitt und verweist darauf, dass
diesen ein Leben zu ermdglichen ist, das als ,,reasonably well“!>3 betrachtet
werden kann, also das Geniefien natiirlicher, speziesspezifischer Vergniigen
beinhaltet.!** Die T6tung von Tieren um gewichtigerer menschlicher Inter-
essen Willen lehnt Warren moralisch betrachtet zwar nicht grundsatzlich
ab, betont allerdings, dass diese auf humane Weise vonstattengehen muss.
Wenngleich Warren Tiere moralisch also nicht auf der gleichen Ebene
ansiedelt wie Menschen, macht sie deutlich, dass das Zufiigen von Schmerz
und die vorzeitige T6tung von Tieren nur dann gerechtfertigt werden kon-
nen, wenn gewichtige Griinde dafiirsprechen, also zentrale menschliche
Interessen betroffen sind. Auch sollte nicht unbeachtet bleiben, dass War-
rens multi-kriterieller Ansatz trotz aller Zugestandnisse, die Vertreter:innen
von Tierrechten problematisch finden diirften, nicht ohne Weiteres zur
Rechtfertigung des Status quo der Tiernutzung herangezogen werden kann.
Ausdriicklich schreibt Warren, dass selbst wenn der moralische Status von
Tieren im Vergleich zu Menschen schwiécher ausfallen mag, er immer noch

151 Ebd., 229.

152 Vgl. ebd., 235.

153 Ebd., 234.

154 Konkreter weist sie darauf hin, dass es Tieren zumindest mdéglich sein soll, sich
frei zu bewegen, sich zu strecken und sich verausgaben zu konnen. Bei besonders
sozialen Tieren, so erklart Warren, sei iiberdies dafiir Sorge zu tragen, dass diese
Beziehungen zu Artgenossen unterhalten konnen. Und jene Tiere, die einen beson-
ders ausgeprégten Geist und Sinne haben, sollten eine entsprechende Stimulation
erfahren konnen, also in einer Umgebung gehalten werden, in der sie nicht zu sehr
unter Langeweile leiden miissen.

155

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

stark genug ist, um viele gegenwirtig weit verbreitete Praktiken auszuschlie-
Ben 1>

Was folgt daraus fiir die Frage der Rechtfertigung von Interventionen?
Da sich die mittlerweile verstorbene Warren meines Wissens selbst hierzu
nicht geduflert hat, ldsst sich nur spekulieren, wie ihre Antwort lauten
konnte. Deutlich wurde, dass selbst dieser schwachere Ansatz uns erhebli-
che Pflichten auferlegt und diesem zufolge viele Formen der gegenwirtigen
Nutzung von Tieren moralisch zu verurteilen sind. Insofern scheint es
naheliegend, dass auch auf Grundlage eines schwicheren Rechte-Ansatzes
gemafligt gewaltsame illegale Interventionen, bei denen Personen nicht
ernsthaft zu Schaden kommen, prima facie gerechtfertigt sein kénnen -
und somit ein Recht auf Selbstverteidigung von Tieren also nicht ganzlich
abgelehnt werden diirfte.”® Sicher diirfte allerdings zugleich sein, dass
vor dem Hintergrund eines schwicheren, nichtspeziesegalitaristischen tier-
rechtlichen Ansatzes direkte Aktionen, bei denen gegen Menschen vorge-
gangen wird, noch einmal in geringerem Mafle gerechtfertigt sein diirften,
da sich besondere Anforderungen an die Verhaltnismafigkeit stellen.

VerhdltnismdfSigkeit und der Schutz von Tieren

Zur Erlduterung und Zusammenfassung der Ausfithrungen in diesem Ab-
schnitt erweisen sich abschlieflend die (etwas technischen) Bemerkungen
von Shelly Kagan zur Verhidltnismiafligkeit von Interventionen zweifellos
als hilfreich. Kagan erldutert zunachst, dass im Rahmen von Selbstverteidi-
gungshandlungen (und entsprechend auch bei Nothilfe-Interventionen) die
Bedingung der Verhiltnismafligkeit durchaus gestattet, einer angreifenden
Person mehr Schaden zuzufiigen, als diese der angegriffenen Person zufii-
gen wiirde.!”” Ohne sich im Detail festlegen zu wollen, so Kagan, ist der
Schaden, der im Rahmen einer Verteidigungshandlung zugefiigt werden

155 Warren verweist auf das Halten von ,highly sentient animals under conditions of
excessive crowding and confinement ebd., 237.

156 Ganz abgesehen davon, ob man Warrens Position grundsitzlich tiberzeugend fin-
det, stellt sich - man erinnere sich an die Argumentation Hardmans - die Frage,
ob es nicht duflerst kontraintuitiv wire, die Unterbindung oder Verhinderung gra-
vierender Schadigungen von Tieren, fiir die kein verniinftiger Grund vorgebracht
werden kann, als moralisch illegitim anzusehen. Insofern schiene es wohl nicht
sonderlich iiberzeugend, wenn Warren génzlich verneinen wiirde, dass eine Nothil-
fe-Rechtfertigung im Fall von Tieren greifen kann.

157 Kagan (2019), 249 1.

156

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

darf, als ein Vielfaches des Schadens zu verstehen, den die angreifende
Person anrichten wiirde. Er bringt dies auf folgende griffige Formel: H =
dh. ,H® steht hierbei fiir den Schaden, den der Angegriffene der angreifen-
den Person zufiigen darf, wihrend ,h“ den Schaden représentiert, den die
angreifende Person verursachen wiirde. Und ,,d“ steht fiir den Multiplika-
tor. Letzterer konnte beispielsweise 2 sein, so dass der Schaden, der einer
angreifenden Person zugefiigt werden diirfte — also H -, doppelt so grof3
wire wie der Schaden, der dem Angegriffenen zugefiigt werden wiirde.

Anhand dieser Formel lasst sich gut auf den Punkt bringen, inwiefern die
Anforderungen an die Verhiltnismaf3igkeit von Interventionen zugunsten
von Tieren auch aus tierrechtlicher Sicht strenger sein diirften.’>® Geht man
davon aus, dass der Schaden, den der Tod fiir ein Schwein bedeutet, gerin-
ger ist als der Schaden, den der Tod fiir eine Person bedeutet, dann wire
h im Fall des Schweins geringer als im Fall des Menschen. Und entspre-
chend wiirde auch H, also der Schaden, der einer angreifenden Person zum
Schutz des Schweins zugefiigt werden diirfte, kleiner ausfallen. Und im Fall
von Tierrechtler:innen, die fiir schwichere Rechte-Ansitze pladieren und
Tieren einen geringeren moralischen Status zusprechen, konnte der Multi-
plikator d zu reduzieren sein und H zusétzlich geringer ausfallen. Zugleich
sollte nochmals betont werden: Meint man es ernst mit Tierrechten, diirfte
es selbst unter diesen Einschrankungen prima facie moralisch legitim sein,
denjenigen, die Tiere ohne guten Grund schidigen, im Rahmen illegaler
Interventionen erheblichen Schaden zuzufiigen.>

Bei diesem Ergebnis handelt es sich allerdings um ein vorldufiges, das
ich im 5. Kapitel in Auseinandersetzung mit dem politischen Liberalismus
weiter diskutieren und mit Uberlegungen konfrontieren werde, die diesen
Befund noch einmal in Frage stellen. Im néchsten Abschnitt soll dieses
Ergebnis zundchst vor dem Hintergrund einer umfassenderen, politischen
Perspektive auf Fragen der Rechtfertigung von Widerstand und Protest

158 Vgl. ebd., 255 ff.

159 Zu bedenken ist nicht zuletzt auch folgender Punkt, auf den Blake Hereth mit Blick
auf die Frage aufmerksam macht, ob es moralisch gestattet sein kann, einen Men-
schen zu toten, um das Leben eines Tieres zu schiitzen: In vielen Fallen militanter
tierrechtlicher Interventionen zur Abwehr kurz bevorstehender Schadigungen von
Tieren (z.B. in der Nutztierindustrie) diirfte die Frage der Verhaltnisméfigkeit nicht
zwischen einem Menschen und einem Tier entschieden werden miissen, sondern
vielmehr zwischen einem Menschen und einem Vielfachen an Tieren, vgl. Hereth
(2021), 4064.

157

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

erweitert werden, um die Dringlichkeit und Tragweite der Herausforderun-
gen, die tierrechtliche Ansitze aufwerfen, weiter zu verdeutlichen.

4.2.6 Tierrechte und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit

Rechtfertigungen, die auf Nothilfe und rechtfertigenden Notstand Bezug
nehmen, operieren in einem vergleichsweise engen theoretischen Rahmen.
In beiden Fallen hat man es mit akuten Notsituationen zu tun, in denen
es um das Unterbinden oder Abwenden von (andauernden, unmittelbar be-
vorstehenden oder drohenden) Schadigungen geht. Ferner ist insbesondere
im Fall von Nothilfe klar, gegen wen sich die Intervention richten darf:
ndmlich jenes Individuum, das - wie beispielsweise der nicht-sadistische
Welpenquiler — direkt fiir die Schadigung verantwortlich ist.

Bei einer solchen Analyse gerdt der Umstand aus dem Blick, dass unser
Verhiltnis zu Tieren aus tierrechtlicher Perspektive eine massive politische
Ungerechtigkeit darstellt. Eine stirker politische Betrachtungsweise bewer-
tet die Rechtsverletzungen gegeniiber Tieren vor einem umfassenderen
Hintergrund und riickt daher gesellschaftliche Institutionen und Strukturen
in den Mittelpunkt. Die Rechtfertigung von Interventionen wird dann we-
niger als eine Frage mehr oder minder isolierter Notsituationen diskutiert,
sondern bewegt sich im Rahmen von Uberlegungen zum Widerstand und
Protest gegen komplexe, ungerechte Institutionen und Strukturen. In diesen
ist es oftmals weniger leicht zu bestimmen, wer in welcher Form verant-
wortlich zu machen ist. Ich m6chte mich diesen politischen Zusammen-
héngen im Folgenden annéhern, indem ich den Begriff der Verantwortung
genauer in den Blick nehme.

Moralische Verantwortung und die Rechtfertigung unziviler Interventionen

Wie der Begriff der Verantwortung - gerade im Verhiltnis zu dem der
Pflicht - philosophisch konkreter zu bestimmen ist, wird kontrovers disku-
tiert.!°0 Mir kommt es an dieser Stelle zundchst lediglich darauf an, dass

160 Um lediglich auf einige der dabei erdrterten Fragen hinzuweisen: Lassen sich diese
beiden Begriffe klar voneinander unterscheiden? Inwiefern weisen sie Schnittmen-
gen auf? Ist einer von beiden als grundlegender anzusehen? Vgl. hierzu die Beitrage
in Neuhéuser/Buddeberg (2015); ferner einfithrend Bambauer/Mieth (2017).

158

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

der Verantwortungsbegrift einige Besonderheiten aufweist, die ihn fiir die
Zwecke dieser Arbeit besonders relevant machen.

Der Pflichtbegriff wird, wie bereits erldutert wurde, fiir gew6hnlich wie
folgt verstanden: Der Pflicht einer Person korrespondiert ein Recht auf
Seiten derjenigen Person, der gegeniiber die Pflicht besteht. Dariiber hinaus
wird mit einer Pflicht in der Regel eine eindeutig bestimmte Handlung
assoziiert, die es zu erfiillen gilt (z.B. die Pflicht, ein Versprechen zu hal-
ten). Der Verantwortungsbegriff hingegen erweist sich, so betont Valentin
Beck, grundsitzlich als vielseitiger, erlaubt er doch ,eine sehr differenzierte
Zurechnung von Handlungen und Handlungsfolgen zu verschiedenartigen
Subjekten unter Beriicksichtigung von unterschiedlichen normativen Stan-
dards, Kontexten, Zeitrichtungen, Rechtfertigungsinstanzen, Ausrichtungen
und Adressatenkreisen.°! Von Relevanz sind hierbei vor allem zwei Punk-
te: Erstens macht es der Verantwortungsbegriff im Vergleich zum Pflichtbe-
griff leichter maglich, iiber Vergangenes zu sprechen. Wahrend Verantwor-
tung retrospektiv zugeschrieben werden kann, hat die Rede von Pflichten
immer prospektiven Charakter.!®2 Dariiber hinaus ist der Verantwortungs-
begriff zweitens flexibler, wenn es um ,,die Bestimmung des Subjekts mora-
lischer Forderungen geht. 153 Dies wird insbesondere deutlich, wenn man
den Kontext individueller Pflichten und Verantwortung verldsst und von
(prospektiver) ,gemeinsamer oder ,geteilter Verantwortung®, ,Mitverant-
wortung” oder auch ,kollektiver Verantwortung® sprechen méchte.

Haufig wird der Verantwortungsbegriff retrospektiv gebraucht, um deut-
lich zu machen, dass ein:e Akteur:in fiir eine begangene Handlung und
die Konsequenzen, die sich aus dieser ergeben, kausal verantwortlich ist.
Wenn Thomas eine Flasche hochprozentigen Alkohols in ein kleines Gold-
fischbecken kippt und der Fisch daraufthin stirbt, dann ist er ursachlich fiir
den Tod des Fisches verantwortlich. Dariiber hinaus verwenden wir den
Verantwortungsbegriff retrospektiv zum anderen haufig in einem morali-
schen Sinne.'®* Im Fall von Thomas konnte dies bedeuten, diesen moralisch
dafiir verantwortlich zu halten, sich im Umgang mit dem Fisch nicht richtig
verhalten zu haben.

Diese Art der riickwértsgewandten, moralischen Verantwortungszu-
schreibung ist an einige umstrittene Voraussetzungen gebunden, wie bereits

161 Beck (2015), 180.

162 Vgl. ebd., 189 1.

163 Ebd., 191.

164 Vgl. einfithrend zum Begriff der moralischen Verantwortung Talbert (2019), auch
Beck (2015), 172,

159

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

im Rahmen der Bemerkungen zur Selbstverteidigung angedeutet wurde.
Um als moralisch verantwortlich gelten zu konnen, muss vorausgesetzt
werden, dass ein:e Akteur:in iiberhaupt autonom oder ,frei“ handeln
kann. Die Debatten reichen hier von der fundamentalen philosophischen
Diskussion um Willensfreiheit bis hin zur Frage, wann ein Mensch die
entsprechende Reife hat, um als vollstindig autonome Person gelten zu
kénnen. So betrachten wir weder Katzen noch Kleinkinder als moralisch
verantwortliche Akteur:innen, Thomas als nicht beeintréachtigte erwachse-
ne Person hingegen schon. Dariiber hinaus spielen weitere Uberlegungen
eine Rolle, wenn wir moralische Verantwortlichkeit zusprechen. Es stellt
sich etwa die Frage, ob Thomas zum Zeitpunkt der Tat zurechnungsfahig
war oder zum Beispiel aufgrund des Einflusses starker Medikamente ledig-
lich versehentlich den Alkohol in das Aquarium gekippt hat und seine Tat
insofern zu entschuldigen ist — vorausgesetzt, er hat mit der Einnahme der
Medikamente nicht grob fahrlassig gehandelt. Ferner ist zu kldren, wann
Unwissenheit oder mangelhafte Urteilskompetenz dazu fithren, eine Person
als moralisch unverantwortlich anzusehen. Und nicht zuletzt lassen sich
freilich sehr viel komplexere Fille anfiihren, bei denen es sehr viel weniger
leicht ist, klar zu bestimmen, wer in welchem MafSe fiir ein moralisches
Unrecht verantwortlich (und fiir dieses zu verurteilen) ist.

Letzteres gilt insbesondere, wenn man den Boden klar abgesteckter Ge-
dankenexperimente verldsst. Dann ndmlich wird schnell uniibersichtlich,
wem welche Verantwortung zugesprochen werden muss, inwiefern eine
Handlung moralisch zu verurteilen ist und folglich auch, ob und welche Ar-
ten von Interventionen moralisch gerechtfertigt sein konnten. Erinnern wir
uns an Hadleys Bemerkungen zum ,,multiple targets problem® Je nachdem,
wie eng oder weit wir die Kausalitdtsbeziehungen im Kontext der Schéadi-
gung von Tieren verstehen, konnten neben Landwirt:innen, Schlachthof-
mitarbeiter:innen und Forscher:innen auch Personen als legitime Ziele fiir
Interventionen in den Blick geraten, die lediglich mittelbar zur Schadigung
von Tieren beitragen.

Bei Hadley bleibt offen, welche Fille moglicher Interventionen er genau
im Kopf hat. Vermutlich solche, in denen Aktivist:innen andere davon ab-
halten, tierische Produkte zu kaufen, die unter Umstédnden erzeugt wurden,
in denen die Tiere leiden und getdtet werden. Auf diese Weise tragt die in-
tervenierende Person, so die Idee, einen, wenn auch geringen, Teil dazu bei,
den 6konomischen Kreislauf der Schiadigung von Tieren zu unterbinden.
Ein einfaches Beispiel mag eine Person sein, die eine andere Person, die
gerade im Begriff ist, eine Metzgerei zu betreten, zur Seite st6fit und in der

160

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Folge den Eingang blockiert, so dass keine tierischen Produkte iiber die
Ladentheke gehen.

Wie gesagt raumt Hadley selbst ein, dass die Rechtfertigung einer sol-
chen Intervention davon abhidngt, wie weitgehend man bereit ist, den
Erwerb von Produkten {iberhaupt als kausal mit der Schadigung von Tie-
ren in Verbindung stehend zu bewerten und die Konsument:innen als
moralisch verantwortlich zu betrachten. Und es lassen sich einige Zweifel
anfithren, ob die Theoretisierung einer solchen Intervention als ,paradigm
case” im Rahmen von Nothilfe angemessen ist. So kann man entsprechend
Hadleys Einschrankung zu bedenken geben, dass es alles andere als klar
ist, dass die Intervention in einem direkten, kausalen Zusammenhang mit
der Schidigung eines bestimmten Tieres steht. Die kausale Verantwortung
fiir die Schadigung von Tieren liegt weiter in erster Linie bei jenen, die die
Tiere halten und toten.

Deutlich wird dies, wenn man sich vor Augen fiihrt, dass die Interventi-
on wohl nicht dazu beitragt, das Tier, von dem die Produkte stammen, zu
schiitzen — denn dieses wurde ja bereits geschddigt. Nicht gianzlich klar
ist ferner, ob der Kauf bzw. Nicht-Kauf eines Stiicks Fleisch iiberhaupt
einen Einfluss darauf hat, ob aufgrund dieses Einzelfalls zukiinftig ein wei-
teres Tier zu Schaden kommt. Und selbst wenn ich durch meinen eigenen
Fleischverzicht oder entsprechende Interventionen mittel- oder langfristig
dazu beitragen mag, dass der Betrieb vor den Toren der Stadt 6konomische
Einbufen verkraften muss oder beim Metzger um die Ecke einige Schnitzel
weniger in der Auslage liegen, ist weitgehend unklar, was dies in einer
global vernetzten Okonomie bedeutet. Vielleicht werden die Produkte in
der Folge lediglich (zu einem etwas geringeren Preis) auf einem anderen
Markt abgesetzt. Im ungiinstigsten Fall konnten Interventionen, die sich
gegen die Produktion und den Verkauf mehr oder minder lokal erzeugter
Produkte richten, lediglich dazu fiihren, dass zukiinftig verstarkt tierische
Lebensmittel aus Regionen importiert werden, in denen schwichere Tier-
schutzstandards gelten.

Diese knappen Bemerkungen sollten bereits erkennen lassen, dass sich
Interventionen gegen den Konsum tierischer Produkte auf Basis von Uber-
legungen, die auf Nothilfe Bezug nehmen, in modernen Okonomien kaum
oder zumindest sehr viel weniger eindeutig rechtfertigen lassen - sind die
kausalen und moralischen Verantwortungsbeziehungen doch schlicht zu
verworren und unklar. Vielmehr diirften der Analyse von Fallen zur Selbst-
verteidigung und Nothilfe folgend die allermeisten Menschen eher in den

161

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Bereich unbeteiligter Zuschauer:innen riicken, gegen die nicht gewaltsam
vorgegangen werden darf (oder in deren Fall sich zumindest noch einmal
deutlich strengere Anforderungen an die Verhéltnismafligkeit stellen). Um
auch dies anhand von Hardmans Beispiel des Hundequalers Fred deutlich
zu machen: Der Nachbar mag gerechtfertigt sein, Fred - notfalls mittels
Ausiibung von Zwang und (milder) Gewalt - vom Schéddigen der Tiere
abzuhalten. Nicht gerechtfertigt wire es allerdings, dessen unbeteiligten
erwachsenen Sohn, der zu Besuch ist und nichts von den Taten seines
Vaters weif3, als Geisel zu nehmen, um Fred dazu zu bringen, von den
Tieren abzulassen — auch wenn dies die Option wire, die am ehesten Erfolg
versprechen wiirde.!®>

Nun mag man freilich einwenden, dass die Konsument:innen tierischer
Produkte — abgesehen davon, dass sie zumindest in einem sehr schwachen
Sinne kausal beteiligt sein konnten - anders als Freds Sohn gerade nicht
ahnungslos sind. Die allermeisten diirften wissen, welche Zustdnde und
welches Leid sich mit der Nutzung von Tieren oftmals verbinden. Und in-
sofern mag man sie nicht als v6llig unbeteiligt betrachten und ihr Handeln
moralisch verurteilen. Der Vorwurf bezieht sich dann allerdings weniger
auf den Kauf des konkreten tierischen Produkts und die kausale Rolle, die
eine Konsumentin direkt bei der vorangegangenen Schadigung des Tieres
gespielt hat. Vielmehr bringt die Kritik am Handeln der Konsumentin zum
Ausdruck, dass diese nicht nur nicht gegen die ungerechten Verhiltnisse
der Tiernutzung vorgeht, sondern sogar dazu beitrdgt, diese zu erhalten
und zu stiitzen. Zum einen finanziell, indem sie dieses ungerechte System
mit Kapital versorgt. Und zum anderen auf eine eher symbolische Weise.
Durch ihren Kauf, das eigene Bewerben oder auch die blofie Zurschaustel-
lung von tierischen Produkten (etwa durch das Tragen einer Lederjacke)
leistet sie einen Beitrag dazu, die Zustinde der Tiernutzung symbolisch
zu normalisieren oder gar zu befordern. Allgemeiner formuliert, tragt die
Konsumentin stellvertretend fiir die allermeisten von uns auf vielféltige
Weise zu jenem ,Klima“ bei, das die Rechtsverletzungen an Tieren immer
wieder aufs Neue ermdglicht und starkt.

Damit sind wir, wie eingangs bemerkt, bei einer umfassenderen politi-
schen Perspektive angelangt, die den einfachen theoretischen Boden der

165 Sogenannte ,bystanders® wie Freds Sohn, dies betont auch Hardman mit Blick auf
die Aktionen der ALF, sind keine legitimen Ziele, vgl. Hardman (2021), 16. Zur
Frage der Verhiltnismafligkeit im Fall der Schadigung Unbeteiligter vgl. auch Kagan
(2019), Abschnitt 10.5.

162

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Selbstverteidigung und Nothilfe {iberschreitet und nach einem komplexer-
en Bild kausaler und moralischer Verantwortung verlangt. Dabei richtet
sich der Blick weniger — oder zumindest nicht ausschliefilich - auf die
Schidigungen einzelner Individuen und die Frage, unter welchen Umstén-
den gegen jene Personen vorgegangen werden darf, die direkt kausal fiir
diese verantwortlich sind. In den Fokus riicken vielmehr weniger {ibersicht-
liche (Mit-)Verantwortungsbeziehungen unterschiedlicher Akteur:innen
und die Frage, inwieweit illegaler Protest und Widerstand gegen ungerechte
(institutionelle) Strukturen gerechtfertigt sein konnen.

Strukturelle politische Ungerechtigkeit und Verantwortung

Zunichst sollte gekldrt werden, was mit struktureller Ungerechtigkeit ge-
meint ist und welche Rolle der Verantwortungsbegrift in diesem Zusam-
menhang spielt. Ich muss mich hierbei wiederum auf einige zentrale
Punkte der komplexen Debatten, die sich unter anderem im Anschluss an
Uberlegungen Iris Marion Youngs entsponnen haben, konzentrieren.!66

Vergleichsweise einfach ldsst sich strukturelle Ungerechtigkeit noch nega-
tiv bestimmen, also dariiber, was sie nicht ist und wovon sie zu unterschei-
den ist: den ungerechten Handlungen, die sich direkt zwischen individuel-
len Akteur:innen abspielen.!®” Bereits Rawls, so Young, erkennt an, dass
in diesem Sinne eine Unterscheidung zu treffen ist zwischen moralischen
Prinzipien und Urteilen, die wir mit Blick auf individuelle Entscheidungen
und Handlungen anwenden, und jenen, die sich auf die Grundstruktur
der Gesellschaft - und damit die zentralen politischen, rechtlichen und
okonomischen Institutionen - beziehen.!®® Der Begriff der strukturellen
Ungerechtigkeit, so kann man entsprechend festhalten, bezieht sich allge-
mein darauf, wie wir kollektiv organisiert sind. Als ungerecht kritisieren wir
in diesem Zusammenhang folglich nicht (oder zumindest nicht in erster
Linie) das Verhalten von Individuen, sondern die politischen und sozialen
Strukturen.!®?

166 Vgl. Young (2011), bes. Kapitel 2; einen hilfreichen einfiihrenden Uberblick bietet
McKeown (2021).

167 Hierfir bietet sich der Begriff der ,agent oppression oder ,agent injustice” an, vgl.
Haslanger (2012), Kapitel 11; Delmas (2018), 12.

168 Vgl. Young (2011), 66.

169 Vgl. Haslanger (2012), 314 f.

163

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Hierbei spielen jene soeben angesprochenen Institutionen eine zentrale
Rolle. Besonders eindeutige und einfach festzustellende Falle struktureller
Ungerechtigkeit sind solche, bei denen Einzelnen oder ganzen Gruppen
fundamentale Grundrechte bereits formal systematisch verwehrt werden.
Dariiber hinaus wird der Begriff der strukturellen Ungerechtigkeit gerade
in Abgrenzung zu diesem engen Fokus auf Institutionen auf weitere, nicht
selten undurchsichtige und vielschichtige Bereiche gesellschaftlichen Zu-
sammenlebens bezogen sowie auf die Effekte, die diese auf unterschiedlich
positionierte Gruppen haben. In den Blick geraten dann vor allem gesell-
schaftliche Normen, kulturelle Praktiken, Alltagsgewohnheiten und nicht
zuletzt ideologische Strukturen und die Frage, wie sich diese zum systema-
tischen Nachteil bestimmter gesellschaftlicher Gruppen auswirken.”?

Mir kommt es, was die Frage der Verantwortung angeht, an dieser Stelle
wiederum auf zwei Punkte an. Erstens erméglicht es der Fokus auf Struktu-
ren, Akteur:innen zu beriicksichtigen, die im Rahmen einer Analyse, die
sich im engen Kontext von kausaler Verantwortung und der Rechtfertigung
von Nothilfe bewegt, weitestgehend unberiicksichtigt bleiben. Zur Erlaute-
rung: Wie am Ende des vergangenen Abschnitts deutlich wurde, diirften
diejenigen, die direkt kausal fiir das Leid und die T6étung von Tieren ver-
antwortlich zu machen sind (u.a. Mitarbeiter:innen in Schlachthofen und
landwirtschaftlichen Betrieben), aus tierrechtlicher Sicht vergleichsweise
eindeutig zu legitimen Zielen von Interventionen werden - sei es im
Rahmen von Sabotageaktionen oder gar der Androhung oder Anwendung
von (milder) Gewalt. Was aber ist mit der Verantwortung jener, die einen
erheblichen Beitrag zum Leid von Tieren leisten, ohne in direkte Schadi-
gungen verwickelt zu sein? Zu denken ist insbesondere an einflussreiche
6konomische Akteur:innen und politische Entscheider:innen. Sie sind es,
die im Wesentlichen die Rahmenbedingungen und Dynamiken des Systems
der Nutzung von Tieren pragen und dessen reibungsloses Funktionieren
sicherstellen. Kurzum: Wenn wir nach der Verantwortung fiir das Leid und
die T6tung von Tieren fragen, scheint es wenig iiberzeugend, sich auf jene

170 Iris Marion Young, dies sollte nicht unerwidhnt bleiben, grenzt den Begriff der
strukturellen Ungerechtigkeit allerdings nicht nur von individuellen Handlungen,
sondern auch von repressiven politischen Regelungen ab und pladiert folglich
fiir ein vergleichsweise spezifisches Verstindnis von struktureller Ungerechtigkeit,
vgl. Young (2011), 52f. Thr geht es vor allem darum, Fille von Ungerechtigkeiten
verstandlich zu machen, die sich aufgrund eines komplexen Wechselspiels verschie-
dener Faktoren ergeben und bei denen keine:r der beteiligten Akteur:innen sich
falsch verhalten hat. Darauf komme ich in den Abschnitten 6.2.1 und 6.2.2 zuriick.

164

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

zu beschranken, die direkt Gewalt ausiiben. Andere Akteur:innen mégen
lediglich indirekt beteiligt sein. Dennoch kénnte diesen eine erhebliche
moralische Verantwortung zuzuschreiben sein, weil sie an einflussreichen
und entscheidenden Stellen eine wichtige konomische oder politische
Rolle bei der Schaffung, Stiitzung und Stirkung von Institutionen und
Strukturen spielen.

Zum zweiten Punkt: Die bisherigen Ausfilhrungen haben sich aus-
schliefllich auf die retrospektive Dimension des Verantwortungsbegriffs
konzentriert, also darauf, wer in welcher Form (kausal und/oder mora-
lisch) riickblickend fiir sein Tun oder Nicht-tun verantwortlich zu machen
ist. Gebrauchen wir den Begriff der Verantwortung hingegen prospektiv,
dann geht es darum, deutlich zu machen, dass Akteur:innen eine Verant-
wortung zukommt, die sich auf die Zukunft bezieht: z.B. bestimmten Ver-
pflichtungen nachzukommen, Tugenden auszubilden oder - fiir unseren
Fall besonders relevant — auf gesellschaftliche Prozesse und Strukturen
einzuwirken. Wenn wir Personen in diesem prospektiven Sinne Verantwor-
tung zuschreiben - so hélt Nussbaum im Riickgriff auf Iris Marion Young
fest —, dann geht es darum, deutlich zu machen, ,that they have a job to
do71,

Die Frage, wem welche prospektive Verantwortung in strukturellen Zu-
sammenhdngen zukommt, hidngt wiederum von den konkreten Umstédnden
ab. Einige zentrale Parameter, die zur Bestimmung zu beriicksichtigen sind,
lassen sich allerdings ausmachen.””? Erstens spielt auch in diesem Zusam-
menhang die Frage der kausalen Verursachung eine Rolle: Wer in besonde-
rer Weise fiir Missstdnde bzw. kritikwiirdige Verhéltnisse verantwortlich
zeichnet, dem kommt in aller Regel auch eine besondere Verantwortung zu,
diese zu beheben. Dariiber hinaus stellt sich zweitens die Frage, wem der
Status quo, den es zu verdndern gilt, den meisten Nutzen bringt. Auch die-

171 Nussbaum (2011), xv.

172 Ich orientiere mich hierbei an den Uberlegungen Gillian Brocks zum Problem des
brain drains, vgl. Brock (2017), 220f. Bei Young, der es, wie erwahnt, nicht um
die kausale Dimension des Verantwortungsbegriffs geht, gestaltet sich die Situation
anders. Sie nennt folgende vier Parameter: Erstens die Macht bzw. Einflussmoglich-
keiten, iiber die diese verfiigen, zweitens die Privilegien, die jemand im Vergleich zu
anderen genief3t, drittens das Interesse, das jemand - insbesondere die Opfer von
Ungerechtigkeiten — an der Veranderung der Situation hat und zuletzt viertens die
»collective ability“ von Akteur:innen. Gemeint ist mit Letzterem, dass Individuen,
die in Gruppen oder Institutionen - z.B. Gewerkschaften oder als Teil von Univer-
sitdten — organisiert sind, mehr Moglichkeiten und damit auch eine besondere
Verantwortung haben, kollektiv Einfluss zu nehmen, vgl. Young (2011), 144-147.

165

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

sen Akteur:innen kann eine besonders starke Verantwortung zugesprochen
werden, an bestimmten Zustinden etwas dndern zu miissen. Und zuletzt
kann fiir die Bestimmung der Stirke von Verantwortung von Relevanz
sein, inwiefern ein:e Akteur:in schlichtweg iiber besondere Fihigkeiten
oder Moglichkeiten verfiigt. Wer beispielsweise spezielle Fahigkeiten hat,
Kenntnisse besitzt oder sich in einer besonders machtvollen oder einfluss-
reichen Position befindet, dem kann schlicht aufgrund dieser giinstigen
Umstdnde im Vergleich zu anderen eine besondere prospektive Verantwor-
tung zukommen.

Vor dem Hintergrund eines komplexeren Verstandnisses von Verantwor-
tung, das prospektive Elemente beriicksichtigt, ldsst sich folglich besser
verstehen, weshalb es politisch und theoretisch betrachtet zu kurz greift,
sich mit Blick auf das Leid von Tieren im engen Rahmen von Uberlegun-
gen zur Selbstverteidigung und Nothilfe zu bewegen und auf individuelle
Schéddigungen zu konzentrieren. Ein Schlachthofmitarbeiter mag direkt fiir
die Totung eines Tieres verantwortlich sein und, bezieht man die Idee der
Nothilfe auf Tiere, aus tierrechtlicher Sicht unter Ausiibung von Zwang
unter Umstdnden zurecht an seinem Tun gehindert werden. Vielen anderen
Akteur:innen diirfte jedoch eine sehr viel stirkere Verantwortung fiir die
Strukturen, innerhalb der diese Schiddigungen stattfinden, zukommen.!”?
Und zwar deshalb, weil sie erstens womdglich eine besondere Rolle bei der
Schaffung dieser ungerechten (institutioneller) Strukturen gespielt haben,
zweitens in besonderer Weise von diesen profitieren und drittens iiber
besondere Moglichkeiten verfiigen, etwas an diesen zu dndern.

Tierrechtsaktivismus und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit

Aus tierrechtlicher Sicht stellt das gegenwirtige System der Tiernutzung
zweifellos eine massive politische Ungerechtigkeit dar, die in die fundamen-
talen Institutionen unserer Gesellschaft eingeschrieben ist und im Rahmen
vielfaltiger 6konomischer, sozialer und kultureller Strukturen ermdglicht,

173 Zu bedenken ist hierbei auch, dass sich gerade Mitarbeiter:innen in der Fleisch-
industrie hiufig selbst in prekdren und ausbeuterischen Arbeitsverhaltnissen befin-
den. Dies wurde nicht zuletzt im Zuge der Corona-Pandemie noch einmal deutlich
und hat mittlerweile immerhin zu rechtlichen Veranderungen gefiihrt, vgl. einfiih-
rend hierzu Birke (2021); Schulten/Specht (2021). Diese Personen in den Fokus
zu nehmen, wenn es um die Frage der Verantwortung und Rechtfertigung von
Interventionen geht, wire daher moralisch und politisch sicher fragwiirdig.

166

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

gestiitzt und gestarkt wird. Wem kann hierbei welche Verantwortung zu-
geschrieben werden? Und welche Konsequenzen ergeben sich vor dem
Hintergrund eines erweiterten Verantwortungsverstindnisses und -gefiiges
fiir die Frage der Rechtfertigung von Interventionen?

Wie soeben bemerkt wurde, ist die Bestimmung der moralischen Ver-
antwortung, die konkreten Akteur:innen in strukturellen Zusammenhén-
gen fiir die Etablierung und Aufrechterhaltung von Ungerechtigkeiten
zugeschrieben werden kann, alles andere als einfach und wiederum nur
in einem konkreten Kontext moglich. Oft greifen viele Entscheidungen
unterschiedlicher Akteur:innen ineinander, so dass sich nicht klar sagen
lassen diirfte, wer welche kausale Rolle gespielt hat. Auch diirfte es sich
in vielen Fillen kompliziert gestalten, festzustellen, inwiefern Akteur:innen
ber alternative Handlungsoptionen verfiigt hitten und welche moralisch
relevanten Abhéngigkeiten und Beziehungen dabei bestanden. Etwas einfa-
cher dirften sich noch Aussagen dariiber treffen lassen, wer am meisten
von der ungerechten Situation profitiert und schlichtweg aufgrund seiner
einflussreichen Stellung eine besondere Verantwortung tragt.

Exemplarisch ldsst sich dies anhand einer Gruppe von Akteur:innen
verdeutlichen, die nicht selten im Fokus der offentlichen Kritik steht, wenn
es um die Verantwortung fiir das Wohl von Tieren geht: Landwirt:innen.
Im Fall dieser — zweifellos diversen — Gruppe diirfte klar sein, dass sie
strukturell betrachtet einen kausalen Beitrag zur Schadigung von Tieren
leistet: insbesondere im Rahmen ihres eigenen okonomischen Agierens
sowie durch politische Einflussnahme in Form von Lobbyarbeit. Dariiber
hinaus sichert das System der Tiernutzung dieser Gruppe die 6konomische
Existenz. Landwirt:innen zdhlen somit zu den Profiteur:innen der Nutzung
von Tieren. Und nicht zuletzt scheinen diese in einer besonderen Position
zu sein, selbst Missstdnde abstellen oder politisch auf Veranderungen hin-
zuwirken zu kénnen.

Auf der anderen Seite lassen sich Punkte anfiihren, die die Frage aufwer-
fen, ob die Dinge wirklich so klar liegen, wenn es um die Zuweisung von
moralischer Verantwortung und Schuld geht. So zeigen sich Landwirt:in-
nen héufig tiberrascht von der Vehemenz und Hirte der Vorwiirfe gegen
die Nutztierhaltung, die bis vor Kurzem - und von vielen noch immer
- als vollig legitime Form der Existenzsicherung angesehen wurde. Auch
weisen sie darauf hin, dass sie selbst in ein komplexes Netz 6konomischer
Abhingigkeiten und Zwinge eingebunden sind und ihre individuellen Ein-
flussméglichkeiten beschrénkt sind: Verbraucher:innen, die zwar bessere
Bedingungen fiir die Haltung von Tieren méchten, seien, so der Vorwurf,

167

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

nur selten dazu bereit, die notigen Preise zu bezahlen. Und ferner miissen
sie mit dem Kostendruck von Seiten jener, die die Produkte weiterverarbei-
ten und in Supermérkten anbieten, umgehen. Dabei miissen sie angesichts
gestiegener Tierschutzanforderungen die richtige Balance finden, um in-
und auslandischer Konkurrenz durch andere Markteilnehmer:innen stand-
halten zu konnen. Letztlich, dies sollen diese knappen Bemerkungen ledig-
lich andeuten, gestalten sich Verantwortungszuschreibungen und Schuldzu-
weisungen in modernen, in globale Mirkte eingebunden Gesellschaften
alles andere als einfach. Nicht zuletzt ist dabei zu bedenken, dass die
meisten Landwirt:innen dabei in moralische Verantwortungsbeziehungen
eingebunden sind, die nicht nur die genutzten Tiere, sondern auch die
eigene Familie und Mitarbeiter:innen umfassen.

Sollte aufgrund der komplexen und nicht selten unklaren Verantwor-
tungs- und Schuldkonstellationen die Schlussfolgerung gezogen werden,
dass sich keinerlei unzivile Interventionen gegen Akteur:innen rechtfer-
tigen lassen, die in relevanter Weise in politische Ungerechtigkeiten in-
volviert sind? Dies erschiene mir vorschnell, wenngleich sich sicherlich
Einschrankungen ergeben. Die Rechtfertigungen, die bei Nothilfe und
rechtfertigendem Notstand greifen, beziehen sich, wie erlautert wurde, im
Wesentlichen auf die Unmittelbarkeit der Bedrohung und den Umstand der
akuten Gefiahrdung. Eine solche ist im Fall strukturell relevanter Akteur:in-
nen, die in aller Regel nicht direkt an Schadigungen beteiligt sind, nicht
gegeben, was von Relevanz fiir die Verhiltnismafligkeit sein diirfte. Und
auch die Frage, ob sich jemand schuldig gemacht hat — darauf wurde kurz
im Rahmen der Diskussion um Selbstverteidigung hingewiesen — mag eine
Rolle dabei spielen, wie drastisch eine Intervention ausfallen darf. Wenn
eine Person nur sehr mittelbar zu weiteren Schadigungen beitrdgt oder
schlicht ihrer prospektiven Verantwortung nicht gerecht wird, koénnten
besondere Anforderungen an die Rechtfertigung konkreter Interventionen
gestellt werden. Entscheidend diirfte letztlich sein, als wie gravierend man
die Ungerechtigkeit betrachtet und welche Dringlichkeit ihrer Beseitigung
beigemessen wird — nur vor diesem Hintergrund lésst sich die Frage der
Angemessenheit und Verhéltnismafligkeit von Eingriffen genauer einord-
nen.

Ich méchte versuchen, diese vagen Uberlegungen anhand einiger Fille
umstrittener Interventionen etwas greifbarer zu machen, die sich jenseits
des Rechtfertigungsrahmens von Nothilfe und rechtfertigendem Notstand
bewegen:

168

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Aktivist:innengruppe A. Diese Gruppe setzt sich seit Langem auf lega-
lem Weg und im Rahmen zivilen Ungehorsams fiir Tierrechte ein. Da
dieses Engagement, wie die Gruppe feststellt, jedoch wenig Wirkung
zeigt, beschlief3t sie eines Tages, zu drastischeren Mitteln zu greifen, um
die Bevolkerung aufzuriitteln. Mit Spraydosen ,,bewaftnet” spriiht sie in
der Folge bei nichtlichen Streifziigen tierrechtliche Parolen insbesondere
an die Schaufenster von Metzgereien, Supermirkten und Rathdusern
(und ggf. auch an allerlei andere 6ffentliche und private Wande).

Aktivist:innengruppe B. Diese Gruppe beschliefit ebenfalls, zu weniger
zivilen Mitteln zu greifen. Die Aktivist:innen wollen allerdings nicht nur
aufriitteln, sondern jenen, die direkt von der Tiernutzung profitieren,
6konomischen Schaden zufiigen. Aus diesem Grund planen sie u.a. Far-
battacken auf Bekleidungsgeschifte, so dass die Leder- und Pelzwaren
nicht mehr verkauft werden konnen. Ferner zerstoren sie Geratschaften
in landwirtschaftlichen Betrieben und Forschungseinrichtungen, die da-
zu verwendet werden, Tieren Schaden zuzufiigen.

Aktivist:innengruppe C. Diese Gruppe ist der Auffassung, dass all diese
Mittel nicht geniigen, um ein wirklich deutliches Signal gegen die kata-
strophalen Rechtsverletzungen zu setzen. Die Aktivist:innen der Grup-
pe entscheiden sich daher dazu, ihrem Unmut und ihrem Gefiihl der
Hilflosigkeit im Rahmen von Straflenprotesten Ausdruck zu verleihen.
Bei diesen wird wiederum auf Gewalt gegen Personen verzichtet, die
Beschéadigung von Eigentum aber in Kauf genommen.

Aktivist:innengruppe D. Aktivist:innen dieser Gruppe halten noch
deutlich konfrontativere Interventionen, bei denen Personen direkt
adressiert werden, fiir gerechtfertigt. Von ernsthaften korperlichen Scha-
digungen nehmen sie zwar ebenfalls Abstand, nicht jedoch von direkten
Angriffen gegen Personen. So entscheiden sie sich u.a. dazu, dkonomi-
sche und politische Akteur:innen, die sich an einflussreicher Stelle fiir
die Tiernutzung einsetzen und ggf. von dieser profitieren, mit Ballons
zu attackieren, die mit Fakalien gefiillt sind. (In der sich als emanzi-
patorisch verstehenden Gruppe herrscht Uneinigkeit dariiber, ob auch
weniger einflussreiche und privilegierte Personen wie Tiertransportfah-
rer:innen sowie Mitarbeiter:innen in Schlachthéfen Ziel solcher Angriffe
werden diirfen.)

Wie sind diese Aktionen einzuschatzen, wenn man eine starke tierrechtli-

che Perspektive zugrunde legt? Aus speziesegalitaristischer Sicht kann man

169

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

sich ankniipfend an Hadley gar die Frage stellen, zu welchen Einschétzun-
gen man hinsichtlich der Rechtfertigung von Interventionen gelange, wenn
wir es nicht mit Tieren zu tun hétten, sondern mit Menschen, die sich
in moralisch relevanter Hinsicht nicht von Tieren unterschieden. Doch
selbst wenn man diese besondere speziesegalitaristische Herausforderung
ausklammert und einrdumt, dass die fundamentalen Rechte von Tieren
nicht das gleiche Gewicht wie jene von Menschen haben, sieht man sich
noch immer mit einer dramatischen Ungerechtigkeit konfrontiert.

Selbstverstandlich ist auch dann, wenn man eine tierrechtliche Position
zur Grundlage macht, zu beriicksichtigen, inwiefern eine konkrete Inter-
vention insbesondere erforderlich und verhdltnismdfig ist. Aber warum
sollten Aktionen, wie sie die Gruppen A und B durchfiihren, angesichts
des enormen Unrechts, das Tieren widerfahrt, nicht zumindest prima facie
moralisch gerechtfertigt (oder gar geboten) sein? Ahnliches lief3e sich iiber
eine ganze Reihe weiterer, vergleichsweise moderater Interventionen sagen,
die sich direkt gegen die Schiadigung von Tieren richten (man denke u.a. an
Tierbefreiungen) oder im Wesentlichen symbolischen Protestcharakter ha-
ben und dazu dienen, die Mitbiirger:innen und verantwortliche Akteur:in-
nen aufzuriitteln. Komplizierter gestaltet sich die Situation sicherlich im
Fall der Straflenproteste von Aktivist:innengruppe C, die eine erhebliche
konfrontative Qualitat aufweisen. Diese sind nicht zuletzt auch deshalb
von einem besonderen Drohpotential begleitet, da entsprechende Aktionen
keinen klaren Fokus haben. Gerade in jiingerer Zeit finden sich in der phi-
losophischen Diskussion allerdings insbesondere vor dem Hintergrund der
Proteste gegen Polizeigewalt Stimmen, denen zufolge derartige riots oder
gewaltsame Aufstinde unter bestimmten Umstinden selbst in liberalen
Demokratien gerechtfertigt werden konnen, um auf gravierende politische
Ungerechtigkeiten aufmerksam zu machen, die von staatlichen Strukturen
ausgehen, und auf Veranderungen hinzuwirken.'”*

Aktionen, die sich gegen einzelne Personen richten und deren korperli-
che Integritdt in Frage stellen, stehen unter einem ganz besonderen Recht-
fertigungsdruck. In Rahmen der Diskussion zur Rechtfertigung von Nothil-
fe war zu sehen, dass sich die Frage stellt, ob nicht zumindest milde Formen
der Gewalt gegen Personen gerechtfertigt sein kdnnten, um eine unmittel-
bar bevorstehende oder sich bereits im Gang befindliche Schiadigung zu

174 Fiir eine philosophische Analyse und grundsitzliche Rechtfertigung entsprechender
Aktionen als ,defensive harm“ vgl. Pasternak (2019), ferner Kling/Mitchell (2019;
2022).

170

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

verhindern.”> Diese Unmittelbarkeit ist, wie erwahnt, im Fall von Aktionen
wie jenen der Aktivist:innengruppe D nicht gegeben. Vielmehr haben sol-
che Interventionen im Wesentlichen wiederum symbolischen, kommunika-
tiven Protestcharakter und diirften der Anklage jener dienen, denen eine
besondere Verantwortung fiir die Rechtsverletzungen zugesprochen werden
kann.76

Letztlich ldsst sich die Frage, inwiefern gewaltsame Interventionen im
Kontext ungerechter (institutioneller) Strukturen, die sich gegen Individu-
en richten, gerechtfertigt sein konnen, wiederum nur im Rahmen einer um-
fassenden (tierrechtlichen) Gerechtigkeitstheorie griindlich beantworten.
Wenn wir annehmen, dass sich Angriffe auf Personen - und sei es nur
im Rahmen der erwédhnten Luftballon-Attacken - grundsitzlich verbieten,
um gegen politische Ungerechtigkeiten vorzugehen, dann scheiden die
Aktionen der Aktivist:innengruppe D aus. Wenn wir hingegen zu der Ein-
schitzung gelangen, dass die Ungerechtigkeit so massiv ist, dass zumindest
als letztes Mittel und als Ausdruck besonderer Hilfslosigkeit auf Aktionen
zurilickgegriffen werden kann, die sich gegen Personen richten und keine
ernsten korperlichen Schadigungen zur Folge haben, mag sich die Situation
anders darstellen.

In diesem Zusammenhang sei an die Uberlegungen zur Rechtfertigung
unzivilen Ungehorsams von Candice Delmas erinnert, auf die in Ab-
schnitt 4.2.1 eingegangen wurde. Delmas verteidigt Aktionen unzivilen Un-
gehorsams unter Bezugnahme auf liberale Legitimitdtsvorstellungen und
Werte. Konkreter bieten sich laut Delmas eine Reihe von Konzepten an, die
gemeinhin mit dem Nachdenken {iber Gesetzesgehorsam und politische
Legitimitét in Verbindung gebracht werden: insbesondere die Begriffe der
Gerechtigkeit, der politischen Verbundenheit und der Wiirde von Indivi-
duen. Sobald wir annehmen, dass Tiere in einem nicht-trivialen Sinne
als Mitglieder unserer moralischen und teilweise gar unserer politischen
Gemeinschaft zu betrachten sind und starke Rechte haben, durften die

175 Vgl. auch Delmas (2018), 96 f.

176 Derartige Interventionen dhneln etwa Aktionen wie dem sog. Milkshaking, das vor
einigen Jahren in Grofibritannien aufgekommen ist. Hierbei wurden Personen aus
dem rechtsextremen politischen Lager von Aktivist:innen mit Milchshakes bewor-
fen, vgl. hierzu Kling/Mitchell (2022), Kapitel 3 und 4. Kling/Mitchell stimmen
grundsitzlich mit Delmas tiberein, dass auch in liberalen Gesellschaften gewalt-
samer Protest prinzipiell moralisch gerechtfertigt sein kann. Die beiden setzen
theoretisch allerdings anders an, namlich bei der Annahme, dass wir in zutiefst un-
gerechten Gesellschaften leben und wir alle zu diesen Ungerechtigkeiten beitragen;
vgl. ebd., Kapitel 5.

171

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Argumente, die fiir unzivilen Ungehorsam zum Schutz und Forderung der
Rechte von Menschen greifen, grundsitzlich auch bei Tieren Anwendung
finden.

Versteht man Tiere als Mitglieder der politischen Gemeinschaft und
riickt ihre Rechte in den Bereich fundamentaler Gerechtigkeit, scheint gar
die Frage nicht abwegig zu sein, wie es grundséatzlich um die Legitimitat der
politischen Ordnung gegenwirtiger liberaler Gesellschaften — oder zumin-
dest Teile dieser — bestellt ist und ab welchem Punkt die Gehorsamspflicht
enden konnte.”” Aus tierrechtlicher Sicht diirfte man die Pflicht zum Wi-
derspruch und zur Intervention angesichts der systematischen Missachtung
und Verletzung des politischen Status und der Rechte von Tieren wiederum
besonders ernst nehmen - und in der Folge zu nochmals weitreichenderen
Schlussfolgerungen hinsichtlich der Rechtfertigung von Gewalt und Wider-
stand gelangen.

An diese Uberlegungen schliefit der folgende Exkurs zur Rechtfertigung
von Interventionen staatlicher Akteur:innen an. Im Rahmen dieser Diskus-
sionen stehen die Souverinitat von Staaten und die Legitimitat politischer
Ordnungen klar zur Debatte.

4.2.7 Exkurs: Tierrechte und Interventionen staatlicher Akteur:innen

Die Frage der Prima facie-Rechtfertigung politischer Zwangsausiibung zum
Schutz der Rechte von Tieren stellt sich nicht nur aus der Perspektive
von Biirger:innen, sondern auch von staatlicher Seite. Denn ebenso wie
die Pflicht zum Gesetzesgehorsam der Biirger:innen Grenzen kennt, kénn-
ten staatliche Interventionen gerechtfertigt sein, um gravierende Gerechtig-
keitsverletzungen und Unrecht zu beseitigen. Konkreter, so soll in diesem
Exkurs deutlich werden, ldsst sich aus tierrechtlicher Sicht argumentieren,
dass es staatlichen Akteur:innen angesichts der massiven Verletzungen
grundlegender Tierrechte gestattet sein konnte, diesem Unrecht notfalls
unter Ausiibung von Zwang ein Ende zu setzen. Ich werde mich hierbei
auf die Debatten um humanitire Interventionen, die Eingriffe in andere

177 Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Uberlegungen von Daniel Weltman (2022).
Weltman schldgt vor, illegale unzivile aktivistische Interventionen wie verdeckte
Tierbefreiungen als ,,subrevolutions® zu verstehen, also als Revolutionen, die nicht
den Umsturz eines ganzen Systems zum Ziel haben, sondern nur bestimmte Teile
desselben.

172

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Staaten betreffen, konzentrieren. Abschlieflend werde ich zudem kurz auf
die Rechtfertigung innerstaatlichen Einschreitens blicken.

Humanitdre Interventionen: einfiihrende Bemerkungen

Das Konzept humanitarer Interventionen bildet einen wesentlichen theore-
tischen Bezugspunkt, wenn man sich der Rolle staatlicher Akteur:innen
und der Rechtfertigung von Zwang zuwendet. Grob gesprochen kann es
der Idee humanitirer Interventionen zufolge moralisch gerechtfertigt oder
gar gefordert sein, gewaltsam zu intervenieren, um massive Menschen-
rechtsverletzungen zu unterbinden.

Ein Klassiker der philosophischen Diskussion ist in diesem Zusammen-
hang Michael Walzers erstmals 1977 erschienenes Werk Just and Unjust
Wars. Genauer argumentiert Walzer in diesem, dass das mit Blick auf
die Einordnung und Rechtfertigung zwischenstaatlicher Gewaltausiibung
vorherrschende ,legalist paradigm“’8 der Uberarbeitung bedarf. Diesem
Paradigma zufolge besteht die internationale Gemeinschaft aus souveranen
Staaten, die ein Recht auf territoriale Integritit und politische Selbstbestim-
mung haben. Staaten, die andere Staaten angreifen bzw. im Begriff sind,
dies zu tun, sind in Analogie zu Angriffen von Individuen gegen andere
Individuen als Kriminelle zu betrachten. Angegriffene Staaten diirfen sich
entsprechend im Sinne von Selbstverteidigung gegen jene Aggressor:innen
wehren und bestehendes Recht - in diesem Fall: der Staatengemeinschaft
- durchsetzen. Ferner konnen andere Staaten der Gemeinschaft gerecht-
fertigt sein, das angegriffene Mitglied hierbei zu unterstiitzen. Abgesehen
von entsprechenden Akten der Aggression gegen einen souverdnen Staat,
so Walzer, gibt es dem legalistischen Paradigma zufolge allerdings keine
weiteren Griinde, die eine Kriegshandlung rechtfertigen konnen.

Gegen diese Vorstellung wendet Walzer u.a. ein, dass es durchaus Fille
geben kann, in denen ein Staat zwar keine Aggression gegen einen anderen
Staat ausiibt, eine militdrische Intervention aber gerechtfertigt sein kann -
ndmlich dann, wenn eine solche aus humanitdren Griinden erfolgt, d.h.,
um Walzers berithmte Formulierung zu zitieren, das Einschreiten als Ant-
wort auf Handlungen ,that shock the moral conscience of mankind“”®

178 Vgl. Walzer (2015), Abschnitt 4, bes. 58-62.
179 Ebd., 107. Walzer erinnert an die historisch einzigartigen Verbrechen der Nazis
und diskutiert als konkretes historisches Beispiel die Intervention Indiens 1971 im

173

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

verstanden werden kann. Walzer rechtfertigt diese und andere Einschrén-
kungen gegeniiber dem legalistischen Verstindnis staatlicher Souverénitat
vor allem mit Verweis darauf, dass humanitdre und andere Formen der
Intervention gerade dazu beitragen, jene Werte wie die Achtung des Lebens
von Individuen und der gemeinschaftlichen Freiheit aufrecht zu erhalten,
auf denen sich staatliche Souveranitit griindet.!0

Walzers Uberlegungen zur gerechten Kriegsfithrung und zur Rechtfer-
tigung humanitdrer Interventionen haben zu einer ganzen Reihe von
kritischen Reaktionen gefithrt. Die Diskussionen dariiber, auf welcher
Grundlage und unter welchen Umstinden entsprechende Interventionen
gerechtfertigt werden konnen, halten bis heute an.!®! Es kann jedoch davon
gesprochen werden, dass in der philosophischen Diskussion ein gewisser
Konsens dariiber besteht, dass humanitdre Interventionen grundsitzlich
gerechtfertigt sein konnen.!8?

Geht man davon aus, dass Tiere gewichtige Rechte haben bzw. verdienen,
dann stellt sich die Frage, ob unter Umstédnden Eingriffe in anderen Staaten
- bis hin zu militarischen Interventionen — gerechtfertigt sein konnten, um
der massiven Verletzung und Missachtung der Rechte von Tieren Einhalt
zu gebieten. Tatsdchlich muss auch gar nicht grof3 spekuliert werden, ob
Tierrechtler:innen so weit zu gehen bereit sind: Alasdair Cochrane und
Steve Cooke haben die Frage der Rechtfertigung externer Interventionen
in den letzten Jahren ausfithrlicher diskutiert und im Anschluss an Simon

Bangladesch-Krieg, um Verbrechen und Massaker der pakistanischen Armee an
der bengalischen Bevolkerung zu unterbinden. Walzer betont, dass es fiir eine
Rechtfertigung entsprechender Eingriffe von auflen keiner Autorisierung durch die
Staatengemeinschaft bedarf, sondern hierzu auch unilateral gehandelt werden darf,
vgl. ebd., 105f.

180 Vgl. ebd., 108.

181 Einen hilfreichen Uberblick iiber diese Debatten bietet Lazar (2020).

182 Nicht unerwihnt bleiben sollte ferner, dass unter dem Stichwort der ,Responsibility
to Protect” auf Ebene der internationalen Politik und des Volkerrechts in den ver-
gangenen zwei Jahrzehnten einiges in Bewegung gekommen ist. Unter diesem viel-
fach diskutierten Prinzip wird die moralische Verantwortung der internationalen
Staatengemeinschaft verstanden, die Bevolkerung eines Staates — notfalls durch mi-
litarisches Eingreifen - vor gravierenden Rechtsverletzungen zu schiitzen, wenn der
eigene Staat dieser Aufgabe selbst nicht nachkommt. Im Abschlussdokument des
UN-Weltgipfels von 2005, in dem diese Schutzverantwortung von den Regierungen
anerkannt wurde, ist konkreter die Rede davon, die Bevélkerung vor Vélkermord,
Kriegsverbrechen, ethnischer Sduberung und Verbrechen gegen die Menschlichkeit
zu schiitzen.

174

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Caneys liberal-kosmopolitische Verteidigung humanitérer Interventionen
prinzipiell bejaht.!183

Cochrane und Cooke: Humanitdre Interventionen zum Schutz von
Tierrechten

In Ubereinstimmung mit Caney nehmen Cochrane und Cooke zunichst
an, dass Grundrechte nicht nur universelle negative Pflichten generieren,
sondern auch positive Pflichten der Unterstiitzung. Wenn eine politische
Gemeinschaft ihren Pflichten gegeniiber Rechteinhaber:innen nicht nach-
kommt oder hierzu nicht in der Lage ist, dann konnen entsprechend exter-
ne Akteur:innen - etwa die Regierungen anderer Staaten — gefordert sein,
Unterstiitzung zu leisten. Im Fall gravierender Grundrechtsverletzungen
kann Letzteren gar die Pflicht erwachsen, zu intervenieren — denn Staaten
haben nur dann einen legitimen Anspruch darauf, zu regieren, wenn die
Grundrechte von Menschen geachtet werden.18

Anders als Caney sind Cochrane und Cooke allerdings der Uberzeu-
gung, dass diese Uberlegungen iiber den Bereich grundlegender Menschen-
rechte hinausreichen, da auch andere, nichtmenschliche empfindungsfihi-
ge Individuen vergleichbare Grundrechte haben. Genauer, so die beiden,
haben auch Tiere Interessen, die in fundamentale Grundrechte zu iiberset-
zen sind und folglich nur unter besonderen Umstinden - und zwar bei
einer Kollision mit anderen, gewichtigeren Rechten und Werten - einge-
schrankt werden diirfen.®> Diese Rechte generieren, wie im 3. Kapitel aus-
fithrlicher erlautert wurde, wiederum nicht nur negative Pflichten, sondern
auch positive. Entsprechend gelangen Cochrane und Cooke zu der weit-
reichenden theoretischen Schlussfolgerung, dass Interventionen externer
Akteur:innen zum Schutz der Rechte von Tieren prinzipiell gerechtfertigt
sein konnen.

Inwiefern eine konkrete Intervention in der Praxis gerechtfertigt sein
mag, ist allerdings, wie die beiden zu denken geben, eine ganz andere
Frage. Cochrane und Cooke diskutieren hierzu im Anschluss an Caney
genauer fiinf Kriterien, die fiir das Initiieren einer kriegerischen Handlung

183 Cochrane/Cooke (2016), vgl. ferner Cochrane (2018), bes. Abschnitt 6.3.

184 Vgl. Cochrane/Cooke (2016), 112-114.

185 Die beiden verweisen dabei auf das Interesse am Weiterleben sowie das Interesse
daran, keinem Leid ausgesetzt zu werden, vgl. ebd., 110.

175

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

erfiillt sein miissen. Auf die ersten drei Kriterien brauche ich nicht ausfiihr-
licher einzugehen, da die zentralen Uberlegungen, die dabei eine Rolle
spielen, bereits in den Abschnitten zur Selbstverteidigung und Nothilfe
angesprochen wurden und aus tierrechtlicher Sicht grundsitzlich wenig
kontrovers sein diirften. Kurz besagt beziehen sich diese darauf, dass die
Intervention aus einem gerechten Grund zu erfolgen hat, eine verniinftige
Aussicht auf Erfolg haben muss und immer nur das letzte Mittel sein
darf.8¢ Etwas komplizierter gestaltet sich die Situation hingegen mit Blick
auf das vierte, ebenfalls bereits vertraute Kriterium, wonach Interventionen
verhiltnisméflig ausfallen miissen.!’®” Konkreter diirfen Eingriffe laut Coch-
rane und Cooke nicht mehr Schaden erzeugen, als durch sie verhindert
wird.

Man konnte, so geben die beiden zu bedenken, in diesem Zusammen-
hang einwenden, dass im Fall von Tieren ein militarisches, das Leben von
Menschen gefdhrdendes Eingreifen notwendigerweise nicht verhéltnisma-
8ig sein kann, da der moralische Wert eines Menschenlebens sehr viel
grofler ist als der eines Tierlebens.’® Wie bereits betont wurde, lasst eine
differenzierte interessenbasierte tierrechtliche Position eine unterschiedli-
che Gewichtung der Rechte verschiedener Individuen prinzipiell zu, selbst
wenn man diese auf ein speziesegalitaristisches Fundament griindet. Inso-
fern, so die beiden, sei es grundsitzlich plausibel anzunehmen, dass den al-
lermeisten Tieren ein schwicheres Interesse am Weiterleben zugesprochen
werden kann und deren T6étung weniger schwer ins Gewicht fallt. Im Ver-
gleich zur Rettung von Menschenleben diirfte es folglich in weniger Fillen
verhiltnisméfig sein, zu intervenieren. Dies bedeutet allerdings nicht, so
erlautern die beiden, dass es deshalb keine Fille geben kann, in denen das
Verhiltnismafligkeitskriterium erfiillt werden kann, selbst wenn Menschen-
leben dabei bedroht werden.!%

Erstens machen sie darauf aufmerksam, dass es Hinweise darauf gibt,
dass einige Spezies — konkret verweisen die beiden auf Wale und Men-
schenaffen - die Bedingungen fiir einen Personenstatus erfiillen. Das Leben
dieser Tiere wire demnach bei der Bewertung des VerhiltnismafSigkeitskri-
teriums im Vergleich zum Leben menschlicher Personen gleich zu gewich-
ten und im Vergleich zum Leben menschlicher Nicht-Personen gar gewich-

186 Vgl. ebd., 114f.
187 Vgl. ebd., 115-117.
188 Vgl. ebd., 115 f.
189 Vgl. ebd., 116.

176

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

tiger.© Zweitens weisen die beiden darauf hin, dass es selbst Falle geben
kann, in denen Interventionen zugunsten nichtmenschlicher Nicht-Perso-
nen, bei denen das Leben von Menschen gefahrdet wird, gerechtfertigt sein
konnen. Das Recht auf Leben menschlicher Personen gelte namlich nicht
absolut. Es kann in Ausnahmesituationen ausgestochen werden, wie die
beiden mit Verweis auf die Zustdnde in der industriellen Nutztierhaltung
betonen:

(...) we have already outlined how the rights violations inflicted upon
animals by industrialised farming are simply breath-taking in terms of
their numbers and scale. If an intervention to shut down such large-scale
mechanised killing threatened the lives of just a small number of per-
sons, then it too ought to be considered proportionate.!!

Bleibt das fiinfte Kriterium, dem Cochrane und Cooke besondere Aufmerk-
samkeit schenken.? Diesem zufolge bedarf es zur Rechtfertigung einer
Intervention durch einen externen Akteur der Zustimmung durch eine
legitime Autoritdt. Durch dieses Kriterium soll sichergestellt werden, dass
Interventionen nicht leichtfertig oder aus fadenscheinigen Griinden durch-
gefithrt werden. Dieses Kriterium kann laut Cochrane und Cooke mit Blick
auf die Rechte von Tieren unter den gegenwirtigen Umstanden nicht erfiillt
werden. Dabei verweisen die beiden konkreter darauf, dass es anders als im
Fall des globalen Menschenrechtsschutzes keine internationale Institution
gibt, die auch nur anndhernd eine vergleichbare Autoritat zum Schutz der
Rechte von Tieren beanspruchen kann.

Cochrane und Cooke zeigen sich allerdings nur bedingt iiberzeugt,
was die Plausibilitdt dieses fiinften Kriteriums angeht. Genauer geben sie
im Riickgriff auf Uberlegungen Darrel Moellendorfs zur Rechtfertigung
unilateraler humanitarer Interventionen zu bedenken, dass das Bestehen
einer solchen internationalen Institution nicht zur Voraussetzung gemacht
werden sollte — zeige die Realitdt doch, dass sich dieser Prozess etwa auf
Ebene der Vereinten Nationen als langwierig und schwierig erweist und die
Verhinderung massiver Menschenrechtsverletzungen im Gegensatz dazu
gewohnlich eine schnelle Reaktion erfordert.

190 Die beiden illustrieren dies wie folgt: ,,For example, if we have the ability to prevent
a massacre of large numbers of these creatures — such as that which occurs annually
in the Taiji dolphin drive hunt - then it may be proportionate to do so, even if that
intervention threatens human lives®, ebd., 116.

191 Ebd. 116 f.

192 Vgl. ebd., 117-119.

177

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

Cochranes und Cookes entscheidende Bedenken an der Rechtfertigung
militdrischer Interventionen zum Schutz der Rechte von Tieren liegen da-
her darin begriindet, dass sich angesichts der massiven Tierrechtsverletzun-
gen in allen Lindern gegenwirtig kein einzelner Staat, geschweige denn
eine Koalition demokratischer Staaten, ausmachen lésst, der bzw. die iiber
eine entsprechende moralische Legitimitét verfiigt, militdrische Interventio-
nen zu autorisieren. Bevor ein Staat daran denken koénne, heikle politische
Eingriffe aulerhalb des eigenen Staatsgebietes vorzunehmen, sollten in
einem ersten Schritt die Missstinde innerhalb der eigenen Staatsgrenzen in
Angriff genommen werden.

Zusammengefasst ldsst sich somit festhalten: Die Forderung, Tieren
Rechte zuzugestehen und Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, dies machen
die Ausfithrungen von Cochrane und Cooke deutlich, hat weitreichende
Implikationen auch mit Blick auf die Prima facie-Rechtfertigung humanita-
rer Interventionen. Und Vergleichbares ldsst sich, wie im Folgenden kurz
erlautert werden soll, mit Blick auf innerstaatliche Interventionen durch
staatliche Akteur:innen oder Vertreter:innen &ffentlicher Institutionen fest-
stellen.

Innerstaatliche Interventionen staatlicher Akteur:innen

Die Annahme, dass staatliche Institutionen gegeniiber Biirger:innen in un-
terschiedlicher Weise Zwang ausiiben diirfen, kann als wenig kontrovers
gelten. Diese Ausiibung von Zwang muss allerdings - so die zentrale libera-
le Grundiiberzeugung, die bereits in Abschnitt 3.3.3 angesprochen wurde -
legitimiert sein. Wer etwa Haustiere besitzt oder Tiere 6konomisch nutzt,
muss sich an zahlreiche, im Rahmen demokratischer Strukturen entstande-
ne rechtliche Regelungen halten. Wer geltende Gesetze und Regeln miss-
achtet, muss mit Konsequenzen durch die entsprechenden Institutionen
rechnen.

Wie weit die rechtliche Regulierung angesichts der Grundrechte von
Biirger:innen gehen darf, ist im Detail umstritten. Gibt es einen Punkt, an
dem Tierschutzvorgaben und die mit diesen verbundene mégliche Zwangs-
ausiibung von staatlicher Seite als illegitim gelten konnten, selbst wenn eine
demokratische Mehrheit diese befiirworten wiirde? Viele diirften dazu ge-
neigt sein, wie folgt zu antworten: Ja, ndmlich dann, wenn die Regulierung
zentrale Grundrechte der Biirger:innen unangemessen beschneiden wiirde.

178

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

Man denke in diesem Zusammenhang beispielsweise an die Diskussion
um das Verhiltnis von Tierschutz und Religionsfreiheit, wenn es um die
Regulierung der betdubungslosen Tétung von Tieren geht.'*3

Aus der Sicht von Vertreter:innen starker Tierrechte ist eine solche
Antwort wiederum alles andere als selbstverstandlich. Ganz im Gegenteil
diirften tiberzeugte Tierrechtler:innen derartige Konflikte in aller Regel zu-
gunsten der Tiere entscheiden. Denn die grundlegenden Rechte von Tieren
— und dazu zahlen insbesondere das Recht auf Leben und das Recht darauf,
keinem unnotigem Leid ausgesetzt zu werden — setzen unserer Freiheit
aus tierrechtlicher Sicht grenzen, und zwar auch dann, wenn diese mit
vergleichsweise gewichtigen Interessen in Verbindung steht. Dies diirfte u.a.
im Fall religiéser oder kultureller Praktiken!* gelten, aber auch, wenn es
um den Schutz von Eigentum oder die Berufsfreiheit von Personen geht.

Damit ist freilich noch nichts dariiber gesagt, wie aus tierrechtlicher
Sicht die Transformation hin zu einer tierrechtskonformen Gesellschaft ge-
staltet werden sollte und welche Berticksichtigung wir dabei jenen zukom-
men lassen sollten, die bislang von der Tiernutzung abhingig sind oder ein
besonderes Interesse an dieser haben.”> Die eigentliche Herausforderung
kommt wiederum in der Frage zum Ausdruck, weshalb direkte und weitrei-
chende tierrechtliche Interventionen von staatlicher Seite erst dann legitim
sein sollten, wenn sich eines Tages eine demokratische Mehrheit fiir diese
findet. Wenn wir Tieren fundamentale Rechte schulden und diese Rechte
jenen Bereich markieren, in dem - dhnlich wie im Fall grundlegender
Menschenrechte - die Ausiibung von Zwang gerechtfertigt werden kann,
miissten wir dann nicht auch zugestehen, dass diese Rechte notfalls unter
Missachtung geltender Gesetze und demokratischer Mehrheiten durchge-
setzt werden diirften?

Man muss nicht gleich, wie im Anschluss an die Uberlegungen zur
Rechtfertigung humanitérer Interventionen naheliegen mag, an dramati-
sche Interventionen wie einen von bestimmten politischen Kraften gestiitz-

193 Vgl. fiir eine liberale Perspektive auf dieses Spannungsverhiltnis u.a. Zuolo (2015).
Diese Problematik wiirde sich in verschirfter Form stellen, wenn die kommerzielle
Nutzung und Totung von Tieren, wie es viele tierrechtliche Positionen fordern,
grundsitzlich verboten werden sollte. So diirften sich insbesondere heikle Fragen
ergeben, die das Recht auf Eigentum und die Berufsfreiheit all derjenigen betreffen,
die Tiere bislang legal nutzen.

194 Vgl. hierzu Cochrane (2012), Kapitel 8.

195 Ladwig zufolge konnte es etwa gefordert sein, ,institutionelle Losungen zu finden,
um die Menschen, deren 6konomische Existenz von der Tiernutzung abhéngt, fair
zu entschédigen und ihnen bei der Umstellung zu helfen, Ladwig (2020), 180.

179

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

ten Militdrputsch denken, der sich gegen die durch und durch speziesisti-
sche Verfassungsordnung richtet und zum Ziel hat, die Grundrechte aller
empfindungsfahigen Lebewesen durchzusetzen. Stellen wir uns eher ein-
zelne Vertreter:innen oder Einheiten aus Polizei und Verwaltung vor, die
den Kampf fiir Tierrechte und gegen ungerechte Strukturen im Rahmen
ihrer Moglichkeiten zu unterstiitzen versuchen — nicht zuletzt, da sie mei-
nen, dass ihnen aufgrund ihrer Funktion und Einflussméglichkeiten eine
besondere Verantwortung zukommt. Vergleichsweise harmlose Falle kénn-
ten darin bestehen, dass diese denjenigen, die direkt an der Tiernutzung
beteiligt sind, besondere biirokratische Hiirden in den Weg legen oder bei
tierrechtlichen Aktivititen gerne ein Auge zudriicken. Derartige Interven-
tionen konnten sogar noch in einem juristischen Graubereich bzw. dem
Ermessenspielraum der Akteur:innen liegen und wiren womdglich nicht
einmal illegal. Wesentlich gravierender wiren Fille, in denen eindeutig il-
legal gehandelt wird und demokratische Prozesse ignoriert oder unterwan-
dert werden, um der massiven Ungerechtigkeit Einhalt zu gebieten. Man
denke etwa an die Moglichkeit der Unterschlagung oder Félschung von Do-
kumenten, die illegale Weitergabe von Informationen oder gar Wahlmani-
pulationen zugunsten von Tierschutz oder Tierrechte fordernden Parteien.

Ich iiberlasse es wiederum dem:der Leser:in, sich derartige Fille genauer
auszumalen und im Einzelnen unter tierrechtlichen Gesichtspunkten zu
bewerten. Die weitreichenden Implikationen, die sich aus tierrechtlicher
Sicht hinsichtlich der Prima facie-Rechtfertigung innerstaatlicher Interven-
tionen von Offentlicher Seite theoretisch ergeben konnten, sollten deutlich
geworden sein.

4.2.8 Eine kurze Zusammenfassung

Dieses Kapitel sollte vor allem eines deutlich machen: Wenn wir tiere-
thische Uberlegungen ernst nehmen - und insbesondere, wenn wir die
Interessen von Tieren an den Begriff von Rechten kniipfen -, diirfte eine
ganze Reihe umstrittener, illegaler politischer Interventionen prima facie
moralisch gerechtfertigt sein.

Vergleichsweise wenig irritieren mag dies im Kontext von Diskussionen
um den Begriff des zivilen Ungehorsams, auf die zu Beginn des Kapitels
geblickt wurde. Bei einem weiten und offenen Verstdndnis zivilen Ungehor-
sams konnten sich selbst (teilweise) verdeckt ablaufende Aktionen, bei de-
nen unter Umstdnden Gewalt in Form von Sachbeschddigung angewendet

180

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam

wird, rechtfertigen lassen. Insgesamt zeigte sich allerdings, dass selbst weni-
ger restriktive Konzeptionen in einem normativen Rahmen operieren, der
den Respekt vor Personen und die demokratische Grundausrichtung von
Interventionen betont. Aktionen, die dem direkten Schutz der Rechte von
Tieren dienen und hierbei einen besonders konfrontativen, nicht-dialogi-
schen Charakter aufweisen, diirften in aller Regel keine Beriicksichtigung
erfahren.

In einem néchsten Schritt bin ich daher auf das Konzept des unzivilen
Ungehorsams von Candice Delmas eingegangen. Dieses stellte einen hilf-
reichen begrifflichen und normativen Ausgangspunkt dar, um iber eine
Reihe weitergehender politischer Aktionen zum Schutz der Rechte von
Tieren nachzudenken. Delmas’ in liberalen Legitimitétsvorstellungen griin-
dende Verteidigung unziviler Aktionen gerdt mit Blick auf Tiere allerdings
schnell an Grenzen, da sich Delmas selbst nicht ausfithrlich zum morali-
schen Status von Tieren und der Rechtfertigung aktivistischer Interventio-
nen und Proteste duflert.

Zur weiteren Klarung, welche illegalen, unzivilen aktivistischen Eingriffe
gerechtfertigt sein konnten, bin ich in der Folge auf Uberlegungen zur
Rechtfertigung von Nothilfe und rechtfertigendem Notstand zu sprechen
gekommen. Im Anschluss an Hardman war hierbei zunédchst zu sehen, dass
man selbst auf Grundlage wenig umstrittener Annahmen zur moralischen
Relevanz von Tieren zur Prima facie-Rechtfertigung umstrittener Interven-
tionen gelangen kann. Und in einem nochmals erheblicheren Mafle, so
sollte letztlich gezeigt werden, diirften Nothilfe- und Notstandsrechtferti-
gungen mit Blick auf aktivistische Interventionen greifen, wenn diese vor
dem Hintergrund einer (starken) tierrechtlichen Position theoretisiert wer-
den.

Dieses an sich bereits herausfordernde vorldufige Ergebnis wurde in
der Folge noch zugespitzt. Zum einen, indem eine breitere, politische Per-
spektive eingenommen wurde und gezeigt werden sollte, dass konfrontati-
ve und umstrittene Aktionen ferner als politischer Widerstand gegen die
massive strukturelle und institutionelle Ungerechtigkeit gegeniiber Tieren
gerechtfertigt sein kénnen. Und zum anderen, indem im Zuge eines kurzen
Exkurses deutlich gemacht wurde, dass auch Interventionen von staatlichen
Akteur:innen zum Schutz der Rechte von Tieren prima facie gerechtfertigt
sein kdnnen, bei denen gemeinhin geteilte rechtsstaatliche und demokrati-
sche Prozesse missachtet werden.

Zwischen Tierrechtstheorien und liberalen Grundannahmen ist folglich
ein deutliches Spannungsverhdltnis zu erkennen: Wenn wir Tieren starke

181

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam

individuelle Rechte zusprechen, dann diirften sich in einer Gesellschaft, in
der diese Rechte massiv verletzt werden, erhebliche illegale und unter Um-
stinden gewaltsame politische Interventionen und Widerstandsaktionen
prima facie rechtfertigen lassen. Und dies wiederum scheint kaum verein-
bar zu sein mit liberalen Legitimitdtsvorstellungen zur Rechtfertigung der
Ausiibung von Zwang. Dieses Spannungsverhiltnis werde ich im folgenden
fiinften Kapitel vor dem Hintergrund der Perspektive des politischen Libe-
ralismus ausfithrlicher diskutieren.

182

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Im Wesentlichen lassen sich drei Optionen unterscheiden, wie auf das
soeben erwidhnte Spannungsverhiltnis reagiert werden kann, das sich zwi-
schen liberalen Grundannahmen zur Legitimitdt politischer Zwangsaus-
tibung und den politischen Implikationen von tierrechtlichen Ansdtzen
erkennen ldsst.

Erstens konnte man dieses aufldsen, indem man die Forderung nach
starken individuellen Tierrechten aufgibt. Im Anschluss an Hadleys Aus-
fithrungen zum speziesegalitaristischen Dilemma, auf die in Abschnitt 4.2.3
eingegangen wurde, konnte man argumentieren, dass die bisherigen Aus-
filhrungen zeigen, dass tierrechtliche Positionen - so iiberzeugend diese
zunichst sein mégen - bei genauerer Betrachtung aufgrund ihrer illiberalen
oder antidemokratischen Implikationen als absurd zuriickzuweisen sind.
Wer starke Rechte-Ansitze aufgibt, konnte in der Folge auf andere umfas-
sende moralphilosophische Zuginge ausweichen, um unser Verhiltnis zu
Tieren zu theoretisieren.! Fiir die meisten tierrechtlichen Autor:innen diirf-
te dies aber keine wirkliche Option sein, kann doch davon ausgegangen
werden, dass diese grundsétzlich an ihrer Position festhalten wollen.

Die zweite Option, das Spannungsverhiltnis aufzulésen, bestiinde darin,
den gegensitzlichen Schluss zu ziehen und sich nicht von tierrechtlichen

1 Einen utilitaristischen Ansatz habe ich mit Peter Singer bereits vorgestellt. Alternativ
kénnte der Versuch unternommen werden, auf eine tugendethische Position zuriick-
zugreifen und die Begriindung von Rechten weniger eng oder nicht ausschliefSlich
an die Interessen von Individuen zu binden, so dass mehr Raum fiir moralische
Abwigungen bleibt. Ob und wie sich auf der jeweiligen philosophischen Basis die
Rechtfertigung unziviler Interventionen gestaltet und gegebenenfalls tiberzeugend ver-
neinen lésst, ist selbstverstandlich eine andere Frage. Einen tugendethischen Beitrag
zur Tierethikdebatte hat Rosalind Hursthouse (2014) vorgelegt. Statt auf den Begriff
des moralischen Status, konzentriert sie sich auf die Frage, was bewundernswerte bzw.
lasterhafte Charakterziige kennzeichnet und stiitzt sich auf Tugend-und-Laster-Regeln
wie ,Tue, was mitfithlend ist; tue nicht, was grausam ist‘; ebd., 330. Hursthouse duf3ert
sich nicht ausfithrlicher dazu, wie aus tugendethischer Perspektive illegale aktivistische
Interventionen in einem weiteren politik-philosophischen Rahmen zu bewerten wéren.
Durchaus bemerkenswert ist allerdings, dass sie im Handeln derjenigen, ,die sich jetzt,
wihrend ich dies schreibe, den japanischen Walfingern im Stidlichen Ozean in den
Weg stellen; Beispiele fiir besonders mutige und mitfithlende Personen erkennt, ebd.,
342.

183

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Ansidtzen zu verabschieden, sondern zuzugestehen, dass zentrale liberale
Uberzeugungen zuriickzuweisen (oder zumindest einzuschrinken) sind
und unzivile tierrechtliche Interventionen grundsitzlich moralisch gerecht-
fertigt werden konnen. Fiir die zweite Option diirften sich am ehesten
Autor:innen offen zeigen, die dem liberalen Diskurs ohnehin mit Skepsis
begegnen.? Insbesondere Vertreter:innen aus dem Umfeld der Critical Ani-
mal Studies haben, wie bereits erwahnt, meist einen starker herrschaftskri-
tischen Fokus und stehen vorhandenen politischen Institutionen besonders
kritisch gegeniiber — wenngleich damit ausdriicklich nicht gesagt werden
soll, dass diese deshalb zwangslaufig (gewaltsame) unzivile Interventionen
gutheiflen missen.

Diese zweite Option diirfte ebenfalls keinen akzeptablen Ausweg fiir Ver-
treter:innen von Tierrechten darstellen, verorten sich diese in aller Regel
doch implizit und nicht selten auch explizit im liberal-demokratischen Dis-
kurs. In diesem Sinne ist Peter Niesen zuzustimmen, wenn er den tierrecht-
lichen Vertreter:innen des political turn in der Tierethik attestiert, ,,allesamt
Demokrat*innen® zu sein: ,lhre Vorstellungen von Widerstand und zivi-
lem Ungehorsam sind reflektiert und mafivoll, ihre Ablehnung autoritarer
Mafinahmen ausdriicklich und konsequent, ihre Demokratievorstellungen
partizipatorisch und inklusiv:® Dies bedeutet zwar nicht, dass Tierrecht-
ler:innen sich notwendigerweise auf ein allzu moderates, kommunikatives
Verstdandnis zivilen Ungehorsams beschrianken miissen. Doch selbst wenn
diese umstrittenere, direkte Aktionen befiirworteten, dann wohl nicht in
einem Ausmaf} und in einer Qualitit, wie sie die Uberlegungen nahelegen,
die ich in den vorangegangenen Abschnitten diskutiert habe.

Die dritte Option wiirde darin bestehen, weder die Forderung nach
starken Tierrechten aufzugeben noch von liberalen Vorstellungen zur le-
gitimen Ausiibung von Zwang Abstand zu nehmen, sondern sich um de-
ren Vereinbarkeit zu bemiihen. Diese dritte Option scheint mir mit Blick
auf den gegenwirtigen Stand der akademischen Diskussion von besonde-
rer Relevanz zu sein. Denn es stellt sich die Frage, ob und inwiefern
einflussreiche und tonangebende Tierrechtsvertreter:innen angesichts der
weitreichenden theoretischen Implikationen tierrechtlicher Uberlegungen
an der Legitimitétsperspektive des politischen Liberalismus festhalten kon-
nen (und sollten). Folglich wird diese dritte Option auch im Mittelpunkt
meines Interesses in diesem Kapitel stehen.

2 Vgl. Best et al. (2007), ferner u.a. Schmitz (2016); Torres (2014).
3 Niesen (2020), 18.

184

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

In Abschnitt 5.1 wende ich mich einfithrend dem politischen Liberalis-
mus zu und werde kurz auf zentrale Elemente von Rawls’ politischen Libe-
ralismus und die Rolle, die Tiere in diesem spielen, zu sprechen kommen.
Anschlieflend werde ich mich ausfiithrlicher den Uberlegungen Federico
Zuolos widmen, um das Verstindnis fiir das Verhéltnis von politischem
Liberalismus und tierethischen Uberlegungen weiter zu vertiefen. Zuolo
hat bislang die ausgefeilteste Theorie der 6ffentlichen Rechtfertigung tiere-
thischer Anliegen im Sinne des politischen Liberalismus vorgelegt. Hierbei
wird deutlich werden, dass der politische Liberalismus klare theoretische
Grenzen kennt, was die Beriicksichtigung tierrechtlicher Anliegen angeht.

Diese Einsicht bildet den Ausgangspunkt fiir Abschnitt 5.2, in dem ich
das Verhiltnis von politischem Liberalismus und Tierrechten vor dem Hin-
tergrund der moglichen Rechtfertigung illegaler politischer Interventionen
griindlicher diskutieren werde. Hierbei wird mich vor allem die Frage
beschiftigen, inwiefern sich tiberzeugend argumentieren ldsst, dass der
Legitimitatsperspektive des politischen Liberalismus kategorisch normativ
Vorrang einzurdumen ist, ohne die Forderung nach Tierrechten aufgeben
zu miissen. Denn nur auf diese Weise konnte man an Tierrechten festhal-
ten, ohne zugleich die weitreichenden Schlussfolgerungen hinsichtlich der
Rechtfertigung von politischen Interventionen und Widerstand akzeptieren
zu miissen. Mein Ergebnis wird lauten, dass sich dies theoretisch nur be-
werkstelligen ldsst, wenn von tierrechtlicher Seite zugestanden wird, dass
dem Respekt, den wir unseren Mitbiirger:innen schulden, besonderes Ge-
wicht beigemessen wird. Diese Diskussionen werden erkennen lassen, dass
sich das Spannungsverhaltnis zwischen liberalen Legitimitatsvorstellungen
und Tierrechten nicht vollstindig auflésen ldsst und deutlich machen, wo-
rin dieses begriindet liegt: in zwei letztlich nicht reibungslos vermittelbaren
Perspektiven darauf, welche Autoritit wir uns hinsichtlich Fragen der Mo-
ral zusprechen kénnen.

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Die Kernidee, die die vielfiltige Stromung des politischen Liberalismus
kennzeichnet, wurde bereits im Rahmen der methodischen Vorbemerkun-
gen in Abschnitt 2.2 kurz erldutert: Damit politische Zwangsausiibung in
pluralistischen Gesellschaften als legitim gelten kann, muss diese auf der
Basis von Griinden gerechtfertigt sein, die alle Mitbiirger:innen akzeptieren

185

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

kénnen.* Dies unterscheidet den politischen Liberalismus in seinen ver-
schiedenen Spielarten insbesondere vom so genannten perfektionistischen
Liberalismus, dessen Vertreter:innen nicht davor zuriickschrecken, auf um-
fassende - und damit kontroverse — moralische oder religidse Ansichten
u.a. iiber das gute Leben und die Natur von Werten Bezug zu nehmen.’

Welche theoretischen Ressourcen stellt die Perspektive des politischen
Liberalismus zur Beriicksichtigung von Tieren zur Verfiigung? John Rawls
selbst hat sich, wie im folgenden Abschnitt deutlich werden wird, nur
wenig zu Tieren geduflert. Vor allem aber griindet sein Ansatz letztlich auf
einem theoretischen Fundament, das der Beriicksichtigung von Tieren kla-
re Grenzen setzt — und somit weit hinter den Forderungen tierrechtlicher
Autor:innen zuriickbleibt.

5.1.1 Rawls’ politischer Liberalismus und Tiere

An dieser Stelle durfte es zunachst hilfreich sein, sich die zentrale Problem-
stellung, die insbesondere John Rawls’ spatere Arbeiten zum politischen Li-
beralismus motiviert, noch einmal genauer vor Augen zu fithren: Moderne
liberale Gesellschaften sind dadurch gekennzeichnet, dass in ihnen Men-
schen zusammenkommen, die ganz unterschiedlichen philosophischen
oder religiosen ,umfassenden Lehren® anhdngen. Weiter nimmt Rawls an,
dass es sehr unwahrscheinlich ist, dass sich an diesem vorhandenen Plura-
lismus in absehbarer Zukunft etwas dndern wird.® Vor diesem Hintergrund
dringt sich fiir ihn die Frage auf, wie eine liberale, konstitutionelle Ord-
nung moglich ist, die nicht auf einer umfassenden Lehre beruht, und die
Biirger:innen ihr Zusammenleben trotz dieses Pluralismus auf eine Weise
regeln konnen, die als legitim gelten kann und sich als stabil erweist, also
langfristig friedliche Kooperation ermdglicht.

4 Vgl. einfithrend Peter (2013), 600-604; Bratu/Dittmeyer (2017), Abschnitt 3.2.

5 Martha Nussbaum bestimmt den perfektionistischen Liberalismus im Anschluss an
Larmore entsprechend ,als eine Spezies der Gattung liberaler Ansichten, die politische
Prinzipien auf umfassende Doktrinen {iber das menschliche Leben griinden, die nicht
nur den Bereich des Politischen abdecken, sondern menschliches Verhalten generell
Nussbaum (2014b), 102 f. Zu zentralen Beflirworter:innen des perfektionistischen Libe-
ralismus werden u.a. Isiah Berlin und Joseph Raz sowie, als historische Vertreter, Kant
und Mill gezahlt.

6 Rawls (2003a), 12 f.

186

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Fir die Legitimitat der politischen Machtausiibung ist hierbei von zen-
traler Bedeutung, dass diese in Ubereinstimmung mit einer Verfassung voll-
zogen wird, ,deren wesentliche Inhalte verniinftigerweise erwarten lassen,
daf alle Biirger ihnen als freie und gleiche im Lichte von Grundsétzen und
Idealen zustimmen, die von ihrer gemeinsamen menschlichen Vernunft
anerkannt werden. Wiirde man eine umfassende Lehre zur Grundlage
der wichtigsten politischen, sozialen und wirtschaftlichen Institutionen ma-
chen, dann wire dies nur zu dem Preis zu haben, dass Anhinger:innen
einer bestimmten umfassenden Lehre allen anderen ihre Lehre ,durch
den repressiven Gebrauch der Staatsgewalt“® aufzwangen - und in einem
solchen Fall konnte nicht mehr von einer liberalen Gesellschaft die Rede
sein.

Rawls ist zuversichtlich, dass sich eine angemessene Antwort auf diese
Herausforderung finden ldsst, zumindest, solange man annimmt, dass die
Biirger:innen verntinftig sind und daher, grob gesprochen, friedlich mit
ihren Mitbiirger:innen als Freie und Gleiche kooperieren wollen. Was
Rawls unter ,verniinftig“ genauer versteht, werde ich insbesondere in Ab-
schnitt 5.2.2 noch ausfiihrlicher thematisieren.

Rawls’ politische Konzeption der Gerechtigkeit und dffentlicher
Vernunftgebrauch

Fiir Rawls ergeben sich vor dem Hintergrund der grundsitzlichen pluralis-
tischen Herausforderung zwei wesentliche Konsequenzen. Zum einen kann
seine eigene substanzielle liberale Gerechtigkeitstheorie nicht als umfassen-
de Lehre auftreten. Rawls will diese entsprechend als offentlich gerechtfer-
tigte politische Konzeption verstanden wissen. Und zum anderen ergeben
sich Konsequenzen hinsichtlich des offentlichen Vernunftgebrauchs der
Biirger:innen.

Zuniéchst zur Erinnerung, was unter der Idee einer politischen Konzepti-
on zu verstehen ist: Rawls mochte, was das theoretische Fundament und
die Rechtfertigung seiner Gerechtigkeitstheorie angeht, explizit ohne eine
Bezugnahme auf letzte Wahrheiten auskommen. Vielmehr soll diese als
Modul zu verstehen sein, das sich in die verschiedenen verniinftigen umfas-
senden Lehren einfiigt und folglich von den jeweiligen Anhénger:innen

7 Ebd., 223.
8 Ebd., 107.

187

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unterstiitzt werden kann.® Anders ausgedriickt, so Rawls’” Uberzeugung,
wird eine solche politische Konzeption ,durch einen (...) verniinftigen
tibergreifenden Konsens bejaht“?. Die Grundlage von Rawls’ politischer
Konzeption bildet entsprechend keine umfassende Lehre. Vielmehr kniipft
Rawls an gemeinhin geteilte Traditionen und Ideen liberaler demokrati-
scher Gesellschaften an.

Genauer bindet er seine eigene, liberale Gerechtigkeitstheorie, die
Grundrechte garantiert, faire Chancengleichheit sichert und die Rechtfer-
tigung 6konomischer Ungleichheiten erforderlich macht, an zwei wesentli-
che Ideen zuriick: die Idee der Gesellschaft als eines fairen, generationen-
ibergreifenden Systems der Kooperation sowie die Idee der Biirger:innen
als freier und gleicher Personen.!! Dass die Biirger:innen als ,frei“ gelten
konnen, bedeutet im Wesentlichen, dass diese iiber einen Gerechtigkeits-
sinn verfiigen, der soziale Kooperation moglich macht, sowie die Fahigkeit
haben, eigene Konzeptionen des Guten vertreten, revidieren und durchset-
zen zu koénnen. ,Gleich® sind Biirger:innen fiir Rawls insofern, als diesen
»allen im unentbehrlichen Mindestmafl die moralischen Vermogen zuge-
schrieben werden, die nétig sind, um sich ein Leben lang an der sozialen
Kooperation zu beteiligen und der Gesellschaft als gleiche Biirger anzuge-
horen.1?

Die Frage der legitimen Machtausiibung ist fiir Rawls nicht nur fiir
die grundsitzliche theoretische Rechtfertigung der politischen Ordnung
relevant. Diese hat - und damit komme ich zur zweiten Konsequenz,
die Rawls aus der Herausforderung des verniinftigen Pluralismus zieht -

9 Vgl.ebd., 78.

10 Rawls (2003b), 64.

11 Vgl. Rawls (2003a), 1. Vorlesung, §5; (2003b), Teil 1, §2 und §7. Diese Ideen lassen ge-
niigend Raum fiir unterschiedliche Interpretationen, so dass laut Rawls verschiedene
liberale politische Konzeptionen mdéglich sind. Alle liberalen Konzeptionen zeichnen
sich jedoch durch drei Merkmale aus: ,Erstens werden bestimmte Grundrechte,
Freiheiten und Chancen festgelegt, wie sie aus dem demokratischen Verfassungsstaa-
ten vertraut sind; zweitens wird diesen (..) ein Vorrang insbesondere gegeniiber
den Forderungen des allgemeinen Wohls und gegeniiber perfektionistischen Werten
zugesprochen; und drittens wird allen Biirger:innen ein angemessener Anteil an
allgemein dienlichen Mitteln zugesichert, so daf3 sie ihre Freiheiten und Chancen
wirksam nutzen konnen®; Rawls (2003b), 70.

12 Rawls (2003b), 46. Rawls betont, dass es sich bei seinem Personenverstindnis um
eine politische Konzeption handelt (und nicht etwa um eine psychologische oder
metaphysische) und diese normativ zu verstehen ist, vgl. Rawls (2003a), 1. Vorlesung,
§5; (2003b), Teil 1, §7.

188

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

dariiber hinaus Folgen fiir den Gebrauch der ,6ffentlichen Vernunft, d.h.
fiir die Frage, wie Biirger:innen im politischen Prozess ihre politischen Ent-
scheidungen gegeniiber anderen rechtfertigen, wenn es um grundlegende
Fragen der Gerechtigkeit geht.3

Zur Erlauterung: Sobald ein:e Biirger:in als politische Akteur:in in die
Offentlichkeit tritt (z.B. als Kandidat:in einer politischen Partei) oder ein
offentliches Amt bekleidet (z.B. als Verfassungsrichter:innen), darf diese
Person ihre politischen Entscheidungen nicht auf Grundlage einer um-
fassenden Lehre rechtfertigen, sondern ausschliefSlich unter Verweis auf
politische Werte der 6ffentlichen Vernunft. Dariiber hinaus betont Rawls
mit Blick auf das Ideal demokratischer Staatsbiirgerschaft, dass sich Biir-
ger:innen bei ihren politischen Entscheidungen nicht auf umstrittene (wis-
senschaftliche) Theorien berufen diirfen und ihre Entscheidungen ebenso
wenig mit Verweis auf nicht gemeinhin akzeptierte Standards der Rechtfer-
tigung (z.B. gottliche Offenbarung etc.) begriinden diirfen. Beriefen sich
Biirger:innen nédmlich auf nicht-6ffentliche Werte und Standards, verstie-
len sie gegen die Forderung, ihre politischen Entscheidungen mit Griin-
den zu rechtfertigen, von denen verniinftigerweise erwartet werden kann,
dass die anderen Biirger:innen sie teilen. Diese Forderungen an Biirger:in-
nen bezeichnet Rawls als die moralische , Pflicht zur Biirgerlichkeit“!4.

Diese Einschrankungen greifen - dies sollte nochmals betont werden
- allerdings nur in speziellen Zusammenhéngen, namlich dann, wenn
wesentliche Verfassungsinhalte oder Fragen grundlegender Gerechtigkeit
betroffen sind.> Konkreter geht es dabei um Fragen zur grundsitzlichen
Struktur des Staates oder die Organisation des politischen Prozesses sowie
politische Grundrechte und Freiheiten der Biirger:innen (z.B. das Recht auf
freie Meinungsiuflerung, Gewissensfreiheit und Religionsfreiheit). Okono-
mische Fragen werden von Rawls hingegen weitgehend ausgeklammert. Er
betont lediglich, dass ,irgendein Grundsatz der Chancengleichheit gewif§
zu den Wesensgehalten“® der Verfassung gehort und dass alle ein Recht
auf ein soziales Minimum haben. Allgemein gibt Rawls an, dass bei den
allermeisten politischen Entscheidungen die Einschrankungen des &ffentli-
chen Vernunftgebrauchs nicht oder zumindest in schwicherer Form gelten.
Die Beispiele, die Rawls nennt, umfassen u.a. die Steuergesetzgebung, die

13 Vgl. Rawls (2003a), 6. Vorlesung.
14 Ebd., 317.

15 Vgl. ebd.,, 6. Vorlesung, §5.

16 Ebd., 330.

189

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Regulierung von Eigentumsfragen und die Kulturforderung, aber auch -
und damit sind wir zuriick bei den Tieren angelangt — den Schutz von Tier-
und Pflanzenarten.!”

Die Beriicksichtigung von Tieren in Rawls liberaler Gerechtigkeitskonzeption

Die Auffassung, dass Tiere nicht in den Gegenstandsbereich grundlegen-
der Gerechtigkeit fallen, vertritt Rawls, wie im Zuge der Diskussion zu
zivilem Ungehorsam deutlich wurde, bereits in seinem fritheren Werk Eine
Theorie der Gerechtigkeit. Rawls gibt dort an, dass wir Tieren gegeniiber
eine moralische ,Pflicht des Mitleids und der Menschlichkeit“® haben,
buchstabiert diese allerdings nicht weiter aus. Etwas ausfiihrlicher duflert
er sich zur Stellung von Tieren in Politischer Liberalismus. Hier erkennt er
die Herausforderung, dass eine Theorie der Gerechtigkeit sich zur Frage
der moralischen Beriicksichtigung von Tieren dufSern muss, explizit an und
diskutiert diese unter dem Stichwort ,Probleme der Ausweitung“® seiner
Konzeption. Er rdumt sogar ein, dass seine Konzeption daran scheitern
koénnte, Tiere nicht addquat beriicksichtigen zu kénnen.

17 Vgl. Rawls (2003b), 147, speziell zu Tieren: Rawls (2003a), 351 f. Der Vollstandigkeit
halber sei noch angemerkt, dass Rawls die Forderung, 6ffentliche Stellungnahmen
im Lichte der 6ffentlichen Vernunft zu vollziehen, im Laufe der Zeit abgeschwiécht
hat. Bereits in Politischer Liberalismus argumentiert er fiir eine ,einschliefSende
Sichtweise®, wonach ,Biirger in gewissen Situationen unter Berufung auf diejenige
umfassende Lehre argumentieren diirfen, die aus ihrer Sicht die Grundlage politi-
scher Werte darstellt, vorausgesetzt jedoch, sie tun dies in einer Weise, die das
Ideal des offentlichen Vernunftgebrauchs starkt; Rawls (2003a), 354. Rawls erklart
in Politischer Liberalismus, dass dies beispielsweise der Fall sein kann, wenn es zu
tiefgreifenden Konflikten kommt und die eigene umfassende Lehre herangezogen
wird, um zu erldutern, inwiefern sie das Ideal des o6ffentlichen Vernunftgebrauchs
unterstiitzt, vgl. Rawls (2003a), § 8. Auch mit Blick auf die Biirgerrechtsbewegung,
in der christlich fundierte Argumente herangezogen wurden, um die eindeutigen
Ergebnisse des offentlichen Vernunftgebrauchs zu stirken, sieht Rawls die Forderung
abgedeckt. Spiter erweitert er diese einschlieSende Sichtweise zu einer weiten Sicht-
weise, in dem er eine weitere Klausel einfiihrt, vgl. Rawls (1997), insb. § 4; (2003b).
Rawls gibt nun an, dass sich Biirger:innen in allen 6ffentlichen Diskussionen auf ihre
umfassenden Lehren berufen diirfen, sofern sie ,zu gegebener Zeit“ ihre politischen
Entscheidungen durch offentliche Griinde oder den Verweis auf politische Werte
rechtfertigen, die von der politischen Gerechtigkeitskonzeption abgedeckt werden,
vgl. Rawls (2003b), 146.

18 Rawls (1979), 556.

19 Vgl. Rawls (2003a), 87f., 351f.

190

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Rawls lasst auch in diesem Werk allerdings keinen Zweifel daran, dass
unser Umgang mit Tieren fiir ihn keine gerechtigkeitsrelevante Dimension
aufweist. Tatsdchlich kommt die Frage der direkten Beriicksichtigung von
Tieren gar nicht mehr zur Sprache. Vielmehr erldutert er schlicht, dass die
vertragstheoretische Tradition, in der er sich verortet, die Anspriiche eines
erwachsenen Gesellschaftsmitglieds zur Grundlage hat und von diesen aus-
gehend nach einer verniinftigen gesetzlichen Regelung unseres Umgangs
mit Tieren gefragt werden sollte. Dabei zeigt er sich zuversichtlich, dass
eine solche verniinftige Losung gefunden werden kann, wenn die Stellung
von Tieren — entsprechend der ,traditionelle[n] Auffassung des christlichen
Zeitalters“? — hinsichtlich ihres Wertes fiir den Menschen und menschliche
Gemeinschaften betrachtet wird.

Vor dem Hintergrund der Ideen, die Rawls’ kontraktualistische liberale
Konzeption fundieren, lisst sich also nachvollziehen, weshalb er die mora-
lischen Anspriiche von Tieren explizit nicht auf der Ebene fundamentaler
politischer Gerechtigkeit verortet: Im Mittelpunkt stehen die Vorstellung
eines anthropozentrisch gedachten fairen, generationeniibergreifenden Sys-
tems der Kooperation und ein Personenverstindnis, fir das Autonomie
und eine zumindest dhnliche Ausstattung an kognitiven Fahigkeiten cha-
rakteristisch sind.

Rawls’ Vorstellungen zur moralischen Relevanz von Tieren weichen,
wie Kritiker:innen zuhauf herausgearbeitet haben, damit erheblich von
den Vorstellungen vieler Tierethiker:innen ab. Allerdings gelangen die Kri-
tiker:innen zu durchaus unterschiedlichen Einschétzungen, inwiefern sich
Rawls’ Gedankengebédude fiir tierethische Anliegen fruchtbar machen lésst
oder lassen koénnte. Manche betonen gar, dass sich einzelne Uberlegungen
Rawls” aufdrangen, um den moralischen Stellenwert von Tieren argumenta-
tiv zu untermauern. Letzteres gilt gerade mit Blick auf die Auseinanderset-
zungen mit Rawls’ egalitirer Gerechtigkeitstheorietheorie und die Ideen
der Unparteilichkeit und der Fairness, die in dieser prominent behandelt
und betont werden. Rawls’ weiter gefasste politik-philosophischen Uberle-
gungen zur Legitimitdt staatlicher Zwangsausiibung und der offentlichen
Rechtfertigung tierethischer Anliegen sind hingegen erst seit Kurzem stér-
ker in den Fokus des tierethischen Diskurses gertickt worden.?!

20 Ebd., 351.

21 Um lediglich einige wichtige éltere und neuere Beitrdge zur Auseinandersetzung mit
Rawls zu nennen: VanDeVeer (1979); Elliot (1984); Regan (1985); Rowlands (1998;
2009); Garner (2005; 2012; 2013); Abbey (2007); Coeckelbergh (2009); Flanders

191

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Verldsst man den engen Rawls’schen Theorierahmen, kann auch im
Sinne des politischen Liberalismus der Versuch unternommen werden,
auf Grundlage der offentlichen Vernunft fiir einen besseren Schutz und
mehr Rechte von Tieren zu argumentieren. Martha Nussbaum zdhlt in
diesem Zusammenhang sicherlich zu den Ersten, die ausfiihrlicher kritisch-
konstruktiv an Rawls” politisch liberale Perspektive angekniipft haben. An-
ders als Rawls siedelt Nussbaum die Anspriiche von Tieren explizit auf
der Ebene fundamentaler Gerechtigkeit an und pladiert dafiir, ihre fiir
Menschen entworfene Gerechtigkeitstheorie, die als Fihigkeitenansatz be-
kannt geworden ist, auf Tiere auszuweiten. Konkreter fordert sie in ihrem
Werk Die Grenzen der Gerechtigkeit, ,einem jeden Tier eine Reihe von
Fahigkeiten (...) bis zu einem bestimmten Schwellenwert zuzusichern??, so
dass diese gedeihen und - entsprechend ihrer individuellen und speziespe-
zifischen Bediirfnisse — ein angemessenes Leben fithren konnen. Hierbei
macht Nussbaum eine ganze Reihe von Fahigkeiten aus, denen politisch
anzuerkennende gerechtigkeitsbasierte Anspriiche korrespondieren.?® Diese
Anspriiche beziehen sich u.a. auf die korperliche Integritit und Gesund-
heit von Tieren, aber auch darauf, Tieren Moglichkeiten zum Spielen zu
gewdhren und - etwa im Fall von Haustieren - eine gewisse Erziehung
zuteilwerden zu lassen.

Am Ende steht bei Nussbaum allerdings keine Liste mit robusten, men-
schenrechtsdhnlichen individuellen Tierrechten, die direkte Geltung bean-
spruchen konnen - wenngleich ihr Ansatz als ein tierrechtlicher verstan-
den werden soll. So gelangt sie, was die Tétung und Schidigung von
Tieren angeht, nur zu vergleichsweise moderaten Forderungen. Wiahrend
sie erldutert, dass bestimmte Formen der Nutzung ohne gréflere Verluste
an Wohlergehen fiir die Menschen abgeschaftt werden konnen, zeigt sie
sich zuriickhaltend, wenn es etwa um die generelle Nutzung von Tieren
zu Nahrungs- oder Forschungszwecken geht.?* Ganz der Forderung nach
politischer Legitimitdt verbunden, rdumt sie ein, dass nur zu hoffen bleibt,

(2014); Svolba (2016); Pepper (2017); Basl/Schouten (2018). Einen hilfreichen Uber-
blick iiber die Grenzen und méglichen Potentiale der Rawls’schen Theorie mit Blick
auf das Mensch-Tier-Verhiltnis bietet Niesen (2023).

22 Nussbaum (2014a), 514.

23 Vgl. Nussbaum (2014a), 528-539.

24 Vgl. ebd., 539-544.

192

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

dass ihr erweiterter Fihigkeitenansatz eines Tages Teil eines iibergreifenden
Konsenses werden wird.?

Ich komme in den Abschnitten 5.2.2 und 5.2.3 noch einmal auf Nuss-
baum zuriick, in denen ich mich griindlicher mit den normativen Grund-
lagen des politischen Liberalismus beschiftigen werde. Zunichst bietet es
sich jedoch an, auf Federico Zuolos Theorie der 6ffentlichen Rechtferti-
gung tierethischer Prinzipien zu blicken, die einige interessante theoreti-
sche Akzente setzt, die fur die weitere Diskussion von Relevanz sind.

5.1.2 Federico Zuolo: Tiere und offentliche Vernunft

Auch fiir Federico Zuolo bildet die Forderung nach politischer Legitimitt
ausdrucklich die zentrale normative Leitidee. Um zu klaren, auf welcher
Grundlage das Mensch-Tier-Verhiltnis in liberalen Gesellschaften auf legi-
time Weise politisch geregelt werden kann, bedarf es, so Zuolo, zuerst einer
Prozedur der 6ffentlichen Rechtfertigung, die erkennen lésst, welchen nor-
mativen Prinzipien alle verniinftigen Biirger:innen zustimmen konnen.?
Tierrechtliche Uberlegungen, so wird im Folgenden deutlich werden, fin-
den im Rahmen dieser Rechtfertigungsprozedur Beriicksichtigung, lassen
sich aber nicht als 6ffentlich gerechtfertigt ausweisen.

25 Vgl. ebd., 523-528. In ihrem jiingsten Buch Justice for Animals hat Nussbaum ihren
Fihigkeitenansatz mit Blick auf Tiere weiter ausgearbeitet. Sie dufSert sich dabei auch
ausfithrlicher zu verschiedenen Formen der Nutzung von Tieren und den tragischen
Konflikten, mit denen wir uns angesichts der andauernden Verletzung der Rechte
von Tieren ihrer Meinung nach konfrontiert sehen, vgl. Nussbaum (2022), bes.
Kapitel 8. Sie bekennt sich wiederum ausdriicklich zum politischen Liberalismus
und erldutert, dass ihr Fahigkeitenansatz als ,virtual constitution“ zu verstehen ist,
die Orientierung bei der Verbesserung bestehender Tiergesetzgebungen bieten soll
und hoffentlich nach und nach Gegenstand eines iibergreifenden Konsenses wird,
ebd., 100f., ferner 93-95. Die Rechte von Tieren versteht sie dabei als ,imperfect
rights®, also als unvollkommene Rechte und erldutert: ,Imperfect rights are rights
of individuals against wrongful treatment, where we are as yet uncertain how to
organize effective action. In such cases, our most immediate duty as individuals will
be to try to organize the group in such a way that all rights will be protected, ebd.,
113.

26 Vgl. Zuolo (2020), 66-68.

193

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Zuolos Ausgangspunkt: verniinftige Meinungsverschiedenheiten

Warum sollten in einer liberalen Demokratie Gerechtigkeitsiiberlegungen,
die die Rechte von Tieren angehen, nicht den Ausgangspunkt bilden, wenn
es um die Legitimitit der politischen Ordnung geht? Zuolos Antwort
darauf ist, wie er zu Beginn deutlich macht, in erster Linie epistemisch
motiviert und begriindet: Hinsichtlich der Frage, was wir Tieren moralisch
schulden, lassen sich verniinftige Meinungsverschiedenheiten (,reasonable
disagreements“) ausmachen.?” Eine tierethische Position, die dem liberalen
Legitimitdtsprinzip Rechnung tragen will, so lautet Zuolos entscheidender
Punkt, kann daher nicht einfach substanzielle tierethische Prinzipien und
Annahmen zur Voraussetzung machen.

Wie sind verniinftige Meinungsverschiedenheiten bei Zuolo genauer zu
verstehen? Und weshalb glaubt Zuolo, dass solche verniinftigen Meinungs-
verschiedenheiten mit Blick auf zentrale tierethische Fragen bestehen? Die
erste Frage ldsst sich schnell beantworten. Grob gesprochen liegt eine
solche laut Zuolo dann vor, wenn Menschen hinsichtlich einer Sache kon-
fligierende Positionen vertreten und sich diese unterschiedlichen Einschat-
zungen nicht dadurch erkldren lassen, dass einer Partei schlicht nicht die
vollstaindigen Informationen (,lack of evidence®) vorliegen oder Fehler
beim Denken unterlaufen sind (,faulty reasoning®).?® Aus diesem Grund,
und dies ist wichtig zu betonen, sind beide Parteien in einem solchen Fall
gerechtfertigt, ihre jeweilige Position beizubehalten.?’

27 Vgl. ebd., 20, 67f. Zuolo kniipft hierbei insbesondere an die Uberlegungen Fabienne
Peters an, die sich in jiingerer Zeit ausfiihrlich der epistemologischen Dimension
der Rechtfertigung des politischen Liberalismus gewidmet hat, vgl. insb. Peter (2013;
2019). Das epistemische Argument fiir die Notwendigkeit 6ffentlicher Rechtfertigung,
das Peter im Anschluss an Rawls ausbuchstabiert und verteidigt, lautet grob wie
folgt: Da es dazu kommen kann, dass Parteien mit Blick auf Fragen des guten
Lebens auch dann nicht {ibereinstimmen, wenn alle nétigen Informationen vorliegen
und vollstindig {iber diese deliberiert wurde, verlangt die Rechtfertigung politischer
Institutionen nach einer alternativen Grundlage, vgl. Peter (2013), 619.

28 Vgl. Zuolo (2020), Abschnitte 2.4 und 2.5.

29 Um dies unter erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten verstandlicher zu machen,
greift Zuolo auf die Ideen des ,,peer disagreements” und des ,qualified disagreements*
zuriick. Unter Ersterem werden Meinungsverschiedenheiten zwischen zwei Personen
verstanden, die beide Zugang zu den relevanten Beweisen und Informationen (,evi-
dence®) haben und tiber die gleichen kognitiven Kapazititen verfiigen, vgl. ebd.,
36. Eine solche epistemische Ebenbiirtigkeit allein, gibt Zuolo zu bedenken, ,does
not grant, per se, rationality or being justified in holding one’s position’; ebd. 41.
Dabher fasst er sein Verstandnis verniinftiger Meinungsverschiedenheiten noch einmal

194

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Zuolo ist iiberzeugt, dass so verstandene verniinftige Meinungsverschie-
denheiten - und damit komme ich zur zweiten Frage — ganz konkret mit
Blick auf die gesellschaftlichen und philosophischen Debatten rund um den
moralischen Status und die Nutzung von Tieren festzustellen sind. Genauer
erldutert er anhand zweier paradigmatischer Falle, inwiefern hinsichtlich
des Mensch-Tier-Verhiltnisses von qualifizierten Meinungsverschiedenhei-
ten gesprochen werden kann. Der erste Fall bezieht sich auf die Frage, ob
die Nutzung von Tieren zu Forschungszwecken gestattet sein sollte, und der
zweite darauf, wie das Leid von Tieren zu gewichten ist. In beiden Féllen
gelangt er zu dem Ergebnis, dass sich angesichts der gegenwirtig zur Verfi-
gung stehenden wissenschaftlichen Erkenntnisse und besten moralischen
Argumente keine ,,conclusive position**® ausmachen lasst.’!

Was folgt aus diesen verniinftigen Meinungsverschiedenheiten fiir Zuo-
lo? Auf zwei bemerkenswerte Punkte macht er zum Abschluss seines zwei-
ten Kapitels aufmerksam: Erstens ldsst er auf der Ebene der individuel-
len Parteien weitgehend offen, welche Schlussfolgerungen diese aus den
verniinftigen Meinungsverschiedenheiten ziehen sollten. Klar scheint ihm
zufolge erst einmal nur zu sein, dass sie die Verntinftigkeit der Meinungs-

enger und schrinkt dieses auf ,qualified disagreements® ein. Unter einer solchen
qualifizierten verniinftigen Meinungsverschiedenheit ist eine Situation zu verstehen,
in der sich Parteien widersprechen, die nicht nur als epistemisch ebenbiirtig gelten
kénnen, sondern zusitzlich iiber die notige Kompetenz hinsichtlich des zur Debatte
stehenden Sachverhalts verfiigen.

30 Ebd., 65.

31 Hinsichtlich der Rechtfertigung der Nutzung von Tieren zu Forschungszwecken un-
terscheidet Zuolo zunichst empirische und normative Fragen und erldutert, dass
kompetente Akteur:innen in beiden Fillen zu unterschiedlichen Einschitzungen ge-
langen kénnen, was die jeweiligen Sachverhalte angeht — etwa, ob Tierversuche als
effektives und verldssliches Modell wissenschaftlichen Fortschritts angesehen werden
kénnen oder welches moralische Gewicht dem Fakt beigemessen werden sollte, dass
Tiere empfindungsfahig sind. Diese Dispute lassen sich schlicht nicht durch eindeu-
tige und endgiiltige Argumente entscheiden, sondern werden letztlich immer nur
von bestreitbaren Interpretationen, Uberzeugungen und Intuitionen der einzelnen
Akteur:innen abhingig sein. Was den zweiten paradigmatischen Fall angeht, bei
dem es um die moralische Bedeutung des Leids von Tieren geht, gelangt Zuolo
zu einem dhnlichen Ergebnis. Hierzu présentiert er einen fiktiven Dialog zwischen
zwei Parteien, Anthropophilous (A) und Zoophilous (Z), in dessen Mittelpunkt die
Frage steht, ob Tiere moralisch gleich zéhlen. Zuolo argumentiert, dass sowohl mit
Blick auf das umstrittene Argument der Grenzfille als auch hinsichtlich der Frage,
ob die subjektiven Empfindungen von Tieren wirklich mit denen von Menschen
vergleichbar und entsprechend gleich zu berticksichtigen sind, wieder verniinftige
Meinungsverschiedenheiten festzustellen sind, vgl. ebd., Abschnitte 2.6 und 2.7.

195

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

verschiedenheiten anerkennen und einraumen sollten, dass auch andere
gerechtfertigt sind, ihre Position beizubehalten. Er legt sich allerdings nicht
fest, ob die Parteien vor dem Hintergrund verniinftiger Meinungsverschie-
denheiten das Vertrauen in ihre jeweiligen Positionen abschwichen, die
andere Position respektieren sollten oder lediglich gewisse Zweifel zugeste-
hen miissen (,simply give the benefit of the doubt“3?) - ein Punkt, auf den
ich in Abschnitt 5.2.2 ebenfalls noch zuriickkommen werde.

Entscheidend ist fir Zuolo an dieser Stelle ohnehin, wie sich, zweitens,
die Situation aus der Perspektive offentlicher Institutionen angesichts sol-
cher verniinftigen Meinungsverschiedenheiten gestaltet und wie diese sich
verhalten sollten.>* Zuolo betont, dass es unter epistemischen Gesichts-
punkten ungerechtfertigt erscheinen muss, wenn sich 6ffentliche Institutio-
nen einfach auf eine Seite schlagen und entsprechende Gesetze mit Zwang
durchsetzen wiirden, wenn fiir diese keine wirklich eindeutige und beweis-
kriftige Grundlage vorhanden ist. Folglich ist Zuolo, wie eingangs erwéhnt,
der Uberzeugung, dass es angesichts der epistemischen Beschrinkungen
und der daraus resultierenden verniinftigen Meinungsverschiedenheiten
einer Prozedur der 6ffentlichen Rechtfertigung bedarf.

Zuolos hybride Theorie: neutrale und interne Griinde

Wie stellt sich Zuolo eine solche &ffentliche Rechtfertigungsprozedur vor?
Zunidchst weist er darauf hin, dass nicht alle Ansichten zum moralischen
Status von Tieren Beriicksichtigung erfahren miissen, sondern wiederum
nur qualifizierte. Manche Auffassungen sind schlicht deshalb nicht zu be-
riicksichtigen, da sie grundlegende epistemische Bedingungen nicht erfiil-
len und sich damit jenseits des Rahmens bewegen, auf dessen Grundlage
ein Austausch von Griinden moglich ist.

Die beiden Bedingungen, die offentlich akzeptable von nicht-akzepta-
blen Ansichten iiber den moralischen Status von Tieren unterscheiden,
umfassen genauer eine Formal Epistemic Norm (FEN) und eine Substantive
Epistemic Norm (SEN).3* Der ersten Norm zufolge darf keine Ansicht tiber
Tiere gegen grundsitzliche Gesetze der Logik verstofien oder das Prinzip
missachten, dass dhnliche Fille gleichbehandelt werden sollten. Die zweite
Norm bestimmt, dass jede Ansicht iiber Tiere mit wissenschaftlichen Er-

32 Ebd, 66.
33 Vgl.ebd., 67 f.
34 Vgl. ebd., 88-90.

196

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

kenntnissen vereinbar sein muss, insbesondere der Evolutionstheorie und
der modernen Biologie.

Vor diesem Hintergrund pladiert Zuolo im Anschluss an John Rawls
und Gerald Gaus fiir einen hybriden Ansatz einer Theorie der 6ffentlichen
Rechtfertigung, der gewisse Elemente sog. consensus views und convergence
views in der Debatte um 6ffentliche Rechtfertigung in sich vereint.’> Wich-
tig ist hierbei vor allem, dass laut Zuolo die Griinde, die zur 6ffentlichen
Rechtfertigung eines Prinzips in Anschlag gebracht werden, wiederum zwei
Bedingungen - jene der Neutralitit (neutrality) und jene der Inklusivitat
(inclusiveness) — erfillen miissen. Erstere bezieht sich darauf, ob ein Prinzip
aus Griinden gerechtfertigt werden kann, die gemeinhin akzeptiert und
unabhéngig von einer umfassenden Ansicht iiber den moralischen Status
von Tieren sind. Die zweite Bedingung verlangt, dass ein Prinzip ferner
Unterstiitzung durch Griinde erfahrt, die sich aus einer umfassenden An-
sicht iiber Tiere ergeben.

Zuolo erlautert dies in der Folge detaillierter unter Bezugnahme auf die
Unterscheidung von neutral und internal reasons. Beispiele fiir neutrale
Griinde, die zur offentlichen Rechtfertigung eines Prinzips zur Regulierung
des Umgangs mit Tieren angefithrt werden kdnnen, sind u.a., dass Tiere
empfindungsfahige Lebewesen sind oder ihre Nutzung bedenkenswerte
Auswirkungen auf die Umwelt hat. Diese Griinde sind neutral, weil sie weit
geteilt werden und nicht abhéngig von irgendeiner umfassenden Ansicht
hinsichtlich der moralischen Stellung von Tieren sind.” Interne Griinde
sind im Gegensatz dazu an eine bestimmte umfassende Ansicht gebunden
und nur fiir jene Personen ,practically authoritative*, die diesen anhén-
gen, also beispielsweise eine bestimmte, umstrittene tierethische Position
vertreten.

Die Idee, dass politische Prinzipien mit offentlichen, teilbaren - also
nicht auf einer umfassenden Lehre basierenden - Griinden gerechtfertigt
werden miissen, wurde bereits in der Auseinandersetzung mit Rawls ange-
sprochen. Dieser Idee schliefit sich Zuolo also an, wenn er nach neutralen
Griinden verlangt. Zugleich kann Zuolo auch Kritiker:innen dieser Posi-
tion wie Gerald Gaus etwas abgewinnen, die einen engen Fokus auf teilbare
Griinde als zu restriktiv erachten und privaten Griinden entsprechend ein

35 Vgl. ebd., Abschnitt 3.4.
36 Vgl.ebd., 91.

37 Vgl.ebd., 92 1.

38 Ebd., 93.

197

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

grofleres Gewicht beimessen.> Mit seinen beiden Bedingungen der Neutra-
litdt und der Inklusivitit mdchte Zuolo beiden Positionen ein Stiick weit
Rechnung tragen - in der Absicht, eine Theorie der 6ffentlichen Rechtferti-
gung zu entwerfen, die zu moglichst stabilen Ergebnissen fiihrt.40

Zur dffentlichen Rechtfertigung tierethischer Prinzipien

Zuolo weist zunédchst darauf hin, dass einige Ansichten im Rahmen der
Prozedur offentlicher Rechtfertigung grundsétzlich keine Beriicksichtigung
zu erfahren brauchen. Dabei handelt es sich vor allem um philosophische
und religidse Ansichten, die Tieren keinerlei oder lediglich indirekt morali-
sche Relevanz zusprechen und dabei auf wissenschaftlich nicht haltbaren
Annahmen griinden.*! Als zuléssig betrachtet Zuolo hingegen eine Reihe
verschiedener tierethischer Ansitze, die sich grob in fiinf akzeptable An-
sichten unterteilen lassen. Der Tier-Subjektivismus (animal subjectivism)
misst dem moralischen Status von Tieren unter diesen Ansichten das grofite
Gewicht bei und spricht Tieren starke individuelle Rechte zu (als zentrale
Vertreter:innen nennt Zuolo u.a. Regan, Francione und Nussbaum). Auf
der anderen Seite des Spektrums liegt der Humanismus, demzufolge aus-
schlief3lich Personen als moralische Akteur:innen Gegenstand von Gerech-
tigkeitsforderungen sein konnen. Tieren gegeniiber haben wir diesem An-
satz zufolge lediglich ,certain direct duties of humanity or benevolence“4?
(Zuolo verweist hierbei konkreter auf Barry, Rawls und Scanlon). Dazwi-
schen liegen drei Ansichten, die Tieren jeweils etwas weniger bzw. mehr
moralische Relevanz attestieren: Pathozentrismus (u.a. Bentham, Singer),
Relationalismus (u.a. Midgley und Palmer) und umweltethische Positionen
(environmentalism).*3

39 Vgl. ausfithrlicher hierzu bes. ebd., Abschnitte 3.4.2-3.4.3.

40 Wichtig ist hierbei noch einmal zu betonen, dass Zuolo zufolge beide Arten von
Griinden eine gewichtige Rolle spielen und beide der mit diesen verbundenen Bedin-
gungen erfiillt sein miissen. Neutrale Griinde fungieren als Filter, ob ein zur Debatte
stehendes Prinzip den Neutralitétstest besteht und sich grundsitzlich als allgemein
giiltig erweist. Interne Griinde stellen sicher, dass ein Prinzip inklusiv genug ist, also
die Unterstiitzung aller akzeptablen umfassenden Ansichten finden kann, vgl. ebd.,
Abschnitt 3.5.

41 Vgl. ebd., Abschnitte 4.5.1 — 4.5.3.

42 Ebd., 159.

43 Vgl. ebd., Abschnitte 4.3.1-4.3.5; ferner weist Zuolo darauf hin, dass es einige nicht
klar zuordenbare gemischte Ansitze und Grenzfille gibt, vgl. ebd., Abschnitt 4.4.

198

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Die entscheidende Frage ist, inwiefern auf Grundlage dieser Ansichten
allgemeinverbindliche Prinzipien gerechtfertigt werden konnen und was
daraus fiir die Regulierung des Mensch-Tier-Verhdltnisses folgt. Hierzu
betrachtet Zuolo im fiinften Kapitel seines Buches drei verschiedene In-
teressen von Tieren: das Interesse an Freiheit, am Weiterleben und am
Wohlergehen. Unter Bezugnahme auf diese Interessen blickt er anschlie-
Bend auf verschiedene substanzielle normative Prinzipien und diskutiert,
inwiefern diese Prinzipien den Neutralitdts- und Inklusivititsanforderun-
gen Offentlicher Rechtfertigung gentigen. Dabei gelangt er zu dem Ergebnis,
dass sich lediglich mit Blick auf das Interesse an Wohlergehen eine eindeu-
tige, offentlich gerechtfertigte Schlussfolgerung ergibt. Was die Interessen
von Tieren an Freiheit und am Weiterleben angeht, bleibt die 6ffentliche
Rechtfertigung ,inconclusive®, so dass hinsichtlich der Aushandlung von
tierethischen Anliegen, die das Leben und die Freiheit von Tieren betreffen,
nur der demokratische Diskurs samt Mehrheitsentscheidungen bleibt.

Eine kurze Betrachtung des Falls, in dem die 6ffentliche Rechtfertigung
erfolgreich ist, wird helfen, Zuolos Vorgehen genauer zu verstehen. Er
macht vier verschiedene Prinzipien aus, die das relevante Spektrum an
Positionen abdecken sollen, die man hinsichtlich von Interessen, die sich
auf das Wohlergehen** von Tieren beziehen, einnehmen kann:

C.I:  We ought to promote animal welfare.

C.2: We ought to minimize animal suffering in interactions with human
beings as much as reasonably possible.

C.3: We ought not to cause unnecessary suffering to animals.

C.4: It is permissible to disregard animal welfare.*>

C.1 mag, so Zuolo, zwar grundsitzlich als wenig kontrovers betrachtet wer-
den, da positive Erfahrungen und die Vermeidung von Leid grundsitzlich
als gut zu bewerten sind. Zugleich beruht dieses Prinzip u.a. jedoch auf
problematischen Annahmen, was die gleiche Beriicksichtigung des Leids
von Menschen und Tieren und die Relevanz von Beziehungen angeht, so
dass dieses den Neutralititstest nicht besteht. Ferner, so Zuolo, diirfte das

44 Unter Wohlergehensinteressen versteht Zuolo konkreter ,all those subjective states of
affairs which concern the negative and positive experiences that animals subjectively
live®, ebd., 206.

45 Ebd., 207.

199

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Prinzip keine Zustimmung durch die Ansicht des Umweltschutzes und des
Humanismus erfahren und somit auch am Inklusivitétstest scheitern.®

Anders bei C.2.¥7 Dieses Prinzip ist im Vergleich zu C.1 Zuolo zufolge
deutlich weniger anspruchsvoll, da es auf die Vermeidung negativer Erfah-
rungen beschrinkt ist und die jeweiligen Beziehungsverhaltnisse, die zwi-
schen Menschen und Tieren bestehen, beriicksichtigt. Ferner ergibt sich
durch den Zusatz ,,as much as reasonably possible ein gewisser Spielraum,
wie das Prinzip in unterschiedlichen Kontexten konkret auszulegen ist,
weshalb es grundsatzlich auch mit bestimmten Formen der Nutzung von
Tieren kompatibel sein kann. Die Idee, dass es grundsatzlich moralisch
falsch ist, einem Lebewesen, mit dem man in einer Beziehung steht, Leid
zuzufligen, kann als wenig kontrovers gelten und spricht damit fiir C.2.
Ferner lassen sich auch keine neutralen Griinde finden, die gegen das
Prinzip sprechen, so dass es laut Zuolo den Neutralititstest besteht. Zudem
kann das Prinzip auch aus den jeweiligen Perspektiven der verschiedenen
Ansichten befiirwortet werden. C.2. besteht somit auch den Inklusivitatstest
und kann damit, anders als alle anderen Prinzipien, als ,fully justified?,
also als nicht verniinftigerweise zuriickweisbar, gelten. Fiir den Bereich der
Wohlergehensinteressen fithrt die 6ffentliche Rechtfertigungsprozedur folg-
lich zu einem legitimen Ergebnis, nach dem sich &ffentliche Institutionen
richten sollen.*

Was folgt aus Zuolos liberaler Position?

Damit sind die Grundziige von Zuolos Prozedur der 6ffentlichen Rechtfer-
tigung tierethischer Uberlegungen benannt. Was folgt aus dieser konkreter?
Allgemein, so sollte erkennbar geworden sein, féllt das Ergebnis der 6ffent-
lichen Rechtfertigungsprozedur recht moderat aus. Lediglich mit Blick auf

46 Vgl. ebd., 207-210.

47 Vgl. ebd., 211-214.

48 Ebd.,217.

49 Zuolo nimmt zudem an, dass selbst diejenigen, die offentlich nicht-akzeptablen phi-
losophischen und religiésen Lehren anhéngen, dieses Prinzip akzeptieren konnen,
vgl. ebd., Abschnitt 5.6. Mit Blick auf jene Bereiche und Prinzipien, hinsichtlich
derer kein entsprechendes Ergebnis erzielt werden konnte, empfiehlt Zuolo, wie
bereits erwéhnt, legitime demokratische Prozesse der Entscheidungsfindung. Dies
gilt beispielsweise auch fiir die Entscheidung zwischen B.2 und B.3, die beide zwar
nicht vollstindig gerechtfertigt sind, aber deutlich gegeniiber den Prinzipien B.1 und
B.4 zu bevorzugen sind, vgl. ebd., Abschnitt 5.5.

200

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Wohlergehensinteressen ldsst sich ein Prinzip als offentlich gerechtfertigt
ausmachen. Wie dieses Prinzip allerdings genauer zu verstehen ist, bleibt
vage. Und auch, welche Konsequenzen sich hinsichtlich der Regulierung
des Mensch-Tier-Verhdltnisses in gegenwirtigen liberalen Gesellschaften
ergeben.

Zuolo betont zwar explizit, dass es verfehlt wire, anzunehmen, dass sein
Vorschlag der 6ffentlichen Rechtfertigung in einer schlichten Verteidigung
des Status quo der Nutztierhaltung miindet.>® Recht offen bleibt allerdings,
inwiefern das gefundene Prinzip von diesem abweicht und nach welchen
Verdnderungen es verlangt. Zuolo rdumt dies bereitwillig ein und gibt zu
bedenken, dass das Prinzip u.a. deshalb ein Stiick weit unbestimmt bleiben
muss, weil bislang keine Einigkeit erzielt werden konnte, was die Relevanz
jener anderen von ihm diskutierten Interessen angeht, die das Leben und
die Freiheit von Tieren betreffen.”! Was die konkreten politischen Implika-
tionen des Prinzips C.2 angeht, sind wir daher doch erst einmal wieder
an den demokratischen Diskurs zuriickverwiesen, in welchem iiber die
weiteren Interessen von Tieren zu entscheiden ist.>?

Es lieBe sich viel tiber die verschiedenen Prinzipien diskutieren. Dies
schiene mir insbesondere auch mit Blick auf Zuolos Ausfithrungen zu
den Prinzipien, die hinsichtlich der Wohlergehensinteressen von Tieren
angefithrt werden, spannend. Vielleicht konnte sich gar ein etwas starkeres
Prinzip, als es C2 darstellt (oder eine modifizierte Version von diesem), als
gemeinhin rechtfertigbar ausmachen lassen, sofern dieses nicht in einem
allzu starken tierrechtlichen Sinne interpretiert wird. Sonderlich radikal
diirften die Ergebnisse aller Voraussicht nach dennoch nicht ausfallen.

Zusammenfassend bleibt festzuhalten: Zuolos anspruchsvolle Theorie
der offentlichen Rechtfertigung tierethischer Anliegen ldsst erkennen, dass
der politische Liberalismus iiber Ressourcen verfiigt, Tiere zu beriicksich-
tigen. Deutlich wurde aber auch, dass die Spielrdiume hierbei begrenzt
sind - gerade, wenn man wie Zuolo nicht nur auf &ffentliche Griinde
blickt, sondern auch danach fragt, inwiefern tierethische Prinzipien von
unterschiedlichen Parteien aus internen Griinden bejaht werden kénnen.

50 Vgl.ebd., 5,75,234.

51 Vgl. ebd., 221

52 Erst auf den letzten Seiten des Buches kommt Zuolo noch einmal im Rahmen eini-
ger knapper Bemerkungen zur Rechtfertigung der gentechnischen Veranderung von
Tieren und der Jagd zu Freizeitzwecken auf die praktischen Konsequenzen seines
Ansatzes zu sprechen, vgl. ebd., Kapitel 7.

201

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Und die Ergebnisse, die Zuolos Verfahren zeitigt, miissen aus der Perspekti-
ve tierrechtlicher Ansitze, vorsichtig ausgedriickt, als recht zuriickhaltend
gelten.>

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Nach diesem einfithrenden Uberblick zum politischen Liberalismus méoch-
te ich in diesem Unterkapitel zur eigentlichen Herausforderung zuriickkeh-
ren. Man erinnere sich hierzu an das vorldufige Ergebnis des 4. Kapitels:
Nimmt man die Idee starker Tierrechte ernst, konnten zahlreiche und
weitreichende Interventionen zum Schutz von Tieren prima facie gerecht-
fertigt sein, die unser gewohnliches Verstandnis friedlicher demokratischer
Aushandlungsprozesse und liberale Vorstellungen zur Rechtfertigung politi-
schen Ungehorsams erheblich herausfordern. Wie schwer fallen finanzielle
Schidden oder moderate korperliche Angriffe gegen Aggressor:innen ins
Gewicht, so ldsst sich aus tierrechtlicher Sicht fragen, wenn dadurch die
fundamentalen Rechte eines empfindungsfahigen nichtmenschlichen Lebe-
wesens geschiitzt werden? Und fordert die Gerechtigkeit, die wir Tieren
schulden, nicht, gegen ein (in Teilen) zutiefst ungerechtes System zur Not
im Rahmen konfrontativer illegaler unziviler Interventionen oder Protest-
und Widerstandsaktionen aufzubegehren?

In diesem Unterkapitel wird mich folglich die Frage beschiftigen, wie die
weitreichenden Implikationen tierrechtlicher Ansitze vor dem Hintergrund
der Perspektive des politischen Liberalismus einzuordnen sind. Insbeson-
dere wird es mir um die Frage gehen, was aus der Sicht des politischen
Liberalismus gegen die Rechtfertigung umstrittener illegaler und unter Um-
stinden gewaltsamer politischer Interventionen spricht. Ich werde hierzu
zunéchst darauf eingehen, ob sich derartige Eingriffe aufgrund der erheb-
lichen Konsequenzen, die diese haben kénnen, grundsitzlich moralisch
disqualifizieren (5.2.1). Da derartige Argumente, wie ich erldutern werde,
aus liberaler Sicht nur bedingt tberzeugen diirften, wende ich mich in
der Folge zwei Argumentationslinien zu, die direkter mit der Legitimitts-

53 Es ist somit nicht ausgeschlossen, dass man im Rahmen einer alternativen, offener
gehaltenen Variante einer Rechtfertigungsprozedur im Sinne des politischen Libera-
lismus zu anderen Ergebnissen gelangen konnte. Insgesamt bezweifle ich allerdings,
dass die Ergebnisse angesichts des grundsatzlichen Fokus, der jede politisch liberale
Theorie kennzeichnen diirfte und auf gemeinhin akzeptable Griinde und Prinzipien
abzielt, allzu weitreichend ausfallen diirften.

202

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

perspektive des politischen Liberalismus und der Idee der Verniinftigkeit
von Personen in Verbindung stehen. Die eine bindet die liberale Forderung
nach Legitimitit an stirker epistemische Uberlegungen zuriick. Die andere
stiitzt sich auf die fiir viele Vertreter:innen des politischen Liberalismus
zentrale Idee des gleichen moralischen Respekts. Wie diese beiden Argu-
mentationslinien konkreter zu verstehen sind und zueinander im Verhaltnis
stehen, werde ich mit Blick auf die tierrechtliche Herausforderung in Ab-
schnitt 5.2.2 ausfiihrlicher erldutern.

In Abschnitt 5.2.3 komme ich abschliefiend auf die Vereinbarkeit von
tierrechtlichen Uberzeugungen und politischem Liberalismus zuriick. Ge-
nauer werde ich diskutieren, inwiefern aus der Sicht des politischen Li-
beralismus eine iberzeugende Antwort auf die Frage gegeben werden
kann, weshalb von der direkten, illegalen Durchsetzung von Tierrechten
kategorisch Abstand zu nehmen ist, nicht aber von der Forderung nach
Tierrechten selbst. Wie insbesondere in Auseinandersetzung mit Martha
Nussbaum und Gerald Gaus deutlich werden wird, riihrt diese Frage an
den normativen Grundfesten des politischen Liberalismus. Eine einfache,
spannungsfreie Antwort, so wird das Ergebnis lauten, diirfte gerade aus
der Perspektive jener Autor:innen nicht zu haben sein, die auf weitgehend
egalitdrer Basis fiir starke individuelle Tierrechte eintreten.

5.2.1 Liberalismus und die Konsequenzen von Interventionen

Im Rahmen der Diskussionen zu Nothilfehandlungen und humanitéren In-
terventionen wurde bereits angemerkt, dass bei der normativen Bewertung
einer konkreten Aktion u.a. zu beriicksichtigen ist, welche Konsequenzen
mit dieser verbunden sind. Stehen diese in keinem Verhdltnis zum ver-
folgten Ziel, konnte die Handlung all things considered moralisch nicht
zu rechtfertigen sein. In diesem Sinne erldutert beispielsweise Hardman,
der grundsitzlich fiir die Prima facie-Erlaubnis umstrittener tierrechtlicher
Aktionen argumentiert, dass illegale aktivistische Interventionen oftmals
nicht gerechtfertigt werden konnen. Sein zentraler Punkt ist hierbei, dass
sich direkte, unzivile Interventionen nachteilig auf das Vorhaben auswirken
dirften, eine Gesellschaft zu verwirklichen, in der die Rechte von Tieren
politisch verankert sind.>* Vertreter:innen von Tierrechten, so Hardman

54 Vgl. Hardman (2021), 22f.

203

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

genauer, verfolgten in der Regel zwei Ziele, die unterschiedliche Schlussfol-
gerungen nahelegen und insofern in Spannung zueinander stehen. Auf der
einen Seite unterstiitzten diese das Ziel, die Schadigung von Tieren sofort
und direkt zu unterbinden bzw. zu reduzieren. Vor diesem Hintergrund
muss die Ausiibung von Zwang im Rahmen direkter Interventionen effek-
tiv und somit hdufig zielfiihrend erscheinen. Andrerseits gehe es diesen
um einen grundsdtzlichen gesellschaftlichen Wandel. Mit Blick auf die
Zielsetzung einer tiergerechten Zukunft konnten direkte Aktionen nicht der
geeignete Weg sein, weil sie negative Stereotype verstdrken und sich somit
nachteilig auf die gesamte Tierrechtsbewegung (und damit letztlich auf den
Schutz von Tieren) auswirken konnten.>

Eine solche Perspektive, die die moglichen Konsequenzen von Interven-
tionen in den Blick nimmt, lasst sich argumentativ noch ausweiten. Die Ar-
gumentation wiirde sich dann nicht (allein) auf die Folgen konzentrieren,
die mit umstrittenen Interventionen fiir den Erfolg der Tierrechtsbewegung
verbunden sind, sondern auf die Auswirkungen, die diese auf die Stabilitat
einer friedlichen demokratischen Gesellschaft haben. Die zentrale Idee hin-
ter diesem Argument lasst sich wie folgt zusammenfassen: Illegale unzivile
Interventionen bedeuten eine Missachtung der grundlegenden Spielregeln
und Werte, die unsere demokratische und rechtsstaatliche Ordnung kenn-
zeichnen. Folglich schwichen diese das Vertrauen in die gesellschaftlichen
und politischen Institutionen, die der friedlichen Aushandlung von morali-
schen Anliegen und anderen Interessen dienen. So konnten aktivistische
Interventionen zu Widerstand fithren, sich also Akteur:innen, gegen die
sich die Aktionen richten, ebenfalls dazu berufen fiihlen, sich iiber das
staatliche Gewaltmonopol hinwegzusetzen, um dem tierrechtlichen Akti-
vismus etwas entgegenzusetzen. Im schlimmsten Fall wiirde eine Spirale
der Gewalt losgetreten, die den gesellschaftlichen Frieden - und damit
nicht zuletzt die Rechte aller — bedrohen konnte.>®

55 Uberlegungen dieser Art finden sich auch bei Alasdair Cochrane, der darauf hinweist,
dass direkte Aktionen deshalb abzulehnen seien, weil sich diese angesichts der Ziele
der Bewegung als kontraproduktiv erweisen konnten. Ferner kénne der Schutz der
Rechte von Tieren ohne eine entsprechende Unterstiitzung durch demokratische
Mehrheiten ohnehin nicht dauerhaft sichergestellt werden, vgl. Cochrane (2012), 209.

56 Eine dhnlich gelagerte Argumentation liele sich mit Blick auf die in Abschnitt 4.2.7
diskutierten Interventionen staatlicher Akteur:innen anfiihren. Demokratisch nicht
legitimierte innerstaatliche Eingriffe diirften zu einem massiven Misstrauen gegen-
iiber der eigenen Regierung fithren und unter Umstdnden zu erheblichem Wider-
stand durch Teile der Bevolkerung fiihren. Externe militdrische Interventionen in

204

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Derartige Bedenken hinsichtlich der Rechtfertigung illegaler (gewaltsa-
mer) tierrechtsaktivistischer Interventionen hat vor Hardman bereits Peter
Singer unter utilitaristischen Gesichtspunkten diskutiert.”” Singer gelangt
wie Hardman zu der Einschitzung, dass diese Gefahren duflert ernst zu
nehmen sind und entsprechende Aktionen unter einem erheblichen Recht-
fertigungsdruck stehen. Mit anderen Worten sprechen aufgrund der mogli-
chen Folgen starke Griinde gegen kontroverse illegale politische Interven-
tionen. Singer und Hardman betrachten es allerdings beide nicht als grund-
satzlich ausgeschlossen, dass konfrontative Interventionen in Form direkter
Aktionen unter bestimmten Umstanden gerechtfertigt sein konnen.>® Denn
auch in diesem Zusammenhang gilt wieder: Die letztliche moralische Be-
wertung hiangt vom spezifischen Kontext und empirischen Fragen ab, die
die Akzeptanz und die zu erwartenden Folgen einer Intervention betreffen.

Vorlaufig lasst sich festhalten: Selbst, wenn man einrdumt, dass kontro-
verse politische Interventionen prinzipiell gerechtfertigt sein konnen, kon-
nen sowohl strategische, die langfristige Zielsetzung der Tierrechtsbewe-
gung betreffende Uberlegungen, als auch grundlegendere, auf die Stabilitit
der gesellschaftlichen und politischen Ordnung Bezug nehmende Griinde
dagegen angefiihrt werden, entsprechende Eingriffe all things considered
als gerechtfertigt zu betrachten. Damit mag sich die Zahl gerechtfertigter

anderen Staaten zum Schutz der Rechte von Tieren diurften, selbst wenn diese demo-
kratisch legitimiert wiren, dies betonen auch Cochrane und Cooke, Widerstinde
in den intervenierten Staaten zur Folge haben und sich nicht zuletzt grundsitzlich
negativ auf die internationale Stabilitat auswirken, vgl. Cochrane/Cooke (2016), 118.

57 Vgl. Singer (2013), Kapitel 11. Die beiden argumentieren allerdings, daran sei erin-
nert, nicht auf Basis der gleichen moralphilosophischen Grundposition. Wahrend
Singer sich als klarer Vertreter eines umfassenden utilitaristischen Ansatzes versteht,
stiitzt sich Hardman auf ein sparsameres, auf gemeinhin geteilte Intuitionen Bezug
nehmendes Fundament.

58 Diese Einschitzung teilen, wie bereits erlautert wurde, auch Cochrane/Cooke (2016).
Alasdair Cochrane, der sich bislang am vermutlich ausfiihrlichsten zu den Implika-
tionen tierrechtlicher Uberlegungen hinsichtlich der Rechtfertigung politischer Inter-
ventionen geduflert hat, hélt mit Blick auf aktivistische Eingriffe in seinem jiingsten
Buch in diesem Sinne fest: ,Given the routine and severe violations that non-human
animals endure, the prima facie case for more radical and direct forms of political
change is relatively easy to make. Nonetheless, that still leaves open the question of
whether such forms of action are justified all things considered. And the answer to
this question can only be decided on a case-by-case basis. Indeed, in each situation,
the justification will very much depend on the type of action being proposed, the
necessity of such action, and its likely consequences. In other words, such action
will have to be demonstrated to be necessary, effective, and proportionate®, Cochrane
(2018), 137.

205

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unziviler Interventionen in der Praxis noch einmal — und vielleicht deutlich
- reduzieren. Wichtig ist aber auch: Auf Basis dieser Uberlegungen kann
dennoch weiterhin nicht ausgeschlossen werden, dass illegale und unter
Umstidnden gewaltsame Interventionen theoretisch gerechtfertigt sein kon-
nen.

In diesem Zusammenhang sei im Riickgriff auf Singer und de Lazari-Ra-
dek noch auf einen weiteren Punkt hingewiesen. Die Einschitzung, dass
sich praktisch viele Interventionen aufgrund ihrer Konsequenzen als unge-
rechtfertigt zuriickweisen lassen konnten, hingt insbesondere von der An-
nahme ab, dass diese Aktionen der Offentlichkeit bekannt werden. Solange
umstrittene illegale Interventionen im Geheimen stattfinden und niemand
etwas von diesen mitbekommt, kdnnen sich die Eingriffe auch nicht nega-
tiv auf die Wahrnehmung der Tierrechtsbewegung oder die Stabilitdt der
Gesellschaft auswirken. Auf Basis utilitaristischer Uberlegungen mdgen wir
daher zu der allgemeinen Regel gelangen, dass von unzivilen Interventio-
nen abzusehen ist. In bestimmten Situationen kann es jedoch moralisch
legitim sein, von grundsétzlich gerechtfertigten gesellschaftlichen Regeln
abzuweichen, wie Singer und de Lazari-Radek mit Verweis auf Sidgwicks
Idee der esoteric morality erldutern — einer Moral, die besonders aufgeklér-
ten Individuen vorbehalten bleibt.>® So geben die beiden beispielsweise an,
dass ein grundsitzliches Folterverbot sinnvoll ist, es in Einzelfillen aber
gerechtfertigt sein kann, wenn moralisch besonders kompetent urteilende
Personen im Geheimen von diesem Verbot abweichen, um eine dramatische
Katastrophe zu verhindern. Dass die Personen dabei geheim vorgehen, ist
notwendig, um das allgemeine Vertrauen in die bewéhrte Regel nicht zu
unterminieren.

Damit ist nicht gesagt, dass die beiden es im groflen Stil fiir gerechtfertigt
halten, wenn sich einzelne Aktivist:innen oder staatliche Akteur:innen iiber
demokratische Prozesse und Entscheidungen hinwegsetzen wiirden und
auf illegale Weise intervenieren. Nicht zuletzt ist bei einer solchen utilitaris-
tischen Abwigung immer einzukalkulieren, dass etwas schief gehen und
das Handeln doch offentlich bekannt werden kénnte — und die negativen
Auswirkungen umso gravierender wiéren. Letztlich, so Singer und de Laza-
ri-Radek, weist die gesamte Idee der esoterischen Moral eine grundsitzlich

59 Vgl. de Lazari-Radek/Singer (2014), bes. 293-316; (2017), Kapitel 5.

206

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

paradoxe Natur auf: Auch wenn sie richtig sein mag, ist sie 6ffentlich abzu-
lehnen und sollte philosophisch am besten gar nicht verteidigt werden.®°

Mir kommt es an dieser Stelle vor allem darauf an, dass in diesen
Uberlegungen zwei kontroverse Punkte zum Ausdruck kommen, die fiir
die weitere Diskussion von Relevanz sind: erstens die Vorstellung, dass ein-
zelne Akteur:innen einen besonderen Zugang dazu haben, was moralisch
gerechtfertigt ist, und diese Vorstellungen im Zweifel unter Ausiibung von
Zwang durchsetzen diirfen oder sollten. Und zweitens der Hinweis, dass
es unter moralischen Gesichtspunkten gar empfehlenswert erscheint, ver-
steckt zu agieren. Wéhrend viele Verteidiger:innen zivilen oder auch unzi-
vilen Ungehorsams in der ein oder anderen Form auf eine kommunikative,
demokratische Intervention abzielen, legen die Ausfithrungen von Singer
und de Lazari-Radek nahe, dass gerade bei heiklen moralisch gerechtfertig-
ten Interventionen ein geheimes, womdglich gar perfides Vorgehen ange-
bracht sein konnte.

Liberalismus, Rechte und die moralische Relevanz einer friedlichen Ordnung

Inwiefern spielen Uberlegungen hinsichtlich der Stabilitdt der politischen
Ordnung aus liberaler Perspektive eine Rolle? Konnte sich auf dieser theo-
retischen Grundlage plausibel machen lassen, weshalb umstrittene illegale
Interventionen selbst aus tierrechtlicher Sicht kategorisch abzulehnen sind?

Die Sorge um eine Gefahrdung des friedlichen Zusammenlebens und die
Schwichung der demokratischen und rechtsstaatlichen Institutionen ist tief
im liberalen Denken verankert. Die gesamte Tradition des Gesellschaftsver-
trags von Hobbes iiber Locke und Kant bis zu Rawls erkennt die zentrale
Legitimationsgrundlage staatlicher Herrschaft in der Ermdglichung eines
friedlichen Zusammenlebens und - dies gilt sicher im Wesentlichen vor
allem fiir die drei zuletzt Genannten - dem Schutz und der Verwirklichung
grundlegender Rechte (bzw. der Ermdglichung von Rechtsbeziehungen).
Somit sprechen aus liberaler Sicht gewichtige Griinde gegen alles, was die
gesellschaftliche Ordnung ernsthaft gefahrden kénnte - selbst wenn wir es
mit Forderungen der Gerechtigkeit zu tun haben.

Joseph Carens merkt dies in Auseinandersetzung mit Rawls im Rahmen
der ethischen Diskussion um Migration an. Obwohl Carens weitgehend of-

60 Vgl. de Lazari-Radek/Singer (2014), 316.

207

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

fene Staatsgrenzen aus Griinden der Gerechtigkeit fiir geboten halt, raumt
er ein, dass Staaten die Immigration zur Aufrechterhaltung der offentli-
chen Ordnung beschrinken diirfen, sofern tatsichlich eine entsprechende
Gefahr besteht.! Ubertragen auf tierrechtlichen Aktivismus konnte dies
bedeuten: Tiere mogen Gerechtigkeit und starke individuelle Rechte ver-
dienen. Eine direkte, unzivile Durchsetzung dieser Forderungen verbietet
sich aber, da die Folgen zu gravierend sein diirften. Nicht nur ist es ndmlich
alles andere als sicher, dass die Rechte von Tieren auf diese Weise langfristig
effektiv gefordert werden, sondern wiirden entsprechende Aktionen die
offentliche Ordnung erheblich herausfordern, die die Grundvoraussetzung
fiir den Schutz der Rechte aller darstellt. Anders ausgedriickt liefle sich
auch sagen, dass unzivile illegale Interventionen deshalb als ungerechtfer-
tigt zurlickgewiesen werden miissen, weil sie aufgrund der absehbaren
Folgen grundsitzlich nicht als verhéltnismaflig gelten konnen.%?

Diese Argumentation leuchtet auf den ersten Blick sicherlich ein. Bei
genauerer Betrachtung zeigt sich allerdings, dass diese einige nicht-triviale
Fragen aufwirft, was das genaue Verhiltnis von individuellen Rechten und
den Konsequenzen von Handlungen angeht. Im Zuge der Vorstellung von
Ladwigs Rechte-Ansatz ist bereits deutlich geworden, dass eine differenzier-
te Interessentheorie der Menschen- und Tierrechte zwar Abstufungen und
Abwigungen zuldsst, was die Gewichtigkeit der Interessen einzelner Indivi-
duen angeht. Ein Utilitarismus der Rechte, der auf die optimale ,Verwirk-
lichung sdmtlicher Rechte aller Betroffenen® abzielt, so Ladwig, verbietet
sich allerdings aufgrund der ,weitrechende[n] oder gar absolute[n] Unver-
letzlichkeit“®3, die ein wesentliches Merkmal von Rechten ist. Die Rechte
Einzelner diirfen demnach nicht geopfert werden, selbst wenn dies dazu
fithren wiirde, insgesamt die Verwirklichung von Rechten zu beférdern.

Im Kontext der Rechtfertigung illegaler, unziviler tierrechtlicher Aktio-
nen stellt sich vor diesem Hintergrund die Frage, wie streng man es mit
der Unverletzbarkeit der Rechte von Individuen genau nimmt in einer
nichtidealen Welt, in der diese Rechte massiv verletzt werden. Bedeutet es
nicht auch in gewisser Hinsicht eine Missachtung jener Unverletzbarkeit,

61 Carens (2014), 33 1.

62 Wenn man annimmt, dass niemals eine Handlung ausgefiihrt werden darf, die die
Stabilitat demokratischer Gesellschaften ernsthaft zu gefdhrden droht, wéren entspre-
chende Interventionen noch nicht einmal als prima facie erlaubt zu betrachten, vgl.
Hardman (2021), 191.

63 Ladwig (2020), 122.

208

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

wenn man aufgrund der langfristigen Folgen, die unzivile Interventionen
insgesamt haben kénnten, die Rechtsverletzungen an Tieren weiter pas-
sieren ldsst? Konnten wir es, um das ganze zuzuspitzen, den Einzelnen
nicht gerade schulden, die gegenwirtige, zutiefst ungerechte offentliche
Ordnung herauszufordern und ihre Stabilitdt in Frage zu stellen - erst ein-
mal unabhéngig davon, was dies langfristig bedeuten mag. Wie sehr sollte,
allgemeiner gefragt, ein Rechte-Ansatz, der die Wiirde und Unverletzbarkeit
der Rechte des einzelnen Individuums in den Mittelpunkt stellt, auf die
weiteren Konsequenzen einer Handlung Riicksicht nehmen?64

Vermutlich diirften nur wenige - getreu dem Motto: Der Gerechtigkeit
soll Geniige geleistet werden, und wenn der Himmel einstiirzt®® — der Auffas-
sung sein, dass den sonstigen Auswirkungen einer Intervention keinerlei
Relevanz beigemessen werden sollte (oder diese ausschliefllich von nachge-
lagerter Bedeutung sind). Gerade wenn eine Aktion, wie bereits angedeutet,
die grundsitzliche Stabilitat einer friedlichen Ordnung zu gefihrden droht,
diirfte eine sehr enge, sich ausschlief3lich auf den Wert von Individuen stiit-
zende Gerechtigkeitsperspektive vielen diskutabel erscheinen. Zum einen
konnten Liberale konkreter auf den Wert der Gerechtigkeit selbst verweisen
und gegen die Rechtfertigung von tierrechtlichen Interventionen ins Feld
fithren, dass diese gar gravierendere Ungerechtigkeiten schaftten, indem sie
beispielsweise die Rechte all jener gefahrden wiirden, die weitestgehend un-
beteiligt an der Verletzung der Rechte von Tieren sind. Alternativ konnten
Liberale zum anderen argumentieren, dass Frieden — neben Gerechtigkeit
- einen eigenstidndigen, gewichtigen Wert darstellt. Liberale, die eine Plu-
ralitit an Werten akzeptieren und Frieden im Vergleich zu Gerechtigkeit
als den letztlich wichtigeren (oder zumindest nicht weniger wichtigen)
Wert bestimmen, konnten folglich argumentieren, dass Aktionen - auch

64 In diesem Sinne zeigt sich Robert Garner iiberrascht, wie selbstverstindlich Tom
Regan bei seiner Ablehnung illegaler Aktionen auf taktische, die Konsequenzen be-
treffende Uberlegungen zuriickgreift. Garner raumt ein, dass Regan durchaus Recht
haben diirfte und entsprechende aktivistische Interventionen sich langfristig als kon-
traproduktiv erweisen diirften. Dennoch, so schreibt er mit Blick auf Regan, ,for
someone who objects so much to utilitarianism, it is odd that Regan adopts precisely
this approach on tactical grounds (...). Certainly, it is likely that many of those who
use direct action against animal exploiters do so not primarily because they believe
that in the long run it will be produce beneficial consequences for animals in general,
but because they regard it as morally correct to intervene whenever possible if this
helps particular animals whatever the long-term consequences. On the rights view, of
course, they would seem justified; Garner (2004), 247.

65 Vgl. Moore (2016), 143.

209

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

wenn diese aus Griinden der Gerechtigkeit geboten sein mdgen - nicht
gerechtfertigt werden konnen, wenn diese den gesellschaftlichen Frieden
gefdhrden.

Selbstverstandlich stellt sich in beiden Fillen die Frage, wie iiberzeugend
diese Antworten letztlich sind. Diese Diskussion brauche ich an dieser
Stelle allerdings nicht weiter zu vertiefen, da keine von beiden Antworten
meines Erachtens letztlich in der Lage ist, der grundsitzlichen Herausfor-
derung begegnen zu konnen. Und zwar aus zwei Griinden: Erstens mag es
sein, dass sich unzivile illegale Interventionen tatsdchlich destabilisierend
auf die 6ffentliche Ordnung auswirken - zumindest, wenn man von erheb-
lich konfrontativen, gewaltsamen Aktionen ausgeht und diese nicht nur auf
wenige Ausnahmefille beschrankt bleiben.®® Noch nicht gesagt ist damit
allerdings, dass nicht jene speziellen und vermutlich eher seltenen, geheim
ablaufenden Interventionen gerechtfertigt sein konnten, die bereits ange-
sprochen wurden. Zumindest kann es als sehr viel weniger wahrscheinlich
gelten, dass mit dramatischen Folgen fiir die gesellschaftliche Stabilitat zu
rechnen ist, wenn behutsam und verdeckt vorgegangen wird. Zweitens und
entscheidender: Ganz gleich, wie weit der Verweis auf die moglichen Kon-
sequenzen fiir die politische Ordnung praktisch trégt, bezweifle ich, dass
sich die allermeisten Liberalen letztlich theoretisch auf diesen verlassen
wollen. Die eigentliche moralische Problemstellung wird hierbei namlich
gar nicht adressiert — scheint mir diese doch jenseits der Frage zu liegen,
wie wir die Folgen illegaler Interventionen einschitzen.

Der Punkt, um den es mir geht, ldsst sich mit Hilfe eines — zugegebe-
nermaflen unrealistischen und weit hergeholten - Gedankenexperiments
verdeutlichen und zuspitzen. Stellen wir uns hierzu folgende Situation
vor: Angenommen, es gibe einen Knopf, bei dessen Betitigung sich die
Hirnstrukturen aller Menschen iiber Nacht minimal verdndern wiirden,
so dass diese in der Folge alle Vertreter:innen starker Tierrechte wéren.

66 Letztlich ist dies wieder eine empirische Frage. Und nicht unbemerkt sollte bleiben,
wie Candice Delmas in ihrer Auseinandersetzung mit der Rechtfertigung unzivilen
Ungehorsams betont, dass derartigen Befiirchtungen argumentativ auch etwas ent-
gegengehalten werden kann, vgl. Delmas (2018), 103 f. Kurz gesagt kann unziviler
Ungehorsam unter Umstédnden gar als Einsatz fiir zentrale liberale Werte verstanden
werden und diese stirken. Eine andere Frage ist selbstverstindlich wieder, inwiefern
sich dieses Argument auf unzivile Interventionen zum Schutz der Rechte von Tieren
iibertragen lasst. Welche liberalen Prinzipien kénnen hier bemiiht werden und sind
diese wirklich gewichtig genug?

210

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Sollte man diesen Knopf driicken?®” Dabei sei noch erginzt: Die Verdnde-
rungen, die durch die Betdtigung des Knopfes ausgelost werden, wiirden
vollkommen schmerzlos vonstatten gehen und die Menschen blieben die
gleichen Personen wie zuvor - abgesehen von ihren moralischen Uberzeu-
gungen hinsichtlich unseres Umgangs mit Tieren. Ferner hitte der Eingriff
keine weiteren (negativen) Auswirkungen, was den Frieden in der Gesell-
schaft und die Stabilitat der rechtlichen Ordnung angeht.®® Da alle davon
tiberzeugt wiren, dass Tiere Rechte verdienen, wiirde auch niemand sich
beschweren oder gar zu den Waffen greifen.

Was sollte man also tun: den Knopf driicken oder nicht? Hierbei sollte
man sich zuerst noch einmal bewusst machen, was aus Sicht von Tier-
rechtler:innen fiir die erste Option sprechen diirfte: Wortwortlich iiber
Nacht konnte die katastrophale Verletzung grundlegender Rechte zahlloser
Individuen unterbunden bzw. vermieden werden und somit eine massive
Ungerechtigkeit beseitigt werden. Und dies zu einem - zumindest auf
den ersten Blick — doch duflerst geringen Preis. Notig wire lediglich ein
kurzer, schmerzfreier Eingriff, der die Personlichkeit der Menschen duflerst
geringfiigig verdndern wiirde und von dem die Menschen tiberhaupt nichts
mitbekdmen. Den Knopf nicht zu driicken, so mag man angesichts dessen,
was auf dem Spiel steht, gar meinen, wire moralisch verwerflich.

Ich habe dieses Gedankenexperiment im Laufe der letzten Jahre immer
wieder im Freund:innenkreis oder in anderen lockeren Gespriachsrunden
diskutiert und bin dabei in der Regel auf zwei sehr gegensitzliche, dhnlich
starke Reaktionen getroffen. Viele bejahen die Frage umgehend oder halten
es gar fiir fatal, diese Chance nicht zu ergreifen. Zahlreiche andere hinge-
gen lehnen die Vorstellung, tierethische Anliegen mittels Manipulation un-
serer Mitbiirger:innen politisch durchzusetzen, meist direkt und recht strikt
als undemokratisch oder gar totalitdr ab, selbst wenn sie einen stirkeren
Schutz von Tieren fiir geboten halten oder gar von der Idee von Tierrechten
iberzeugt sind.

Ich kann seit jeher beiden Reaktionen etwas abgewinnen. Mein Bauch-
gefiihl schldgt allerdings bis heute trotz aller Sympathien fiir Tierrechte

67 Ein der Grundidee nach ahnliches Gedankenexperiment zum Verhaltnis von Moral
und Politik findet sich bei Michael Walzer (1981). Diesen Hinweis verdanke ich Paul
Kindermann.

68 Ebenso konnen praktische Probleme ignoriert werden. Nehmen wir schlicht an, dass
sich fiir diese angemessene Lésungen finden lieffen. Gemeint sind damit Fragen wie:
~Was passiert mit all den arbeitslos werdenden Landwirt:innen?“ und ,Was machen
wir mit all den Nutztieren, die bereits existieren, aber nicht mehr benétigt werden?“

211

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

letztlich immer zugunsten der zweiten aus, scheint mir doch der ersten
etwas problematisch Autoritires anzuhaften. Und ich nehme wie gesagt an,
dass das darin zum Ausdruck kommende Unbehagen von vielen liberalen
Tierrechtler:innen geteilt wird. Die spannende Frage ist, ob und wie sich
dieses Unbehagen also genauer verstdndlich machen und verniinftig vertei-
digen lasst.

5.2.2 Verniinftigkeit, epistemische Bescheidenheit und moralischer Respekt

Eine erste Antwort, weshalb vom Driicken des Knopfes Abstand genom-
men werden sollte, kénnte wie folgt lauten: Eine solche Handlung wire
schlichtweg epistemisch anmaflend. Wer meint, anderen die eigenen Uber-
zeugungen mit Zwang ,iiberstiilpen® zu diirfen, muss fiir sich in Anspruch
nehmen, im Besitz der richtigen oder wahren Meinung zu sein, wiahrend
die anderen falsch liegen. Wer hingegen Bedenken hat, den Knopf zu drii-
cken, so liefle sich sagen, geht auf eine gewisse Distanz zu den eigenen
Uberzeugungen, raumt die Moglichkeit von Fehlern ein und gesteht zu,
dass andere mit ihren moralischen Ansichten nicht véllig falsch liegen oder
diesen gar eine gewisse Plausibilitat nicht abgesprochen werden kann.
Ansitze einer solchen Argumentation lassen sich in Alasdair Cochranes
fritherem Werk Animal Rights Without Liberation finden. In diesem scheint
Cochrane noch kategorisch ausschliefien zu wollen, dass seine tierrechtli-
chen Argumente kontroverse direkte Interventionen rechtfertigen konnen,
wie er mit Blick auf militante aktivistische Unternehmungen erldutert.®® Er
verweist dabei u.a. auf methodologische Uberlegungen, die seine Rolle und
Autoritét als politischer Theoretiker betreffen. Konkreter erklart er unter
Bezugnahme auf die Idee des ,democratic underlabouring®, dass seine tier-
rechtlichen Ansichten nicht als Postulat einer absoluten Wahrheit verstan-
den werden kénnen, sondern lediglich einen Beitrag zum demokratischen
Diskurs darstellen.”® Denn seine Argumente, so gibt er an, kdnnten sich als

69 Vgl. Cochrane (2012), 207-210.

70 Ebd., 15, 208. Cochrane stiitzt sich hierbei auf Uberlegungen von Adam Swift und
Stuart White. Diese halten mit Blick auf das Konzept des ,,democratic underlabou-
ring® fest: ,For us, the political theorist is essentially a democratic underlabourer.
Trained in particular skills - the making of careful distinctions, an understanding
of how to assess and examine arguments about values, arguments for and against
political principles - the political theorist is specially equipped to help her fellow
citizens make their political choices (...). While it may be naive to expect a philo-

212

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

fehlerhaft herausstellen und bediirfen daher der ffentlichen Uberpriifung:
»1t would, after all, be rather strange if this particular book had hit on the
absolutely truthful account of our obligations to animals!“7!

Cochranes Forderung nach demokratischer Legitimation ergibt sich also
(zumindest auch) aufgrund einer gewissen epistemischen Bescheidenheit.
Wie Peter Niesen und Svenja Ahlhaus festhalten, ist ein solches Zugestind-
nis von Seiten eines Vertreters von Tierrechten aus theoretischer Perspek-
tive bemerkenswert, bedeute dieses doch ,a remarkable ‘decentering’ of
their theoretical authority. It entails that Animal Politics interventions are
pitched at the same epistemological level as other citizen contributions to
the political public sphere.“72

Cochrane duflert sich allerdings nicht ausfiihrlicher dazu, was diese
Zuriickhaltung hinsichtlich der eigenen Position und ihrer theoretischen
Autoritit motiviert und angesichts seiner tierrechtlichen Uberzeugungen
rechtfertigen konnte. Klar, einzuriumen, dass die eigenen Uberlegungen
fehlbar sind und nicht ohne Weiteres als absolute Wahrheit verstanden
werden konnen, diirfte wenig kontrovers sein. Ob diese Hinweise geniigen,
um plausibel machen zu kénnen, dass die eigenen Uberlegungen lediglich
als Beitrag zum demokratischen Diskurs anzusehen sind und nicht mit
Zwang durchgesetzt werden sollten, ist hingegen eine andere Frage.

Der politische Liberalismus drangt sich sicherlich auf, um Cochranes er-
kenntnistheoretisch fundierte Uberlegungen argumentativ zu unterfiittern
- wenngleich Cochrane selbst gar kein Anhdnger dieser Stromung ist. Wie
im Rahmen der Beschiftigung mit Zuolo bereits zu sehen war, werden in
den Diskussionen um den politischen Liberalismus namlich zwei Punkte
betont, die in diesem Zusammenhang von Relevanz sein konnten: die
Moéglichkeit verniinftiger Meinungsverschiedenheiten und die Rede von
der Verniinftigkeit von Personen. Wenn es hinsichtlich der moralischen
Relevanz von Tieren verschiedene verniinftige Ansichten gibt, wie Zuolo
meint, dann konnte dies argumentativ Cochranes Auffassung unterstiitzen,

sophically acute citizenry - or even philosophically acute politicians — some raising
of the quality of political argument, at all stages in the policymaking process, is
not unrealistic. And the political theorist is the person trained to contribute to that
enterprise’, Swift/White (2008), 54.

71 Cochrane (2012), 208.

72 Ahlhaus und Niesen (2014), 22. Unklar ist allerdings, welche Bedeutung diesen Uber-
legungen zum ,democratic underlabouring® letztlich im Werk Cochranes zukommt,
halt dieser, wie zu sehen war, in neueren Verdffentlichungen doch explizit fest, dass
selbst humanitére Interventionen grundsitzlich gerechtfertigt sein kénnen. Auf die-
sen Punkt weist auch Peter Niesen hin, vgl. Niesen (2020), 18.

213

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

dass sein egalitaristischer tierrechtlicher Ansatz nicht als die einzig wahre
oder verniinftige Position anzusehen ist. Und eine genauere Betrachtung
der Frage, was es heift, eine verniinftige Person zu sein, kénnte ferner
Hinweise darauf liefern, weshalb eine Person unverniinftig wire, die meint,
Ergebnisse der 6ffentlichen Rechtfertigungsprozedur zu ignorieren und die
eigenen moralischen Uberzeugungen mit Zwang durchzusetzen. Aber wie
weit tragen diese epistemischen Uberlegungen tatsichlich?

Verniinftige Meinungsverschiedenheiten und die Rechtfertigung von Zwang

Nehmen wir fiir einen Moment an, wir seien der Auffassung, dass Zuo-
los Diskussionen erkennen lassen, dass es keine offensichtlich richtige
oder einzig verniinftige Meinung gibt, wie die Nutzung von Tieren zu
Forschungszwecken und die Gewichtung des Leids von Tieren moralisch
einzuschétzen ist. Was folgt daraus fiir die Frage der Rechtfertigung illega-
ler aktivistischer Interventionen?

Zuolo selbst legt sich, wie kurz angesprochen wurde, nicht fest, welche
Schlussfolgerungen die Vertreter:innen der verschiedenen tierethischen
Positionen angesichts verniinftiger Meinungsverschiedenheiten zu ziehen
haben. Er ldsst offen, ob die unterschiedlichen Parteien das Vertrauen
in die Uberzeugungskraft ihrer Positionen abschwichen, die Positionen
anderer respektieren oder lediglich gewisse Zweifel einrdumen sollten. Ent-
scheidend ist fiir ihn, dass verschiedene Positionen als gerechtfertigt gelten
konnen und sich die Meinungsverschiedenheiten nicht einfach aufgrund
epistemischer oder moralischer Fehleinschitzungen ergeben. Er setzt dabei
nur voraus, dass die Parteien angesichts der qualifizierten Meinungsver-
schiedenheiten Griinde haben, die Auffassungen anderer - insbesondere
aufgrund unterschiedlicher Grundannahmen und Intuitionen - als ,mi-
nimally acceptable“”® anzusehen. Genauer, so erldutert Zuolo, erkennen
verninftige Personen an, dass die Positionen anderer nicht als ,utterly
unjustified“’* gelten konnen, da diese weder wissenschaftlichen Erkenntnis-
sen widersprechen noch inkohérent sind. Ein tiberzeugter Tierrechtler wie
Cochrane musste demnach zwar einrdaumen, dass seine Position nicht als
die offensichtlich einzig richtige gelten kann und anderen Meinungen zu-
mindest ein minimales Maf8 an Verniinftigkeit nicht abgesprochen werden

73 Zuolo (2020), 124.
74 Ebd.

214

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

kann. Seine eigene Auffassung kann er dennoch weiterhin als gerechtfertigt
ansehen. Und Gleiches wiirde auf der anderen Seite fiir viele gelten, die
Cochranes egalitarer tierrechtlicher Grundthese widersprechen.”

Sollten iiberzeugte Tierrechtler:innen also vom Driicken des Knopfes
Abstand nehmen, weil sie sich nicht zweifelsfrei sicher sein konnen, dass sie
richtig liegen oder sogar einrdumen, dass verniinftige Meinungsverschie-
denheiten vorliegen? Erkenntnistheoretische Uberlegungen, so lautet die
Antwort in aller Kiirze, konnen in diesem Zusammenhang keine entschei-
denden Griinde dafiir liefern, wie gehandelt werden sollte.

Aber der Reihe nach. Sicherlich kénnen erkenntnistheoretische Uberle-
gungen einen Einfluss darauf haben, mit welcher Selbstverstindlichkeit
man bestimmte Positionen vertritt und welche Autoritdt man sich dabei
zuspricht. Wenn ich beispielsweise erfahre, dass ich mich hinsichtlich einer
Uberzeugung getiuscht habe oder zusitzliche, bisher unbekannte relevante
Informationen erhalte, kann dies dazu fithren, dass ich mir meiner Sache
weniger sicher bin und meine Meinung in der Folge weniger fest vertrete
oder diese gar vollig iiberdenke — sei es aufgrund einer besseren Kenntnis
der empirischen Sachverhalte oder einer intensiveren Auseinandersetzung
mit moralischen Argumenten. Zur Veranschaulichung: Angenommen, ich
sitze in der StrafSenbahn und beobachte, wie eine Person eine andere, weit-
gehend hilflose Mitfahrerin ohne ersichtlichen Grund mit einem Messer
bedroht, dann kann ich mit einer gewissen Berechtigung der Meinung sein,
dass man unter Ausitbung von Zwang intervenieren darf. Wenn mir aller-
dings wenig spater auffillt, dass die beiden Personen von lauter Kamera-
personal umgeben sind und es sich scheinbar um den Dreh einer Filmszene
handelt, wére ein entsprechendes Eingreifen offensichtlich unangebracht.
Und ein ahnlicher Fall liele sich konstruieren, bei dem eine Person auf-
grund der Infragestellung ihrer moralischen Bewertung der Situation ihre
urspriingliche Einschitzung tiberdenkt.

Wie bereits angedeutet, sind wir im Kontext unserer Uberlegungen aller-
dings nur bedingt mit einer derartigen grundsatzlichen Herausforderung
konfrontiert. Die Anerkennung der eigenen Fehlbarkeit und des Vorliegens
verniinftiger Meinungsverschiedenheiten fithrt nicht zur vollstaindigen oder
auch nur weitgehenden Infragestellung der Richtigkeit oder Wahrheit der
eigenen Position. Vertreter:innen von Tierrechten geben ihre — in aller

75 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen von Charles Larmore, der betont, dass verniinftige
Meinungsverschiedenheiten nicht auf eine Form von ,self-scepticism“ hinauslaufen,
Larmore (2020), 136 ff.

215

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Regel griindlich gepriiften - Uberzeugungen sicher nicht auf, nur weil
letzte Unsicherheiten bleiben oder andere Personen minimal akzeptable
alternative Ansichten vertreten. Der Hinweis auf verniinftige Meinungsver-
schiedenheiten diirfte wohl hochstens dazu beitragen, die Autoritit, die der
eigenen Position beigemessen wird, ein Stiick weit abzuschwiéchen.

Dies mag selbstverstdndlich fiir die Frage der Rechtfertigung von Inter-
ventionen relevant sein, konnten doch auch epistemische Unsicherheiten
eine Rolle dabei spielen, ob eine Handlung als verhaltnisméfiig gelten kann.
Je unsicherer ich mir meiner Sache bin, umso weniger konnte es in einem
konkreten Fall gerechtfertigt sein, zu drastischen Mitteln zu greifen. Letzt-
lich, dies ist damit bereits angedeutet, muss die Frage, wann die Ausiibung
von Zwang gegeniiber unseren Mitbiirger:innen gerechtfertigt ist, jedoch
immer auf Basis moralischer - und nicht erkenntnistheoretischer -~ Uberle-
gungen entschieden werden. Denn erst wenn die eigentliche moralische
Problemkonstellation geklart ist, lassen sich Fragen der Verhaltnismafiigkeit
aufgrund von epistemischen Unsicherheiten sinnvoll diskutieren. Genauer:
Ist das Unrecht, das es zu verhindern gilt, moralisch betrachtet gewichtig
genug, um die Ausiibung von Zwang (unter Umstinden in Form von
Gewalt) zu rechtfertigen? Welchen moralischen Stellenwert schreiben wir
jenen zu, Giber die dieser Zwang ausgeiibt werden soll? Wenn Tierrecht-
ler:innen ihre Position also nicht grundsitzlich infrage stellen und ferner
davon iiberzeugt sind, dass die Ausiibung von Zwang zum Schutz der
Rechte von Tieren gerechtfertigt sein kann, dann kénnen epistemische
Unsicherheiten lediglich noch Griinde dafiir liefern, bestimmte Eingriffe als
unverhaltnismaflig auszuweisen.”®

76 Erwihnt werden sollten in diesem Zusammenhang die Uberlegungen von Blake
Hereth zum Verhdltnis von tierrechtlichen Ansétzen und Pazifismus. Hereth erldu-
tert, dass sich die weitreichenden Implikationen, die sich hinsichtlich der Selbstver-
teidigung und Nothilfe im Fall von Tieren ergeben, nur vermeiden lassen, wenn
sich Vertreter:innen von Tierrechten einem konsequenten Pazifismus verschreiben —
und somit von einer militanten Auffassung, der zufolge die Anwendung von Gewalt
erlaubt sein kann, Abstand nehmen. Fiir beide Positionen - Pazifismus und Militanz
- sprechen laut Hereth gleichermaflen gute Griinde. Die vorsichtigere, pazifistische
ist seines Erachtens in einer Situation, in der nicht klar ist, welche von beiden
die richtige ist, allerdings moralisch betrachtet vorzuziehen. Kurz zusammengefasst
lautet sein Argument genauer, dass es gravierender wire, falschlicherweise die Rechte
von Menschen zu verletzen, als falschlicherweise die Rechte von Tieren nicht zu
schiitzen. Hierbei nimmt er u.a. auf die Unterscheidung von ,killing* und ,letting
die“ Bezug und betont, dass es grundsitzlich weniger leicht zu rechtfertigen ist, ein
Individuum zu toten, als eines sterben zu lassen, vgl. Hereth (2021), Abschnitt 3.4.

216

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Bemerkenswert ist abschlieflend, dass Alasdair Cochrane, dessen Uberle-
gungen den Ausgangspunkt dieses Abschnitts darstellten, seine Ablehnung
direkter, militanter Aktionen selbst nicht allein auf epistemische Uberle-
gungen stiitzt, sondern ferner auf die Notwendigkeit der demokratischen
Legitimation und die Achtung von Menschenrechten verweist.”” Allerdings
geht er nicht genauer darauf ein, wie diese verschiedenen Argumente
miteinander in Verbindung stehen. Vertreter:innen des politischen Libera-
lismus verweisen genau in diesem Sinne darauf, dass die Ausiibung von
Zwang ohne eine entsprechende 6ffentliche Rechtfertigung nicht mit dem
moralischen Respekt zu vereinbaren ist, den wir unseren Mitbiirger:innen
schulden.

Die Verniinftigkeit von Personen, gleicher moralischer Respekt und
tierrechtliche Interventionen

Wie hingen die Ideen der Verniinftigkeit und des moralischen Respekts
genauer zusammen? Ich méchte mich dieser Frage wieder tiber Rawls an-
néhern. Dieser versteht Verniinftigkeit vor allem als Tugend von Personen.”®
Zwei Aspekte sind hierbei zentral: Erstens nimmt er im Rahmen seiner
theoretischen Uberlegungen an, dass die Biirger:innen insofern verniinftig
sind, als sie in einer Gesellschaft leben wollen, in der sie auf faire Weise
mit anderen kooperieren konnen. Sie sind, wie Rawls schreibt, bereit da-
zu, ,,Grundsitze und Standards als faire Kooperationsbedingungen vorzu-
schlagen und ihnen freiwillig zu folgen, wenn sie sicher sein diirfen, daf3
andere ebenso handeln werden“®. Der zweite Aspekt besteht darin, dass
Biirger:innen bereit sind, ,die Biirden des Urteilens anzuerkennen und
ihre Konsequenzen fiir den Gebrauch der 6ffentlichen Vernunft bei der

Ich bezweifle, dass tiberzeugte Tierrechtler:innen - angesichts des Ausmafles und
der Qualitit des Unrechts - auf Basis dieser Uberlegungen bereit sein diirften, einen
uneingeschrinkten Pazifismus zu akzeptieren, der die Anwendung jeglicher Gewalt
zum Schutz von Tieren verbietet. Was die Frage der Totung von Menschen angeht,
mogen der Argumentation von Hereth und dem darin enthaltenen Vorsichtsprinzip
vielleicht noch einige folgen und annehmen, dass eine solche Handlung niemals ver-
héltnisméflig sein kann. Eine komplette Ablehnung von Gewalt, um sicherheitshalber
keine Rechte derjenigen zu verletzen, die Tiere schidigen, scheint mir hingegen sehr
viel weniger leicht zu akzeptieren zu sein.

77 Cochrane (2012), 208 f.

78 Vgl. Rawls (2003a), 119 ff.

79 Ebd., 121

217

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Lenkung der legitimen Ausiibung politischer Macht in einer konstitutionel-
len Ordnung zu akzeptieren®® Unter den Biirden des Urteilens versteht
Rawls verschiedene Quellen, die dazu fithren kénnen, dass Biirger:innen
hinsichtlich fundamentaler politischer oder philosophischer Fragen zu un-
terschiedlichen Urteilen gelangen, die jedoch allesamt als verniinftig gelten
kénnen.®!

Die Anerkennung der Biirden des Urteilens ist fiir Rawls von zentraler
Bedeutung, da sie zu der Einsicht fithren, dass andere Menschen zu ande-
ren verniinftigen Urteilen und umfassenden Lehren gelangen konnen und
die eigenen Uberzeugungen anderen nicht aufgezwungen werden diirfen.
Verniinftige Personen sehen ein‘, so Rawls zusammenfassend, ,dafl die
Biirden des Urteilens dem, was verniinftigerweise anderen gegeniiber ge-
rechtfertigt werden kann, Grenzen setzen, und deshalb stimmen sie irgend-
einer Form der Gewissenfreiheit und der Gedankenfreiheit zu. Es wire
unverniinftig von uns, politische Macht, falls wir allein oder zusammen
mit anderen dazu in der Lage sind, dazu zu nutzen, nicht unverniinftige
umfassende Ansichten zu unterdriicken.®? Fiir Rawls ist die Anerkennung
der Biirden des Urteilens demnach ,von grofiter Bedeutung“®® fiir das de-
mokratische Ideal der Toleranz.

Der Begrift der Verniinftigkeit von Personen enthélt bei Rawls somit
offensichtlich epistemische Elemente. Wie Martha Nussbaum im Rahmen
ihrer Auseinandersetzung mit Rawls (und Charles Larmore) betont, ist die
Idee der Verniinftigkeit von Personen allerdings in erster Linie in einem
ethischen Sinne zu verstehen.® Konkreter griindet die Idee der Verniinftig-

80 Ebd.,128.

81 Beispielsweise konnen Biirger:innen dariiber uneinig sein, wie bestimmte empirische
Sachverhalte (z.B. im Fall 6konomischer Fragen) gedeutet werden sollen und kom-
men daher jeweils zu unterschiedlichen, aber dennoch verniinftigen Urteilen. Mit
Blick auf moralische Urteile spielen insbesondere Faktoren wie die Sozialisation und
besondere Erlebnisse oder auch die Milieuzugehorigkeit eine wichtige Rolle dabei,
auf welche Werte sich Individuen berufen und welchen Stellenwert sie diesen beimes-
sen. Fiir eine ausfiihrliche Liste verschiedener Quellen vgl. ebd., 130 f. Federico Zuolo
versteht Verniinftigkeit in Ubereinstimmung mit Rawls ebenfalls in einem ,attitudinal
sense’, als ,disposition toward some form of cooperation. Reasonable people are
those who seek to find a form of agreement with other disagreeing people®; Zuolo
(2020), 83. Im Gegensatz zu Rawls erfordert Verniinftigkeit fiir Zuolo allerdings
nicht notwendigerweise, die Biirden des Urteilens anzuerkennen und eine bestimmte
Vorstellung der Gesellschaft zu teilen, vgl. ebd., 83-85.

82 Rawls (2003a), 136.

83 Ebd., 132.

84 Vgl. Nussbaum (2014b), 121-123.

218

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

keit von Personen laut Nussbaum in der Uberzeugung, dass Biirger:innen
anerkennen, dass sie ihren Mitbiirger:innen gleichen moralischen Respekt
schulden. Nussbaum erklért hierzu:

Thre Verniinftigkeit ist eine ethische: Indem sie ihre Mitbiirger respektie-
ren, wollen sie ihnen viel Freiraum geben, auf ihre eigene Art zu suchen,
selbst wenn sie der Meinung sind, dass die Ergebnisse, zu denen die
meisten anderen kommen, falsch sind. Der Respekt gilt den Menschen,
nicht direkt den Doktrinen, die sie vertreten. Und dennoch fuhrt dieser
Respekt zu der Uberzeugung, dass die Menschen die Freiheit haben soll-
ten, Bekenntnissen nachzugehen, die zum Kern ihrer Identitdt gehoren,
solange dies nicht die Rechte anderer verletzt und ihm kein anderes
tiberzeugendes Staatsinteresse entgegensteht.®

Nur auf diese Weise, so Nussbaum, werde verstandlich, weshalb ,ein tiber-
zeugter Monist“ — also eine Person, die einen bestimmten Wert als den ein-
zig richtigen ansieht — ,nicht bereitwillig vorangehen und seine Mitbiirger
zur Erlosung zwingen“® sollte. Der Hinweis darauf, dass Menschen ,,0hne
Zwang iiber solche Fragen uneins sind, bietet allein noch keinen Grund, sie
nicht zur Zustimmung zu zwingen. 8’

In dhnlicher Weise duflert sich Charles Larmore, der als einer der Ersten
genauer herausgearbeitet und argumentiert hat, dass der politische Libera-
lismus normativ betrachtet in der kantischen Vorstellung der Achtung von
Personen griindet, genauer: in einem ,principle of respect for persons*ss.

85 Ebd., 122.

86 Ebd.,123.

87 Ebd. In ahnlicher Weise betont auch Zuolo, der einen starker erkenntnistheoreti-
schen Zugang wihlt, dass sein Ansatz nicht im Widerspruch zu einer moralischen
Fundierung der Forderung nach offentlicher Rechtfertigung steht und Meinungsver-
schiedenheiten insbesondere auch aus moralischen Griinden ernst zu nehmen sind:
»Indeed, even if disagreement were ultimately epistemically irrelevant, there are
moral reasons to consider disagreement-namely, that in recognizing it, we respect
people’s capacity to form beliefs, values and courses of actions; Zuolo (2020), 20.
Seinen eigenen Ansatz betrachtet er entsprechend nicht als Gegenentwurf, sondern
als komplementér.

88 Vgl. Larmore (2008), 148, vgl. ferner Larmore (1987; 1996). Dieses moralische Funda-
ment des politischen Liberalismus sieht Larmore bei Rawls zumindest nicht deutlich
genug herausgestellt. Larmore raumt zwar ein, dass Rawls seine Konzeption explizit
als eine moralische versteht, und sich hinter seinen Uberlegungen zur Rechtfertigung
des Legitimititsprinzips und der politischen Gerechtigkeitsgrundsitze — und damit
insbesondere seinem Urzustandsargument — durchaus die Idee der Achtung von
Personen als normative Basis erkennen lésst. Zugleich allerdings habe Rawls niemals

219

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Erst wenn wir dieses Prinzip anerkennen, werde verstdndlich, weshalb die
Ausiibung von Zwang durch den Staat einer bestimmten, verniinftigen -
und somit fiir alle akzeptablen - Rechtfertigung bedarf. Larmore erldutert
hierzu:

What we must regard as improper is to seek compliance by force alone,
without requiring reasonable agreement about the rules to be enforced.
Now an essential feature of persons is that they are beings capable of
thinking and acting on the basis of reasons. If we try to bring about
conformity to a rule of conduct solely by the threat of force, we will be
treating persons merely as means, as objects of coercion, and not also as
ends, engaging directly their distinctive capacity as persons. True, they
cannot be moved by threats except by seeing good reason to fear what we
may do if they do not comply. But we will be appealing to their ability to
act on reasons simply in order to achieve the goals of compliance — the
establishment of public order, perhaps also the reformation of people’s
character. We will not be engaging their distinctive capacity as persons
in the same way we engage our own, making the acceptability of the
principle depend on their reason just as we believe it draws upon our
own. Thus, to respect others as persons in their own right when coercion
is at stake is to require that political principles be as justifiable to them as
they presumably are to us.®

Wie lsst sich die Uberzeugung, dass andere als blofles Mittel zum Zweck
gebraucht werden, wenn die Perspektive des politischen Liberalismus abge-
lehnt wird, konkreter verstehen? Und was genau ist daran problematisch?
Oder mit Nussbaum gefragt: Warum sollte Menschen im politischen Kon-
text mit Blick auf Wertfragen ein solch erheblicher Freiraum zugestanden
werden, dass nur dann Zwang iiber diese ausgeiibt werden darf, wenn sie
die entsprechenden Griinde hierfiir akzeptieren kénnen?

explizit deutlich gemacht, dass das Respekt-Prinzip als unabhingige moralische
Autoritit vorausgesetzt werden muss, sondern eher gegen eine solche Grundlage
argumentiert. Larmore ist daher iiberzeugt, dass es Rawls gewissermaflen lediglich
verpasst hat, den zentralen Stellenwert, der dem Respekt-Prinzip in dessen eigenem
Werk zukommt und fiir den politischen Liberalismus unabdingbar ist, entsprechend
anzuerkennen, vgl. Larmore (2008), 149-153. Fir eine Erlduterung von Larmores
Bedenken vgl. auch Weithman (2010), 347-352.

89 Larmore (2008), 148 f. Betont werden sollte, dass sich dieses Prinzip nur auf jenen
engen Bereich politischer Prinzipien bezieht, die mit Zwang durchzusetzen sind, und
Larmore ferner auch die weiteren Eigenheiten von Kants Ethik dabei ausgeklammert
wissen mochte, vgl. ebd., 149.

220

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Nussbaum selbst verweist in ihrer Antwort auf den zentralen Stellen-
wert, den die Suche nach ,endgiiltigem Sinn“ mit Blick auf Wertfragen im
menschlichen Leben einnimmt und merkt an, dass es eine besondere Art
der Verletzung bedeuten wiirde, Menschen ,ein bestimmtes Werteschema
aufzuzwingen?. An anderer Stelle duflert sich Nussbaum in &dhnlicher
Weise und spitzt diese Uberlegungen rhetorisch zu. In modernen Demo-
kratien sei es unangemessen, politische Grundsitze auf eine umfassende
Lehre zu griinden,

denn dies wire selbst ein Mangel an Achtung und eine Form der Seelen-
vergewaltigung. Wenn jedes Gewissen einen Freiraum bendtigt, um auf
seine eigene Weise nach Sinn zu suchen, dann scheitert ein Staat daran,
dem Gewissen geniigend Raum zu gewahren, wenn er seine Grundsitze
auf eine einzelne religiose (oder sikulare) Doktrin griindet. Oder schlim-
mer, er gewdhrt vielmehr einigen diesen Freiraum, und zwar denjenigen,
die diese herrschende Uberzeugung akzeptieren, aber nicht anderen.!

Die Uberlegungen liberaler Theoretiker:innen zum zentralen Stellenwert
der Autonomie konzentrieren sich oftmals, wie auch in diesem Zitat Nuss-
baums zum Ausdruck kommt, auf die Rechtfertigung der staatlichen Aus-
ibung von Zwang. Zugleich erhellt insbesondere die Idee der Verniinftig-
keit von Personen unser Verstindnis davon, wie sich Biirger:innen in einer
pluralistischen liberalen Gesellschaft untereinander begegnen sollten. Die
Idee der ethischen Verniinftigkeit bietet damit nicht zuletzt einen klaren
argumentativen Ankniipfungspunkt fiir die Frage, weshalb umstrittene tier-
rechtliche Interventionen kategorisch abzulehnen sind: All jene, die von
der Forderung nach reziproker Rechtfertigung Abstand nehmen und mei-
nen, ihre Ansichten mit Zwang durchsetzen zu miissen, konnen in dem
besprochenen Sinne als ethisch unverniinftig gelten; sie missachten den
fundamentalen Respekt, den sie ihren Mitbiirger:innen schulden. Je massi-
ver der Zwang und die Gewalt ausfallen, umso grofier ist das Unrecht.
Ubertragen auf das Knopfdruck-Gedankenexperiment bedeutet dies:
Wenngleich das Driicken des Knopfes mit keinerlei Schmerzen verbunden
wire, wiirde eine solche Handlung dennoch eine Missachtung der Forde-
rung nach gleichem Respekt darstellen. Wir gebrauchen unsere Mitbiir-
ger:innen als blofles Mittel, indem wir sie per Knopfdruck manipulieren,
statt ihnen Griinde vorzulegen, die sie teilen konnen und somit die Aus-

90 Nussbaum (2014b), 126.
91 Nussbaum (2010), 89.

221

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

iibung von Zwang rechtfertigen konnen. Klar, das Gedankenexperiment
stof3t bei genauerer Betrachtung an Grenzen. So bezieht sich Nussbaums
dramatische Rede von ,Seelenvergewaltigung® auf den Zustand, politischen
Grundsatzen unterworfen zu werden, die auf einer umfassenden Lehre
griinden, die nicht die eigene ist. Und dies trifft auf das Gedankenexperi-
ment streng genommen nicht zu. Denn die Mitbiirger:innen teilen nach
dem Driicken des Knopfes ja jene tierrechtlichen Grundsitze, denen sie
Folge zu leisten haben. Das fundamentale Unrecht diirfte im Fall des
Gedankenexperiments genauer darin bestehen, vorgelagert zu missachten,
dass wir es unseren Mitmenschen schuldig sind, diese - selbstbestimmt
— tiefe moralische Uberzeugungen ausbilden zu lassen und nach diesen
leben zu konnen. Der grundsatzliche Punkt sollte aber trotz dieser (unrea-
listischen) Eigenheiten des Gedankenexperiments klar geworden sein.

Ich nehme an, dass diese Ausfithrungen zur Bedeutung, die dem Wert
der Autonomie von Personen im politischen Liberalismus normativ bei-
gemessen wird, intuitiv viele abholen diirften. Aber inwiefern sind Tier-
rechtler:innen, die die Ergebnisse von Zuolos 6ffentlicher Rechtfertigungs-
prozedur nicht akzeptieren, wirklich als unverniinftig zu bezeichnen?%?
Und wie iiberzeugend ist es aus tierrechtlicher Perspektive, auf dieser ar-
gumentativen Grundlage politische Interventionen, die sich jenseits des
liberalen Rahmens bewegen, kategorisch abzulehnen? Auf den Umgang
mit Menschen bezogen kennt die Forderung nach gleichem Respekt klare
Grenzen, wie die Diskussionen im 4. Kapitel deutlich gemacht haben:
Wenn ich mitbekomme, wie eine andere Person auf der Strafle gewaltsam
ausgeraubt wird, mache ich mir wenig Gedanken iiber die Sinnsuche oder
die Werteordnung der angreifenden Person. Und die Exemplare von Kants
Grundlegung oder Larmores The Autonomy of Morality, die sich in meinem
Rucksack befinden, nutze ich, salopp gesagt, hochstens dazu, um sie dem
Angreifer um die Ohren zu hauen.

5.2.3 Tierrechte und die Rechtfertigung des politischen Liberalismus

Martha Nussbaum versteht sich, wie bereits erwdhnt wurde, explizit als
Vertreter:in des politischen Liberalismus und plddiert iiberdies fiir eine
Gerechtigkeitstheorie, die grundlegende Rechte auch fiir Tiere vorsieht.
Folglich bietet sich ihr Ansatz als sinnvoller Ankniipfungspunkt an, um in

92 Vgl. Zuolo (2020), 221f.

222

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

diesem Abschnitt abschlieflend nach der Vereinbarkeit von tierrechtlichen
Positionen und der Perspektive des politischen Liberalismus zu fragen.

Nussbaum, dies sei ergdnzend vorweg erwiahnt, ist keine kompromisslo-
se Pazifistin. Im Fall massiver Verletzungen von Grundrechten, so betont
sie, kann es gerechtfertigt sein, Zwang anzuwenden, um diese zu unterbin-
den - und zwar zur Not unter Einsatz militarischer Mittel, wie sie mit
Blick auf gravierende Menschenrechtsverletzungen anmerkt.”® Die Frage,
ob die Ausiibung von Zwang in Form illegaler politischer Interventionen
im Fall von Tieren in gegenwdrtigen liberalen Gesellschaften gerechtfertigt
sein konnte, stellt sich fiir Nussbaum allerdings nicht.

Der Grund hierfiir ist in ihrem klaren Bekenntnis zum politischen Libe-
ralismus zu suchen. So ist sie, wie sie in Die Grenzen der Gerechtigkeit
betont, zwar der Auffassung, dass Tiere iiber eine zu achtende Wiirde verfii-
gen und ihnen Rechte zugesprochen werden miissen. Sie erldutert jedoch,
dass sie das Thema der gleichen Wiirde als eine umstrittene ,metaphysische
Frage“™* betrachtet und bewusst ausklammert, soll ihr Ansatz doch als
eine politische Konzeption verstanden werden konnen, die sich berechtigte
Hoffnung darauf machen darf, Gegenstand eines iibergreifenden Konsenses
zu werden. Anders als im Fall der gleichen Wiirde von Menschen, so erklart
sie, ist die ,Idee einer iiber Speziesgrenzen hinausgehenden Wiirde (...)
keine politische Idee, die von Biirgerinnen und Biirgern mit ansonsten un-
terschiedlichen metaphysischen Uberzeugungen einfach so iibernommen
werden konnte > Statt sich auf die Idee der gleichen Wiirde zu beziehen,
geniige es daher, ,auf die etwas vagere Idee zuriickgreifen, dafi alle Lebewe-

sen Anspruch auf eine angemessene Chance auf ein gedeihliches Leben
haben.*¢

93 Vgl., Nussbaum (2014a), 117, 352-362.

94 Ebd., 517.

95 Ebd.,517f.

96 Ebd. Nicht unerwihnt bleiben sollte, dass sich Nussbaums jiingstes Werk doch we-
sentlich egalitaristischer liest. Weiterhin ausdriicklich dem politischen Liberalismus
verpflichtet, enthlt sie sich zwar letzter Fragen und Antworten in metaphysischen
Angelegenheiten, argumentiert aber engagiert gegen einen Sonderstatus des Men-
schen und die mit dieser Vorstellung hiufig einhergehende Uberheblichkeit. Tiere
seien als Zwecke an sich zu achten, die prinzipiell moralisch gleich zdhlen. Nussbaum
schreibt an einer Stelle in Reaktion auf den Einwand, dass es angesichts des in der
Welt vorhandenen massiven Leids von Menschen nicht zu rechtfertigen sei, viel Zeit
und Geld fiir die Sorge um Tiere aufzuwenden: ,I do indeed hold that we should
not give any absolute priority to human interests, as these objectors appear to wish
me to do. I hold that all creatures count equally, Nussbaum (2022), 191. Da sich

223

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Moralischer Respekt, Uberlegungsgleichgewicht und iibergreifender Konsens

Fiir Nussbaum beruht der politische Liberalismus auf einem klaren nor-
mativen Fundament: dem moralischen Respekt, den wir unseren Mitbiir-
ger:innen als Freien und Gleichen schulden. Zugleich ist wichtig zu be-
achten, dass Nussbaum der Idee gleichen moralischen Respekts bei der
Rechtfertigung ihrer Position keinen unabhingigen, vorgelagerten Status —
im Sinne eines gerechtfertigten oder gar selbst-evidenten fundamentalen
Prinzips, von dem aus sich alles weitere ableitet — beimisst. Stattdessen, so
erlautert sie knapp, vertrete sie mit Rawls einen ,ethische[n] Holismus*’.
Sie verweist hierbei auf die Methode des Uberlegungsgleichgewichts, die im
2. Kapitel einfiihrend vorgestellt wurde, und die soeben bereits erwdhnte
Idee eines iibergreifenden Konsenses.

Nussbaums Grundidee scheint folgende zu sein: Der politische Liberalis-
mus ldsst sich insofern als gerechtfertigt verstehen, als dieser ausgehend von
den verschiedenen Annahmen, die ihm zugrunde liegen, als tiberzeugendes
Uberlegungsgleichgewicht prisentiert werden kann. Genauer handelt es
sich dabei zum einen um die Idee, dass wir unsere Mitbiirger:innen als
Freie und Gleiche zu respektieren haben, und zum anderen um die Vorstel-
lung, dass die Gesellschaft als ein faires, generationeniibergreifendes Sys-
tem der Kooperation zu verstehen ist. Die Rechtfertigung des politischen
Liberalismus ergibt sich somit im Zusammenspiel verschiedener Uberle-
gungen, die den politischen Liberalismus insgesamt als kohdrenten, intuitiv
iberzeugenden Vorschlag attraktiv machen. Und hierbei sind nicht zuletzt
auch Uberlegungen von Bedeutung, die sich auf die langfristige Stabili-
tat einer demokratischen Gesellschaft beziehen. Nussbaums Fahigkeitenan-
satz, als politische Konzeption, muss in einer pluralistischen Gesellschaft
von den verschiedenen Parteien, um Rawls’ Formulierung aufzugreifen,
nicht ,,bis in die untersten Verastelungen durchweg aus denselben Griinden
geteilt“® werden. Entscheidend ist vielmehr, dass das Maf} an Kohirenz,

Nussbaum allerdings nicht weiter dazu duflert, wie sich diese Annahmen zu ihrem
Bekenntnis zum politischen Liberalismus verhalten und letztlich begriindet werden,
halte ich mich im Folgenden weiter an ihre Ausfithrungen in ihrem fritheren Buch, in
dem sich ein paar Hinweise finden lassen.

97 Ebd., 524.

98 Rawls (2003b), 64.

224

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

das diese kennzeichnet, ausreicht, so dass dieser Unterstiitzung in Form
eines ibergreifenden Konsenses erfahrt.%

Die Vorteile einer solchen Rechtfertigung sind offensichtlich. Nussbaum
braucht sich nicht auf ein umstrittenes Respekt-Prinzip zu stiitzen, von
dem selbst erst einmal {iberzeugend gezeigt werden miisste, wie es — nicht
zuletzt aus dem politischen Liberalismus selbst heraus'®® — begriindet wer-
den kann. Auf der anderen Seite wirft eine solche Rechtfertigung durchaus
Fragen auf. Einen zentralen Einwand habe ich bereits im Rahmen der me-
thodischen Vorbemerkungen im 2. Kapitel vorgestellt: Ist es wirklich iiber-
zeugend, sich im Rahmen der Rechtfertigung einer Gerechtigkeitstheorie
schlichtweg auf Ideen zu berufen, die uns hier und heute intuitiv vertraut
sind und sich gegenseitig stiitzen?

Nussbaum selbst ist sich dieser Herausforderung bewusst. Thre Recht-
fertigung, so rdumt sie ein, sei ,durch und durch anthropozentrisch“’!
und konne entsprechend zuriickgewiesen werden. Konkreter verweist sie
darauf, dass ihre Position ,von einem verniinftigen Anhanger Benthams
kritisiert werden [konnte], fiir den die geforderten Verdnderungen in unse-
rem Umgang mit Tieren nicht auf die Kohérenz einer Reihe menschlicher
Urteile zuriickzufiihren sind (...) 192 Es konne sein, so Nussbaum weiter,
dass die Forderungen sich vielmehr aufgrund einer Tatsache ergeben, ,die
dem menschlichen Standpunkt vollig extern ist, ndmlich aufgrund des Lei-
dens der Tiere 10

Es mag sein, dass Nussbaum Peter Singer vor Augen hatte, als sie diese
Zeilen schrieb. In jedem Fall dringt sich dessen Name in diesem Zusam-
menhang auf. Denn anhand der Kritik von Peter Singer und de Lazari-Ra-
dek am Uberlegungsgleichgewicht und der Idee des politischen Konstruk-
tivismus lassen sich die von Nussbaum selbst aufgeworfenen Bedenken
klarer greifen: Sollte im Sinne einer moglichst objektiven Moral- oder
Gerechtigkeitstheorie nicht ein unparteilicher Standpunkt eingenommen
werden und von Prinzipien ausgegangen werden, die so wenig wie méoglich

99 Nussbaum selbst zeigt sich allerdings einigermaflen zuriickhaltend, was die tatsach-
lichen Erfolgsaussichten mit Blick auf die Rechte von Tieren angeht, vgl. Nussbaum
(2014a), 523-528.

100 Genau hierin erkennt Paul Weithman eine zentrale Herausforderung fiir Charles
Larmores Vorschlag, den politischen Liberalismus auf ein vorgelagertes Respekt-
Prinzip zu griinden, vgl. Weithman (2010), 347-362.

101 Nussbaum (2014a), 524.

102 Ebd.

103 Ebd., 524f.

225

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

im Verdacht stehen, lediglich historisch gewachsene Ideen zum Ausdruck
zu bringen oder auf Intuitionen Bezug zu nehmen, die sich evolutiondr
erklaren lassen konnten? Und selbst wenn man nicht fiir einen egalitdren
moraltheoretischen Gegenentwurf pliddiert, wie ihn de Lazari-Radek und
Singer prasentieren: Sollten Tiere nicht zumindest im Rahmen eines Uber-
legungsgleichgewichts stirkere Beriicksichtigung erfahren, wenn man die
Perspektive der Unparteilichkeit ernst nimmt?

Eine erste Antwort, wie ein:e Vertreter:in des politischen Liberalismus
auf diese Herausforderung reagieren konnte, bestiinde darin, darauf zu ver-
weisen, dass sich einem Kritiker, der die normativen Grundideen des poli-
tischen Liberalismus als zu subjektiv oder kontextgebunden zuriickweist,
letztlich nur die Kosten aufgezeigt werden konnen, die mit alternativen
Positionen verbunden wiren. In diesem Sinne erklart beispielsweise Paul
Weithman in seiner Verteidigung von Rawls: ,If the weights he [der Kritik-
er] attaches to democratic values are consistently different than ours, so
that he is willing to pay the costs of his rejection, there is nothing else to
be said.1%4 Auf die Herausforderung tierrechtlicher Interventionen bezogen
wiirde dies bedeuten: Man kann durchaus der Auffassung sein, dass neben
(oder statt) der Grundideen des politischen Liberalismus fundamentale
Gerechtigkeitsanspriiche von Tieren zu verwirklichen sind, und auf dieser
Grundlage zu dem Ergebnis gelangen, dass — wenn auch nur in Einzelféllen
- kontroverse unzivile, illegale Interventionen moralisch gerechtfertigt sein
konnen. Wer fiir ein solches Uberlegungsgleichgewicht plidiert, muss sich
aber des enormen Preises bewusst sein, den eine solche Position mit sich
bringt.

Weithman trifft diese Auflerungen nicht vor dem Hintergrund tierrecht-
licher Uberlegungen, sondern allgemeiner mit Blick auf Bedenken, dass
der politische Liberalismus kein {iberzeugendes theoretisches Fundament
vorweisen und entsprechend nicht die ndtige moralische Autoritdt bean-
spruchen kann. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass er der Frage der
Gerechtigkeit gegeniiber Tieren keine besondere Beachtung schenkt. Im
Kontext von Nussbaums Ausfithrungen hingegen vermisst man eine Erkla-
rung, weshalb die Frage der gleichen Wiirde — und damit ein fundamenta-
ler Diskussionspunkt der Tierethik — ausgeklammert werden sollte. Denn
Nussbaum kritisiert Rawls” einflussreichen kontraktualistischen Ansatz ins-
besondere dafiir, die Grenzen der Gerechtigkeit zu eng zu ziehen. Dabei

104 Weithman (2010), 361.

226

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

stellt sie besonders heraus, dass das kontraktualistische Setting auf freie,
gleiche und unabhéngige Personen beschrankt bleibt — und somit nicht nur
Tiere, sondern auch Menschen mit schweren (geistigen) Behinderungen
ausschlief3t.19

Mit Blick auf den von ihr selbst vorgebrachten Einwand, dass sich die
moralischen Anspriiche von Tieren schlichtweg aufgrund des Leidens der
Tiere ergeben konnten, rdumt Nussbaum ein, dass dieser ,schwierige me-
taethische Fragen“% aufwerfe, die sie in der Folge jedoch nicht weiter
diskutiert. Eine ausfiihrlichere Erlduterung, wie die unterschiedlichen Ge-
rechtigkeitsiiberlegungen intuitiv gestiitzt, argumentativ plausibilisiert und
letztlich im Rahmen ihres Uberlegungsgleichgewichts rechtfertigungstheo-
retisch austariert sind, scheint angesichts der Tragweite des konstatierten
Gerechtigkeitsproblems geboten.

Vielleicht sind es doch umfassendere Stabilititsiiberlegungen, die fiir
die liberale Tierrechtlerin Nussbaum den Ausschlag geben, den politischen
Liberalismus im Sinne der Idee eines Uberlegungsgleichwichts als iiberzeu-
gendsten Ansatz anzusehen, wenn wir uns dariiber Gedanken machen, wie
ein friedliches und gerechtes Leben in einer pluralistischen Gesellschaft
verwirklicht werden kann. Eine Gerechtigkeitstheorie, die das Faktum des
verniinftigen Pluralismus sowie die Frage, ob sie auch langfristig auf Unter-
stiitzung hoffen darf, unberiicksichtigt lasst, bleibt selbst wichtige Antwor-
ten schuldig.'” Das Knopfdruck-Gedankenexperiment, das weitgehend von
der politischen Realitdt moderner Gesellschaften abstrahiert, gerdt auch
in dieser Hinsicht offensichtlich an Grenzen. Zu bedenken wire dann aller-
dings, dass sich noch immer die Frage stellen ldsst, ob unter Gerechtigkeits-
gesichtspunkten nicht zumindest einzelne, geheim ablaufende umstrittene
illegale Interventionen im Rahmen eines komplexen Uberlegungsgleichge-
wichts gerechtfertigt sein konnten, selbst wenn die Frage der Gleichheit
im Sinne der Zielsetzung des politischen Liberalismus grundsitzlich ausge-
klammert wird.

105 Vgl. Nussbaum (2014a), bes. Kapitel 1, Abschnitt 4.

106 Ebd., 525.

107 In diesem Sinne merkt Nussbaum beispielsweise an, dass Singer ,nie die Heraus-
forderung, die der politische Liberalismus fiir seine umfassende Ansicht darstellt,
thematisiert” hat, Nussbaum (2014b), 105, Fn. 11.

227

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Egalitire Tierrechtstheorie und politischer Liberalismus

In besonderer Weise stellen sich diese Fragen wiederum im Fall jener
Autor:innen, die starke Rechte von Tieren an eine weitgehend egalitére
Basis zuriickbinden. Bernd Ladwigs theoretisch weniger bescheiden auftre-
tender tierrechtlicher Ansatz kann als geeignetes Beispiel dienen. Ladwig
argumentiert auf Grundlage allgemeiner, positionsunabhédngiger teilbarer
Griinde fiir die grundsitzliche moralische Gleichheit von Menschen und
Tieren. Tieren einen gleichen moralischen Status abzusprechen, wire seines
Erachtens, darauf wurde in Abschnitt 3.3.1 hingewiesen, willkiirlich.!%® Da-
bei rdumt auch Ladwig ein, dass in pluralistischen Gesellschaften nicht
davon ausgegangen werden kann, dass ,das Hintergrundverstindnis der
jeweiligen Griinde bis in die tiefsten Tiefen geteilt“l® sein muss. Anders
als viele Vertreter:innen des politischen Liberalismus mochte er auf dieser
Grundlage dennoch den Bereich fundamentaler Gerechtigkeit und starker
Rechte auf Tiere ausweiten - und nicht bei jenen weit geteilten Ideen
Halt machen, fiir die sich in gegenwirtigen Gesellschaften vergleichsweise
leicht breite Unterstiitzung finden lassen diirfte. Er verneint in diesem Zu-
sammenhang explizit, dass seine politische Philosophie der Tierrechte im
Sinne des politischen Liberalismus auf eine ausschlieSlich politische Recht-
fertigung abzielt."” Wenn in dieser Hinsicht vom politischen Liberalismus
abgeriickt wird, stellt sich allerdings umgehend wieder die Frage, wie sich
das Verhiltnis von Gerechtigkeit und Legitimitdt mit Blick auf die Frage
illegaler Interventionen zum Schutz der Rechte von Tieren gestaltet.
Womdglich sind auch fiir Ladwig im Wesentlichen strategische Uberle-
gungen, die den langfristigen Erfolg tierrechtlicher Anliegen oder auch die
Stabilitét einer friedlichen Ordnung betreffen, ausschlaggebend dafiir, dass
von militanten Interventionen abzusehen ist. So erldutert er im Rahmen ei-
niger allgemeiner Vorbemerkungen zum Begriff der Moral, dass moralische
Normen durch positionsunabhingig teilbare Griinde gedeckt sein miissen,
da auf diese Weise stabilere und produktivere Formen gesellschaftlicher
Kooperation moglich sind. ! Ferner betont er ganz zum Ende seines Buches

108 Vgl. Ladwig (2020), 45-50. Ladwig schreibt: ,Das Ziel moralischen Argumentierens
sind Schliisse, die aus allgemein teilbaren Priamissen folgen und darum selbst allge-
mein teilbar sind®, ebd., 47.

109 Ebd., kursiv im Original.

110 Ebd., 364-366.

111 Ladwig (2020), 49f.

228

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit zivilem Ungehorsam, dass sich
Tierrechte langfristig wohl nicht ohne den offentlichen Vernunftgebrauch
durchsetzen lassen diirften und die politische Klugheit gebiete, beim Ein-
treten fiir Tierrechte auf Selbstgerechtigkeit und die Démonisierung unse-
rer Mitbiirger:innen zu verzichten.!?

In diesem Fall liefe sich Ladwig allerdings nicht nur ein ,instrumentelles
Demokratieverstdndnis“3 nachsagen, sondern stellt sich grundsitzlich die
Frage, welche Bedeutung der Idee, dass wir unsere Mitbiirger:innen katego-
risch als Freie und Gleiche respektieren sollten, letztlich zukommt. Gerade
diese Idee scheint ndmlich auch Ladwig nicht komplett aufgeben zu wollen,
betont er doch, dass sich die Forderungen, die er mit Blick auf zivilen Un-
gehorsam und unser Auftreten gegeniiber unseren Mitbiirger:innen erhebt,
aufgrund der Achtung ergeben, ,die wir ihnen prinzipiell schulden!.

Will man daran festhalten, dass tierethische Anliegen offentlich und de-
mokratisch verhandelt werden mussen, wird man aus tierrechtlicher Sicht
letztlich nicht darum herumkommen, das fundamentale Gerechtigkeitspro-
blem, das unser Umgang mit Tieren darstellt, im Sinne des politischen
Liberalismus ein Stiick weit auszuklammern oder, moralisch betrachtet,
zuriickzustellen. Tierrechtler:innen, dies sollen die Ausfithrungen zu Nuss-
baum und Ladwig erkennen haben lassen, miissen somit eine gewisse
unauflosbare Spannung in Kauf nehmen und zu Zugestindnissen bereit
sein. Eine Auseinandersetzung mit Gerald Gaus’ Uberlegungen zur 6ffent-
lichen Rechtfertigung und moralischem Respekt wird abschliefiend dazu
beitragen, besser zu verstehen, worin diese Spannung begriindet liegt.

Gerald Gaus: Sozialmoral, 6ffentliche Rechtfertigung und moralischer
Respekt

Der vor wenigen Jahren verstorbene Gerald Gaus zdhlt zweifellos zu den
einflussreichsten Stimmen im Kontext der Debatten um den politischen
Liberalismus. Bereits sehr frith hat Gaus die Notwendigkeit betont, er-
kenntnistheoretischen Aspekten grofiere Beachtung zu schenken und die
Forderung nach offentlicher Rechtfertigung auf ein festeres Fundament zu

112 Ladwig (2020), 398.
113 Niesen (2020), 19.
114 Ladwig (2020), 398, meine Hervorhebung.

229

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

stellen.!’> Seine philosophischen Ansichten zu den Grundlagen des Libera-
lismus und Theorien der Gerechtigkeit hat er in der Folge in zahlreichen
Publikationen verteidigt und weiterentwickelt. In seinem spéteren Werk
The Order of Public Reason'' bettet er seine Uberlegungen zur &ffentli-
chen Rechtfertigung entgegen der weit verbreiteten Forderung nach theo-
retischer Bescheidenheit in eine umfassende und komplexe Theorie der
evolutiondren Entwicklung und der Rechtfertigung der Sozialmoral (social
morality) ein. Gaus bezieht sich, wenn er das System unserer Sozialmoral in
den Blick nimmt, nicht ausschliefllich auf den engeren Kontext politischer
Institutionen und die Ausiibung von Zwang, sondern allgemeiner auf jenen
Bereich aller sozialer Regeln, in deren Rahmen wir moralische Autoritdt
gegeniiber anderen beanspruchen.'” Autoritdt zu beanspruchen bedeutet
hierbei, grob gesagt, moralische Forderungen zu erheben, denen andere zu
folgen haben.!

Es ist an dieser Stelle nicht nétig — und ohnehin nicht moglich -,
Gaus’ Konzeption und ihre Ergebnisse umfassend darzustellen. Stattdessen
mochte ich mich vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussionen darauf
konzentrieren, was es fiir Gaus heift, andere als Freie und Gleiche zu
respektieren, erweisen sich seine Uberlegungen doch gerade in diesen Zu-
sammenhiangen als erhellend.

Die zentrale Frage, die Gaus beschiftigt, lautet: Lasst sich die im Rah-
men unserer Sozialmoral ausgeiibte Autoritdt mit unserem Status als freie
und gleiche moralische Personen vereinbaren - und zwar in einer Welt,
die durch tiefe und weit verbreitete verniinftige Meinungsverschiedenheiten
gepragt ist?” Gaus’ Antwort lautet ganz im Sinne des politischen Libera-
lismus: Ja, eine solche nicht-autoritdre Ordnung sozialer Kooperation ist
moglich, wenn es uns gelingt zu zeigen, dass diese von allen als Ausdruck
der offentlichen Vernunft befiirwortet werden kann. Denn nur eine 6ffent-
lich gerechtfertigte Moral erlaubt es, ihrer Autoritit unterworfen zu werden
und zugleich frei zu bleiben.!? Moralisch frei und gleich zu sein bedeutet
laut Gaus im Wesentlichen, dass Personen frei darin sind, fiir sich zu
interpretieren, was moralisch gefordert ist, und hierbei die gleiche Autoritat

115 Vgl. Gaus (1996).

116 Gaus (2011).

117 Fir eine knappe Definition von ,social morality vgl. Gaus (2011), 2 f.
118 Vgl.ebd., 8f.

119 Vgl. ebd., xv.

120 Vgl. ebd,, L.

230

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

besitzen. Damit ist nicht gesagt, so betont Gaus, dass alle gleichermafien
richtig liegen, wie sie die Forderungen der Moral interpretieren. Vielmehr
geht es darum, dass niemand auf Grundlage seiner Auffassung Autoritat
tiber andere beanspruchen kann.!?!

Wichtig ist, dass Gaus sich im Rahmen seines Projekts von einigen
insbesondere kantischen Grundannahmen des Kontraktualismus und poli-
tischen Liberalismus abgrenzt. Eine entscheidende Differenz betrifft die
Frage, wie moralische Autoritdt begriindet wird und weshalb wir andere
tiberhaupt als Freie und Gleiche ansehen sollten. Gaus ist skeptisch, dass
eine Antwort, die Bezug nimmt auf die Idee der Wiirde oder ein substan-
zielles Prinzip davon, was es heiflt, andere als Freie und Gleiche zu behan-
deln, iiberzeugen kann."?? So weit verbreitet derartige Vorstellungen sein
mogen, seien sie, so Gaus, nur fiir diejenigen selbstverstindlich, die sie
ohnehin bereits teilten. Dies diirfte gerade auch mit Blick auf tierethische
Positionen gelten, die ein anspruchsvolles, exklusiv fiir Menschen (oder gar
nur flir Personen) reserviertes Verstdndnis von kategorisch geschuldetem
Respekt infrage stellen.

Gaus selbst pladiert daher fir einen ,Restricted View“!?> moralischer
Freiheit und Gleichheit und ist tiberzeugt, eine weniger kontroverse, starker
naturalistische Erklarung fiir diesen liefern zu kénnen. Hierzu beabsichtigt
er zu zeigen, inwiefern seine sparsamere Vorstellung moralischer Gleich-
heit und Freiheit unserer Praxis der Sozialmoral und unseren reaktiven
Einstellungen inhérent ist.””* In unserer moralischen Alltagspraxis gehen
wir davon aus, so Gaus, dass bestimmte Regeln in dem Sinne moralische
Autoritét beanspruchen kdnnen, dass sie von allen anerkannt werden und
von entsprechenden reaktiven Einstellungen wie Verdrgerung, Dankbarkeit
oder Entriistung begleitet werden. Wenn wir moralische Forderungen ge-
geniiber anderen erheben, miissen wir entsprechend voraussetzen, dass

121 Vgl. ebd., 15 ff.

122 Vgl. ebd., 17-22.

123 Vgl. ebd,, 19.

124 Vgl. hierzu bes. ebd., Kapitel IV. In dieser Hinsicht weist Gaus’ Ansatz eine gewisse
Nihe zu den Uberlegungen von Jiirgen Habermas auf, wie Quong (2022) bemerkt.
Am Ende steht bei Gaus eine ausgefeilte Theorie der 6ffentlichen Rechtfertigung,
deren Ergebnis, knapp zusammengefasst, eine relativ klassische liberale Ordnung
mit nur geringer sozialstaatlicher Umverteilung ist. Die weiteren Schritte und
Details von Gaus’ Konzeption mochte ich hier nicht vertiefen. Ohnehin geht es
mir, wie gesagt, nicht um eine umfassende Verteidigung seiner liberalen Theorie,
sondern um einige zentrale Thesen und Einsichten, die mir mit Blick auf die
Problemstellung dieses Kapitels hilfreich zu sein scheinen.

231

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unsere Forderungen auf Regeln Bezug nehmen, die die Aufgeforderten
als gerechtfertigt anerkennen kénnen und denen sie sich verpflichtet fiih-
len. Denn andernfalls entfaltet unser Aufruf ndmlich keine Wirkung und
es ware schlicht autoritér, unsere Forderungen durchzusetzen. Anders aus-
gedriickt: Moralische Regeln kénnen nicht einfach mit Verweis auf die
eigenen Griinde, die man als Ausdruck einer bestimmten moralischen
Wahrheit ansehen mag, oder eine allzu idealisierte Vorstellung verniinftiger
Biirger:innen gerechtfertigt werden. Vielmehr miissen wir uns in unseren
moralischen Beziehungen, in denen wir moralische Forderungen erheben,
auf Griinde stiitzen, die denjenigen gegeniiber offentlich gerechtfertigt wer-
den kdnnen, denen gegeniiber wir diese Forderungen erheben.?>

Tierrechte, individuelle Moralvorstellungen und dffentliche Rechtfertigung

Um all dies besser nachvollziehen und mdgliche Herausforderungen er-
kennen zu koénnen, diirfte es hilfreich sein, Gaus’ Unterscheidung zweier
»modes of reasoning“ zu betrachten.!?® Der erste Modus bezieht sich auf ein
individuelles, recht verbreitetes Common-Sense-Verstandnis moralischen
Reflektierens und Urteilens. Diesem zufolge berticksichtigen moralische
Personen, wenn sie sich iiber eine moralische Angelegenheit — z.B. Fragen
der Gerechtigkeit - Gedanken machen, die verschiedenen Griinde, die
ihres Erachtens relevant sind, iiberpriifen diese und kommen schlief3lich
zu einem Ergebnis, was moralisch geboten ist, um fiir Gerechtigkeit zu
sorgen. Dieser erste Modus wird von Gaus als ,,I believe we ought® reasoning

125 Ausfiihrlicher in Gaus’ eigenen Worten: ,,(...) a rule R is a part of a publicly justified
social morality obtaining in a group G when (i) each person in G endorses R as a
moral grounds for a summons; (ii) each person in G has normative expectations
that others expect him to act on R when summoned (so each believes that others be-
lieve that R grounds a summons); (iii) each person in G expects the overwhelming
majority to act on R. When these conditions are met the members of G understand
R as a rule that actually mediates their various moral viewpoints and so provides
the basis for interpersonal moral claims that respect each as a free and equal moral
person. Thus, only in a society whose rules of social morality are publicly justified—
can be endorsed by all—can a system of mutual demands be fully reconciled with
respect for each as a reasoning moral agent’; vgl. Gaus (2021), 55. Fiir Gaus stellt
diese Analyse moralischer Autoritit die {iberzeugendste Erklarung dar, wie die Idee
der offentlichen Rechtfertigung und der Respekt gegeniiber Personen miteinander
verbunden sind. Vgl. hierzu seine Auseinandersetzung mit der ,,Coercion Justifying
Analysis’, ebd., Part I.

126 Vgl. ebd., Abschnitt 6.1.

232

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

bezeichnet. Dem zweiten Modus ,We believe we ought reasoning zufolge ist
die Verwirklichung des moralisch Gebotenen hingegen keine individuelle,
sondern eine gemeinsame Angelegenheit.

Inwiefern ist diese Unterscheidung von Bedeutung? Zundchst einmal
hélt Gaus fest, dass eine Person, die sich des ersten Modus bedient -
nennen wir sie in Anschluss an Gaus ,,Alf“ -, durchaus ,,genuine moral rea-
soning“1?” betreibt. Ferner kann Alf auch nicht vorgeworfen werden, dem
geforderten Respekt gegeniiber Personen nicht gerecht zu werden: ,there is
no disrespect in Alf’s moral deliberation.!?® Entscheidend ist aber, was Alfs
Urteil fiir eine andere Person, bei Gaus: ,Betty, bedeutet, die dieses nicht
teilt. Sie erkennt dieses nicht als autoritativ, als Ausdruck eines Verhaltnis-
ses gegenseitiger Verantwortlichkeit, an; und Alf kann entsprechend nicht
dariiber emport sein.

Das Problem, so Gaus im Riickgriff auf Kant, besteht darin, dass Gerech-
tigkeit gerade keine Privatsache ist, was insbesondere dann deutlich wird,
wenn sich Konflikte beziiglich Rechten ergeben:

(...) to achieve justice we must align our normative expectations so that
we can hold each other accountable for departures. For Kant the prob-
lem of universal private judgment was that “when there is a controversy
concerning rights (jus controversum), no competent judge can be found”
Each, thrown back on her own reasoning, thwarts coordinated adjudi-
cation and leads to the absence of mutual accountability. Understood
thus, a necessary role of justice (or social morality more generally) is to
provide an interpersonally endorsed adjudication of conflicting claims.
Securing justice, on this second view, is inherently something we do
together. If no other good-willed and conscientious moral agent accepts
that in circumstances C justice demands j, Alf’s demand will not secure
just social relations.!?

Wie Gaus festhilt, diirfte es fiir jene Autor:innen, die dem Respekt gegen-
iber Personen besondere Wichtigkeit beimessen, verlockend sein, darauf
zu beharren, dass unser Nachdenken {iber Gerechtigkeit dem zweiten Mo-
dus - und damit der Forderung nach offentlicher Rechtfertigung - zu
folgen habe. Fiir Gaus ist die Sache allerdings komplizierter, da dies bedeu-

127 Ebd., 69.
128 Ebd.
129 Ebd.

233

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

ten wiirde, zu unterschitzen, inwiefern moralische Personen zwischen den
beiden Modi hin- und hergerissen sein kénnen.!*

Gaus erldutert in der Folge, dass sich Personen oftmals mit einer Liicke
(,Gap“) konfrontiert sehen. Diese besteht zwischen dem, was sie auf
Grundlage ihres ,I believe we ought“-Urteilens fiir gerecht halten und
Urteilen, die davon abweichen, aber noch immer hinreichend gerecht sind.
Manche Personen, so Gaus, ,might tolerate a large Gap, because they stress
‘We believe we ought’ reasoning and put great moral importance on rela-
tions of mutual accountability"®! Die Herausforderung besteht somit darin,
Regeln zu finden, die, wenngleich sie fiir keine oder nur wenige Personen
absolut gerecht sind, doch fiir alle akzeptabel sind.

Der tragische Konflikt, mit dem sich liberale Tierrechtler:innen kon-
frontiert sehen, lasst sich vor diesem Hintergrund noch einmal besser
verstehen. Auf der ersten Ebene (,I believe we ought®) betrachten sich
die meisten wohl als klarerweise gerechtfertigt, die Forderung nach Aner-
kennung starker individueller Tierrechte zu erheben - wenngleich je nach
Position sicher andere Schwerpunkte gesetzt und Grenzen akzeptiert wer-
den. Und es kann mit Gaus auch nicht einfach davon gesprochen werden,
dass diese Perspektive offensichtlich unverniinftig wére. Genauer kann Ver-
treter:innen von Tierrechten nicht vorgeworfen werden, ihre Forderungen
auf haltlose, inkonsistente oder wenig gepriifte Uberlegungen zu griinden.
Ganz im Gegenteil nehmen Vertreter:innen von Tierrechten sicher nicht
zu Unrecht fiir sich in Anspruch, auf Basis unparteilicher Griinde zu reflek-
tierten Ansichten zu gelangen, was die Beriicksichtigungswiirdigkeit und
die Schutzanspriiche von empfindungsfahigen Individuen angeht - eine
Grundlage, die fiir viele nicht zuletzt intuitiv ankniipfungsféhig ist.

Auf der zweiten Ebene (,We believe we ought®) ist die Angelegenheit
komplizierter, denn hier geht es um die interpersonelle Rechtfertigung,
bei der die Perspektive der anderen mitzuberiicksichtigen ist. Hier muss
die Uberlegung dann nicht ,Ich bin der Uberzeugung, wir sollten Tieren
Grundrechte zugestehen® lauten, sondern ,Wir sind der Uberzeugung,
dass Tieren Grundrechte zugestanden werden sollten®. Offensichtlich ist
allerdings, dass starke tierrechtliche Ansétze doch dufSerst umstritten sind,
selbst wenn sich die allermeisten fiir einen humanen Umgang mit Tieren
aussprechen und vermutlich einiges an verschiedenen Formen der gegen-
wirtigen Nutztierhaltung auszusetzen haben. Viele reagieren auf tierrechtli-

130 Vgl. ebd., 70.
131 Ebd., 70f.

234

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

che Forderungen, auch nach einigem Uberlegen, eher mit Unverstindnis
und angesichts manch drastischer Vergleiche, die von tierrechtlicher Seite
in Anschlag gebracht werden, gar mit Verdrgerung. Zuolos Prozedur der
offentlichen Rechtfertigung, die in Abschnitt 5.1.2 vorgestellt wurde, ziel-
te deshalb - nicht zuletzt unter Bezugnahme auf Gaus - darauf ab, die
internen Griinde aller grundsitzlich verniinftigen Mitbiirger:innen zu be-
riicksichtigen und danach zu fragen, inwiefern auf dieser Basis tierethische
Prinzipien bejaht werden kénnen.

Was spricht fiir die Perspektive dffentlicher Rechtfertigung?

Selbstverstandlich kann man diese Reaktionen infrage stellen und darauf
beharren, dass eigentlich jede verniinftige Person — von einem Standpunkt
der Vernunft aus betrachtet — einsehen miisste, dass Tierrechte gelten.!®?
Lésst uns, wie Singer und de Lazari-Radek meinen, eine auf selbst-eviden-
ten Axiomen beruhende Ethik, die sich weitgehend frei macht von evolu-
tiondr geerbten Intuitionen, nicht tiberzeugender erkennen, dass das Wohl
aller empfindungsfahigen Wesen gleichermaflen moralisch zahlt? Oder mit
Ladwig: Muss uns die Missachtung der grundlegenden Rechte der Tiere
vor dem Hintergrund positionsunabhingiger teilbarer Griinde nicht will-
kiirlich und zutiefst ungerecht erscheinen? Haftet Gaus’ Perspektive, allge-
meiner gesprochen, nicht etwas problematisch Konservatives, den Status
quo unkritisch Akzeptierendes oder Bejahendes an?'33

Gaus selbst ist skeptisch, dass Versuche, einen solchen Standpunkt plau-
sibel zu rechtfertigen, erfolgreich sind und gibt vor allem zu bedenken,
dass die dabei vorgestellten idealen, verniinftigen Akteur:innen noch einen
hinreichenden Bezug zu den Personen in tatsichlichen Gesellschaften auf-
weisen mussen:

(...) if the rules are to ground actual reactive attitudes and real relations
of moral accountability the “ideal agents” endorsing them cannot be so
radically abstracted from actual agents that the latter cannot plausibly
recognize as valid the deliberations of their idealized counterparts. Our
practice must plausibly claim that as an actual member of [group] G,

132 Vgl. ebd.
133 Gaus diskutiert diese Fragen der Mdglichkeit moralischer Kritik und Reform aus-
fihrlicher in Gaus (2011), § 21.

235

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Betty could have reasoned her way to endorsing [rule] R, and that is why
we can hold her to account for refusing the summons based on it.!3*

Wir sehen uns somit letztlich also auf eine fundamentale Frage libe-
raler Theoriebildung zuriickgeworfen, auf die einfithrend bereits in Ab-
schnitt 3.3.3 eingegangen wurde: In welchem Maf darf und sollte eine
Gerechtigkeitstheorie idealisieren? Je weiter wir — im Sinne des sicherlich
noblen Ziels, unparteilicher Gerechtigkeit naher zu kommen - von unseren
tatsdchlichen Mitbiirger:innen abstrahieren, umso weiter entfernen wir uns
zugleich von diesen und unserer gemeinsam geteilten Praxis der Moral.
Wenn wir autoritdre moralische Beziehungen vermeiden wollen, kommt es
also darauf an, genau das richtige Mafl an Idealisierung zu finden.!*> Dies
ist die zentrale Pointe, die sich mithilfe von Gaus’ Unterscheidung zweier
Modi des Nachdenkens besonders gut verstandlich machen ldsst.

Ladwig selbst scheint in gewisser Hinsicht nicht allzu weit von Gaus
entfernt zu sein, wenn er schreibt:

(...) Moralisch giiltig nenne ich Normen, die durch allgemein und posi-
tionsunabhéngige teilbare Griinde gedeckt sind. (...) Entscheidend ist,
dass die Griinde nicht blof§ konvergieren, sondern wir sie alle gemein-
sam akzeptieren konnen. Solche Griinde bilden die Basis der morali-
schen Gemeinschaft, der wir alle angehéren, indem wir ein Gewissen
ausbilden. Wir sind dann nicht nur fiir die Stimmen der Neigungen und
fiir die Sprache externer Sanktionen empfanglich, sondern kénnen auch
Emporung oder Schuld empfinden.!3

Entscheidend ist allerdings — und dies scheint mir bei Ladwig nicht ginz-
lich klar zu sein -, wie wir ,akzeptieren kdnnen® konkret verstehen sollten.
Denn, wie gesagt: Faktisch kann eine tierrechtliche Position bislang, so
bedauerlich dies meiner Meinung nach ist, nicht die entsprechende mo-
ralische Autoritdt in einer pluralistischen liberalen Gesellschaft beanspru-
chen. Ladwig allerdings verschreibt sich im Rahmen seiner Philosophie
der Tierrechte explizit keiner Prozedur der offentlichen Rechtfertigung a la
Zuolo.”¥’

134 Ebd., 71.

135 Vgl. in diesem Zusammenhang und fiir eine Verteidigung der Idealisierungs-Kon-
zeption von Gaus Vallier (2020).

136 Ladwig (2020), 49.

137 Ladwig duflert sich selbst nur knapp im Rahmen einer Fufinote zu Zuolo und
merkt an, dass dieser seines Erachtens ,vorschnell von der faktischen Umstrittenheit

236

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Wichtig ist ferner zu betonen, dass es fiir Gaus auch keine allgemeine
oder objektiv rechtfertigbare kategorische Pflicht gibt, am System der sozia-
len Moralitdt zu partizipieren. Denn dies wiirde bedeuten, zu verlangen,
dass Individuen immer der zweiten Perspektive zu folgen hitten, ganz
gleich wie grof3 die Liicke ist, die diese mit Blick auf die beiden Modi
wahrnehmen.3® Gaus unterstreicht allerdings, dass Gerechtigkeit wohl nur
durch ein solches System sichergestellt werden kann und ein wichtiges
moralisches Gut darstellt.!*

Gibt man eine solche objektive Grundlage offentlicher Rechtfertigung
auf, sieht man sich mit einer wichtigen Herausforderung konfrontiert: Auf
welcher Grundlage kénnen wir dann legitimerweise Zwang gegeniiber je-
nen rechtfertigen, die ausscheren und sich gegen die Forderungen unserer
Moral stellen. Das klassische Beispiel, so Gaus, bildet hierbei oftmals die Fi-
gur des Nazis. Gaus rdumt ein, dass wir vielleicht nicht, wie diejenigen, die
die Forderung nach offentlicher Rechtfertigung in enge Beziehung zur Le-
gitimation von Zwangsausiibung setzen, iiber eine ,We believe we ought®-
Basis verfiigen, sondern entsprechende Mafinahmen nur auf Grundlage
unserer ,,I believe we ought“-Urteile rechtfertigen konnen. Gegen den Nazi
vorzugehen, kann in dieser Hinsicht noch immer gerechtfertigt werden.
Gaus fasst entsprechend zusammen:

Communities whose relations are grounded on publicly justified moral
rules secure a wide variety of critical moral goods: fair cooperation, con-
formity to shared notions of justice, a system of mutual accountability
and respect for each as a free and equal moral person. Only when these
goods are widely secured can it be said that a society is reasonably just.
However, no philosophical argument can secure them, even if it is sup-
posed that individuals “to be ever so good natured and righteous.” The
discovery of what moral rules can be shared by those with deep moral
disagreements — what rules can be tolerated by their understanding of
acceptable Gaps - is a process of ongoing social discovery.!?

einer Position unter Philosophen und anderen ,Experten’ auf die Verniinftigkeit der
Meinungsverschiedenheiten” schliefe, ebd., 366, Fn. 9.

138 Vgl. Gaus (2021), 70 f.

139 Vgl. ebd.

140 Ebd.,72.

237

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Fiir Gaus stellt die Forderung nach offentlicher Rechtfertigung somit kein
~foundational“*! Prinzip im Sinne einer Rechtfertigungsgrundlage unserer
moralischen Ordnung dar, sondern schlichtweg ein fundamentales Prinzip
innerhalb dieser Ordnung.!4?

Aus der Sicht liberaler Tierrechtler:innen sind wir somit, so ldsst sich
zusammenfassend sagen, mit einer dramatischen Liicke konfrontiert, die
zwischen den beiden von Gaus unterschiedenen Modi besteht. Und diese
ist doch so dramatisch, dass sich die Frage stellt, ob nicht vom Ideal der
offentlichen Rechtfertigung abgewichen werden sollte. Gaus rdumt ein,
dass es zu derartigen Fillen kommen kann. Seine Position macht es somit
moglich, die Tragik und Tragweite des moralischen Konflikts, der sich in
liberalen Gesellschaften mit Blick auf Tierrechte erkennen lasst, als ernst-
hafte Herausforderung anerkennen zu konnen.

Die Suche nach einem schlagenden Argument, das uns erkennen lésst,
ob und weshalb sich tierrechtliche und liberale Gerechtigkeitsiiberlegun-
gen letztlich als kompatibel erweisen oder nicht, mag man vor diesem
Hintergrund durchaus als fehlgeleitet betrachten. Und zugleich bieten die
Uberlegungen von Gaus und das in diesen zum Ausdruck kommende
sparsamere Verstandnis von Respekt eine Antwort an, weshalb in Fragen
der Gerechtigkeit eine Wir-Perspektive eingenommen werden sollte: Wer
dies nicht tut und womdglich gar den Schluss zieht, sich angesichts einer
gravierenden Gerechtigkeitsliicke in radikale Opposition zur bestehenden
Ordnung begeben zu miissen, steigt aus dem System der gegenseitigen
Verantwortlichkeit mit geteilten Erwartungen aus und missachtet jene Vor-
stellung moralischen Respekts, die unseren sozialen Beziehungen inhérent
ist. Den Knopf aus dem Gedankenexperiment zu driicken, bedeutet, so
verniinftig diese unter bestimmten unparteilichen Gesichtspunkten erschei-
nen mag, eine fundamentale Frage der Gerechtigkeit zur Privatsache zu
machen.

141 Ebd.

142 Die Rechtfertigung von Zwangsausiibung stellt dann zwar nicht die Grundlage
dar, ihre zentrale Relevanz kann aber dennoch verstindlich gemacht werden: ,The
deep truth in the coercion-focused analysis is that once natural persons such as us
achieve a system of mutual moral authority manifesting respect for persons, one
of the very first claims that they will make against each other is to justify coercion
used against them. When natural persons share a social life based on mutual moral
authority, they inevitably come to endorse rules that prohibit one from the willy-nil-
ly coercing of others*, ebd.

238

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

In diesem Kapitel soll abschlieflend der Versuch unternommen werden,
einen Schritt Giber den theoretischen Rahmen des politischen Liberalismus
hinauszugehen. Ich werde mich hierbei auf eine bestimmte, gewissermafien
historische Dimension der tierethischen Kritik konzentrieren und vor dem
Hintergrund dieser Kritik nach der moralischen Verantwortung einer libe-
ralen Gesellschaft fragen.

Ich habe in den zuriickliegenden Kapiteln immer wieder darauf aufmerk-
sam gemacht, dass unser Umgang mit Tieren aus tierrechtlicher Sicht,
quantitativ und qualitativ betrachtet, ein enormes Unrecht darstellt. Und
auch viele derjenigen, die keine tierrechtliche Position unterschreiben,
diirften zumindest ein erhebliches Unbehagen verspiiren, was unseren Um-
gang mit Tieren angeht. Zugleich ist zweifellos umstritten, ob dieser als
eine massive Ungerechtigkeit zu werten ist. Es bleibt daher abzuwarten, ob
und inwieweit wir als Gesellschaft dem Urteil von Tierrechtler:innen eines
Tages beipflichten werden.

Der Fokus des politischen Liberalismus liegt, so wurde erkldrt, auf
der Frage der legitimen Ausiibung von Zwang in einer pluralistischen Ge-
sellschaft. Vertreter:innen des politischen Liberalismus konnen die morali-
schen Herausforderungen, die mit dem Mensch-Tier-Verhaltnis verbunden
sind, durchaus ernst nehmen und einraumen, dass tierrechtliche Positionen
verniinftig sind. Zugleich stellt die tierrechtliche Position fiir diese lediglich
eine verniinftige Auffassung neben anderen dar. In der Konsequenz, so war
im Rahmen der Auseinandersetzung mit Zuolo zu sehen, bedeutet dies:
Die Klarung tierethischer Fragen muss aus der Perspektive des politischen
Liberalismus weitgehend dem demokratischen Diskurs tiberlassen bleiben.
Diejenigen, die fiir starke Tierrechte eintreten — so lasst sich in Anlehnung
an Habermas festhalten! —, konnen demnach erst einmal nur hoffen, dass
ihre Intuitionen und Argumente irgendwann die nétige demokratische
Durchschlagskraft entfalten werden.

1 Habermas schreibt: ,Ich will nicht a priori ausschlieflen, daf3 bestimmte Vegetarier
heute schon eine moralische Sensibilitét zur Geltung bringen, die sich unter entlasteten
sozialen Bedingungen allgemein als die richtige moralische Intuition erweisen kdnnte®,
Habermas (2009), 300.

239

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Angesichts dieser moralisch herausfordernden und unklaren histori-
schen Situation, in der der nicht unverniinftige Verdacht im Raum steht,
dass wir alle in der ein oder anderen Form an einem enormen Unrecht
teilhaben und zu diesem beitragen, sollten wir, so werde ich argumentieren,
die Aushandlung der moralischen Anspriiche von Tieren nicht ohne Weite-
res dem demokratischen Diskurs iberlassen. Vielmehr haben wir als libera-
le politische Gemeinschaft, so lautet mein Vermittlungsversuch zwischen
den verschiedenen Perspektiven, die Verantwortung, diesen Verdacht, dass
unser Umgang mit Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellt, in
besonderer Weise kritisch und dauerhaft zu reflektieren.

In Abschnitt 6.1 werde ich hierzu zunédchst die nétigen theoretischen
Grundlagen legen. Ich werde ausfithren, inwiefern unser Umgang mit Tie-
ren aus tierrechtlicher Perspektive als ein dramatisches moralisches Ubel
zu begreifen ist und darlegen, weshalb uns ein solches gerade als Liberale
etwas angeht. Anschlieflend werde ich in Abschnitt 6.2 erlautern, weshalb
sich meines Erachtens allein aus der Mdglichkeit, dass unser Umgang mit
Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellt, eine Verantwortung
ergibt und erklaren, wie diese konkreter zu fassen ist. Um ein moglichst
kritisches Verstdndnis unserer Verantwortung zu gewinnen, werde ich hier-
bei auf einige speziesismuskritische Uberlegungen zuriickgreifen, die im
tierethischen Diskurs hiufig keine grofere Beriicksichtigung erfahren.

Es ist im Folgenden, dies sei nochmals betont, nicht meine Absicht,
den politischen Liberalismus zuriickzuweisen, sondern den Blick zu weiten
und zu verstehen, welche Verantwortung uns angesichts der Schwere der
moglichen moralischen Verfehlung jenseits des engen Legitimitatsfokus des
politischen Liberalismus zukommt.

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Die Philosophin Claudia Card hat eine komplexe, sakulare Theorie mora-
lischen Ubels bzw. des moralisch Bosen (evil) entwickelt.2 Thre Arbeiten
zur philosophischen Einordnung von Gréueltaten und Grausambkeit wer-
den im Folgenden den wesentlichen Bezugspunkt darstellen, um die Rede
von einem dramatischen moralischen Ubel verstindlich zu machen und

2 Vgl. bes. Card (2002; 2010). Ich werde mich dabei im Wesentlichen auf das spatere
Werk beziehen, in dem die mittlerweile verstorbene Card ihre Theorie an einigen Stel-
len tiberarbeitet hat. Einfithrend zu den Diskussionen um den Begriff des moralischen
Ubels bzw. moralisch Bésen vgl. Calder (2022).

240

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

zu Kkldren, inwiefern sich diese vor dem Hintergrund einer tierrechtlichen
Position auf unseren Umgang mit Tieren iibertragen ldsst. Hierbei werde
ich abschlielend noch einmal darauf zuriickkommen, wie sich diese Uber-
legungen zum politischen Liberalismus verhalten (6.1.1). AnschliefSend wer-
de ich zur weiteren politik-philosophischen Verortung auf Judiths Shklars
»Liberalismus der Furcht“ eingehen, der eine interessante Alternative (oder
Erginzung) zur Perspektive des politischen Liberalismus darstellt und sich
gerade fiir die Problemstellung dieses Kapitels als aufschlussreich erweist.
Denn Shklars Ansatz macht uns darauf aufmerksam, dass der Vermeidung
von Grausamkeit — auch gegeniiber Tieren - eine zentrale Bedeutung in
unserem liberalen Selbstverstandnis zukommt (6.1.2).

6.1.1 Cards Analyse moralischer Ubel und die Beriicksichtigung von Tieren

Den Ausgangspunkt von Cards Uberlegungen bildet die Uberzeugung, dass
es — ihrer Schwere und Natur nach - besonders ernste, moralisch falsche
Handlungen gibt, fiir die die Kategorie des Ubels oder Bosen reserviert
werden sollte:

We need a theoretical account of what makes wrongdoing serious
enough to count as evil or in what ways it is serious. “Evil” is a heavy
judgment. Much that is bad is disappointing, undesirable, inferior, even
unjust or unfair, but not evil.?

Vor Augen hat sie insbesondere den Holocaust und die Genozide in Ruan-
da, Burundi und Osttimor, Sklaverei, Menschenversuche, Folter oder auch
Massenvergewaltigungen im Rahmen kriegerischer Auseinandersetzungen.
Derartige Graueltaten (atrocities) stellen fiir sie paradigmatische, also be-
sonders offensichtliche und unumstrittene Fille moralischen Ubels dar,
weshalb sie ihren Ansatz auch als atrocity theory bezeichnet. Zugleich ist zu
betonen, dass die Kategorie moralischen Ubels von Card nicht auf derartige
paradigmatische Graueltaten beschrankt wird.*

Wie versteht Card moralische Ubel bzw. das moralisch Bése genauer? In
Confronting Evils definiert sie moralische Ubel als ,reasonably forseeable
intolerable harms produced by inexcusable wrongs®. Die erste zentrale

3 Card (2002), 7.
4 Vgl. ebd., 81; ferner Card (2010), 6, 14.
5 Card (2010), 16. Zu Cards urspriinglicher Definition vgl. u.a. Card (2002), 16.

241

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Komponente dieser Definition bezieht sich darauf, dass eine Handlung
massiven, nicht zu tolerierenden Schaden mit sich bringen muss, um
grundsitzlich als ,evil“ gelten zu kénnen. Nicht zu tolerieren sind laut Card
zufolge Schéden, die sich nicht mit der Vorstellung eines zumindest mini-
mal ertraglichen und annehmbaren (decent) Lebens vereinbaren lassen,
indem sie Personen basaler Giiter berauben (oder diese Giiter gefahrden).6
Wichtig ist mit Blick auf diese erste Komponente ferner, dass die nicht
zu tolerierenden schédlichen Konsequenzen einer solchen Tat von der
handelnden oder einer anderen Personen grundsétzlich erkannt werden
kénnen und insofern vorhersehbar sind.”

Die zweite Komponente von Cards Definition bezieht sich auf die Um-
stinde der verursachten Schiadigungen, denn nicht jeder ,intolerable harm®
kann als ,evil® qualifiziert werden. Vielmehr muss eine entsprechende
Schiadigung das Ergebnis eines nicht zu entschuldigenden moralischen
Unrechts sein® Cards Definition ermdglicht es somit, moralische Ubel
nicht nur von weniger ernsten Ungerechtigkeiten oder moralisch problema-
tischen Handlungen zu unterscheiden, sondern auch von dramatischen,
mit gravierendem Leid verbundenen Zustanden abzugrenzen, fiir die - wie
im Fall von Naturkatastrophen - niemand verantwortlich zu machen ist.?

Drei weitere wichtige Punkte sind in diesem Zusammenhang zu erwéh-
nen. Erstens betont Card, dass moralische Ubel eine besondere Dringlich-
keit aufweisen und von einer entsprechenden Emporung begleitet werden.
Der Beseitigung moralischer Ubel ist daher Prioritit einzurdumen.!% Zwei-
tens hebt sie hervor, dass ein moralisches Ubel nicht nur von klar zu identi-
fizierenden und zu verurteilenden Individuen begangen werden kann, son-
dern auch ein Ergebnis von Praktiken sein oder von Institutionen ausgehen
kann, an denen eine Vielzahl von Akteur:innen beteiligt ist. Die Frage der
Schuld von Individuen ldsst sich hierbei oftmals weniger leicht beantworten
und ist fiir Card auch nicht entscheidend:

6 Vgl. Card (2002), 16 £; (2010), 8 ., 102.
Vgl. Card (2010), 28f.

8 Card erkldrt hierzu: ,For a moral excuse, it is not sufficient that the agent thinks there
is a good reason. There must be one (and it must be the agent’s reason), a reason
defensible on reflection and in terms of moral values. A good goal is not sufficient
to provide a good reason for just any means taken to achieve it. The means must be
morally defensible also', ebd., 17.

9 Vgl.ebd., 18-23.

10 Vgl. Card (2002), 5, Kapitel 5; ferner u.a. Card (2010), 6 £., 106.

~

242

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

(...) evil in institutions or practices does not imply culpability in partic-
ipants. Participants can be culpable. But that is a further matter. That
an evil practice lacks moral excuse means only that there are no good
moral reasons in its favor. It is morally indefensible. At least three kinds
of things can be indefensible in an institution or practice. First are the
norms or rules (or some of them) that define or structure it. Second are
the ways those rules are administered. Third are the often unanticipated
(even though reasonably foreseeable) ways that norms can work together
to produce intolerable harms (often a result of piecemeal change in a
practice). An institution or practice such as torture, slavery, or the death
penalty can embody or give rise to evils of all three kinds.!!

Und drittens konzentriert sich Card im Rahmen ihrer Uberlegungen zu
moralischen Ubeln auf Handlungen, Praktiken und Institutionen - und
nicht auf den Charakter von Personen. Moralisches Ubel bzw. das mora-
lisch Bose wird somit in erster Linie nicht, wie zunichst naheliegen konnte,
tber die Motivlage und Intentionen von Individuen definiert (und im
Fall von Institutionen auch nicht tiber deren Zweck oder Zielsetzung).
Von ,evil“ kann daher auch gesprochen werden, wenn beispielsweise die
Motivlage unbekannt oder relativ banaler Natur ist, indem beispielsweise
einer kithlen 6konomischen oder biirokratischen Rationalitdt Folge geleis-
tet wird.!? Dies bedeutet zugleich nicht, dass Card den Motiven von Perso-
nen keinerlei Beriicksichtigung schenkt. Ganz im Gegenteil betont sie, dass
diese fiir die Frage, welcher Grad an Schuld einer Person zugesprochen
werden kann, durchaus von Bedeutung ist.®

Um die Schwere eines moralischen Ubels festzustellen, konzentriert sich
Card allerdings auf die Schidigungen, die mit diesem einhergehen, und
verweist dabei auf eine Reihe von Faktoren:

Severity of harm is a function of such factors as (1) intensity of suffering,
(2) effects on one’s ability to function (to work, for example) and (3) on
the quality of one’s relationships with others, (4) how containable the

11 Card (2010), 18. Ich komme weiter unten auf die komplexe Rolle von Akteur:innen
in institutionellen Zusammenhdngen zuriick, wenn ich mich der Verantwortung
liberaler Gesellschaften zuwende.

12 Vgl. Card (2002), 9, 20-22.

13 Vgl. ebd., 13-16; vgl. ferner ihre Uberlegungen zu ,diabolical evils®, ebd., Kapitel 4
und 10; sowie Card (2010), Kapitel 2.

243

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

harm is (...), (5) how reversible, (6) possibilities of compensation, and
also (7) duration and (8) the number of victims.!*

Soweit zu den zentralen Grundideen und Elementen von Cards atrocity
theory. Inwiefern konnte unser Umgang mit Tieren nicht blofy im Bereich
erheblicher Ungerechtigkeiten anzusiedeln sein, sondern gar als dramati-
sches moralisches Ubel im Sinne Cards zu verstehen sein, dessen Beseiti-
gung eine besondere Dringlichkeit aufweist?

Card zu moralischem Ubel und unserem Umgang mit Tieren

Card selbst auflert sich in ihren Arbeiten immer wieder dazu, inwiefern
Schidigungen, die sich weniger leicht als gemeinhin akzeptierte paradigma-
tische Fille erkennen lassen, als moralische Ubel gelten konnen. Hierbei
blickt sie nicht zuletzt iiber den engen Bereich menschlicher Individuen
als mogliche Opfer hinaus. Allerdings konzentriert sie sich dabei vor allem
auf nicht-empfindungsfahige Entititen wie Pflanzen und Okosysteme oder
auch auf Menschengruppen.’> Zu nichtmenschlichen Tieren duflert sie sich
lediglich im Rahmen vergleichsweise knapper Bemerkungen. Dabei wird
deutlich, dass sie davon iiberzeugt ist, dass in bestimmten Kontexten Grau-
eltaten an Tieren veriibt werden. Zugleich zeigt sie sich hinsichtlich tier-
rechtlicher Perspektiven zuriickhaltend, welche Schadigungen von Tieren
tatsdchlich als solche bezeichnet werden kénnen.

Gleich zu Beginn ihres fritheren Buches The Atrocity Paradigm erwahnt
sie kurz, dass ihre Liste paradigmatischer Fille auch jene moralischen Ubel
umfasst, die Tieren angetan werden, die im Rahmen der Massentierhaltung
aufgezogen und getStet werden.!® Card geht allerdings nicht ausfiihrlicher
auf diese Feststellung ein, sondern erldutert lediglich, dass die Schadigung
von Tieren in diesen Zusammenhidngen in aller Regel nicht aus sadisti-
schen Motiven passiert. Vielmehr diirften hinter dieser Schadigung eher
wenig reflektierte pragmatische und 6konomische Motive zu erkennen sein
— was Cards Analyse zufolge allerdings, wie gesagt, nicht bedeutet, dass wir

14 Card (2002), 14.

15 Vgl. Card (2010), Kapitel 4.

16 Card (2002), 9. Vgl. ferner Card (2010), 64. Hier erwdhnt Card, dass Schlachthduser
als Institution nicht nur fiir Tiere, sondern auch fiir Arbeiter:innen mit erheblichen,
nicht zu tolerierenden Schadigungen verbunden sein kénnen.

244

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

es deshalb nicht mit einem moralischen Ubel zu tun haben kénnen.” Ein
wenig ausfiihrlicher duflert sich Card zur Verwerflichkeit der Massen- oder
intensiven Nutztierhaltung in einem weiteren Aufsatz.!® In diesem erlautert
sie mit Blick auf die T6tung von Tieren:

Real evils, however, are routinely done to nonhuman animals in mass
production slaughterhouses where a foreseeable percentage of the ani-
mals are butchered alive and conscious because the blow that was sup-
posed to kill them failed to do so. This is, in my view, an atrocity."”

Dieser Aussage Cards zufolge besteht das moralische Ubel also nicht
grundsitzlich in der Tétung von Tieren, sondern im Wesentlichen darin,
dass diese praktisch nicht ohne Komplikationen vonstatten geht.

In Confronting Evils duflert sie sich zudem recht eindeutig zur Einord-
nung von besonders grausamen und im Verhéltnis zum Ertrag nicht zu
rechtfertigenden Tierversuchen. Diese sind ihrer Auffassung zufolge als
Folter zu verurteilen.?’ In diesem Werk finden sich auch die grundsatzlichs-
ten Uberlegungen zur Frage, inwiefern Tieren Unrecht getan werden kann.
Card betont noch einmal, dass fiir die Frage, ob von einem moralischen
Ubel gesprochen werden kann, nicht nur entscheidend ist, ob eine erhebli-
che Schéadigung festzustellen ist, sondern auch, ob es sich um ein moralisch
nicht zu entschuldigendes Unrecht handelt:

Because the atrocity theory analyzes evils into a harm component and
a wrongdoing component, the question to whom evils can be done natu-
rally breaks down into two questions of scope: (1) who or what can suffer
intolerable harm, and (2) who, or what, can be inexcusably wronged??!

Dass Tiere aufgrund ihrer Empfindungsfahigkeit geschadigt werden kon-
nen und dass das damit verbundene Leid direkt moralisch von Relevanz ist,
betrachtet Card als wenig kontroverse Common-Sense-Auffassung. Grau-
samkeit gegeniiber Tieren ist daher ,at least presumptively wrong and can
be inexcusable (...)“?2. Die Vorstellung, dass Tiere Rechte haben und inso-
fern Opfer von Ungerechtigkeiten werden konnen, bezeichnet sie hingegen

17 Vgl. Card (2002), 10.

18 Vgl. Card (2004), 218.

19 Ebd.

20 Vgl. Card (2010), Kapitel 8, bes. 231-233.
21 Ebd., 89.

22 Ebd., 9L

245

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

als ,minority view“?. Allerdings erginzt sie, dass diese Auffassung mehr
Beachtung verdient, als sie gewohnlich erhdlt, und Tiere grundsitzlich
besser behandelt werden sollten. Im Rahmen ihrer Erlduterungen stiitzt
sie sich in der Folge vor allem auf das zwischen Menschen und Tieren
bestehende Beziehungs- oder Abhéngigkeitsverhiltnis:

Like human servants, animals that perform services for human beings
deserve to be cared for when they can no longer serve. An animal that
can bond with human beings and enter into relationships of trust is
vulnerable to not only pain but betrayal. If an animal can be inexcusably
betrayed or made to suffer intolerable gratuitous or unwarranted suffer-
ing, evils can be done to it directly.*

Die individuellen Interessen von Tieren, die fur Vertreter:innen von Tier-
rechten den Ausgangspunkt fiir die Zuschreibung von Rechten bilden,
finden keine Erwihnung. Cards Uberlegungen scheinen sich damit niher
an den relationalen Ansdtzen von Autor:innen wie Elisabeth Anderson
und Mary Anne Warren zu bewegen als an den Positionen von Regan,
Cochrane oder Ladwig.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Mit Cards Theorie lassen sich
Handlungen und Institutionen im Kontext des Mensch-Tier-Verhaltnisses
als moralische Ubel (oder gar als paradigmatische Griueltaten) theoretisch
verstandlich machen. Bei Card selbst bleibt jedoch ein Stiick weit unklar,
wie das Ausmafd und die Schwere der moralischen Ubel mit Blick auf unse-
ren Umgang mit Tieren einzuordnen sind. Hierzu bedarf es einer klareren
tierethischen Grundlage. Eine solche bieten tierrechtliche Ansitze.

Tierrechte und Cards Analyse moralischen Ubels

Cards Analyse folgend miissen wir uns fragen, inwiefern aus tierrechtlicher
Perspektive die Nutzung von Tieren mit einem ,intolerable harm® verbun-
den ist und als ,inexcusable moral wrong” gelten kann. Beide Bedingungen
bediirfen mit Blick auf Tiere der weiteren Kldrung. Wie bereits erwahnt
wurde, sind all jene Schadigungen als nicht tolerierbar anzusehen, die nicht
mit der Idee eines ,decent life“ zu vereinbaren sind - also Schiadigungen,

23 Ebd.
24 Ebd.

246

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

die Personen (oder andere Lebewesen) basaler Giiter berauben oder diese
Giiter ernsthaft gefahrden. Card illustriert dies wie folgt:

Examples of intolerable harm include lack of access to non-toxic food,
water, or air; lack of freedom from prolonged and severe pain, humili-
ation, or debilitating fear; prolonged inability to move one’s limbs or
to stand, sit, or lie down; lack of affective bonds with others; and the
inability to make choices and act on at least some of them effectively.
The degree of deprivation that is intolerable varies. Still, intolerable harm
is not simply relative to what can be withstood. Freedom from such
deprivations are basics that all humans, as members of a common species
and regardless of cultural differences, need for our lives to be not just
possible but decent, and for our deaths to be decent. Evils rob us of these
things or jeopardize our access to them.?

Diese Uberlegungen basieren auf einem objektiven Verstindnis nicht-to-
lerierbarer Schidigung, demzufolge neben Menschen und anderen emp-
findungsfihigen Tieren auch Pflanzen, Okosysteme und Menschengrup-
pen entsprechenden Schiadigungen ausgesetzt sein konnen. ,Wohlergehen®
mochte sie hierbei folglich nicht in einem subjektiven, in der Empfindungs-
fahigkeit von Lebewesen griindenden Sinne verstanden wissen. Vielmehr
spricht sie sich dafiir aus, das Wohlergehen tiber die Vermégen und Ent-
wicklungsmoglichkeiten von Lebewesen zu definieren, so dass auch Entité-
ten ohne Empfindungsfihigkeit — z.B. Baume - in den Kreis der méglichen
Opfer fallen. Genauer erldutert sie im Riickgriff auf Richard Krauts ,,capaci-
ty approach®

(...) doing well consists in a normal development over time with relative-
ly unimpeded exercise of the capacities that make the organism the kind
of being that it is and enable it to function in relationships with others
and in environments supportive of its flourishing. Whether a level of
functioning indicates a harm depends on the organism’s level of develop-
ment relative to what is normal for organisms of that kind, given its age
and the kinds of capacities that define organisms of that kind. It may not
be possible to determine whether an organism has been harmed without
information regarding its past development and a prognosis for its future
development. Harm consists in such things as retarding or preventing
a normal development, setting it back or in other ways interfering with

25 Ebd., 8f.

247

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

it, damaging the organism’s basic capacities (including the capacity to
develop new capacities), preventing the organism from exercising its
developed capacities, or seriously hindering such exercise. Intolerable
harm consists in gravely diminishing or destroying capacities central to
the meaning or value of the organism’s life. Severe and prolonged pain
impedes functioning.?

Was lisst sich angesichts dieser Uberlegungen iiber die gegenwirtige Reali-
tat der Nutztierhaltung sagen? Ohne sich - komplexe empirische Fragen
vor Augen - zu weit aus dem Fenster zu lehnen, diirfte sich wohl urteilen
lassen, dass gerade in der Nutztierhaltung und im Rahmen von Tierver-
suchen von derartigen Schidigungen gesprochen werden kann. Offensicht-
lich sind die Haltungsformen in aller Regel schon in der Theorie nicht
darauf ausgelegt, der Entwicklung der Fahigkeiten sowie den sozialen Be-
diirfnissen von Tieren Rechnung zu tragen. Im Fokus stehen vielmehr eine
moglichst 6konomische und reibungslose Aufzucht, Unterbringung und
Toétung. Auf die vielfach besonders heftig kritisierten Praktiken und die
mit diesen verbundenen Begleiterscheinungen brauche ich an dieser Stelle
nicht noch einmal eingehen. Und nicht zuletzt diirfte die Tétung - also
die vollstaindige Beendigung aller Fahigkeiten und Entwicklungsméglich-
keiten eines Individuums - Cards Wohlergehenskonzeption zufolge eine
ultimative Schiadigung darstellen. Man braucht Cards Verstindnis selbst-
verstandlich nicht zu folgen. Meines Erachtens diirfte allerdings nur bei
Annahme eines duflerst diinnen und philosophisch wenig iiberzeugenden
Wohlbegriffs, der auf die Abwesenheit von Schmerzen und basale, iiberle-
bensnotwendige Bediirfnisbefriedigung abzielt, vielen Tieren in der Nutz-
tierhaltung grundsitzlich ein ,decent life“ bescheinigt werden konnen.?”
Die Tatsache, dass sich mit Blick auf das Leben vieler Tiere in mensch-
licher Obhut von einem ,intolerable harm® sprechen lassen kann, geniigt
allerdings, wie gesagt, noch nicht, um unseren Umgang mit diesen im
Bereich moralischer Ubel anzusiedeln. Entscheidend ist, wie moralisch be-
deutsam diese Schiddigungen sind, genauer: ob diese ein ,inexcusable moral
wrong® darstellen. Ein solches liegt laut Card genauer dann vor, wenn fiir

26 Ebd., 104.

27 Card erkldrt zur Frage, was unter einem ,decent life“ genauer zu verstehen ist: ,I
mean simply meeting minimal standards of quality. ‘Decent’ is not a high term of
appraisal. A decent life is just not bad. It will do, is acceptable, passes muster for the
kind of thing it is (...)%, Card (2010), 105 f.

248

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

eine Handlung (oder eine Institution oder Praxis) kein guter moralischer
Grund angefithrt werden kann.?

Inwiefern kann die Nutzung von Tieren als ,inexcusable moral wrong*
angesehen werden? Card selbst zeigt sich, wie zu sehen war, zuriickhal-
tend, wenn es darum geht, inwiefern Tieren Unrecht getan wird — abgese-
hen von einigen besonders extremen Fillen. Letztlich hingt dies davon
ab, wie egalitir man den moralischen Status von Tieren versteht und in
welchen theoretischen Rahmen man diesen einbettet. Aus der Sicht von
Tierrechtsvertreter:innen, die empfindungsfdhigen Individuen zusprechen,
starke Rechte zu haben, mit ,inhdrentem Wert® ausgestattet zu sein oder
als ,Zwecke an sich® gelten zu konnen, diirften sich viele Praktiken der
Tiernutzung in diesem Sinne vergleichsweise klar als moralisches Unrecht
ansehen lassen. Selbst medizinisch niitzliche Tierversuche, bei denen zen-
trale Rechte von Tieren verletzt werden, so war im 3. Kapitel zu sehen,
wiren demnach in aller Regel moralisch nicht zu rechtfertigen. Denn der
Wert eines Individuums darf nicht davon abhangig gemacht werden, wel-
che wiinschenswerten Zustdnde sich mit diesem erzielen lassen kénnten.
Und insbesondere zugunsten der intensiven Nutztierhaltung, welche quali-
tativ und quantitativ die gravierendsten Rechtsverletzungen mit sich bringt,
lassen sich, wie Vertreter:innen von Tierrechten seit jeher betonen, keine
guten moralischen Griinde anfithren. Ganz im Gegenteil speist sich die
massive Kritik und Emporung gerade daraus, dass das damit verbundene
Leid und die Beraubung fundamentaler Giiter eines annehmbaren Lebens
in heutigen industrialisierten Gesellschaften weitestgehend unnétig erschei-
nen.

Weniger eindeutig diirfte die Bewertung selbst aus tierrechtlicher Per-
spektive ausfallen, wenn man auf andere Kontexte blickt, in denen Tiere
erheblich geschadigt werden. Zu nennen wiren hierbei (todliche und nicht-
todliche) Naturschutzmafinahmen, die Zoohaltung, die Nutzung von Tie-
ren zu Unterhaltungszwecken oder auch im Rahmen der Haustierhaltung.
Vor allem die Diskussionen um so genannte abolitionistische Positionen
und die Frage, welche Beziehungen mit Tieren iiberhaupt aufrechterhalten
werden sollten, zeugen davon, dass sich fiir manche Praktiken durchaus
gute oder zumindest nicht vollig abwegige moralische Griinde anfiihren
lassen. In solchen Fillen konnte dann nicht mehr von einem ,inexcusable
moral wrong® die Rede sein, sondern allerhchstens von einem geringeren
moralischen Unrecht.

28 Vgl. Card (2010), 16-23.

249

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Selbst wenn wir allerdings davon ausgingen, dass lediglich fiir besonders
kritikwiirdige Haltungsformen und die T6tung von Tieren keine guten mo-
ralischen Griinde angefiihrt werden kénnen, diirfte das moralische Unrecht
als dramatisch einzustufen sein. Legt man Cards knappe Uberlegungen
zur Vergleichbarkeit moralischer Ubel zugrunde, miissten wir konkreter
danach fragen, wie intensiv das Leid ausfallt und wie sich die Schiadigungen
auf die Funktionsfahigkeit der Individuen sowie auf die Qualitdt ihrer
Beziehungen auswirken. Dariiber hinaus wéren die Dauer und die Endgiil-
tigkeit der Schiadigungen, die Anzahl der Opfer und die Frage zu beriick-
sichtigen, inwiefern Méglichkeiten zur Entschadigung bestehen.

Diese Uberlegungen zur Vergleichbarkeit moralischen Ubels finden sich,
wie angefiihrt, in Cards fritherem Werk The Atrocity Paradigm, in dem
Card in erster Linie Menschen als mégliche Opfer vor Augen hatte. Bezieht
man Tiere (und, wie Card es tut, sogar weitere Entititen) mit ein, konnte
man auch diese Liste differenzierter gestalten, um der unterschiedlichen
Relevanz und Qualitit von Schidigungen und Leiderfahrungen Rechnung
zu tragen. Denn selbst wenn man beispielsweise die Tétung von Tieren
in den meisten Fillen als erhebliches Unrecht ansieht, kann mit guten
Griinden behauptet werden, dass diese moralisch betrachtet dennoch weni-
ger wiegt als die Totung von Personen - ein blofSer Vergleich mdglicher
Opferzahlen wire dann schnell zynisch und relativierend. Ahnliches gilt
fiir die sehr viel komplexeren Leiderfahrungen, die Graueltaten gegeniiber
Menschen kennzeichnen.?

Eine wichtige Frage ist ferner, ob das moralische Ubel, das man mit Be-
zug auf unseren Umgang mit Tieren feststellen mag, eine Vielzahl individu-
eller Vergehen darstellt oder man auch von einer Schadigung der Nutztiere,
verstanden als Gruppe, sprechen kann - und somit gewissermaflen von
einem dramatischen Gesamtiibel. Sicherlich lassen sich Nutztiere nicht in
dem Sinne als soziale Gruppe verstehen, dass sie sich selbst als Teil einer
solchen Gruppe begreifen. Anders als Personen diirften Tiere nicht dazu
in der Lage sein, eine gemeinsame Identitdt als Gruppe zu entwickeln und
sich beispielsweise tiber geteilte Erfahrungen oder Traditionen verbunden
zu sehen und zu fithlen - vollig ausgeschlossen werden sollte dies freilich

29 Card &ufert sich zu dieser Problematik insbesondere mit Blick auf nicht-empfin-
dungsfahige Lebewesen. Im Rahmen ihrer Diskussion zur Schadigung von Baumen
betont sie, dass ihre Position keinen radikalen Egalitarismus vorauszusetzen braucht
und moralische Ubel, die empfindungsfihigen und nicht-empfindungsfihigen Le-
bewesen angetan werden, entsprechend unterschiedlich eingeordnet und bewertet
werden kénnen, vgl. ebd., Kapitel 4, bes. Abschnitt 5.

250

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

nicht, gerade wenn man an Menschenaffen denkt. Wie Card im Anschluss
an Iris Marion Youngs Uberlegungen zur Unterdriickung von Frauen und
anderen Gruppen betont, lassen sich Individuen jedoch auch hinsichtlich
struktureller Aspekte sozialen Gruppen zuordnen. Card erklért:

Young held that the objects as well as beneficiaries of sex oppression and
race oppression are social groups. Describing both groups as “structural,”
she distinguished them from aggregates, from deliberately constituted
associations, and from cultural groups. By a structural group, she meant
a group that is unified by the relationships of its members to external
practices and materials rather than by relationships among members
themselves.>°

Beriicksichtigt man diese Definition, kdnnten sich auch die von Menschen
genutzten Tiere als eine solche strukturelle Gruppe verstehen lassen, de-
ren Mitglieder {iber eine Reihe externer Faktoren verbunden und hierar-
chisch positioniert sind. ,,Die Tiere“ oder ,die Nutztiere“ (bzw. verschie-
dene Untergruppen) konnen dann als mehr als ein Aggregat, eine blof3e
Ansammlung einzelner Individuen, gelten. Besonders deutlich kommt die-
se Verbundenheit im Fall von Tieren in der rechtlichen Regulierung des
Mensch-Tier-Verhaltnisses zum Ausdruck, vor allem aber auch auf einer
symbolischen Ebene: ,Die Tiere“ iibernehmen eine zentrale symbolische
Rolle in menschlichen Gesellschaften und fiir unser Selbstverstandnis, wie
Lori Gruen - ebenfalls in Auseinandersetzung mit Young — betont:

However diverse the group nonhumans actually is, and despite the im-
portance in most contexts to attend to the diversity of interests and needs
that the variety of species within the group nonhuman have, the larger
category serves a central symbolic role in human social lives and in
our self-understanding, as mentioned above. Given that the group has
a social reality, even if not a meaningful biological or conceptual basis,
it can be thought of as akin to the human social groups that are more
often the subjects of discussions of injustice and oppression, e.g., ‘People
of color’ or ‘LGBT. These human groups, as Young notes, are products of
social processes, and so too is the group of nonhuman animals. Members
of human groups may not ‘share a common nature’, they are ‘multiple,

30 Vgl. bes. Card (2010), 75.

251

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

cross-cutting, fluid and shifting’, but insofar as they are identifiable to
those in positions of power, they can be subject to oppression (...).>!

Gesteht man dies zu und beschrankt die Definition sozialer Gruppen nicht
blofl auf Personen oder Menschen, dann kénnen wir nicht nur sinnvoll
davon sprechen, dass wir uns moralischer Vergehen an den Tieren schuldig
machen und Tiere als unterdriickte Gruppe betrachtet werden konnen,
sondern auch Interessen ausmachen, die diese im Sinne einer Besserung
ihrer Situation teilen.??

Cards Analyse moralischer Ubel bietet somit einen hilfreichen theore-
tischen Ausgangspunkt, um aus tierrechtlicher Sicht die massiven Rechts-
verletzungen, die tdglich unzédhligen empfindungsfihigen Lebewesen im
Rahmen institutioneller Praktiken vollig legal zugefiigt werden, als dra-
matisches moralisches Ubel fassen zu konnen. Mit Blick auf bestimmte
Handlungen und Kontexte mag man gar von Graueltaten sprechen, die
in besonders deutlicher Form als moralische Ubel gelten kénnen. Und
nicht zuletzt muss das moralische Ubel umso tiberwiltigender erscheinen,
wenn wir Tiere als Gruppe verstehen und das AusmafS des Leids und des
Unrechts in dieser Hinsicht als Einheit begreifen.

Politischer Liberalismus und unser Umgang mit Tieren als dramatisches
moralisches Ubel

Auch der politische Liberalismus stellt Ressourcen bereit, um bestimmte
Formen des Umgangs mit Tieren als in besonderer Weise verwerflich
zu kritisieren. Die Verurteilung von Tierquélerei und ganz allgemein die
Vermeidung von Grausamkeit und Tierleid kdnnen zweifellos als wesentli-
che Bestandteile unserer 6ffentlichen Moral und eines breit geteilten gesell-
schaftlichen Konsenses betrachtet werden. Davon zeugen nicht zuletzt die
zahlreichen gesellschaftlichen Diskussionen rund um das Thema Tierwohl
und die mit diesen verbundenen rechtlichen Verschirfungen der letzten
Jahrzehnte — man denke etwa an die Kéfighaltung von Hithnern, das so
genannte ,Kiikenschreddern® oder auch das Kupieren der Schwiénze von

31 Gruen (2009), 167; zur Idee der Unterdriickung von Gruppen ferner Haslanger
(2012), 3231,

32 Hierzu kann es, wie bereits erwdhnt, selbstverstindlich sinnvoll sein, weitere Unter-
gruppen (Nutztiere, Heimtiere, etc.) zu unterscheiden, um auf spezifische strukturelle
Gemeinsamkeiten, Herausforderungen und Interessen einzugehen.

252

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Schweinen. Die Kritik speist sich daraus, dass bestimmte Praktiken und
Haltungsformen als besonders unwiirdig und unnétig empfunden werden
und Ausdruck einer im Wesentlichen auf 6konomischen Profit zielenden
Verwertungslogik sind, in der der individuelle Wert eines Lebewesens
systematisch missachtet wird. Was auch immer man unter ,artgerechter
Haltung® und einem ,respektvollen Umgang“ mit Tieren verstehen mag,
viele gegenwirtige Haltungs- und Nutzungsformen scheinen den mit diesen
Begrifflichkeiten verbundenen Forderungen doch deutlich zu widerspre-
chen - in dieser Hinsicht diirften nicht wenige Claudia Cards Rede von
moralischen Ubeln bereits folgen.

Um unseren Umgang mit Tieren zu weiten Teilen als klares, dramati-
sches moralisches Ubel zu verurteilen, das eine besondere Dringlichkeit
aufweist und Emporung hervorrufen sollte, miissen wir allerdings voraus-
setzen, was aus Sicht des politischen Liberalismus umstritten ist: dass Tiere
starke, individuelle Rechte haben. Fiir Tierrechtler:innen mag dies selbst-
verstandlich sein. Viele andere Menschen teilen tierrechtliche Positionen je-
doch nicht und fithlen sich, wie im Rickgriff auf Gerald Gaus festgehalten
wurde, von den entsprechenden moralischen Forderungen schlicht nicht
aufgefordert. Mit anderen Worten: Tiere sind fiir viele Mitbiirger:innen
— anders als es die egalitaristischen Unparteilichkeitsannahmen tierrecht-
licher Positionen nahelegen - nicht im gleichen moralischen Universum
angesiedelt.

Besonders offensichtlich wird dies im Fall umstrittener Gleichsetzungen
des Leids und der T6étung von Tieren und Menschen. Dies betont beispiels-
weise Timothy Costelloe mit Blick auf die umstrittenen Vergleiche von
Konzentrationslagern und Schlachthéfen sowie die Rede vom ,,Animal Ho-
locaust” im Werk von J.M. Coetzee: Wiahrend es sich bei der Schlachtung
von Tieren um eine mitunter kritikwiirdige, aber fiir viele im Grunde
akzeptable moralische Praxis handelt, wird der Holocaust als absolutes
moralisches Ubel betrachtet und Vergleiche entsprechend als unangebracht
und anst6flig wahrgenommen.?3 Um auch an dieser Stelle nicht falsch ver-
standen zu werden: Selbstverstdndlich kann auch aus der Perspektive einer
tierrechtlichen Position ein solcher Vergleich als undifferenziert und pro-
blematisch zuriickgewiesen werden (und wird es nicht selten auch). Worauf
uns der Hinweis allerdings aufmerksam macht - und dies ist auch einer
von Costelloes zentralen Punkten -, ist, dass unsere moralischen Gefuihle

33 Vgl. Costelloe (2003).

253

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

und Einschitzungen, inwiefern unser Umgang mit Tieren ein gravierendes
moralisches Ubel darstellt, sehr viel weniger klar sind.

Nun drédngen sich insbesondere aus speziesegalitaristischer, tierrechtli-
cher Sicht wiederum direkt einige Riickfragen auf, was die Relevanz fak-
tisch vorhandener moralischer Gefiihle angeht. Konnte es nicht sein, dass
diejenigen, die Tiere heute bereits im gleichen moralischen Universum an-
siedeln und Gerechtigkeit und Rechte fiir diese fordern, ihrer Zeit schlicht-
weg moralisch voraus sind — und in dieser Hinsicht einem objektiveren,
unparteiischen Verstindnis moralischen Fortschritts Rechnung tragen?*
Und konnte es auf der anderen Seite nicht sein, dass all jene, die die mo-
ralische Relevanz von Tieren anders einschitzen, emotional und kognitiv
schlicht noch in einem fragwiirdigen speziesistischen Weltbild gefangen
sind - lautet so doch der Vorwurf seit den Anfangstagen der neueren
tierethischen Debatte?

Aus der Perspektive des politischen Liberalismus diirfte die Antwort auf
diese Herausforderung in erster Linie wie folgt ausfallen: Die moralischen
Empfindungen unserer Mitbiirger:innen ernst zu nehmen und moralische
Autoritdt auf Grundlage einer gemeinsamen Perspektive zu begriinden,
bedeutet diese als Freie und Gleiche zu respektieren. Dieser Respekt halt
uns gerade dazu an, eigene umfassende Moralvorstellungen nicht ohne
Weiteres gegen andere durchzusetzen. Grundsitzlich enthilt die Annahme,
dass alle anderen moralisch richtig denken und empfinden wiirden, wenn
der speziesistische Schleier geliiftet wiirde, zweifellos ein erhebliches Maf3
an Spekulation. Wie in Abschnitt 6.2.2 noch zu sehen sein wird, bedeutet
dies jedoch nicht, dass wir speziesismuskritische Uberlegungen nicht ernst
zu nehmen brauchen.

Costelloe gelangt am Ende seines Aufsatzes zur Diskussion um den ,,Ani-
mal Holocaust® zu der Einschétzung, dass letztlich die Zeit zeigen miisse,
inwiefern unsere moralischen Gefiihle mit Blick auf Tiere voranschreiten
werden.* Und sehr dhnlich diirften auch politisch Liberale urteilen: Tier-
rechte mdgen eine verniinftige Position sein, vor deren Hintergrund man
tatsdchlich behaupten kann, dass wir gegenwirtig fiir ein dramatisches
moralisches Ubel verantwortlich zu machen sind. Aus der Perspektive der
offentlichen Vernunft lassen sich auf dieser Basis allerdings keine weiteren
Forderungen an die politische Gemeinschaft ableiten, so dass dieser Kon-
flikt im Rahmen der demokratischen Auseinandersetzung auszutragen ist.

34 Vgl. ebd., 126 ff.
35 Vgl.ebd., 130f.

254

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Braucht uns, als liberale Gesellschaft, die Feststellung, dass unser Um-
gang mit Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellen kdnnte, theo-
retisch also nicht weiter zu interessieren? Ich denke: doch. Judith Shklars
»Liberalismus der Furcht bietet, wie im Folgenden einfithrend deutlich
werden soll, hierbei zunéchst wichtige Ankniipfungspunkte, um das Leid
der Tiere und die Idee moralischer Ubel politiktheoretisch in eine liberale
Konzeption einzubetten, die iiber den engen Rahmen des politischen Libe-
ralismus hinausreicht.

6.1.2 Shklars Liberalismus der Furcht und Tiere

Das Denken der Politikwissenschaftlerin Judith Shklar ist eng mit den
Schrecken des 20. Jahrhunderts und nicht zuletzt den Erfahrungen ihrer
eigenen Fluchtgeschichte verbunden.’® Thr ,Liberalismus der Furcht, den
sie erstmals in ihrem Buch Ordinary Vices® entwirft, erweist sich vor allem
im Vergleich zur Rawls’'schen Theorie im liberalen Diskurs bis heute als
weniger einflussreich — wenngleich dieser mit Richard Rorty und Bernard
Williams durchaus prominente Unterstiitzung vorweisen kann.?® Und gera-
de in der jiingeren Vergangenheit erfahren Shklars Uberlegungen in der
Politischen Philosophie und Theorie verstarkt Beachtung.®

Ich werde mich vor dem Hintergrund der Diskussionen dieser Arbeit
einfithrend auf einige zentrale Aspekte von Shklars Liberalismuskonzeption
konzentrieren. Dabei werde ich darlegen, weshalb sich diese mit Blick auf
eine Betrachtung des Mensch-Tier-Verhaltnisses als besonders anschlussfa-
hig erweist, aber auch auf Grenzen und offene Fragen hinweisen.

Shklars Liberalismus der Furcht — zentrale Elemente

Shklar selbst erkennt ein zentrales Merkmal ihres Liberalismus darin, dass
dieser nicht durch die Idee eines hochsten anzustrebenden Gutes gekenn-

36 Fiir einen knappen einfithrenden Uberblick vgl. Liebsch/Bajohr (2014).

37 Shkar (1984).

38 Vgl. Rorty (1989); Williams (2013).

39 Dies gilt, wie Axel Honneth betont, insbesondere auch fiir den deutschsprachigen
Kontext, vgl. Honneth (2013). Vergleiche hierzu ferner die Beitrége in Bajohr/Trimgev
(2018) sowie fiir einen Uberblick und eine Diskussion neuerer Verdffentlichungen zu
Shklar Trimgev (2021).

255

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

zeichnet ist. Thre Konzeption, so betont sie beispielsweise im Kontrast zum
»Liberalismus der Naturrechte“ Lockes, sei vielmehr ,vollkommen nicht-
utopisch® und nicht mit der Hoffnung ,auf die dauerhafte Erfiillung einer
idealen vorbestimmten normativen Ordnung“® verbunden. Stattdessen
setzt sie theoretisch bei einem summum malum, also einem absoluten Ubel
an, ,das wir alle kennen und nach Méglichkeit zu vermeiden trachten. !
Dieses Ubel ist fiir sie - so erklirt sich auch die Bezeichnung ihres Ansatzes
— die ,,Grausamkeit und die Furcht, die sie hervorruft, und schliefflich die
Furcht vor der Furcht selbst.“4?

Von entscheidender Bedeutung ist fiir Shklar — und insofern ldsst sie sich
Klar als Liberale erkennen - die Ausiibung personlicher Freiheit. Gleich
in der Einfithrung von Ordinary Vices erlautert sie, weshalb Grausambkeit
aus liberaler Perspektive ein solch entscheidendes Laster ist: ,,Cruelty, to
begin with, is often utterly intolerable for liberals, because fear destroys
freedom.“*3 Ferner hilt sie zu Beginn von Der Liberalismus der Furcht mit
Blick auf den Zusammenhang von Freiheit und Furcht fest:

Jeder erwachsene Mensch sollte in der Lage sein, ohne Furcht und Vor-
urteil so viele Entscheidungen iiber so viele Aspekte seines Lebens zu
féllen, wie es mit der gleichen Freiheit eines jeden anderen erwachsenen
Menschen vereinbar ist. Diese Uberzeugung ist die urspriingliche und
allein zu rechtfertigende Bedeutung von Liberalismus (...).**

Grausambkeit hat sich, so Shklar, im liberalen Denken historisch als unent-
schuldbares oberstes Ubel etabliert. Zu Beginn von Ordinary Vices spricht
sie hierbei die Massaker des 18. Jahrhunderts an.*> In Der Liberalismus der
Furcht verweist sie auf ,die Weltgeschichte seit 1914% die Praxis der Folter
und ,die Schrecken der modernen Kriegsfithrung® und hilt fest: ,Der
Liberalismus der Furcht ist eine Reaktion auf diese unleugbaren Fakten und
konzentriert sich daher auf Schadensbegrenzung®4¢ Sie versteht Grausam-

40 Shklar (2013), 37.

41 Ebd., 43.

42 Ebd.

43 Shklar (1984), 2. Mit Blick auf die Ausiibung offentlicher Macht hélt sie in Der
Liberalismus der Furcht in dhnlicher Weise fest: ,,Systematische Furcht macht Freiheit
unmoglich und nichts ist furchterregender als die Erwartung institutionalisierter
Grausamkeit®, Shklar (2013), 45.

44 Shklar (2013), 26 f.

45 Vgl. Shklar (1984), 8.

46 Shklar (2013), 40.

256

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

keit dabei nicht als Verstof3 gegen gottliche Gebote oder irgendeine andere
hohere moralische Norm, sondern als

judgment made from within the world in which cruelty occurs as part
of our normal private life and our daily public practices. By putting it
unconditionally first, with nothing above us to excuse or forgive acts
of cruelty, one closes off any appeal to any order other than that of
actuality.¥

Shklar sieht ihre Spielart des Liberalismus, wie sie selbst angibt, entspre-
chend durch ,intellektuelle Bescheidenheit® gekennzeichnet, was eine
abstrakte philosophische Fundierung angeht.* Sie kommt ohne ein um-
strittenes, in einem anspruchsvollen Sinne verstandenes ,,objektives” philo-
sophisches Fundament aus, sondern bindet ihren Ansatz an historische
Entwicklungen und (Alltags-)Praktiken zuriick. Dennoch will sie die For-
derungen, die sie mit ihrem Liberalismus der Furcht verbindet, als ,univer-
salistische und vor allem kosmopolitische“? verstehen, auch wenn sie sich
der Grenzen ihres argumentativen Fundaments bewusst ist:

Man kann aber mit einigem Recht sagen, dass das, was ich ,die Grau-
samkeit an erste Stelle setzen“ genannt habe, keine ausreichende Basis
fiir den politischen Liberalismus abgibt; es ist lediglich ein erstes Prinzip,
eine durch hinreichende Beobachtung gestiitzte Intuition, auf die man
den Liberalismus, zumal in der Gegenwart, errichten kann. Weil die
Furcht vor systematischer Grausamkeit so universell ist, iiben moralische
Forderungen, die auf ihrem Verbot beruhen, einen solchen unmittelba-
ren Reiz aus und werden ohne weitschweifige Herleitungen anerkannt.

47 Vgl. Shklar (1984), 9.

48 Shklar (2013), 37.

49 Stattdessen, so Honneth mit Blick auf Shklars methodisches Vorgehen, ,sollte von
unten her, aus der behutsamen Verallgemeinerung von exemplarischen Einzelfallen
und typischen Begebenheiten ein Weg zu Bestimmungen gebahnt werden, die sich
dann als tragfahige Basis einer normativen Theorie erweisen konnten‘, Honneth
(2013), 10.

50 Shklar (2013), 43.

51 Ebd., 45. In Ordinary Vices weist Shklar der Grausamkeit sogar noch eine stirkere
Rolle zu: ,To put cruelty first is not the same thing as just objecting to it intensely.
When one puts it first one responds, as Montaigne did, to the acknowledgement
that one fears nothing more than fear. The fear of fear does not require any further
justification, because it is irreducible. It can both be the beginning and an end of
political institutions such as rights. The first right is to be protected against the fear

257

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Shklar teilt mit dem politischen Liberalismus Rawls’ durchaus die Uber-
zeugung, dass auf eine allzu anspruchsvolle, kontroverse philosophische
Begriindung verzichtet werden sollte. Sie verankert ihren Ansatz explizit in
unserem auf geschichtlichen Erfahrungen beruhenden liberalen Selbstver-
stdndnis, dessen Ausgangspunkt die fundamentale und zentrale Intuition
bildet, dass Grausamkeit zu vermeiden ist. Thre Liberalismuskonzeption
bedient sich zur weiteren Ausgestaltung verschiedener Ansdtze und muss
dabei, wie sie betont, ,,eklektisch bleiben.“>2

Mit dieser Fokussierung auf die Vermeidung von Grausamkeit ist ein
weiterer wichtiger Charakterzug von Shklars Konzeption verbunden: Ihre
Perspektive ist getragen von einer besonderen Sensibilitdt fiir politische
Machtungleichgewichte, Hierarchieunterschiede und jene, die unter diesen
zu leiden haben. Die Grundeinheiten des politischen Lebens sind fiir sie
»die Schwachen und die Michtigen®; die Freiheit, so schreibt sie, die der
Liberalismus der Furcht ,,sichern will, ist die Freiheit von Machtmissbrauch
und der Einschiichterung Wehrloser (...).>> Wie Axel Honneth treffend
bemerkt, erkennt Shklar die ,erste und vornehmste Aufgabe der politischen
Theorie® somit darin, ,sich jeweils in die Perspektive der historischen Ver-
lierer hineinzuversetzen, um das aus ihrer Sicht Schlimmste und Bedroh-
lichste abzuwenden.*>*

Shklars Liberalismus und Grausambkeit gegeniiber Tieren

Man muss sich, was die Interpretation von Shklars Ansatz und ihre Partei-
nahme fiir die Schwachen und Ausgeschlossenen angeht, gar nicht allzu
weit aus dem Fenster lehnen, um erkennen zu kdnnen, dass ihre Perspekti-
ve uns dazu anhalten diirfte, den Blick iiber unsere Speziesgrenze hinaus
auszudehnen. Zum einen nimmt Shklar ndmlich explizit Abstand von einer
engen rationalistischen Begriindung, die die Autonomie von Personen
als Grundlage in den Mittelpunkt riickt. Thr Ansatz ist vielmehr durch
einen gewissen Naturalismus gekennzeichnet und geht ausdriicklich von
der Erfahrung von Schmerz, ,von den korperlichen Leiden ganz normaler

of cruelty. People have rights as a shield against this greatest of public vices®, Shklar
(1984), 237.

52 Vgl. Shklar (2013), 46.

53 Ebd., 4l

54 Honneth (2013), 18.

258

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Menschen> aus. Shklar unterstreicht dabei, dass Gefiihle nicht geringer zu
achten sind:

Wir wiirden viel weniger Schaden anrichten, wenn wir einander als emp-
findungsfahige Wesen anzuerkennen lernten, unabhéngig davon, was wir
sonst noch sind, und wenn wir verstiinden, dass korperliche Unversehrt-
heit und Tolerierung keineswegs weniger wert sind als all die Ziele, die
wir sonst noch verfolgen.>

Zum anderen kommt Shklar - auch wenn ihr Fokus sicherlich auf der
Grausambkeit gegeniiber Personen liegt — an einigen Stellen selbst ausdriick-
lich auf Tiere zu sprechen.’” So bildet fiir Shklar bereits in Ordinary Vices
Montaigne und dessen Kritik an der Gewalt an und der {iberheblichen
Haltung von Menschen gegeniiber den anderen Tieren einen zentralen
Bezugspunkt.”® Vor allem aber macht Shklar in Der Liberalismus der Furcht
unmissverstandlich klar: ,Fiir die Furcht gilt ohne Wenn und Aber, dass
sie so allgemein wie physiologisch ist. Sie ist eine sowohl geistige als auch
korperliche Reaktion und befillt Tiere nicht weniger als Menschen>®
Grundsitzlich, so ldsst sich festhalten, dringen sich einige Aspekte
von Shklars Liberalismus der Furcht fir eine liberale Perspektive auf das
Mensch-Tier-Verhiltnis auf. Zugleich sollten die Grenzen von Shklars
Uberlegungen nicht unberiicksichtigt bleiben, operiert sie doch mit zwei
zentralen Begriffen, die sich nicht ohne Weiteres auf Tiere iibertragen
lassen: Freiheit und Furcht. Wie zu sehen war, ist Shklar der liberalen
Tradition insofern verpflichtet, als fiir sie die Ausiibung personlicher Frei-
heit, verstanden als die méglichst uneingeschrinkte Gestaltung des eigenen
Lebens, den wesentlichen Ausgangspunkt darstellt. Mit Blick auf Tiere
kann man einwenden, dass diesen in keinem anspruchsvollen Sinn ein
Interesse an Freiheit zugesprochen werden kann. Die allermeisten Tiere
diirften schlichtweg nicht in der Lage sein, die eigene Existenz in dieser
Form zu reflektieren. Und dhnliche Bedenken lassen sich mit Blick auf
den Begriff der Furcht anbringen. So mag man bereits gewisse Zweifel
anmelden, inwiefern Tiere kognitiv in der Lage sind, ein bewusstes und
ahnlich komplexes Furchterleben zu haben wie Menschen - eine Frage, die
freilich nicht weniger schwierige empirische und philosophische Probleme

55 Shklar (2013), 49.

56 Ebd., 50.

57 Vgl. zu Shklar und der Beriicksichtigung von Tieren grundlegend auch Abbey (2016).
58 Vgl. Shklar (1984), Kapitel 1, bes. 13-15.

59 Shklar (2013), 44.

259

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

aufwirft als die des Schmerzerlebens. Noch einmal drastischer gestaltet sich
diese Herausforderung im Fall von Tieren aber mit Blick auf die Rede einer
»Furcht vor der Furcht® Dass ein Schwein im Zuge der Zufiigung oder im
Angesicht direkt bevorstehenden Schmerzes Furcht verspiirt, mag relativ
wenig kontrovers sein. Die Frage, ob dieses sich angesichts seiner prekéren
Existenz der permanenten Gefahr von Furcht bewusst sein kann, hingegen
wohl nicht.

Diese einschrankenden Hinweise sind bedenkenswert. Sie scheinen mir
den grundsitzlichen theoretischen Punkt, dass Tiere im Rahmen einer his-
torisch informierten, naturalistisch zuriickgebundenen liberalen Konzepti-
on, die Gewalt und Grausamkeit gegeniiber empfindungsfahigen Lebewe-
sen in den Mittelpunkt riickt, zum Kreis moglicher Opfer zahlen kénnen
und besondere Aufmerksamkeit verdienen, jedoch nicht in Frage zu stellen.

Shklar, Tiere und die Frage dramatischen moralischen Ubels

Inwiefern lassen sich Shklars Uberlegungen genauer in die Vorstellung
einfiigen, dass unser gegenwirtiger Umgang mit Tieren ein dramatisches
moralisches Ubel darstellt? Shklars Verstindnis von Grausamkeit wirft zu-
néchst ebenfalls Fragen auf. In Ordinary Vices bestimmt Shklar Grausam-
keit als ,willful inflicting of physical pain on a weaker being in order to
cause anguish and fear“®®. Wie Ruth Abbey in ihrer Auseinandersetzung
mit Shklars Liberalismus deutlich macht, stof3t eine solche Definition mit
Blick auf Tiere schnell an Grenzen.®! Konkreter weist sie darauf hin, dass
nur in recht wenigen Fillen die Schiddigung von Tieren in der Absicht ver-
folgt wird, Tieren Furcht einzufl6fen oder diese zu quélen. Viel héaufiger, so
Abbey, diirfte die Motivlage komplexer sein oder — wie im Fall der Nutzung
von Tieren zur Nahrungsmittelerzeugung — schlicht ein 6konomisches An-
liegen der Grund fiir die Schadigung und das Zufiigen von Schmerzen sein.

Wie bereits im Rahmen unserer Diskussion der Uberlegungen von Clau-
dia Card zu sehen war, sprechen allerdings gute Griinde dagegen, das
Vorliegen von Grausamkeit an eine bestimmte Motivlage zu binden. Grau-
samkeiten konnen vielmehr auch durch Akteur:innen, die keine offensicht-
lich bosen Absichten verfolgen und sich der Konsequenzen ihrer Taten
bewusst sind, ausgefithrt werden - gerade in komplexeren, strukturellen

60 Vgl. Shklar (1984), 8.
61 Vgl. Abbey (2016), 26 .

260

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

oder institutionellen Zusammenhiangen. Auf einen dhnlichen Punkt weist
auch Ruth Abbey im Riickgriff auf kritische Anmerkungen John Kekes zu
Shklars Definition von Grausamkeit hin, weshalb sie diese nur bedingt als
niitzlich erachtet.5? Nicht unerwahnt bleiben sollte hierbei allerdings, dies
erkennt Kekes selbst durchaus an®, dass Shklars spétere Definition offener
gehalten ist: ,Grausamkeit bedeutet®, so schreibt sie in Der Liberalismus der
Furcht, ,dass einer schwicheren Person oder Gruppe durch eine stirkere
absichtlich physischer und, in zweiter Linie, emotionaler Schmerz zugefiigt
wird, um ein materielles oder immaterielles Ziel zu erreichen. ¢4

Shklar kann somit grundsitzlich gegen den Vorwurf verteidigt werden,
ein zu enges Verstdndnis von Grausamkeit zur Voraussetzung zu machen,
wenngleich dieses sicherlich der Prizisierung bedarf.®> Entscheidend ist
allerdings ohnehin, dass auch Shklar sich nicht ausfiithrlicher dazu duflert,
welchen moralischen Stellenwert sie Tieren konkret beimisst und welche
Formen der Nutzung sich vor dem Hintergrund ihrer liberalen Perspektive
als Grausamkeit verbieten und zu vermeiden sind. So sehr ihre Uberlegun-
gen das korperliche und emotionale Leid von empfindungsfahigen Lebewe-
sen in den Mittelpunkt riicken und Tiere explizite Erwahnung finden, ent-
wirft sie doch eine Theorie fiir menschliche politische Gemeinschaften.®®

62 Vgl. ebd., 27.

63 Kekes (1996), 836.

64 Shklar (2013), 44. Dabei grenzt sie Grausamkeit auch explizit von Sadismus ab.

65 Damit von ,Grausamkeit® die Rede sein kann, scheint doch mehr gegeben sein zu
miissen als das Zufiigen von Schmerz zur Erreichung eines bestimmten Ziels. So mag
man etwa fragen, ob harmlose Fille, bei denen lediglich leichte Schmerzen im Spiel
sind, schon als grausam zu bezeichnen sind. Ferner kann das Zufiigen von Schmerz
zur Erreichung bestimmter Ziele gar moralisch gerechtfertigt oder geboten sein.
Claudia Cards Ausfithrungen dazu, wann von einem moralischen Ubel gesprochen
werden kann, bieten sich zur weiteren Klarung in diesem Zusammenhang sicherlich
an. Beachtet werden sollte allerdings auch, dass Shklar von einem hierarchischen,
politischen Verhiltnis ausgeht und insofern eher weit hergeholte Uberlegungen zu
bestimmten Einzelféllen nicht iiberbetont werden sollten.

66 An dieser Stelle lief3e sich viel Grundsitzliches tiber die kontrovers diskutierte Frage
sagen, was aus Shklars Liberalismus konkret folgen kann und ob dieser nicht womdog-
lich zu minimalistisch, zu negativ oder zu reduktionistisch ist. Hierzu lediglich zwei
kurze Anmerkungen: Wie Honneth zurecht festhdlt, kann dem Vorwurf des morali-
schen Minimalismus entgegengehalten werden, dass es Shklar nicht lediglich auf eine
Verteidigung basaler liberaler Grundsitze abgesehen hat, sondern mit einem kom-
plexen und historisch anpassungsfahigen Grausamkeitsverstdndnis operiert. Was in
einer Gesellschaft als furchteinfloflend gilt, ist wandelbar und kann zu unterschied-
lichen institutionellen Anspriichen und Forderungen fiihren, vgl. Honneth (2013),
18f. Shklar selbst schreibt im Aufsatz ,Der Liberalismus der Rechte: ,In unserer

261

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Dies lasst sich auch an den knappen Auflerungen zu Tierrechten erken-
nen, die Shklar im Rahmen einer Rezension zu Yi-Fu Tuans Dominance
and Affection: The Making of Pets tatigt.”” Shklar ldsst in dieser Bespre-
chung zwar keinen Zweifel daran, dass Tiere vor dem Hintergrund einer
grundsitzlichen Ablehnung von Grausamkeit moralische Anspriiche haben
und ihr Wohlergehen unsere Riicksichtnahme verdient. Die Rede von
Rechten und die Forderung nach institutioneller Gerechtigkeit méchte sie -
anders als viele Autor:innen des political turn in der Tierethik - allerdings
fiir Lebewesen reservieren, die entsprechende politische Rechtsanspriiche
begreifen konnen. Sie pladiert stattdessen dafiir, unseren Umgang mit Tie-
ren unter Bezugnahme auf Tugenden wie Freundlichkeit, Grofiziigigkeit
und Wohltitigkeit zu theoretisieren — Tugenden, die sie bemerkenswerter-
weise als nicht minder bedeutsam ansieht, wie sie ausdriicklich betont.

Shklars Verstandnis von Grausamkeit und die damit einhergehende Be-
griindung des Liberalismus ldsst sich, so kann zusammenfassend festgehal-
ten werden, nicht ohne Weiteres direkt auf unseren Umgang mit Tieren
und die Uberlegungen zu moralischen Ubeln aus dem vorangegangenen
Kapitel tibertragen. Zugleich bietet Shklars Liberalismus sinnvolle theore-
tische Ankniipfungspunkte, die sich fiir eine kritische Betrachtung des
Mensch-Tier-Verhaltnisses jenseits des politischen Liberalismus fruchtbar
machen lassen. Shklars Konzeption, die in erster Linie in historischen Leid-
und Unrechtserfahrungen verankert ist, hélt uns dazu an, die Perspektive
besonders verwundbarer, weitgehend unberiicksichtigter Individuen einzu-
nehmen. Thr theoretischer Fokus liegt dabei, und hierin ist ein wichtiges
Verbindungsstiick zur Frage moralischer Ubel zu erkennen, auf der Ver-
meidung von Grausamkeit und Furcht. Anders ausgedriickt ldsst sich im

Zeit hegt der Liberalismus der Furcht groflere Erwartungen als nur die Forderung
nach ,Frieden um jeden Preis. Er steckt sich hohere Ziele. Er will nicht nur die Besei-
tigung des Terrors, sondern auch die Einhegung aller Quellen vermeidbarer Furcht,
dabei immer darauf bedacht, die personliche Freiheit aller zu vergroflern. Er setzt
seine Hoffnung darein, eine Gesellschaft zu errichten, in der ein jeder sein Leben
zu fiihren vermag, ohne Einschiichterung von 6ffentlichen oder privaten Akteuren
flirchten zu miissen®, Shklar (2017), 35 f. Dariiber hinaus weist Judith Shklar bereits
in Ordinary Vices darauf hin, dass ihr Liberalismus der Furcht sich historisch als
durchaus kompatibel mit einem Liberalismus der Rechte erwiesen hat, wenngleich
sie der Auffassung ist, dass ihr Ansatz die iiberzeugendere Grundlage aufweist, vgl.
Shklar (1984), 237 ff. Zur Verortung von Shklars Liberalismus der Furcht einfithrend
auch Bajohr (2017).

67 Vgl. Shklar (1985); den Hinweis auf diese Buchbesprechung Shklars verdanke ich
Holmer Steinfath.

262

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

Riickgriff auf Shklar festhalten, dass unser liberales Selbstverstandnis nicht
nur durch die Idee gekennzeichnet ist, dass die Ausiibung von Zwang
unter Freien und Gleichen auf legitime Weise zu regeln ist, um der Autono-
mie aller Biirger:innen angemessen Rechnung zu tragen. Dies, so war zu
sehen, ist die zentrale normative Leitidee, die den politischen Liberalismus
angesichts des gesellschaftlichen Pluralismus in modernen liberalen Gesell-
schaften leitet. Dariiber hinaus verbindet sich in einer starker historischen
Perspektive mit unserem liberalen Selbstverstandnis auch - und vielleicht
sogar, wie Shklar meint, an oberster Stelle — die Forderung, Grausamkeit
und Furcht als zentrale Ubel anzuerkennen. Diese Grundiiberzeugungen
und Einsichten fordern uns dazu auf, jenen Kontexten, in denen Lebewesen
in besonderer Weise Leid und Unrecht widerfahren und fundamentale
moralische Anspriiche missachtet werden, besondere Aufmerksamkeit zu
schenken. Geht man ein Stiick weit tiber Shklar hinaus und bezieht empfin-
dungsfihige Tiere hierbei explizit politisch mit ein, stellt sich klarerweise
die Frage, welche Verantwortung uns als liberaler Gesellschaft diesen ge-
geniiber zukommt.

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

In diesem Unterkapitel mochte ich vor dem Hintergrund der einfithrenden
Erlduterungen zu Card und Shklar abschlieflend fiir die These argumentie-
ren, dass sich bereits aus dem Umstand, dass wir es mit einem mdglichen
dramatischen moralischen Ubel zu tun haben, die Verantwortung ergibt,
das Mensch-Tier-Verhiltnis als Gesellschaft dauerhaft kritisch zu reflektie-
ren. In Abschnitt 6.2.1 werde ich zunéchst die Idee eines solchen magli-
chen dramatischen moralischen Ubels verstindlich machen und erkliren,
inwiefern sich daraus eine Verantwortung fiir eine liberale Gesellschaft ab-
leiten ldsst. In Abschnitt 6.2.2 werde ich abschlieflend darlegen, weshalb es,
um ein kritisches Verstindnis unserer Verantwortung zu gewinnen, einer
Auseinandersetzung mit speziesismuskritischen Uberlegungen bedarf und
skizzieren, welche Forderungen sich daraus konkreter ergeben.

6.2.1 Moralisches Ubel, moralischer Fortschritt und Verantwortung

Was soll ein mdgliches dramatisches moralisches Ubel sein? Grob bespro-
chen kommt in der Rede von einem mdglichen dramatischen moralischen

263

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Ubel der Gedanke zum Ausdruck, dass heute bereits der nicht unverniinfti-
ge Verdacht besteht, dass wir eines Tages zu der Einschitzung gelangen, im
Umgang mit Tieren fiir ein dramatisches moralisches Ubel verantwortlich
zu sein. Selbstverstandlich schlieflen sich daran direkt Riickfragen an: Wie
genau sollte sich feststellen und bestimmen lassen, dass ein mogliches dra-
matisches moralisches Ubel vorliegt? Und selbst wenn dies gelinge: Welche
Verantwortung soll sich aufgrund der bloflen Moglichkeit eines dramati-
schen moralischen Ubels ergeben? Um diese Fragen sinnvoll beantworten
zu konnen, werde ich mich zunachst einfithrend der Idee moralischen
Fortschritts zuwenden.

Moralischer Fortschritt und die Moglichkeit moralischen Ubels

Der tierethische Diskurs ist seit jeher durch einen historischen Blick ge-
pragt, in dem zumindest implizit oftmals eine Vorstellung moralischen
Fortschritts zum Ausdruck kommt. Unser Umgang mit Tieren stellt dem-
nach ein erhebliches moralisches Unrecht dar, das wir gegenwirtig zwar
noch nicht anerkennen mégen. Irgendwann aber, so die Vermutung, wer-
den wir - dhnlich wie im Fall von lang verkannten Menschenrechten - die
moralischen Rechte von Tieren als zentrales Gebot der Moral ansehen. An-
gefiihrt werden kann in diesem Zusammenhang bereits Jeremy Benthams
viel zitierte Fufinote, die prominent Peter Singer seinen Uberlegungen
zur moralischen Gleichheit und der ,Befreiung® aller empfindungsféhigen
Lebewesen vorangestellt hat.%® Ein jiingeres Beispiel fiir eine solche histo-
rische Einordnung findet sich im Vorwort von Bernd Ladwigs tierrechtli-
cher Auseinandersetzung mit der politik-philosophischen Dimension der
Mensch-Tier-Beziehung. Tierrechte, so Ladwig, ,sind schon deshalb ein
Thema fiir die politische Philosophie, weil das Unrecht, das wir Tieren

68 Bentham schreibt: ,The day may come when the rest of the animal creation may
acquire those rights which never could have been withholden from them but by the
hand of tyranny. The French have already discovered that the blackness of the skin
is no reason why a human being should be abandoned without redress to the caprice
of a tormenter. It may one day come to be recognized that the number of the legs,
the villosity of the skin, or the termination of the os sacrum are reasons equally
insufficient for abandoning a sensitive being to the same fate (...) zitiert nach Singer
(2009), 7.

264

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

heute antun und fir das sich unsere Nachfahren einmal schamen werden,
zur Grundordnung unserer Gesellschaften gehort.“®

Die Idee, dass es moralischen Fortschritt gibt, diirfte den meisten zu-
néchst unverddchtig erscheinen: Eine Gesellschaft ohne Sklaverei ist von
einem moralischen Standpunkt aus betrachtet doch klarerweise moralisch
besser als eine, in der Menschen versklavt werden. Bei genauerer Betrach-
tung des Konzepts moralischen Fortschritts wird allerdings schnell deut-
lich, dass dieses komplexe philosophische Fragen mit sich bringt.

Einen hilfreichen Ausgangspunkt bietet Dale Jamiesons einfache und of-
fen gehaltene ,naive Konzeption“ moralischen Fortschritts. Dieser zufolge
kann von moralischem Fortschritt gesprochen werden, ,when a subsequent
state of affairs is better than a preceding one, or when right acts become in-
creasingly prevalent.” Konkreter ldsst sich dies im Riickgriff auf Peter Sin-
gers Bild des ,expanding circle” veranschaulichen, auf das auch Jamieson
Bezug nimmt.”' Fiir Singer ist moralischer Fortschritt darin zu erkennen,
dass der Kreis jener, denen gleiche moralische Beriicksichtigung geschul-
det wird, bestindig ausgedehnt wurde, indem in zwischenmenschlichen
Kontexten die Forderung nach verniinftiger, unparteilicher Rechtfertigung
immer weiter um sich griff. Bestand dieser Kreis zunédchst nur aus engen
Angehorigen oder Mitgliedern des eigenen Stammes, wurde er im Laufe der
Zeit stetig erweitert, bis hin zu der heute weit geteilten Auffassung, dass
wir allen Menschen gleiche moralische Beriicksichtigung schulden. Eines
Tages, so hofft und fordert Singer, sollten sich alle empfindungsfahigen
Lebewesen in diesem Kreis wiederfinden.

Wie im dritten Kapitel dieser Arbeit erldutert wurde, kann die Forderung
nach gleicher moralischer Beriicksichtigung von Tieren unterschiedlich
verstanden und sowohl utilitaristisch als auch tierrechtlich ausgedeutet
werden. Die grundsitzliche argumentative Strategie ist dabei jedoch die
gleiche.”? Den Ausgangspunkt bildet die Idee der Unparteilichkeit und die
damit verbundene Vorstellung, dass wir allen Menschen gleiche moralische
Beriicksichtigung schulden. Hiervon ausgehend wird argumentiert, dass
ein weiterer Ausschluss von Tieren willkiirlich und damit moralisch unzu-
lassig ware. Moralischer Fortschritt besteht genauer darin, bislang wenig
hinterfragte Vorurteile und die willkiirlichen Ausschliisse, die mit diesen

69 Ladwig (2020), 7.

70 Vgl. Jamieson (2002), 2.

71 Vgl. Singer (2011).

72 Vgl. zu dieser ,Ausdehnungsstrategie“ im Kontext der Tierethik auch Steinfath
(2020).

265

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

verbunden sind, zu iiberwinden und insofern moralisch reflektierter und
konsistenter zu leben.

Sobald man allerdings versucht, genauer zu bestimmen, ob und in wel-
cher Hinsicht eine Welt mit starken Tierrechten wirklich besser wire, stel-
len sich, wie angekiindigt, schnell sehr grundlegende Fragen.”*> Eine nahe-
liegende Antwort wiirde davon ausgehen, dass die Behauptung, dass Tiere
gleiche Beriicksichtigung verdienen und starke Rechte haben, objektiv wahr
ist. Eine Gesellschaft, in der die Rechte von Tieren geachtet werden, wiirde
diesen Fakt anerkennen und insofern der Realitit moralischer Wahrheit
besser entsprechen. Moralischer Fortschritt wiirde diesem Bild nach &hn-
lich funktionieren wie Fortschritt in den Naturwissenschaften, in denen es
um eine Entschliisselung und bessere Beschreibung unserer Wirklichkeit
geht.

Der grundsitzliche Vorteil einer solchen Position ist u.a. darin zu sehen,
dass sie uns einen klaren, unabhingigen Standpunkt anbieten kann, von
dem aus sich verschiedene Zustinde {iber die Zeit hinweg als moralisch
besser oder schlechter bewerten lassen. Zugleich sieht sich eine solche
Position mit erheblichen philosophischen Herausforderungen konfrontiert:
Wie wire eine solche moralische Realitdt genauer zu verstehen und wie
sollten wir diese erkennen konnen? Und inwiefern kann und muss sie
als objektiv und insofern unabhéngig von unseren historisch gewachsenen
gesellschaftlichen Uberzeugungen und Praktiken begriffen werden - und
dies, ohne allzu fragwiirdige metaphysische Annahmen zu treffen?

Eine sparsamere Option, moralischen Fortschritt zu konstatieren, wiirde
demgegeniiber darin bestehen, diesen nicht an eine anspruchsvolle Vorstel-
lung moralischer Wahrheit zuriickzubinden, sondern die entsprechenden
Bewertungskriterien explizit in einer bestimmten moralischen Tradition
zu verorten. Man miisste dann nicht mehr behaupten, dass Tierrechte in
einem umstrittenen Sinne als objektiv wahr zu verstehen sind, sondern
konnte versuchen, diese argumentativ aus unseren weit geteilten morali-
schen Uberzeugungen abzuleiten und insofern als Ausdruck unserer histo-
risch gewachsenen, moralischen Realitdt und unseres damit verbundenen
Selbstverstandnisses zu verstehen. Auf diese Weise wire es ebenso moglich,
fur die moralische Beriicksichtigung von Tieren auf Grundlage einer kri-
tisch reflektierten, menschenrechtlichen Moral der Gleichheit zu argumen-
tieren und zu behaupten, dass die Anerkennung von Tierrechten einen

73 Fir hilfreiche Uberblickbeitrige zu den jiingeren Debatten um (moralischen) Fort-
schritt sieche Tam/Lange (2024); Sauer et al. (2021); Musschenga/Meynen (2017).

266

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

erheblichen moralischen Fortschritt darstellen wiirde. Der Fortschritt wére
jedoch nicht in der Frage zu suchen, ob wir der objektiven Wahrheit néher-
gekommen sind. Vielmehr wire dieser schlicht daran zu erkennen, dass wir
vor dem Hintergrund unseres reflektierten moralischen Selbstverstdndnis-
ses zu der Einschitzung gelangen, dass Tiere anders zu berticksichtigen und
zu behandeln sind als bisher.

Wie sich die unterschiedlichen Vertreter:innen von Tierrechten hinsicht-
lich der mit diesen Bemerkungen verbundenen metaethischen Fragen po-
sitionieren und fiir welche Position sie sich entscheiden, lasst sich nur ver-
muten. Viele diirften allzu kontroverse philosophische Annahmen hinsicht-
lich der Erkennbarkeit und Beschaffenheit objektiver moralischer Wahrheit
vermeiden wollen und ihre Uberlegungen wie Jamieson und auch Singer
naturwissenschaftlich einbetten. Zugleich ist allerdings fraglich, wie grof}
die Zugestdndnisse sind, die die Autor:innen zu machen bereit sind. Gera-
de an der Idee der Unparteilichkeit, die eine gewisse Objektivitat verbiirgt
und auf deren Grundlage der eigene soziale Kontext im Sinne einer aufge-
kldrten Moral transzendiert werden kann, diirften viele festhalten wollen.

Die wesentliche Gefahr, die beispielsweise Peter Singer in diesem Zu-
sammenhang erkennt, ist, dass eine Moral, die an einen bestimmten hi-
storischen und gesellschaftlichen Zusammenhang gebunden wird, sich in
problematischer Weise als relativistisch erweist.”* Wenn wir einen objekti-
ven, unparteilichen Standpunkt aufgeben, so Singers Sorge in aller Kiirze,
bleibt uns keine Moglichkeit mehr, moralisch fragwiirdige Praktiken in
Gesellschaften zu verurteilen, die unsere Moral nicht teilen: ,Missbilligt
unsere Gesellschaft die Sklaverei, wihrend eine andere die Sklaverei bil-
ligt, so haben wir mit dieser Art von Relativismus keine Grundlage, um
zwischen diesen widerstreitenden Meinungen zu wihlen.””> Und ganz in
diesem Sinne konnte man der Auffassung sein, dass es problematisch ist,
wenn moralischer Fortschritt immer nur in einem schwécheren, kontext-
spezifischen Sinne zu bewerten wire und Vergleiche in der von Singer
vorgestellten Form nicht mehr moglich wéren.

Die komplexen Debatten um moralischen Relativismus kann ich an die-
ser Stelle nicht aufnehmen. Entsprechend mochte ich mich vor dem Hin-
tergrund der Diskussion um moralischen Fortschritt und die Rechte von
Tieren daher auf eine zentrale Anmerkung beschrinken. Diese betrifft die
Frage, was wir denn wirklich verlieren, wenn wir von einer anspruchsvolle-

74 Vgl. Singer (2013), 27-30; de Lazari-Radek/Singer (2014).
75 Singer (2013), 30.

267

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

ren Vorstellung der wahren, unparteilichen Moral — man erinnere sich an
Singers Axiome der Ethik - abriicken (oder diese zumindest ausklammern).
Denn zunichst einmal lassen sich viele Praktiken bereits, wie erwahnt,
von unserem Standpunkt aus (oder gar auf Grundlage universell anerkann-
ter Menschenrechtsvorstellungen) kritisieren - dies bestreitet auch Singer
nicht. Was wir jedoch zuriickschrauben miissten, ist, so scheint mir, vor
allem die Vorstellung, dass wir uns eine besondere moralische Autoritit
zusprechen kénnen, die Dinge im Vergleich zu anderen von einem objekti-
ven, unparteilichen Standpunkt der Vernunft aus, dem alle zu folgen haben,
richtig zu sehen.

Mit diesen Vorbemerkungen zum Begriff moralischen Fortschritts im
Gepick lassen sich entsprechend zwei Optionen unterscheiden, wie sich die
Rede von einem mdglichen dramatischen moralischen Ubel verstindlich
machen lasst. Zur Erinnerung: Zu sagen, dass wir es mit einem solchen
Ubel zu tun haben, bedeutet, die Moglichkeit ernst zu nehmen, dass sich
die Einschétzungen von Tierrechtler:innen in der historischen Riickschau
als berechtigt erweisen konnten. Analog zur Diskussion um moralischen
Fortschritt wiirde die erste Option entsprechend in der Vorstellung beste-
hen, dass sich eines Tages herausstellen konnte, dass diejenigen, die unse-
ren Umgang mit Tieren heute schon scharf verurteilen, in einem objektiven
Sinne richtig gelegen haben. Sie erkennen bereits eine Wahrheit, die viele
andere erst sehr viel spéter anerkennen konnten.

Eine solche Deutung muss als Option nicht ausgeschlossen werden. Viel-
leicht haben wir irgendwann tatsdchlich eine (realistische) Theorie der
Moral vorliegen, die uns erkennen ldsst, dass unser bisheriger Umgang mit
Tieren von einem objektiven Standpunkt der Vernunft aus betrachtet falsch
war. Ich habe aus verschiedenen philosophischen Griinden Zweifel, dass
es dazu jemals kommen wird, ohne mich in diesen umstrittenen metaethi-
schen Zusammenhingen an dieser Stelle festlegen zu wollen. Vor allem
erscheint mir eine solche umstrittene Option der Deutung fiir eine plura-
listische liberale Gesellschaft ungeeignet.”® Und zwar deshalb, weil sich in
einer pluralistischen Gesellschaft — selbst wenn es zu dem unwahrscheinli-
chen Fall kommen sollte, dass in der akademischen Philosophie Einigkeit
erzielt wird — wohl niemals ein solcher Konsens erreichen lassen diirfte.
Die gefundene moralische Wahrheit dennoch durchzusetzen, wire dann

76 Vgl. in diesem Zusammenhang auch Zuolos Diskussion der Frage, inwiefern der mo-
ralische Realismus eine Herausforderung fiir den politischen Liberalismus darstellt:
Zuolo (2020), Abschnitt 3.6.

268

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

nur schwerlich mit einem liberalen Respektverstandnis zu vereinbaren, wie
im 5. Kapitel festgehalten wurde.

Dariiber hinaus ist die Bezugnahme auf moralische Wahrheit nicht nétig,
weil es eine zweite, weniger kontroverse Option gibt, wie man die Rede
davon, dass sich unser Umgang mit Tieren eines Tages als moralisches
Ubel ,bewahrheiten” kénnte, verstehen kann. Es kann sein, dass wir erst in
einigen Jahren, vielleicht auch erst in Jahrzehnten, so weit sind, dass unsere
Uberzeugungen und moralischen Gefiihle es nicht mehr zulassen, Tiere als
in einem im Grunde génzlich anderen moralischen Universum angesiedelt
zu betrachten — und wir (bzw. zukiinftige Generationen) mit Ladwig der
Auffassung sein werden, dass wir uns fiir unseren heutigen Umgang mit
Tieren schiamen sollten. Vielleicht haben wir, so liefle sich auch sagen,
unser Verhiltnis zu Tieren schlicht noch nicht hinreichend reflektiert und
sind noch nicht entsprechend sensibilisiert fiir die Leiderfahrungen und
die Schadigungen, die wir ihnen zufiigen.

Verantwortung fiir ein dramatisches moralisches Ubel: Wem schulden wir
diese und weshalb?

Ich denke, dass sich alleine aus dem Umstand, dass wir es mit einem mog-
lichen dramatischen moralischen Ubel zu tun haben, die Verantwortung
ergibt, das Leid und die Situation von Tieren moralisch und politisch
als Gesellschaft ernst zu nehmen und zum Gegenstand eines dauerhaften
und kritischen Reflexionsprozesses zu machen. Diese Verantwortung anzu-
erkennen heif’t, so wurde zu Beginn des Kapitels bereits angedeutet, der
besonderen historischen Situation Rechnung zu tragen, in der wir uns
heute befinden.

Zur Erlauterung: Als liberale, demokratische Gesellschaft, die die Rech-
te und den Wert von Individuen in den Mittelpunkt riickt, sehen wir
uns mit Lebewesen konfrontiert, deren moralischer Status uns lange Zeit
wenig gekiimmert und erst recht nicht beunruhigt hat - nicht zuletzt,
weil Tiere selbst keine politischen Forderungen erheben und einbringen
konnen. Mittlerweile allerdings haben wir sehr viel mehr dariiber gelernt,
mit wem wir es zu tun haben. Namlich mit Lebewesen, die uns in vielen
Hinsichten sehr nahe sind und von denen wir - insbesondere durch eine
griindliche wissenschaftliche Beschiftigung — immer besser verstehen, wie
sie fithlen und leben. Die Debatten in der Philosophie und im politischen
Aktivismus haben uns zudem immer klarer vor Augen gefiihrt, dass die

269

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Vorstellung, Tiere zahlten moralisch erheblich mehr und sollten womdéglich
gar als Mitbiirger:innen oder Mitglieder unserer politischen Gemeinschaft
mit Grundrechten verstanden werden, alles andere als abwegig ist. Auf der
anderen Seite ist es allerdings noch immer umstritten, wie weit wir als
liberale Gesellschaft diese Einschitzungen mittragen wollen.

Wie ldsst sich vor diesem Hintergrund die angesprochene Verantwortung
genauer begriinden und welche Annahmen sind dabei zu akzeptieren?
Hierzu ist zundchst zu fragen, wem wir diese Verantwortung schulden. Die
bisherigen Ausfithrungen legen eine eindeutige Antwort nahe: den von uns
genutzten Tieren. Dass Tiere grundsatzlich moralisch zahlen, diirfte kaum
jemand bestreiten. Dariiber hinaus wire die Idee zu akzeptieren, dass wir
mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren von einem mdglichen dramati-
schen moralischen Ubel sprechen konnen. Auch dies diirfte gemeinhin an-
schlussfahig sein, muss hierzu doch lediglich eingerdumt werden, dass man
einer tierrechtlichen Position und den Urteilen, die mit dieser einhergehen,
nicht die Verniinftigkeit abspricht.

Verbindet man diese Annahmen nun mit den Uberlegungen zu unserem
liberalen Selbstverstindnis, die im Rickgriff auf Judith Shklar angestellt
wurden, kann verstdndlich gemacht werden, wie sich unsere Verantwor-
tung begriinden ldsst: Unser historisch informiertes und gewachsenes libe-
rales Selbstverstdndnis verpflichtet uns nicht nur darauf, andere Menschen
als Freie und Gleiche zu respektieren, sondern als basale und besonders
wichtige normative Forderung auch darauf, Grausamkeit gegeniiber allen
fithlenden Lebewesen zu vermeiden und diesen ein Leben ohne Furcht zu
ermoglichen. Angesichts des Umstands, dass wir uns mit der Herausforde-
rung eines moglichen dramatischen moralischen Ubels konfrontiert sehen,
miissen wir uns als Gesellschaft daher ernsthaft fragen, welche moralische
Bedeutung wir Tieren letztlich beimessen wollen und welche Praktiken mit
diesem liberalen Selbstverstindnis vereinbar sind und welche nicht. Mit
anderen Worten kommt uns, wie bereits erwahnt, die Verantwortung zu,
unser Verhaltnis zu Tieren als Gesellschaft griindlich und dauerhaft kritisch
zu priifen. Hierzu diirfte es in einer empirisch und moralisch uniibersichtli-
chen Situation grundsitzlich geniigen, ein vergleichsweise schwaches mora-
lisches Vorsichtsprinzip zu akzeptieren, das uns, wann immer der begriin-

270

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

dete Verdacht eines mdglichen dramatischen moralischen Ubels besteht,
dazu anhailt, diesem Verdacht griindlich nachzugehen.””

Komplizierter wird die Angelegenheit, wenn man danach fragt, wie diese
Verantwortung konkreter zu verstehen ist und welche Forderungen sich aus
dieser ergeben. Darauf komme ich gleich zuriick. Zunéchst ist allerdings
darauf hinzuweisen, dass sich alternativ oder erginzend noch eine weitere
liberale Antwort auf die Frage liefern ldsst, wie sich unsere Verantwortung
begriinden lassen konnte. Bei dieser Begriindung erfahren Tiere keine
direkte Beriicksichtigung, sondern lediglich vermittelt iiber unsere Mitbiir-
ger:innen. Die Grundidee lasst sich wie folgt kurz erldutern: Zweifellos
handelt es sich bei der Frage, wie wir mit Tieren umgehen sollten, um
eine komplexe und ernst zu nehmende Herausforderung, die fiir einige
Personen, die sich klar in der Minderheit befinden, ein dramatisches mora-
lisches Ubel darstellt. Die gesellschaftliche Mehrheit muss diesem Urteil
nicht folgen und tut es bislang offensichtlich nicht. Angesichts der Quali-
tat und Quantitdt des Unrechts ldsst sich allerdings im Sinne des Wertes
biirgerschaftlicher Freundschaft dafiir pladieren, dass alle anderen diese
Herausforderung ernst nehmen und das Mensch-Tier-Verhiltnis kritisch
reflektieren sollten, so dass moglichst aufgekldrte demokratische Entschei-
dungen getroffen werden konnen. Mit anderen Worten kdnnte man auch
sagen: Besonders dramatische und dringliche moralische Anliegen unserer
Mitbiirger:innen, die wir aus liberaler Perspektive als solche anerkennen
kénnen, ernst zu nehmen, ldsst sich als Ausdruck des biirgerschaftlichen
Bandes verstehen, das uns alle verbindet und ein Leben in Frieden ermdg-
licht.”8 Wie die erste Begriindungsstrategie appelliert diese zweite an unser

77 Manche mdgen ein sehr viel starkeres moralisches Vorsichtsprinzip geltend machen,
das nicht nur von uns verlangt, die Herausforderung eines mdéglichen dramatischen
moralischen Ubels ernst zu nehmen und gewissenhaft zu reflektieren, sondern uns
gar auffordert, angesichts der bloflen Méglichkeit eines solchen Ubels tierrechtlichen
Positionen schon heute Folge zu leisten. Fiir eine solche Ansicht lassen sich bestimmt
moralische Griinde vorbringen, die nicht véllig abwegig sind. Die mit dieser Option
verbundenen Forderungen erscheinen mir allerdings schnell mit zahlreichen zentra-
len Freiheiten und Rechten unserer Mitbiirger:innen in Konflikt zu geraten und
daher nicht zuletzt gemeinhin wenig anschlussfahig zu sein.

78 Rawls zufolge besteht in diesem Sinne eine wesentliche Aufgabe der politischen Phi-
losophie darin, zur Versohnung beizutragen. Die Perspektive jener ernst zu nehmen,
die in unserem Umgang mit Tieren ein gravierendes moralische Ubel erkennen oder
vermuten, wire dann mit Blick auf unsere spezifische historische Situation ein Schritt
in jene Richtung, die Rawls unter Verweis auf Hegel betont: ,Er strebt danach,
dafl wir zur Versohnung gelangen, d.h., wir sollen unsere soziale Welt akzeptieren

271

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

liberales Selbstverstindnis — und damit, so die Hoffnung, an moralische
Griinde und Gefiihle, die heute bereits viele teilen kdnnen.

Wie ldsst sich unsere Verantwortung genauer verstehen?

In Abschnitt 4.2.6 bin ich bereits auf den Begriff der Verantwortung zu
sprechen gekommen. Hierbei habe ich mich auf die Idee der retrospektiven
moralischen Verantwortung konzentriert — also die moralische Verantwor-
tung, die jemandem fiir vergangene Handlungen zugeschrieben werden
kann und die nicht selten mit der Zuweisung von Schuld verbunden ist. Iris
Marion Young betrachtet dieses retrospektive Verstdndnis moralischer Ver-
antwortung, bei dem die individuelle Haftbarkeit im Mittelpunkt steht, als
Standardmodell und setzt diesem, wie ebenfalls bereits angesprochen wur-
de, ihre zukunftsgerichtete Konzeption politischer Verantwortung entgegen
- das sog. ,social connection model“ (Modell sozialer Verbundenheit).” Ei-
nige zentrale Aspekte und Uberlegungen, die dieses Modell kennzeichnen,
erscheinen mir hilfreich zu sein, um die in den vorangegangenen Absétzen
skizzierte Verantwortung klarer einordnen zu konnen.

Ein wesentlicher Grund fiir Young, auf dieses Alternativmodell auszu-
weichen, auch dies wurde bereits angesprochen, besteht zundchst darin,
dass es insbesondere in komplexen, strukturellen Zusammenhingen oft
nicht einfach ist, zu bestimmen, wer kausal in welchem Mafle fur eine
Ungerechtigkeit verantwortlich zu machen ist.8® Zu struktureller Ungerech-
tigkeit tragen namlich zahlreiche Akteur:innen bei, ohne dass eine:r davon
offenkundig fiir die Ungerechtigkeit haftbar gemacht werden kénnte. Young
illustriert dies am Beispiel der alleinerziehenden Mutter Sandy, die auf-
grund ihrer Arbeitsplatzsituation und des angespannten Wohnungsmark-
tes fiir Geringverdiener:innen an den Rand der Obdachlosigkeit gedringt
wird.3! Ferner bewegt sie sich iiber den nationalstaatlichen Rahmen hinaus
und fragt mit Blick auf den Kontext der globalen Kleidungsindustrie nach

und uns nicht nur mit ihr abfinden, sondern sie in positiver Form bejahen, Rawls
(2003b), 22. Einen hilfreichen Uberblick zur Thematik der Versdhnung bei Rawls
bietet Schaub (2019). Die Relevanz der Idee der ,civic friendship“ im Kontext des po-
litischen Liberalismus haben in jiingerer Zeit u.a. Leland/van Wietmarschen (2016)
und Leland (2019) betont.

79 Vgl. Young (2011), Kapitel 4.

80 Vgl. hierzu ebd., 97-104.

81 Vgl.ebd., 43f.

272

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

unserer Verantwortung fiir gravierende Menschenrechtsverletzungen. Auch
hierbei sei es schwierig festzustellen, wer in signifikanter Weise die kausale
Verantwortung fiir Ungerechtigkeiten tragt.%?

Dariiber hinaus spricht fiir ein politisches Modell, wie es Young vor-
schwebt, die Tatsache, dass es kollektiver Anstrengungen bedarf, um kom-
plexe Ungerechtigkeiten zu beseitigen. Die Verantwortung, die Personen
im Zusammenhang mit strukturellen Ungerechtigkeiten zukommt, ist laut
Young daher in erster Linie als zukunftsgerichtet zu verstehen:

Being responsible in relation to structural injustice means that one has
an obligation to join with others who share that responsibility in order to
transform the structural processes to make their outcomes less unjust.®?

Diese Verantwortung ergibt sich daraus, dass Individuen durch ihre Hand-
lungen an jenen Prozessen teilhaben, die Ungerechtigkeiten hervorbringen:

Responsibility in relation to injustice thus derives not from living under
a common constitution, but rather from participating in the diverse
institutional processes that produce structural injustice.34

Die Vorteile eines solchen zukunftsgerichteten Alternativmodels politischer
Verantwortung liegen fiir Young auf der Hand.®> Wahrend das Haftbarkeits-
modell nach der kausalen Verantwortung einzelner, schuldiger Akteur:in-
nen sucht — und damit die Verantwortung aus den Augen verliert, die auch
all jenen zukommt, die einen weniger eindeutig identifizierbaren Anteil
an einer Ungerechtigkeit haben —, nimmt das Modell sozialer Verbunden-
heit alle in den Blick. Dariiber hinaus hélt uns letzteres Modell dazu an,
die (globalen) Hintergrundbedingungen struktureller Ungerechtigkeit zu
reflektieren.

Youngs recht strikte Unterscheidung von retrospektiver und prospekti-
ver Verantwortung ist nicht unumstritten.3¢ Gerade ihre deutliche Zuriick-
weisung von Haftungsvorstellungen im Rahmen ihrer Uberlegungen zur
zukunftsgerichteten politischen Verantwortung wird problematisiert. Da es
mir um die Verantwortung fiir ein mdagliches moralisches Ubel geht, bei der

82 Zur Verantwortung jenseits nationaler Grenzen vgl. ebd., Kapitel 5, sowie ferner
Young (2006).

83 Young (2011), 96.

84 Ebd., 105.

85 Vgl. ebd., 105-113.

86 Fiir aufschlussreiche kritisch-konstruktive Auseinandersetzungen mit Youngs Modell
vgl. u.a. Kreide (2013); Neuhduser (2014).

273

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

es erst einmal {iberhaupt nicht um Fragen der Haftung und Schuld geht,
scheint es mir fiir die Zwecke dieses Kapitels jedoch unproblematisch zu
sein, Verantwortung mit Young jenseits dieser Kategorien zu denken und in
einem politischen, prospektiven Sinne zu verstehen.”

Welche Forderungen gehen konkreter mit der Verantwortung einher, un-
ser Verhiltnis zu Tieren in besonders kritischer und umfassender Weise als
Gesellschaft zu priifen? Und werden wir dieser Verantwortung womaglich
bereits gerecht? Die allermeisten von uns begegnen Tieren schon heute
sicherlich nicht v6llig gleichgiiltig und machen sich in der ein oder anderen
Form Gedanken dariiber, was wir mit Tieren tun diirfen und was nicht.
Und auch als Gesellschaft reflektieren wir unseren Umgang mit Tieren seit
geraumer Zeit intensiver. So liefle sich einiges dazu sagen, inwiefern das
Mensch-Tier-Verhiltnis in Medien, Kunst und Popkultur diskutiert und
héufig auch problematisiert wird. Und auch auf einer eher kollektiven, in-
stitutionellen Ebene bleibt eine Auseinandersetzung nicht aus. In universi-
tiren Zusammenhingen werden nicht zuletzt Mittel aufgewandt, um Tiere
besser zu verstehen und unser Verhiltnis zu diesen kritisch zu betrachten.

Mit einer solchen Antwort diirfte man sich nur zufriedengeben, wenn
man die Verantwortung in einem recht schwachen und oberflachlichen
Sinne interpretiert. Und dies scheint mir aufgrund der Schwere dessen, was
moralisch zur Debatte steht — ndmlich die Moglichkeit gravierender Ver-
letzungen fundamentaler Rechte —, wenig tiberzeugend. Bereits im Sinne
einer vorsichtigen Auslegung, die uns angesichts einer solchen moralischen
Problemkonstellation dazu anhdlt, im Zweifel einmal mehr und griindli-
cher nachzudenken und zu priifen, scheint vielmehr ein umfassenderer
Reflexionsprozess geboten, als er bislang stattfindet.

Wie ich im folgenden abschliefSenden Abschnitt deutlich machen méch-
te, lasst sich im Riickgriff auf speziesismuskritische Uberlegungen argu-
mentativ noch einmal untermauern und zuspitzen, weshalb wir die skiz-
zierte Verantwortung in einer anspruchsvolleren Weise verstehen sollten.
Diese speziesismuskritischen Uberlegungen drehen sich um Begrifflichkei-
ten wie Ideologie-, Subjekt- und Machtkritik, die weder im engeren tiere-
thischen Diskurs noch in der liberalen politischen Philosophie und Theorie
fiir gewShnlich eine prominente Rolle spielen. Der Wert dieser Uberlegun-

87 Damit ist zugleich nicht gesagt, dass diese Kategorien nicht zu einem spateren
Zeitpunkt relevant werden konnten. Denn verantwortlich im Sinne des Haftbar-
keitsmodells konnten wir spatestens dann sein, darauf macht Martha Nussbaum
aufmerksam, wenn wir unserer prospektiven Verantwortung nicht nachkommen, vgl.
Nussbaum (2011), xx.

274

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

gen besteht insbesondere darin, dass sie uns dafiir sensibilisieren, wie tief-
greifend speziesistische Vorstellungen gesellschaftlich verankert sind und
auf welche mitunter sehr subtilen Weisen diese wirken und unser Verhaltnis
zu Tieren pragen. Damit tragen sie nicht zuletzt dazu bei, Zweifel zu sden,
was die Uberzeugungskraft und Selbstverstindlichkeit bislang weit verbrei-
teter Ansichten und Gefiihle zum Umgang mit Tieren angeht. Die Verant-
wortung zur kritischen Priifung unserer Einstellungen und Praktiken muss
im Sinne eines aufgeklarten und transparenten gesellschaftlichen Diskurses
vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen umso plausibler erscheinen.

6.2.2 Speziesismuskritik und liberale Verantwortung

Ich méchte mich der Thematik der Speziesismuskritik iiber den Begriff der
Ideologie anndhern. Zum einen, weil im Kontext der Speziesismuskritik
selbst immer wieder ausdriicklich auf diesen zuriickgegriffen wird. Und
zum anderen, weil einige einfiihrende Worte zum Ideologiebegriff fiir eine
allgemeinere Einordnung speziesismuskritischer Uberlegungen unabhingig
davon hilfreich sein diirften.

Was ist unter Ideologie zu verstehen? Grob gesprochen lassen sich zur
Beantwortung dieser Frage mit Blick auf die akademische Auseinander-
setzung zwei Lager unterscheiden.8 Auf der einen Seite stehen diejenigen,
die den Begrift der Ideologie mdglichst neutral definieren mdochten und
deren Absicht es ist, verschiedene Ideologien — verstanden als bestimmte
Uberzeugungssysteme — wissenschaftlich untersuchen und vergleichen zu
kénnen. Solchen Zugingen zufolge ist beispielsweise der Liberalismus als
eine politische Ideologie neben anderen - z.B. Marxismus oder Konservati-
vismus - zu verstehen. Auf der anderen Seite finden sich seit Karl Marx
und Friedrich Engels verschiedene Ansitze, die Ideologie pejorativ bestim-
men und in kritischer Absicht darauf aufmerksam machen wollen, dass
bestimmte Uberzeugungssysteme als Ideologie zu entlarven sind, weil sie

88 Vgl. Freeden (2003). Eine ausfiihrliche Ubersicht {iber die wissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit dem Begriff der Ideologie bieten die Beitrdge in Freeden/Sargent/
Stears (2013). Weitere hilfreiche Einfithrungen zur Orientierung und Unterscheidung
verschiedener Ideologieverstandnisse stellen ferner Eagleton (2007) und Geuss (1983)
dar.

275

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

die Realitdt verschleiern und insofern emanzipatorischen Anliegen im Weg
stehen.®

Jonathan Leader Maynard merkt im Rahmen methodischer Uberlegun-
gen einige grundsatzliche Punkte an, die es bei der Analyse und Kritik von
Ideologien zu berticksichtigen gilt. Er definiert Ideologie zunichst in einem
recht weiten Sinne und versteht diese als

distinctive overarching system of normative and/or reputedly factual ide-
as, typically shared by members of groups or organizations, which shapes
their understanding of their political world and guides their political
behavior.?0

Dieser Definition zufolge, so betont Maynard, steht grundsatzlich niemand
au8erhalb der Ideologie. Wir alle unterliegen bestimmten Uberzeugungs-
systemen, die uns den Rahmen vorgeben, in dem wir unsere (politische)
Wirklichkeit interpretieren und die einen Einfluss darauf haben, wie wir
uns in dieser verhalten. Mit anderen Worten liele sich auch sagen, dass
Ideologien, als Uberzeugungssysteme, nicht nur auf die Képfe beschrankt
bleiben, sondern sich darauf auswirken, wie wir handeln und wahrneh-
men.’!

Wenngleich Maynard mit Blick auf die Unterscheidung zweier Lager
an Ideologiekonzeptionen den Begriff der Ideologie im Sinne des ersten
bewusst neutral bestimmt, weist er darauf hin, dass damit freilich nicht
ausgeschlossen ist, Ideologien und ihre Effekte in kritischer Absicht zu
analysieren: ,There is no reason why a concept needs to be defined pejora-
tively in order to be useful for critical or otherwise normatively evaluative
work“? Ideologien, so rdumt er ein, spielen zweifellos eine wesentliche
Rolle bei der Legitimation und fiir das Funktionieren politischer und sozia-
ler Prozesse und Institutionen.”® Vor diesem Hintergrund kann und sollte

89 Marxistische Ideologiekritik, so halt Rahel Jaeggi im Riickgriff auf den Kulturtheo-
retiker Stuart Hall fest, ,enthiillt oder dechiffriert (...) die Umstdnde, die es der
Herrschaft erlauben, sich durchzusetzen’; Jaeggi (2009), 269.

90 Maynard (2017), 300.

91 Wichtig ist dabei auch, so Maynard, dass Ideologien als ,,substantively rich phenome-
na“ zu betrachten sind, ebd., 303. Neben zentralen Begriffen, Werten und Zielen
spielen u.a. Stereotype, Mythen, Erfahrungen und Identitatsvorstellungen eine Rolle.

92 Ebd., 30L

93 Ebd., 304. Maynard weist in diesem Zusammenhang auf verschiedene kritische An-
sdtze hin, die sich damit beschiftigen, wie Ideologien dazu beitragen, Herrschaft,
Ausbeutung, politische Exklusion und verschiedene weitere Formen politischer Un-
gerechtigkeiten zu legitimieren.

276

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

eine wesentliche Aufgabe der wissenschaftlichen Beschiftigung mit Ideolo-
gie gerade in der kritischen Auseinandersetzung mit diesen bestehen.”

Grundsitzlich sind bei der Analyse und Kritik von Ideologien und ihren
Wirkungen, wie Maynard betont, eine ganze Reihe empirischer und theore-
tischer methodischer Zuginge gefragt, die von den Neurowissenschaften
und der Psychologie {iber die Sozial- und Sprachwissenschaften bis zur
Philosophie reichen konnen.”> Ferner ist dabei zu beachten, dass ideologi-
sche Inhalte hdufig unbewusst oder zumindest nicht véllig bewusst, z.B.
im Rahmen bestimmter Gewohnheiten und unhinterfragter Annahmen,
wirken. Mit anderen Worten: Welche Ideologie Einfluss auf mich und mein
politisches Verhalten hat, ist nicht immer das Ergebnis eines bewussten,
selbstbestimmten Reflexions- und Entscheidungsprozesses, sondern durch
allerlei gesellschaftliche Faktoren beeinflusst. In diesem Sinne mag man
festhalten, dass die Kritik bestimmter Ideologien und ideologischer Phéno-
mene eine Verbindung zu der kontroversen Vorstellung aufweist, dass dieje-
nigen, die einer bestimmten Ideologie unterliegen und diese reproduzieren,
sich selbst zumindest nicht ganz transparent sind.

Bei entsprechend differenzierter Betrachtung ldsst sich die Vorstellung,
dass unser Verstindnis von der Welt, unsere Uberzeugungen und unser
Verhalten von unterschiedlichen psychologischen und sozialen Prozessen
gepragt werden und uns dies selbst oft nicht ganz bewusst ist, allerdings
durchaus plausibilisieren und wissenschaftlich stiitzen.®® Vielmehr wire
es geradezu abwegig anzunehmen, unser Denken, unser Verhalten sowie
unsere Motivation und unsere (moralischen) Empfindungen seien uns vl-
lig durchsichtig und selbstbestimmt gewdhlt und bediirften in keinerlei
Hinsicht der Aufklarung und Infragestellung.

Diese einfithrenden allgemeinen Ausfithrungen zur Analyse und Kritik
von Ideologien sollten, so hoffe ich, einen einigermafien verstindlichen
Rahmen bieten, um im Folgenden schlaglichtartig auf einige gesellschafts-
kritische Uberlegungen hinsichtlich des Mensch-Tier-Verhiltnisses einge-
hen und diese in die weiter gefassten Uberlegungen zur Verantwortung
einer liberalen Gesellschaft einbetten zu kénnen.

94 Ebd., 304f.

95 Ebd., 312 ff.

96 Maynard weist beispielsweise auf eine ganze Reihe von Erkenntnissen verschiedener
Disziplinen hin, die es bei der Beschiftigung mit der Formung und den Effekten von
Ideologien zu beriicksichtigen gilt, vgl. ebd., 314-319.

277

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Ideologie- und Speziesismuskritik

Der Begriff der Ideologie findet am Rande bereits bei Peter Singer im
Kontext seiner moralphilosophischen Kritik am Speziesismus Verwendung.
Speziesismus wird, so wurde bereits erldutert, als ein unhinterfragtes,
aus bestimmten Vorurteilen bestehendes Uberzeugungssystem verstanden,
demzufolge nichtmenschliche Tiere aufgrund ihrer Spezieszugehdrigkeit
im Vergleich zum Menschen moralisch weniger zihlen. Bereits in Animal
Liberation weist Singer in diesem Zusammenhang darauf hin, dass es neben
der direkten moralphilosophischen Argumentation noch eine weitere Stra-
tegie gibt, um speziesistische Strukturen anzugreifen. Diese besteht Singer
zufolge darin, die ideengeschichtlichen Urspriinge dieser Ideologie offenzu-
legen, um aufzuzeigen, dass die historisch wirksamen Einstellungen und
Rechtfertigungen auf fragwiirdigen religiosen, metaphysischen und morali-
schen Annahmen beruhen, die heutzutage als obsolet zu betrachten sind.
Er schreibt:

If we can see that past generations accepted as right and natural attitudes
that we recognize as ideological camouflages for self-serving practices
(...) we may be persuaded to take a more skeptical view of those justifica-
tions of our own practices that we ourselves have taken to be right and
natural.®”

Singer zeichnet in der Folge im fiinften Kapitel seines Buches knapp eini-
ge Positionen und Entwicklungen in der Ideengeschichte nach und weist
darauf hin, dass trotz weitgehend entzauberter Vorstellungen von der Na-
tur und unserem Platz im Universum sich wenig in unserem praktischen
Umgang mit Tieren verandert hat. Im sechsten Kapitel kniipft er an diese
Uberlegungen an und beabsichtigt nachzuweisen, dass die speziesistische
Ideologie sich als hartnickig erweist und gesellschaftlich tief verankert ist.
Beispiele, die er nennt, sind etwa die idyllisierte Darstellung der Lebensum-
stinde von Nutztieren in der Kinderliteratur oder auch die weitgehende
Ausblendung der Realitit der intensiven Nutztierhaltung in der Offentlich-
keit.

Auch an anderen Stellen finden sich bei Singer immer wieder knappe
Anmerkungen zum Speziesismus, die nicht in direktem Zusammenhang
mit der moralphilosophischen Diskussion stehen, sondern sich vielmehr

97 Singer (2009), 186.

278

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

auf unser Sprechen iiber Tiere und deren Reprasentation im gesellschaftli-
chen Diskurs beziehen. So bemerkt er mit Blick auf die Nutzung von Tieren
zu Forschungszwecken, dass Tiere, um sich von deren Leid zu distanzieren,
sprachlich hiufig in die Nihe von Werkzeugen geriickt werden.®® Uberdies
weist er darauf hin, dass der Ursprung tierischer Produkte haufig verschlei-
ert wird:

We buy our meat and poultry in neat plastic packages. It hardly bleeds.
There is no reason to associate this package with a living, breathing,
walking, suffering animal. The very words we use conceal its origins: we
eat beef, not bull, steer, or cow;, and pork, not pig (...).”

Singer gebraucht den Ideologiebegriff somit offensichtlich in kritischer Ab-
sicht. Im Sinne der Emanzipation von Tieren gilt es demnach, Ideologie
offen zu legen und zu entlarven.!?

Die Entstehung und fortdauernde Wirkmachtigkeit des Speziesismus als
gesellschaftliches Phanomen wird im Rahmen der Forschungsfelder der
Human-Animal Studies (HAS) und der Critical Animal Studies (CAS)
seit einiger Zeit griindlicher interdisziplindr wissenschaftlich analysiert
und diskutiert. Dabei greifen nicht alle Autor:innen, die sich kritisch mit
dem Mensch-Tier-Verhiltnis beschiftigen, ausdriicklich auf den Begriff der
Ideologie zuriick — nicht zuletzt auch deshalb, um von einigen der marxis-
tischen Grundannahmen, die mit diesem in Verbindung gebracht werden,
Abstand zu nehmen. Insbesondere viele Autor:innen in der kultur- und
sozialwissenschaftlichen Diskussion kniipfen eher an poststrukturalistische

98 Ebd., 50.
99 Ebd.,95f.

100 Der Soziologe David Nibert wendet in diesem Zusammenhang ein, dass Singer
keine umfassendere gesellschaftstheoretische Analyse und Kritik liefert, worin spe-
ziesistische Vorstellungen wurzeln, welchen Interessen diese dienen und wie diese
wirken. Vielmehr betrachte Singer den Speziesismus vor allem als Problem indivi-
dueller Einstellungen und mangelnder moralischer Urteilskraft, vgl. Nibert (2002),
10 f. Nibert bettet seine Uberlegungen zur Unterdriickung und Befreiung von Tieren
im Gegensatz dazu explizit in eine kapitalismuskritische Analyse ein, in der die Idee
ideologischer Kontrolle einen zentralen Faktor der Unterdriickung von Tieren dar-
stellt. Ideologische Manipulation, so Nibert, verstdrkt unsere vorurteilsbehafteten
Einstellungen gegeniiber Tieren und trégt dazu bei, dass die ausbeuterischen 6ko-
nomischen und gesellschaftlichen Strukturen, unter denen Tiere leiden, unsichtbar
gemacht werden, vgl. ebd., 12-15; ferner duflert sich Nibert ausfiihrlicher zur ,social
construction of speciesist reality“ im 6. Kapitel.

279

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Uberlegungen an.®! In den Fokus riicken hierbei Sprache und Kultur und
die Rolle, die diese bei der Erzeugung unserer sozialen Wirklichkeit und
der Konstitution von Subjekten spielen — und damit mafigeblich unser
Verstandnis von uns selbst und des Felds politischer Handlungsoptionen
priagen.l9? Das Ziel dieser Analysen besteht in aller Regel darin, zu proble-
matisieren, wie das hierarchische Mensch-Tier-Verhiltnis immer wieder
aufs Neue im gesellschaftlichen Diskurs und im individuellen Bewusstsein
bestétigt wird, wie das Leid und die Schadigungen von Tieren ausgeblendet
werden und wie dies zur Legitimation und Aufrechterhaltung des Systems
der Nutzung und Tétung empfindungsfihiger Lebewesen beitrigt.|3Aus-
fithrlich auf die sehr vielféltigen Fragestellungen und Kontexte einzugehen,
die dabei untersucht werden, wiirde an dieser Stelle den Rahmen sprengen.
Ich werde mich daher auf einige ausgewihlte Autor:innen und Beitrage
beschrinken und zentrale Begrifflichkeiten und Themen kurz zu erldutern.

Wichtig ist dabei zunichst die von vielen geteilte Uberzeugung, dass
unser Verstandnis davon, was Tiere sind und wie wir unser Verhaltnis zu
diesen interpretieren, weitgehend sozial konstruiert ist. Mit welchen Bedeu-
tungen wir Tiere in unserer Gesellschaft versehen, hat Einfluss darauf,
was wir Uber sie denken, wie wir sie wahrnehmen und welchen Platz wir
ihnen im Umgang mit uns zuweisen. Der Fakt, dass unsere Wirklichkeit
mit Blick auf das Mensch-Tier-Verhiltnis (zumindest zu einem relevanten
Teil) sozial konstruiert ist, ist an sich noch nicht problematisch. Was kriti-
siert wird (oder manchmal auch eher implizit als kritikwiirdig prasentiert
wird), ist die bereits erwéhnte hierarchische Ordnung zwischen Menschen

101 Damit soll zugleich nicht gesagt werden, dass sich poststrukturalistische Positionen
und der Begriff der Ideologie nicht verbinden lassen, vgl. hierzu einfithrend Norval
(2013).

102 Vertreter:innen der Kritischen Diskursanalyse beispielsweise weisen auf eine Viel-
zahl — mitunter sehr subtiler — rhetorischer Mittel und diskursiver Techniken hin,
die fiir die Etablierung und Verfestigung gesellschaftlicher Machtverhiltnisse von
Bedeutung sind, vgl. einfithrend van Dijk (2013), Maynard (2017), 318 f.

103 Sehr eindeutig ist dies im Fall jener, die sich dem Feld der Critical Animal Stu-
dies zuordnen und ihre wissenschaftliche Beschiftigung explizit mit den Anliegen
der Tierrechts- und Tierbefreiungsbewegung verkniipfen, vgl. Best et al. (2007).
Das interdisziplindre Forschungsfeld der Human-Animal Studies hingegen folgt
keiner eindeutigen politischen Agenda. Allerdings dient auch die darin betriebene
Forschung haufig einer gewissen Problematisierung des Mensch-Tier-Verhéltnisses:
2We try to make visible what was once invisible or what is taken for granted that we
never even consider it‘, DeMello (2012), 17; vgl. mit Blick auf den deutschen Kontext
auch Chimaira Arbeitskreis (2011).

280

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

und Tieren, die dieses Verhaltnis kennzeichnet. Die Soziologin und wesent-
liche Wegbereiterin der deutschsprachigen Human-Animal Studies Birgit
Miitherich hilt in diesem Sinne beispielsweise fest, dass sich ,das Tier” im
Laufe der Neuzeit als Gegenbegriff des ,Menschen® herausgebildet hat und
so ,zum ganz Anderen’, ,zum antithetischen Konstrukt des menschlichen
Selbstbildes® gemacht wurde und dabei in der Hierarchie klar unter dem
Menschen steht.!04

Dieser Prozess der Konstruktion bestimmter Gruppen als (minderwerti-
ge) ,Andere” wird in den Kultur- und Sozialwissenschaften als othering
bezeichnet. Genauer beschreibt dieser Prozess, wie Margo DeMello in ihrer
Einfiihrung in die Human-Animal Studies erldutert, ,the practice of ma-
king people—or animals—different in order to justify treating them differ-
ently“10> Birgit Miitherich verweist in diesem Sinne wie Singer zur Illustra-
tion auf unsere Alltagssprache, ,wo der Begriff [,das Tier‘] als Metapher fiir
das moralisch Verwerfliche, Schmutzige, Abartige und Minderwertige dient
und daher das Hauptreservoir fiir Schimpfworter unterschiedlicher Intensi-
tat bildet (von der ,dummen Kuh' bis hin zu Ausrufen der Verachtung wie
,Du dreckiger Hund; ,Du Schwein®).1¢ Bis heute, so Miitherich, wird die
Nutzung von Tieren beispielsweise in der Landwirtschaft ,als ,naturgemaf‘
betrachtet und mit der ,Bestimmung’ ,des Tieres® oder seiner Minderwertig-
keit als wenig(er) vernunftbegabtes Lebewesen legitimiert. 107

Zwei weitere und miteinander in Verbindung stehende Prozesse, die
insbesondere mit Blick auf die landwirtschaftliche Nutzung von Tieren von
verschiedenen Autor:innen thematisiert werden, werden mit Verdinglichung
und Entindividualisierung beschrieben.'® Damit ist gemeint, dass Tiere uns
- vor allem im Zuge der Nutzung zu Nahrungs- und Forschungszwecken -
in erster Linie als Dinge, also Objekte, begegnen, deren Subjektivitit aufler
Acht gelassen wird. Birgit Miitherich schreibt hierzu:

Tierliche Individuen werden als Subjekte entindividualisiert, versachlicht
und abgewertet, ihre Verhaltensweisen und Handlungen werden gezielt

104 Miitherich (2014), 446.

105 DeMello (2012), 258 f.

106 Miitherich (2014), 448. Grundsitzlich merken zahlreiche Autor:innen an, dass das
hierarchische Verhaltnis zu Tieren wie selbstverstindlich in unserer Sprache Aus-
druck findet und durch die bestindige Reproduktion verfestigt wird. Fiir einen
frithen Beitrag vgl. Stibbe (2001).

107 Miitherich (2014), 474.

108 Ebd.; vgl. auch DeMello (2015), 259 ff.

281

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

verfremdet - auch dort, wo sie der Form und Funktion nach identisch
mit menschlichen Lebensduflerungen sind: So bestimmt zum Beispiel
die Sprachkonvention, dass Tiere ,fressen® statt zu essen, sie ,werfen®
statt zu gebdren (...); sie werden als kopieartig austauschbare ,Exempla-
re“ statt als Individuen bezeichnet, und ihre toten Korper sind, so lange
sie nicht zerlegt auf einem Teller prasentiert werden, ,Kadaver® oder
»Aas“ statt Leichen.!?

Entindividualisierung und Verdinglichung spielen nach Ansicht jener Au-
tor:innen folglich eine zentrale Rolle dabei, die Lebensumstinde und das
Leid individueller Tiere auszublenden.!"®

Vielfach aufgegriffen wird iiberdies der von Carol J. Adams geprigte
Begriff des Tieres als absent referent, den diese im Zusammenhang mit
den Diskursen rund um den Konsum von Fleisch eingefiihrt hat.!! Margo
DeMello fasst Adams’ Uberlegungen wie folgt knapp zusammen:

Without the animal there is no meat, yet they are absent from meat
because they have been transformed—slaughtering, butchering and mar-
keting—into food. The animal is absent because it is dead; it is absent
because we talk about animals differently when we eat them, and it
is absent because animals become metaphors for describing something
else. When we say things such as “I felt like a piece of meat,” we are not
actually thinking about meat, and we are certainly not thinking about the
animal that made that piece of meat.!!?

Mit Blick auf die deutsche Werbeindustrie zur Vermarktung tierischer Pro-
dukte greift beispielsweise die Soziologin Christina Moller den Begriff des
absent referent auf, um anhand ausgewdéhlter Beispiele zu zeigen, wie im
Rahmen der Werbung die Lebensumstinde der Tiere ausgeblendet und
stattdessen eine verzerrte Realitdt der Nutztierhaltung dargestellt wird.!"®
Matthew Cole und Kate Stewart, um ein letztes Beispiel zu nennen, be-

109 Miitherich (2014), 449.

110 Die Sozialpsychologin Melanie Joy vertritt in diesem Zusammenhang die These,
dass mit Verdinglichung und Entindividualisierung auch zwei wesentliche psychi-
sche Prozesse benannt sind, die vonnéten sind, um den Konsum von Fleisch
tberhaupt zu ermdglichen, vgl. Joy (2010). Auch Brian Luke betont, dass eine
bestimmte Art des Sprechens iiber Nutztiere dazu dient, ,,abstoflende Assoziationen
auszuschalten (...) Luke (2014), 430.

111 Vgl. Adams (1990).

112 DeMello, 143.

113 Vgl. Moller (2015), ferner Glenn (2004); Cole (2011).

282

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

schiftigen sich ausfithrlich mit dem Themenkomplex Speziesismus und
Kindheit und geben dabei im Riickgrift auf die Idee des absent referent u.a.
folgendes Beispiel:

A salient example for children’s experience of other animals is promo-
tional fast food tie-ins with Hollywood animal characters, in which
‘meat’ is highly visible, but materially and discursively disconnected
from its source. Killed animals are literally and definitionally absent
from a ‘happy meal’ box (...), but that definitional absence is facilitated
by the intervention of an anthropomorphized animal character, who
alone invites (...) the focus of affective sentiments towards ‘animals’ for
young consumers. In this way, the capacity to distinguish some animals
(characters) as appropriate repositories for affect from others (killed) as
misrecognized objects is encouraged.!*

Diese knappen Ausfithrungen zu zentralen Begrifflichkeiten und Themen
der HAS und CAS sollten nicht den Eindruck entstehen lassen, als wiirde
in diesen einzig die Vorstellung vorherrschen, Tiere wiirden ausschlief3lich
die Rolle des entindividualisierten, minderwertigen Anderen einnehmen.
Der Verweis von Cole und Stewart auf den ,anthropomorphized animal
character® lasst erkennen, dass Tiere uns — und nicht nur in der Kindheit
— mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen versehen begegnen: vom ,Unge-
ziefer bis zum nicht selten vermenschlichten ,besten Freund®. Vertreter:in-
nen der HAS und der CAS geht es gerade darum, die Komplexitdt der
vielfaltigen und teilweise widerspriichlichen Rollen, die Tiere in verschie-
denen Kontexten einnehmen, griindlich zu erfassen.

Speziesismuskritik und unsere Verantwortung gegeniiber Tieren

Welche Bedeutung kommt diesen Ausfithrungen zum Ideologiebegriff und
der Speziesismuskritik nun mit Blick auf unsere Verantwortung zu, unser
Verhiltnis zu und unseren Umgang mit Tieren einem kritischen und dauer-
haften gesellschaftlichen Reflexionsprozess zu unterziehen?

Hierzu diirfte es zunachst hilfreich sein, den kurzen Uberblick iiber spe-
ziesismuskritische Perspektiven in einen grofieren theoretischen Zusam-
menhang einzubetten. Wie am Ende des Abschnitts 6.2.1 bereits angedeu-

114 Cole/Stewart (2014), 23.

283

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

tet wurde, wird ideologiekritischen Uberlegungen im ,liberalen Diskurs*
oft keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt, geht dieser doch von im
Grunde rationalen und autonomen Subjekten aus. Dieses Subjektverstind-
nis kennzeichnet kontraktualistische Theorien und die Idee verniinftiger
Vertragspartner:innen ebenso wie die — auf besonders anspruchsvolle Wei-
se in deliberativen Demokratietheorien betonte — Vorstellung, dass sich
souverdne Biirger:innen gemeinsam iiber ihr politisches Zusammenleben
verstandigen.!®

Ideologie- bzw. gesellschaftskritische Ansdtze hingegen machen darauf
aufmerksam, dass wir es in politischen Zusammenhangen in verschiedenen
Hinsichten gerade nicht mit einem selbstbestimmten, transparenten und
rationalen Subjekt zu tun haben. Insbesondere subjektkritische Perspekti-
ven betonen, wie Martin Saar hervorhebt, dass das Subjekt grundsitzlich
doch ,weniger gegeben als gemacht ist:11% Diese Perspektiven halten uns
dazu an, zu beriicksichtigen, wie Subjekte geformt werden und welche Rol-
le gesellschaftlichen Diskursen bei der Erzeugung und Aufrechterhaltung
bestimmter ideologischer Vorstellungen und deren Effekten zukommt -
und weisen damit auf einen durchaus blinden oder zumindest nur schlecht
ausgeleuchteten Fleck liberaler Theoriediskussionen hin. Um es etwas greif-
barer zu machen: Worauf uns dieser kurze und unvollstindige Uberblick
{iber die Uberlegungen von Singer bis zu den Diskussionen in den HAS
und CAS aufmerksam macht, ist, dass unser Verhiltnis zu Tieren eine
Geschichte hat und in komplexe gesellschaftliche Prozesse und Praktiken
eingebunden ist, die unseren Umgang mit Tieren immer wieder aufs Neue
normalisieren und unproblematisch erscheinen lassen.

In dieser Hinsicht konnen derartige kritische Perspektiven eine Heraus-
forderung fiir theoretische Ansitze darstellen, die der Idee freier und glei-
cher Biirger:innen, die sich im demokratischen Diskurs begegnen, einen
zentralen Stellenwert beimessen. Darauf weist allgemein auch Maynard im
Rahmen seiner methodischen Uberlegungen zur Ideologieanalyse hin:

The ideological nature of human beings may pose obstacles to certain ac-
counts of rational citizenship, deliberation in democratic discourse, soli-

115 Vgl. einfithrend zum Subjektbegriff im Kontext politischer Theorie Saar (2011).

116 Ebd., 357. Vgl. in diesem Zusammenhang beispielsweise auch die kritischen Anmer-
kungen von Judith Butler zu Jirgen Habermas, Butler (2009), 223 f; einfithrend
ferner McNay (2013), 141-144.

284

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

darity in a civic community, neutrality in state institutions and fair distri-
bution of political, communicative, epistemic and material resources.!”

Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass die kritischen Perspektiven
zum Mensch-Tier-Verhdltnis, wie erldutert, bestimmte Vorstellungen der
Rationalitdt, Transparenz und Autonomie von Subjekten ein Stiick weit
infrage stellen und von dem Verdacht getragen sind, dass diese daher
weniger aufgekldrt und reflektiert sind, als sie meinen. Und auch der
Vorwurf, dass wichtige gesellschaftliche Institutionen weniger ,verniinftig*
sind, als es den Anschein haben mag, steht hiufig zumindest implizit im
Raum. Insbesondere Uberlegungen, die in einem Spannungsverhiltnis zur
normativen Leitidee der Autonomie von Personen stehen, durften Liberale
zu einer gewissen Zuriickhaltung anhalten. Zugleich wire es sicherlich we-
nig {iberzeugend, speziesismuskritische Uberlegungen einfach als Ausdruck
yundemokratischer® Vorstellungen zuriickzuweisen.

Im Kontext dieser Arbeit brauchen uns derartige Bedenken ohnehin
nicht sonderlich zu beunruhigen. Man muss die Grundannahmen und
Einschdtzungen speziesismuskritischer Ansitze nicht teilen, um einrdumen
zu konnen, dass diese von Relevanz und bedenkenswert sind, wenn es
um die Frage nach unserer Verantwortung fiir ein mégliches dramatisches
moralisches Ubel geht. Zur Erlduterung: Ich habe nicht behauptet, dass
die in einer liberalen Gesellschaft aus verschiedenen Griinden umstrittenen
Uberlegungen und Vorwiirfe speziesismuskritischer Autor:innen wahr oder
richtig sind. Es geniigt, einzuraumen, dass wir diese im Sinne eines wirklich
aufgeklarten demokratischen Diskurses ernst nehmen sollten, wenn wir
unserer Verantwortung gegeniiber Tieren gerecht werden wollen. ,Wirklich
aufgeklart bedeutet in diesem Zusammenhang nicht zuletzt, umstrittene
Grundannahmen und mdgliche blinde Flecken einer liberalen Position
griindlich zu durchleuchten - und somit Fragen unseres eigenen Gewor-
denseins zu beriicksichtigen und Vorstellungen der eigenen Transparenz
und Rationalitit vor dem Hintergrund gesellschaftskritischer Uberlegungen
zu priifen. In diesem Sinne fiigen sich die erwéhnten speziesismuskriti-
schen Bedenken in die Ausfiihrungen zum moralischen Fortschritt ein:
Was wir auf Grundlage unserer heutigen Uberzeugungen und moralischen
Intuitionen als moralisch gerechtfertigt und richtig ansehen, mag sich nach
einer kritischen und dauerhaften Priifung im Riickblick als verfehlt erwei-
sen.

117 Maynard (2017), 305.

285

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Wie lasst sich unsere Verantwortung im Lichte dieser Uberlegungen ge-
nauer fassen? Hierzu abschlieflend einige skizzenhafte Bemerkungen. Wie
bereits erwahnt, ergibt sich zum einen die Forderung, den moralischen
Status von Tieren wirklich sorgfiltig zum Gegenstand der personlichen
und gesellschaftlichen Auseinandersetzung zu machen. Dies bedeutet ins-
besondere, uns damit zu beschiftigen, wie wir bislang auf Tiere blicken
und mogliche Alternativen, wie wir diese moralisch einstufen und unsere
Beziehungen zu ihnen regeln sollten, ernsthaft und griindlich in Erwédgung
zu ziehen. Und zum anderen durfen wir uns, wenn wir unserer Verantwor-
tung gerecht werden wollen, nicht auf eine moralphilosophische Beschaf-
tigung beschrianken. Vielmehr miissen wir, auch darauf machen uns die
speziesismuskritischen Uberlegungen aufmerksam, dem gesellschaftlichen
Kontext des Mensch-Tier-Verhiltnisses Beachtung schenken. Es geht da-
bei darum, unser Selbstverstindnis und unsere Vorstellungen davon, was
selbstverstandlich und normal ist - ndmlich u.a. Tiere in einem moralisch
ganzlich anderen Universum anzusiedeln -, zu irritieren und uns auch in
dieser Hinsicht ernsthaft die Frage zu stellen, ob unser Verhéltnis zu Tieren
nicht auch anders sein konnte und sollte.!8

Wie ist diese Verantwortung umzusetzen? Hierbei sind zwei Ebenen zu
unterscheiden: zum einen eine individuelle und zum anderen eine stirker
kollektive. Auf der ersten Ebene geraten wir alle, als individuell Handelnde,
in den Blick, und damit die Frage, inwiefern wir uns selbst und unser Ver-
halten - vor allem als Konsument:innen, Tierhalter:innen und allgemein
als Biirger:innen - kritisch priifen sollten. Auf der zweiten Ebene sind wir
in erster Linie als politische Gemeinschaft angesprochen. Auf dieser Ebene
geht es um gesellschaftliche Strukturen und Institutionen.

Man erinnere sich in diesem Zusammenhang an Iris Marion Youngs
Uberlegungen: Ein wesentlicher Grund fiir Young, ihren Fokus auf Fragen
der prospektiven Verantwortung politischer Gemeinschaften zu richten,
bestand darin, dass im Kontext struktureller Ungerechtigkeiten die Ein-
flussmoglichkeiten der einzelnen Biirger:innen oftmals sehr beschrinkt
sind. Insbesondere im Kontext der globalen Gerechtigkeitsdiskussion wird
daher u.a. im Anschluss an Young darauf hingewiesen, dass Fragen geteilter

118 Dies ist eine zentrale Pointe genealogischer Kritik. Martin Saar erldutert dies tref-
fend wie folgt: ,Genealogie ist also als Historisierung des Selbst dessen Geworden-
heitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das Subjekt Machtkri-
tik, aber sie ist in allen Fallen Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder
vorgefiihrt wird, wie es geworden ist oder geworden sein konnte®, Saar (2009), 252.

286

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

oder kollektiver Verantwortung in den Mittelpunkt zu riicken sind, um
komplexen Herausforderungen effektiv begegnen zu konnen." In diesem
Sinne ist entsprechend darauf hinzuweisen, dass eine kritische Betrachtung
des Mensch-Tier-Verhiltnisses nicht zuletzt die Schaffung entsprechender
Strukturen und Rdume der Reflexion erforderlich macht.

Der Bereich der Bildung drangt sich besonders auf, stellt dieser doch
einen geeigneten Ansatzpunkt zur Sensibilisierung und sorgfaltigen Refle-
xion dar - etwa im Rahmen der Schulbildung oder im Zuge des weiten Fel-
des auflerschulischer Bildung. Die Verantwortung von uns allen, als politi-
scher Gemeinschaft, bestuinde dann konkreter darin, darauf hinzuwirken,
dass entsprechende Ressourcen zur Verfligung gestellt und Institutionen ge-
schaffen oder verandert werden. Dariiber hinaus wére kontextspezifisch zu
tiberlegen, wie dieser Verantwortung jenseits des (6ffentlichen) Bildungs-
systems im Bereich von Verwaltung, Medien und Okonomie Geniige getan
werden kann und welche Akteur:innen hierbei in den Fokus zu riicken
sind.

Wie weit diese Forderungen zu treiben sind und wem dabei konkret wel-
che Verantwortung zugeschrieben werden kann, bedarf sicherlich ausfiihr-
licher, detaillierterer Auseinandersetzungen. Dabei ist zu bedenken, auch
darauf sei noch einmal hingewiesen, dass bei der Zuschreibung von Ver-
antwortung verschiedene Faktoren zu beriicksichtigen sind. Erstens kann
jenen, die sich aufgrund ihrer Umstande - u.a. aufgrund von vorhandenen
zeitlichen oder finanziellen Ressourcen - in einer giinstigen Lage befinden,
eine besondere Verantwortung zufallen. Vergleichbares gilt zweitens fiir
diejenigen, die aufgrund ihrer gesellschaftlichen oder politischen Position
tiber groflere Einflussmoglichkeiten verfiigen. Und sicher nicht zuletzt tra-
gen all jene, die an der Nutzung und Schéadigung von Tieren partizipieren
und von diesen profitieren, eine besondere Verantwortung.

Wenngleich die Forderungen, die sich vor dem Hintergrund der skizzier-
ten Verantwortung ergeben, zweifellos moderat sind, mag man dennoch
Bedenken duflern - vor allem mit Blick auf jene strukturellen und institu-
tionellen Forderungen, die uns als Kollektiv betreffen. Stellt es nicht viel-
leicht doch einen recht weitgehenden Eingriff dar, auf diese Weise als Ge-
sellschaft darauf einzuwirken, womit sich (heranwachsende) Mitbtirger:in-
nen beschiftigen sollen? Konnte man, sicher etwas dramatisch formuliert,
darin nicht sogar eine gewisse propagandistische Manipulation erkennen,

119 Vgl. hierzu einfithrend die Beitrdge in Hahn/Schnitker (2017).

287

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

unseren Umgang mit Tieren in dieser Weise gesellschaftlich und politisch
dauerhaft auf die Agenda zu setzen?

Ich halte diese Bedenken zwar nicht fiir vollig unbegriindet, meine aber,
dass uns diese keine allzu groflen Sorgen zu bereiten brauchen. Denn, auch
dies sei nochmals betont, es wiirde nicht darum gehen, eine bestimmte
tierethische Position oder auch sonst irgendwelche der gesellschaftstheore-
tischen und ideologiekritischen Uberlegungen, die Erwihnung gefunden
haben, als richtig oder wahr vorauszusetzen, sondern lediglich darum, diese
gewissenhaft zu priifen und zu diskutieren.”? An welcher Stelle es zu mog-
lichen Kollisionen mit anderen liberalen Grundiiberzeugungen kommt,
bedarf ebenfalls der weiteren Kldrung. Und gerade im angesprochenen
Kontext der Bildungsarbeit, dies rdume ich ferner — ohne an dieser Stelle
tiefer in die Diskussionen um die Grundannahmen und Ziele politischer
Bildung einsteigen zu wollen - bereitwillig ein, wird man dabei sicher
ein eher ,kritisches* oder ,emanzipatorisches® Verstindnis voraussetzen
miissen.

AbschliefSend sei in diesem Zusammenhang auch nochmals ausdriick-
lich erwahnt, dass die skizzierte Verantwortung theoretisch nicht im Sin-
ne gesetzlicher Pflichten, mit denen Zwangsbefugnisse einhergehen, zu
interpretieren ist — wenngleich selbstverstandlich nicht ausgeschlossen ist,
dass wir uns auf demokratischem Wege dafiir entscheiden kénnten, diese
teilweise im Rahmen rechtlicher Regelungen wirksam werden zu lassen.
Vielmehr stellt die erlauterte Verantwortung eine moralische Aufforderung
an uns alle dar, dafiir Sorge zu tragen, dass das mogliche dramatische mo-
ralische Ubel, als das unser Umgang mit Tieren verstanden werden kann,
von uns ernst genommen wird und hierzu die entsprechenden Schritte
unternommen werden.

120 In dieser Hinsicht unterscheiden sich meine Ausfithrungen klar von jenen Alasdair
Cochranes, der als einer von wenigen Fragen der ,civic education® im Rahmen
seiner tierrechtlichen Uberlegungen beriicksichtigt. Cochrane diskutiert die Idee
der ,sentientist civic education” explizit in der Absicht, die Akzeptanz tierrechtlicher
Uberlegungen und die Solidaritit mit Tieren zu fordern, vgl. Cochrane (2018),
Abschnitt 7.3.

288

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit, so habe ich in der Einleitung erldutert,
bildete eine tiefe personliche Irritation, die sich insbesondere aus meiner
Auseinandersetzung mit Rechte-Ansétzen in der Tierethik ergeben hat.
Nach einigen methodischen Vorbemerkungen im 2. Kapitel und einer aus-
fihrlichen Erlauterung tierethischer und tierrechtlicher Grundlagen im 3.
Kapitel bestand die Absicht im 4. Kapitel darin, darzulegen, worin meine
Irritation begriindet liegt: ndmlich in den weitreichenden theoretischen
Schlussfolgerungen, die sich vor dem Hintergrund tierrechtlicher Uberle-
gungen fiir die Frage der Rechtfertigung von unzivilem (illegalem und
unter Umstdnden gewaltsamem) politischem Ungehorsam ergeben. Irritie-
rend sind diese Schlussfolgerungen, wenn man - wie ich und, so meine An-
nahme, zahlreiche prominente Vertreter:innen von Tierrechten — an einer
weitgehend friedlichen und demokratischen Aushandlung der moralischen
Rechte von Tieren festhalten méchte und die Ausiibung von politischem
Zwang grundsitzlich an ein liberales Legitimitatsverstindnis kniipft.

Im 5. Kapitel bin ich dieser Spannung weiter auf den Grund gegan-
gen, indem ich tierrechtliche Uberlegungen mit der Perspektive des politi-
schen Liberalismus konfrontiert und nach der Vereinbarkeit der beiden
Positionen gefragt habe. Dabei wurde zunéchst im Riickgriff auf Federico
Zuolo festgestellt, dass sich im Rahmen einer Prozedur der offentlichen
Rechtfertigung tierethischer Prinzipien, bei der nicht zuletzt die internen
Griinde aller verniinftigen Mitbiirger:innen Beriicksichtigung erfahren, le-
diglich zu moderaten Forderungen gelangen lasst. Die Idee, sich iiberhaupt
einer solchen Prozedur verschreiben und die Ausitbung von Zwang auf
diese Weise legitimieren zu miissen, griindet wiederum in der normativen
Uberzeugung, dass wir die moralische Autonomie unserer Mitbiirger:innen
zu achten haben.

Ich bin dabei zu dem Ergebnis gelangt, dass sich die Spannung, die
zwischen tierrechtlichen Ansitzen und liberalen Legitimitatsvorstellungen
besteht, nicht ohne Weiteres auflosen lasst. Vielmehr, so sollte deutlich
werden, ist diese als Ausdruck zweier Perspektiven zu verstehen, zwischen
denen jede:r von uns hin- und hergerissen sein kann: Auf der einen Seite
eine engere, individuelle Perspektive darauf, was man als moralisch gefor-
dert ansieht. Auf der anderen Seite findet sich eine Perspektive, die in

289

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

einem strengeren Sinne an unsere gemeinsame moralische Praxis zuriickge-
bunden ist und beriicksichtigt, welche Forderungen in einer pluralistischen
Gesellschaft moralische Autoritit beanspruchen konnen. Mit Blick auf die
erste Perspektive lassen sich im Fall von Tierrechten starke, unparteiliche
Griinde anfiihren, weshalb wir unseren Umgang mit Tieren grundlegend
iberdenken sollten. In dieser Hinsicht ist es in keiner Weise offensichtlich,
dass man sich jenem Respektprinzip verschreiben muss, das der liberalen
Forderung nach Legitimitit zugrunde liegt. Die zweite Perspektive zu igno-
rieren oder zuriickzustellen, wiirde allerdings bedeuten, Fragen der Gerech-
tigkeit in gewisser Hinsicht zur Privatsache zu machen. Als Vertreter:in
von Tierrechten wird man folglich in einer liberalen Gesellschaft, in der
grundlegende Rechte von Tieren verletzt werden, eine erhebliche Spannung
aushalten miissen.

Fir mich personlich ergibt sich aus den Diskussionen eine zweifache
Bescheidenheit. Der Tierrechtler in mir muss anerkennen, dass individuelle
Auffassungen zum moralisch Geforderten im Sinne einer legitimen Rege-
lung des Zusammenlebens hinter eine gemeinsame Gerechtigkeitsperspek-
tive zuriicktreten miissen. Der Liberale in mir versteht nun besser, weshalb
es zu einfach wire, die individuelle Perspektive, die sich an unparteilichen
Griinden orientiert, als unverniinftig zuriickzuweisen.

Ich hoffe zum einen deutlich gemacht zu haben, dass diese Uberlegun-
gen von Relevanz fiir den akademischen Diskurs um Tierrechte sind, und
zum anderen einen Anstofl zur weiteren Klarung der Frage geliefert zu
haben, welcher Status Tierrechten im Verhaltnis zu dem fundamentalen
Respekt, den wir unseren Mitbiirger:innen schulden, zukommt. Denn
zu welchen Zugestandnissen Vertreter:innen von Tierrechten wie Donald-
son/Kymlicka, Nussbaum, Cochrane und Ladwig vor dem Hintergrund
meiner Ausfiihrungen letztlich bereit sind und wie sie diese in Einklang mit
ihren tierrechtlichen Grundannahmen bringen, bleibt abzusehen. Dariiber
hinaus sollten die Ergebnisse dieser Arbeit allerdings auch fiir die weitere
gesellschaftliche und politische Diskussion nicht folgenlos bleiben, fithren
sie uns doch vor Augen, dass wir mit einem ernsthaften moralischen Span-
nungsverhiltnis konfrontiert sind, das es nicht zuletzt wenig tiberzeugend
erscheinen ldsst, Fragen der Rechtfertigung illegaler Interventionen zum
Schutz (der Rechte) von Tieren allzu einfach als ,illiberal® und , illegitim*
abzuweisen.

In einem letzten Schritt habe ich versucht, die herausgearbeitete Span-
nung produktiv zu wenden, indem ich mich unserer Verantwortung fiir
unseren Umgang mit Tieren jenseits des engeren Nachdenkens iiber Legi-

290

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

timitdt und die Ausiibung von Zwang zugewendet habe. Dabei habe ich
im sechsten Kapitel gefragt, welche Verantwortung uns angesichts des Um-
stands zukommt, dass unser Verhiltnis zu Tieren ein mogliches dramati-
sches moralisches Ubel darstellt. Ich habe dabei die Antwort gegeben, dass
unser liberales Selbstverstandnis uns, individuell und als Gesellschaft, dazu
anhilt, den moralischen Status von Tieren und den gesellschaftlichen und
politischen Kontext des Mensch-Tier-Verhiltnisses einer kritischen und
dauerhaften Priifung zu unterziehen. Dieser Forderung nachzukommen
heif$t, unsere historische Verantwortung angesichts einer empirisch und
moralisch komplexen Realitédt ernst zu nehmen. Wenn wir dies tun, haben
wir zumindest eine Antwort darauf, warum wir uns spéter einmal nicht
(oder zumindest weniger) zu schamen brauchen, wenn uns unser Umgang
mit Tieren im Riickblick tatsdchlich moralisch zutiefst verwerflich erschei-
nen sollte.

Abschlieflend mochte ich diesen Schlussteil dazu nutzen, diese Uberle-
gungen noch einmal einzuordnen, indem ich ein Unbehagen adressiere,
das vor allem Leser:innen, die von Tierrechten iiberzeugt sind, angesichts
meiner Ausfithrungen verspiiren diirften. Wahrend manchen meine Erldu-
terungen zur Verantwortung einer liberalen Gesellschaft im sechsten Kapi-
tel noch zu weit gehen werden, diirften viele, und insbesondere Tierrecht-
ler:innen, diese als zu vorsichtig wahrnehmen und kritisieren.

Hierzu drei Gedanken: Erstens schliefle ich selbstverstandlich nicht aus,
dass sich auf Grundlage anderer liberaler oder auch stirker demokratie-
theoretischer Uberlegungen weitere und weitergehende Forderungen hin-
sichtlich unseres Umgangs mit und der Beriicksichtigung von Tieren in
einer pluralistischen Gesellschaft erheben lassen kénnten. Ich habe meinen
Fokus im Anschluss an die Auseinandersetzung mit dem politischen Libe-
ralismus, wie erwéhnt, auf unsere Verantwortung fiir ein mégliches drama-
tisches moralisches Ubel gerichtet, um eine spezielle Dimension tierethi-
scher Kritik einzufangen. Die Idee, unser Verhiltnis zu Tieren dauerhaft
und griindlich als Gesellschaft zu priifen, mochte ich, so paradox es klingen
mag, vor dem Hintergrund unseres liberalen Selbstverstdndnisses als in
gewisser Hinsicht fundamentalste Forderung der Gerechtigkeit in einer
politischen Gemeinschaft verstanden wissen, in der Uneinigkeit besteht,
ob wir Tieren iiberhaupt Gerechtigkeit schulden und was dies konkret
bedeutet.

Zugleich sollen meine Uberlegungen nicht allzu sehr relativiert werden.
Ich méchte daher zweitens zu bedenken geben - dafiir sollten insbesondere
das vierte und fiinfte Kapitel sensibilisiert haben -, dass weitergehende

291

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

moralische und politische Forderungen sich immer mit der Herausforde-
rung konfrontiert sehen, welche Implikationen sie hinsichtlich der Frage
der Rechtfertigung illegaler, unziviler Interventionen in einer Gesellschaft
haben, in der diesen Forderungen auf absehbare Zeit nicht nachgekommen
wird. Ich habe mich in dieser Arbeit bewusst auf tierrechtliche Positionen
konzentriert. Sobald man im Status quo eine Missachtung grundlegender,
nicht-trivialer moralischer oder politischer Anspriiche von Tieren - etwa
auf demokratische Représentation oder, wie im Riickgrift auf Singers utili-
taristischen Ansatz erldutert wurde, auf gleiche Interessenberticksichtigung
- erkennt, taucht diese Frage unweigerlich auf und verlangt nach einer
grindlichen Klarung, wie die moralische Stellung von Tieren im Vergleich
zu Menschen einzuordnen ist. Ferner sollten die Ausfithrungen zum politi-
schen Liberalismus - und insbesondere zu Zuolo und Gaus - in diesem
Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht haben, dass eine tierethische
Position die Frage beriicksichtigen sollte, inwiefern die angestellten Uberle-
gungen andere Mitbiirger:innen motivieren und fiir diese praktisch von
Relevanz sein konnen. Dies gerdt im Rahmen abstrakter Prinzipien und
theoretischer Ansétze schnell aus dem Blick, ist aber nicht nur aus strate-
gischen Griinden von Bedeutung, sondern insbesondere dann, wenn wir
unsere Mitbiirger:innen als Freie und Gleiche achten wollen.

Und zuletzt mochte ich drittens die Bedeutung, die meiner Beriicksichti-
gung ideologie- und gesellschaftskritischer Uberlegungen zukommt, noch
einmal unterstreichen. Die von mir im 6. Kapitel skizzierte Verantwortung,
unser Verhéltnis zu Tieren als Gesellschaft kritisch zu priifen, ist nicht
als oberflichliche Forderung nach einer lediglich intensiveren gesellschaft-
lichen ethischen Diskussion zu verstehen und sollte entsprechend auch
nicht als solche abgetan werden. Die Wucht, die eine kritische, stiarker his-
torische Einordnung und gesellschaftstheoretische Beschiftigung mit dem
Mensch-Tier-Verhaltnis zur ernsthaften Irritation unseres Selbstverstind-
nisses entfalten kann, scheint mir nicht zuletzt aus eigener Erfahrung nicht
zu unterschétzen zu sein.

292

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Abbate, Cheryl E. (2015): ,The Search for Liability in Defensive Killing of Nonhuman
Animals® in: Social Theory and Practice, 41, Nr. 1, 106-130.

Abbey, Ruth (2007): ,Rawlsian Resources for Animal Ethics, in: Ethics and the Envir-
onment, 12, Nr. 1, 1-22.

—— (2016): ,Putting Cruelty First. Exploring Judith Shklar’s Liberalism of Fear for
Animal Ethics®, in: Politics and Animals, 2, Nr. 1, 25-36.

Abizadeh, Arash (2017): ,Demokratietheoretische Argumente gegen die Grenzhoheit,
in: Frank Dietrich (Hrsg.), Ethik der Migration, Berlin, 98-120.

Adams, Carol J. (1990): The Sexual Politics of Meat. A Feminist-Vegetarian Critical
Theory, New York.

Ahlhaus, Svenja (2014): ,Tiere im Parlament? in: Mittelweg 36, 23, Nr. 5, 59-73.

Ahlhaus, Svenja und Peter Niesen (2014): ,What is Animal Politics? Outline of a New
Research Agenda’, in: Historical Social Research, 40, Nr. 4, 7-31.

Allen, Colin und Michael Trestman (2017): ,Animal Consciousness®, in: Edward N. Za-
Ita (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2017 Edition), [https://p
lato.stanford.edu/entries/consciousness-animal/] (letzter Zugriff: 22.6.2021).

Anderson, Elizabeth (2014): ,Tierrechte und die verschiedenen Werte nichtmenschli-
chen Lebens, in: Friderike Schmitz (Hrsg.), Tierethik Grundlagentexte, Berlin, 287—
320.

Bajohr, Hannes und Rieke Trimgev (Hrsg.) (2018): Themenheft zur politischen Theorie
Judith N. ShKlars, Zeitschrift fiir Politische Theorie, 9, Nr. 2.

Bajohr, Hannes (2017): ,Judith Shklars Liberalismen in: ders. (Hrsg.), Judith N. Sh-
klar: Der Liberalismus der Rechte, Berlin, 7-19.

Balluch, Martin (2015): Widerstand in der Demokratie. Ziviler Ungehorsam und kon-
frontative Kampagnen, Wien.

Bambauer, Christoph und Corinna Mieth (2017): ,Verantwortung und Pflichten’, in:
L. Heidbrink, C. Langbehn, J. Loh (Hrsg.), Handbuch Verantwortung, Wiesbaden,
239-250.

Basl, John und Gina Schouten (2018): ,,Can We Use Social Policy to Enhance Compli-
ance with Moral Obligations to Animals?* in: Ethical Theory and Moral Practice, 21,
Nr. 3, 629-647.

Benton, Ted (2014): ,Tierrechte. Ein 6kosozialistischer Ansatz’, in: Friederike Schmitz
(Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin, 478-511.

Berkey, Brian (2017): ,,Prospects for an Inclusive Theory of Justice: The Case of Non-
Human AnimalsS in: Journal of Applied Philosophy, 34, Nr. 5, 679-695.

Bernstein, Mark (2004): ,Legitimizing Liberation’ in: Steven Best und Anthony J.
Nocella II (Hrsg.), Terrorists or Freedom Fighters? Reflections on the Liberation of
Animals, New York, 93-105.

293

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://plato.stanford.edu/entries/consciousness-animal
https://plato.stanford.edu/entries/consciousness-animal
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/consciousness-animal
https://plato.stanford.edu/entries/consciousness-animal

Literaturverzeichnis

Best, Steven (2004): ,It's War! The Escalating Battle Between Activists and the Corpor-
ate-State Complex’; in: Steven Best und Anthony J. Nocella II (Hrsg.), Terrorists or
Freedom Fighters? Reflections on the Liberation of Animals, New York, 300-339.

—— (2014): The Politics of Total Liberation: Revolution for the 21st Century, New York.

Best, Steven, Anthony J. Nocella, Richard Kahn, Carol Gigliotti und Lisa Kemmerer
(2007): ,Introducing Critical Animal StudiesS, in: Journal for Critical Animal Studies,
5,Nr. 1, 4-5.

Best, Steven und Anthony J. Nocella IT (Hrsg.) (2004): Terrorists or Freedom Fighters?
Reflections on the Liberation of Animals, New York.

Birch, Jonathan, Charlotte Burn, Alexandra Schnell, Heather Browning und Andrew
Crump (2021): Review of the Evidence of Sentience in Cephalopod Molluscs and
Decapod Crustaceans, [https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentie
nce-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2
021.pdf] (letzter Zugrift: 20.01.2023).

Birke, Peter (2021): ,Migration und Arbeit in der Fleischindustrie®; in: Bundeszentrale
fir politische Bildung (Hrsg.), Kurzdossier Zuwanderung, Flucht und Asyl: Aktuelle
Themen, [https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/325067/fleischin
dustrie] (letzter Zugriff: 27.08.2021).

Blau, Adrian (2017): Methods in Analytical Political Theory, Cambridge.

Bratu, Christine und Moritz Dittmeyer (2017): Theorien des Liberalismus zur Einfiih-
rung, Hamburg.

Brock, Gillian (2017): ,,Brain-Drain - Welche Verantwortung tragen Emigranten?*, in:
Frank Dietrich (Hrsg.), Ethik der Migration, Berlin, 212-231.

Brownlee, Kimberley und Candice Delmas (2021): ,Civil Disobedience®, in: Edward
N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2021 Edition),
[https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/] (letzter Zugriff: 23.6.2021).

Buddeberg, Eva und Christian Neuhauser (Hrsg.) (2015): ,Schwerpunkt: Pflicht oder
Verantwortung?*, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie, 2, Nr. 2, 49-203.

Butler, Judith (2009): ,Was ist Kritik? Ein Essay tiber Foucaults Tugend®, in: Rahel
Jaeggi und Tilo Wesche (Hrsg.), Was ist Kritik?, Frankfurt, 221-246.

Calder, Todd (2022): ,The Concept of Evil§ in: Edward N. Zalta & Uri Nodel-
man (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2022 Edition), [https:/
/plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/concept-evil/] (letzter Zugriff:
06.01.2023).

Card, Claudia (2002): The Atrocity Paradigm. A Theory of Evil, New York.

—— (2004): ,The Atrocity Paradigm Revisited', in: Hypatia, 19, Nr. 4, 212-222.

—— (2010): Confronting Evils: Terrorism, Torture, Genocide, Cambridge.

Carens, Joseph (2014): ,Fremde und Biirger: Weshalb Grenzen offen sein sollten’, in:
Andreas Cassee und Anna Goppel (Hrsg.), Migration und Ethik, Miinster, 23-46.

Carruthers, Peter (1992): The Animals Issue, Cambridge.

—— (2014): ,Warum Tiere moralisch nicht zdhlen®, in: Friederike Schmitz (Hrsg.),
Tierethik: Grundlagentexte, Berlin, 219-242.

294

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/325067/fleischindustrie
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/325067/fleischindustrie
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/concept-evil
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/concept-evil
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.lse.ac.uk/News/News-Assets/PDFs/2021/Sentience-in-Cephalopod-Molluscs-and-Decapod-Crustaceans-Final-Report-November-2021.pdf
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/325067/fleischindustrie
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/325067/fleischindustrie
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/concept-evil
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/concept-evil

Literaturverzeichnis

Cavalieri, Paola und Peter Singer (1993), The Great Ape Project: Equality beyond Hu-
manity, London.

Celikates, Robin und Stefan Gosepath (2013): Politische Philosophie. Grundkurs Philo-
sophie, Stuttgart.

Chimaira Arbeitskreis (2011): ,,Eine Einfithrung in Gesellschaftliche Mensch-Tier-Ver-
haltnisse und Human-Animal Studies, in: Chimaira — Arbeitskreis fur Human-Ani-
mal Studies (Hrsg.), Human-Animal Studies. Uber die gesellschaftliche Natur von
Mensch-Tier-Verhdltnissen, Bielefeld, 7-42.

Cochrane, Alasdair (2010): An Introduction to Animals and Political Theory, New York.

—— (2012): Animal Rights Without Liberation: Applied Ethics and Human Obligations,
New York.

—— (2013): ,From Human Rights to Sentient Rights®, in: Critical Review of Interna-
tional Social and Political Philosophy, 16, Nr. 5, 655-675.

—— (2018): Sentientist Politics. A Theory of Global Inter-Species Justice, Oxford.

Cochrane, Alasdair und Steve Cooke (2016): ,,Humane Intervention’: The International
Protection of Animal Rights, in: Journal of Global Ethics, 12, Nr. 1, 106-121.

Cochrane, Alasdair, Robert Garner und Siobhan O’Sullivan (2018): ,,Animal Ethics and
the Political® in: Critical Review of International Social and Political Philosophy, 21,
Nr. 2, 261-277.

Coeckelbergh, Mark (2009): ,Distributive Justice and Co-Operation in a World of
Humans and Non-Humans: A Contractarian Argument for Drawing Non-Humans
into the Sphere of Justice, in: Res Publica, 15, Nr. 1, 67-84.

Cole, Matthew (2011): ,From Animal Machines' to 'Happy Meat'? Foucault's Ideas of
Disciplinary and Pastoral Power Applied to Animal-Centred' Welfare Discourse®; in:
Animals, 1, Nr. 1, 83-101.

Cole, Matthew und Kate Stewart (2014): Our Children and Other Animals. The Cultural
Construction of Human-Animal Relations in Childhood, Farnham.

Cooke, Steve (2016): ,Understanding Animal Liberation; in Robert Garner und
Siobhan O'Sullivan (Hrsg.), The Political Turn in Animal Ethics, London; New York,
119-135.

Cordeiro-Rodrigues, Luis (2016): ,,Is the Animal Liberation Front Morally Justified in
Engaging in Violent and Illegal Activism towards Animal Farms?* in: Critical Studies
on Terrorism, 9, Nr. 2, 226-246.

Costelloe, Timothy M. (2003): ,The Invisibility of Evil: Moral Progress and the ‘Animal
Holocaust™; in: Philosophical Papers, 32, Nr. 2, 109-131.

Daniels, Norman (1996): Justice and Justification: Reflective Equilibrium in Theory and
Practice, Cambridge.

DArcy, Stephen (2007): ,Deliberative Democracy, Direct Action, and Animal Ad-
vocacy, in: Journal for Critical Animal Studies, 5, Nr. 2, 48-63.

Delmas, Candice (2016): ,,Civil Disobedience®, in: Philosophy Compass,11, Nr.11, 681-
691.

—— (2018): A Duty to Resist: When Disobedience Should Be Uncivil, New York.

295

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

DeMello, Margo (2012): Animals and Society. An Introduction to Human-Animal Stud-
ies, New York.

van Dijk, Teun A. (2013): ,Ideology and Discourse, in: Michael Freeden, Lyman
Tower Sargent und Marc Stears (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political Ideologies,
Oxford, 175-196.

Doggett, Tyler (2011): ,Recent Work on the Ethics of Self-Defense, in: Philosophy
Compass, 6, Nr. 4, 220-233.

Dombrowski, Daniel A. (1997): Babies and Beasts: The Argument from Marginal Cases,
Urbana.

Donaldson, Sue und Will Kymlicka (2011): Zoopolis: A Political Theory of Animal
Rights, Oxford; New York.

Eagleton, Terry (2007): Ideology. An Introduction, London; New York.

Elliot, Robert (1984): ,Rawlsian Justice and non-Human Animals’, in: Journal of Ap-
plied Philosophy, 1, Nr. 1, 95-106.

Feinberg, Joel (1970): ,The Nature and Value of Rights", in: Journal of Value Inquiry, 4
Nr. 4, 243-260.

—— (1974): ,The Rights of Animals and Unborn Generations, in: William T. Black-
stone (Hrsg.), Philosophy & Environmental Crisis, Athens, 43-68.

Flanders, Chad (2014): ,,Public Reason and Animal Rights, in: M. L. J. Wissenburg und
David Schlosberg (Hrsg.), Political Animals and Animal Politics, Basingstoke, 44-57.

Francione, Gary L. und Robert Garner (2010): The Animal Rights Debate: Abolition or
Regulation? Critical perspectives on animals, New York.

Francione, Gary L. (2008): Animals as Persons. Essays on the Abolition of Animal
Exploitation, New York.

Freeden, Michael (2003): Ideology. A Very Short Introduction, Oxford.
—— (2015): Liberalism. A Very Short Introduction, Oxford.

Freeden, Michael, Lyman Tower Sargent und Marc Stears (Hrsg.) (2013): The Oxford
Handbook of Political Ideologies, Oxford.

Freeden, Michael und Marc Stears (2013): ,Liberalism, in: Michael Freeden, Lyman
Tower Sargent und Marc Stears (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political Ideologies,
Oxford, 329-347.

Frowe, Helen and Jonathan Parry (2021): ,Self-Defense, in: Edward N. Zalta (Hrsg.),
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition), [https://plato.stanford.e
du/archives/fall2021/entries/self-defense/] (letzter Zugriff: 14.03.2022).

Fuchs, Christian und Greta Taubert (2014, 28. August): ,,Die vegane Armee Fraktion
in: Die Zeit, Nr. 36, 13-15.

Garner, Robert (2004): Animals, Politics and Morality, Manchester; New York.
—— (2005): The Political Theory of Animal Rights, Manchester; New York.

—— (2012): ,Rawls, Animals and Justice: New Literature, Same Response®, in: Res
Publica, 18, Nr. 2, 159-172.

—— (2013): A Theory of Justice for Animals: Animal Rights in a Nonideal World, New
York.

296

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/self-defense
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/self-defense
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/self-defense
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/self-defense

Literaturverzeichnis

—— (2016a): ,,Animal Rights and the Deliberative Turn in Democratic Theory*, in:
European Journal of Political Theory, 18, Nr. 3, 309-329.

—— (2016b): ,,Animals, Politics and Democracy®, in: Garner, Robert und Siobhan
O'Sullivan (Hrsg.), The Political Turn in Animal Ethics, London; New York, 103-117.
—— (2017): ,Animals and Democratic Theory: Beyond an Anthropocentric Account

in: Contemporary Political Theory, 16, Nr. 4, 459-477.

Garner, Robert und Siobhan O'Sullivan (Hrsg.) (2016): The Political Turn in Animal
Ethics, London, New York.

Gaus, Gerald F.,, Shane D. Courtland und David Schmitz (2020): ,Liberalism in: Ed-
ward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2020 Edition),
[https://plato.stanford.edu/entries/liberalism/] (letzter Zugriff: 14.03.2022).

Gaus, Gerald F. (1996): Justificatory Liberalism: An Essay on Epistemology and Political
Theory, New York.

—— (2011): The Order of Public Reason. A Theory of Freedom and Morality in a Diverse
and Bounded World, Cambridge.

—— (2021): ,Respect for Persons and Public Justification’, in: Richard Dean and
Oliver Sensen (Hrsg.), Respect: Philosophical Essays, Oxford, 55-76.

Geuss, Raymond (1983): Die Idee einer kritischen Theorie, Konigstein/Taunus.

Glenn, Cathy B. (2004): ,,Constructing Consumables and Consent: A Critical Analysis
of Factory Farm Industry Discourse®, in: Journal of Communication Inquiry, 28,
Nr. 1, 63-8l.

Gruen, Lori (2009): ,The Faces of Animal Oppression’, in: Ann Ferguson und Mech-
thild Nagel (Hrsg.), Dancing with Iris. The Philosophy of Iris Marion Young, New
York, 225-237.

Habermas, Jiirgen (2009): ,Erlduterungen zur Diskursethik’, in: ders., Philosophische
Texte, Band 3, Frankfurt, 179-301.

—— (2017): ,Ziviler Ungehorsam - Testfall fiir den demokratischen Rechtsstaat. Wi-
der den autoritdren Legalismus in der Bundesrepublik’, in: Andreas Braune (Hrsg.),
Ziviler Ungehorsam. Texte von Thoreau bis Occupy, Stuttgart, 209-228.

Hadley, John (2009a): ,Animal Rights and Self-Defense Theory, in: Journal of Value
Inquiry, 43, Nr. 2, 165-177.

—— (2009b): ,Animal Rights Extremism and the Terrorism Question in: Journal of
Social Philosophy, 40, Nr. 3, 363-378.

—— (2015): ,,Animal Rights Advocacy and Legitimate Public Deliberation, in: Politic-
al Studies, 63, Nr. 3, 696-712.

Hahn, Henning und Jens Schnitker (Hrsg.) (2017): ,Schwerpunkt: Kollektive Verant-
wortung in der globalen Ethik — Ein Problemaufriss, in: Zeitschrift fiir Praktische
Philosophie, 4, Nr. 1, 109-270.

Hardman, Ivar (Pseudonym) (2021): ,In Defense of Direct Action’, in: Journal of
Controversial Ideas, 1, Nr. 1, 1-24.

Hare, Richard M. (2016): ,Ethische Theorie und Utilitarismus®, in: Jérg Schroth
(Hrsg.), Texte zum Utilitarismus, Stuttgart, 178-207.

297

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://plato.stanford.edu/entries/liberalism
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/liberalism

Literaturverzeichnis

Haslanger, Sally (2012): Resisting Reality. Social Construction and Social Critique, Ox-
ford.

Hereth, Blake (2021): ,Animal Rights Pacifism’ in: Philosophical Studies, 178, Nr.2,
4053-4082.
Hinsch, Wilfried und Philosophische Gesellschaft Bad Homburg (Hrsg.) (1997): Zur
Idee des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussion, Frankfurt am Main.
Honneth, Axel (2013): ,Vorwort, in: Hannes Bajohr (Hrsg.), Judith N. Shklar: Der
Liberalismus der Furcht, Berlin, 7-25.

Horta, Oscar (2014): ,The Scope of the Argument from Species Overlap', in: Journal of
Applied Philosophy, 31, Nr. 2, 142-154.

Huber, Jakob (2020): ,,Zur Rolle von Intuitionen in Gedankenexperimenten’, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie, 68, Nr. 5, 689-704.

Humphrey, Mathew und Marc Stears (2006): ,,Animal Rights Protest and the Challenge
to Deliberative Democracy®, in: Economy and Society, 35, Nr. 3, 400-422.

Hursthouse, Rosalind (2014): ,Tugendethik und der Umgang mit Tieren', in: Friederike
Schmitz (Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin, 321-348.

Jaeggi, Rahel (2009): ,Was ist Ideologiekritik?  in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche
(Hrsg.), Was ist Kritik?, Frankfurt, 266-295.

Jamieson, Dale (2002): Morality’s Progress: Essays on Humans, Other Animals, and the
Rest of Nature, Oxford.

—— (2015): ,Method and Moral Theory®, in: Peter Singer (Hrsg.), A Companion to
Ethics, Oxford, 476-487.

jones, pattrice (2004): ,Mothers with Monkeywrenches: Feminist Imperatives and
the ALF in: Steven Best und Anthony J. Nocella II (Hrsg.), Terrorists or Freedom
Fighters, New York, 137-156.

Joy, Melanie (2010): Warum wir Hunde lieben, Schweine essen und Kiihe anziehen.
Karnismus - eine Einfiihrung, Miinster.

Kagan, Shelly (2015): ,,Singer on Killing Animals®, in: Robert Garner und Tatjana ViSak
(Hrsg.), The Ethics of Killing Animals, New York, 136-153.

——(2019): How to Count Animals, more or less, Oxford.

Kant, Immanuel (2017): Die Metaphysik der Sitten, herausgegeben von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt am Main.

Kekes, John (1996): ,,Cruelty and Liberalism’, in: Ethics, 106, Nr. 4, 834-844.

Kemmerer, Lisa (2008): ,,Just War and Warrior Activists’, in: Green Theory & Praxis, 4,
Nr. 2, 25-49.

Kling, Jennifer und Megan Mitchell (2019): ,,Bottles and Bricks: Rethinking the Prohib-
ition against Violent Political Protest’, in: Radical Philosophy Review, 22, Nr. 2, 209-
237.

—— (2022): The Philosophy of Protest. Fighting for Justice Without Going to War,
London.

298

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Kohda, Masanori, Takashi Hotta, Tomohiro Takeyama, Satoshi Awata, Hirokazu Tana-
ka, Jun-ya Asai und Alex L. Jordan (2019): ,If a Fish Can Pass the Mark Test, What
Are the Implications for Consciousness and Self-Awareness Testing in Animals?*, in:
PLOS Biology, 17, Nr. 2, €3000021. [https://doi.org/10.1371/journal.pbio.3000021]
(letzter Zugriff: 20.4.2021).

Korsgaard, Christine M. (2018): Fellow Creatures: Our Obligations to the Other Anim-
als, Oxford.

Krebs, Angelika (1997): ,Naturethik im Uberblick® in: dies. (Hrsg.), Naturethik.
Grundtexte der gegenwirtigen tier- und dkoethischen Diskussion, Frankfurt am Main,
373-379.

Kreide, Regina (2013): ,Die Verantwortung fiir ein T-Shirt. Individuelle und kollektive
Verpflichtungen bei Iris Marion Young', in: Peter Niesen (Hrsg.), Zwischen Demo-
kratie und globaler Verantwortung. Iris Marion Youngs Theorie politischer Normativi-
tdt, Baden-Baden, 59-77.

Kymlicka, Will (1996): Politische Philosophie heute. Eine Einfiihrung, Frankfurt am
Main.

Ladwig, Bernd (2014): ,Tierrechte ohne Staatsbiirgerschaft’ in: Mittelweg 36. Zeitschrift
des Hamburger Instituts fiir Sozialforschung, 23, Nr. 5, 7-44.

——(2020): Politische Philosophie der Tierrechte, Berlin.

Larmore, Charles E. (1987): Patterns of moral complexity, Cambridge.

—— (1996): The Morals of Modernity, Cambridge.

—— (2008): The Autonomy of Morality, Cambridge.

——(2020): What Is Political Philosophy?, Princeton.

Lazar, Seth (2020): ,War", in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Spring 2020 Edition), [https://plato.stanford.edu/entries/war/] (letzter
Zugriff: 14.03.2022).

Lazari-Radek, Katarzyna de und Peter Singer (2014): The Point of View of the Universe.
Sidgwick and Contemporary Ethics, Oxford.

—— (2017): Utilitarianism: A Very Short Introduction, Oxford.

LeBar, Mark und Michael Slote (2020): ,Justice as a Virtue®, in: Edward N. Zalta
(Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2020 Edition), [https://plato.s
tanford.edu/entries/war/] (letzter Zugriff: 14.03.2022).

Leland, R.J. (2019): ,,Civic Friendship, Public Reason', in: Philosophy and Public Affairs,
47,Nr.1, 72-103.

Leland, R.J. und Han van Wietmarschen (2016): ,Political Liberalism and Political
Community* in: Journal of Moral Philosophy, 14, Nr. 2, 142-167.

Leopold, David und Marc Stears (2008): ,Introduction’, in: David Leopold und Marc
Stears (Hrsg.), Political Theory. Methods and Approaches, Oxford, 1-10.

Liebsch, Burkhard und Hannes Bajohr (2014): ,Geschichte, Negativismus und Skepsis
als Herausforderungen politischer Theorie: Judith N. Shklar®, in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie, 62, Nr. 4, 633-659.

299

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.1371/journal.pbio.3000021
https://plato.stanford.edu/entries/war
https://plato.stanford.edu/entries/war
https://plato.stanford.edu/entries/war
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1371/journal.pbio.3000021
https://plato.stanford.edu/entries/war
https://plato.stanford.edu/entries/war
https://plato.stanford.edu/entries/war

Literaturverzeichnis

Low, Philip (2012): ,The Cambridge Declaration on Consciousness’, offentlich
verkiindet am 7. Juli 2012 in Cambridge, [http://fcmconference.org/img/Cambri
dgeDeclarationOnConsciousness.pdf] (letzter Zugriff: 4.5.2022).

Luke, Brian (2014): ,Selbstzihmung oder Verwilderung? Fiir eine nicht-patriarchali-
sche Metaethik der Tierbefreiung, in: Friederike Schmitz (Hrsg.), Tierethik. Grund-
lagentexte, 407-444.

Maynard, Jonathan Leader (2017): ,Ideological Analysis®, in: Adrian Blau (Hrsg.),
Methods in Analytical Political Theory, Cambridge, 297-324.

McKeown, Maeve (2021): ,Structural Injustice’, in: Philosophy Compass, 16, Nr.7,
el2757.

McMabhan, Jeff (1994): ,Self-Defense and the Problem of the Innocent Attacker®, in:
Ethics, 104, Nr. 2, 252-290.

——(2002): The Ethics of Killing: Problems at the Margins of Life, New York.

—— (2013): ,Moral Intuition® in: Hugh LaFollette (Hrsg.), The Blackwell Guide to
Ethical Theory, Oxford, 103-120.

McNay, Lois (2013): ,Contemporary Critical Theory in: Michael Freeden, Lyman
Tower Sargent und Marc Stears (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political Ideologies,
Oxford, 138-154.

Midgley, Mary (1983): Animals and Why They Matter, Harmondsworth.

Mill, John Stuart (2006): Utilitarismus, herausgegeben von Manfred Kithn, Hamburg.

—— (2009): Uber die Freiheit, englisch/deutsch, herausgegeben von Bernd Gréfrath,
Stuttgart.

Miller, David (2021): ,Justice, in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia
of Philosophy (Fall 2021 Edition), [https://plato.stanford.edu/entries/justice/] (letzter
Zugriff: 22.6.2022).

Millgram, Elijah (2009): Ethics Done Right: Practical Reasoning as a Foundation for
Moral Theory, Cambridge.

Milligan, Tony (2013): Civil Disobedience. Protest, Justification, and the Law, New York;
London.

—— (2015): ,The Political Turn in Animal Rights®, in: Politics and Animals, 1, Nr.1,
6-15.

—— (2016): ,Putting Pluralism First: Cruelty and Animal Rights Discourse®, in:
Robert Garner und Siobhan O'Sullivan (Hrsg.), The Political Turn in Animal Ethics,
London; Nex York, 85-101.

——(2017): ,,Animal Rescue as Civil Disobedience, in: Res Publica, 23, Nr. 3, 281-298.

Moller, Christina (2015): JUber die symbolische Reproduktion einer tiervernichtenden
Kultur. Eine Analyse zur Wirkmacht der Werbeindustrie und wie sie aus Tieren
Waren macht? in: Renate Brucker et al. (Hrsg.), Das Mensch-Tier-Verhiltnis: Eine
sozialwissenschaftliche Einfiihrung, Wiesbaden, 269-297.

Morris, Steven, David Ward und Riazad Butt (2006, 12. Mai): ,Jail for Animal Rights
Extremists Who Stole Body of Elderly Woman from Her Grave®, in: The Guardian,

[https://www.theguardian.com/uk/2006/may/12/animalwelfare.topstories3] (letzter
Zugriff: 22.6.2022).

300

- am 19.01.2026, 22:58:43.



http://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
http://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://www.theguardian.com/uk/2006/may/12/animalwelfare.topstories3
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
http://fcmconference.org/img/CambridgeDeclarationOnConsciousness.pdf
https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://www.theguardian.com/uk/2006/may/12/animalwelfare.topstories3

Literaturverzeichnis

Miitherich, Birgit (2014): ,Die soziale Konstruktion des Anderen: Zur soziologischen
Frage nach dem Tier', in: Friederike Schmitz (Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte,
Berlin, 445-477.

Musschenga, Albert W. und Gerben Meynen (2017): ,Moral Progress: an Introduction’
in: Ethical Theory and Moral Practice, 20, Nr. 1, 3-15.

Neuhduser, Christian (2014): ,Structural Injustice and the Distribution of Forward-
Looking Responsibility; in: Midwest Studies in Philosophy, XXXVIII, 232-251.

Nibert, David Alan (2002): Animal Rights/Human Rights: Entanglements of Oppression
and Liberation, Lanham.

Niesen, Peter (2009): ,Die politische Theorie des politischen Liberalismus: John
Rawls®, in: André Brodocz und Gary S. Schaal (Hrsg.), Politische Theorien der Gegen-
wart, Opladen, 27-64.

—— (2014): ,Kooperation und Unterwerfung. Voriiberlegungen zur politischen Theo-
rie des Mensch/Nutztier-Verhaltnisses®, in: Mittelweg 36. Zeitschrift des Hamburger
Instituts fiir Sozialforschung, 23, Nr. 5, 45-58.

—— (2020): ,,Erst Ethik, dann Politik, oder: Politik statt Ethik? Zur Grundlegung der
Tierrechte im political turnf in: TIERethik, 12, Nr. 2, 7-28.

—— (2023): ,Tierpolitik und Tiergerechtigkeit®, in: Johannes Frithbauer, Michael Re-
der, Michael Roseneck und Thomas M. Schmidt (Hrsg.), Rawls-Handbuch. Leben -
Werk — Wirkung, Stuttgart, 611-621.

Norval, Aletta (2013): ,Postructuralist Conceptions of Ideology*, in: Michael Freeden,
Lyman Tower Sargent und Marc Stears (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political
Ideologies, Oxford, 155-174.

Nozick, Robert (1974): Anarchy, State, and Utopia, New York.

Nussbaum, Martha C. (2010): ,Menschenwiirde und politische Anspriiche® in: Zeit-
schrift fiir Menschenrechte, 4, Nr. 1, 80-97.

—— (2011): ,Foreword®, in: Iris Marion Young, Responsibility for Justice, Oxford,
IX-XXVi.

—— (2014a): Die Grenzen der Gerechtigkeit: Behinderung, Nationalitdt und Spezieszu-
gehorigkeit, Berlin.

—— (2014b): ,Perfektionistischer Liberalismus und Politischer Liberalismus in: Zeit-
schrift fiir Praktische Philosophie, 1, Nr. 1, 99-166.

——(2022): Justice for Animals. Our Collective Responsibility, New York.

Oberlandesgericht Naumburg (2018, 22. Februar): 2 Rv 157/17, abzurufen unter: https:/
/www.landesrecht.sachsen-anhalt.de/bsst/document/KORE508972018 (letzter
Zugriff: 31.08.2020).

O'Sullivan, Siobhan (2012): Animals, Equality and Democracy, Basingstoke.
Palmer, Clare (2010): Animal Ethics in Context, New York.

Parry, Lucy J. (2016): ,Deliberative Democracy and Animals: Not So Strange Bedfel-
lowsS, in: Robert Garner und Siobhan O'Sullivan (Hrsg.), The Political Turn in
Animal Ethics, London; New York, 137-153.

Pasternak, Avia (2018): ,,Political Rioting: A Moral Assessment'; in: Philosophy & Public
Affairs, 46, Nr. 4, 384 - 418.

301

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://www.landesrecht.sachsen-anhalt.de/bsst/document/KORE508972018
https://www.landesrecht.sachsen-anhalt.de/bsst/document/KORE508972018
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.landesrecht.sachsen-anhalt.de/bsst/document/KORE508972018
https://www.landesrecht.sachsen-anhalt.de/bsst/document/KORE508972018

Literaturverzeichnis

Pepper, Angie (2017): ,Political Liberalism, Human Cultures, and Nonhuman Lives’,
in: Luis Cordeiro-Rodrigues und Les Mitchell (Hrsg.), Animals, Race, and Multicul-
turalism, Cham, 35-59.

Peter, Fabienne (2013): ,Epistemic Foundations of Political Liberalism in: Journal of
Moral Philosophy, 10, Nr. 5, 598-620.

—— (2019): ,Political Legitimacy Under Epistemic Constraints: Why Public Reasons
Matter®, in: Jack Knight und Melissa Schwartzberg (Hrsg.), Political Legitimacy, New
York, 147-173.

Peters, Anne (2019): ,Die Rechtsstellung von Tieren. Status Quo und Weiterentwick-
lung, in: Elke Diehl und Jens Tuider (Hrsg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und
Dimensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn, 122-134.

Pluhar, Evelyn B. (1995): Beyond Prejudice. The Moral Significance of Human and
Nonhuman Animals, Durham.

Pust, Joel (2019): ,Intuition’, in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Summer 2019 Edition), [https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/en
tries/intuition/] (letzter Zugriff: 15.5.2022).

Quong, Jonathan (2022): ,Public Reason’, in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Summer 2022 Edition), [https://plato.stanford.edu/entri
es/public-reason/] (letzter Zugriff: 12.07.2022).

Rawls, John (1974): ,The Independence of Moral Theory", in: Proceedings and Ad-
dresses of the American Philosophical Association, 48, 5-22.

——(1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main.

——(1980): ,,Kantian Constructivism in Moral Theory®, in: The Journal of Philosophy,
77, Nr. 9, 512-572.

—— (1985): ,Justice as Fairness: Political not Metaphysical;, in: Philosophy and Public
Affairs, 14, Nr. 3, 223-251.

—— (1997): ,The Idea of Public Reason Revisited®, in: The University of Chicago Law
Review, 64, Nr. 3, 765-807.

——(1999): A Theory of Justice, iiberarbeitete Ausgabe, Cambridge (Mass.).

——(2003a): Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main.

—— (2003b): Gerechtigkeit als Fairness: Ein Neuentwurf, Frankfurt am Main.

Regan, Tom (1979): ,An Examination and Defense of One Argument Concerning
Animal Rights® in: Inquiry, 22, 189- 219.

—— (1985): The Case for Animal Rights, Berkeley; Los Angeles.

—— (1997): ,Wie man Rechte fiir Tiere begriindet’, in: Angelika Krebs (Hrsg.), Natur-
ethik. Grundtexte der gegenwiirtigen tier- und 0koethischen Diskussion, Frankfurt am
Main, 33-46.

—— (2004): Empty Cages. Facing the Challenge of Animal Rights, Lanham.
Rorty, Richard (1989): Contingency, Irony, and Solidarity, New York.
Rowlands, Mark (1998): Animal Rights. A Philosophical Defence, Basingstoke.
——(2002): Animals Like Us, London.

—— (2009): Animal Rights. Moral Theory and Practice, Basingstoke.

302

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/intuition
https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/intuition
https://plato.stanford.edu/entries/public-reason
https://plato.stanford.edu/entries/public-reason
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/intuition
https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/intuition
https://plato.stanford.edu/entries/public-reason
https://plato.stanford.edu/entries/public-reason

Literaturverzeichnis

—— (2017): ,Making Light of the Ethical? The Ethics and Politics of Animal Rights"
in: Andrew Woodhall und Gabriel Garmendia da Trindade (Hrsg.), Ethical and
Political Approaches to Nonhuman Animal Issues, Cham, 21-38.

Saar, Martin (2009): ,Genealogische Kritik® in: Rahel Jaeggi und Tilo Wsche (Hrsg.),
Was ist Kritik?, Frankfurt, 247-265.

—— (2011): ,Subjekt in: Gerhard Gohler, Matthias Iser und Ina Kerner (Hrsg.),
Politische Theorie. 25 umkidmpfte Begriffe zur Einfiihrung, Wiesbaden, 356-371.

Sauer, Hanno, Charlie Blunden, Cecilie Eriksen und Paul Rehren (2021): ,Moral Pro-
gress: Recent Developments; in: Philosophy Compass, 16, Nr. 10, e12769.

Schaub, J6rg (2019): ,,John Rawls’ Projekt(e) der Verséhnung (§ 18)% in: Henning Hahn
und Reza Mosayebi (Hrsg.), John Rawls: Das Recht der Vilker, Berlin; Boston, 177-
196.

Scheuerman, William E. (2018): Civil Disobedience, Cambridge.

Schidel, Regina (2023): Relationalitit der Menschenwiirde. Zum gerechtigkeitstheoreti-
schen Status von Menschen mit kognitiven Beeintrdchtigungen, Frankfurt; New York.

Schlosberg, David und Marcel Wissenburg (2014): ,Introducing Animal Politics and
Political AnimalsS in: dies. (Hrsg), Political Animals and Animal Politics, Basings-
toke, 1-14.

Schmitz, Friederike (2014): ,Tierethik - eine Einfithrung’ in: dies. (Hrsg.), Tierethik.
Grundlagentexte, Berlin, 13-73.

—— (2016): ,Animal Ethics and Human Institutions: Integrating Animals into Politic-
al Theory, in: Robert Garner und Siobhan O'Sullivan (Hrsg.), The Political Turn in
Animal Ethics, London; New York, 33-49.

—— (2019): ,Zivilgesellschaftliches Engagement fiir Tiere. Unterschiedliche Ansitze,
in: Elke Diehl und Jens Tuider (Hrsg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und Dimensio-
nen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn, 93-105.

Schulten, Thorsten und Johannes Specht (2021): ,,Ein Jahr Arbeitsschutzkontrollgesetz.
Grundlegender Wander in der Fleischindustrie?, in: Aus Politik und Zeitgeschichte,
71, Nr. 51-52, 36-41.

Schulze, Maureen, Achim Spiller und Antje Risius (2018): ,Heimliche Stallaufnahmen
aus gesellschaftlicher Sicht im Wechselspiel zwischen Landwirtschaft, Tierschutzor-
ganisationen und staatlichen Kontrollmechanismen', in: German Journal of Agricul-
tural Economics, Special Issue: Future Options for Animal Husbandry in Europe, 67,
Nr. 4, 267-280.

Shklar, Judith (1984): Ordinary Vices, Cambridge.

—— (1985): ,Thinking about Bonsai Trees, Rezension zu Dominance and Affection:
The Making of Pets von Yi-Fu Tuan, in: London Review of Books, 7, Nr. 7, 12-13.

—— (2013): ,Der Liberalismus der Furcht, in: Hannes Bajohr (Hrsg.), Judith N.
Shklar: Der Liberalismus der Furcht, Berlin, 26-66.

—— (2017): ,Rechte in der liberalen Tradition', in: Hannes Bajohr (Hrsg.): Judith N.
Shklar: Der Liberalismus der Rechte, Berlin, 20-64.

Singer, Peter (1974): ,Sidgwick and Reflective Equilibrium® in: The Monist, 58, Nr. 3,
490-517.

303

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

—— (2005): ,,Ethics and Intuitions®, in: The Journal of Ethics, 9, Nr. 3/4, 331-352.

—— (2006): ,Introduction’ in: ders. (Hrsg), In Defense of Animals: The Second Wave,
Oxford.

—— (2009): Animal Liberation: The Definitive Classic of the Animal Movement, New
York.

—— (2011): The Expanding Circle: Ethics, Evolution, and Moral Progress, Princeton.

—— (2013): Praktische Ethik, 3. Ausgabe, Stuttgart.

Skorupski, John (2017): ,Rawls, Liberalism, and Democracy, in: Ethics, 128, Nr. 1, 173-
198.

Smith, Kimberly K. (2012): Governing Animals: Animal Welfare and the Liberal State,
New York; Oxford.

Steinfath, Holmer (2020): ,Tiere essen? Perspektiven und Grenzen der Tierethik"
Vorlesung im Rahmen der Ringvorlesung Tier oder Tofu? Was isst die Zukunft?
vom 7.1.2020, [https://www.youtube.com/watch?v=]JaofXg57II] (letzter Zugrift:
20.01.2021).

Steinhoff, Uwe (2015): ,What Is Self-Defense?*, in: Public Affairs Quarterly, 29, Nr. 4,
385-402.

—— (2019): Self-Defense, Necessity, and Punishment: A Philosophical Analysis, New
York.

Stemplowska, Zofia und Adam Swift (2012): ,Ideal and Nonideal Theory*; in: David M.
Estlund (Hrsg.), The Oxford Handbook of Political Philosophy, Oxford, 373-389.

Stibbe, Arran (2001): ,Language, Power and the Social Construction of Animals® in:
Society & Animals, 9, Nr. 2, 145-161.

Street, Sharon (2010): ,What is Constructivism in Ethics and Metaethics?*; in: Philo-
sophy Compass, 5, Nr. 5, 363-384.

Stucki, Saskia (2020): ,Towards a Theory of Legal Animal Rights: Simple and Funda-
mental Rights®, in: Oxford Journal of Legal Studies, 40, 533-560.

Svolba, David (2016): ,Is there a Rawlsian Argument for Animal Rights? in: Ethical
Theory and Moral Practice, 19, Nr. 4, 973-984.

Swift, Adam und Stuart White (2008): ,Political Theory, Social Science, and Real
Politics, in: Marc Stears und David Leopold (Hrsg.), Political Theory. Methods and
Approaches, Oxford, 49-69.

Talbert, Matthew (2019): ,Moral Responsibility®, in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2019 Edition), [https://plato.stanford.ed
u/archives/win2019/entries/moral-responsibility/] (letzter Zugriff: 15.5.2022).

Tam, Agnes und Margaret Meek Lange (2024): ,Progress’, in: Edward N. Zalta und Uri
Nodelman (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2024 Edition),
[https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/progress/] (letzter Zugriff:
4.4.2024).

Thomson, Judith Jarvis (1991): ,Self-Defense®, in: Philosophy and Public Affairs, 20,
Nr. 4, 283-310.

Torres, Bob (2014): ,Eigentum, Gewalt und die Urspriinge der Unterdriickung’ in:
Friederike Schmitz (Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin, 512-547.

304

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://www.youtube.com/watch?v=JJaofXg57II
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/moral-responsibility
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/moral-responsibility
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/progress
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=JJaofXg57II
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/moral-responsibility
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/moral-responsibility
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/progress

Literaturverzeichnis

Trimgev, Rieke, (2021): ,Ein ,anderer Liberalismus‘ fiir das 21. Jahrhundert - aber
welcher? Neue Texte von und iiber Judith N. Shklar; in: Neue politische Literatur, 66,
323-343.

Tugendhat, Ernst (1993): Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt am Main.

Valentini, Laura (2012): ,Ideal vs. Non-ideal Theory: A Conceptual Map in: Philo-
sophy Compass, 7, Nr. 9, 654-664.

—— (2014): ,Canine Justice: An Associative Account’, in: Political Studies, 62, Nr.1,
37-52.

Vallier, Kevin (2020): ,,In Defense of Idealization in Public Reason’, in: Erkenntnis, 85,
1109-1128.

VanDeVeer, Donald (1979): ,,Of Beasts, Persons, and the Original Position’ in: The
Monist, 62, Nr. 3, 368-377.

Visak, Tatjana (2015): ,Do Utilitarians Need to Accept the Replaceability Argument?*,
in: Robert Garner und Tatjana Visak (Hrsg.), The Ethics of Killing Animals, New
York; Oxford, 117-135.

—— (2018a): ,Toten und Totungsverbot®, in: Johann S. Ach und Dagmar Borchers
(Hrsg.), Handbuch Tierethik. Grundlagen — Kontexte — Perspektiven, Stuttgart, 213—
218.

—— (2018b): ,Argument der Grenzfille in: Johann S. Ach und Dagmar Borchers
(Hrsg.), Handbuch Tierethik. Grundlagen — Kontexte — Perspektiven, Stuttgart, 149-
154.

Waldron, Jeremy (1987): ,Theoretical Foundations of Liberalism, in: Philosophical
Quarterly, 37, Nr. 147, 127-150.

Walzer, Michael (1981): ,Philosophy and Democracy® in: Political Theory, 9, Nr.3,
379-399.

——(2015): Just and Unjust Wars: A Moral Argument with Historical Illustrations, New
York.

Warren, Mary Anne (1987): ,Difficulties with the Strong Animal Rights Position’, in:
Between the Species, 2, Nr. 4, 163-173.

—— (1997): Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Oxford.

Wawrzyniak, Daniel (2019): Tierwohl und Tierethik. Empirische und moralphilosophi-
sche Perspektiven, Bielefeld.

Weithman, Paul (2010): Why Political Liberalism? On John Rawls's Political Turn, Ox-
ford.

Weltman, Daniel (2022): ,Covert Animal Rescue: Civil Disobedience or Subrevolu-
tion?", in: Environmental Ethics, 44, Nr. 1, 61-83.

—— (2023): ,,0n Covert Civil Disobedience and Animal Rescue: A Reply to Milligan,
in: Journal of Ethics and Social Philosophy, 25, Nr. 2, 420-429.

Wenar, Leif (2023): ,Rights in: Edward N. Zalta und Uri Nodelman (Hrsg.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2023 Edition), [https://plato.stanford.ed
u/archives/spr2023/entries/rights/] (letzter Zugriff: 15.05.2023).

305

https://dol.ora/10.577V/8783748044287 - am 10.01.2026, 22:56:43.



https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/rights
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/rights
https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/rights
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/rights

Literaturverzeichnis

Wendt, Fabian (2016): ,Gerechtigkeit ist nicht alles: Uber Immigration und sozialen
Frieden’; in: Thomas Grundmann und Achim Stephan (Hrsg.), ,Welche und wie viele
Fliichtlinge sollen wir aufnehmen?* Philosophische Essays, Stuttgart, 45-56.

Wild, Markus (2018): ,,Bewusstsein, in: Johann S. Ach und Dagmar Borchers (Hrsg.),
Handbuch Tierethik. Grundlagen — Kontexte — Perspektiven, Stuttgart, 35-40.

Williams, Bernard (2013): ,Der Liberalismus der Furcht®, in: Hannes Bajohr (Hrsg.),
Judith N. Shklar: Der Liberalismus der Furcht, Berlin, 106-130.

Wissenburg, Marcel L. J. und David Schlosberg (Hrsg.) (2014): Political Animals and
Animal Politics, Basingstoke.

Young, Iris Marion (2011): Responsibility for Justice, Oxford.

Zuolo, Federico (2015): ,Equality among Animals and Religious Slaughter, in: Histor-
ical Social Research, 40, Nr. 4, 110-127.

——(2020): Animals, Political Liberalism and Public Reason, Cham.

306

- am 19.01.2026, 22:58:43.



https://doi.org/10.5771/9783748944287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1 Einleitung
	1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung
	1.2 Aufbau und argumentative Struktur

	2 Methodische Vorbemerkungen
	2.1 Zur Rechtfertigung normativer Theorien
	Einführendes zur Rechtfertigung normativer Theorien

	2.2 Moralische Rechtfertigung und politischer Konstruktivismus

	3 Tiere, moralische Berücksichtigung und individuelle Rechte
	3.1 Die moralische Berücksichtigung anderer Tiere: Grundlagen
	3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte
	3.2.1 Nichtmenschliche Tiere und Utilitarismus: Peter Singer
	Speziesismus, das Prinzip der gleichen Interessenabwägung und Utilitarismus
	Präferenzutilitarismus und die Nutzung von Tieren
	Zur utilitaristischen Rechtfertigung der Tötung von Tieren

	3.2.2 Moralische Rechte für Tiere: Tom Regan
	Regans Kritik am Utilitarismus
	Gleicher inhärenter Wert und moralische Rechte

	3.2.3 Das Argument der Grenzfälle

	3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik
	3.3.1 Interessenbasierte Tierrechtstheorie: Cochrane und Ladwig
	Interessentheoretische Begründung von Tierrechten
	Was folgt aus der Interessentheorie der Tierrechte?

	3.3.2 Rechte, positive Pflichten und die Relevanz von Beziehungen
	Clare Palmer und die Idee relationaler positiver Pflichten
	Donaldsons und Kymlickas politische Theorie der Tierrechte
	Interessenbasierte Tierrechtstheorie und die Frage politischer Mitgliedschaft

	3.3.3 Zur politischen Verortung von Tierrechten
	Pflichten, moralische Rechte und legale Rechte
	Tierrechte und Gerechtigkeit
	Tierrechte, Demokratie und Legitimität



	4 Tierrechte und die Rechtfertigung von politischem Ungehorsam
	4.1 Aktivismus für Tiere und ziviler Ungehorsam
	4.1.1 (Illegaler) Aktivismus für Tiere: ein einführender Überblick
	4.1.2 Rawls’ Modell zivilen Ungehorsams: zentrale Elemente und Grenzen
	Aktivismus für Tiere und die Grenzen des Rawls’schen Modells

	4.1.3 Demokratietheoretische Rechtfertigung zivilen Ungehorsams
	Martin Balluchs demokratietheoretische Rechtfertigung zivilen Ungehorsams
	Undemokratische Verhältnisse und die Rechtfertigung zivilen Ungehorsams
	Tony Milligans Kritik an der demokratischen Rechtfertigungsstrategie

	4.1.4 Milligans civility-focused Rechtfertigung zivilen Ungehorsams
	Milligans Rechtfertigung zivilen Ungehorsams und der Respekt für Personen
	Fazit: Aktivismus für Tiere und die Grenzen zivilen Ungehorsams


	4.2 Aktivistische Interventionen jenseits von zivilem Ungehorsam
	4.2.1 Unziviler Ungehorsam und Aktivismus für Tiere
	Zur Rechtfertigung unzivilen Ungehorsams
	Delmas’ Rechtfertigung unzivilen Ungehorsams und der illegale Einsatz für Tiere

	4.2.2 Selbstverteidigung, Nothilfe und Tiere: Grundlagen
	Einführende Bemerkungen zur Rechtfertigung von Selbstverteidigung
	Selbstverteidigung, Nothilfe und der Schutz von Tieren

	4.2.3 Die Prima facie-Rechtfertigung von Interventionen zum Schutz von Tieren
	Speziesegalitarismus und Hadleys Dilemma

	4.2.4 Zahlreiche prima facie gerechtfertigte Interventionen?
	Tiere, Selbstverteidigung und rechtfertigender Notstand

	4.2.5 Tierrechtstheorie und die Prima facie-Rechtfertigung von Interventionen
	Schwächere Tierrechtstheorien und die Rechtfertigung von Interventionen
	Verhältnismäßigkeit und der Schutz von Tieren

	4.2.6 Tierrechte und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit
	Moralische Verantwortung und die Rechtfertigung unziviler Interventionen
	Strukturelle politische Ungerechtigkeit und Verantwortung
	Tierrechtsaktivismus und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit

	4.2.7 Exkurs: Tierrechte und Interventionen staatlicher Akteur:innen
	Humanitäre Interventionen: einführende Bemerkungen
	Cochrane und Cooke: Humanitäre Interventionen zum Schutz von Tierrechten
	Innerstaatliche Interventionen staatlicher Akteur:innen

	4.2.8 Eine kurze Zusammenfassung


	5 Politischer Liberalismus und Tierrechte
	5.1 Wir müssen draußen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus
	5.1.1 Rawls’ politischer Liberalismus und Tiere
	Rawls’ politische Konzeption der Gerechtigkeit und öffentlicher Vernunftgebrauch
	Die Berücksichtigung von Tieren in Rawls’ liberaler Gerechtigkeitskonzeption

	5.1.2 Federico Zuolo: Tiere und öffentliche Vernunft
	Zuolos Ausgangspunkt: vernünftige Meinungsverschiedenheiten
	Zuolos hybride Theorie: neutrale und interne Gründe
	Zur öffentlichen Rechtfertigung tierethischer Prinzipien
	Was folgt aus Zuolos liberaler Position?


	5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus
	5.2.1 Liberalismus und die Konsequenzen von Interventionen
	Liberalismus, Rechte und die moralische Relevanz einer friedlichen Ordnung

	5.2.2 Vernünftigkeit, epistemische Bescheidenheit und moralischer Respekt
	Vernünftige Meinungsverschiedenheiten und die Rechtfertigung von Zwang
	Die Vernünftigkeit von Personen, gleicher moralischer Respekt und tierrechtliche Interventionen

	5.2.3 Tierrechte und die Rechtfertigung des politischen Liberalismus
	Moralischer Respekt, Überlegungsgleichgewicht und übergreifender Konsens
	Egalitäre Tierrechtstheorie und politischer Liberalismus
	Gerald Gaus: Sozialmoral, öffentliche Rechtfertigung und moralischer Respekt
	Tierrechte, individuelle Moralvorstellungen und öffentliche Rechtfertigung
	Was spricht für die Perspektive öffentlicher Rechtfertigung?



	6 Tiere, moralisches Übel und Verantwortung
	6.1 Dramatisches moralisches Übel und Liberalismus
	6.1.1 Cards Analyse moralischer Übel und die Berücksichtigung von Tieren
	Card zu moralischem Übel und unserem Umgang mit Tieren
	Tierrechte und Cards Analyse moralischen Übels
	Politischer Liberalismus und unser Umgang mit Tieren als dramatisches moralisches Übel

	6.1.2 Shklars Liberalismus der Furcht und Tiere
	Shklars Liberalismus der Furcht – zentrale Elemente
	Shklars Liberalismus und Grausamkeit gegenüber Tieren
	Shklar, Tiere und die Frage dramatischen moralischen Übels


	6.2 Verantwortung für ein mögliches dramatisches Übel
	6.2.1 Moralisches Übel, moralischer Fortschritt und Verantwortung
	Moralischer Fortschritt und die Möglichkeit moralischen Übels
	Verantwortung für ein dramatisches moralisches Übel: Wem schulden wir diese und weshalb?
	Wie lässt sich unsere Verantwortung genauer verstehen?

	6.2.2 Speziesismuskritik und liberale Verantwortung
	Ideologie- und Speziesismuskritik
	Speziesismuskritik und unsere Verantwortung gegenüber Tieren



	7 Schluss
	Literaturverzeichnis

