
Erster Teil:
Einführung in die Thematik und Konzeptualisierung

des Forschungsvorhabens

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesetzlose Helden

Banditen, Piraten und Revolverhelden als gute Gesetzlose

Die Figur des guten Gesetzlosen ist seit Jahrhunderten im „kulturellen Gedächt-
nis“1 der Menschheit präsent und hat ihren festen Platz in der Literaturgeschich-
te. In zahlreichen Erzählungen, die sich je nach Epoche und Region verändern,
werden in dieser Figur Vorstellungen von Widerstand gegen eine als ungerecht
empfundene Herrschaft zum Ausdruck gebracht. Die Erzählungen über Robin
Hood sind im nordatlantischen Kulturkreis sicherlich die berühmtesten. Kaum
eine andere Figur verkörpert so sehr die Vorstellung von Gerechtigkeit (den Rei-
chen nehmen, um es den Armen zu geben) und Freiheit (unabhängiges Leben
im grünen Wald) wie der Bogenschütze aus dem Sherwood Forest. Der Name
Robin Hood steht für ein Prinzip, dass, um das Gute zu tun, das Gesetz übertre-
ten wird, womöglich gar übertreten werden muss. Der edle Räuber Robin Hood
wird deswegen von dem Historiker Eric Hobsbawm als „Archetyp“2 und „inter-
nationales Paradigma des wahren Sozialbanditentums“3 bezeichnet.

Um einen Gesetzlosen als ‚gut‘ bzw. einen Banditen als ‚sozial‘ bezeichnen zu
können, muss er vom asozialen Banditen unterschieden werden, der nicht davor
zurückschreckt, Arme und Hilflose auszuplündern, der wahllos mordet und auch
von der Bevölkerung als Plage angesehen wird. In der Abgrenzung vom gewöhn-
lichen Verbrecher können Sozialbanditen demnach als Räuber definiert werden,
„die nach Ansicht der öffentlichen Meinung nicht oder nicht nur gemeine Ver-
brecher sind“.4 Hobsbawm erläutert, dass ein Bandit deswegen als gut angesehen
wird, weil er mit einer bestimmten sozialen Gruppe verbunden ist, gegen deren
Interessen er nicht verstößt und deren Werte er teilt.5 Während der Sozialbandit
für Staat und Feudalherr ein Verbrecher ist, wird er von der bäuerlichen Gesell-
schaft, aus der er kommt, als „Held, Retter, Rächer und Kämpfer für Gerechtig-
keit betrachtet […]; vielleicht hält man ihn sogar für einen Führer der Befreiung,
jedenfalls für einen Mann, den man zu bewundern hat, dem man Hilfe und Un-
terstützung gewähren muß“.6 Die Moral und das Heldentum des Sozialbanditen
sind von der sozialen Zugehörigkeit zu einer spezifischen Gemeinschaft abhän-

I.

1.

1 Ein Begriff, den Jan Assmann geprägt hat. Vgl. Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis.
Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen, München 62007.

2 Eric Hobsbawm: Sozialrebellen. Archaische Sozialbewegungen im 19. und 20. Jahrhundert
(Primitive Rebels. Studies in Archaic Forms of Social Movement in the 19th and 20th Cen-
turies), übers. v. Renate Müller-Isenburg / C. Barry Hyams, Neuwied/Berlin 1971, S. 27.

3 Eric Hobsbawm: Die Banditen. Räuber als Sozialrebellen (Bandits), übers. v. Rudolf Weys /
Andreas Wirthensohn, München 2007, S. 34.

4 Ebd., S. 31 (Hervorh. i. Orig.).
5 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 31.
6 Hobsbawm: Banditen, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gig, durch die er als Verkörperung bestimmter Werte und Tugenden aufgefasst
werden kann. Gesetzlosigkeit, wie sie hier behandelt wird, lässt sich nicht auf Ver-
brechen reduzieren. Wenn sich diese Arbeit mit Gesetzlosen beschäftigt, bedeu-
tet das also nicht, dass das Verbrechen im Zentrum der Aufmerksamkeit steht.7

Das Verbrechen tritt aus der Perspektive einer Rechtsnorm, die übertreten
wird, in Erscheinung. Insofern dieses kodifizierte Recht mit einer alternativen
Vorstellung von Gerechtigkeit in Konflikt gerät, erscheint der Bandit als mora-
lisch integer. Er verletzt zwar die Norm des herrschenden Rechts, aber nicht die
Werte der Gemeinschaft, die Träger der vom Recht abweichenden Gerechtigkeits-
vorstellung ist. Ausschlaggebend dafür, ob ein Bandit als gesetzloser Held wahr-
genommen wird, ist das, was über ihn erzählt wird. In der Verbreitung populärer
Geschichten spinnt sich um die Figur des Gesetzlosen ein mythisches Geflecht.
Wenn in den Erzählungen über die Taten und Tugenden eines Banditen dieser
zum „gestalthaften Fokus“ einer Gemeinschaft avanciert, also die Gemeinschaft
sich mit ihren Werten in der Figur selbst erkennt, dann kann von Heroisierung
gesprochen werden.8

Aus der Perspektive der Verehrergemeinschaft betrachtet, wird der Gesetzlose
vom Verbrecher abgegrenzt, weil seine Handlung entweder nicht als Verbrechen
betrachtet wird oder er gar als völlig unschuldig erscheint. Zum einen kann eine
illegale Handlung gerechtfertigt erscheinen, selbst wenn der Gesetzlose bewusst
gegen das Gesetz verstößt. Die Übertretung der festgesetzten Rechtsnorm kann
durch Berufung auf eine alternative Norm oder auf bestimmte moralische Werte
gerechtfertigt werden. Dass Helden Gesetze übertreten, um der Gerechtigkeit
zum Durchbruch zu verhelfen, zeigt, dass Gesetzlosigkeit gar als notwendige Be-
dingung zur Verteidigung von moralischen Werten erscheinen kann. Zum ande-
ren können Menschen geächtet werden, die sich keiner Übertretung der Rechts-
norm schuldig gemacht haben und die durch unglückliche Umstände, Denunzia-
tion oder Willkür auf der falschen Seite des Gesetzes gelandet sind. Nicht jede
legale Handlung erscheint gerecht, gerade wenn Unschuldige zu Unrecht ange-
klagt oder verurteilt werden. Auch ohne eine positive Außenwahrnehmung kann
sich der Gesetzlose aus der Innenperspektive durch seine noblen Motive oder
durch das Bewusstsein seiner Unschuld rechtfertigen. Der Gesetzlose wäre in die-
sem Fall nicht der Held seiner sozialen Gemeinschaft, aber im Fall einer narrati-
ven Darstellung kann er dennoch zum Helden werden, wenn seine Perspektive in
der Erzählung vermittelt wird. Das Lesepublikum bildet dann die Gemeinschaft,
welche die Heroisierung der Figur vollzieht.

7 Über die umfangreichen Themen, die dem Komplex von Literatur und Verbrechen zuzu-
rechnen sind, wäre viel zu sagen, was über den Umfang dieser Studie weit hinausgehen wür-
de.

8 Ralf von den Hoff u. a.: Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Son-
derforschungsbereichs 948, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen
1.1, 2013, S. 7–14, hier S. 8. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros./2013/01/03.

18

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Figur des guten Gesetzlosen geht aus dem Widerspruch von Recht und
Gerechtigkeit hervor, der sich im Widerspruch zwischen der Heroisierung auf der
einen und der Ächtung auf der anderen Seite reproduziert. Der gesetzlose Held
markiert soziale und politische Konflikte. Hobsbawm weist darauf hin, dass Ban-
ditentum ein Surrogat für soziale Bewegungen sein kann.9 Sein gesamtes Werk ist
jedoch von der Annahme bestimmt, dass bewaffnete Banden, die sich den recht-
lich sanktionierten Herrschaftsverhältnissen entgegenstellen, sozialen Protest in
‚primitiver‘ oder ‚archaischer‘ Weise zum Ausdruck bringen. Die soziale Umwäl-
zung traditioneller, agrarischer Lebensweisen und deren Integration in eine neue
ökonomische und rechtliche Ordnung ist für Hobsbawm die materielle Grundla-
ge des Sozialbanditentums.10 Banditentum bietet für die Unzufriedenen, die von
der politischen Gestaltung ausgeschlossen sind, eine Möglichkeit, der empfunde-
nen Ungerechtigkeit etwas entgegenzusetzen.11 Wenn Sozialbanditen aus tradi-
tionellen Gemeinschaften hervorgehen, die sich gegen Modernisierungstenden-
zen wehren, in denen „[a]lles Stehende und Ständische verdampft“,12 dann kann
es kaum überraschen, dass es bewaffneten Banden in subalternen Weltgegenden
auch heute noch gelingt, Unterstützung durch die Bevölkerung zu erhalten,
wenn sie im Namen traditioneller Werte (z. B. der Religion oder der Clan-Loyali-
tät) gegen den Staat und das Elend der globalen Ökonomie aufbegehren. Da es
sich außerhalb der kapitalistischen Zentren in der Tat vorwiegend um agrarisch
geprägte Gemeinschaften handelt, deren Lebensweise unter dem Druck der Ver-
hältnisse zusammenzubrechen droht, könnte hier Hobsbawms Konzept noch
problemlos angewandt werden. Wie aber erklärt sich die anhaltende Faszination
für Räuber, Piraten und Banditen in einem Kontext, in dem der Kampf zwischen
agrarischer und moderner, industrialisierter Gesellschaft längst entschieden ist?
Wieso sind diese Geschichten immer noch im Umlauf, wenn sich doch der ge-
schichtliche Prozess entwickelt hat und die sozialen Bedingungen sich so sehr
verändert haben? Durch welche Brüche und Verschiebungen hindurch bleibt der
Bezug auf den gesetzlosen Helden in modernen Gesellschaften weiterhin viru-
lent? Sind die politischen Vorstellungen, die darin aufscheinen, notwendigerwei-
se ‚primitiv‘ oder ‚archaisch‘?

Meine These ist, dass sich die Bedeutung der Erzählungen über gesetzlose Hel-
den erschließen lässt, indem die sozialen Konflikte als räumliche Konstellation
erfasst werden. Dazu wird in verschiedenen literarischen Texten aus unterschiedli-
chen historischen Kontexten die jeweilige Topologie der Gesetzlosigkeit heraus-
gearbeitet. Die theoretischen Grundlagen und der methodische Ansatz, der hin-

9 Vgl. Hobsbwam: Banditen, S. 42.
10 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 40.
11 Vgl. ebd., S. 41.
12 Karl Marx / Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, in: dies.: Werke, Bd.

4, Berlin 61972, S. 461–493, hier S. 465. Die Werke von Marx und Engels werden seit 1956
fortlaufend in Berlin herausgegeben. Im Folgenden wird in den Fußnoten auf sie verwiesen
mit der Sigle „MEW+Band-Nr.“

19

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ter dieser Konzeption der ‚mythischen Räume der Gesetzlosigkeit‘ steht, werden
aus einer Kritik der bisherigen wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Figur des
Gesetzlosen entwickelt. Im Anschluss daran wird das ausgewählte Quellenmateri-
al in detaillierten Studien untersucht.

Erzählungen, in denen der gesetzlose Held einen literarischen Ausdruck fin-
det, bilden den Quellenbestand der vorliegenden Untersuchung. Für eine verglei-
chende Perspektive werde ich in dieser Arbeit neben Robin Hood zwei weitere
Figuren untersuchen, deren Heroisierung als Sozialbanditen fest etabliert ist und
die immer wieder mit der paradigmatischen Figur Robin Hoods in eine Reihe ge-
stellt werden. So wird der norddeutsche Seeräuber Klaus Störtebeker auf der
Rückseite der DVD-Veröffentlichung des Films Störtebeker (2006) als „Robin
Hood der Meere“ bezeichnet.13 Und die Hamburger Punkband Slime liefert
1983 folgende biographische Zusammenfassung: „Vor 600 Jahren wurde er gebo-
ren / ein stolzer Pirat zu sein / er war stolz und stark und hatte Mut / und er
wurde ein zweiter Robin Hood / er beklaute die Reichen und beschenkte die Ar-
men / doch die Mächtigen / kannten kein Erbarmen / – und er verlor seinen
Kopf.“14 Auch der Bank- und Eisenbahnräuber Jesse James aus Missouri wird in
einer populären Ballade auf ähnliche Weise als edler Räuber und Westernheld
charakterisiert: „He took from the rich and he gave to the poor / he had a hand
and a heart and a brain.“15 Ihre Tugendhaftigkeit wird herausgestellt. Jesse James
erscheint als tatkräftiger, herzensguter und intelligenter Bursche und Störtebeker
soll stolz, stark und mutig gewesen sein. Das Wichtigste aber ist: sie stehlen von
den Reichen, um den Armen zu geben.

Die drei Figuren Robin Hood, Klaus Störtebeker und Jesse James gehören
zum Grundbestand einer Mythologie der heroischen Gesetzlosigkeit, deren Re-
zeption sich niederschlägt in einer schier unüberschaubaren Anzahl an Liedern
und Balladen, Dramen und Romanen, Opern und Musicals, Kinofilmen und
Fernsehserien, Gemälden und Comics. Erfolgreiche Filme wie Ridley Scotts Ro-
bin Hood (2010), Andrew Dominiks The Assassination of Jesse James by the
Coward Robert Ford (2007) und Miguel Alexandres Störtebeker (2006) zeigen,
dass Erzählungen über diese drei Gesetzlosen auch im 21. Jahrhundert längst
noch nichts von ihrer Faszination eingebüßt haben. Die Erzählstoffe stehen
noch immer in einem produktiven Rezeptionszusammenhang, der ständig neue
Blüten treibt. Die Kulturindustrie nimmt sich der Stoffe an, um sie zu verwerten,
so dass jede Generation eine erneuerte Version des Mythos vorgelegt bekommt
und dieser schier endlos vervielfältigt wird. Weil Robin Hood, Störtebeker und

13 Vgl. Rückseite der DVD-Hülle von Störtebeker (D 2006). Regie: Miguel Alexandre, Dreh-
buch: Walter Kärger / Miguel Alexandre. Mit Ken Duken. DVD hg. v. EuroVideo, Isma-
ning 2006.

14 Slime: Störtebeker, auf: dies.: Alle gegen alle, 1983.
15 Carsten Linde: Folksongs aus Amerika. Texte und Noten mit Begleitakkorden, Frankfurt

am Main 1982, S. 111.

20

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jesse James bekannte Figuren und stark im kulturellen Gedächtnis verankert sind,
eignen sie sich gut für eine vergleichende Analyse des Mythos des gesetzlosen
Helden als gesellschaftlichem Phänomen. Neben dem tertium comparationis
ihres gemeinsamen, herausragenden Heldenstatus als Gesetzlose lassen sich die
Erzählungen über diese drei Figuren durch spezifische historische Chronotopoi
kontrastieren.16 Jede dieser Figuren bringt in ihrer Erzähltradition eine räumlich-
historische Konstellation zum Ausdruck: Bei Robin Hood finden wir den mittel-
alterlichen Wald der Feudalgesellschaft, bei Störtebeker das Meer der Seefahrer,
Händler und Entdecker im Übergang zur frühen Neuzeit und Jesse James ist an
der Frontier der ‚Neuen Welt‘ im Industriezeitalter verortet. Die Materialauswahl
bleibt begrenzt auf den nordatlantischen Kulturraum Deutschland, England,
USA. Dies ergibt sich aus der systematischen Konzeption der Arbeit, die nach
der Entwicklung und dem Fortleben des Mythos in der modernen, bürgerlich-ka-
pitalistischen Gesellschaft fragt.

Die Erzähltradition des gesetzlosen Helden: Zu Auswahl und
Kontext des Materials

Die Erzähltradition des gesetzlosen Helden ist sehr alt und geographisch weit
verbreitet. Hobsbawm trägt Beispiele für Sozialbanditentum aus allen Teilen der
Welt zusammen.17 In Italien und Spanien, Nord- und Südamerika, in weiten Tei-

2.

16 Zum Begriff des ‚Chronotopos‘ vgl. Michail M. Bachtin: Chronotopos, übers. v. Michael
Dewey, Berlin 32014.

17 Bei der überwiegenden Mehrheit der heroisierten Gesetzlosen handelt es sich um Männer.
Frauen scheinen weit weniger in die Mythologie der Gesetzlosigkeit eingegangen zu sein.
Der gesetzlose Held ist eine stark männlich konnotierte Figur. Hobsbawm kann kaum Ma-
terial zu Banditinnen finden und weist daraufhin, dass selbst dort, wo Frauen Mitglieder
von Banden waren, sie vor allem auf ihre traditionelle Geschlechterrolle (d. h. auf repro-
duktive Arbeit wie Kochen, Nähen, etc. und ihre Rolle als Sexualpartnerin) festgelegt waren
und nicht am Kampfgeschehen teilnahmen. Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 161. Gesetzlose
Frauen überschreiten aber auch Geschlechtergrenzen und heben Rollenzuschreibungen auf.
Cross-Dressing ist eine Praxis, die sowohl für die Piratin Mary Read als auch die Banditin
Anna Hollandia überliefert ist und sich auch in der Ballade Robin Hood and Maid Marian
findet. Vgl Charles Johnson: A General History of the Robberies & Murders of the Most
Notorious Pirates, hg. v. David Cordingly, London 2014, S. 118–119, S. 122–123. Vgl.
Alexander Smith: Leben und Taten der berühmtesten Straßenräuber, Mörder und
Spitzbuben (A Complete History of the Lives and Robberies of the Most Notorious High-
waymen, Footpads, Shoplifts & Cheats of Both Sexes etc.), übers. v. Johann Leonhard
Rost, Hamburg 2004, S. 87. Vgl. Robin Hood and Maid Marian, in: R. B. Dobson / J. Tay-
lor (Hg.): Rymes of Robyn Hood. An Introduction to the English Outlaw, London 1976,
S. 176–178. Vgl. dazu Evelyn M. Perry: Disguising and Revealing the Female Hero’s Iden-
tity. Cross-dressing in the Ballad of Robin Hood and Maid Marian, in: Thomas Hahn
(Hg.): Robin Hood in Popular Culture. Violence, Transgression, and Justice, Cambridge
2000. Es lässt sich also die Frage stellen, inwiefern Überschreitungen der Geschlechtsord-
nung eine spezifische Form von Gesetzlosigkeit darstellt und Banditinnen als ‚gender out-
laws‘ beschrieben werden können.

21

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len Osteuropas, auf dem Balkan und in Griechenland, im Osmanischen Reich,
in China und Südostasien, in Ostafrika und Australien – durch die Epochen hin-
durch ist Banditentum ein globales Phänomen.18 Überall, wo es historisch auf-
tritt, entwickeln sich eigene Erzähltraditionen. Berühmte Beispiele dafür sind der
chinesische Banditenroman Die Räuber vom Ling Schan Moor aus dem 14. Jahr-
hundert19 oder Yaşar Kemals İnce Memed von 1955, der die Heldengeschichte ei-
nes anatolischen Banditen im frühen 20. Jahrhundert erzählt.20 Da allein die eu-
ropäisch-amerikanische Tradition des Gesetzlosen überaus reich an Geschichten
ist, werde ich im Folgenden einen kulturhistorischen Überblick geben, der es er-
laubt, die drei ausgewählten Figuren Robin Hood, Störtebeker und Jesse James
zu kontextualisieren.21

In ihrer Studie Der gute Outlaw zeigt Ingrid Benecke, dass diese Figur in der
englischen Dichtung des 13. und 14. Jahrhunderts bereits ein verbreiteter Typus
ist. Nicht nur Robin Hood, sondern auch andere Gestalten wie Hereward der
Sachse und Gamelyn sind als gute Gesetzlose aus Balladen dieser Zeit bekannt. 22

In Francis J. Childs Balladensammlung finden sich, neben reichlich Material zu
Robin Hood, Balladen über Outlaws wie Johnie Cock,23 Adam Bell, Clim of the
Clough und William of Cloudesly24 und Johnie Armstong.25 Auch in Skandina-
vien26 und Frankreich27 ist die Figur des gesetzlosen Helden nachzuweisen. Da
ihr Entstehungskontext vor der Erfindung des Buchdrucks anzusiedeln ist, kann
allerdings nur geschätzt werden, wie verbreitet diese Geschichten tatsächlich wa-
ren. Folklore, die als populäre Erzählung durch mündliche Tradierung entsteht,

18 Vgl. insbes. Hobsbawm: Banditen, S. 33.
19 Shi Nai An: Die Räuber vom Ling Schan Moor, übers. v. Franz Kuhn, Frankfurt am Main/

Leipzig 1975.
20 Yaşar Kemal: Memed mein Falke (İnce Memed), übers. v. Horst Wilfrid Brands, Gütersloh

1993. Zum Banditentum im Osmanischen Reich vgl. Leslie Pierce: Abduction with
(Dis)honor. Sovereigns, Brigands and Heroes in the Ottoman World, in: Journal of Early
Modern History 15.4, 2011, S. 311–329.

21 Ein detaillierter Überblick über die spezifischen Erzähltraditionen der Figuren ist den je-
weiligen Teilen vorangestellt.

22 Vgl. Ingrid Benecke: Der gute Outlaw. Studien zu einem literarischen Typus im 13. und 14.
Jahrhundert, Tübingen 1972.

23 Vgl. Francis J. Child (Hg.): The English and Scottish Popular Ballads, Bd. 3 (Part V & VI,
1888/1889), New York 1962, S. 1–12.

24 Vgl. ebd., S. 14–39. Adam Bell, Clim of the Clough und William of Cloudesly sind als
Outlaw-Trio Gegenstand der selben Ballade.

25 Vgl. ebd., S. 362–372.
26 Vgl. Joost de Lange: The Relation and Development of English and Icelandic Outlaw-Tra-

ditions, Haarlem 1935.
27 Vgl. Eustache the Monk (Eustache le Moine), übers. v. Thomas E. Kelly, in: Stephen

Knight / Thomas Ohlgren (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, Kalamazoo 1997,
auf: University of Rochester. Robbins Library Digital Projects. TEAMS Middle English
Texts, d.lib.rochester.edu/teams/text/eustache-the-monk, 13. März 2017.

22

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird erst verspätet – wenn überhaupt – in schriftlicher Form fixiert.28 Dennoch
deutet die Vielzahl an verschiedenen, überlieferten Erzählungen darauf hin, dass
der gesetzlose Held für breite Bevölkerungsschichten bereits im Mittelalter eine
faszinierende Figur war.

Spätestens seit der Erfindung der Druckpresse lässt sich die außerordentliche
Beliebtheit von Outlaw-Balladen und Räubergeschichten materiell belegen. Die
Tradierung löste sich immer mehr von der performativen Wiederholung der Ge-
schichten und vom gesprochenen Wort, d. h. von Vortrag und Schauspiel, und
ging über auf die technologische Vervielfältigung der gedruckten Texte und Bil-
der. Für die Verbreitung des Mythos sind die medialen Bedingungen, neben der
Bedeutsamkeit der Geschichten für das Publikum, ein entscheidender Faktor. Mit
der zunehmenden Alphabetisierung und dem steigenden Bedarf an Lesestoff
wurde die Figur des Gesetzlosen eine populäre literarische Gestalt. Balladen und
Illustrationen zirkulierten bald auf gedruckten Blättern und in billigen Heften
und Anthologien. Für Robin Hood sind solche Publikationen ab dem frühen 17.
Jahrhundert nachzuweisen.29 In Deutschland wurde der Störtebeker-Mythos
durch gedruckte Liedblätter verbreitet und bald kursierte auch ein angebliches
Portrait des Piraten, das sehr berühmt wurde.30

In England erschienen im 18. Jahrhundert schaurige Anthologien wie
Alexander Smiths 1720 ins Deutsche übersetzte Leben und Taten der berühmtes-
ten Straßenräuber, Mörder und Spitzbuben.31 Und auch die Gesetzlosigkeit des
Meeres wurde in dieser Zeit vor allem in England zu einem beliebten Lesestoff.
A General History of the Robberies & Murders of the Most Notorious Pirates
von Captain Charles Johnson von 1724 wurde zu einem Bestseller und mit jeder
Auflage um neue, teils fiktive, Piratenbiographien erweitert.32 Dieses Werk bildet
bis heute eine der wichtigsten Quellen über das ‚goldene Zeitalter‘ der Piraterie
im 17. und 18. Jahrhundert. Die Autorschaft wurde später irrtümlich Daniel De-
foe, dem Autor von Robinson Crusoe (1719), zugeschrieben, der auch mit Pira-
tenromanen wie The Life, Adventures and Piracies of the Famous Captain Sin-
gleton (1720) erfolgreich war.33 Joseph Ritson veröffentlichte 1795 seine Samm-

28 So hat Hans Blumenberg die schriftliche Fixierung von Mythen als Symptom eines dro-
henden Verlustes der zuvor mündlich tradierten Erzählungen beschrieben. Vgl. Hans Blu-
menberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 2006, S. 168–169.

29 Vgl. Paul Buhle: Robin Hood. People’s Outlaw and Forest Hero. A Graphic Guide, Oak-
land 2011, S. 61.

30 Später stellte es sich allerdings als Darstellung Kunz von Rosens, des Hofnarren Kaiser Ma-
ximilians heraus. Vgl. Rainer Postel: Der Pirat, der Volksheld und der Kopf unter dem Arm,
in: Ralf Wiechmann u. a. (Hg.): Klaus Störtebeker. Ein Mythos wird entschlüsselt, Mün-
chen 2003, S. 61–77, hier S. 64.

31 Vgl. Smith: Leben und Taten.
32 Vgl. David Cordingly: Introduction, in: Johnson: History, S. VII–XIV, hier S. VIII.
33 Vgl. ebd., S. XII–XIII.

23

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lung der spätmittelalterlichen Balladen Robin Hoods.34 Walter Scott legte 1818
mit Rob Roy die Geschichte eines schottischen Outlaws vor,35 bevor er 1819 die
Figur Robin Hoods für seinen Roman Ivanhoe benutzte.36 Der in York 1739 hin-
gerichtete Dick Turpin wurde im viktorianischen England, beginnend mit Wil-
liam Harrison Ainsworths Roman Rockwood (1834), zur Verkörperung des heroi-
schen Straßenräubers. James Sharpe stellt fest: „Ainsworth invested Dick Turpin
and the English highwayman with heroic qualities at exactly the point when the
reality of highway robbery, in its classic form, had ceased to be a threat.“37 Auch
die Handlung des wohl berühmtesten Piratenromans, Treasure Island von Robert
Louis Stevenson, ist im ‚goldenen Zeitalter‘ der Piraterie Mitte des 18. Jahrhun-
derts angesiedelt,38 doch als das Buch 1883 erschien, war diese Ära längst vorbei.
Mit der Pariser Seerechtsdeklaration wurde die Piraterie 1856 international geäch-
tet.39 Durch eine effektive Kriegsmarine konnte die vorherrschende maritime
Macht Großbritannien „das universale Piratenstrafrecht“ bis zum Ende des 19.
Jahrhunderts durchsetzen.40

Der Banditenroman war in Deutschland eines der populärsten Genres des spä-
ten 18. und frühen 19. Jahrhunderts. Christian August Vulpiusʼ Räuberroman Ri-
naldo Rinaldini (1799) fand reißenden Absatz.41 Rinaldo Rinaldini folgten Heer-
scharen fiktiver edelmütiger Briganten, die stetigen Nachschub für die Lesebe-
gierde der Zeit lieferten.42 In Deutschland sorgen die Taten und der Tod des
‚Schinderhannes‘ genannten Räubers Johannes Bückler in der Zeit um 1800 für
Aufmerksamkeit.43 Bereits kurz nach seiner Hinrichtung in Mainz 1803 setzte die
Legendenbildung ein. Die wohl bis heute wirkmächtigste Bearbeitung des Stoffes

34 Joseph Ritson (Hg.): Robin Hood. A Collection of all the Ancient Poems, Songs and Bal-
lads, now Extant, Relative to that Celebrated English Outlaw, London 1885.

35 Walter Scott: Rob Roy (Edinburgh Edition of the Waverley Novels 5), hg. v. David Hewitt,
Edinburgh 2008.

36 Walter Scott: Ivanhoe (Edinburgh Edition of the Waverley Novels 8), hg. v. Graham Tul-
loch, Edinburgh 1998. Im Folgenden wird auf den Text mit der Sigle „I, Seitenzahl“ verwie-
sen.

37 James Sharpe: Dick Turpin. The Myth of the English Highwayman, London 2004, S. 160.
38 Eine genaue Datierung der Handlung wird durch die Auslassung des Ich-Erzählers Jim

Hawkins verhindert: „I take up my pen in the year of grace 17–.“ Robert Louis Stevenson:
Treasure Island, hg. v. Wendy R. Katz, Edinburgh 1998, S. 11. Da auf Captain Flints
Schatzkarte das Übergabedatum Juli 1754 von Billy Bones notiert ist – was offensichtlich
kurz vor Flints Tod geschah –, muss die Handlung in den darauffolgenden Jahren angesie-
delt sein. Vgl. Abbildung, ebd., S. iv.

39 Vgl. Michael Kempe: Fluch der Weltmeere. Piraterie, Völkerrecht und internationale Bezie-
hungen 1500–1900, Frankfurt am Main 2010, S. 336–351, insbes. S. 348–349.

40 Ebd., S. 359.
41 Christian August Vulpius: Rinaldo Rinaldini, der Räuberhauptmann, Hildesheim/New

York 1974.
42 Vgl. Helmut Höfling: Helden gegen das Gesetz. Die großen Räubergestalten von Angelo

Duca bis Robin Hood, Düsseldorf 1977, S. 29.
43 Vgl. Manfred Franke: Schinderhannes. Das kurze, wilde Leben des Johannes Bückler, neu

erzählt nach alten Protokollen, Briefen und Zeitungsberichten, Hildesheim 1993.

24

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist das Drama von Carl Zuckmayer, das, ebenfalls mit einiger historischer Verzö-
gerung, den Hunsrücker Räuber 1927 zum Helden erklärt.44 Schinderhannes wird
hier als klassischer Sozialbandit im Sinne Hobsbawms und als antifranzösischer
Freiheitskämpfer dargestellt. Er gilt seither als deutscher Robin Hood45 – ob trotz
oder gerade auch wegen des virulenten Antisemitismus der historischen Person,46

sei dahingestellt.
Erzählungen über Räuber und Piraten sind häufig als Abenteuer- und Unter-

haltungsliteratur angelegt und wurden in Zeitschriften oder als Groschenromane
publiziert. Darüber hinaus fand der Gesetzlose im 18. Jahrhundert Eingang in
die ‚hohe‘ Literatur. Es gibt eine Masse an Texten von renommierten Autoren
wie Friedrich Schiller, Heinrich von Kleist, Johann Peter Hebel und Bettina von
Arnim, die sich der Figur des Räubers widmen.47 Friedrich Schillers Drama Die
Räuber ist sicherlich einer der berühmtesten Texte der deutschen Literatur, in
dem Gesetzlosigkeit thematisiert wird. Das Drama sorgte 1782 für einen gesell-
schaftlichen Skandal. Schillers Räuberbande formiert sich im Geist der Libertina-
ge als Auflehnung gegen feudale Zwänge, doch das Pathos des Banditentums
wird durch die Tragödie gebrochen. Deutlich wird dies in der 2. Szene des 3.
Akts, als sich der junge Graf Kosinsky der Bande anschließen will. Voller Pathos
erklärt er seinen Willen, gegen Tyrannen zu kämpfen und den Armen und Un-
terdrückten zu helfen.48 Daraufhin fragt ihn der Räuberhauptmann Karl Moor,
ob er zu viele Geschichten über Robin Hood gehört habe, und er warnt ihn da-
vor, dass nicht Ruhm und Ehre, sondern das Schafott auf die Räuber warte.49

Kosinskys Vorstellung eines heroischen Banditentums wird von Karl Moor de-
savouiert durch die Bezugnahme auf Robin Hood als bloße Geschichte, die nicht
den realen Bedingungen entspreche. Moors Beschreibung des tatsächlichen
Raubgeschäfts in Abgrenzung zum heroischen Ideal des edlen Räubers gibt ein
düsteres Bild. Die Libertins in Schillers Drama, insbesondere Spiegelberg, er-
scheinen weniger als soziale Rebellen und vielmehr als skrupellose Abenteurer.
Sie folgen keinem moralischen Kodex, ihr radikal aufklärerischer Freiheitsgedan-

44 Vgl. Carl Zuckmayer: Schinderhannes, in: ders.: Dramen (Gesammelte Werke 3), Frankfurt
am Main 1960, S. 145–217. Vgl. auch die Verfilmung Der Schinderhannes (D 1958). Regie:
Helmut Käutner, Drehbuch: Georg Hurdalek. Mit: Curd Jürgens.

45 Vgl. Heribert J. Leonardy: Der Mythos vom „edlen“ Räuber. Untersuchungen narrativer
Tendenzen und Bearbeitungsformen bei den Legenden der vier Räuberfiguren Robin
Hood, Schinderhannes, Jesse James und Ned Kelly, Saarbrücken 1997, S. 169.

46 Vgl. Franke: Schinderhannes, S. 119–123, S. 309–310. Vgl. Dagmar Lutz: „Ein Mann, wie
er im Buche steht“. Versuch einer Lebensbeschreibung des Johannes Bückler, genannt
Schinderhannes, in: Harald Siebenmorgen (Hg.): Schurke oder Held? Historische Räuber
und Räuberbanden, Sigmaringen 1995, S. 81–96, hier S. 85, S. 94.

47 Vgl. dazu die beiden Anthologien von Heiner Boehnke / Hans Sarkowicz (Hg.): Räuberge-
schichten, Frankfurt am Main 2003 und Hannelore Westhoff (Hg.): Räubergeschichten, Ra-
vensburg 1987.

48 Vgl. Friedrich Schiller: Die Räuber, Stuttgart 2001, S. 89.
49 Vgl. ebd., S. 90–91.

25

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ke führt konsequent ans Ende gedacht zur rücksichtlosen Durchsetzung der eige-
nen Interessen bzw. zur Entfesselung der zerstörerischen Triebe. Dessen ist sich
Karl Moor durchaus bewusst, wenn er sagt: „Das Gesetz hat noch keinen großen
Mann gebildet, aber die Freiheit brütet Kolosse und Extremitäten aus.“50

Auch in Frankreich blühte die Brigantenliteratur im 18. Jahrhundert.51 Und so
findet sich im Roman Juliette des Marquis Donatien Alphonse François de Sade,
einem Zeitgenossen Schillers, neben der Titelfigur Juliette auch der Räuber Brisa-
Testa im Figurenensemble.52 Bei Sade bringt die Libertinage als absolute Freiheit
die von Moor benannten Extremitäten hervor. Der Widerspruch von Freiheit
und Gesetz wird auf die Spitze getrieben. Sades Figuren erklären in ihrem
„Kampf gegen die Gesetze“53 alle moralischen Bedenken für ungültig. Diese radi-
kale Freiheit rechtfertigt Folter und Mord und ist für Max Horkheimer und
Theodor W. Adorno ein Beispiel dafür, wie die Bewegung von Vernunft und Frei-
heit in Herrschaft und Verbrechen umschlägt.54 Albert Camus sieht im Werk Sa-
des einen Ausdruck der „zügelloseste[n] Revolte“, in der „die Forderung nach
völliger Freiheit […] mit der Versklavung der Mehrzahl [endet]“.55 Die Dynamik
der Gesetzlosigkeit entfaltet sich als vollständige Liquidation von Recht, Moral
und Freiheit. Schillers Stück ist damit das Gegenteil zu Sades Glorifizierung von
Freiheit und Verbrechen. Bei aller Kritik an adeligen Intrigen lässt sich Die Räu-
ber als Deheroisierung der Gesetzlosigkeit verstehen. Die Räuber sind als primiti-
ve Rebellen letztlich dem Untergang geweiht. In der Tragik, die sich aus dem Wi-
derspruch zwischen feudaler Willkürherrschaft und der willkürlichen Gewalt der
Räuber entfaltet, weist Schiller den Weg zu einer liberalen, aufklärerischen Ge-
sellschaft, in der mit dem Recht auch die Gerechtigkeit herrscht. Das Banditen-
tum bleibt eine Notlösung unter archaischen gesellschaftlichen Bedingungen. Für
Sade hingegen ist die anarchische und gewalttätige Gesetzlosigkeit geradezu die
Konsequenz aus der Kritik von Aufklärung und Liberalismus an Feudalherrschaft
und Gott.

50 Ebd., S. 23.
51 Vgl. Hans-Jürgen Lüsebrink: Französische Brigantenliteratur versus deutsche Räuberroman-

tik? Skizze einer Funktionsgeschichte der deutschen und französischen Brigantenliteratur
des 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts, in: Jörg Schönert (Hg.): Erzählte Kriminalität.
Zur Typologie und Funktion von narrativen Darstellungen in Strafrechtspflege, Publizistik
und Literatur zwischen 1770 und 1920. Vorträge zu einem interdisziplinären Kolloquium,
Hamburg, 10. – 12. April 1985, Tübingen 1991, S. 177–191. Vgl. auch Wolfgang Seiden-
spinner: Der Mythos vom Sozialbanditen, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht
49.1, 1998, S. 686–701, hier S. 687, S. 698.

52 Vgl. Donatien Alphonse François de Sade: Juliette, oder Die Wonne des Lasters (Histoire
de Juliette, ou les Prospérités du Vice), übers. v. Martin Isenbiel, in: ders: Werke in fünf
Bänden, Band 3–4, hg. v. Bettina Hesse, Köln 1995.

53 Max Horkheimer / Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt am Main 2001, S. 125.

54 Vgl. den Exkurs zu „Juliette oder Aufklärung und Moral“ in: ebd., S. 88–127.
55 Albert Camus: Der Mensch in der Revolte (L’homme révolté), übers. v. Justus Streller,

Reinbek 242001, S. 55.

26

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Probleme, die von Schiller und Sade aufgeworfen werden, deuten darauf
hin, dass die literarische Blüte, die die Figur des Gesetzlosen vom 17. bis ins 19.
Jahrhundert erlebte, ihren Grund in einer historischen Phase hatte, in der sich
ein radikaler gesellschaftlicher Wandel vollzog. Wie Rudolf Schenda schreibt, ha-
be die populäre Literatur der frühen bürgerlichen Gesellschaft „den Räuber ge-
schaffen, der in Opposition zum feudalen Adel das Recht in seine Hand
nimmt“.56 Dass im Wald die Räuber seien, wie es in einem bekannten Volkslied
heißt, beschwor nicht nur die Angst-Lust des Publikums, sondern auch dessen re-
volutionäre Phantasie. Der Prozess, durch den die feudale Welt des Mittelalters
sich auflöste und sich in eine bürgerlich-rechtsstaatliche Gesellschaft zu transfor-
mieren begann, vollzog sich in einer Reihe aufeinander folgender Brüche. Zu
nennen sind hier vor allem die englischen Revolutionen des 17. Jahrhunderts
von der kurzlebigen Republik bis zur Etablierung der Bill of Rights und die Re-
volutionen Ende des 18. Jahrhunderts in Nordamerika und in Frankreich. Beglei-
tet und befördert wurde dieser Prozess von den Diskursen der aufblühenden bür-
gerlichen Philosophie um Natur- und Vernunftrecht. Dass Fragen des Wider-
stands gegen die herrschende Ordnung und nach der Begründung und Legitimi-
tät des Rechts, die auch in Erzählungen über Gesetzlose thematisiert werden, in
dieser Epoche bedeutsam wurden, kann nicht überraschen. In einer revolutionä-
ren Situation erhält das Problem der Rechtsordnung Dringlichkeit.

Der Konflikt zwischen Gesetzlosigkeit und legitimer Gewalt erfährt zu Beginn
des 19. Jahrhunderts mit Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas (1810) eine der
bemerkenswertesten Bearbeitungen des Themas in der deutschen Literatur.57 Im
Nachgang der bürgerlichen Revolutionen und der historisch neuen Begründung
des Rechts aus universellen Prinzipien und der natürlichen Souveränität des Vol-
kes, arbeitet der Jurist und Schriftsteller Kleist Probleme wie die Legitimität der
Souveränität, die Legalität der Verfahrensweise und des Widerstandsrechts scharf
heraus. In der Geschichte eines entrechteten Pferdehändlers aus der Reformati-
onszeit werden rechtsphilosophische Diskurse des 18. und frühen 19. Jahrhun-
derts aufgegriffen, die in unserer Gesellschaft als Erbe der bürgerlichen Revolu-
tionen nachwirken.

Mit der europäischen Besiedlung Amerikas bekommt die Figur des Gesetzlo-
sen im Kontext der kolonialen Frontier des 19. Jahrhunderts eine spezifische
Form.58 In den Erzählungen über die Gesetzlosigkeit der Frontier setzt sich der
Widerspruch von Recht und Freiheit, der mit den bürgerlichen Revolutionen
hervorgetreten ist, fort und spitzt sich als räumliche Konfrontation von Zivilisati-
on und Wildnis zu. Die Vorstellung einer unbesiedelten Wildnis – die dort le-

56 Rudolf Schenda: Die Lesestoffe der Kleinen Leute. Studien zur populären Literatur im 19.
und 20. Jahrhundert, München 1976, S. 111 (Hervorh. i. Orig.).

57 Heinrich von Kleist: Michael Kohlhaas, in: ders.: Erzählungen, Frankfurt am Main/Leipzig
1996, S. 9–115.

58 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 34.

27

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


benden Menschen werden als ‚Wilde‘ kurzerhand auf eine Naturerscheinung re-
duziert – gibt der Idee, dass dort die Freiheit herrsche, wo es keine Gesetze gibt,
einen konkreten geographischen Ort: jenseits der Frontier, die sowohl die Grenze
der Zivilisation als auch deren Front im Kampf gegen die Wildnis ist. Die Besied-
lung Nordamerikas wurde von einer immensen Textproduktion begleitet – Pres-
seartikel, Groschenromane, Biographien, religiöse Traktate und politische Essays
zirkulierten unter einer zunehmend alphabetisierten Bevölkerung. Mündliche Er-
lebnisberichte und Gerüchte fanden sofort ihren Niederschlag in Druck-
erzeugnissen. Die verschlungenen Wege mündlicher Tradierung, wie sie die mit-
telalterlichen Balladen durchlaufen hatten, wurden verkürzt. Moderne Verkehrs-
und Kommunikationsmittel befeuerten die gesellschaftliche Mythenmaschine.
Die zunehmende Geschwindigkeit und Reichweite bei der Verbreitung von Tex-
ten trug zur rasanten Heroisierung von so illustren und diversen Gestalten wie
Jesse James, William ‚Billy the Kid‘ Bonney, Kit Carson, Daniel Boone, ‚Buffalo‘
Bill Cody, ‚Calamity‘ Jane Cannary, ‚Wild‘ Bill Hickock, Bat Masterson, John
Herny ‚Doc‘ Holliday, Wyatt Earp, Belle Starr und den Brüdern Grat, Bob und
Emmet Dalton noch zu deren Lebzeiten bei.59 Aber auch fiktive Figuren wie
Deadwood Dick, der Held zahlreicher Groschenromane,60 und Natty Bumppo,
James F. Coopers Held der Leatherstocking Tales,61 wurden in die Frontier-My-
thologie integriert. Nun sind diese Figuren nicht alle Banditen, doch an der
Frontier, unter den Bedingungen der Abwesenheit staatlicher Autorität, sind alle
gleichermaßen frei und gesetzlos. Es herrscht das Recht des Stärkeren. Im Kampf
zwischen Gut und Böse ist es die Moral – das Gesetz, das der Einzelne in seinem
Inneren findet –, die den Unterschied ausmacht. Oft ist diese Unterscheidung
nicht klar zu ziehen und diese Ambivalenz trägt dazu bei, dass auch Räuber und
Banditen heroisiert werden. Dass das Westerngenre aufschlussreich ist, wenn man
die Genese des modernen Subjekts im Verhältnis zur Setzung und allmählichen
Durchsetzung von Recht und staatlicher Ordnung in der bürgerlichen Gesell-
schaft untersuchen will, hat Josef Früchtl in seiner Heldengeschichte der Moder-
ne gezeigt.62 Weil an der Frontier die Widersprüche von Freiheit und Gesetz,
Recht und Gerechtigkeit, Wildnis und Zivilisation so offen hervortreten, konnte
der Western zu einem genuin modernen Mythos werden, der weit über die USA
hinaus bis heute Resonanz findet.

59 Für einen Überblick sei verwiesen auf: Richard Young / Judy Dockrey Young (Hg.): Outlaw
Tales. Legends, Myths, and Folklore from America’s Middle Border, Little Rock 1992 und
Frank R. Prassel: The Great American Outlaw. A Legacy of Fact and Fiction, Norman/
London 1993.

60 Vgl. Henry Nash Smith: Virgin Land. The American West as Symbol and Myth, Cam-
bridge/London 151998, S. 90–111.

61 James Fenimore Cooper: The Leatherstocking Tales, 2 Bde., hg. v. Blake Nevius, New York
1985.

62 Vgl. Josef Früchtl: Das unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne, Frankfurt
am Main 2004.

28

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im historischen Sozialbanditen, wie ihn Hobsbawm beschreibt, zeigt sich gera-
de nicht die moderne unmoralische Gesetzlosigkeit Sades, die als atheistischer
Frevel, völlige Enthemmung und Entwertung aller traditionellen Normen auftritt
– und damit zum Verbrechen wird –, sondern im Gegenteil das Beharren auf
eben diesen traditionellen Normen, die unter dem Druck der gesellschaftlichen
Modernisierung zusammenzubrechen drohen.63 Hobsbawm meint, der Sozial-
bandit sei ein Phänomen der vormodernen Welt, doch insofern das Banditentum
als Reaktion auf Modernisierungstendenzen in einer Gesellschaft verstanden
wird, ist der traditionelle Gesetzlose als Kämpfer gegen diese Moderne mit ihr
verbunden. Sentimentalität für die ‚gute alte Zeit‘ ist ein Aspekt der modernen
Welt und Kampf gegen die Moderne bleibt notwendigerweise auf diese bezogen
– wenn auch negativ: so wie der Gesetzlose auf das Gesetz bezogen bleibt.

Die Entwicklung moderner Territorialstaaten und die Durchsetzung einer mo-
dernen, liberalen Rechtsordnung vollzieht sich in einem langwierigen und wider-
sprüchlichen, sowohl historischen wie räumlichen Prozess, der global betrachtet
bis heute nicht abgeschlossen ist. Dies zeigen die akademischen Diskurse um so-
genannte ‚failed states‘ und ‚Governance in Räumen begrenzter Staatlichkeit‘.64

Trotz der Schließung der Frontier, der Möglichkeiten zur Kontrolle staatlichen
Territoriums und zur Sicherung der Seewege durch verbesserte Verkehrs- und
Kommunikationsmittel, effektive Verwaltung und schlagkräftige Strafverfolgungs-
behörden und trotz der Urbanisierung der Gesellschaft hat sich das Problem der
Räume der Gesetzlosigkeit in einer weltweiten Perspektive nicht erledigt. Das
Recht bleibt brüchig und die sich in ihm entfaltenden Widersprüche weiterhin
relevant. Entlang der Risse des Territorialstaats können immer wieder gesetzlose
Räume aufbrechen: Slums, in die sich die Polizei nicht hineintraut65 oder der po-
litische Versuch, solche Räume als ‚temporäre autonome Zone‘ ständig neu zu
schaffen.66

Mit der Konsolidierung der Rechtsordnung erscheint die kulturelle Imaginati-
on der Gesetzlosigkeit immer mehr als Verbrechen und verlagert sich in Krimi-
nal- und Detektivromane, in Gangster- und Actionfilme. Doch hat dies keines-
falls dafür gesorgt, dass die Gesetzlosen vergangener Epochen an Reiz verlieren.
Räuber, Piraten und Revolverhelden gehören zum festen Figurenarsenal der Kul-
turindustrie. Dass es einen Zusammenhang zwischen den gesellschaftlichen Be-
dingungen einer bestimmten historischen Phase und den Themen gibt, die in ihr
literarisch verarbeitet werden, wird durch die Popularität Robin Hoods im 15.

63 Sein Ziel ist „die Bewahrung einer traditionellen Welt, in der die Menschen gerecht behan-
delt werden“. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 16.

64 Vgl. Governance in Räumen begrenzter Staatlichkeit, DFG-Sonderforschungsbereich 700
an der FU Berlin, Website: www.sfb-governance.de, 7. Juni 2018.

65 Vgl. Mike Davis: Planet of Slums, London/New York 2006, S. 199–206.
66 Vgl. Hakim Bey: T.A.Z. Die temporäre autonome Zone (T.A.Z. Temperary Autonomous

Zone), übers. v. Jürgen Schneider, Berlin 1994.

29

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und 16. Jahrhundert, der Piratengeschichten im 17. und 18. Jahrhundert in Eng-
land, die Blüte der Räuber- und Brigantenliteratur in Kontinentaleuropa im 18.
und frühen 19. Jahrhundert und die Entstehung des Western-Genres in den USA
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts nahegelegt. Jenseits solcher Konjunk-
turen kann die literarische Bearbeitung von historischen Gesetzlosen mit einiger
Verzögerung erfolgen. Auch Robin Hood, Störtebeker und Jesse James wurden
als Figuren immer wieder aufgegriffen, um unter veränderten historischen Bedin-
gungen neu interpretiert zu werden. Sie alle haben als mythische Figuren den so-
zialen Entstehungskontext der Erzählungen überlebt. Es handelt sich nicht um
zeitgenössische Figuren, aber mit der Bezugnahme auf traditionelle Stoffe kön-
nen aktuelle Probleme in die Vergangenheit projiziert werden. Der Mythos, der
aus der Vergangenheit herüberreicht, dient der Selbstverständigung einer Gesell-
schaft in der Gegenwart.

Die Vergangenheit als gesetzlose Zeiten zu imaginieren, steht in Kontrast zu
einer scheinbar geordneten Gegenwart, in der das Verbrechen als einmaliger Fall
hereinbricht, um von einem Ermittler gelöst zu werden. Als Antithese zur ver-
rechtlichten Welt der modernen bürgerlichen Gesellschaft scheint die historische
Gesetzlosigkeit auch deshalb zu faszinieren, weil sie an den Kampf um die Fun-
dierung dieser bürgerlichen Gesellschaft erinnert, ohne dass sie die gegenwärtige
Ordnung unmittelbar bedroht. Während eine Piratengeschichte im 18. Jahrhun-
dert noch eine akute Bedrohung vor Augen führte, konnte Treasure Island in den
1880ern ein buntes Karibikabenteuer daraus machen, das den Schrecken nicht
nur räumlich, sondern auch zeitlich in die Ferne rückt. Und so ist der Robin
Hood der Balladen im Kontext ihrer Entstehung gefährlicher als der anthropo-
morphe Fuchs, als der er in einem Disney-Animationsfilm erscheint.67 Die Erin-
nerung an die Fragilität der gesetzlichen Ordnung zeigt sich in der Moderne eher
in Superschurken wie Fantômas, Dr. Mabuse, Professor Moriarty oder Ernst Stav-
ro Blofeld, durch deren Terrornetze eine weltumspannende Bedrohung imagi-
niert wird – während reale Terroristen, die ein weltweites Bedrohungsszenario
etablieren, auch als Helden erscheinen können.68 Gangsterfilm und Kriminalro-
man führen die alltägliche Banalität der verbrecherischen Gesetzlosigkeit vor Au-
gen, die die Gesellschaft in Chaos und Anarchie zu stürzen droht. Räuber im
Wald und Banditen, die auf Pferden durch die Prärie reiten, scheinen durch ihre
Abwesenheit hingegen den Sieg des Gesetzes zu bestätigen. Selbst Piraten schei-
nen trotz der wiedererwachten Bedrohung am Horn von Afrika heute als Pirates
of the Caribbean eher zur eskapistischen Kinophantasie zu taugen.69 Ob eine Er-

67 Vgl. Robin Hood (USA 1973). Regie: Wolfgang Reitherman, Drehbuch: Ken Anderson /
Larry Clemmons.

68 Vgl. Bernhard Giesen: Triumph and Trauma, Boulder/London 2004, S. 25.
69 An diesem Widerspruch wird sich auf humorvolle Weise abgearbeitet in der Folge „Fatbe-

ard“ der TV-Serie South Park (USA 1997–). Idee: Trey Parker / Matt Stone. Staffel 13,
Episode 7.

30

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zählung die bestehende Ordnung bestätigt oder ob sie diese untergräbt, muss
sich allerdings am konkreten Text zeigen.

Robin Hood, Störtebeker und Jesse James werden zwar in einer historischen
Vergangenheit verortet, doch die verschiedenen Adaptionen aktualisieren die äl-
teren Schichten des jeweiligen Mythos. Zehn literarische Texte vom 15. bis zum
21. Jahrhundert werden genauer untersucht. Die Auswahl der Texte soll es ermög-
lichen, eine historische und eine systematische Perspektive zu verbinden. Dia-
chron wird die Tradierung der einzelnen mythischen Narrative betrachtet, um
diese in einer synchronen Nebeneinanderstellung vergleichen zu können. Für
Robin Hood werden die Ballade Robin Hood and Guy of Gisborne aus dem 15.
Jahrhundert (Kap. VII), der historische Roman Ivanhoe von Walter Scott aus
dem frühen 19. Jahrhundert (Kap. VIII), Bows Against the Barons von Geoffrey
Trease aus den 1930er Jahren (Kap. IX) sowie Adam Thorpes Roman Hodd vom
Beginn des 21. Jahrhunderts (Kap. X) genauer betrachtet. Erzählungen über Stör-
tebeker werden im Störtebekerlied aus dem 16 Jahrhundert (Kap. XII), in Theo-
dor Fontanes Likedeeler-Fragment aus dem späten 19. Jahrhundert (Kap. XIII),
in Willi Bredels Die Vitalienbrüder aus den 1940ern (Kap. XIV) und schließlich
Boy Lornsens Klaus Störtebeker aus dem späten 20. Jahrhundert (Kap. XV) un-
tersucht. Die Auswahl an Material über Jesse James bleibt beschränkt auf die
Pseudobiographie The Life, Times and Treacherous Death of Jesse James (1882)
von Frank Triplett (Kap. XVII) und Ron Hansens Roman The Assassination of
Jesse James by the Coward Robert Ford (1983) (Kap. XVIII). Die Beschränkung
auf zwei Textquellen ist durch die wesentlich kürze Tradierungsgeschichte des
Stoffes bedingt, die zudem sehr stark im Medium des Films stattfindet, das in
dieser Arbeit nicht berücksichtigt wird. Die berühmte Jesse-James-Ballade ist
nicht narrativ ausgestaltet und obwohl sie für die Vorstellung von James als Ro-
bin-Hood-Figur einflussreich war, entspricht ihre Stellung nicht derjenigen der
Balladen in den Erzähltraditionen von Robin Hood und Störtebeker. Der Entste-
hungszusammenhang des Mythos wird hingegen in Tripletts Text anschaulich.
Zunächst werden jedoch die Frage von Recht und Gerechtigkeit umrissen (Kap.
II), die bisherigen Forschungsansätze zur Figur des Gesetzlosen dargestellt (Kap.
III) und einer Kritik unterzogen (Kap. IV), um dann den Begriff des Mythos und
die räumlichen Aspekte von Recht und Gesetzlosigkeit genauer zu bestimmen
und daraus ein Forschungsprogramm zu entwickeln (Kap. V).

Diese Forschung steht in der Tradition einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft. Dies bedeutet, dass die untersuchten Phänomene in ihrer Widersprüch-
lichkeit und in Relation zu ihren sozialen Bedingungen erfasst werden. Literatur-
wissenschaftliches close reading und kultursoziologische Diskursanalyse verbin-
den sich mit dialektischer Epistemologie. Auch wenn die kritische Theorie im en-
geren Sinne (Marx, Lukács, Benjamin, Horkheimer, Adorno) dabei eine wichtige
Rolle spielt, kommen Denkanstöße aus so disparaten Quellen wie der klassischen
antiken Philosophie (Platon, Aristoteles), der Philosophie der Aufklärung und

31

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Idealismus (Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel, Fichte), dem Poststruktu-
ralismus (Barthes, Foucault, Derrida, Deleuze und Guattari) und der Rezeptions-
theorie (Blumenberg, Iser). Sogar mit faschistischer Rechtstheorie (Schmitt) habe
ich mich auseinandergesetzt. Das ist nicht einer eklektizistischen Willkür geschul-
det, sondern ergibt sich aus der Beschäftigung mit der Sache: Recht, Mythos und
Raum sind umstrittene theoretische Begriffe mit einer langen Geschichte. Anstatt
eine positive Definition zu geben, unter die ein Sachverhalt ohne Weiteres sub-
sumiert werden kann, wird die widersprüchliche Bedeutung der Begriffe aus den
historischen Sedimenten des Diskurses herauspräpariert.

32

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit

Souveränität, Legalität, Legitimität

Rechtfertigungen des Gesetzbruchs finden sich bereits in der griechischen Antike
in den Erzählungen über Prometheus und Antigone. Prometheus setzt sich über
das göttliche Gesetz hinweg und bringt den Menschen das Feuer, wofür er von
Zeus grausam bestraft wird.1 Mit seiner Tat begründet er die zivilisierte Gemein-
schaft der Menschen und wird so zum Kulturheros, der sich gegen die Ungerech-
tigkeit der Götter auflehnt.2 Antigone setzt sich im Namen des göttlichen Geset-
zes über das weltliche Gesetz König Kreons hinweg, um ihren zum Verräter er-
klärten Bruder Polyneikes zu bestatten und ihm damit Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen. In Sophokles’ Tragödie Antigone rechtfertigt sie sich gegenüber Kreon
damit, dass das Gesetz der Götter ewig sei und über dem des Staates stehe.3 Dem
von politischen Interessen und Staatsräson geleiteten Rechtsverständnis setzt sie
eine Idee ewiger göttlicher Gerechtigkeit entgegen. Das kann Kreon nicht zulas-
sen, weil die Missachtung des königlichen Gesetzes das Staatswesen und damit
die gesamte soziale Ordnung in Frage stellt.4

Gesetzlosigkeit ist das ‚Andere der Ordnung‘. Dem Nomos, der Ordnung des
Gesetzes, steht die Anomie gegenüber, die es zu vermeiden gilt, denn mit sozia-
ler Unordnung drohen politisches Chaos und Anarchie am Horizont aufzuzie-
hen.5 Kreon, der diese Bedrohung abwehren will, lässt sich nicht mit dem Hin-
weis auf seine Ungerechtigkeit nach Maßgabe des göttlichen Gesetzes beeindru-
cken. Den Konflikt zwischen Antigone und Kreon hat Georg Wilhelm Friedrich
Hegel als Widerspruch der Sittlichkeit aufgefasst, die sich in zwei unterschiedli-
che Mächte aufspaltet, „in ein menschliches und göttliches Gesetz“.6 Nach Hegel
hat jede der beiden Seiten aus ihrer Perspektive Recht, aber in ihrer Einseitigkeit

II.

1.

1 Vgl. Hesiod: Theogonie. Werke und Tage, hg. u. übers. v. Albert von Schirnding, München
1991, S. 44–49 (Theogonie, Verse 521–569), S. 86–89 (Werke und Tage, Verse 47–58).

2 Im rebellischen Geist von Sturm und Drang und Romantik konnte Prometheus bei Johann
Wolfgang Goethe und Percy Shelley zur Figur der Revolte schlechthin werden. Vgl. Johann
Wolfgang Goethe: Prometheus, in: ders.: Gedichte 1756–1799 (Sämtliche Werke 1), Frank-
furt am Main 1987, S. 203–204, S. 329–330 (die beiden Versionen weichen an einigen Stel-
len voneinander ab). Vgl. Percy Bysshe Shelley: Prometheus Unbound, in: ders.: Complete
Poetical Works, hg. v. Thomas Hutchinson, London u. a. 1948, S, 204–274.

3 Vgl. Sophokles: Antigone, übers. v. Wilhelm Kuchenmüller, Stuttgart 2000, Verse 452–455.
4 Vgl. ebd., Vers 677.
5 Vgl. Ulrich Bröckling u. a.: Das Andere der Ordnung denken. Eine Perspektivverschiebung,

in: dies. (Hg.): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weilerswist-Metter-
nich 2015, S. 9–53, insbes. S. 12.

6 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes (Werke 3), hg. v. Eva Molden-
hauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1986, S. 328.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben sie beide Unrecht.7 Antigone bezahlt ihren Unwillen, sich Kreons Gesetz
zu unterwerfen, mit dem Ausschluss aus der Gesellschaft und schließlich mit
ihrem Leben. Wie die Geschichte von Prometheus zeigt, muss das göttliche Ge-
setz nicht gerechter und die Sanktion dessen Übertretung nicht weniger grausam
sein.

Während Prometheus gegen die göttliche Herrschaft im Namen der Welt der
Menschen rebelliert, rebelliert Antigone im Namen der Götter gegen die weltli-
che Herrschaft. In beiden Fällen zeigt sich der Zerfall des Rechts in eine Sphäre
von gewaltsam sanktionierten Regeln – das Gesetz – und in eine Sphäre des mo-
ralischen Diskurses über Gerechtigkeit – die Auseinandersetzung darüber, was ge-
recht sei. Die Überschreitung des Gesetzes erfolgt im Namen einer alternativen
Rechtsvorstellung oder versucht sich durch den Bezug auf eine vom bestehenden
Gesetz nicht verwirklichte Gerechtigkeit zu rechtfertigen.8 Das Ideal, dass das
Recht gesetzlich kodifizieren solle, was gerecht sei, erweist sich als hinfällig, wenn
das Gesetz für die Herrscher Zeus und Kreon eine Willensäußerung ist und nicht
ein moralischer Grundsatz. Das Gesetz ist kontingent und der ‚mystische Grund
der Autorität‘, den Jacques Derrida in Anschluss an Michel de Montaigne und
Blaise Pascal untersucht, ist eine „grund-lose Gewalt(tat)“.9 In der Grundlosigkeit
der Setzung ist die Gewalt weder gerecht noch ungerecht, sondern jenseits dieses
Gegensatzes.10 Diese Grundlosigkeit bedeute, dass es nichts gäbe, das von sich
aus gerecht sei.11 Vor der Entscheidung, ein bestimmtes Recht zu setzen, bevor
das Recht zum Gesetz wird, gibt es keinen Maßstab, an dem es zu messen wäre.
Dieses Problem zeigt sich auch in der Genesis am Verbot Gottes, vom Baum der
Erkenntnis zu essen.12 Bevor sie davon gegessen hatten, gab es für Eva und
Adam keinen Maßstab, um Gut und Böse zu unterscheiden. Das Gesetz er-
scheint als bloße Willensäußerung der größten Gewalt, was recht und gerecht
sein soll. Das Gesetz erweist seine Tauglichkeit nicht in seiner Gerechtigkeit, son-
dern in der Sicherung von Herrschaft, indem ihr ein formaler Rahmen von Ver-
boten und Geboten gegeben wird, deren Übertretung gewaltsame Sanktionen
nach sich zieht. Die Gesetzesbrecher Prometheus und Antigone haben wenig mit
den bewaffneten Räuberbanden und Piraten späterer Jahrhunderte gemein, doch
hier zeigen sich bereits die grundlegenden Konflikte und Widersprüche zwischen

7 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II.
Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes (Werke 17), hg. v. Eva Moldenhauer /
Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1969, S. 133.

8 Das Verb ‚rechtfertigen‘ impliziert bereits die Inanspruchnahme eines Rechts.
9 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“ (Force de loi. Le „fon-

dament mystique de l’autorité“), übers. v. Alexander García Düttmann, Frankfurt am Main
1996, S. 29.

10 Vgl. ebd.
11 Vgl. ebd., S. 24.
12 Genesis 2, 16–17, in: Die Bibel. Die Gute Nachricht in heutigem Deutsch, Stuttgart 1982,

S. 4. Im Folgenden wird auf Bibelstellen mit der Nennung von Buch, Kapitel, Vers verwie-
sen.

34

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Recht und Gerechtigkeit, zwischen Gesetz und Moral, zwischen Legalität und Le-
gitimität, aus denen sich das Phänomen des heroischen Gesetzlosen entwickelt.

Wenn Derrida schreibt, „Recht ist nicht die Gerechtigkeit“,13 bringt er damit
nicht nur das Problem eines unverwirklichten Ideals zum Ausdruck, sondern zielt
auf ein tiefgreifendes rechtsphilosophisches Problem: „in der Gestalt des Rechts
scheint die Gerechtigkeit […] die Allgemeinheit einer Regel, einer Norm oder ei-
nes universalen Imperativs vorauszusetzen.“14 Nun muss die allgemeine Regel
auf einen konkreten Fall angewendet werden. Die Diskrepanz zwischen der All-
gemeinheit des Rechts in Form des Gesetzes und der Besonderheit seiner Anwen-
dung als Konkretisierung einer Grundnorm lässt sich nicht einfach auflösen. Für
Derrida ist Gerechtigkeit deswegen „eine Erfahrung des Unmöglichen“.15 Das
Nachdenken über Recht und Gerechtigkeit scheint in die Aporie zu führen, es
gibt keinen Ausweg aus dem Widerspruch. Dieser Widerspruch war historisch
nicht immer ersichtlich und es gibt eine ganze Reihe von Ansätzen, den Zusam-
menhang von Recht und Gerechtigkeit zu bestimmen. Üblicherweise wurde ver-
sucht, das Problem der Gerechtigkeit an universale Prinzipien, wie göttliche oder
natürliche Rechte, oder positivistisch an eine historisch überlieferte Rechtstraditi-
on zu binden. Naturrecht und Rechtspositivismus sind die Traditionen, die für
das Rechtsverständnis und die Genese der Rechtsordnung im europäisch gepräg-
ten Teil der Welt einflussreich waren.

Thomas Jefferson und die anderen Politiker, die 1776 die amerikanische Unab-
hängigkeitserklärung unterzeichneten, gingen davon aus, dass die Menschen von
Natur aus unveräußerliche Rechte besäßen, deren Wahrheit selbstevident sei und
keiner weiteren Begründung bedürfe.16 Dass die Wahrheit von der Freiheit und
Gleichheit der Menschen bereits zum Gemeinplatz geworden war, zeigt den im-
mensen Einfluss, den Naturrecht und Aufklärung vor allem durch John Lockes
Zwei Abhandlungen über die Regierung ausgeübt hatten. Locke entwirft die Vor-
stellung, dass die positiven Gesetze der Gesellschaft den Gesetzen der Natur
nachgebildet werden sollen.17 Gerecht ist demnach, was im Gesellschaftszustand
an natürlichen Rechten verwirklicht und erhalten wird. Auf der Grundlage der
natürlichen Gleichheit der Menschen sollen in der Regierungsform der liberalen,
bürgerlichen Gesellschaft universelle Rechte – Freiheit, Leben, Eigentum – ge-

13 Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.
14 Ebd., S. 34–35.
15 Ebd., S. 33.
16 „We hold these truths to be self-evident, that all men are created equal, that they are en-

dowed by their Creator with certain unalienable Rights, that among these are Life, Liberty
and the pursuit of Happiness.“ Declaration of Independence (The Unanimous Declaration
of the Thirteen United States of America), hg. v. The National Archives and Records Ad-
ministration, auf: www.archives.gov/exhibits/charters/declaration_transcript.html, 18.
Februar 2016.

17 Vgl. John Locke: Zwei Abhandlungen über die Regierung (Two Treatises of Government),
hg. v. Walter Euchner, übers. v. Hans Jörn Hoffmann, Frankfurt am Main 1977, S. 141 (I.,
§ 92).

35

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schützt werden. Naturrechtliche Auffassungen, die das Recht auf einen überhisto-
rischen Bestand an Normen, also universalen und objektiv gültigen Grundsät-
zen, zurückführen, verkennen jedoch, dass Recht eine menschliche Setzung ist
und sich durch eine konkrete historische Praxis, nämlich die sozialen und politi-
schen Auseinandersetzungen einer Epoche, entwickelt. Das zeigt sich auch daran,
dass Frauen, schwarze Sklaven und die indigene Bevölkerung von den Rechten
der Unabhängigkeitserklärung zwar nicht explizit, aber doch in der praktischen
Implementierung der Rechtsordnung ausgenommen waren und damit der An-
spruch der Universalität menschlicher Rechte gar nicht erfüllt wurde.18 Für den
Rechtspositivismus hingegen haben Gesetze bereits aus dem Grund Geltung,
dass sie bestehen. Damit mag der Rechtspositivismus zwar mehr Gespür für die
Historizität des Rechts haben, aber er geht implizit von einer Grundnorm der be-
stehenden Rechtsordnung aus und bleibt indifferent gegenüber dem konkreten
Inhalt der Rechtsnorm, die sich historisch durchgesetzt hat. Diese Setzung und
Durchsetzung des Rechts basiert auf Gewalt, wie Walter Benjamin pointiert fest-
stellt: „Rechtsetzung ist Machtsetzung und insofern ein Akt von unmittelbarer
Manifestation der Gewalt.“19

Gewalt steht am Anfang des Rechts und wirkt darin als Mittel und als Dro-
hung der rechtserhaltenden Gewalt fort.20 Naturrecht und Rechtspositivismus
versuchen beide, die rechtsetzende und rechtserhaltende Gewalt zu legitimieren.
Während das Naturrecht die Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwecke rechtfer-
tigt, soll im positiven Recht die Gerechtigkeit der Zwecke durch die Berechtigung
der Mittel garantiert werden, wie Walter Benjamin feststellt.21 Beide teilen ein
Grunddogma: „Gerechte Zwecke können durch berechtigte Mittel erreicht, be-
rechtigte Mittel an gerechte Zwecke gewendet werden.“22 Dabei ist „das positive
Recht blind […] für die Unbedingtheit der Zwecke“ und „das Naturrecht für die
Bedingtheit der Mittel“.23 Da sich die Rechtszwecke nicht aus dem Rechtsverhält-
nis selbst ableiten lassen, sondern auf eine außerrechtliche Begründung angewie-
sen sind, z. B. auf Moral oder politische Interessen, und andererseits auch be-
rechtigte Mittel gewaltsam sind, stellt sich die Frage, wie sich Gerechtigkeit im
konkreten Fall als gerechte Anwendung der Gewalt erweisen kann: Wer ist wann
und aus welchem Grund berechtigt, Gewalt auszuüben? Naturrechtliche Vertrags-
theorien gehen davon aus, dass im Naturzustand alle Menschen gleichermaßen

18 Allerdings hat dieser universelle Anspruch durchaus dazu geführt, dass die Rechte der mar-
ginalisierten Bevölkerungsgruppen auf dieser Grundlage eingefordert werden konnten.

19 Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt, in: ders.: Aufsätze, Essays, Vorträge (Gesammelte
Schriften II.1), hg. v. Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt am Main
1991, S. 179–203, hier S. 198. Auf Benjamins Gesammelte Schriften wird in der Folge in
den Fußnoten verwiesen mit der Sigle „Benjamin: GS+Band-Nr.“.

20 Vgl. ebd., S. 188.
21 Ebd., S. 180.
22 Ebd.
23 Ebd., S. 181.

36

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berechtigt sind, Gewalt anzuwenden,24 denn erst der Gesellschaftsvertrag über-
trägt das Recht, Gewalt auszuüben, dem Staat.25 Laut Thomas Hobbes ist dieser
Naturzustand deshalb gleichzeitig ein Krieg aller gegen alle, in dem es weder
Recht noch Unrecht gibt.26 Dieser Kriegszustand hebt sich für Hobbes dadurch
auf, dass sich die vereinzelten Subjekte durch die „Übertragung ihrer gesamten
Macht und Stärke auf einen Menschen oder eine Versammlung von Menschen“
zu einem Staat vereinigen.27 Der Staat als Verallgemeinerung der einzelnen Wil-
len wird in der Figur des Souveräns verkörpert.28 Die symbolische Verkörperung
der Souveränität wurde lange durch die Institution des Monarchen zum Aus-
druck gebracht. Ernst Kantorowicz beschreibt den Körper des Königs in dieser
Hinsicht als verdoppelten: einmal ist er individueller, privater, sterblicher Körper
eines Menschen, zum anderen ist er als Souverän ein kollektiver, öffentlicher und
unsterblicher Körper.29 Seine Souveränität ist nicht nur legal, sondern auch legi-
tim, wenn es gelingt, die juristische Fiktion der Identität von Herrscherkörper
und Gesellschaftskörper aufrechtzuhalten. Solange die Einheit Bestand hat, kann
der König als „Quelle der Gerechtigkeit“ betrachtet werden.30 Hobbes meint gar,
„daß die Inhaber souveräner Gewalt […] Ungerechtigkeit oder Unrecht im ei-
gentlichen Sinn“ nicht begehen können.31 Hobbes sieht auch keinen grundlegen-
den Unterschied zwischen der Gewalt eines Despoten oder Eroberers und der ei-
nes durch Verfassung eingesetzten Herrschers.32 Entscheidend ist, dass die Figur
des Souveräns die individuelle Gewalt beendet und sie auf einen einzigen Willen
vereinigt. Der Souverän ist die Begründungsfigur des Staates, die das Recht durch
die Gewalt setzt, die sie von den Untertanen erhält bzw. diesen nimmt. Für
Hobbes ist das Gesetz ein Befehl.33 Der Wille des Herrschers wird durch sein
Wort zum Gesetz, weil er über die Gewalt verfügt, die notwendig ist, um es

24 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 203–204 (II., § 7).
25 Vgl. Benjamin: GS II.1, S. 180.
26 Vgl. Thomas Hobbes: Leviathan. Oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bür-

gerlichen Staates (Leviathan or the Matter, Form and Power of a Commonwealth Ecclesias-
tical and Civil), hg. v. Iring Fetscher, übers. v. Walter Euchner, Frankfurt am Main 1984,
S. 96–98.

27 Hobbes: Leviathan, S. 134.
28 Der Kupferstich, der den Titel von Hobbes’ Leviathan illustriert, stellt die Figur des Souve-

räns dar als eine Gestalt, die sich aus vielen einzelnen Körpern zusammensetzt. Vgl. Rein-
hard Brandt: Das Titelblatt des Leviathan, in: Wolfgang Kersting (Hg.): Thomas Hobbes,
Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, Berlin
22008, S. 25–45.

29 Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theo-
logie des Mittelalters (The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology),
übers. v. Walter Theimer, Stuttgart 1992.

30 Vgl. ebd., S. 26.
31 Hobbes: Leviathan, S. 139. Noch in der monarchistischen Staatsrechtlehre des 18. Jahrhun-

derts gibt es die Vorstellung, dass der König Unrecht nicht einmal denken könne. Vgl. Kan-
torowicz: Die zwei Körper, S. 26.

32 Vgl. ebd., S. 159.
33 Vgl. ebd., S. 203.

37

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchzusetzen. Es gibt damit keine Verpflichtung des Souveräns, sich selbst an
die Gesetze zu halten. Der Souverän setzt das Recht und folglich kann er es auch
aussetzen.34 Souveränität wird durch den von Hobbes inspirierten, faschistischen
Rechtstheoretiker Carl Schmitt hiernach nicht als Macht, das Recht zu setzen, be-
stimmt, sondern negativ durch die Möglichkeit, es aufheben zu können, was er
gleich im ersten Satz der Politischen Theologie prägnant formuliert: „Souverän
ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet.“35 Zur Entscheidung über den
Ausnahmezustand gehört „eine prinzipiell unbegrenzte Befugnis, das heißt die
Suspendierung der gesamten bestehenden Ordnung.“36 Für Schmitt läuft Souve-
ränität letztlich auf diese Entscheidungsmacht hinaus.37 Mit dem Dezisionismus
affirmiert Schmitt die Gewalt, die für die Aussetzung und die Einsetzung des
Rechts notwendig ist. Die Entscheidung liegt letztlich in den Händen dessen
oder derer, die das größte Gewaltpotential unter ihre Kontrolle bringen können.
Das Paradigma der Souveränität, die über den Ausnahmezustand entscheidet, in
dem „der Staat bestehen bleibt, während das Recht zurücktritt“,38 ist die Dikta-
tur, wie Schmitt in Rekurs auf Hobbes’ Feststellung, dass das Gesetz von der Au-
torität und nicht von der Wahrheit gemacht werde, ausführt.39 Der Souveränität
ist also die Drohung implizit, mit der Aufhebung des Rechts den Gesellschafts-
zustand jederzeit in den Ausnahmezustand versetzen zu können, der letztlich
nichts anderes ist als die Rückkehr zu einem vorrechtlichen Kriegszustand, in
dem sich das Recht als die Entscheidung des Stärksten verwirklicht. Die Herr-
schaft des Souveräns führt also nicht „zur Überwindung des zerstörerischen Na-
turzustands“, wie Gerhard Scheit in Auseinandersetzung mit Schmitt und Benja-
min schreibt, sondern „zu diesem Zustand in grauenvollster Form“ zurück.40

In Anschluss an Hobbes haben bereits Hegel41 und Marx42 darauf hingewie-
sen, dass sich die Gewalt des Kriegszustands in der Gesellschaft fortsetzt. Krieg
ist, wie Michel Foucault schreibt, ein „Transmitter, der es ermöglicht, von einem

34 Selbst in einer Demokratie kann die Verfassung unter den entsprechenden Umständen ge-
ändert werden. Hobbes schreibt: „Der Souverän eines Staates, ob Versammlung oder Ein-
zelperson, ist den bürgerlichen Gesetzen nicht unterworfen. Denn da er die Macht besitzt,
Gesetze zu erlassen und aufzuheben, so kann er auch nach Gutdünken sich von der Unter-
werfung durch Aufhebung der ihm unangenehmen Gesetze durch Erlaß neuer befreien“.
Ebd., S. 204.

35 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin
82004, S. 13.

36 Ebd., S. 18.
37 Ebd., S. 19.
38 Ebd., S. 18.
39 Vgl. ebd., S. 55. Schmitts Hinwendung zum Nationalsozialismus erscheint vor dem Hinter-

grund seiner Staatsrechtstheorie konsequent.
40 Gerhard Scheit: Suicide Attack. Zur Kritik der politischen Gewalt, Freiburg 2004, S. 197.
41 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. v. Johan-

nes Hoffmeister, Hamburg 1967, S. 253.
42 Vgl. Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: MEW 1, S. 201–333,

S. 243.

38

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rechtssystem zu einem anderen überzugehen“.43 Ein neues Rechtsverhältnis ist
die „notwendige Sanktionierung eines jeden Sieges“.44 Das Recht des Siegers gilt
de facto, weil er durch die Gewalt jedes andere Recht aufhebt. Und wenn der Sie-
ger sein Recht zum Gesetz macht, dann gilt es auch de jure. Die siegreiche Macht
setzt die Zwecke und die Rahmenbedingungen der dann geltenden Rechtsord-
nung. In Umkehrung Carl von Clausewitz’ berühmter These spitzt Foucault dies
zu, wenn er schreibt, „daß die Politik die Fortsetzung des Krieges mit anderen
Mitteln ist“.45 Der Staat als Rahmen und das Recht als Modus der politischen
Auseinandersetzung beenden also keinesfalls den Kriegszustand, sondern institu-
tionalisieren ihn. Die Gewalt des Krieges wird im Gesellschaftszustand nicht
überwunden, sondern sedimentiert sich in ihm in veränderter Form. Die kriegeri-
sche Gewalt ist damit nicht außerhalb des Rechts, sondern, wie Derrida in An-
schluss an Benjamin schreibt, „entfaltet sich im Inneren der Rechtsphäre“ als
Anomalie.46 Wenn sich die Gewalt im Rahmen der Rechtsverhältnisse fortsetzt,
dann muss dieser Kampf allerdings „nun in Begriffen nicht des Krieges, sondern
der Herrschaft, nicht in militärischen, sondern in zivilen Begriffen“ gefasst wer-
den.47 Im Diskurs des Rechts wird dieser Kampf in den Begriffen der Legalität
und Legitimität ausgetragen.

Dass sich Gerechtigkeit als Recht nur mit Gewalt durchsetzen lässt, darauf hat
bereits Blaise Pascal hingewiesen mit der Bemerkung, dass Gerechtigkeit ohne
Macht unwirksam und Macht ohne Gerechtigkeit tyrannisch sei.48 Es handelt
sich also um eine doppelte, reziproke Vermittlung von Gerechtigkeit und Gewalt
im Recht. Auch Locke49 und Jean-Jacques Rousseau argumentieren, dass Gewalt
alleine kein Recht begründe: „force ne fait pas droit“.50 Die willkürliche Macht-
ausübung des Herrschers wird zurückgewiesen. Die Macht muss sich legitimieren.
Zu Gehorsam ist man nur gegenüber der legitimen Macht verpflichtet.51 Ottfried
Höffe greift dieses Problem der Legitimität des Souveräns bei Hobbes auf und

43 Michel Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France,
1975–76 (Il faut défendre la société), übers. v. Michaela Ott, Frankfurt am Main 1999,
S. 187.

44 Benjamin: GS II.1, S. 186.
45 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 32. Vgl. ebd., S. 198.
46 Derrida: Gesetzeskraft, S. 85.
47 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 266.
48 Vgl. Blaise Pascal: Gedanken (Pensées), übers. v. Wolfgang Rüttenauer, Bremen 61964,

S. 112 (§ 257). Derrida nimmt die Bemerkung Pascals zum Ausgangspunkt seiner Überle-
gungen und verfolgt den Gedanken zu Montaigne zurück, der konstatiert, dass Gesetze
nicht befolgt werden, weil sie gerecht sind, sondern weil sie Gesetze sind, die vom Souve-
rän mit Gewalt durchgesetzt werden können. Vgl. Derrida: Gesetzeskraft, S. 23–25.

49 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 327–328 (II., §§ 202–203).
50 Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social ou Principes du droit politique / Vom Gesell-

schaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts, übers. u. hg. v. Hans Brockard / Eva Pietz-
cker, Stuttgart 2010, S. 18.

51 Vgl. Rousseau: Contrat social, S. 18–19.

39

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellt die Imperativtheorie vom Gesetz als Befehl in Frage.52 Anstatt die Gewalt
des Souveräns durch naturrechtliche Prinzipien zu begrenzen,53 wäre eine Mög-
lichkeit, Gerechtigkeit sicherzustellen, die Geltung der Gesetze positivistisch an
ihrem ordnungsgemäßen Zustandekommen und ihrer berechtigten Durchset-
zung zu messen. Die Rechtsgeltung durch Autorität bei Hobbes knüpft Höffe an
eine autorisierte Macht. Damit meint er eine Macht, die befugt ist, Zwang durch-
zusetzen, im Gegensatz zur blanken Gewalt. Diese Befugnis der Gewalt sei die
Bedingung von Legalität, die eine Rechtsordnung charakterisiere.54 Legitimität
würde in diesem Fall aus der Legalität der Befugnis resultieren. Insofern sich der
Souverän durch die Verfügung über die größte Gewalt selbst autorisiert, würde
die Legalität auf der gewaltsamen Durchsetzung der formal korrekten Anwen-
dung des vom Souverän gesetzten Rechts basieren. Die Argumentation führt in
einen Zirkel, in dem die Gewalt die Legalität begründet, wodurch sich die Gewalt
legitimiert. Wenn die Legitimität des Souveräns und seines Rechts sich nicht
durch ihre eigenen Mittel hervorbringen soll, kann Legitimität weder durch reine
Gewalt noch durch die vermittelte Gewalt der Legalität begründet werden.

Rousseau begründet Legitimität, indem er das Verhältnis von Souverän und
Gesellschaftsvertrag bei Hobbes umkehrt und letzteren gegenüber dem ersteren
stärkt. Während sich Souveränität bei Hobbes dadurch auszeichnet, dass die Ein-
zelinteressen in einer Gemeinschaft auf einen Willen reduziert werden,55 fasst
Rousseau den Souverän als Repräsentanten eines Allgemeinwillens.56 Souveräni-
tät löst sich damit von der konkreten Person des Herrschers und der Regierung
und wird in der Gemeinschaft derer begründet, die den Gesellschaftsvertrag
schließen: „Das den Gesetzen unterworfene Volk muss deren Urheber sein; die
Bedingungen der Gesellschaft zu regeln kommt nur denen zu, die sich vergesell-
schaften.“57 Die Legalität muss also noch einmal durch eine „Befugnis der Befug-
nis“58 legitimiert werden. Damit wird aber die Befugnis nur um eine Ebene ver-

52 Vgl. Ottfried Höffe: „Sed authoritas non veritas, facit legem“. Zum Kapitel 26 des Levia-
than, in: Wolfgang Kersting (Hg.): Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Ge-
walt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, Berlin 22008, S. 193–211, hier S. 196–201.

53 Einen solchen Vorschlag macht Stephan Kirste. Im Naturrecht sollen Ideen formuliert wer-
den, die ihre normative Geltung dadurch erlangen, dass sie in positives Recht überführt
werden, und als Grundnormen des positiven Rechts sollen sie dessen Gerechtigkeit sicher-
stellen. Naturrechtliche Spekulation soll als Korrektiv des positiven Rechts fungieren. Der
Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit, der aus der rechtlichen Zweck-Mittel-Relation
von Gerechtigkeit und Gewalt resultiert, wird dadurch jedoch nicht grundsätzlich aufgelöst.
Kirste reproduziert das Grunddogma, in dem die gerechten Zwecke für die berechtigten
Mittel einstehen sollen und umgekehrt. Vgl. Stephan Kirste: Einführung in die Rechtsphi-
losophie, Darmstadt 2005, S. 106.

54 Vgl. Höffe, S. 208–209.
55 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 134.
56 Vgl. Rousseau: Contrat social, S. 54–55.
57 Rousseau: Contrat social, S. 85.
58 Höffe, S. 209.

40

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schoben und lässt sich schlussendlich genauso wenig begründen.59 Zwar ist der
Souverän nun nicht mehr eine einzelne Herrscherperson, sondern die gesamte
Bevölkerung, doch der Gesellschaftsvertrag bei Rousseau ist wie bei Hobbes eine
Abstraktion, mit der die Einheit von Staat und Souverän, von Recht und Gerech-
tigkeit ideell hergestellt wird. Der Vertrag ist ebenso wie der Körper des Königs
bei Kantorowicz eine Legitimitätsfiktion, die den Souverän als ein ‚politisches
Imaginäres‘ hervorbringt.60 Legitimität als Befugnis, legale Gewalt auszuüben, ist
die gesellschaftliche Anerkennung einer Rechtfertigung des Souveräns. Ob durch
die Gnade Gottes oder durch einen Gesellschaftsvertrag – die Figur des legitimen
Souveräns resultiert aus einer Erzählung, welche die Berechtigung der herrschen-
den Rechtsgewalt behauptet. Die allgemeine Anerkennung der herrschenden Ge-
walt in Form des Rechts als „Wahrheit der Gerechtigkeit“ bildet den „‚mystischen
Grund‘ der Autorität“.61 Die imaginäre Einheit von Staat und Souverän und von
Recht und Gerechtigkeit ist die reale Einheit der Vergesellschaftung durch Gewalt
in Form des Rechts. Die Legitimität des Souveräns verschleiert das tatsächliche
Gewaltverhältnis, dass hinter der befugten, legalen Macht die physische Gewalt
bereitsteht. Wegen des imaginären Aspekts der Legitimität, der die Gewalt ver-
drängt, erscheint die Begründung von Herrschaft ‚mystisch‘ oder auch ‚my-
thisch‘.62

Die Legalität der Gewalt resultiert aus der inneren Form des Rechts, wie es
durch den Souverän gesetzt wird. Legitimität muss zur Souveränität von außen
hinzutreten und begründet werden. Da die Rechtsordnung auf einem willkürli-
chen Akt der Gewalt basiert und nur durch eine Fiktion legitimiert werden kann,
bleibt diese Legitimität stets anfechtbar. Es mag gute und schlechte Gründe für
die Legitimität eines Souveräns und seiner Rechtsordnung geben. Diese Gründe
werden in gesellschaftlichen Diskursen verhandelt und bestätigt oder bestritten.
So setzt sich laut Foucault in einem ‚Gesellschaftskrieg‘ die Gewalt des Grün-
dungsakts als permanente Auseinandersetzung in politischen, juridischen und
auch in literarisch-künstlerischen Diskursen und Gegendiskursen fort.63 Die Figur
des legitimen Souveräns ist der Versuch, diese Konflikte symbolisch stillzustellen
und widerstreitende Interessen innerhalb einer Gesellschaft zu beruhigen. Doch
die Anerkennung der Legitimitätsfiktion kann im Gegensatz zu den Gesetzen
nicht mit Gewalt durchgesetzt werden – auch wenn Konsens dadurch fingiert

59 Wenn sich mit dem Gesellschaftsvertrag das Volk als Souverän konstituiert, stehen wir vor
demselben Dilemma: Der Souverän legitimiert sich durch die Befugnis, die er sich selbst
gibt. Wer gibt dem Volk die Befugnis, sich als Souverän zu konstituieren? Und dann stellt
sich noch die Frage, wer überhaupt zum Volk dazugehört und wer ausgeschlossen wird.

60 Zum Begriff des ‚politischen Imaginären‘ vgl. Oliver Kohns / Martin Doll: Einleitung, in:
dies. (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik. Texte zur politischen Ästhetik, München
2014, S. 7–18.

61 Derrida in Anschluss an Montaigne. Derrida: Gesetzeskraft, S. 25.
62 Vgl. Benjamin: GS II.1, S. 198–199.
63 Vgl. Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 77.

41

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden kann, dass Einspruch oder Widerstand mit legalen Maßnahmen unter-
drückt werden. Wenn die Fiktion nicht mehr verfängt, kommt es zu einer Krise
der Legitimität. Ohne Legitimität wird der Souverän auf die formale Verfahrens-
ordnung der Gesetzgebung, auf die Legalität reduziert. Legalität kann freilich oh-
ne Legitimität auskommen. Doch das ist der Punkt, an dem die Erzählungen
über den heroischen Gesetzlosen einsetzen. Diese Erzählungen sind Ausdruck
des Gesellschaftskriegs, weil sie Fragen von Legitimität und Legalität der Gewalt
verhandeln, indem intradiegetisch die Wiederaufnahme des Kriegszustandes dar-
gestellt wird. Der gesetzlose Held setzt der Legalität eine alternative, illegale Legi-
timität entgegen, die außerhalb der Rechtsordnung begründet wird. Der Gesetz-
lose als Gegenfigur zum Souverän spiegelt sich gleichzeitig in ihm. Beide setzen
sie Zwecke, die sie mit Gewalt als Mittel durchsetzen wollen.

Soziale Gerechtigkeit und das Recht auf Eigentum

Der gesetzlose Held als Räuber richtet sich nun nicht unbedingt gegen die
Rechtsordnung an sich, sondern vor allem gegen die Eigentumsordnung. Sein
Zweck des Raubes tritt in Widerspruch zum Rechtszweck, Eigentum zu sichern.
Wenn er den Reichen nimmt, um den Armen zu geben, legitimiert sich die Ge-
rechtigkeit der Gesetzlosigkeit als Verteilungsgerechtigkeit von Gütern. Gesetze,
die eine Eigentumsordnung errichten, in der menschliche Bedürfnisse nicht be-
friedigt werden können, werden als ungerecht wahrgenommen. Verstöße dagegen
werden dann nicht als moralisch verwerflich betrachtet. Ein klassisches Beispiel
ist die Jagd auf Wild, das dem König oder dem Adel vorbehalten ist. Die Legiti-
mität des Gesetzes, das Wild zum Eigentum des Adels erklärt und Wilderei straf-
bar macht, wird in Frage gestellt.64

Für Hobbes beginnt Eigentum mit der Setzung des Rechts als Gesetz.65 Im
Kriegszustand der Natur gibt es weder Unrecht noch Eigentum. Im Krieg aller
gegen alle kann es kein Eigentum geben, da jeder Besitz immer nur die mögliche
Beute eines Anderen ist. Erst die Sicherung des Besitzes durch den Souverän be-
gründet Eigentum als Rechtstitel an einer Sache. Für Locke hingegen ist Eigen-
tum ein natürliches Recht, das aus der Arbeit, die auf eine Sache verwendet wird,
resultiert.66 Im Naturzustand ist die Welt gemeinsamer Besitz aller Menschen

2.

64 Doch selbst wenn einzelne Gesetze als ungerecht empfunden werden und das Ausrauben
der Reichen bei den Armen kein Mitleid hervorruft, sofern jene wenig Mitleid mit dem
Elend der Armen zeigen, so wird doch das Recht auf Eigentum gesellschaftlich gewöhnlich
anerkannt. Die Vorstellung, dass Raub und Diebstahl Unrecht sind, das kein Eigentum be-
gründen könne, scheint zum moralischen Grundbestand der Menschheit zu gehören. Be-
reits in einer der ältesten überlieferten Rechtsordnungen, dem Dekalog, findet sich das Ver-
bot zu stehlen. Vgl. Exodus 20,15.

65 Hobbes: Leviathan, S. 110.
66 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 216–217.

42

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und jeder Einzelne hat nur „ein Eigentum an seiner eigenen Person“.67 Da die
Arbeitskraft zum individuellen Menschen gehört, wird die Arbeit durch das
Recht an der eigenen Person zur Quelle des Rechts auf Privateigentum. Dadurch,
dass individuelle Arbeitskraft aufgewandt wird, geht eine Sache von der Natur als
Gemeinbesitz in den Besitz des Arbeitenden über. Lockes Arbeitstheorie des Ei-
gentums hat das Rechtsverständnis der bürgerlichen Gesellschaft nachhaltig ge-
prägt. Unwillkürlich offenbart Locke den ideologischen Charakter seiner Theorie,
wenn er schreibt: „Das Gras, das mein Pferd gefressen, der Torf, den mein
Knecht gestochen, […] werden […] mein Eigentum. Es war meine Arbeit, die sie
dem gemeinsamen Zustand, in dem sie sich befanden, enthoben hat und die
mein Eigentum an ihnen bestimmt hat.“68 Mit dem letzten Satz bezieht sich
Locke auf das Eigentum an Gras und Torf, nicht auf das Eigentum an Pferd und
Knecht. Da sich Eigentum ihm zufolge auf Arbeit gründet, müssen Zähmung
und Unterwerfung von Pferd und Knecht als Arbeit betrachtet werden. Das mag
im ersten Fall noch nachvollziehbar sein, doch die Unterwerfung eines Men-
schen und die Aneignung seiner Arbeitskraft als ‚meine Arbeit‘ zeugt von einer
Ideologie, die Lockes eigenen Voraussetzungen von der Freiheit und Gleichheit
aller Menschen zuwiderläuft. Es lässt sich an dieser Stelle bei Locke bereits ah-
nen, dass Eigentum als Rechtsverhältnis, ebenso wie das Recht überhaupt, auf
Gewalt basiert. Marx zeigt, dass Locke und andere die Gewalt der sogenannten
‚ursprünglichen Akkumulation‘ hinter naturrechtlichen Annahmen verbergen.69

Wie sich die Gewalt des Kriegszustands im Recht fortsetzt, so wirkt auch die Ge-
walt der Eroberung und der Expropriation des Gemeinbesitzes in den Gesetzen
fort, die ein Recht auf Eigentum garantieren. Die rechtserhaltende und die eigen-
tumssichernde Gewalt sind dieselbe: das Gesetz des Souveräns. So wie derjenige
Souverän ist, der die größte gesellschaftliche Gewalt auf seiner Seite hat, so ist Ei-
gentümer, wem die souveräne Gewalt den Besitz sichert.

Arbeit und Eigentum sind für Marx nicht wie für Locke die Beziehung eines
Menschen zu einer Sache, sondern ein gesellschaftliches Verhältnis, eine Bezie-
hung zwischen Menschen in Hinblick auf die Sachen. Wer über die materiellen
Ressourcen, Land, Werkzeuge und Arbeitskraft, d. h. all das, was für die Produk-
tion von Gütern in einer Gesellschaft notwendig ist, verfügt, der verfügt auch
über die fertigen Arbeitsprodukte. Soziale Ungleichheit in einer Gesellschaft ent-
steht durch die ungleiche Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel und die

67 Ebd., S. 216 (Hervorh. i. Orig.).
68 Ebd., S. 217–218 (Hervorh. i. Orig.).
69 Vgl. Karl Marx: Über die Nationalisierung des Grund und Bodens, in: MEW 18, S. 59–64,

hier S. 59: „Im Verlauf der Geschichte versuchen dann die Eroberer vermittels der von ih-
nen selbst erlassenen Gesetze, ihrem ursprünglich der Gewalt entstammenden Besitzrecht
eine gewisse gesellschaftliche Bestätigung zu geben. Zum Schluß kommt der Philosoph
und erklärt, diese Gesetze besäßen die allgemeine Zustimmung der Gesellschaft.“ Vgl. dazu
auch Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band, Buch I: Der
Produktionsprozeß des Kapitals (MEW 23), S. 742.

43

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


produzierten Güter, also durch die Eigentumsordnung. Dabei macht es zunächst
keinen Unterschied, ob die Eigentumsverhältnisse durch blanke Gewalt, ein feu-
dales Privilegienrecht oder durch die Allgemeinheit der bürgerlichen Rechtsord-
nung bestimmt werden. Die Art und Weise, wie über eine Sache verfügt werden
kann, sei es durch unmittelbare Gewalt oder durch das die Zwecke vermittelnde
Recht, ist die Gestalt der Eigentumsordnung einer Gesellschaft. Die bürgerlich-
liberale Rechtsordnung schafft die Vorausetzung dafür, die gesellschaftlichen Pro-
duktionsverhältnisse zu reproduzieren, ohne auf unmittelbare Gewaltanwendung
angewiesen zu sein. Ingo Elbe fasst Marx’ Kritik an Locke treffend zusammen,
wenn er erläutert, dass der Grund des Rechts in der bürgerlichen Gesellschaft
„nun nicht mehr bloße Gewalt, sondern die tauschvermittelte Reproduktion von
auf unmittelbarer Gewalt gründenden Verhältnissen [ist].“70 Dass die Gewalt des
Faustrechts im modernen Rechtsstaat fortlebt, hat Marx im Gegensatz zum Libe-
ralismus erkannt,71 dennoch reduziert er das Recht keineswegs darauf. Das Recht,
das den gesellschaftlichen Warentausch durch Verträge vermittelt, ist durchaus
ein gesellschaftlicher Fortschritt.72 Marx vermeidet damit einige der Probleme,
die sich sowohl aus der autoritären wie aus der liberalen Rechtsauffassung erge-
ben. Während erstere dem Recht die Freiheit opfert, behauptet letztere eine Iden-
tität von Recht und Freiheit. Dialektisch bestimmt Marx hingegen das Recht als
Fortschritt der Freiheit, die in ihm noch nicht verwirklicht ist. Theodor W. Ador-
no nennt diese Doppelbödigkeit des Rechts das „Urphänomen irrationaler Ratio-
nalität“.73 Zwar „konserviert das Recht in der Gesellschaft den Schrecken, jeder-
zeit bereit auf ihn zu rekurrieren mit Hilfe der anführbaren Satzung“, doch eine
Gesellschaft ohne Recht wäre „Beute purer Willkür“.74 Recht ist kein reines, un-
vermitteltes Gewaltverhältnis, aber es bringt den Selbstwiderspruch der Freiheit
zum Ausdruck. Als Philosoph der menschlichen Emanzipation ist Marx tatsäch-
lich um die Verwirklichung von Freiheit bemüht und nicht in erster Linie um die
Einrichtung sozialer Gerechtigkeit.75 Marx sieht das Problem darin, dass der Wa-
rentausch nicht unter den Bedingungen der Freiheit stattfindet, sondern die Be-

70 Ingo Elbe: Privateigentum – ‚tief im Wesen des Menschen‘ begründet? John Lockes Formu-
lierung des bürgerlichen Eigentumsbegriffs, in: ders. / Sven Ellmers (Hg.): Eigentum, Ge-
sellschaftsvertrag, Staat. Begründungskonstellationen der Moderne, Münster 2009, S. 70–
108, hier S. 106.

71 Vgl. Karl Marx: Einleitung. Zur Kritik der politischen Ökonomie, in: MEW 13, S. 615–
642, hier S. 620.

72 So erlaubt das Recht, die „Anerkennung einzelner Interessen der Arbeiter in Gesetzesform“
durchzusetzen. Karl Marx / Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, MEW
4, S. 461–493, hier S. 471.

73 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders.: Negative Dialektik / Jargon der Eigent-
lichkeit (Gesammelte Schriften 6), hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 2003, S. 7–
412, hier S. 304. Auf Adornos Gesammelte Schriften wird in der Folge in den Fußnoten
mit der Sigle „Adorno: GS+Band-Nr.“ verwiesen.

74 Ebd., S. 303.
75 Wenn Camus Marx als „Propheten der lieblosen Gerechtigkeit“ bezeichnet, offenbart er,

dass er dessen Kritik an der Unfreiheit der Gesellschaft missversteht. Camus macht den

44

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


friedigung natürlich notwendiger Bedürfnisse von der gesellschaftlichen Notwen-
digkeit der Verwertung diktiert wird, die dem Tausch inhärent ist. In der Logik
des Tausches hat der Kapitalist ein Recht auf den Mehrwert76 und Ausbeutung
lässt sich nicht auf Diebstahl reduzieren. Die dem französischen Sozialisten
Pierre-Joseph Proudhon zugeschriebene Formel „Eigentum ist Diebstahl“77 bringt
eine Vorstellung zum Ausdruck, die den Tatbestand des Diebstahls außerhalb der
Rechtsordnung denkt, um die Eigentumsordnung mit einem Rechtsbegriff zu de-
legitimieren. Die Anhäufung von Eigentum nach den Regeln der bestehenden
Gesetze ist durchaus rechtmäßig, also legal, auch wenn diesen Gesetzen die ge-
waltsame Appropriation von Gütern historisch vorausgeht. Der Satz vom Eigen-
tum als Diebstahl ist moralische Rhetorik und müsste dahingehend umgekehrt
werden, dass Diebstahl Eigentum voraussetzt. Diebstahl und Raub sind als Straf-
tatbestand eine Folge des Rechts auf Eigentum, das vom Souverän garantiert und
gewaltsam exekutiert wird. Ohne gesellschaftliche Rechtsordnung ist die Aneig-
nung von fremdem Besitz ein kriegerischer Akt, ein Kampf um die verfügbaren
Güter und Ressourcen. Eigentum schränkt die Verfügungsfreiheit über Güter und
Ressourcen ein und die Legitimität dieser Einschränkung kann bestritten werden.

Mit ihrem Angriff auf die Eigentumsordnung decken die Banditen auf, dass
Eigentum als Verfügungsrecht über Dinge sich von Besitz unterscheidet: „Diese
juristische Illusion, die das Recht auf den bloßen Willen reduziert, führt in der
weiteren Entwicklung der Eigentumsverhältnisse notwendig dahin, daß jemand
einen juristischen Titel auf eine Sache haben kann, ohne die Sache wirklich zu
haben.“78 Mag ein Beraubter auch einen Rechtsanspruch auf eine Sache haben,
diese also sein Eigentum sein, so garantiert das keinesfalls ihren tatsächlichen Be-
sitz. Der Wille, über eine Sache zu verfügen, reicht nicht. Die Gewalt des Räu-
bers macht dies dem Beraubten schmerzhaft klar. Diebstahl und Raub zerstören
die Illusion, dass eine juristische Versicherung der Eigentumsansprüche ohne
Weiteres, d. h. ohne Gewalt, garantiert sei. Eigentumsdelikte untergraben die
Macht des Souveräns, da sie zeigen, dass seine Fähigkeiten, Eigentum zu sichern
und den Gesetzen Wirksamkeit zu verschaffen, begrenzt sind. Und so muss der
Souverän das Eigentumsrecht als Verfügungsrecht über Sachen immer wieder mit
Gewalt oder zumindest durch die Androhung von Gewalt herstellen und sichern.

Fehler, dass er den Marxismus-Leninismus der stalinistischen Regimes mit Marx identifi-
ziert. Camus: Revolte, S. 345.

76 Vgl. Karl Marx: Randglossen zu A. Wagners „Lehrbuch der politischen Ökonomie“, in:
MEW 19, S. 355–383, hier S. 382.

77 Diese Aussage geht eigentlich auf den Girondisten Jacques-Pierre Bissot de Warwille zu-
rück, wurde aber prominent durch Proudhons Schrift Que’est que la propriété? (Was ist Ei-
gentum?) von 1840. Proudhon schränkt diesen Satz allerdings später selbst wieder ein.
Pierre-Joseph Proudhon: Theorie des Eigentums (Théorie de la Propriété), übers. v. Lutz
Roemheld, Marburg 22014, S. 28. Vgl. ebd. die Einleitung von Gerhard Senft, S. IX.

78 Karl Marx / Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten deutschen Philo-
sophie und ihrer Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner, und des deutschen So-
zialismus in seinen verschiedenen Propheten (MEW 3), S. 63–64.

45

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Gewalt des Räubers macht auf der Gegenseite die Gewalt als Kern des Rechts
sichtbar.

Recht und Revolte

Wenn die Legitimität der Rechts- und Eigentumsordnung nicht nur theoretisch
bestritten wird, sondern durch konkrete Handlungen praktisch in Frage gestellt
wird, kann von einer Revolte gesprochen werden.79 Wie bereits erwähnt, ist man
zu Gehorsam laut Locke und Rousseau nur gegenüber legitimer Macht verpflich-
tet. Es gibt ein Widerstandsrecht gegen Ungerechtigkeit und Tyrannei, das Rebel-
lion und auch Gewaltanwendung rechtfertigt.80 Für Locke und Rousseau ist ge-
walttätiger Widerstand kein Problem, solange diese Gewalt als Mittel gegen die
historische Legalität der Gesetze zur Durchsetzung naturrechtlich begründeter,
gerechter Zwecke angewandt wird.81 Camus hingegen sieht in der Gewalt der Re-
volte ein grundsätzliches Problem, das die Revolte zur Revolution und in den
Selbstwiderspruch führt.

Camus erläutert, dass die Revolte mit einer Verneinung beginnt. Der Revoltie-
rende schleudert dem Herrschenden sein ‚Nein‘ entgegen, mit dem eine Grenze
markiert wird. Das Recht zu herrschen, wird zurückgewiesen, aufgrund des Ge-
fühls, „irgendwo und auf irgendeine Art selbst Recht zu haben.“82 Durch die Ne-
gation markiert das Subjekt eine Grenze, mit der es sich selbst als Individuum
konstituiert: „Er [der Revoltierende] kämpft für die Unversehrtheit eines Teils
seines Wesens. Er sucht zuvörderst nicht, etwas zu erobern, sondern etwas durch-
zusetzen.“83 Das ‚Nein‘ der Revolte ist damit gleichzeitig ein ‚Ja‘ – die Grenzzie-
hung gegen die Herrschaft ist die Selbstbejahung des Subjekts. Wenn die Herr-
schaft das Subjekt negiert und ihm Rechte vorenthält, negiert der Revoltierende
die Legitimität dieser Rechtsordnung. Die Revolte ist die Negation einer Negati-
on. Weil die Revolte das Positive in doppelter Negation zum Ausdruck bringt,
droht sie, sich gegen ihren ursprünglichen Impuls zu kehren. Die Revolte findet
ihre Berechtigung und damit ihre Gerechtigkeit in der konkreten Gleichheit der
Menschen. Niemand soll Herr und niemand Sklave sein, doch: „Sobald der Re-
bell zuschlägt, schneidet er die Welt entzwei. Er erhob sich im Namen der Identi-
tät eines Menschen mit dem anderen, er opfert diese Identität, indem er den Un-

3.

79 Wenn die Rechtordnung verletzt wird, ohne dass deren Legitimität bestritten wird, redu-
ziert sich die Transgression auf Illegalität, auf das Verbrechen. Diese Trennlinie ist sicherlich
dünn und ebenso wie Rebellen von den Herrschenden als Banditen denunziert werden,
mag sich ein Verbrecher als Rebell rechtfertigen.

80 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 323 (II. § 196), S. 327–330 (II., §§ 202-208).
81 Locke und Rousseau sind dann auch die Stichwortgeber, die von den bürgerlichen Revolu-

tionären in Amerika 1776 und Frankreich 1789 herangezogen wurden.
82 Camus: Revolte, S. 21.
83 Ebd., S. 26.

46

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


terschied im Blut besiegelt.“84 Wird der Herr nicht als Mensch, sondern als Herr
in Frage gestellt, so trifft die Gewalt der Revolte ihn dennoch als Menschen.
Wenn die Revolte „in Taumel und Wut übergeht zum ‚Alles oder Nichts‘, zur
Verneinung von allem Sein und jeder menschlichen Natur“,85 dann übt sie Verrat
an ihrem gerechten Anliegen, der Bejahung des Menschen. Camus schreibt, „daß
die Revolte, wenn sie gesetzlos ist, zwischen der Vernichtung der anderen oder
seiner selbst schwankt.“86 Das ist die Gefahr: Dass die Revolte im Namen einer
höheren Gerechtigkeit den Schritt zu Terror und Martyrium vollzieht. Die
Gleichheit der Menschen, die Camus als Gerechtigkeit der Revolte gilt, wird ver-
fehlt. Wie Benjamin erläutert, gibt es „unter dem Gesichtspunkt der Gewalt, wel-
che das Recht allein garantieren kann, […] keine Gleichheit, sondern bestenfalls
gleich große Gewalten.“87 Camus ist sich dessen bewusst und er weiß, dass die
Revolte als Freiheit vom Gesetz die in ihm rechtlich vermittelte Gewalt in ihrer
Unmittelbarkeit freisetzt.88 Die Revolte, die zur Freiheit des Mordens und Rau-
bens führt, vergisst im Exzess der Verneinung ihren Ursprung, der in der Vernei-
nung von Gewalt und Herrschaft eine Bejahung des Lebens ist. Für Camus ist
die wahre Revolte ein Korrektiv und eine „Bewegung des Lebens“,89 die sich so-
wohl gegen das Recht als abstrakte Gerechtigkeit sowie gegen die Gewalt als be-
rechtigtes Mittel richtet. Er will Gerechtigkeit nicht durch das Recht, also letztlich
durch Gewalt, sondern durch die Revolte garantieren. Die hoffnungsvolle Bemer-
kung, dass die Gerechtigkeit lebe,90 kann nur bedeuten, dass sie im Moment des
Revoltierens lebt. Freiheit und Gerechtigkeit konkretisieren sich in der Tat des
Einzelnen, in der Entscheidung zur Revolte. Freiheit geht nicht über die indivi-
duelle Entscheidungsfreiheit hinaus und Gerechtigkeit wird auf das Aufbegehren
gegen Unrecht reduziert. Camus’ Revolte begegnet dem Dezisionismus der will-
kürlichen Rechtssetzung und der daraus folgenden Kontingenz des Gesetzes wie-
derum dezisionistisch. Der Dezisionismus wird verdoppelt und zeigt sich auf bei-
den Seiten: in der Setzung des Rechts und im Widerstand dagegen. Die letzte
Entscheidung in diesem Konflikt fällt aber letztlich durch die Übermacht der
größeren Gewalt. Die Revolte ist eine Rebellion, in deren Begriff es bereits ety-
mologisch anklingt, dass sie die Wiederaufnahme des Krieges ist: „Die Revolte ist
die Kehrseite eines Krieges, der von der Regierung fortgesetzt wird.“91 Insofern
die Revolte auf ein Recht pocht, kommt sie nicht umhin, als rechtsetzende Ge-

84 Ebd., S. 317.
85 Ebd., S. 282.
86 Ebd., S. 150.
87 Benjamin: GS II.1, S. 198.
88 Sade zieht die radikale Konsequenz aus der Trennung von Freiheit und Gesetz, in der sich

die grundlose Gewalt als Willkür der Lust unvermittelt entfalten kann. Gegen diese absolu-
te Verneinung der Revolte Sades schreibt Camus an. Vgl. Camus: Revolte, S. 48–60.

89 Ebd., S. 343.
90 Vgl. ebd., S. 344.
91 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 134.

47

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


walt aufzutreten. Die Grenze, die der Revoltierende der Herrschaft setzt, ist eine
Rechtssetzung, die sich nur gewaltsam gegen die Grenzverletzung der Herrschen-
den behaupten lässt, genauso wie das herrschende Recht gegen Widerstand mit
Gewalt durchgesetzt wird. Als Moralist bleibt Camus nichts anderes übrig, als die
Revolte dort abbrechen zu lassen, wo sich ihre Dynamik mit voller Konsequenz
entfaltet und zur Revolution wird. Er will damit ihrem Exzess Einhalt bieten,
aber negiert gleichzeitig ihren utopischen Aspekt, der auf tatsächliche gesell-
schaftliche Veränderung zielt. Die Frage der Gewalt bleibt ein rein moralisches
Problem und ihre rechtlich-politische Dimension verliert sich. Eine Freiheit von
der Gewalt kann so nicht vorgestellt werden. Die einzige Möglichkeit ist, sich ge-
gen ihre Anwendung zu entscheiden. So oder so ist die Revolte zum Scheitern
verurteilt: Entweder sie wird gewaltsam niedergeschlagen oder sie verrät sich
durch die Anwendung von Gewalt selbst. Indem zwar aktiv auf Gewalt verzichtet
werden kann, diese aber dennoch hingenommen werden muss, zeigt Camus kei-
nen Weg aus dem Verhängnis, als das Benjamin die Verflechtung von Recht und
Gewalt darstellt.

Der Mensch in der Revolte ist ein Grenzverletzer, der die Grenzen der herr-
schenden Ordnung überschreitet. Doch darf er nicht völlig gesetzlos sein und
sich wie Sades Juliette in nihilistischer Freiheit austoben. Auch Hobsbawm sieht
in den Sozialbanditen als gesetzlosen Helden keine völlige Entgrenzung. Ihr Hel-
dentum gründet darauf, dass sie in die Moral- und Rechtsvorstellung einer be-
stimmten Gemeinschaft eingebunden bleiben.92 Sie mögen zwar bestimmte Ge-
setze und konkrete Herrschaftsformen ablehnen, doch reduzieren sie das Recht
nicht auf eine individuelle Willensäußerung, wie Max Stirner, der sagt: „Ich bin
meine Gattung, bin ohne Norm, ohne Gesetz“,93 und den Schluss daraus zieht,
dass jeder Einzelne für sich selbst entscheidet, was recht sei.94 Sozialbanditen ha-
ben ein Bewusstsein für die Normen, die in ihrer Gemeinschaft gelten – oder gel-
ten sollten. Nicht Gesetze als allgemein verbindliche Normen überhaupt werden
abgelehnt, sondern nur die Gesetze, die als ungerecht betrachtet werden oder
eine ungerechte Rechtsordnung sanktionieren. Der radikale Individualismus ei-
nes Anarchisten spiegelt sich in der Figur des gesetzlosen Helden eher darin, dass
er als Einzelner außerhalb der Ordnung steht. Selbst wenn der Sozialbandit mit
einer Gemeinschaft von Unterstützern verbunden ist, bleibt er als Held eine ex-
zeptionelle Figur, die außerhalb dieser Gemeinschaft steht.

92 Hobsbawm: Banditen, S. 31–33.
93 Max Stirner: Der Einzige und sein Eigentum, hg. v. Ahlricht Meyer, Stuttgart 1981, S. 200

(Hevorh. i. Orig.).
94 Womit schließlich auch Mord gerechtfertigt wird. Vgl. ebd., S. 207–208.

48

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerechtigkeit und die Utopie der Gesetzlosigkeit

Insofern Gerechtigkeit sich auf natürliche Rechte – gerechte Zwecke – oder positi-
ves Recht – gerechtfertigte Mittel – bezieht, entkommt sie, wie gezeigt wurde,
nicht dem Recht und damit nicht der Gewalt. Die Pointe Derridas besteht darin,
dass er einen neuen Begriff der Gerechtigkeit entwickelt, der nicht auf universale
Werte der Natur rekurrieren muss: „Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit.“95

Derrida weist darauf hin, dass die Möglichkeit, das Recht aufzuheben, nicht nur
die Voraussetzung der Diktatur, sondern auch der Gerechtigkeit selbst ist. Nur
weil das Recht sich dekonstruieren lässt, kann es sich verändern, kann seine star-
re, allgemeine Form zu konkreter Gerechtigkeit werden. Also ist die formale
Möglichkeit, das Recht zu verändern, die Gerechtigkeit jenseits konkreter Inhalte
oder Zwecke. Derrida kommt damit zu einem Begriff von Gerechtigkeit, der we-
der auf natürliche Prinzipien noch auf positiv geltende Gesetze angewiesen ist,
sondern Gerechtigkeit als etwas versteht, das sich solchen Bestimmungen ent-
zieht. Sie ist das Prozessuale des Rechts, das sich eben niemals in Gesetzen insti-
tutionalisieren lässt. Das lässt sich gut mit Camus’ Ansatz zusammendenken,
wenn die Revolte als die praktische Form der Dekonstruktion verstanden wird,
die sich nicht in ein durch Gewalt sanktioniertes Recht überführen lässt.96

Bereits bei Aristoteles und im antiken römischen Recht kommt die Idee, dass
die Gerechtigkeit des Gesetzes sich in seiner Anwendung ausdrückt, im Begriff
der ‚Billigkeit‘ zum Tragen.97 Christian Moser beschreibt Billigkeit als Abwei-
chung vom ‚Buchstaben‘ des Gesetzes, um seinen ‚Geist‘ in Bezug auf einen kon-
kreten Fall zum Ausdruck zu bringen: „Die Notwendigkeit der Billigkeit gründet
in der Diskrepanz zwischen der starren Allgemeinheit der gesetzlichen Norm
und der dynamischen Wandelbarkeit der Lebenssituationen, auf die sie Anwen-
dung finden soll.“89 Billigkeit vermittelt also zwischen Abstraktem und Konkre-
tem und gibt dem Gericht einen Ermessensspielraum in der Anwendung eines
Gesetzes. Moser macht klar, dass es sich dabei nicht um eine „Aufhebung des
Rechts, sondern eine Aufhebung (der originären Norm) im Recht, in ihrer recht-
mäßigen Applikation“ handelt.98 Billigkeit ist damit die in der Rechtsordnung

4.

95 Derrida: Gesetzeskraft, S. 30.
96 Als gewaltsame Revolution, die ein neues Recht begründet, verrät sich die Revolte: „Der

Revolutionär ist zu gleicher Zeit ein Revoltierender, oder ist nicht mehr Revolutionär, son-
dern Polizist und Beamter, der sich gegen die Revolte wendet. Aber wenn er ein Revoltie-
render ist, wird er sich schließlich gegen die Revolution erheben. […] Jeder Revolutionär
endet als Unterdrücker oder als Ketzer.“ Camus: Revolte, S. 280.

97 Zur Geschichte der aequitas als Rechtsbegriff vgl. E. Koops / W. J. Zwalve: Introduction:
The Equity Phenomenon, in: dies. (Hg.): Law & Equity. Approaches in Roman Law and
Common Law, Leiden 2014, S. 3–13.

89 Christian Moser: Anomie im Recht. Zum Zusammenhang von Billigkeit, Gewalt und Ge-
setzeskraft bei Heinrich von Kleist, in: Ricarda Schmidt u. a. (Hg.): Heinrich von Kleist.
Konstruktive und destruktive Funktionen der Gewalt, Würzburg 2012, S. 57–80, hier S. 60.

98 Ebd., S. 61.

49

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorgesehene Dekonstruktion des Gesetzes als Voraussetzung für Gerechtigkeit.
Billigkeit kann als ein Korrektiv des positiven Rechts verstanden werden, das
nicht wie ein naturrechtlich verstandenes Korrektiv des positiven Rechts in einer
Gesetzesänderung besteht, sondern in der Gesetzesanwendung eines Gerichts.
Die Möglichkeit der Anwendung des Rechts durch eine partikulare Aufhebung
der Norm, die den Widerspruch von allgemeinem Gesetz und besonderem Fall
überwinden soll, um Gerechtigkeit zu ermöglichen, wird von der historischen
Entwicklung der Rechtsordnung begrenzt, denn: „Das rationale Rechtssystem
vermag den Anspruch der Billigkeit, in dem das Korrektiv des Unrechts im Recht
gemeint war, regelmäßig als Protektionswesen, unbilliges Privileg niederzuschla-
gen.“99 Moser erklärt dies damit, dass die Billigkeit eine „Legitimierungslücke“
darstellt, die für den universalen Anspruch des Naturrechts inakzeptabel ist.100

Das Gesetz als „Gewalt des sich realisierenden Allgemeinen“101 kann die eventu-
ellen Besonderheiten eines Falls, als Ausnahme von der festgelegten allgemeinen
Norm, nicht anerkennen. Der Rousseau’sche Allgemeinwillen, der als emanzipa-
torischer Gedanke von der Willkür des Einzelwillens der Souveränität befreien
sollte, wird zu einer die Einzelwillen aller unterdrückenden Totalität: „Wo das
Gesetz in strenger Allgemeinheit als die Herrschaft von allen über alle bestimmt
wird, da bleibt für billiges Rechtshandeln kein Platz mehr.“102 Mit dem natur-
rechtlich begründeten Verzicht auf Billigkeit soll die Willkür vermieden werden.
Doch mit der Billigkeit wird nicht nur der gewalttätige Exzess der Herrschaft, der
ihre dunkle Seite darstellt, sondern auch die Möglichkeit gnädiger Nachsicht auf-
gegeben und dem „Terror des Gesetzes“103 die Tür geöffnet. Die Gerechtigkeit
wird im jakobinischen Furor der unerbittlichen Anwendung des allgemeinen Ge-
setzes ebenso wenig verwirklicht, wie sie durch Billigkeit garantiert werden kann.
Die Verhinderung der Ausnahme ist nur eine andere Form, über den Ausnahme-
zustand zu gebieten. Die Gewalt des Gesetzes wird mit der Revolution nicht
überwunden, der partikulare Terror des absoluten Herrschers wird nur durch den
allgemeinen Terror des imaginierten Volkswillens ersetzt. Die Widersprüche zwi-
schen Gesetz und Anwendung, zwischen Recht und Gerechtigkeit werden nicht
aufgelöst und kein Ausgang aus dem Verhängnis der Gewalt tut sich auf.

Die Utopie der Gesetzlosigkeit wäre ein Zustand ohne Recht und ohne Ge-
walt. Benjamin formuliert dies wie folgt: „Auf der Durchbrechung dieses Um-
laufs im Bann mythischer Rechtsformen, auf der Entsetzung des Rechts samt den
Gewalten, auf die es angewiesen ist wie sie auf jenes, zuletzt also der Staatsgewalt,
begründet sich ein neues geschichtliches Zeitalter.“104 Die utopische Hoffnung ist

99 Adorno: GS 6, S. 305.
100 Moser: Anomie, S. 73.
101 Adorno: GS 6, S. 306.
102 Moser: Anomie, S. 73.
103 Ebd., S. 78.
104 Benjamin: GS II.1, S. 202.

50

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Erlösung von dem historischen Verhängnis, das Recht und Gewalt aufeinan-
der bezieht. Diese Erlösung versucht Benjamin in Zur Kritik der Gewalt durch
das Auftreten einer messianischen „göttlichen Gewalt“, die das Recht auf unbluti-
ge Weise vernichtet, zu bestimmen.105 Benjamins obskure Eschatologie ver-
schiebt die Lösung des Problems auf den Tag der Erlösung. Derrida gibt in Reak-
tion auf Benjamin zu bedenken, dass die Möglichkeit, aus dem Bann von Recht
und Gewalt herauszutreten, „vom Menschen nicht gemeistert werden kann, ihm
nicht angemessen, kein für ihn Ermeßbares ist.“106 Die Frage der Gewalt, die
Benjamin aufwirft, sieht Derrida als unlösbar an. Abgesehen davon, dass Leiden
oder dessen Abwesenheit durchaus ermessbar sind, kehrt Derrida damit das Uto-
pische bei Benjamin zur Seite. Mit Blick auf Benjamins spätere Thesen Über den
Begriff der Geschichte lässt sich die messianische Heilserwartung des frühen Tex-
tes Zur Kritik der Gewalt in eine materialistische Geschichtsphilosophie überset-
zen, in der der Messianismus zum bloßen Zeichen einer tatsächlich möglichen
historischen Veränderung wird. Benjamin rekapituliert, dass sich im Recht die
Gewalt der staatlichen Souveränität zeigt und der Ausnahmezustand damit der
historische Normalfall ist, woraus er den Schluss zieht: „Wir müssen zu einem
Begriff der Geschichte kommen, der dem entspricht. Dann wird uns als unsere
Aufgabe die Herbeiführung des wirklichen Ausnahmezustands vor Augen ste-
hen.“107 Die Herbeiführung dieses ‚wirklichen Ausnahmezustands‘ ist für Herbert
Marcuse der Moment, „der das Kontinuum der Gewalt aufsprengen kann“.108 In
diesem Moment tritt die Ausnahme von der Regel ein, die „die kriegerische Ge-
walt perpetuiert“.109 Die Rede von der „‚Jetztzeit‘, in welche Splitter der messiani-
schen eingesprengt sind“,110 kann damit, statt metaphysisch, materialistisch ver-
standen werden. ‚Splitter der messianischen Zeit‘ ist eine Metapher dafür, dass in
der Gegenwart die Voraussetzungen zu finden sind für eine Revolution, die, als
dialektischer „Sprung unter dem freien Himmel der Geschichte“,111 den Kreislauf
der Gewalt durchbricht. Eine solche Revolution wäre als Notbremse der Ge-
schichte zu verstehen.112 Die Aufhebung von Recht und Gewalt kann nur so vor-
gestellt werden, dass mit der Not deren Notwendigkeit verschwindet. Der ‚mes-
sianische Splitter‘, der auf diese Versöhnung hinweist, ist dort zu erfahren, „wo
die Kultur des Herzens den Menschen reine Mittel der Übereinkunft an die

105 Vgl. ebd., S. 199.
106 Derrida: Gesetzeskraft, S. 121.
107 Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte, in: ders.: GS. I.2, S. 691–704, hier

S. 697.
108 Herbert Marcuse: Nachwort, in: Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt und andere Auf-

sätze. Frankfurt am Main 1965, S. 98–107, hier S. 100.
109 Ebd.
110 Benjamin: GS I.2, S. 704.
111 Ebd., S. 701.
112 Vgl. Walter Benjamins Notiz in: Benjamin: GS I.3, S. 1232.

51

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hand gegeben hat.“113 In diesem Bereich des Privaten zeigt sich die Utopie der
„gewaltlose[n] Beilegung von Konflikten“.114 Der Gesetzlose, der sich mit Gewalt
gegen eine gewalttätige Rechtsordnung wehrt, ist dagegen ein Symptom der Not
und stellt den notwendigen Zusammenhang von Recht und Gewalt heraus.

Der Widerspruch zwischen Recht und Gerechtigkeit ist keinesfalls nur subjek-
tive Wahrnehmung von Rebellen, sondern ergibt sich aus der Sache des Rechts
selbst. In diesem Widerspruch entfalten sich die Aporien der Rechtsphilosophie
und darin findet die Revolte der Gesetzlosen ihren Ausgangspunkt. Gesetzlosig-
keit kann legitimiert werden, wenn die symbolische Kraft der Souveränität – die
Legitimitätsfiktion – ihre integrative Kraft einbüßt. Als Widerstand gegen eine
herrschende Rechtsordnung tritt Gesetzlosigkeit dort in Erscheinung, wo das
Recht entweder durch die Ungerechtigkeit seiner Zwecke oder durch die Unrecht-
mäßigkeit seiner Mittel in eine Legitimitätskrise eintritt und sich Herrschaft als
bloße Legalität oder reine, unvermittelte Gewalt behauptet. Als sozialer Protest
kann sich Gesetzlosigkeit also gegen eine spezifische historische (Un-)Rechtspra-
xis richten, gegen die eine konkurrierende Vorstellung von Gerechtigkeit gesetzt
wird. Der Mythos des gesetzlosen Helden macht die Widersprüche der Rechts-
ordnung in einer Erzählung sichtbar und kann als Gegendiskurs zum herrschen-
den Recht aufgefasst werden, der dessen kriegerischen und gewalttätigen Aspekt
zum Vorschein bringt. Im Mythos bekommt die Revolte gegen die Rechtsgewalt
die Form eines Imaginären, das sich gegen das Imaginäre der legitimen Souverä-
nität stellt. Als Gegendiskurs, der das herrschende Recht dekonstruiert, kann der
Mythos des Gesetzlosen, abgesehen von seinem konkreten Inhalt, als Ausdruck
einer alternativen Gerechtigkeit betrachtet werden. Der Widerstand gegen die be-
stehende Rechtsordnung kann sich entweder auf ältere, durch Tradition verbürg-
te Gesetze berufen, oder durch ein universales, aus der Natur hergeleitetes oder
mit Vernunft oder von Gott begründetes Recht legitimieren – wobei nicht ausge-
schlossen werden kann, dass sich diese Begründungsfiguren vermischen. Welche
Vorstellungen von Gerechtigkeit im Mythos des Gesetzlosen zum Ausdruck kom-
men, muss für jede konkrete Erzählung jeweils herausgearbeitet werden. Dass
sich in Erzählungen über Gesetzlose eine revolutionäre Utopie im Sinne Benja-
mins zeigen kann, die die Rechtsgewalt überhaupt transzendiert, ist hingegen äu-
ßerst fraglich. Gerade die mythische Gewalt bleibt in das historische Verhängnis
verstrickt.115 Wenn der ‚große Verbrecher‘ bewundert wird, dann, so Benjamin,
„nicht um seiner Tat, sondern nur um der Gewalt willen, von der sie zeugt“.116

Darin halle die Gewalt Prometheus’ nach, durch die, gegen das göttliche Gesetz
verstoßend, den Menschen ein neues Recht gebracht wird: „Dieser Heros und die
Rechtsgewalt des ihm eingeborenen Mythos ist es eigentlich, die das Volk noch

113 Benjamin: GS II.1, S. 191.
114 Ebd.
115 Vgl. ebd., S. 197–200.
116 Ebd., S. 183.

52

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heute, wenn es den großen Missetäter bewundert, sich zu vergegenwärtigen
sucht.“117 Demnach wäre zu fragen, ob nicht die Gerechtigkeit, sondern die Ge-
walt des gesetzlosen Helden das Bedeutsame des Mythos ist. Zunächst lässt sich
festhalten: Wenn der Verstoß gegen das herrschende Gesetz, der sich in dem Wi-
derspruch zwischen bloßer Legalität und mangelnder Legitimität des geltenden
Rechts entfaltet, als heroischer Kampf erzählerisch dargestellt wird, dann hat die-
se Erzählung über Gesetzlosigkeit Relevanz dafür, welche Bedeutung der Konsti-
tution der Gesellschaft durch Recht und Gewalt zugemessen wird.

117 Ebd., S. 197.

53

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Outlaw Studies

Die anhaltende Faszination für die Figur des Gesetzlosen in unserer Kultur
schlägt sich in einer Vielzahl an akademischen Arbeiten zum Thema nieder. Eric
Hobsbawm kann als Begründer dieses Forschungsfelds gelten, das hier als ‚Out-
law Studies‘ bezeichnet wird. Seine zwei Standardwerke Primitive Rebels und
Bandits bereiteten eine Grundlage für die weitere Erforschung von Gesetzlosen.
Seine Arbeit ist dermaßen wirkmächtig, dass kein Text, der sich mit dem Thema
beschäftigt, darauf verzichtet, sich mit Hobsbawms Ausführungen auseinander-
zusetzen. Über Hobsbawms Thesen hat sich eine sehr kontroverse Debatte ent-
wickelt, die bis heute nicht abgeschlossen ist und in immer neuen Ausprägungen
aufflammt. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie Hobsbawm seine Typologie
des Sozialbanditen entfaltet und an welchen Problemen und Widersprüchen die
Kritik an seinem Konzept ansetzt.

Eric Hobsbawms Typologie des Sozialbanditen

Hobsbawm entwickelte seine Thesen über den Sozialbanditen im Umfeld der
Zeitschrift für Sozialgeschichte Past & Present, in der in den 1950er und 60er Jah-
ren das klassenkämpferische Element des Robin-Hood-Mythos diskutiert wurde.
So weist Rodney Hilton 1958 auf die sozialen Konflikte hin, die sich in den frü-
hen Balladen des späten 14. und frühen 15. Jahrhunderts zeigen und sieht den
Outlaw aus dem Sherwood Forest im Zusammenhang mit den Bauernaufständen
des ausgehenden Mittelalters als Widerstandskämpfer gegen feudale Unterdrü-
ckung.1 Die marxistische Lesart des Robin Hood-Mythos als Ausdruck eines Klas-
senkonflikts war also bereits etabliert, als Hobsbawm 1959 in seiner Studie Primi-
tive Rebels über präkapitalistische Protestbewegungen zum ersten Mal das Kon-
zept des Sozialbanditentums erläuterte.2 Der Sozialbandit ist dabei, neben ländli-
chen Geheimgesellschaften, vorindustriellen Arbeitersekten, chiliastischen Bau-
ernbewegungen u. a., nur eine von vielen Formen, die eine archaisch-primitive
Rebellion annehmen kann. 1969, in Bandits (dt. Die Banditen), spezifizierte
Hobsbawm seine Typologie und differenzierte den Sozialbanditen weiter aus.
Der Sozialbandit erscheint nun entweder als edler Räuber, Rächer oder Heiduck
und im Sonderfall als Expropriator.

Den edlen Räuber bestimmt Hobsbawm typologisch anhand von neun Merk-
malen.3 Er wird zum Banditen, nicht weil er ein Verbrechen verübt, sondern weil

III.

1.

1 Vgl. Rodney Hilton: The Origins of Robin Hood, in: Past and Present. A Journal of Histori-
cal Studies 14, 1958, S. 30–44, insbes. S. 40–41.

2 Vgl. Eric Hobsbawm: Primitive Rebels. Studies in Archaic Forms of Social Movements in
the 19th and 20th Centuries, London/New York 1965.

3 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 60–61.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er selbst einer Ungerechtigkeit zum Opfer fällt. Er macht Unrecht wieder gut. Er
nimmt von den Reichen und beschenkt die Armen. Er tötet nur, um sich selbst
zu verteidigen oder um gerechte Rache zu nehmen. Falls er überlebt, kehrt er in
die Gemeinschaft zurück. Das Volk unterstützt und bewundert ihn. Sein Tod ist
die Folge von Verrat. Er scheint unverwundbar oder unsichtbar. Er ist er ein Geg-
ner lokaler Herrscher und Eliten, betrachtet aber König oder Kaiser als Vertreter
der Gerechtigkeit. Mit diesen Merkmalen repräsentiert der edle Räuber den idea-
len Banditen. Für die agrarische Gemeinschaft spielt er „die Rolle des heroischen
Beschützers, der Unrecht wiedergutmacht, der Gerechtigkeit und soziale Gleich-
berechtigung bringt. Seine Beziehung zu den Bauern zeichnet sich durch völlige
Solidarität und Identität aus.“4 Dennoch ist der edle Räuber kein Revolutionär,
der die Gesellschaft verändern will. Er protestiert nicht dagegen, dass die Bauern
arm und unterdrückt sind, sondern versucht lediglich, Gerechtigkeit herzustellen,
indem Unrecht wieder gut gemacht wird: „es soll in einer Gesellschaft der Unter-
drückung fair zugehen“.5 Er will nicht Freiheit und Gleichheit verwirklichen, son-
dern ist schlicht jemand, der „sich weigert, seinen Rücken zu beugen“.6 Trotz der
primitiv-archaischen Form des sozialen Protestes beharrt Hobsbawm darauf, dass
der edle Räuber über seine historischen Beschränkungen in einem agrarisch-vor-
modernen Kontext hinausweise und eine „göttliche Gerechtigkeit sowie eine hö-
here Form von Gesellschaft, eine Gesellschaft ohne Herrschaft“ repräsentiere.7

Der zweite Typus des Sozialbanditen ist der Rächer, der sich durch ein Über-
maß an Grausamkeit auszeichnet: „Nicht trotz aller Angst und Abscheu, welche
durch ihre Taten erregt werden, sondern gewissermaßen gerade weil sie solche Ta-
ten begehen, werden diese Banditen als Helden angesehen.“8 Rächer wollen nicht
Unrecht wieder gut machen, aber sie „beweisen, daß auch Schwache und Arme
Schrecken zu verbreiten vermögen.“9 Typisches Merkmal des Rächers ist seine
„[u]ngezähmte Vergeltungssucht“.10 Im Typus des Rächers vermischt sich das
Bild des edlen Räubers mit dem des Ungeheuers.11 Der Sozialbandit scheint hier
kaum noch ein ‚guter‘ Gesetzloser zu sein. Die Figur droht zu kippen und Hobs-
bawm zweifelt selbst daran, ob dieser Typus überhaupt noch als Sozialbandit an-
gesehen werden kann, denn „sogar wenn solche Rebellen triumphieren, wohnt
noch dem Sieg die Versuchung der Zerstörung inne, denn primitive bäuerliche
Empörer haben kein positives Programm, sondern bloß ein negatives [...]. Ver-
nichtung war ihre Sozialjustiz.“12 Auch wenn Rache untrennbar mit Grausamkeit

4 Ebd., S. 60.
5 Ebd., S. 74.
6 Ebd., S. 75.
7 Ebd., S. 76.
8 Ebd., S. 77.
9 Ebd., S. 78.

10 Ebd., S. 84.
11 Vgl. ebd., S. 78.
12 Ebd., S. 85.

56

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verbunden ist, wird die Figur von der Bevölkerung als Held angesehen, weil
„selbst den edelsten Banditen Rache zu üben als legitime Notwendigkeit gilt.“13

In einer Gesellschaft, in der rechtlich sanktionierte Grausamkeit von den Herr-
schenden ausgeübt wird, sind Gewaltexzesse der Banditen nicht zufällig: „Man
rächt sich für persönliche Demütigung, man rächt sich aber auch an jenen, die
andere unterdrückt haben.“14 Die Dynamik der Gewalt verselbständigt sich, denn
„wo Männer Banditen werden, da verlangt Blut nach Blut und gebiert Grausam-
keit neue Grausamkeit.“15 In der Logik einer maßlosen Entfesselung von Gewalt
kann diese kaum noch moralisch legitimiert werden. Die angewandte Brutalität
kann zwar als Vergeltung von vorausgegangener Brutalität verständlich gemacht
werden, doch in der Eskalation droht sie jedes legitimierende Wertesystem zu
übersteigen und, losgelöst von aller Relationalität, zum Zweck an sich zu werden.

Der Begriff ‚Heiducken‘ im engeren Sinn bezeichnet die Banditen des Balkans
und der Donautiefebene. Im typologischen Sinn verwendet Hobsbawm den Be-
griff allerdings allgemein für organisiertes Banditentum, das sich durch dauerhaf-
te Strukturen auszeichnet, wie z. B. auch die Klephten in Griechenland, die Ko-
saken in Russland und die chinesischen Briganten aus dem Liang Schan Moor.
Es handelt sich um „eine Kollektivform jenes individuellen Protestes der Bau-
ern“.16 Aufgrund der dauerhaften Organisation sind die Heiducken für Hobs-
bawm „die höchste Form primitiven Banditentums“.17 Diese Banden bildeten
einen permanenten Anziehungspunkt für arme Bauern und Hirten, die sich je-
derzeit in die Berge oder Wälder absetzen konnten, dorthin wo die Banditen
hausten und die staatliche Verwaltung keinen Einfluss hatte. Auch wenn Heidu-
cken regelmäßig von Fürsten als Truppen angeworben wurden,18 bildete diese
Form des organisierten Banditentums für die Obrigkeit eine größere Herausfor-
derung als individuell und vereinzelt auftretende Räuberbanden.19 Obwohl die
Dauerhaftigkeit der Bandenorganisation eine stärkere Isolierung von der Bauern-
schaft zur Folge hatte als bei anderen Typen des Sozialbanditen,20 wurden die
Heiducken insbesondere unter der osmanischen Herrschaft über Südosteuropa
zu Helden. Im Kampf gegen die türkisch-muslimischen Eroberer fand der Hei-
duck als „nationaler Bandit“ seine „wesentlich politische Bestimmung“.21 Durch
die Dauerhaftigkeit ihrer Organisation waren diese Gruppen besonders dazu prä-

13 Ebd., S. 83.
14 Ebd., S. 89–90.
15 Ebd., S. 90.
16 Ebd., S. 91.
17 Vgl. ebd., S. 92.
18 Ebd.
19 Vgl. ebd., S. 97.
20 Vgl. ebd., S. 94. Deshalb ist „die Unterscheidung zwischen Räuber und Held, zwischen

dem von Bauern als ‚gut‘ Akzeptierten oder als ‚schlecht‘ Verurteilten außergewöhnlich
schwierig“. Ebd., S. 94–95.

21 Ebd., S. 95 (Hervorh. i. Orig.)

57

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


destiniert, in ihrem jeweiligen gesellschaftlichen Kontext eine politische Rolle zu
spielen. Dies geschah aber nicht unbedingt durch eine bewusste politische Ent-
scheidung, sondern war oft nur ein Nebeneffekt ihres Raubgeschäfts, das auf die
herrschende Klasse abzielte. Wie die anderen Erscheinungsformen des Sozialban-
diten bewiesen die Heiducken mit ihrer Existenz, dass Armut, Unfreiheit und
Unterdrückung nicht einfach hingenommen werden mussten und Ungerechtig-
keit gerächt werden konnte.22 In dieser Hinsicht unterscheidet sich ihre soziale
Funktion nicht von der des Rächers oder des edlen Räubers. Aber „[a]nders als
der ‚edle Räuber‘ ist der Heiduck nicht von persönlicher moralischer Billigung
abhängig; im Gegensatz zum ‚Rächer‘ ist seine Grausamkeit nicht sein wesentli-
ches Charakteristikum, sondern wird lediglich um seiner Dienste am Volk willen
geduldet.“23

Als Expropriatoren beschreibt Hobsbawm Revolutionäre, die durch Raub die
notwendigen Mittel für ihre politische Tätigkeit akquirieren.24 Sie stehen in einer
Tradition, in welcher der russische Anarchist und Revolutionär Michail Bakunin
den Banditen als „Revolutionär ohne feingedrechselte Phrasen und ohne gelehrte
Rhetorik“ bezeichnet hat.25 Die Expropriatoren stellen einen Sonderfall dar. Sie
sind keine Banditen, die aus einer agrarischen Gesellschaft kommen, sondern
moderne Revolutionäre, die Methoden der Banditen übernehmen und den My-
thos des edlen Räubers für politische Zwecke benutzen.26 Laut Hobsbawm ist die
Praxis der Expropriation „Ausdruck für jene unter Anarchisten häufige Verwir-
rung, die Aufruhr und Widerstand, Verbrechen und Revolution miteinander ver-
wechselt“.27 Der italienische Anarchist Errico Malatesta kritisiert ebenfalls diese
Vermischung von revolutionärer Praxis und krimineller Tätigkeit. Einerseits äu-
ßert er Verständnis dafür, dass Unterdrückte zu Raub und Gewalt Zuflucht neh-
men, doch merkt er an: „Mocking the revolution and all hopes for the future,
they want to enjoy the moment at whatever price and with contempt for all. […]
They are rebels, but not anarchists.“28 Malatesta versucht, aus politischen Grün-
den den Anarchismus vom Verbrechen abzugrenzen. Letztlich muss es für den je
konkreten Fall entschieden werden, ob es sich bei den Expropriatoren um politi-
sche Aktivisten handelt, die Raub als Mittel einsetzen oder um Banditen, die ihre
Tätigkeit politisch legitimieren.29

22 Vgl. ebd., S. 102.
23 Ebd., S. 95.
24 Vgl. ebd., S. 134–152.
25 Bakunin zit. nach ebd., S. 134.
26 Vgl. ebd.
27 Ebd., S. 135.
28 Errico Malatesta: The Tragic Bandits, in: La Société Nouvelle 19.2, August 1913, übers. v.

Mitch Abidor, auf: www.marxists.org/archive/malatesta/1913/08/tragic-bandits.htm, 22.
Juni 2015.

29 Die Verwirrung rührt daher, dass sowohl Banditen als auch Anarchisten in den größeren
Kontext von Figuren der Subversion und Grenzverletzung eingeordnet werden können.
Vgl. den Beitrag von Ulrich Bröckling: Der Anarchist, in: Eva Horn u. a. (Hg.): Grenzver-

58

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Diskurs um den Gesetzlosen nach Hobsbawm

In der Nachfolge von Hobsbawms Bestimmung des Sozialbanditen ergeben sich
Probleme, die von der Kritik aufgegriffen worden sind. Erstens wurde der histo-
rische Befund real existierender Sozialbanditen in Zweifel gezogen, zweitens wur-
de die Verbindung des Sozialbanditen mit agrarischen Gemeinschaften hinter-
fragt und drittens wurden die politische Rolle des Sozialbanditen und seine Ab-
grenzung zu anderen Figuren irregulärer Gewaltanwendung problematisiert.

Die historische Kritik

Als einer der ersten Kritiker hat Anton Blok 1972 angemerkt, dass Banditen his-
torisch eher von den herrschenden Eliten unterstützt wurden als von der Bauern-
schaft.30 Blok führt aus, dass dem Banditentum in doppelter Hinsicht eine Rolle
bei der Erhaltung der herrschenden Ordnung zukomme: erstens durch direkte
Unterdrückung und Beraubung der bäuerlichen Gemeinschaft, zweitens dadurch,
dass es soziale Aufstiegsmöglichkeiten bereitstelle. Statt Ausdruck von Protest
und Keimzelle einer Bauernrevolte zu sein, führe das Banditentum zur Stabilisie-
rung des status quo.31 Blok kritisiert, dass Hobsbawm diese Aspekte des histori-
schen Banditentums, die nicht in die Definition des Sozialbanditen passen, au-
ßer Acht lässt. Zudem verweist er darauf, dass Hobsbawm für seinen Zugang
zum Gegenstand Balladen und Legenden verwendet und damit den Mythos,
nicht die historische Realität des Banditentums beschreibe: „The ‚social bandit‘
as conceptualized and described by Hobsbawm is such a construct, stereotype or
figment of human imagination.“32 Die Notwendigkeit, sich mit dem Mythos des
Sozialbanditen auseinanderzusetzen, sieht Blok durchaus, da darin die Sehn-
sucht nach einer menschlicheren, gerechteren Gesellschaft ohne Leiden zum Aus-
druck komme.33 Hobsbawm verpasse es aber, diesen Mythos tatsächlich zu
durchdringen.34 In dieselbe Richtung geht Wolfgang Seidenspinners Argument,
dass die Figur des Sozialbanditen das Ergebnis von Imaginationen und Projektio-
nen sei, ein medial generierter literarischer Typus: „Sozialbanditen entstehen [...]
durch Zuschreibung, durch Verleihung des entsprechenden Etiketts; die so ge-
schaffenen Figuren können daher als aussagekräftige Indikatoren für das populä-

2.

letzer. Von Schmugglern, Spionen und anderen subversiven Gestalten, Berlin 2002, S. 202–
223.

30 Vgl. Anton Blok: The Peasant and the Brigand. Social Banditry Reconsidered, in: Compar-
ative Studies in Society and History 14.4, 1972, S. 494–503, hier S. 496.

31 Vgl. ebd., S. 496.
32 Ebd., S. 500.
33 Vgl. ebd., S. 502.
34 Vgl. ebd., S. 500.

59

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


re Wertesystem interpretiert werden, aber nicht als historische Realität.“35 Der So-
zialprotest liege folglich „nicht in den Delikten oder Tätern, sondern in seiner
Projektion auf diese, im Mythos, in der Erzählung vom Briganten, der einer ver-
haßten Obrigkeit die Stirn bietet.“36 Auch Richard Slatta kritisiert Hobsbawm da-
hingehend, dass sich kaum historische Fälle von Sozialbanditentum auffinden
ließen und Hobsbawm sich zu sehr auf literarische Quellen stütze.37 Er mahnt
zur Vorsicht im Umgang mit literarischen und populären Quellen wie Balladen,
die aus einem Netz von Mythos, Fiktion und historischen Fragmenten gewebt
seien, das für die historische Forschung kontextualisiert werden müsse.38

Im Anhang zur Neuauflage von Banditen gibt Hobsbawm zu, literarische
Quellen zu unkritisch für seine Argumentation benutzt zu haben: „Aus dem In-
halt der Mythen, die über Sozialbanditen erzählt, und Lieder, die über sie gesun-
gen werden, erfährt man recht wenig über die historische Realität des Sozialban-
ditentums.“39 Er sieht ein, dass sich der Typus des edlen Räubers vor allem in
Balladen und Liedern findet und weniger in der historischen Praxis und merkt
an: „In der Realität sind die meisten Robin Hoods keineswegs edel gewesen.“40

Beim edlen Räuber handelt sich also in der Tat eher um ein imaginäres Bild
(„Image“41), dass sich seine Verehrer von dem Gesetzlosen als Helden machen.
Der Mythos gebe aber Auskunft darüber, „was die Menschen über das Banditen-
tum glaubten, was sie sich von ihm erhofften und was sie hineininterpretier-
ten.“42 Damit gibt Hobsbawm zwar einerseits der historischen Kritik recht, ande-
rerseits beharrt er auf seiner Typisierung. Auch wenn kaum ein historischer Ban-
dit dem Ideal völlig entspreche, so lasse sich dennoch ein „idealtypisches Sozial-
banditentum“ bestimmen, da es eine „Uniformität und Standardisierung“ des
Phänomens gebe: „Diese Einheitlichkeit trifft sowohl für den Banditenmythos
zu – d. h. also für die dem Banditen vom Volk zugeschriebene Rolle – als auch
für dessen tatsächliches Verhalten.“43 In einer direkten Antwort auf Blok schreibt
er: „My view is that the myth cannot be entirely divorced from the reality of
banditry.“44 Obwohl Hobsbawm sich des Unterschieds von Geschichte und Ge-
schichten bewusst ist, scheut er sich nicht, explizit Balladen und Legenden als
Material heranzuziehen, um aus deren narrativen Elementen seine Typologie zu

35 Seidenspinner: Mythos vom Sozialbanditen, S. 698.
36 Ebd., S. 697.
37 Vgl. Richard W. Slatta: Eric J. Hobsbawms’s Social Bandit: A Critique and Revison, in: A

Contra Corriente. A Journal on Social History and Literature in Latin America 1.2, 2004,
S. 22–30, hier S. 23, S. 29.

38 Vgl. ebd., S. 27
39 Hobsbawm: Banditen, S. 196.
40 Ebd., S. 60.
41 Ebd.
42 Ebd., S. 196.
43 Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 28.
44 Eric Hobsbawm: Social Bandits. Reply, in: Comparative Studies in Society and History

14.4, 1972, S. 503–505, hier S. 504.

60

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entwickeln. Nicht trotz, sondern gerade wegen der Verwendung literarischer
Quellen würde sich der epistemologische Wert seines typologischen Modells er-
weisen, denn: „Die Mythologie des Heldentums und die Ritualisierung durch
Balladen verwandelten sie in ausgesprochene Typen.“45 Hobsbawm verteidigt sei-
nen Ansatz also damit, dass er dadurch dem „Wesen des Mythos vom Sozialban-
diten“ auf die Spur kommen und die realen historischen Banditen an der idealty-
pischen Vorstellung messen könne.46

Die modernistische Kritik

Im Gegensatz zur historischen Kritik entzündete sich die sogenannte ‚modernis-
tische‘ Kritik an der Frage, inwiefern der Sozialbandit lediglich ein Phänomen
agrarisch geprägter Gesellschaft sei. Hobsbawm hat den Sozialbanditen sehr stark
an die bäuerliche Gemeinschaft gebunden, mit der er durch seine Herkunft und
durch seinen Moralkodex verbunden ist. Bauern werden dann zu Banditen,
wenn die Gesellschaft in eine Krise gerät, bedingt durch ökonomische, ökologi-
sche oder politische Faktoren.47 Im Zuge der Modernisierung der Gesellschaft
verschwinde das Banditentum, weil die Strafverfolgung durch neue Technologien
effizienter werde und zudem dessen soziale Basis durch die Emanzipation der
Bauern und die Formierung politischer Organisationen zerfalle.48

Pat OʼMalley hält diesem Argument entgegen, dass Sozialbanditentum keines-
wegs auf traditionelle bäuerliche Gesellschaften beschränkt sein müsse. OʼMalley
macht deutlich, dass es auch in nichttraditionellen Gesellschaften zu Fällen
kommt, in denen Gesetzlose von der Landbevölkerung als Sozialbanditen ver-
ehrt werden. Er veranschaulicht dies am Beispiel Ned Kellys in den australischen
Kolonien Ende des 19. Jahrhunderts. Statt das Sozialbanditentum an die agrari-
sche Gesellschaft zu binden, sieht er andere Bedingungen als ausschlaggebend für
das Auftreten von Sozialbanditentum an. Ein bestehender Klassenkonflikt und
die Abwesenheit einer Organisation, welche die Interessen der unterdrückten
Klasse politisch zum Ausdruck bringt, seien ausreichend dafür, dass Banditentum
einen sozialen – und damit politischen – Charakter annehmen könne.49 Wie
OʼMalley sieht Paul Kooistra keinen Grund dafür, warum Sozialbanditentum
nicht auch in modernen Gesellschaften vorkommen könne.50 Kooistra bezieht

45 Hobsbawm: Banditen, S. 101.
46 Ebd., S. 9.
47 Vgl. ebd., S. 38.
48 Vgl. ebd., S. 34–35.
49 Vgl. Pat OʼMalley: Social Bandits, Modern Capitalism and the Traditional Peasantry. A

Critique of Hobsbawm, in: The Journal of Peasant Studies 6.4, 1979, S. 489–501, insbes.
S. 494, S. 498.

50 Vgl. Paul Kooistra: Criminals as Heroes. Linking Symbol to Structure, in: Symbolic Inter-
action 13.2, 1990, S. 217–239, hier S. 220.

61

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich dabei allerdings nicht auf die historische Wirklichkeit der Banditen, sondern
auf deren – durchaus vom historischen Kontext geprägte – Wahrnehmung als „le-
gendary figures“.51 Er versteht den Sozialbanditen als kulturelles Produkt, das ein
Konzept extralegaler Gerechtigkeit repräsentiere.52 Wenn die sozialen Verhältnis-
se als ungerecht empfunden werden und das von den juridischen Institutionen
des Staates als Gerechtigkeit sanktionierte Recht nicht die öffentliche Vorstellung
von Gerechtigkeit widerspiegele, müsse eine alternative Vorstellung von Gerech-
tigkeit zum Ausdruck gebracht werden.53 In einer Legitimationskrise der Gesell-
schaft könne die Heroisierung eines Gesetzlosen als sozio-kulturelle Symbolpro-
duktion verstanden werden, an der sich Autoren und Publikum gemeinsam be-
teiligen, um sozialen und politischen Problemen Sinn zu verleihen.54 Wegen sei-
nes Mythos müsse der Sozialbandit als eine fundamental politische Figur be-
trachtet werden.55 Für ein Verständnis der sozialen und politischen Bedeutung
des gesetzlosen Helden als Symbol extra-legaler Gerechtigkeit sei hingegen das
tatsächliche Verhalten historischer Banditen unwichtig.56

Auch dieser Strang der Kritik läuft auf die Frage nach der Relevanz des My-
thos hinaus. In seiner Erwiderung stimmt Hobsbawms OʼMalley zu, dass sich der
politische Charakter des Sozialbanditen auch in der Moderne entfalten könne,
gibt jedoch zu bedenken, dass sich die Moderne dadurch auszeichne, dass der de-
klassierten Landbevölkerung bessere Mittel zur Durchsetzung ihrer Interessen
zur Verfügung stünden und das Aufleben von angeblichem Sozialbanditentum
in der Moderne daher rühre, dass dessen Mythos in der populären Kultur einer
Gesellschaft präsent sei.57 Wenn dies der Fall sei, könnten die Gesetzlosen der
Moderne für eine gewisse Zeit in den tradierten Mythos des Sozialbanditen inte-
griert werden. So könne z. B. Bankraub unter gewissen Umständen als „Anpas-
sung des Sozialbanditentums an den Kapitalismus“ erscheinen.58 Doch Hobs-
bawm geht davon aus, dass die Banditen der amerikanischen und australischen
Frontier eher die letzten Ausläufer eines im Verschwinden begriffenen Phäno-
mens sind und dass sich das ländliche Banditentum in Richtung urbaner Krimi-
nalität verschiebe.59 Die politischen Aktivisten der Neuen Linken in den 1960er
und 70er Jahren, zu deren Aktivitäten Banküberfälle und Entführungen gehör-
ten, rechnet er dem Sonderfall der Exproriatoren zu, die keine klassischen Sozial-
banditen seien.60 Dass in der Moderne verschiedene Praktiken der Gesetzlosigkeit

51 Ebd., S. 217.
52 Vgl. ebd., S. 233.
53 Vgl. ebd., S. 218.
54 Vgl. ebd., S. 223.
55 Vgl. ebd., S. 222.
56 Vgl. ebd., S. 223.
57 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 198.
58 Ebd., S. 200.
59 Vgl. ebd., S. 202.
60 Vgl. ebd., S. 205.

62

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem Sozialbanditentum in Verbindung gebracht werden, sieht Hobsbawm in
der Persistenz des Mythos begründet und deswegen sei der „direkte Fortbestand
der Mythen und Traditionen des klassischen Sozialbanditentums in der moder-
nen Industriegesellschaft […] sehr wohl relevant.“61 Hier trifft er sich mit Kooi-
stras Einschätzung, dass die Figur des gesetzlosen Helden in der Moderne jeder-
zeit aktualisiert werden könne, solange der Mythos fortbestehe. Und dieser
Mythos werde weiter existieren: „so long as there exists a concept of justice that
is not synonymous with Law“.62

Das Politische des Sozialbanditen und die Abgrenzung vom Partisanen

Auch ohne explizit politische oder gar revolutionäre Programmatik und unab-
hängig davon, ob ein Raub legitim erscheint oder nicht, wird mit ihm eine gesell-
schaftliche Ordnung, die auf Besitzprivilegien oder auf rechtlich garantiertem Ei-
gentum beruht, in Frage gestellt. Der Bandit im Allgemeinen, nicht nur der he-
roische, macht die Grenzen des Souveräns deutlich, Besitz als Eigentum zu ga-
rantieren.63 Damit bietet sich der Bandit als Projektionsfläche für soziale Unzu-
friedenheit an. Wenn der Bandit zudem nicht nur im eigenen Interesse handelt,
sondern sich auf bestimmte Werte und eine Gemeinschaft verpflichtet, die über
die Räuberbande hinausgeht, zeigt sich in seinem Widerstand gegen Herrschaft
der soziale Aspekt, der den Banditen zum Sozialbanditen macht. Die soziale Re-
bellion des Banditen stellt für Hobsbawm „die etablierte Ordnung von Klassen-
gesellschaft und politischer Rolle grundsätzlich in Frage“.64 Das Sozialbanditen-
tum lässt sich „als Vorläufer oder potentielle Brutstätte von Revolten betrach-
ten.“65. Banditen haben jedoch keine politische Organisierung und kein Pro-
gramm. Ihnen geht es um die unmittelbare Aneignung von Gütern. Selbst das
Prinzip, den Reichen zu nehmen, um den Armen zu geben, ist zuerst einmal so-
zialer Protest, dem das politische Bewusstsein fehlt.66 Im Kontext des anti-osma-
nischen, nationalen Befreiungskampfes auf dem Balkan sieht Hobsbawm dem
Banditen durchaus eine politische Rolle zufallen, die ihn der Gestalt des Partisa-
nen annähert.67 Auch das Beispiel der Expropriatoren, die Methoden der Bandi-
ten mit explizit politischem Aktivismus verbinden, zeigt, dass sich Banditentum
mit Partisanentum vermischen kann. Das implizit Politische des Sozialbanditen

61 Ebd., S. 213 (Hervorh. i. Orig.).
62 Kooistra: Criminals as Heroes, S. 234.
63 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 19: „Banditentum […] fordert diejenigen heraus, die über

Macht verfügen, Recht setzen und die Ressourcen kontrollieren oder zumindest Anspruch
darauf erheben.“

64 Ebd., S. 120.
65 Ebd.
66 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 39.
67 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 95.

63

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheint durch den Partisanen explizit zu werden. Wenn dem Sozialbanditen
nicht nur soziale, sondern auch politische Bedeutung zukommt, sobald er sich
der Gestalt des Partisanen annähert, dann muss geklärt werden, wie er sich von
diesem Akteur unterscheiden lässt, dessen politische Tätigkeit sein konstituieren-
des Moment ist. Eine Unterscheidung zwischen Sozialbandit und Partisan ist
auch deshalb nicht immer ganz eindeutig, weil Banditen mit politischem Be-
wusstsein zu Partisanen und Partisanen mit dem Abflauen politischer Aktivität
zu Banditen werden können.68 Eine typologische Abgrenzung ist auch deshalb
schwierig, weil sie beide ähnliche Methoden benutzten.69 Die laut Hobsbawm
für den Rächer typische Eskalationsspirale70 charakterisiert nach Herfried Münk-
ler ebenso den Partisanenkampf.71 Aus der Sicht der Herrschenden werden sie
zudem oft unterschiedslos als Gesetzlose betrachtet.

Da die Abgrenzung verschiedener nicht-staatlicher, bewaffneter Akteure pro-
blematisch ist, bemüht sich die Forschung darum, die Unterschiede, Übergänge
und Verflechtungen von privater und staatlicher Gewalt herauszuarbeiten.72 Die
von einer Seite staatlich lizenzierten Freibeuter sind für die Seite der Geschädig-
ten schlicht Piraten. Freischärler und Partisanen, die sich einer aus ihrer Sicht gu-
ten Sache verschrieben haben, sind für ihre Gegner einfache Banditen oder gar
Terroristen. Im Gegensatz zu den regulären bewaffneten Kräften des Staates – Po-
lizei und Militär – sind es alles irreguläre Kämpfer, deren rechtlicher Status pre-
kär ist, d. h. sie werden völkerrechtlich nach der Haager Landkriegsordnung nicht
als Kombattanten, sondern als Verbrecher betrachtet.73 Irreguläre Kämpfer agie-
ren außerhalb der legalen staatlichen Ordnung. Als irregulär können sie aber nur
bezeichnet werden, wenn der Staat als Zentrum des Politischen gedacht wird. Da
sie die politische und rechtliche Ordnung entgrenzen, stellen sie die staatliche
Souveränität in Frage. Schmitt lenkt in seiner Theorie des Partisanen deswegen
den Blick auf das Politische außerhalb des Staates. Aus der Irregularität folgt laut
Schmitt zuerst einmal schlichte Illegalität.74 Partisanen müssen deshalb ihre Legi-
timität mit intensivem politischem Engagement begründen. Dieses Legitimati-
onsverfahren bindet den Partisanen zurück an den politischen Diskurs. Die Ge-
setzlosigkeit des Partisanen ist also nicht bloße Illegalität, sondern beruft sich auf

68 Für den Fall Jesse James lässt sich letzteres sehr deutlich nachweisen.
69 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 220.
70 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 90.
71 Vgl. Herfried Münkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft, in: ders. (Hg.):

Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt, Opladen 1990, S. 14–39, hier S. 24.
72 Vgl. z. B. Janice E. Thomson: Mercenaries, Pirates, and Sovereigns. State-building and Ex-

traterritorial Violence in Early Modern Europe, Princeton 1994.
73 Vgl. Dirk Freudenberg: Theorie des Irregulären. Partisanen, Guerillas und Terroristen im

modernen Kleinkrieg, Wiesbaden 2008, S. 206–207. Mit den Genfer Konventionen wurden
allerdings einige irreguläre Einheiten den regulären Soldaten rechtlich gleichgestellt, vgl.
ebd., S. 208.

74 Vgl. Carl Schmitt: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkungen zum Begriff des Politi-
schen, Berlin 41995, S. 86.

64

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Legitimität, die der Legalität der Verhältnisse entgegengesetzt wird.75 Es ist
diese diskursive Legitimierung der Gewaltanwendung, die das Politische des irre-
gulären Kämpfers ausmacht.

Sowohl der Verstoß des Sozialbanditen gegen die Eigentumsverhältnisse als
auch der gewaltsame Widerstand des Partisanen gegen den Staat werden legiti-
miert durch eine Begründung der Taten, die sich nicht mit der bestehenden
Rechtsordnung deckt. Diese Begründung erfolgt außerhalb des Rechts, indem die
Tat als universell gerechte Handlung oder in Übereinstimmung mit traditionellen
Verhaltensweisen legitimiert wird. Mit ihrer Legitimation durch die Bevölkerung
oder durch eine politische oder moralische Begründung können die Partisanen,
ebenso wie die Sozialbanditen, von Kriminellen unterschieden werden, obwohl
sie sich alle jenseits der Legalität bewegen. Da Legitimität aus einer Begründbar-
keit von Handlungen resultiert, ist die Rechtschaffenheit der Handelnden der
Punkt, an dem sich Bandit und revolutionärer Partisan treffen können. Hobs-
bawm schreibt, dass Sozialbanditen, die sich revolutionären Bewegungen an-
schlossen, dies nicht unbedingt taten, weil sie von einer spezifischen politischen
Theorie überzeugt gewesen wären, sondern weil „die Sache des Volkes und der
Armen ganz augenscheinlich eine gerechte Sache war und die Revolutionäre ihre
Glaubwürdigkeit durch Selbstlosigkeit, Opferbereitschaft und rückhaltlose Hin-
gabe bewiesen – mit anderen Worten, durch ihr persönliches Verhalten.“76

Sozialbandit und Partisan vermischen sich also nicht nur begrifflich. Hobs-
bawm sieht Banditen- und Partisanentum tatsächlich auch historisch ineinander
übergehen. Nicht nur in Griechenland und auf dem Balkan kämpften die Bandi-
ten gegen die Herrschaft von Eroberern. Auch in China unter der japanischen
Besatzung kam es dazu, wie Hobsbawm zu berichten weiß.77 In einer revolutio-
nären Situation, wie im China der 1930er und 40er Jahre, komme „der Augen-
blick, wo der Bandit sich zu entscheiden hat, ob er Verbrecher oder Revolutionär
wird.“78 Aber Hobsbawm fügt hinzu: „Banditentum und Kommunisten trafen
sich, doch ihre Wege liefen in unterschiedliche Richtungen.“79 Dass es eher unge-

75 Vgl. ebd.
76 Hobsbawm: Banditen, S. 128 (Hervorh. i. Orig.).
77 „Wie war China zu retten? Die Antwort des jungen Mao lautete: ‚Macht es wie die Helden

von Liang Shan Po.‘ Er meinte die freien Banditen und Guerilleros des Schui Hu Tschuan.
Mehr noch, Mao ging daran, sie systematisch zu rekrutieren.“ Hobsbawm: Banditen,
S. 129.

78 Ebd., S. 120.
79 Ebd., S. 130. Hobsbawm weist auf das Problem hin, dass es den Banditen in Maos Armee

an Disziplin und ideologischem Selbstverständnis mangelte, weshalb ihnen von Seiten der
Parteiführung misstraut wurde. Es wurde befürchtet, sie könnten sich jederzeit aus dem
Staub machen. Und ihre ausschweifende und luxuriöse Lebensführung stand in Kontrast
zur asketischen Haltung der Revolutionäre. Dieses Misstrauen basierte auf Gegenseitigkeit.
Da Sozialbanditen eher an der Erhaltung der traditionellen Welt interessiert sind, sind ih-
nen revolutionäre Programme verdächtig. Nur wenige der Banditen traten tatsächlich in die
Partei ein.

65

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wöhnlich ist, dass revolutionäre Bewegungen tatsächlich von Banditen angeführt
werden, ist Hobsbawm durchaus klar. Die gesellschaftliche Erneuerung, die der
Revolutionär anstrebt, ist dem Banditen suspekt, insofern er als Sozialrebell die
traditionelle Gemeinschaft bewahren will. Selbst wenn Banditen sich einer revo-
lutionären Bewegung anschlossen, blieben sie meist nur Kämpfer, ohne Revolu-
tionäre zu werden, auch wenn Hobsbawm Revolutionsromantik mit dem My-
thos des Sozialbanditen vermischt: „Banditentum verschmilzt mit Bauernrevolte
oder Revolution. Heiducken, in leuchtenden Röcken und mit gefährlichen Waf-
fen ausgerüstet, sind möglicherweise ihre Soldaten.“80 Im Bewusstsein, dass es
häufig anders kommt, schränkt er die Geltung seiner Aussage aber bereits als
bloße Möglichkeit ein.

Wie in China, so zeigt auch der Fall der Balkanheiducken und der griechi-
schen Klephten im osmanischen Reich, dass die Wahrscheinlichkeit, dass sich
Banditen dem politischen Kampf anschließen, gerade dort steigt, wo die nationa-
le Befreiung auf der Agenda steht. Hobsbawm sieht im nationalen Befreiungs-
krieg die politisch am höchsten entwickelte Form des Sozialbanditentums.81 Das
liegt daran, dass die Ziele nationaler Befreiungsbewegungen „unschwer in Begrif-
fen ausgedrückt werden können, die für eine archaische Politik verständlich sind,
selbst wenn sie mit dieser tatsächlich kaum irgendetwas gemeinsam haben.“82

Das Erstaunliche am Nationalismus ist, dass er zwar eine moderne Vorstellung
ist, aber ein Konzept von Nation entwickelt, das suggeriert, sie reiche zurück in
eine „immemorial past“.83 Die nationale Gemeinschaft wird daher laut Benedict
Anderson verstanden als Ausdruck einer kontinuierlichen, historischen Traditi-
on.84 Diese imaginäre gemeinsame Vergangenheit, welche nationale Befreiungs-
bewegungen – selbst dort, wo sie im Gewand einer sozialistischen Revolution
auftreten – kennzeichnet, macht das Konzept der Nation anschlussfähig für das
traditionelle Weltbild des Sozialbanditen. Während laut Hobsbawm die Bande
als Organisationsform kein Modell für die Gesamtgesellschaft anbietet, gibt die
Idee der Nation jedem ihrer Mitglieder, also auch dem Banditen, die Möglich-
keit, sich diese als ‚seine‘ Gemeinschaft vorzustellen. Und die Verbundenheit mit
seiner Gemeinschaft ist, worauf Hobsbawm hingewiesen hat, ein zentrales Merk-
mal des Sozialbanditen. Durch ihre spezifische Herkunft kann sich die Legitimi-
tät der Banditen im Falle eines erfolgreichen nationalen Befreiungskampfes in
Legalität umsetzen. So vermerkt John Koliopoulos, dass die griechischen Kleph-
ten, weil sie im Unabhängigkeitskrieg als bewaffnete Banden von der nationalen
Bewegung politisch lizenziert wurden, schließlich in die verschiedenen nationa-

80 Ebd., S. 104.
81 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 17.
82 Hobsbawm: Banditen, S. 125.
83 Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Na-

tionalism, London/New York 2006, S. 11.
84 Vgl. ebd., S. 195.

66

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


len Sicherheitsorgane integriert wurden. Die griechischen Banditen wurden so zu
einem integralen Bestandteil der neuen politischen Ordnung, weil Armee und
Polizei als direkte Nachfolger der bewaffneten Banden aus dem Unabhängigkeits-
krieg hervorgingen.85 Das ist auch eine Form, in der sich Hobsbawms fünftes
Merkmal des edlen Räubers einlösen lässt: dass er, falls er überlebt, in die Ge-
meinschaft zurückkehrt, die er nie wirklich verlassen hat.86 Nur ist diese Gemein-
schaft in diesem Fall nicht die bäuerliche Dorfgemeinschaft, sondern die nationa-
le Gemeinschaft. Ebenso werden die revolutionären Partisanen, wenn sie den
Krieg gewinnen, zur regulären Armee und in die neue Gesellschaftsordnung inte-
griert. Im siegreichen Ausgang des Kampfes gehen die irregulären Kräfte ins Re-
guläre über.

Die politische Bestimmung, die dem Sozialbanditen im nationalen Befrei-
ungskampf zukommt, ist weniger sozialrevolutionärer Art, sondern trägt eher
einen traditionellen und konservativen Charakter. So muss auch der Begriff des
Partisanen differenziert werden. Münkler unterscheidet zwischen dem Partisan
der Revolution und dem Partisan der Tradition.87 Einerseits gibt es Theoretiker
des Partisanenkriegs wie Mao in China und Che Guevara auf Kuba, die in ihren
Schriften Taktik und Strategie des Partisanen in den Dienst der Revolution stel-
len.88 Andererseits gibt es aber auch traditionalistische und existentialistische Par-
tisanenkonzepte wie sie sich in Rolf Schroers Der Partisan und Carl Schmitts
Theorie des Partisanen finden. In der Berufung auf das ältere Recht einer traditio-
nellen Welt,89 das durch das neue Recht einer spezifischen Besatzungsmacht oder
einer abstrakten Moderne usurpiert wurde, wird der traditionalistische Partisan
dem archaischen Sozialbanditen ähnlich. Durch unmittelbare Empörung und
das Gefühl persönlicher Zuständigkeit motiviert, erscheint der Schroersche Parti-
san – ähnlich wie Ernst Jüngers Waldgänger90 – als eine existentialistische Figur,
die durch Dezisionismus und Voluntarismus gekennzeichnet ist. Mit dem älteren
Recht hat der Partisan der Tradition aber durchaus eine klare, positive Vorstel-
lung von erstrebenswerten gesellschaftlichen Verhältnissen und bleibt dadurch an
das Recht gebunden. Dagegen werde, laut Schmitt, die im Völkerrecht zum Aus-
druck kommende Hegung des Krieges vom revolutionären Partisanen zerstört, da
er das Rechtssystem in seiner Gesamtheit angreife, das er als absoluten Feind pos-
tuliere.91 Im Gegensatz dazu habe der traditionelle Partisan als „defensiv-auto-

85 Vgl. John S. Koliopoulos: Brigands with a Cause. Brigandage and Irredentism in Modern
Greece 1821–1912, Oxford u. a. 1987, S. 298.

86 Hobsbawm: Banditen, S. 60–61.
87 Vgl. Münkler: Gestalt des Partisanen, S. 29.
88 Vgl. Mao Tse-tung und Che Guevara: Guerrilla Warfare, übers. v. Samuel B. Griffith

(Mao) / Harries-Clichy Peterson (Guevara), London 1961.
89 Vgl. Rolf Schroers: Der Partisan. Ein Beitrag zur politischen Anthropologie, Köln/Berlin

1961, S. 23, S. 31.
90 Ernst Jünger: Der Waldgang, Frankfurt am Main 1951.
91 Vgl. Schmitt: Partisanen, S. 56, S. 91.

67

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chthoner Verteidiger der Heimat“92 mit der Fremdherrschaft einer Besatzungs-
macht einen wirklichen Feind. Schmitt sieht den Partisanen der Tradition positiv,
während der Partisan der Revolution bei ihm eine sehr negativ besetzte Gestalt
ist. Der konkrete Feind des traditionellen Partisanen und der absolute Feind des
revolutionären Partisanen fallen aber in der spezifischen Besatzungsarmee und
dem abstrakten Recht, das sie repräsentiert, in eins. Daraus lässt sich erklären,
warum gerade in nationalen und antikolonialen Befreiungskriegen traditionelle
und revolutionäre Kräfte schließlich zu einer Übereinkunft finden.93 Die Abgren-
zung zwischen dem Sozialbanditen als Bewahrer einer traditionellen Welt, als
welchen Hobsbawm ihn beschreibt, und dem Partisanen der Tradition
Schmitt’scher Prägung wird dadurch allerdings weiter erschwert. Zwar ist die von
Schmitt angeführte Legitimierung des Kampfes durch Intensität des politischen
Engagements dem Sozialbanditen in der Regel fremd, doch die weiteren Merk-
male der Irregularität, der gesteigerten Mobilität und des ‚tellurischen Charakters‘
treffen auf beide zu. ‚Tellurischer Charakter‘ bedeutet, dass der Partisan als Vertei-
diger seines Heimatbodens an diesen gebunden ist. Diese Gebundenheit an den
Boden sei notwendig, „um die Defensive, d. h. die Begrenzung der Feindschaft
raumhaft evident zu machen und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten
Gerechtigkeit zu bewahren.“94 Darin unterscheide sich der traditionalistische Par-
tisan vom kommunistischen Weltrevolutionär. Es sei diese „Verbindung mit dem
Boden, mit der autochthonen Bevölkerung und der geographischen Lage des
Landes – Gebirge, Wald, Dschungel oder Wüste“,95 aus welcher der Partisan seine
Legitimität schöpfe. Bereits im Nomos der Erde (1950) begründet Schmitt das
Recht vom Boden her und führt aus, dass aus „erfolgreich defensiven Behaup-
tungen eines Landes gegenüber Fremden das Recht an dem Land“ hervorgehen
kann.96 Damit bräuchte es das politische Engagement zur Legitimierung des
Kampfes gar nicht. Und wenn diese wegfällt, wird die einzige Unterscheidung
zum Sozialbanditen hinfällig. Denn auch der Sozialbandit ist ein irregulär Be-
waffneter, der sich schnell und unvorhersehbar auf ihm bekanntem Terrain be-
wegt. Sein Operationsgebiet ist „[i]m Gebirge und in den Wäldern“.97 Er ist aber
nicht nur mit dem Gelände vertraut, sondern auch mit dem Land und durch sei-
ne Herkunft mit dessen Bewohnern verbunden. Darin unterscheidet er sich vom
asozialen Banditen, der ein nomadisches Leben als Vagant führt, aber wenig von
einem Partisanen.

92 Ebd., S. 35.
93 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 125.
94 Schmitt: Partisanen, S. 26.
95 Ebd.
96 Carl Schmitt: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum, Köln

1950, S. 17.
97 Hobsbawm: Banditen, S. 19.

68

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Münkler spricht vom Partisanen als transistorischer Gestalt, die keinen Idealty-
pus wie Soldat oder Terrorist darstelle, sondern im Feld der Konfliktaustragung
den Übergang zwischen dem Regulären (Soldat) und dem völlig Irregulären (Ter-
rorist) beschreibe.98 Sein „chamäleonhafte[r] Charakter“99 erlaube es nicht, „die
Gestalt des Partisanen länger als einen Augenblick konturiert zu zeigen.“100 Das-
selbe Problem scheint es bei der typologischen Bestimmung des Sozialbanditen
zu geben. Obwohl der transistorische Charakter von Partisan und Sozialbandit
Überschneidungen und Vermischungen mit sich bringt und obwohl Münkler Be-
denken anmeldet, dass der Partisan überhaupt idealtypisch gefasst werden kann,
übernimmt Alto Loibl in dem von Münkler herausgegebenen Sammelband Der
Partisan die Aufgabe, den Partisanen vom Hobsbawm’schen Sozialrebellen und
vom gemeinen Banditen typologisch abzugrenzen.101 Loibl beschreibt die Unter-
schiede auf den Ebenen Status, Herkunft, Gegner, Intention und Ziel. Partisanen
sind demnach irreguläre Streitkräfte, in der Bevölkerung verankert, ohne schicht-
spezifische Herkunft. Sie leisten politischen Widerstand gegen die gesamte beste-
hende Ordnung, die sie durch eine neue ersetzen wollen. Sozialrebellen sind Rä-
cher und Kämpfer für Gerechtigkeit und für die Belange ihrer Familie oder ihres
Standes. Sie sind ebenfalls in der Bevölkerung verankert, aber entstammen der
Bauernschaft. Sie leisten sozialen Widerstand gegen lokale Repräsentanten der
herrschenden Ordnung. Ihr Ziel ist die Wiedergutmachung von Unrecht und die
Verteidigung oder Widerherstellung einer traditionellen Ordnung. Banditen sind
kriminelle Vaganten, die eine Gegengesellschaft bilden und kaum bis gar nicht in
der Bevölkerung verankert sind. Einem ökonomischen Pragmatismus folgend ist
ihr Ziel die Beute und ihre Gegner sind alle potentiellen Opfer und die Ord-
nungsorgane. Diese Bestimmung Loibls wirft eine ganze Reihe Probleme auf. Zu-
nächst vermischt er die Begriffe Sozialrebell und Sozialbandit, die Hobsbawm
verwendet und die keineswegs synonym zu verstehen sind. Loibl entscheidet sich
zwar schließlich für den Begriff des Sozialrebellen als typologische Kategorie,
zitiert aber fast ausschließlich aus Banditen. Bei Hobsbawm ist der Sozialbandit
eine mögliche Form des Sozialrebellen, der in anderen Formen archaischen Pro-
testes Ausdruck finden kann (z. B. in militanten Endzeitsekten).102 Das Charakte-
ristikum der Gegengesellschaft allein für den gewöhnlichen, verbrecherischen
Banditen ist ebenfalls nicht triftig. So führt Hobsbawm am Beispiel der Balkan-
Heiducken aus, dass sich dort ebenfalls Gesellschaften mit eigenen Regeln konsti-
tuieren. Als „abnorme soziale Einheit“103 freier Männer bildeten sie strenge Bru-

98 Vgl. Münkler: Gestalt des Partisanen, S. 16.
99 Ebd., S. 14.

100 Ebd., S. 34.
101 Vgl. Alto Loibl: Revolution, Rache, Raub. Zur Abgrenzung von Partisanen, Sozialrebellen

und Banditen, in: Münkler (Hg.): Partisan, S. 276–291.
102 Vgl. Hobsbawm: Rebels.
103 Hobsbawm: Banditen, S. 98.

69

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derschaften.104 Loibl versteht den Partisanen als Revolutionär, der eine zukünfti-
ge gerechte Gesellschaft antizipiert und den Sozialrebellen als Konservativen, der
die alte, gerechte Gesellschaft bewahren möchte. Durch seine Definition schlägt
er den Partisanen ganz der Revolution zu, was mit darauf zurückzuführen ist,
dass er vor allem Che Guevaras Theorie des Partisanenkriegs zugrunde legt. Die
Differenzierung Münklers zwischen dem Partisanen der Revolution und dem
Partisanen der Tradition geht er nicht mit. Als letzterer erscheint bei Loibl der
Sozialrebell. In Rückgriff auf Hobsbawm versucht er eine neue typologische Ord-
nung zu etablieren. Er kann damit allerdings nicht erfassen, dass es Partisanen
der Tradition gibt, die keine Sozialrebellen im archaisch-vormodernen Sinne
sind, dass es Sozialrebellen gibt, die keine Banditen sind und wie und warum
sich Banditen, die nicht nur Verbrecher sind, in bestimmten historischen Situa-
tionen auf die Seite der Revolution schlagen. Auch wenn es nach Hobsbawm be-
rechtigt ist, den traditionellen Charakter des Sozialbanditen zu betonen, bringt
Loibls Typologie hinsichtlich der Unterscheidung von Sozialbandit und Partisan
nur einen Erkenntnisgewinn: Sie bestätigt den Befund, dass die Figuren des Irre-
gulären und der Gesetzlosigkeit transistorische Gestalten sind, die sich gegen ide-
altypische Merkmalsbestimmungen sperren.

Die Probleme einer Typologie des Gesetzlosen

Die Kritik an Hobsbawm, dass Balladen und literarische Texte eher zweifelhafte
Quellen seien, um die historische Realität des Banditentums zu erfassen und da-
durch ein Mythos rekonstruiert werde, verfängt für die Geschichtswissenschaft.
Wenn der Gegenstand der Untersuchung jedoch der kulturelle Ausdruck ist, den
der gesetzlose Held in verschiedenen Texten findet, dann gerät man weniger als
die Geschichtswissenschaft in die Pflicht, textuelle Quellen auf ihre zuverlässige
Beschreibung einer historischen Wirklichkeit hin zu überprüfen. Zudem hat
Kooistra gezeigt, dass sich das Politische des gesetzlosen Helden aus dem My-
thos, also der kulturellen Symbolproduktion, und nicht aus den konkreten, his-
torisch belegbaren Taten eines heroisierten Gesetzlosen erklären lässt. Da sich
diese Studie explizit mit dem Mythos des Gesetzlosen befasst, ließe es sich wo-
möglich rechtfertigen, auf Hobsbawms typologischen Ansatz aufzubauen, da die-
ser gerade für die Erfassung des Mythos adäquat zu sein scheint. Die von Hobs-
bawm aufgeworfene These vom Sozialbanditen hat tatsächlich dazu geführt, dass
literaturwissenschaftliche Arbeiten und die ethnologische Erzählforschung sich in
ihrer Beschäftigung mit dem Mythos des Gesetzlosen auf Hobsbawms Typologie
stützen. Eine Folge davon ist allerdings, dass sich vorrangig damit aufgehalten
wird, typologische Merkmale aufzuzählen, um nachzuprüfen, ob konkrete Figu-
ren dem beschriebenen Typus entsprechen oder inwiefern sie davon abweichen.

3.

104 Vgl. ebd., S. 101.

70

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dies ist die Vorgehensweise von Heribert Leonardy, der sich explizit mit dem
Mythos vom ‚edlen‘ Räuber beschäftigt.105

Auch Graham Seal, der nach der kulturellen Bedeutung des Mythos in einem
bestimmten historischen Kontext und nicht nach der historischen Richtigkeit
dessen Inhalts fragt, greift die historische Kritik an Hobsbawm auf und macht sie
zum Ausgangspunkt seiner Forschung: „it is mythology rather than history that
validates Hobsbawm’s hypothesis.“106 Seal kritisiert Hobsbawm allerdings dafür,
dass er dem Prozess der Tradierung des Heldenbilds und der daraus hervorgehen-
den Stereotypisierung zu wenig Aufmerksamkeit schenkt.107 Dieser Aufgabe wid-
met sich Seal, indem er den typologischen Ansatz Hobsbawms, der von Seiten
der Historiker als Reproduktion eines Mythos kritisiert wurde, aufgreift, um ge-
nau diesen Mythos in den Blick zu bekommen und aus ihm Erkenntnisse über
die soziale Situation seines Entstehungskontexts zu gewinnen. Die von Seal ge-
nannten zehn typologischen Merkmale des gesetzlosen Helden erweitern und
modifizieren diejenigen neun, die Hobsbawm für den edlen Räuber aufzählt: er
ist Freund der Armen und ein Trickster, er wird unterdrückt und in die Gesetzlo-
sigkeit gezwungen, er ist mutig, großzügig, höflich und wendet keine ungerecht-
fertigte Gewalt an, er wird verraten und lebt nach seinem Tod weiter.108 Damit
lässt sich genauso gut ein gesetzloser Held rekonstruieren wie mit den sieben
Merkmalen, die Kooistra als konstitutiv für den heroischen Verbrecher ansieht.109

Dreizehn Jahre später listet Seal sogar zwölf statt zehn typologische Merkmale
auf.110 Die Schwankungen in der Anzahl der Merkmale werden dadurch erklärt,
dass nicht alle erfüllt sein müssen, damit eine Figur als gesetzloser Held erkannt
wird. Die Merkmale stellen vielmehr einen Fundus an Eigenschaften und Moti-
ven dar und können unterschiedlich kombiniert werden: „The narrative frame-
work of individual mythologies is essentially a morphology of possible elements
combined and recombined by singers and tellers in response to their audien-
ces.“111 Im Gegensatz zu Hobsbawm, der die Uniformität und Standardisierung
des Banditenmythos betont112 und auch im Gegensatz zu Kooistra, der darauf
verweist, dass die Grundform des Mythos unveränderlich sei,113 entwickelt Seal
im Anschluss an Victor Turner und Vladimir Propp ein durchaus dynamisches

105 Vgl. Leonardy: Der Mythos vom „edlen“ Räuber.
106 Graham Seal: The Robin Hood Principle: Folklore, History, and the Social Bandit, in:

Journal of Folklore Research 46.1, 2009, S. 67–89, hier S. 84. In seiner Monographie The
Outlaw Legend formuliert er: „it is folklore rather than history that proves his [Hobs-
bawm’s] case.“ Graham Seal: The Outlaw Legend. A Cultural Tradition in Britain, Ameri-
ca and Australia, Cambridge u. a. 1996, S. 3.

107 Vgl. Seal: Outlaw, S. 4.
108 Vgl. ebd., S. 11.
109 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 219.
110 Seal: Robin Hood Principle, S. 74–75.
111 Ebd., S. 75.
112 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 28.
113 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 227.

71

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Modell sozio-kultureller Tradierung. In der Frage der sozialen und politischen
Bedeutung des Mythos als Prozess sozialer Symbolproduktion folgt er Kooistra,
wenn er schreibt, dass einem Banditen durch mythische Zuschreibung heroische
Qualitäten anzudichten seien: „an indicator of deep serious social tensions with-
in a community rather than a mere narrative cliché.“114 Der Gesetzlose werde,
unabhängig von seinen tatsächlichen Handlungen und Intentionen, zum Fokus
für öffentliche Unzufriedenheit.115 Seal kommt zu dem Schluss, dass sich aus
den Überlegungen zu Geschichte und Mythos des gesetzlosen Helden ein Prin-
zip destillieren lasse, das über Zeit und Raum hinweg allgemeine Gültigkeit ha-
be: „Wherever and whenever significant numbers of people believe they are the
victims of inequity, injustice, and oppression, historical and/or fictional outlaw
heroes will appear and continue to be celebrated after their deaths.“116 Seal kop-
pelt den Mythos zurück an tatsächliche historische Phänomene, sieht in ihm
aber nicht nur eine Reflektion sozialer Prozesse, sondern versteht die Tradierung
des Mythos selbst als einen sozialen Prozess.117 Seal geht von einem „narrative
framework“118 aus, in dem sich unter spezifischen sozio-historischen Umständen
ein „cultural script“119 entfalte. Dass er Elemente auflistet, um dieses „frame-
work“ zu beschreiben, dem das „script“ folgt, läuft auf eine Bestimmung typolo-
gischer Merkmale hinaus. Laut Seal stellt der Mythos des gesetzlosen Helden
einen Vorrat an narrativen Elementen bereit, aus dem sich die Heroisierung der
tatsächlichen, historischen Banditen bedienen könne. Dabei werden diese Ele-
mente losgelöst von Ort, Zeit und spezifischer Agenda und können auf die ver-
schiedensten historischen und sozialen Situationen übertragen werden.120 Der
Mythos von Robin Hood ist genau in dieser Hinsicht paradigmatisch: er stellt
ein Modell bereit, nach dem nachfolgende Gesetzlose heroisiert werden. Robin
Hood wird zum „defining type of the outlaw hero“121 und zum „archetype of the
‚noble robber‘“.122 Ein „cultural stereotype“123 schält sich heraus.

Seals Einsicht in die Tradierungsprozesse des Mythos verbindet er unmittelbar
mit einer Typologie des gesetzlosen Helden. Obwohl er die Unveränderlichkeit
der mythischen Grundform, die Hobsbawm und Kooistra postulieren, dynami-
sieren will, schränkt Seal die Variationsfähigkeit des Mythos durch die Stereotypi-
sierung ein. Hingegen ist sich auch Kooistra bewusst, dass im Verlauf der Tradie-
rung des Mythos die Erzählungen variiert werden und neue Bedeutungsschichten

114 Seal: Outlaw, S. 5.
115 Vgl. ebd., S. 15.
116 Seal: Robin Hood Principle, S. 83.
117 Ebd., S. 80.
118 Ebd., S. 74.
119 Ebd., S. 79.
120 Vgl. Seal: Outlaw, S. 19.
121 Ebd., S. 24.
122 Ebd., S. 25.
123 Ebd., S. 21.

72

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dazukommen, die über den Entstehungskontext hinausgehen.124 Damit wird
deutlich: Das Verhältnis von Stabilität und Variation der mythischen Tradierung
ist ein zentrales Problem. Durch eine typologische Bestimmung wird dieses Ver-
hältnis allerdings tendenziell einseitig aufgelöst, indem die Tradierung unverän-
derlicher Narrative betont wird. Auch wenn Seal seine Typologie erweitert und
sie ausgefeilter wird, zeigt sich die Ungenauigkeit in der Bestimmung von kon-
kreten Phänomenen. Alle extralegalen Gewalttäter, die von einer bestimmten Ge-
meinschaft als Helden gefeiert werden, wären dann Robin Hoods. So erklärt Seal
Osama bin Laden zu einem Robin Hood des 21. Jahrhunderts.125 Sicherlich kön-
nen sich die Zuordnungen von Helden und Tätern in einem typologischen Feld
je nach Standpunkt oder historischem Kontext verschieben.126 Doch die Unter-
schiede zwischen Gesetzlosen, Partisanen und Terroristen verschwimmen.127 Die
typologische Identifizierung hebt die Differenz zwischen dem mittelalterlichen
Banditen und dem postmodernen Jihadisten auf. Was unterschiedlich ist, er-
scheint durch eine Typologie plötzlich ähnlich.128

Die Tendenz typologischer Bestimmungen, Unterschiede einzuebnen, zeigt
sich bei Orrin Klapp, der bereits vor Hobsbawm den Versuch macht, Gesetzlose
als Volkshelden zu beschreiben. Klapp entwickelt in seinem Artikel „The Folk
Hero“ eine noch allgemeinere und daher umso fragwürdigere und widersprüchli-
chere Typologie. Ausgehend von Beobachtungen in Mexiko schreibt er: „Bandit
heroes such as Pancho Villa or Emiliano Zapata were held in great esteem [...]
similar to the heroes of other cultures, for example, King Arthur, Robin Hood,
or Jesse James.“129 Was König Arthur mit den Banditenfiguren gemein haben
soll, außer dass er ein „type of heroic figure“130 ist und als Volksheld verehrt
wird, bleibt jedoch unklar. Klapp präsentiert eine typologische Tabelle, in der er
nach zehn Merkmalen, teilweise binnendifferenziert, Heldenfiguren aus allen
Kontinenten und aus allen Zeitaltern, beginnend mit Abraham, versammelt.131

Er zählt eine Reihe von Helden-Merkmale auf, wie z. B. eine besondere Tat, eine
bestandene Herausforderung, die Quest, Cleverness, die Wohltat oder die gerech-
te Rache. Es mag noch teilweise plausibel erscheinen, dass in der Kategorie
‚Wohltäter‘ Robin Hood neben Jesus steht, auch wenn der Bandit und der Reli-
gionsgründer ansonsten nicht viel gemeinsam haben. Vollends befremdlich wird

124 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 227.
125 Seal: Robin Hood Principle, S. 85.
126 Vgl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 7, S. 20–21.
127 Für die Probleme, die solche Ununterscheidbarkeit mit sich bringt, vgl. Herfried Münkler:

Guerillakrieg und Terrorismus. Begriffliche Unklarheit mit politischen Folgen, in: Wolf-
gang Kraushaar (Hg.): Die RAF. Entmythologisierung einer terroristischen Organisation,
Bonn 2008, S. 71–108.

128 Vgl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 4.
129 Orrin E. Klapp: The Folk Hero, in: The Journal of American Folklore 62.243, 1949,

S. 17–25, hier S. 17. Er bezieht sich dabei auf eine Studie von Robert Redfield.
130 Klapp: Folk Hero, S. 17.
131 Vgl. ebd., S. 18.

73

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Willkürlichkeit der Kategorisierung, wenn er den Helden als Märtyrer be-
schreibt und zwischen Lincoln, Gandhi und Hitler einen Zusammenhang her-
stellt.132 Sie alle in der gleichen Kategorie zu führen, bringt die Absurdität der
Typologie in grellem Licht hervor. Die Bestimmung abstrakter Merkmale sieht ab
vom konkreten Gehalt des zu bestimmenden Objekts. Damit entstehen durch
eine Typologie Zusammenhänge, die keinesfalls in den Gegenständen begründet
liegen, sondern die rein äußerlich durch den typologischen Rahmen gestiftet wer-
den. Nun könnten – dies wäre ein möglicher Einwand – die Kategorien einfach
nicht adäquat gewählt sein und es müsste ein neues typologisches Feld abge-
spannt werden. Gerhard Preyer weist jedoch in seiner Kritik an Max Webers ty-
pologischem Modell auf das grundsätzliche Problem hin, „dass die Bildung von
Idealtypen willkürliche Selektionen (Merkmalssteigerungen) sind, denen der Zu-
sammenhang fehlt.“133 Der Artikel von Klapp verdeutlicht dieses Problem auf
drastische Weise, liefert aber auch ein äußerst schwaches Beispiel für eine Typolo-
gie. Im Gegensatz dazu erarbeitet Seal – wie Klapp ein Folklore-Forscher134 – ein
avanciertes typologisches Modell. Aber auch Seal, der ja gerade den Anspruch
formuliert, die Dynamik und Veränderungen von Erzähltraditionen prozessual
zu erfassen, kommt, wie gezeigt wurde, nicht über das grundsätzliche Problem
des typologischen Ansatzes hinweg.

Die Fülle der zirkulierenden Bezeichnungen lässt erahnen, wie schwer die viel-
gestaltige Figur des Gesetzlosen durch typologische Bestimmungen zu fassen ist.
Zudem beinhaltet jeder gewählte Begriff immer bereits eine Bewertung. Es ist
nicht egal, ob jemand als Brigant oder Desperado, Seeräuber oder Freibeuter,
‚Hoodlum‘ oder ‚Highwayman‘ bezeichnet wird.135 Auch wenn der Gesetzlose
von der einen Seite als Held verehrt wird, bleibt er für seine Gegner schlicht ein
Krimineller. Selbst wenn er einem moralischen Kodex folgt, der ihn nur aus der
Perspektive des herrschenden Rechts gesetzlos macht und er nicht im Sinn einer
anarchischen Regel- und Gewissenlosigkeit als gewöhnlicher Verbrecher aufgefasst
werden kann, handelt es sich um eine stark polarisierende Figur. In der Erzähltra-
dition kann die Figur, je nach Standpunkt des Erzählers, als Sozialbandit, Parti-
san, Revolutionär oder auch Verbrecher erscheinen. Wenn das ausdrückliche poli-
tische Engagement das Einzige ist, was den Partisanen vom Sozialbanditen unter-
scheidet, dann können Geschichten über Robin Hood, Störtebeker und Jesse Ja-
mes auch als Partisanenerzählungen tradiert werden, sobald ihnen eine politische
Agenda angedichtet wird.

132 Vgl. ebd., S. 23.
133 Vgl. Gerhard Preyer: Max Webers Religionssoziologie. Eine Neubewertung, Frankfurt am

Main 2010, S. 20.
134 Er nennt Klapps Artikel zwar, doch nimmt er nicht weiter darauf Bezug. Vgl. Seal: Outlaw

Legend, S. 85.
135 Frank Prassels typologische Unterscheidung zwischen ‚Bandit‘, ,Highwayman‘, ‚Despera-

do‘, ‚Rebel‘, ‚Hoodlum‘, ‚Gunman‘, ‚Badman‘ etc. bleibt hingegen ziemlich willkürlich.
Vgl. Prassel: Great American Outlaw.

74

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Obwohl es sich abzeichnet, dass ein typologischer Ansatz generell problema-
tisch ist, hat er sich in den Outlaw Studies als vorherrschende Methode durchge-
setzt. Eine wissenschaftliche Studie, die sich in der Tradition der Outlaw Studies
mit der scheinbaren Selbstverständlichkeit typologischen Arbeitens konfrontiert
sieht, kann diese Selbstverständlichkeit des methodischen Ansatzes nicht einfach
hinnehmen und muss sich mit den Problemen und Widersprüchen, die damit
einhergehen, auseinandersetzen. Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
von Typologien sollen hinterfragt werden, um aus der Kritik ein eigenständiges
methodisches Modell zu entwickeln, durch das ein neuer Zugang zum Material
erschlossen werden kann.

75

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zur Kritik der Typologie

Nutzen und Grenzen von Typologien

Anknüpfend an Max Weber beschreibt der Soziologe Ulrich Bröckling, wie Typo-
logien Material aus einer historisch-sozialen Konstellation zu einem einheitli-
chen Gedankengebilde verdichten und durch die Konstruktion von Idealtypen
eine Perspektive auf die Wirklichkeit vorschlagen, die der Orientierung der For-
schung dient. Typologien seien deshalb ein heuristisches Hilfsmittel, um sich
einem Gegenstand zu nähern und keine Beschreibung der Wirklichkeit.1 Idealty-
pen sind Abstraktionen, die gewisse Aspekte der Wirklichkeit überbetonen und
damit eine Modellbildung erlauben. So erachtet Bröckling gerade für die Analyse
heroischer Figuren einen typologischen Ansatz als durchaus sinnvoll, weil die Ty-
pisierung der Logik des Gegenstands entspreche. Er meint damit, dass die seman-
tische Konstruktion einer heroischen Figur das Modell eines Typus voraussetzt:
„Für sich genommen mag jeder Held einzigartig sein, zum gestalthaften Fokus
einer Gemeinschaft wird er nur, wenn er etwas verkörpert, was über ihn hinaus-
weist, mit anderen Worten, zum Helden wird er als Typus, nicht als Individu-
um.“2

Dass Typologien sich besonders für die Beschreibung von Heldenmythen zu
eignen scheinen, liegt an dem Zusammenhang von Typus und Mythos. Kooistra
führt die Heroisierungen von Gesetzlosen auf eine „mythic formula“ zurück,
durch die ein spezifischer Gesetzloser in der Praxis des Erzählens mit bestimmten
Attributen ausgestattet wird.3 Diese Attribute der mythischen Formel werden
dann als die typischen Merkmale des gesetzlosen Helden verstanden. Als not-
wendige Voraussetzung zur Verbreitung der Erzählung vom gesetzlosen Helden
benennt Seal einen „mythical and widely transmissible ‚core‘“,4 aus dem er seine
Typologie ableitet. Ein stabiler narrativer Kern ist nach Hans Blumenberg ein
zentrales Merkmal mythischen Erzählens:

Mythen sind Geschichten von hochgradiger Beständigkeit ihres narrativen Kerns und
ebenso ausgeprägter marginaler Variationsfähigkeit: ihre Beständigkeit ergibt den Reiz,
sie auch in bildnerischer oder ritueller Darstellung wiederzuerkennen, ihre Veränderbar-
keit den Reiz der Erprobung neuer und eigener Mittel der Darbietung.5

IV.

1.

1 Vgl. Ulrich Bröckling: Negationen des Heroischen. Ein typologischer Versuch, in: helden.
heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.1, 2015, S. 9–13, hier S. 12. DOI:
10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/02.

2 Bröckling: Negationen, S. 13.
3 Kooistra: Criminals as Heroes, S. 233.
4 Seal: Outlaw, S. 20.
5 Blumenberg: Arbeit, S. 40.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Als narrativer Kern eines Mythos können diejenigen Elemente bestimmt werden,
die in verschiedenen Erzählungen wiederkehren. Trotz aller Varianten müssen al-
le Erzählungen eines Mythos einen gemeinsamen Bestand an ähnlichen Narrati-
ven besitzen. Weil eine Typologie Ähnlichkeiten und sich wiederholende Muster
unter einer jeweils eigenen Kategorie zusammenfasst, liegt eine isomorphe Struk-
tur vor: Der Typus als Bündel wiederkehrender Merkmale findet seine Entspre-
chung im narrativen Kern des Mythos als Bündel wiederkehrender Elemente in
den Erzählungen. Was die historische Kritik Hobsbawm vorwirft – er beschreibe
mit seiner Typologie viel eher den Mythos des Sozialbanditen als dessen ge-
schichtliche Wirklichkeit – lässt sich nun erklären. Hobsbawm gewinnt seine Ty-
pologie des Sozialbanditen, indem er aus historischen und literarischen Quellen
das Typische anhand von materialreichen Beobachtungen deduziert und narrati-
ve Elemente anhand von Wiederholungen und Ähnlichkeiten auswählt und ord-
net. Das jeweils Typische der mythischen Figur des Gesetzlosen ist das Ergebnis
einer Erzähltradition, in der sich die akzidentiellen Elemente von den prägnan-
ten scheiden und sich der narrative Kern herausschält.6 Daraus begründet sich so-
wohl Seals Beschreibung des Prozesses der Stereotypisierung als auch Hobs-
bawms Aussage, der Mythos verwandle die Gesetzlosen in Typen. Der heuristi-
sche Wert von Typologien für die Untersuchung von mythischen Heldenfiguren
besteht darin, dass sie es ermöglichen, an der Figur das zu erfassen, was über ihre
Besonderheit hinausgeht. Durch eine Typologie kann damit der narrative Kern
eines Mythos rekonstruiert werden, was es auch erlaubt, die Überlieferungsge-
schichte eines Stoffes genealogisch nachzuvollziehen. Dass Typologien „von den
Besonderheiten des konkreten Falls abstrahieren“,7 bringt jedoch eine Reihe von
Problemen mit sich. Laut Bröckling sind sie „ahistorisch und nicht in der Lage,
geschichtliche Transformationen und kulturelle Übersetzungsprozesse zu fassen“,
sie „suggerieren […] eine Vollständigkeit und Systematik, die der Vielfalt des hi-
storischen Materials nicht gerecht wird“ und betonen „Differenzen gegenüber
Verwandtschaftsbeziehungen, Hybridbildungen und Unschärfen.“8 Wie in der
Darstellung verschiedener typologischer Modelle bereits gezeigt wurde, geht die
Betonung von Differenzen durch die Unterscheidung von Typen einher mit der
Überbetonung der Gemeinsamkeiten von Phänomenen, die demselben Typus
zugeordnet werden. Die Kritik am typologischen Ansatz trifft die Probleme der
Historizität, der Totalität und des Verhältnisses von Identität und Differenz.

Typisierung als kognitive Arbeit des Auffindens von Ähnlichkeiten und Unter-
schieden ist eine Form von Begriffsbildung. Identifizierung und Differenzierung
sind Operationen des Verstandes, die das Objekt als geistige Vorstellung hervor-
bringen, indem es in einen Begriff übersetzt wird. Der Philosoph Josef Früchtl

6 Zur Herausbildung der Prägnanz des Mythos durch die Tradierung einer Erzählung vgl. Blu-
menberg: Arbeit, S. 78–79.

7 Bröckling: Negationen, S. 12.
8 Ebd., S. 13.

78

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


macht in seiner Heldengeschichte der Moderne das Dilemma deutlich, dass man
einen „Begriff der Sprache außerhalb des Spezialbereichs der Naturwissenschaf-
ten […] nicht in einer Formel oder durch die Bestimmung eines gemeinsamen
Merkmals definieren, auf eine Definition aber auch nicht verzichten kann“.9
Früchtl weist damit auf den Widerspruch hin, dass Definitionen, also begriffliche
Bestimmungen – und somit auch Typologien, die lediglich spezifische Formen
solcher begrifflichen Definitionen darstellen – zugleich notwendig und notwen-
digerweise unzureichend sind. Notwendig sind sie deshalb, weil wir die Allge-
meinheit der Sprache brauchen, um die Wirklichkeit der Welt vermitteln zu kön-
nen. Die Idee dahinter ist, dass das konkrete Objekt durch begriffliche Abstrakti-
on ausgedrückt werden kann, weil das Besondere im Allgemeinen aufgehoben
ist, also in ihm bewahrt bleibt. Schon Immanuel Kant hat in seiner Kritik der rei-
nen Vernunft festgestellt, dass Gedanken ohne Inhalt leer und Anschauungen
ohne Begriffe blind sind.10 Die Identifizierung von Gegenständen mit Begriffen
ist unerlässlich für das Denken überhaupt: „Denken heißt identifizieren.“11

Theodor W. Adorno stellt heraus, dass sich das Denken im Begriff des Nichtbe-
grifflichen versichert.12 In die Aporie gerät das Identitätsdenken, weil der abstrak-
te Begriff nicht identisch mit dem konkreten Objekt ist. Deshalb geht das zu be-
greifende Objekt in dem Begriff, mit dem es identifiziert wird, nicht auf. Der Be-
griff ist der Sache niemals adäquat.13 Ein Begriff bestimmt nicht unmittelbar die
Wirklichkeit, sondern ist eine sprachliche Vermittlung dieser Wirklichkeit: „Was
aber an Wahrheit durch die Begriffe über ihren abstrakten Umfang hinaus getrof-
fen wird, kann keinen anderen Schauplatz haben als das von den Begriffen Un-
terdrückte, Mißachtete und Weggeworfene.“14 Den Teil der Wirklichkeit des be-
sonderen Objekts, der nicht im allgemeinen Begriff erfasst wird, nennt Adorno
das ‚Nichtidentische‘. Es ist gerade die notwendige Allgemeinheit der Sprache,
die die begriffliche Bestimmung des konkreten Objekts notwendigerweise unzu-
reichend macht.

Früchtl nennt zwei Möglichkeiten, das Definitionsproblem zu lösen. Entweder
müsse man sich damit zufriedengeben, ein Bündel von Merkmalen anzugeben
und hoffen, dass zumindest die meisten angesichts eines konkreten Phänomens
auffindbar seien, oder man müsse versuchen, „ein prototypisches, repräsentatives
oder charakteristisches Beispiel, einen exemplarischen Fall aufzuzeigen.“15 Mit
dem ersten Vorschlag hätten wir eine intensionale Definition, die ein Phänomen

9 Früchtl: Das unverschämte Ich, S. 362.
10 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, nach der ersten und zweiten Originalaus-

gabe hg. v. Jens Timmermann, Hamburg 1998, S. 130 (A51/B75).
11 Adorno: GS 6, S. 17.
12 Vgl. ebd., S. 23.
13 Insofern bricht Adornos negative Dialektik mit „der hergebrachten Norm der adaequatio“.

Ebd., S. 17.
14 Ebd., S. 21.
15 Früchtl: Das unverschämte Ich, S. 362.

79

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über die Menge seiner Attribute bestimmt.16 Beim zweiten Vorschlag, demgemäß
eine Kategorie durch die Nennung ihrer Elemente bestimmt würde, handelt es
sich um eine extensionale Definition.17 Als ein an der Kritischen Theorie ge-
schulter Denker gibt Früchtl jedoch zu bedenken, dass beide Definitionsweisen
immer einen „historischen Index“ mit sich führen und die Ordnung von Ähn-
lichkeiten „nicht getreu der logischen Opposition von Identität und Differenz,
mithin nicht als Herausbildung einer bloß partiellen Identität, einer graduell rea-
lisierten Gleichheit begriffen werden“ könne.18

Eine typologische Definition verfährt so, dass sie die Extension eines Typs
nennt und aus dieser dann intensionale Merkmale ableitet, oder intensionale
Merkmale eines Typs auflistet und dann die Elemente nennt, auf die diese Merk-
male zutreffen. Hobsbawm bezeichnet Robin Hood als Archetyp,19 später als pa-
radigmatischen Sozialbanditen.20 Er nennt also zunächst ein repräsentatives Bei-
spiel der Extension und listet in der Folge weitere Beispiele gesetzloser Helden
auf. Gleichzeitig entwickelt er aus der Menge der Extension ein Bündel an inten-
sionalen Merkmalen, die den Typus definieren und durch welche die Auflistung
überprüft werden kann.21 Doch selbst wenn die Intension einen ganzen Katalog
an Merkmalen aufstellt, mit denen ein konkretes Objekt als Typus beschrieben
wird, muss dieser Kriterienkatalog aufgrund der Abstraktheit der Merkmale not-
wendigerweise unvollständig bleiben, selbst wenn er noch so sehr ausgeweitet,
differenziert und modifiziert wird. Ein konkretes Objekt ist immer mehr als die
Summe der auf es verwendeten abstrakten Begriffe.22 Jedes neu auftauchende
Objekt und jede Veränderung der Objekte drohen, sich nicht ohne Weiteres in
die Totalität des geschlossenen begrifflichen Systems einzufügen und den katego-
rialen Rahmen zu sprengen. Sowohl die Konstellation der Merkmale als auch das
repräsentative Beispiel werden in Frage gestellt.23 Dies betrifft nicht nur histo-
risch neue Figuren, sondern ebenso die Veränderung derselben Figur, die sich im
Laufe ihrer Tradierung nicht in derselben Form reproduziert. Der Robin Hood
der Balladen des 15. Jahrhunderts ist nicht der Robin Hood, den wir im 21. Jahr-

16 Vgl. Wesley C. Salmon: Logik (Logic), übers. v. Joachim Buhl, Stuttgart 1983, S. 250. Siehe
auch: Ernst Tugendhat / Ursula Wolf: Logisch-semantische Propädeutik, Stuttgart 1993,
S. 133: „die Intension ist der Begriff“ (Hervorh. i. Orig.).

17 Vgl. Salmon: Logik, S. 251.
18 Früchtl: Das unverschämte Ich, S. 362.
19 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 27.
20 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 34.
21 Daraus begründet sich Leonardys Vorgehen, die extensionale Definition des Sozialbandi-

ten im je konkreten Fall anhand von Hobsbawms intensionaler Definition zu überprüfen,
um die Extension zu verifizieren oder zu falsifizieren. Vgl. Leonardy: Mythos vom edlen
Räuber.

22 Im Sinn der Allgemeinheit, die auf verschiedene Gegenstände angewandt werden kann, ist
das konkrete Objekt zugleich auch weniger: „Das Einzelne ist mehr sowohl wie weniger als
seine allgemeine Bestimmung.“ Adorno: GS 6, S. 154.

23 Vgl. Früchtl: Das unverschämte Ich, S. 362.

80

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hundert im Kino sehen. Er verändert seine Merkmale und lässt sich nicht als re-
präsentatives Beispiel verwenden, denn die historischen Veränderungen stellen
seinen idealtypischen Charakter in Frage. Welcher der vielen Robin Hoods, die
Stephen Knight in seiner Mythic Biography beschreibt,24 soll nun die Repräsen-
tation sein? Dies müsste dann wiederum intensional definiert werden. James
Holt und Leonardy weisen darauf hin, dass die Urform der Robin-Hood-Figur –
und als solche müsste man den von Hobsbawm verwendeten Begriff des Arche-
typs wohl verstehen –, wie sie in den ältesten Erzählschichten dargestellt wird,
nicht den von Hobsbawm aufgestellten Kriterien des edlen Räubers entspricht.25

Durch die Schwierigkeit des typologischen Ansatzes, historische Refiguratio-
nen der Elemente der Extension zu erfassen, stellt sich jene Ahistorizität der Ty-
pologie ein, auf die Bröckling hinweist.26 Die Dynamik der Typisierung unter-
läuft Früchtls Betonung des historischen Indexes und seine Warnung, Definitio-
nen nicht als Herausbildung von Identitätsbeziehungen aufzufassen. Durch ihre
formale Struktur stellt die typologische Bestimmung über die Köpfe der bestim-
menden Subjekte hinweg eine falsche Gleichheit her. Auf den Typus trifft zu, was
Adorno über den Begriff schreibt: „Der Begriff an sich hypostasiert, vor allem In-
halt, seine eigene Form gegenüber den Inhalten. Damit aber schon das Identitäts-
prinzip: daß ein Sachverhalt an sich als Festes, Beständiges, sei, was lediglich
denkpraktisch postuliert wird.“27 Die Verschleierung ihrer Vorläufigkeit und His-
torizität teilt die Typologie mit der Mythologie. Roland Barthes sieht nicht nur,
dass sich im Mythos „Geschichte verflüchtigt“,28 sondern dass dieser dadurch
auch „unablässig die Produkte der Geschichte in essentielle Typen“ verwandelt.29

Jede allgemeine Denkbestimmung des Objekts bleibt vorläufig und unvollstän-
dig: „Erkenntnis hat keinen ihrer Gegenstände ganz inne. Sie soll nicht das Phan-
tasma eines Ganzen bereiten.“30 Eine typologische Bestimmung, die auf die Iden-
tifizierung von begrifflicher Kategorie und zu begreifendem Gegenstand hinaus-
läuft, kann als identifizierendes Denken verstanden werden, das „eine Sache zum
bloßen Exempel seiner Art oder Gattung entwertet“.31 Aber das Problem geht
über die Typologie als spezifische Form begrifflicher Definition hinaus. In der

24 Vgl. Stephen Knight: Robin Hood. A Mythic Biography, Ithaca/London 2003.
25 Vgl. J. C. Holt: Robin Hood, London 21989, S. 35 und Leonardy: Mythos vom edlen Räu-

ber, S. 18.
26 Vgl. Bröckling: Negationen, S. 13.
27 Adorno: GS 6, S. 156–157. Die Begriffsform korreliert darin mit der Warenform, durch die

sich der Tauschwert gegenüber dem Gebrauchswert hypostasiert. Durch die Äquivalenz von
Gebrauchswert und Tauschwert konstituiert sich die falsche Identität der verschiedenen Wa-
ren. Vgl. Marx: MEW 23, S. 56–85.

28 Roland Barthes: Mythen des Alltags (Mythologies), übers. v. Helmut Scheffel, Frankfurt
am Main 2003, S. 97.

29 Ebd., S. 146. Vgl. ebd., S. 147 die Bemerkung, Mythen verwiesen die Menschen „auf den
unbeweglichen Prototyp“.

30 Adorno: GS 6, S. 25.
31 Ebd., S. 149.

81

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nichtidentität von Begriff und Sache wird die Grenze der Erkenntnis überhaupt
deutlich. Die Aspekte der Vorläufigkeit, Unvollständigkeit und Nichtidentität be-
grifflicher Definitionen müssen gegenüber der Ahistorizität und den verdinglich-
ten Identitätsbeziehungen der Totalität suggerierenden Typologie gestärkt wer-
den.32

Der Vorrang des Objekts

Eine mythische Figur zeichnet sich durch ihre Wandelbarkeit aus und kann in
unterschiedlicher Gestalt auftreten. Mythische Erzählungen türmen disparate
Schichten aufeinander. Die Varianten bilden eine Textur, ein Gewebe aus unter-
schiedlichen, sich teils widersprechenden Erzählungen. Das Element der Variati-
on, das laut Blumenberg ebenso zum Mythos gehört, kann durch die Fokussie-
rung der Typologie auf einen stabilen narrativen Kern nur als Abweichung von
einem Idealtyp wahrgenommen werden. Damit wird ein typologischer Ansatz
zwar der Persistenz, nicht aber der historischen Variabilität des Mythos gerecht.
Zeigt sich im Typischen der narrative Kern des Mythos, so kommt dessen Varia-
tionsfähigkeit in der Heterogenität des Materials zum Ausdruck. Zu Blumenbergs
Konzeption des Mythos merkt Rainer Koch an: „nur in der Variation kommt die
Invarianz des Mythischen zum Tragen.“33 Das heißt, eine historisch spezifische
Figuration ist keine defizitäre Abweichung von einem Grundmythos oder einem
Idealtyp, sondern als produktives Verhältnis von Tradition und Variation zu ver-
stehen.

2.

32 Dies gilt nicht nur für Ideal- oder Prototypen, sondern trifft auch die Begriffe von Archetyp
und Stereotyp. Die verschiedenen Begriffe werden häufig nicht klar und eindeutig verwen-
det, z. B. wenn Hobsbawm von Archetyp und Seal von Stereotyp spricht. Archetypen wer-
den von C. G. Jung und Mircea Eliade, die beide dem Faschismus nahestanden, als essen-
tialistische, transhistorisch gültige Bilder verstanden. Abgeleitet von Platons Ideenlehre ma-
chen sie aus der Typologie eine Ontologie, durch die der Mythos zu einem Ausdruck ewig
gültiger Wesenheiten wird, die durchaus völkisch konnotiert sind. Vgl. C. G. Jung: Archety-
pen, München 22015 und Mircea Eliade: Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen
Wiederkehr (Le mythe de lʼéternel retour: Archétypes et répétition), übers. v. Günther
Spaltmann, Frankfurt am Main 1984. Beim Stereotyp handelt es sich um ein kulturindus-
triell reproduziertes Bild, das es erlaubt, bekannte Muster als neuartig zu verkaufen. Der
Stereotyp kehrt das Verhältnis von Neuheit und Variation gegenüber dem Archetyp um.
Letzterer ist ein Urbild, das sich einen jeweils neuen Ausdruck verschafft, ersterer ist eine
Neuheit, die bereits bekannt ist. Der Zweck der Stereotypie von Kulturwaren besteht darin,
Profit einzubringen durch das, was dem Publikum vertraut ist und doch neu erscheint. So
wird auch der Mythos in die populäre Kultur hineingezogen. Die Kulturindustrie lässt sich
als „Mythenmaschine“ bezeichnen. Thomas Klein: Outlaws, Sozialbanditen und der Wes-
tern. Zur Interkulturalität eines generischen Figurenstereotyps am Beispiel ausgesuchter fil-
mischer Repräsentationen des mexikanischen Charros, in: MEDIENwissenschaft 3, 2012,
S. 274–286, hier S. 281. Vgl. das Kapitel „Kulturindustrie. Aufklärung als Massenbetrug“, in
Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 128–176.

33 Rainer Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild. Geschichtskritik und ästhetische Wahr-
heit bei Adorno/Horkheimer, Peter Weiss und Walter Benjamin, Hannover 1988, S. 62.

82

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es kann demnach nicht darum gehen, das Objekt der Untersuchung in das be-
griffliche Korsett einer Typologie zu zwingen. Der Begriff ist eine Abstraktion,
die entsteht, wenn das, was ähnlich ist, herausgestellt und das, was verschieden
ist, von den konkreten Gegenständen abzogen wird, um daraus eine gemeinsame
Kategorie zu bilden. Eine Typologie legt die Kategorien fest, unter die konkrete
Gegenstände subsumiert werden, die dadurch als geistige Objekte überhaupt erst
hervorgebracht werden. Es ist ein Problem der Rationalität, wie Horkheimer und
Adorno in der Dialektik der Aufklärung feststellen, dass die Kategorien des Den-
kens das Ergebnis produzieren, das in ihnen ausgedrückt wird. Die Subsumtion
der Wirklichkeit, sowohl unter mythische Vorstellungen als auch unter wissen-
schaftliche Begriffe, „läßt das Neue als Vorbestimmtes erscheinen, das somit in
Wahrheit das Alte ist.“34 Sowohl das mythische als auch das wissenschaftliche
Denken kommen nicht aus der Schachtel heraus, die sie sich selbst gebastelt ha-
ben. Sie können die Phänomene der Wirklichkeit nicht anders erfassen als durch
deren Einordnung in vorgegebene begriffliche Raster. Doch diese Form der Ra-
tionalität untergräbt sich selbst und zeigt, dass der Unterschied zwischen Mythos
und wissenschaftlicher Vernunft hinfällig wird. Dies ist es, was Horkheimer und
Adorno in ihrer berühmten Formulierung zum Ausdruck bringen: „schon der
Mythos ist Aufklärung, und: Aufklärung schlägt in Mythologie zurück.“35 An an-
derer Stelle habe ich diesen Satz folgendermaßen interpretiert: „Durch den allge-
meinen Begriff, in dem die Welt restlos aufzugehen droht, wird die mythische
Totalität reproduziert“.36 Der „Absolutismus der Wirklichkeit“,37 die Totalität der
mythischen Welt, zerfällt zwar im Prozess der Aufklärung, kehrt aber im Ge-
schichtsprozess wieder als „falsche[s] Absolutes“, als Totalität der Beherrschung
von Natur und Gesellschaft.38 Nicht die Wahrheit der Phänomene, sondern ihre
Beherrschbarkeit ist das Interesse von Mythos wie von Wissenschaft. Eine wissen-
schaftliche Typologie kann daher als Versuch der Beherrschung der Heterogenität
der Welt verstanden werden. Das ist der Punkt, an dem Typologie und Mytholo-
gie konvergieren. Das, was zu begreifen wäre, wird lediglich auf den Begriff ge-
bracht bzw. als bildhaftes Symbol mythisch benannt. Beides lässt sich als identifi-
zierendes Denken erkennen, das seinen Gegenstand nicht verstehen, sondern
kontrollieren will.

Kritische Theorie möchte ihr Objekt begreifen. Sie versucht dies durch eine
Dialektik, die Adorno als das „konsequente Bewußtsein von Nichtidentität“ be-
schreibt.39 Er stellt sich dabei gegen die Tradition der philosophischen Erkennt-

34 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 34.
35 Ebd., S. 6.
36 Andreas J. Haller: Literaturwissenschaft als Mythoskritik, in: ders. u. a. (Hg.): Spannungs-

felder: Literatur und Mythos. Beiträge zum 2. Studierendenkongress der Komparatistik, 6.
bis 8. Mai 2001, Universität Bonn, Frankfurt am Main u. a. 2012, S. 17–24, hier S. 20.

37 Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 9–39.
38 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 48.
39 Adorno: GS 6, S. 17.

83

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nistheorie, die das Objekt dem Begriff angleicht und damit nicht das Objekt er-
kennt, sondern sich darin nur selbst spiegelt.40 Identifizierendes Denken ist Aus-
druck einer instrumentellen Vernunft, die nicht nur dem Gegenstand Gewalt an-
tut, sondern letztlich auch sich selbst: „Nur solches Denken ist hart genug, die
Mythen zu zerbrechen, das sich selbst Gewalt antut.“41 Und da diese „Gewalttat
des Gleichmachens“42 den Widerspruch, den sie auszumerzen trachtet, stets von
Neuem reproduziert, regrediert ein solches Denken wieder auf den Stand des my-
thischen. Die geschichtsphilosophische Dialektik der Aufklärung findet ihre epis-
temologische Begründung in der Negativen Dialektik. Im Bewusstsein, dass Den-
ken bedeutet zu identifizieren,43 bedeutet für Adorno die Erkenntnis des Nichti-
dentischen „daß gerade sie, mehr und anders als das Identitätsdenken, identifi-
ziert.“44 Während diese Erkenntnis vom Objekt sagen will, was es sei, sage Identi-
tätsdenken lediglich „worunter etwas fällt, wovon es Exemplar ist oder Repräsen-
tant, was es also nicht selbst ist.“45 Daraus wird gefolgert: „Identitätsdenken ent-
fernt sich von der Identität seines Gegenstandes um so weiter, je rücksichtsloser
es ihm auf den Leib rückt. Durch ihre Kritik verschwindet Identität nicht; sie ver-
ändert sich qualitativ.“46 Das bedeutet, dass eine solche Dialektik unabschließbar
ist, da der dialektische Prozess der Erkenntnis, in beständiger Negation der be-
grifflichen Identität, nicht in einer letzten Synthese zum Abschluss kommen
kann. Eine positive, letztgültige Synthese des Denkens, in der die Allgemeinheit
des Begriffs bruchlos in der Totalität der Wirklichkeit aufgeht – also absolute
Identität als Postulat absoluter Wahrheit – würde das Prinzip der Vernunft zerstö-
ren. Was ein Objekt sei, könne nicht durch eine Identitätsbeziehung zum Aus-
druck gebracht werden. Negative Dialektik setzt immer wieder an diesem grund-
legenden epistemologischen Problem an. Sie entfaltet „die vom Allgemeinen dik-
tierte Differenz des Besonderen vom Allgemeinen“,47 um die Besonderheit des
Objekts zu wahren, anstatt es Anderem gleich zu machen, um es vergleichen zu
können. Sie „respektiert, als Denken, das zu Denkende, den Gegenstand auch
dort, wo er den Denkregeln nicht willfahrt.“48 Um diesem ‚Vorrang des Objekts‘49

gerecht zu werden, richtet sich die Aufmerksamkeit der negativen Dialektik auf
den Widerspruch. Der Widerspruch markiert das Einbrechen der Welt in die

40 „Traditionelle Philosophie wähnt, das Unähnliche zu erkennen, indem sie es sich ähnlich
macht, während sie damit eigentlich nur sich selbst erkennt. Idee einer veränderten wäre es,
des Ähnlichen innezuwerden, indem sie es als das ihr Unähnliche bestimmt.“ Adorno: GS
6, S 153.

41 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 10.
42 Adorno: GS 6, S. 146.
43 Vgl. ebd., S. 17.
44 Ebd., S. 152.
45 Ebd.
46 Ebd.
47 Ebd., S. 18.
48 Ebd., S. 144.
49 Vgl. ebd., S. 184–193.

84

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprache – und Begriffe sind sprachliche Ausdrücke. Ohne Widerspruch wäre
Sprache ein rein selbstbezügliches System und könnte sich als solches niemals si-
cher sein, ob es sich überhaupt auf die Welt bezieht. Der Widerspruch wird des-
wegen zur zentralen dialektischen Kategorie der Erkenntnis. Adorno versteht ihn
als „das Nichtidentische unter dem Aspekt der Identität“ und als „Index der Un-
wahrheit von Identität, des Aufgehens des Begriffenen im Begriff“.50 Zwar wird
der Anspruch auf Wahrheit nicht preisgegeben, zugleich aber wird das Bewusst-
sein dafür gestärkt, dass sich Wahrheit nur in negativer Form zum Ausdruck brin-
gen lässt: „Die Unwahrheit aller erlangten Identität ist verkehrte Gestalt der
Wahrheit.“51

Aus der Kritik der Typologie sind mehrere Schlüsse zu ziehen. Die Typologie
reproduziert den Mythos. Das passiert deshalb, weil sie beide die Wirklichkeit
anhand von Ähnlichkeiten strukturieren, die zum Maß von Identität und Diffe-
renz werden. Daraus erklärt sich, dass im narrativen Kern des Mythos dessen Ty-
pisches zum Ausdruck kommt. Typologien sind nicht nur problematisch, weil sie
den Mythos reproduzieren, sondern auch, weil sie, indem sie Ähnliches gleich-
machen, die Besonderheit und die Geschichtlichkeit des konkreten Objekts liqui-
dieren. Damit sind sie eine Form instrumenteller Vernunft, die nicht auf Er-
kenntnis, sondern auf Beherrschung ihrer Objekte aus ist. Aus all dem ist die
Konsequenz zu ziehen, von einer typologischen Methode zur Beschreibung des
Mythos abzusehen und stattdessen dem Prinzip des Vorrangs des Objekts zu fol-
gen. Um nicht auf die scheinbare Persistenz des Mythos hereinzufallen und ihn
dadurch zu reproduzieren, gilt es, eine Figur dort, wo sie sich in einer Erzählung
zeigt, nicht als allgemeinen Typus, nicht als Exemplar eines Typischen zu be-
trachten, sondern sie in ihrer Besonderheit, als konkreten Fall wahrzunehmen.

Der Grundsatz des Vorrangs des Objekts bedeutet nicht, dass auf eine Bestim-
mung des Gegenstands verzichtet werden soll.52 Er bedeutet vielmehr, dass die
Erkenntnis des Objekts „der Reflexion aufs Subjekt und der subjektiven Reflexi-
on bedarf.“53 Nur im Eingedenken der Vermittlung von Subjekt und Objekt
kann „Subjektivität als Gestalt von Objekt“ festgehalten und das Subjekt zu sei-
ner Objektivität gebracht werden.54 In der Anerkennung der Bedingtheit seiner
Erkenntnis objektiviert sich das Subjekt, das seine Subjektivität ausbildet, indem
es das Objekt seiner Erkenntnis denkt. Selbstreflexion des Denkens bedeutet, die
Begriffe des Denkens als subjektiver Setzung in Bezug auf das Objekt zurückzu-
nehmen. Das Subjekt nähert sich der Erkenntnis, indem es „den Schleier zer-
reißt, den es um das Objekt webt.“55 Für die vorliegende Studie gilt es, einen For-

50 Ebd., S. 17.
51 Ebd., S. 153.
52 „Denn einzig als Bestimmtes wird Objekt zu etwas.“ Adorno: GS 10.2, S. 747.
53 Ebd., S. 749.
54 Ebd.
55 Ebd., S. 752.

85

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schungsansatz zu entwickeln, der dementsprechend den Schleier der typologi-
schen Bestimmung – der subjektiven Setzung –, der um den gesetzlosen Helden
gewebt wurde, zerreißt, um der Bedeutung von Gesetzlosigkeit in den je spezifi-
schen Erzählungen auf die Spur zu kommen.

86

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie
der Gesetzlosigkeit

Außerhalb des Gesetzes

‚Outlaw‘ im engeren Sinne bezeichnet einen mittelalterlichen Rechtsstatus. ‚Out-
lawry‘ ist eine Praxis sozialen Ausschlusses. In dieser Rechtstradition wird Verstö-
ßen gegen das Gesetz dadurch begegnet, dass ein Täter vom Gesetz ausgeschlos-
sen wird. Ohne den Schutz des Gesetzes kann Besitz dieser Person beschlag-
nahmt werden und sie kann straflos getötet werden: sie wird zu einem „‚friend-
less‘ and ‚lawless‘ man“, sie wird zu einem gejagten Tier, weshalb auch der Aus-
druck „to wear the ‚wolf ’s head‘“ gebraucht wird.1 Gesetzlos zu sein bedeutet, au-
ßerhalb des gesellschaftlichen Vertragsverhältnisses zu stehen. Der Gesetzlose
wird frei von allen gesellschaftlichen Verhältnissen auf den Naturzustand zurück-
geworfen, in dem jeder Mensch dem anderen ein Wolf ist – homo homini lu-
pus.2 Der Gesetzlose ist frei wie die wilden Tiere, doch in dieser Vogelfreiheit jen-
seits aller zivilisatorischen Beschränkungen auch ohne Schutz und Sicherheit
durch das Gesetz. So schreibt Johann Gottlieb Fichte in Grundlagen des Natur-
rechts: „Jede Vergehung schließt aus vom Staate, (der Verbrecher wird Vogelfrei;
d. h. seine Sicherheit ist so wenig garantirt als die eines Vogels, exlex, hors de la
loi). Diese Ausschliessung müßte durch die Staatsgewalt exekutirt werden.“3

Hobsbawm weist darauf hin, dass die italienische Bedeutung des Begriffs ‚bandi-
to‘ jemanden bezeichnet, „der aus welchen Gründen auch immer – ‚außerhalb
des Gesetzes steht‘“4 und auch, dass ‚bandito‘ sich ursprünglich auf die rechtlich
formalisierte Ächtung bezieht.5 Im englischen Begriff des ‚Outlaws‘ zeigt sich der
Ausschluss aus der Rechtsordnung besser als in den deutschen Begriffen ‚Gesetz-
loser‘ oder ‚Geächteter‘: er ist ‚outside of the law‘.

Der soziale Ausschluss hat zur Konsequenz, dass sich der Gesetzlose außer-
halb der geographischen Grenzen menschlicher Gesellschaft aufhalten muss.
Fichte fordert: „Ziehe er in eine Wildnis, lebe er unter Thieren“.6 Der Gesetzlose,
der aus dem Rechtsverhältnis ausgeschlossen wird, tritt damit auch räumlich aus
dem Territorium des Staats heraus in einen Raum der Gesetzlosigkeit. Die Figur

V.

1.

1 Melissa Sartore: Outlawry, Governance, and Law in Medieval England, New York 2013,
S. 11.

2 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 96–98.
3 Johann Gottlieb Fichte: Grundlagen des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftsleh-

re. Zweiter Theil, oder Angewandtes Naturrecht, Jena/Leipzig 1797, S. 96–97 (Hervorh. i.
Orig.).

4 Hobsbawm: Banditen, S. 24.
5 Vgl. ebd., S. 26.
6 Fichte: Grundlagen des Naturrechts, S. 127.

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Gesetzlosen wird in diesem spezifischen Raum verortet, in einem Raum, der
der souveränen Herrschaft und dem Gesetz entzogen ist, ein Raum, in dem die
gesellschaftlichen Bindungen und das sie begründende Rechtsverhältnis aufgelöst
sind. Auch Hobsbawm verortet die Banditen in der Wildnis, im Gebirge und in
Berghöhlen, in Wäldern und Steppen, kurz: „In abgelegenen, schwer zugängli-
chen Gegenden, in die Vertreter der Obrigkeit nur gelegentlich vordringen“ und
„[i]m echten Hinterland, wo Gesetz und Herrschaftsgewalt nur ganz schwache
Spuren hinterlassen“.7 Der Gesetzlose befindet sich an einer doppelten „Grenze
zwischen Staat und Leibeigenschaft einerseits und unbesiedelten Gebieten und
der Freiheit andererseits“.8 Hobsbawm begründet die räumliche Verortung des
Gesetzlosen an den geographischen Rändern der Macht mit der historischen Si-
tuation, in der Staaten, sofern sie überhaupt klar verlaufende Grenzen hatten,
nicht über ausreichende Mittel verfügten, ihre Grenzen und ihr Territorium flä-
chendeckend zu kontrollieren. Erst die Durchsetzung eines Gewaltmonopols und
die Etablierung eines modernen Territorialstaates mit effektiver Verwaltung und
Polizei sorgte für den Niedergang des Banditentums, das nur dort wieder aufblü-
hen kann, wo die staatliche Macht geschwächt ist.9 Auch Kooistra verweist da-
rauf, dass heroische Gesetzlosigkeit geographisch vor allem in einer Frontier-Si-
tuation verortet werden könne: „Heroic criminals lived on the edge of civilizati-
on both literally and symbolically.“10 Ebenso findet sich bei Seal der Hinweis da-
rauf, dass der Gesetzlose nicht nur sozial, sondern auch geographisch aus der Ge-
sellschaft ausgeschlossen wird.11 Er sieht den gesetzlosen Helden in einem limi-
nalen Raum verortet: „Not only is this peripheral or liminal space important
from a logistic and tactical viewpoint, it is also a symbolic indication of the
hero’s change in social status.“12 Mit dem Begriff der Liminalität bezieht sich
Seal auf die räumliche Ordnung des Sozialen in Anschluss an Victor Turner.13

Liminalität hat dabei nicht nur einen räumlichen, sondern auch einen zeitlichen

7 Hobsbawm: Banditen, S. 67. Diese wird von Hobsbawm wiederholt betont. Die Banditen
leben „ihr wildes und freies Leben in den Wäldern und den Berghöhlen oder auf den wei-
ten Steppen“ (ebd., S. 101), „[i]m Gebirge und in den Wäldern […] außerhalb der Reich-
weite von Gesetz und Autorität“ (ebd., S. 19), „in den Wäldern oder der Wildnis“ (ebd.,
S. 25).

8 Ebd., S. 103.
9 Vgl. ebd., S. 26–27.

10 Kooistra: Criminals as Heroes, S. 227: „There the individual, nature, and society acted out
an age old drama which captured such inherent tensions as those which existed between
individuality and the need for order, between a desire for anarchy and a hope for civiliza-
tion.“

11 „The outlaw then was literally cast out of human society and explicitly identified with the
natural world, the domain of the animal.“ Seal: Outlaw, S. 20. Der Outlaw wird also in der
Wildnis verortet: „the forest, bush or other marginal area where the control of the coercive
oppressor is weak or non-existent.“ Ebd., S. 6.

12 Seal: Outlaw, S. 6.
13 Victor Turner beschreibt mit Liminalität die Dynamik ritueller Ein- und Ausschließungen,

die eine soziale Funktion haben. Vgl. Victor Turner: From Ritual to Theatre. The Human

88

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aspekt, der über das Alltägliche hinausweist: „the hero moves out of the every-
day set of routine rights and obligations and passes to a different space outside
the boundaries of the everyday. He is no longer controlled by the same laws and
values but is outside them, literally an outlaw.“14 Die Transgression des Alltägli-
chen und der sozialen und räumlichen Grenzen kann für den Helden im Allge-
meinen gelten, wie Bernhard Giesen feststellt.15 Für Giesen ist Heldentum ein
Phänomen der Grenzziehungen und Grenzüberschreitungen und der Held damit
immer eine liminale Figur.16 Seals Fokus liegt auf dieser Heldenfigur. Er hat das
Subjekt und weniger den gesellschaftlichen Raum im Blick. Damit bleibt unklar,
wie sich das räumliche Außen der Gesellschaft konstituiert. Der räumliche
Ausschluss scheint vor allem symbolischer Art zu sein und gibt dem sozialen
Ausschluss eine anschauliche Form. Damit wird die Chance verpasst, zu erläu-
tern, wie das Außen des sozialen Gefüges mit der räumlichen Ausgeschlossenheit
in Zusammenhang steht.

Dass der geographische Raum, in den sich die Gesetzlosen zurückziehen und
von dem aus sie operieren können, eine zentrale Rolle spielt, wird in der For-
schung durchaus bemerkt. Die räumliche Verortung des Gesetzlosen außerhalb
oder zumindest am Rand der Gesellschaft scheint allerdings so selbstverständlich
zu sein, dass sie weder bei Hobsbawm noch bei Seal oder Kooistra zu einem ty-
pologischen Merkmal wird.17 Was die zur Untersuchung stehenden Figuren über
alle Prädikate (gut, edel, sozial, heroisch, etc.) hinaus verbindet, ist ihre Stellung
außerhalb des Gesetzes. Die Antwort auf die Frage, was den Gesetzlosen ausma-
che, kann aber schwerlich lauten, dass er gesetzlos ist. Auch wenn das natürlich
korrekt ist, bringt eine solche Tautologie keinerlei Erkenntnis. Deswegen, so
scheint es, wurde Abstand von der Bestimmung des Gesetzlosen über das ‚Au-
ßerhalb des Gesetzes‘ genommen. Der räumliche Aspekt der Gesetzlosigkeit, der
in dieser Bestimmung steckt, geriet dadurch aus dem Blick. Das hatte zur Folge,
dass die Topographie des gesetzlosen Raums nicht näher untersucht wurde und

Seriousness of Play, New York 1982. Liminalität meint „a period or area of ambigui-
ty“ (ebd., S. 24, meine Hervorh., AJH). Der räumliche Aspekt des Begriffs wird darin deut-
lich, doch wäre zu fragen, ob der Gesetzlose nach Turner eher mit dem Adjektiv ‚liminoid‘
statt ‚liminal‘ beschrieben werden müsste, da liminale Phänomene zur Stärkung der gesell-
schaftlichen Bindungen genutzt werden, während liminoide Phänomene soziale Kritik oder
gar revolutionäre Bestrebungen zum Ausdruck bringen, durch die gesellschaftliche Bindun-
gen zerrüttet werden (vgl. ebd., S. 54–55). Da sich Liminalität durch Ambiguität auszeich-
net, steckt in ihr immer sowohl das Liminale als auch das Liminoide. Der liminale Raum,
der im Mythos des Gesetzlosen zum Ausdruck kommt, kann so als narrative Form eines
„social drama“ gedeutet werden, in dem die Ordnung der Gesellschaft dadurch ausgehan-
delt wird, dass agonale soziale Kräfte und opponierende Wertvorstellungen in eine Bedeu-
tungsstruktur gebracht werden (vgl. ebd., S. 78, S. 87).

14 Seal: Outlaw, S. 6.
15 Vgl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 4.
16 Vgl. ebd., S. 1.
17 Schmitt hingegen zählt den „tellurischen Charakter“ des Partisanen zu dessen definieren-

den Merkmalen. Schmitt: Partisanen, S. 26.

89

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deshalb die Topologie der Gesetzlosigkeit als Ausdruck sozialer Konflikte nicht in
Betracht gezogen wurde. Die Frage ist nicht ob, sondern wie eine Figur gesetzlos
ist. Und diese Frage zielt über die typologische Bestimmung durch heroische Prä-
dikate hinaus auf das räumliche Wie des ‚Außerhalb des Gesetzes‘.

Der Titel Mythische Räume der Gesetzlosigkeit zeigt die Richtung an. Im Ge-
gensatz zur bisherigen Forschung wird ein Perspektivwechsel eingeführt, der den
Blick von den Subjekttypen des Gesetzlosen auf räumliche Konstellationen von
Gesetzlosigkeit lenkt. Der gesetzlose Held wird nicht über eine Typisierung des
mythischen Subjekts bestimmt, die der Forschung lediglich eine neue Variante
typologischer Bestimmungen hinzufügen würde. Die Beantwortung der Frage,
wie eine Figur in einem gesetzlosen Raum verortet wird, bedeutet nicht nur, die
topographische Darstellung des Raums, also die konkreten Qualitäten des Gelän-
des und der Landschaft und die Konstellation verschiedener Orte (Wald, Berg,
Tal, Fluss, See, Dorf, Feld, Straße, Stadt etc.) zu beschreiben. Es muss vor allem
auch die Topologie dieses Raums, d. h. die topographische Konstellation der ver-
schiedenen Orte, bezogen auf abstrakte Qualitäten (Gesetzlosigkeit, Wildnis, Na-
tur vs. Gesetz, Zivilisation, Kultur), erklärt werden. Eine Topologie untersucht
den Logos eines Ortes (Topos), der durch eine soziale Praxis in einen gesellschaft-
lichen Raum verwandelt wird.18 Statt der Logik des Typus, d. h. einer Typologie
des Gesetzlosen, soll die Logik der räumlichen Ordnung des Sozialen herausge-
arbeitet werden, die durch eine Rechtspraxis strukturiert wird. Das Programm die-
ser Arbeit, im Kontrast zur bisherigen Forschung, lässt sich damit umreißen: Von
der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit. Mit diesem Per-
spektivwechsel verschiebt sich der Blick von der Heldenfigur auf die gesellschaft-
lichen Bedingungen. Die Typologie des gesetzlosen Subjekts soll dabei aber nicht
einfach durch eine Typologie des gesetzlosen Raums ersetzt werden. Die mythi-
schen Räume der Gesetzlosigkeit, die in den Textquellen zum Ausdruck kom-
men, sollen vielmehr als räumliche Konstellationen sozialer Konflikte erfasst wer-
den, in denen das Verhältnis zwischen räumlicher und sozialer Ordnung die Be-
deutung der Erzählungen aufschließt. Aus dem Zusammenhang von Typus und
Mythos, der sich gezeigt hat, ergibt sich die Notwendigkeit nicht nur einer Kritik
des typologischen, sondern ebenfalls des mythischen Denkens. Um den metho-
dischen Zugang zu den mythischen Räumen der Gesetzlosigkeit theoretisch zu
fundieren, werden die Grundlagen einer komparatistischen Mythoskritik ent-
wickelt und der Zusammenhang von rechtlicher und räumlicher Ordnung her-
ausgearbeitet.

18 „[D]er Raum [ist] ein Ort, mit dem man etwas macht.“ Michel de Certeau: Praktiken im
Raum, in: Jörg Dünne / Stephan Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philo-
sophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main 2006, S. 343–353, hier S. 345.

90

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aspekte der Mythoskritik

Wenn im Zusammenhang mit Figuren der Gesetzlosigkeit von Mythos, oder sy-
nonym von Legende, geredet wird, geschieht dies meistens beiläufig. Der Begriff
wird selten explizit erläutert und eher in schillernder Vieldeutigkeit belassen.
Wird davon ausgegangen, dass der Begriff keiner näheren Erklärung bedürfe,
wird einem alltagsprachlichen Verständnis des Begriffs Vorschub geleistet, dass es
sich um Geschichten handle, deren Gehalt nicht durch empirische oder histo-
rische Fakten gesichert sei. Ein Mythos gilt demnach als Produkt einer ausschmü-
ckenden Phantasie, die Fiktives als Reales behauptet und in Bezug auf die Wirk-
lichkeit unwahr ist. Deshalb hat das aufklärerische Denken seit Platon versucht,
den Mythos aus dem rationalen Diskurs zu verbannen – was soweit ging, dass die
tatsächliche Verbannung der Dichter, die „die größte Unwahrheit“ sagen, gefor-
dert wurde. Der aufklärerische Vorbehalt, der den Mythos als einfache Lüge ab-
tut, verpasst es allerdings, die Bedeutung des mythischen Denkens zu verstehen.
Unzählige Dichter, Philosophen und Forschende haben sich mit dem Phänomen
des Mythos beschäftigt. Der Diskurs darum ist unübersichtlich und fern davon,
einen Konsens darüber zu erreichen, was unter Mythos zu verstehen oder wie
dieser zu beschreiben sei. Verschiedene Disziplinen und intellektuelle Traditio-
nen sehen die Sache in unterschiedlichem Licht.19 Es würde den Rahmen spren-
gen, hier einen umfassenden Überblick über das komplexe und ausdifferenzierte
Forschungsfeld zu geben. An anderer Stelle habe ich bereits einen Versuch unter-
nommen, die Fragen, Probleme und Herausforderungen einer literaturwissen-
schaftlichen Beschäftigung mit dem Mythos zu skizzieren.20 In Literaturwissen-
schaft als Mythoskritik erkläre ich, warum dem Mythos als Erzählung nicht jede
Rationalität abgesprochen werden kann und dass das besondere Interesse einer li-
teraturwissenschaftlichen Beschäftigung in seiner narrativen Struktur begründet
liegt. Diese beiden Aspekte, die Rationalität des Mythos und der Mythos als Nar-
ration, werde ich im Folgenden aus den Verstrickungen der Mythostheorie her-
ausarbeiten und erläutern, wie daraus eine komparatistische Mythoskritik ent-
wickelt werden kann.

2.

19 Einen Überblick geben Robert A. Segal: Mythos. Eine kleine Einführung (Myth. A Very
Short Introduction), übers. v. Tanja Handels, Stuttgart 2007, sowie Luc Brisson / Christoph
Jamme: Einführung in die Philosophie des Mythos, 2 Bde.: Antike, Mittelalter und Renais-
sance (Bd. 1), Darmstadt 1996; Neuzeit und Gegenwart (Bd. 2), Darmstadt 1991.

20 Vgl. Haller: Literaturwissenschaft als Mythoskritik.

91

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Rationalität des Mythos

Ernst Cassirer beschreibt in Vom Mythus des Staates den Kampf der Aufklärung
gegen das mythische Denken, beginnend mit Platon und Thukydides.21 Cassirer
hat sein Werk unter dem Eindruck des Faschismus geschrieben und er stellt fest,
dass sich Mythen trotz aller aufklärerischer Bemühungen in die politische Theo-
rie einschleichen und damit handlungsleitend für die Politik werden können.
Dem Mythos ist nicht mit rationalen Argumenten beizukommen, da er eine ei-
gene Form von Rationalität entfaltet, die auf einer völlig anderen Ebene ansetzt
als die aufklärerische. Das mythische Denken entwickelt zwar keine systematische
Logik und allgemeinen Kategorien in einem streng wissenschaftlichen Sinn, aber
es ist dennoch dadurch bestimmt, „die Elemente seiner Umgebung zu unter-
scheiden und einzuteilen, zu ordnen und zu klassifizieren.“22 Weil der Mythos
sprachlich zum Ausdruck gebracht wird und Sprache bereits „eine festgefügte
und durchgehende logische Struktur“ hat, kann er nicht völlig außerhalb von Lo-
gik und Vernunft stehen.23 Auf den Zusammenhang von Mythos und sprachli-
cher Logik hatten zuvor schon Marcel Mauss und Henri Hubert aufmerksam ge-
macht.24 Auch Claude Lévi-Strauss versucht in seinen strukturalistischen Analy-
sen „bestimmte logische Operationen freizulegen, die zur Grundlage des mythi-
schen Denkens gehören.“25 Diese Logik sieht Lévi-Strauss im Bewusstmachen bi-
närer Gegensätze, die im Mythos aufgehoben werden.26 Die Unterscheidung von
Gegensätzen, von der das magische und das mythische Denken, schließlich auch
die Religion, ihren Ausgangspunkt nehmen, machen Mauss und Hubert am Be-
griff des ‚Mana‘ fest.27 Dieser Begriff bezeichnet eine ungewöhnliche Kraft, die
Menschen oder Dingen zugeschrieben wird. An ihm vollzieht sich die Unter-
scheidung zwischen den Bereichen des Heilig-Numinosen und des Profanen als
Teilung der Welt: Mana/kein Mana. Diese Eigenschaften und deren Existenz wer-
den durch Mythen erklärt.28 Die sprachliche Differenzierung der Welt und ihr
Zusammenfügen im Mythos als geschlossener Sinneinheit sind eine Form des

21 Vgl. Ernst Cassirer: Vom Mythus des Staates (The Myth of the State), übers. v. Franz
Stoessl, Hamburg 2002, S. 70.

22 Ebd., S. 23.
23 Ebd., S. 22.
24 „Il n’y a pas de langage ni de pensée sans une certaine part de généralisation et d’abstrac-

tion.“ Marcel Mauss / Henri Hubert: Introduction à l’analyse de quelques phénomènes re-
ligieux (1906), in: Marcel Mauss: Oeuvres 1. La fonction sociale du sacré, hg. v. Victor Ka-
rady, Paris 1968, S. 3–65, hier S. 34.

25 Vgl. Claude Lévi-Strauss: Die Struktur der Mythen, in: ders.: Strukturale Anthropologie 1
(Anthropologie structurale), übers. v. Hans Naumann, Frankfurt am Main 21981, S. 226–
254, hier S. 246.

26 Vgl. Lévi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 247.
27 Vgl. Marcel Mauss / Henri Hubert: Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie, in: Mar-

cel Mauss: Soziologie und Anthropologie 1 (Sociologie et Anthropologie), übers. v. Hen-
ning Ritter, Frankfurt am Main 1989, S. 43–179, hier S. 63, S. 140–154.

28 Vgl. ebd., S. 135, S 148.

92

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menschlichen Verstandes, sich die Welt handhabbar zu machen. Diese mythische
Vernunft ist gemeint, wenn Horkheimer und Adorno, die sich auf Mauss und
Hubert beziehen,29 sagen: „schon der Mythos ist Aufklärung“.30 Blumenberg
spricht im Kontext dieser Benennung des Unbenannten von „[a]rchaische[r] Ge-
waltenteilung“,31 deren Funktion es ist, „die numinose Unbestimmtheit in die
nominale Bestimmtheit zu überführen und das Unheimliche vertraut zu ma-
chen“.32 Cassirer zeigt, dass der Mythos eine Denkform ist, die nicht bloß unver-
nünftig oder prä-logisch ist, sondern ebenso wie andere symbolische Formen –
Sprache, Kunst oder Wissenschaft – es ermöglicht, menschliche Erfahrung im Be-
wusstsein zu ordnen und zu vermitteln.33 Lévi-Strauss will sogar keinen grund-
sätzlichen Unterschied „in der Qualität der intellektuellen Operationen“34 zwi-
schen dem ‚wilden Denken‘ des Mythos und dem modernen wissenschaftlichen
Denken sehen. Doch Cassirer legt dar, dass sich in der Konstitution der Einheit
der Form die analytisch-synthetisch verfahrende Wissenschaft vom Mythos un-
terscheidet. Die Einheit der Erscheinungen wird im Mythos „polysynthetisch“
hergestellt,35 alle Widersprüche werden in diese Einheit hineingezogen, aufgelöst
und scheinbar versöhnt. In der Formulierung von Mauss und Hubert lautet das
dann: „Eins ist Alles, Alles ist in Einem“.36 Das bedeutet, dass sich begriffliche
Abstraktion noch nicht von den Objekten gelöst hat: „Wo wir ein Verhältnis der
bloßen ‚Repräsentation‘ sehen, da besteht für den Mythos [...] vielmehr ein Ver-
hältnis realer Identität.“37

Während Cassirer den Mythos von anderen, rationaleren, symbolischen For-
men hierarchisch absetzt, ist für Blumenberg der Mythos „Platzhalter einer Ver-
nunft, die sich mit dieser Leistung nicht zufrieden geben kann“.38 Die Vernünf-
tigkeit des Mythos treibt ihn über sich hinaus und bricht die Totalität seines ge-

29 Vgl. Horkheimer / Adorno, S. 21, S. S. 29.
30 Ebd., S. 6.
31 So der Titel des Ersten Teils in Blumenberg: Arbeit, S. 7–162.
32 Ebd., S. 32.
33 „In der symbolischen Funktion des Bewußtseins, wie sie sich in der Sprache, in der Kunst,

im Mythos betätigt, heben sich zuerst aus dem Strom des Bewußtseins bestimmte gleich-
bleibende Grundgestalten teils begrifflicher, teils rein anschaulicher Natur heraus; an die
Stelle des verfließenden Inhalts tritt die in sich geschlossene und in sich beharrende Ein-
heit der Form“. Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache, Hamburg 2010, S. 20.

34 Lévi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 254.
35 Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische Den-

ken, Hamburg 2010, S. 57.
36 Mauss / Hubert: Magie, S. 133.
37 Cassirer: Das mythische Denken, S. 47. Cassirer führt dies aus ebd., S. 79: „die Gattung

steht zu dem, was sie umschließt, was sie als Art oder Individuum unter sich enthält, nicht
in dem Verhältnis, daß sie als ein Allgemeines dieses Besondere logisch bestimmt, sondern
sie ist in diesem Besonderen unmittelbar gegenwärtig, sie lebt und wirkt in ihm. Hier
herrscht keine bloß gedankliche Unterordnung, sondern wirkliche Unterwerfung des Ein-
zelnen unter seinen generischen ‚Begriff ‘.“

38 Blumenberg: Arbeit, S. 59.

93

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schlossenen Weltbildes auf. Obwohl der „Mythos selbst […] ein Stück hochkarä-
tiger Arbeit des Logos“39 sei, kann dies nicht so aufgefasst werden, dass „der
Gang der Dinge vom Mythos zum Logos vorangeschritten“ ist und Blumenberg
hält dies sogar für eine „gefährliche Verkennung“.40 Die geschichtliche Bewegung
der Vernunft ist keine lineare Progression, durch die der Mythos ein für alle Mal
überwunden wird. Cassirers Kritik der mythischen Vernunft in der Philosophie
der symbolischen Formen, die den Mythos als Denkform als historisch überwun-
den betrachtet, kommt dort an ihre Grenze, wo er im Mythus des Staates erneut
ansetzen muss, um das gefährliche Fortleben des mythischen Denkens zu erklä-
ren.41 Blumenberg konstatiert: „Der Mythos ist nicht die Vorstufe des Logos, als
dessen Noch-nicht-Können, sondern dessen unduldsamster Ausschluß.“42 Aus
dieser Volte Blumenbergs, dass der Mythos zwar Arbeit des Logos, aber der Lo-
gos nicht im Mythos angelegt sei, zieht er den Schluss, dass Philosophie den My-
thos nicht an ein Ende bringen könne,43 was bereits in Cassirers Einsicht, dass
der Mythos nicht zerstört werden könne, zum Ausdruck kommt.44

Das Überleben des mythischen Denkens in der Moderne hat Roland Barthes
pointiert dargestellt, indem er das Verständnis des Mythos als spezifische Form
des sprachlichen Ausdrucks erweitert: „der Mythos ist eine Aussage […] kein Ob-
jekt, kein Begriff oder eine Idee […] er ist eine Weise des Bedeutens, eine
Form.“45 Barthes erklärt, wie ein sprachliches Zeichen zum Signifikanten des My-
thos wird. Der Mythos generiert eine Metasprache und wird von Barthes deswe-
gen ein „sekundäres semiologisches System“46 genannt, das an jedem Zeichen
und an jedem Diskurs andocken kann. Wenn Blumenberg Mythen als „sekundä-
re Auslegungen“47 fasst und sie nicht durch Bedeutung, die sich auf der Ebene
der Objektsprache ergibt, sondern durch ‚Bedeutsamkeit‘ charakterisiert sieht, al-
so durch die Bedeutung, die etwas anderes bedeutet, dann besteht die Versu-
chung, dies Barthes’ Konzeption anzunähern. Doch bleibt der Mythos bei Blu-
menberg, als „‚Form überhaupt‘ der Bestimmung des Unbestimmten“,48 durch-
aus auf der Ebene der Objektsprache, in der dem Objekt seine Bedeutsamkeit
durch die zur „imaginativen Prägnanz“49 gebrachte Darstellung zukommt. Bart-
hes hingegen schärft den Blick dafür, dass diese Prägnanz sich parasitär von der
Objektsprache nährt, deren Bedeutung zum Bedeutenden des Mythos wird. Die

39 Ebd., S. 18.
40 Ebd., S. 34 (Hervorh. i. Orig.).
41 Vgl. Cassirer: Mythus, S. 390.
42 Blumenberg: Arbeit, S. 649.
43 Ebd., S. 685.
44 Vgl. Cassirer: Mythus, S. 390.
45 Barthes: Mythen, S. 85.
46 Ebd., S. 92.
47 Blumenberg, Arbeit, S. 72.
48 Ebd., S. 186
49 Ebd., S. 86.

94

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bedeutung des Mythos entsteht durch ein „unaufhörliches Kreisen […], bei dem
der Sinn des Bedeutenden und seine Form, eine Objektsprache und eine
Metasprache, ein rein bedeutendes Bewußstein und ein rein bilderschaffendes
miteinander abwechseln“.50 Diese alternierende Bewegung, in der „die Form […]
leer, aber gegenwärtig, der Sinn […] abwesend und doch erfüllt“ ist, sorgt dafür,
dass es „niemals einen Widerspruch, einen Konflikt, einen Riß zwischen dem
Sinn und der Form“ gibt.51 Auch wenn die Fähigkeit des Mythos, Widersprüche
aufzulösen, von anderen Theorien ebenfalls herausgestellt wird, ermöglicht
Barthes einen neuen Zugang zum Mythos auf der Ebene der sprachlichen Struk-
tur. Wenn Barthes den Mythos als Form versteht, dann meint er damit nicht wie
Blumenberg eine ‚Form überhaupt‘ als Bestimmungsmodus der kontingenten
Welt und auch nicht wie Cassirer eine ‚symbolische Form‘ als geistiger Ausdruck.
Der Mythos als Aussage ist bei Barthes eine Form, die, statt Bewusstsein zu schaf-
fen, dieses vielmehr untergräbt, indem Sprache sich von den Objekten löst, auf
die sie Bezug nimmt, und deren Geschichte tilgt. Zwar sieht auch Blumenberg
Mythisierung „durch den Verlust des geschichtlichen Zeitbewußseins alsbald er-
zwungen“,52 doch die Bewegungsrichtung ist eine vollkommen andere. Nach
Blumenberg ist der Mythos eine Folge der Geschichtslosigkeit, während diese bei
Barthes durch den Mythos immer wieder neu hervorgebracht wird. Es ist das
Prinzip des Mythos, Geschichte in Natur zu verwandeln, indem der Mythos die
Arbitrarität der Sprache, d. h. die Historizität des sprachlichen Zeichens, ver-
schleiert und so tut, „als ob das Bild auf natürliche Weise den Begriff hervorriefe,
als ob das Bedeutende das Bedeutete stiftete.“53 Es verschwindet dabei nicht nur
die Geschichtlichkeit einer Aussage, sondern diese wird auch entpolitisiert. Als
„das am besten geeignete Instrument der ideologischen Umkehrung“54 verkehrt
der Mythos die historisch reale Welt in Natur. Der historische Charakter der Ge-
sellschaft wird im Mythos durch die sprachliche Form naturalisiert. Barthesʼ Kri-
tik des Mythos wird zur Kritik gesellschaftlicher Ideologie, wie Dieter Kraft in Be-
zug auf Barthes schreibt: „Mythoskritik ist Gesellschaftskritik“.55 Auch Lévi-
Strauss stellt fest: „Nichts ähnelt dem mythischen Denken mehr als die politische
Ideologie. In unseren heutigen Gesellschaften hat diese möglicherweise jenes nur
ersetzt.“56 Nach Barthes’ Analyse müsste jedoch festgehalten werden, dass der
Mythos eine Form ist, die durch Ideologie nicht ersetzt wird, sondern die viel-
mehr deren Träger ist.

50 Barthes: Mythen, S. 104.
51 Ebd., S. 105.
52 Blumenberg: Arbeit, S. 113.
53 Barthes: Mythen, S. 113.
54 Ebd., S. 130.
55 Dieter Kraft: Mythos und Ideologie. Zum politischen und theoretischen Umgang mit einer

griechischen Vokabel, in: Topos. Internationale Beiträge zur dialektischen Theorie 31, 2009,
S. 13–48, hier S. 32.

56 Lévi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 230.

95

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dass die Rationalität des Mythos Freiheitsspielräume gegenüber der Macht der
Natur schafft, aber gleichzeitig Geschichte, und damit die historisch entwickelte
Gesellschaft, auf irrationale Weise naturalisiert, macht das widersprüchliche Ver-
hältnis von Mythos und Aufklärung deutlich, das Horkheimer und Adorno zu
bestimmen versuchen. Sie fassen dieses Verhältnis dialektisch als Tendenzen des
Bewusstseins, die sich in ihrem Bezug auf die Realität gleichen, durch „[d]ie Ver-
dopplung der Natur in Schein und Wesen, Wirkung und Kraft, die den Mythos
sowohl wie die die Wissenschaft erst möglich macht“.57 Damit kann die Herr-
schaft der numinosen Natur über die Menschen von der Herrschaft des Men-
schen über die Natur abgelöst werden. Doch die Beherrschung der äußeren Na-
tur verstrickt sich im Prozess der Aufklärung mit der Beherrschung der inneren
Natur des Menschen. Die Gewalt der Natur, die sowohl vom Mythos wie von
der Wissenschaft rationalisiert wird, reproduziert sich als Gewalt der gesellschaft-
lichen Herrschaft.58 Die Rationalität, die den Menschen Freiheit von den Zwän-
gen der Natur bringen sollte, wird zum gesellschaftlichen Zwang. Bereits in der
athenischen Philosophie können so „mit derselben Reinheit die Gesetze der Phy-
sik, die Gleichheit der Vollbürger und die Inferiorität von Weibern, Kindern,
Sklaven“ 59 begründet werden. Der Mythos der allgemeinen Einheit und die All-
gemeinheit des Begriffs behaupten sich beide gleichzeitig in der allgemeinen An-
erkennung von gesellschaftlicher Herrschaft als Natur. Wenn Herrschaft dem
Menschen als undurchschaute zweite Natur gegenübertritt, wird Freiheit zur Un-
freiheit und „Aufklärung schlägt in Mythologie zurück.“60 Die instrumentelle
Vernunft des identifizierenden Denkens macht die Gesellschaft als Ganzes irra-
tional, weil sie trotz ihrer Bewegung in Richtung Freiheit doch wieder auf einer
neuen Ebene Herrschaftsverhältnisse hervorbringt. Die Dialektik von Mythos
und Aufklärung als Geschichte der Vernunft ist ein widersprüchlicher Prozess, in
dem der Mythos nicht einfach neben der Rationalität existiert, sondern beide in-
einander verschlungen sind. Der Mythos ist nicht nur rational, auch die Rationa-
lität bringt durch ihre Widersprüchlichkeit den Mythos immer wieder selbst her-
vor.

Der Mythos ermöglicht es, subjektive Erfahrung mit objektivem Wissen zu
vermitteln, indem sie in ein Sinnsystem eingebettet wird. Diese Funktion der
kollektiven Bewältigung von Wirklichkeitserfahrung erfüllt der Mythos durch
den sprachlichen Ausdruck, der als Operation des Verstandes eine logisch-seman-
tische Struktur hat. Barthes hat diese Struktur freigelegt. Horkheimer und Ador-
no erklären den Widerspruch, dass der Mythos eine rationale Struktur hat, Ratio-

57 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 21.
58 „So tritt an die Stelle jener naturhaften Gewalten, denen das sich bildende Selbst zu ent-

kommen trachtete, die gewaltförmige Natur der Mittel.“ Koch: Vom Mythos zum dialekti-
schen Bild, S. 9.

59 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 28.
60 Ebd., S. 6.

96

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nalität aber immer wieder untergräbt, aus der Verkettung von Aufklärung und
Mythos mit Herrschaft und Gewalt. Die Historizität der Objekte, die der Mythos
abschneidet, ist die Geschichte der Transformation der Gewalt in gesellschaftlich-
rationale Herrschaft. Mythoskritik als Gesellschaftskritik beschränkt sich dann
nicht wie bei Barthes auf die Aufklärung einer ideologischen Sprachform, welche
die historische Gestaltung der Objekte verschleiert. Der Mythos lässt sich nicht
einfach von der scheinbar rationalen Objektsprache absetzen, die bereits den
Stempel von Gewalt und Herrschaft trägt, noch bevor sich die mythische Aussa-
ge als sekundäre Bedeutungsebene über sie stülpt. Es ist diese historische Gewalt
als materielle Grundlage von Herrschaft, die im Mythos einen sprachlichen Aus-
druck findet und kritisiert werden muss.

Das zeitgenössische Interesse am Mythos sieht Monika Schmitz-Emans in der
Frage „nach den Bedingungen und Modalitäten, den Darstellungs- und Speiche-
rungsformen menschlichen Wissens“ begründet.61 Als Darstellungs- und Speiche-
rungsform von Wissen wird der Mythos für die kollektive Erinnerung von Ge-
sellschaften bedeutend und daraus erschließt sich eine Ordnungs- und Vermitt-
lungsfunktion des Mythos. Schmitz-Emans knüpft an Jan Assmann an, der die
soziale Konstruktion von Erinnerung und darin Mythen als Elemente eines ‚kul-
turellen Gedächtnisses‘ untersucht. Für Assmann ist ein Mythos nicht nur „eine
Geschichte, die man sich erzählt, um sich selbst und die Welt zu orientieren“,
sondern eine, „die darüber hinaus auch noch normative Ansprüche stellt und
formative Kraft besitzt.“62 Daraus ergeben sich für Assmann zwei Funktionen des
Mythos: einerseits eine Fundierung der kulturellen Identität und der Gesell-
schaft, andererseits die ‚kontra-präsentische‘ Bewusstmachung eines Mangels in
der Gegenwart.63 Die Funktionen des Mythos, die von Assmann beschrieben
werden, können als Strategien politischer Legitimation wirksam werden – sei es
zur Stabilisierung der bestehenden Ordnung oder des Widerstands gegen sie.
Barthes schreibt: „Die Menschen stehen zum Mythos nicht in einer Beziehung
der Wahrheit, sondern des Gebrauchs.“64 Die meisten modernen Mythos-Theori-
en stimmen darin überein, dass sich die Rationalität des Mythos nicht in seinem
Wirklichkeitsgehalt oder seiner Wahrheit, sondern in seiner sozialen Funktion
zeigt; sei es nun die „Objektivierung der sozialen Erfahrung des Menschen“ bei
Cassirer,65 im Sinne einer Kontingenzbewältigung bei Blumenberg, als Kompen-

61 Monika Schmitz-Emans: Zur Einleitung. Theoretische und literarische Arbeiten am My-
thos, in: dies. / Uwe Lindemann (Hg.): Komparatistik als Arbeit am Mythos, Heidelberg
2004, S. 9–35, hier S. 11.

62 Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 76.
63 Die mythische Erzählung „hebt das Fehlende, Verschwundene, Verlorene, an den Rand Ge-

drängte hervor und macht den Bruch bewußt zwischen ‚einst‘ und ‚jetzt‘.“ Assmann: Das
kulturelle Gedächtnis, S. 79.

64 Barthes: Mythen, S. 133.
65 Cassirer: Mythus, S. 66, worauf der Nachsatz folgt: „nicht seiner individuellen Erfahrung.“

97

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sierung und Verdrängung von Herrschaftsverhältnissen bei Horkheimer und
Adorno, oder als Legitimation von politischem Handeln bei Assmann.

Rationalität als differenzierendes und vereinigendes Denken zeigt sich im My-
thos nicht im Sinne einer analytisch-synthetisch verfahrenden Philosophie oder
diskursiven Wissenschaft. Der Mythos entfaltet sich nicht durch Argumente und
theoretische Arbeit am Begriff, sondern in Bildern und Geschichten. Alles Wi-
dersprechende, Abbrechende, Fragmentierte und Verstreute wird im Prozess der
Erzählung zu einem Ganzen aufgeschichtet. Der Mythos kann so die Allgemein-
heit und die Allgemeingültigkeit der sozialen und politischen Ordnung bestäti-
gen. Der Mythos stellt die Totalität der Welt polysynthetisch her, indem alle Phä-
nomene narrativ zusammengeballt werden. Totalität hat Georg Lukács, bezogen
auf die mythische Denkform als historische Lebenswirklichkeit der archaischen
griechischen Gesellschaft, als Zustand beschrieben, der „nur Antworten, aber kei-
ne Fragen“ kenne.66 Auch Blumenberg stellt fest: „Mythen antworten nicht auf
Fragen, sie machen unbefragbar.“67 An anderen Stellen spezifiziert er: „Der My-
thos braucht keine Fragen zu beantworten; er erfindet, bevor die Frage akut wird
und damit sie nicht akut wird.“68 Gerade dadurch, dass Mythen nichts ungesagt
lassen, dadurch, dass sie die ganze Wirklichkeit narrativ ausschöpfen, stellen sie
Totalität her: „Sie geben zwar keine Antworten auf Fragen, nehmen sich aber so
aus, als bliebe nichts zu fragen übrig.“69 Die mythische Totalität versperrt sich
ihrer Hinterfragung und „[d]er Mythos lässt das Nachfragen auf den Wall seiner
Bilder und Geschichten auflaufen: nach der nächsten Geschichte kann gefragt
werden, danach also, wie es weitergeht, wenn es weitergeht. Sonst fängt es wieder
von vorn an.“ 70 Darin begründet sich Platons Vorbehalt gegen die Dichter. Diese
Form der Rationalität, Natur durch Mythos nicht zu erklären, sondern von ihr
zu erzählen, erregte den Anstoß der frühen Philosophie, die „gegen den Mythos
vor allem das rastlose Nachfragen in die Welt gebracht und ihre ‚Vernünftigkeit‘
darin proklamiert [hat], vor keiner weiteren Frage und keiner Konsequenz mögli-
cher Antworten zurückzuschrecken.“71 Der Mythos ist eine narrative Form der
Welterschließung: keine Erklärung, sondern eine Erzählung. Das Erzählen als
Modus der mythischen Rationalität ist ein genuin literarisches Phänomen und
deswegen wird der Mythos zum Gegenstand der literaturwissenschaftlichen For-
schung.

66 Georg Lukács: Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die For-
men der großen Epik, Neuwied/Berlin 1971, S. 22.

67 Blumenberg: Arbeit, S. 142.
68 Ebd., S. 219.
69 Ebd., S. 319.
70 Ebd., S. 286–287.
71 Ebd., S. 286.

98

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Mythos als Erzählung

Aristoteles definiert in seiner Poetik den Mythos „als Nachahmung von Hand-
lung“ und „Zusammensetzung der Geschehnisse“.72 Der Mythos als Darstellung
des Handlungsgeflechts73 ist der narrative Gehalt der Dichtung. Als Spezifizie-
rung von Mimesis zielt diese Darstellung74 einer Handlung – im Gegensatz zur
Geschichtsschreibung – nicht auf ein konkretes (Ab-)Bild der Wirklichkeit, son-
dern auf die Vermittlung eines abstrakten Prinzips.75 Die dramatische Dichtung
in der Tragödie ruft zudem eine ästhetische Erfahrung von „Jammer und Schau-
der“76 hervor, die den Effekt der Katharsis, der Reinigung von den Affekten des
Schreckens durch ästhetische Depotenzierung bewirkt. Es sind dabei die Wieder-
holungen und Wiedererkennungseffekte des Mythos, welche die Zuschauenden
ergreifen und Katharsis ermöglichen.77 Die Funktion des Mythos in der Tragödie
bei Aristoteles, Jammer und Schauder von den Menschen zu nehmen, korreliert
mit mythostheoretischen Auffassungen,78 die den Mythos als „Manifestation
einer Überwindung, eines Distanzgewinns, einer Abmilderung des bitteren Erns-
tes“79 verstehen. Insofern der Mythos als „Fluchtbahn des Subjekts vor den my-
thischen Mächten“80 und als „Metamorphose der Furcht“81 verstanden wird,
kann ihm also ein kathartischer Effekt zugeschrieben werden, der nicht auf das
Drama beschränkt ist. Handlung kann nicht nur performativ dargestellt, sondern
auch erzählt werden. Nach Blumenberg werden Geschichten erzählt, entweder
um sich die Zeit oder die Angst zu vertreiben.82 Zur Angst, der Erfahrung von
Hilflosigkeit und Abhängigkeit, tritt eine andere Seite hinzu: „die imaginative
Ausschweifung anthropomorpher Aneignung der Welt und theomorphe Steige-

72 Aristoteles: ΠΕΡΙ ΠΟΙΗΤΙΚΗΣ / Die Poetik, hg. u. übers. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1994, S. 19.

73 Vgl. Manfred Fuhrmann, in: ebd., S. 110, Anm. 8.
74 Jürgen Petersen problematisiert die übliche Übersetzung von mímēsis bei Aristoteles als

‚Nachahmung‘. Laut Petersen resultiert die falsche Übersetzung daher, dass im Lateinischen
mímēsis mit imitatio wiedergegeben wurde, aus dem dann ‚Nachahmung‘ gemacht wurde,
und weist in einer detaillierten Untersuchung der altgriechischen Originaltexte nach, dass
es weitergefasst als (künstlerische) ‚Darstellung‘ verstanden werden muss. Vgl. Jürgen H. Pe-
tersen: Mimesis – Imitatio – Nachahmung. Eine Geschichte der europäischen Poetik, Mün-
chen 2000, S. 37–52.

75 Vgl. Aristoteles: Poetik, S. 29–31. Fuhrmann versteht folglich die Figuren der Dichtung als
„Typen von symbolischer Bedeutung, ihre Handlungen [als] allgemeingültige Modelle.“
Ebd., S. 113, Anm. 3.

76 Ebd., S. 19.
77 Vgl. ebd., S. 23.
78 Vgl. hingegen Christoph Jammes Vorbehalt gegenüber der Urangst-Theorie in Christoph

Jamme: „Gott an hat ein Gewand“. Grenzen und Perspektiven philosophischer Mythos-
Theorien der Gegenwart, Frankfurt am Main 1991, S. 88–93.

79 Blumenberg: Arbeit, S. 23.
80 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 53.
81 Cassirer: Mythus, S. 66 (Hervorh. i. Orig.).
82 Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 40.

99

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung des Menschen“.83 Aus der Spannung von Poesie und Schrecken entspringt
Dichtung.84 Es ist gerade die Seite der ‚imaginativen Ausschweifung‘, die Seite
der Poesie, durch die sich das Subjekt in der ästhetischen Gestaltung der Erzäh-
lung Distanz zum Schrecken der Natur schafft und sich damit seiner Freiheit von
den Naturzwängen bewusst wird.

Die Dualität der Erfahrung von Poesie und Schrecken spiegelt sich für Blu-
menberg in der mythischen Erzählung: „denn Geschichten lassen sich gerade
hier und deshalb erzählen, weil sich zwei Urmächte, zwei metaphysische Lager
mit allen Listen und Künsten gegenüberstehen [...]. Das dualistische Muster ist
mythenträchtig.“85 Selbst wenn man das weniger metaphysisch als Blumenberg
betrachtet und diese Urmächte materialistisch in gesellschaftliche Macht gewen-
det sieht, kann die Auffassung, dass der Mythos eine „auf Gegensätzen beruhen-
de Konstruktion“86 sei, nicht völlig von der Hand gewiesen werden. Im Mythos
des Gesetzlosen ist die Opposition in Bezug auf das Rechtssystem schon im Ge-
genstand angelegt: Gesetz vs. Gesetzlosigkeit. Die Fixierung auf diese strukturelle
Ebene und den Dualismus bzw. die Binarität des Mythos gerät jedoch in Gefahr,
die narrative Ebene zu vernachlässigen, die als gegeben angenommen wird.87

Will Wright kritisiert Lévi-Strauss’ Fokus auf die Symbolstruktur, denn so könne
zwar erklärt werden, was etwas bedeute, aber nicht, warum etwas getan werde.
Nur durch die Handlung der Erzählung hindurch können die binären Opposi-
tionen entfaltet und als konzeptuelle Unterscheidungen vom Publikum auch ver-
standen werden.88 Deswegen wird die Rolle der Erzählung zentral: „the narrative
structure constitutes the myth“.89 Wright führt aus, dass eine Bedeutungsver-
schiebung des Mythos nicht aus der Veränderung der symbolischen Ordnung
entsteht, sondern aus Veränderungen innerhalb der Narration.90 Daraus ließe
sich folgern, dass die festen Oppositionen der symbolischen Ordnung den my-
thischen Kern formen, während die Narration die Variationsfähigkeit des Mythos
ermöglicht. Wright kritisiert die Vernachlässigung der narrativen Ebene, hält aber
an den binären Oppositionen als Struktur des Mythos fest. Diese Struktur unter-
scheide ihn von anderen, nicht-mythischen Erzählungen.91 Damit wird die Frage
nach dem Verhältnis von Mythos und Literatur aufgeworfen.

83 Ebd., S. 68.
84 Vgl. ebd.
85 Ebd., S. 199.
86 Claude Lévi-Strauss: Struktur und Dialektik, in: ders.: Strukturale Anthropologie, S. 255–

264, hier S. 257.
87 „The narrative aspect of myth has been taken for granted as a necessary framework for the

expression of the symbolism, not particularly interesting itself.“ Will Wright: Sixguns and
Society. A Structural Study of the Western, Berkley u. a. 1977, S. 186.

88 Vgl. ebd., S. 24.
89 Ebd., S. 186.
90 Ebd.
91 Ebd., S. 194.

100

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Mythos ist keine literarische Gattung, sondern zeigt sich in unterschied-
lichsten Gattungen und Medien. Mythen können in narrativen Formen zum
Ausdruck kommen, aber nicht jede Form von erzählender Literatur ist mythisch.
Wenn Barthes jedoch sagt, dass der Mythos eine Aussage sei,92 und ein literari-
scher Text als komplexe Aussage verstanden wird, der wie der Mythos eine
Metasprache über die Objektsprache legt, überrascht es nicht, dass die traditio-
nelle Literatur als „freiwillige Einwilligung in den Mythos“ betrachtet wird.93

Selbst dort, wo sich die dichterische Sprache gegen den Mythos stemme, werde
sie immer wieder in ihn hineingezogen, da der antimythische Impuls einen neu-
en Mythos des Widerstands gegen den Mythos produziere.94 Damit ist auf einer
formalen Ebene erfasst, was Blumenberg auf der rezeptionsästhetischen Ebene
des Stoffes sieht: dass der Mythos sich durch künstlerische Bearbeitung nicht an
ein Ende bringen lasse, weil alle gegen ihn gerichteten literarischen Verformun-
gen ihn doch wieder in neuer und anderer Form reproduzieren.95 Barthes sieht
aber durchaus eine Möglichkeit, dass ein literarischer Text eine immanente Kritik
des Mythos durch die Mythifizierung des Mythos entfalten könnte.96 So kann
Kunst auch laut Cassirer als selbstreflexiver Mythos aufgefasst werden, der sich
dadurch auszeichnet, dass sich seine Darstellung „der empirisch-realen Wirklich-
keit gegenüber als ‚Schein‘“ bekennt.97 In der Kunst hebe sich die Dialektik des
mythischen Bewusstseins zwar nicht auf, werde aber doch beruhigt.98 Umgekehrt
kann sich eine mythische Erzählung aber auch durch Einschlüsse von Realismus
undurchschaubar machen. Wo im Geflecht einer Erzählung das Mythische resi-
diert und wie dieses sich durch die Objektsprache hindurch auf eine Vorstellung
der Welt bezieht, kann mit dem Begriff des ‚Imaginären‘ verständlich gemacht
werden.

Assmann rechnet den Mythos dem Bereich des Imaginären zu.99 Wolfgang
Iser entwickelt diesen Begriff literaturtheoretisch in seinem Werk Das Fiktive und
das Imaginäre. Den Akt des Fingierens versteht er dabei als Wiederholung der
Wirklichkeit, der sich nicht in ihrer bloßen Bezeichnung erschöpft. Wenn Fingie-
ren allerdings nicht aus der Wiederholung der Wirklichkeit abgeleitet werden
kann, drückt sich darin ein Imaginäres aus: „So gewinnt der Akt des Fingierens
seine Eigentümlichkeit dadurch, daß er die Wiederkehr lebensweltlicher Realität
im Text bewirkt und gerade in solcher Wiederholung das Imaginäre in eine Ge-

92 Vgl. Barthes: Mythen, S. 85.
93 Ebd., S. 119.
94 Vgl. ebd., S. 117–121.
95 Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 685.
96 Vgl. Barthes: Mythen, S. 121.
97 Cassier: Das mythische Denken, S. 306.
98 Vgl. ebd., S. 305.
99 Vgl. Assmann: Gedächtnis, S. 133.

101

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stalt zieht“.100 In einem fiktionalen Textes bekommt das Imaginäre, das keine Re-
ferenz im Realen hat, eine Form und wird vorstellbar. Im Akt des Fingierens
kommt es zu einer doppelten Grenzüberschreitung, einerseits der ‚Irrealisierung‘
des Realen durch Wiederholung im Text und andererseits des ‚Realwerdens‘ des
Imaginären durch Bestimmtheit im Text.101 Wenn Iser ausführt, wie sich imaginä-
re Bedeutungen von der Objektsprache lösen, klingt es stark nach Barthes’ My-
thosbegriff: „Imaginäre Bedeutungen sind daher solche, denen kein bestimmtes
Signifikat entspricht, so daß der Signifikant zum Anstoß seines Überstiegenwer-
dens wird, damit ein Nicht-Seiendes als Signifikat gesetzt werden kann.“ 102 Ima-
ginäre Bedeutungen beziehen sich also nicht auf Gegenstände, auf die in der
Realität referiert werden kann; sie haben „unabhängig von Sprache keine Exis-
tenz als Objekte“.103 Der Mythos kann nach Barthes als solch eine imaginäre Be-
deutung verstanden werden, deren Signifikant das objektsprachliche Zeichen
übersteigt und einen nicht mehr auf die Welt verweisenden Signifikaten setzt.104

Während Barthes die Bedeutung von Mythen durch semiologische Analysen he-
rausarbeitet, lässt sich die imaginäre Bedeutung im Sinne Isers nicht vollständig
durch den Text rekonstruieren. Wenn eine Erzählung als Akt des Fingierens ver-
standen wird, dann stellt sich zwar ihr Inhalt als Imaginäres dar, das sich im Fikti-
ven des Textes konkretisiert, doch das Imaginäre „wird niemals ganz in Sprache
eingehen können, wenngleich das Fiktive als Konkretisierung des Imaginären der
Bestimmtheit sprachlicher Formulierungen bedarf, um das, was es vorzustellen
gilt, so zu modalisieren, daß es wirksam zu werden vermag.“105 Das Imaginäre ist
also nie voll im Text präsent, sondern wird auf der Seite der Rezeption, vermittelt
durch die Fiktion, in einem Bewusstseinsakt produziert, wenn der Leser eines
Textes dessen Leerstellen auffüllt.106 Da die Einzelnen das Imaginäre in einer spe-
zifischen sozialen und historischen Situation konstruieren, aber Sprache immer
in kollektives Handeln eingebunden ist, bleibt das Imaginäre als Bewusstseins-
phänomen nicht auf das Individuelle beschränkt, sondern hat eine gesellschaftli-
che Dimension.107 Iser ist der Auffassung, dass „sich der Mythos als Urstiftung
gesellschaftlicher Institutionen nicht mehr in Anspruch nehmen“ 108 lässt und

100 Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie,
Frankfurt am Main 1991, S. 20.

101 Vgl. ebd., S. 22–23.
102 Ebd., S. 366.
103 Ebd., S. 369.
104 Vgl. Barthes: Mythen, S. 92–93.
105 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, S. 34.
106 Vgl. Wolfgang Iser: Die Wirklichkeit der Fiktion. Elemente eines funktionsgeschichtlichen

Textmodells der Literatur, in: Rainer Warning (Hg.): Rezeptionsästhetik. Theorie und Pra-
xis, München 31988, S. 277–324, hier S. 293.

107 In Bezug auf Cornelius Castoriadis kann gar die ganze Gesellschaft als imaginäre Instituti-
on aufgefasst werden. Vgl. Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution.
Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt am Main 1990.

108 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, S. 356.

102

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Imaginäre an dessen Stelle rückt. Mit der Betonung des Imaginären als Be-
wusstseinsakt und der Annahme, dass sich der Mythos vom literarischen Kunst-
werk dadurch unterscheidet, dass letzteres seine Fiktionalität entblößt,109 also re-
flexiv wird, während ersterer dieses ‚Als-ob‘ unterschlägt und ein Identitätsver-
hältnis von Imaginärem und Realem behauptet, ist Iser mit seinem Begriff des
Imaginären nah bei Cassirer. Tatsächlich weisen Annette Simonis und Carsten
Rohde darauf hin, dass das Imaginäre in Hinblick auf die „modellierende Wir-
kung kultureller Kollektivvorstellungen“ als Element des Mythos im Sinne Cassi-
rers verstanden werden kann.110 Auch der Zusammenhang von kollektiver Identi-
tät, Mythos und Imaginärem bei Assmann lässt sich so auffassen, dass der My-
thos eine Form imaginärer Bedeutung ist, die als unreflektierte nicht zu Kunst,
sondern zu gesellschaftlicher Ideologie wird. Eine mythische Erzählung kann al-
so durchaus der Anstoß für die Entfaltung eines politischen Imaginären sein, das
sich „nicht in einem Text oder einem Bild, sondern in einem davon angestoße-
nen Assoziationsraum“ manifestiert.111 Damit kann erklärt werden, warum die
Deutung mythischer Erzählungen zu einem diskursiven Schlachtfeld wird. Die
Texte und Bilder sind offen für Interpretationen und so sieht sich „das Imaginäre
der Macht kognitiver Diskurse ausgeliefert […], die bestimmen wollen, was es zu
sein hat“.112 Unterschiedliche Interpretationen sind der Grund, warum Mythen
sowohl gesellschaftsstabilisierend als auch subversiv benutzt werden können. Wie
er auch interpretiert werden mag, die imaginäre Bedeutung eines Mythos wird
durch gesellschaftliche Diskurse im Bewusstsein eines Kollektivs präsent gehal-
ten.113 Die kollektive Konstruktion von Erinnerung mittels Erzählungen konstru-
iert die kollektive Identität. Assmann beschreibt, dass der Mythos aus einer Ge-
schichtsvergessenheit hervorgeht, die paradoxerweise das kulturelle Gedächtnis
kennzeichnet: „im kulturellen Gedächtnis [wird] faktische Geschichte in erinner-
te und damit in Mythos transformiert […]. Mythos ist eine fundierende Ge-
schichte, eine Geschichte, die erzählt wird, um eine Gegenwart vom Ursprung
her zu erhellen.“114 Der Mythos als fundierende Geschichte überdeckt die histo-

109 Vgl. ebd., S. 35.
110 Annette Simonis und Carsten Rohde: Einleitung: Das kulturelle Imaginäre, in: Compara-

tio. Zeitschrift für vergleichende Literaturwissenschaft 6.1, 2014, S. 1–12, hier S. 6–7.
111 Oliver Kohns: Die Politik des ‚politischen Imaginären‘, in: ders. / Martin Doll (Hg.): Die

imaginäre Dimension der Politik (Texte zur politischen Ästhetik 1), München 2014, S. 19–
48, hier S. 48 (Hervorh. i. Orig.).

112 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, S. 16.
113 Dass eine Gemeinschaft daraus ihre kollektive Identität schöpfen kann, hat Benedict An-

derson am Beispiel der Nation als ‚imaginärer Gemeinschaft‘ vorgeführt. Für die Heraus-
bildung der kollektiven Identität solch einer imaginären Gemeinschaft scheint Geschichts-
vergessenheit, die durch Geschichten kompensiert wird, eine Voraussetzung zu sein. Da
Identität nicht erinnert werden kann, muss sie erzählend hervorgebracht werden: „Out of
such oblivions, in specific historical circumstances, spring narratives.“ Anderson: Imagi-
ned Communities, S. 204.

114 Assmann: Gedächtnis, S. 52.

103

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rische, faktische Geschichte. Bereits in den Ausführungen zur Rationalität des
Mythos wurde das Problem der Historizität aufgeworfen und gezeigt, dass der
Mythos Geschichtsvergessenheit hervorbringt und damit nicht nur Geschichtsbe-
wusstsein als solches, sondern auch Gesellschaft als historisch hervorgebrachte
negiert. Das lässt sich vor diesem Hintergrund so verstehen, dass eine Erzählung
zirkuliert, dass eine Gesellschaft als imaginäre Gemeinschaft hervorgebracht wird,
während die materiellen Gewaltverhältnisse, die diese Gesellschaft historisch be-
gründeten, verdrängt werden. Nicht weil sich die Narration durch eine symboli-
sche Ordnung binärer Gegensätze hindurch entwickelt, ist eine Erzählung my-
thisch, sondern weil ihre imaginäre Bedeutung Geschichte und Gesellschaft in
Natur verkehrt.

Die „Geschichtsmächtigkeit des Mythos“115 sieht Blumenberg im Distanzge-
winn zur Natur, mit dem das namenlose Entsetzen gebannt wird.116 Im histori-
schen Prozess der Tradierung von Erzählung, Rezeption und Neuerzählung ent-
faltet sich die Arbeit am Mythos, in dem sich die Prägnanz eines narrativen
Kerns herausbildet.117 Mit seinem Fokus auf die Tradierung – die „Geschichtswer-
dung der Geschichten“118 – löst Blumenberg den Schrecken der Geschichte, die
für ihn zuallererst Rezeptionsgeschichte ist, in Geschichten auf. Die Ambivalenz
des Geschichtsprozesses, in dem die Gewalt der Naturverhältnisse nicht nur ge-
bändigt, sondern in anderer Form gesellschaftlich reproduziert wird, spielt für
ihn keine Rolle. Aus der Perspektive einer materialistischen Mythoskritik sind der
Schrecken und dessen Fortleben in der Gegenwart hingegen relevant. Der mythi-
sche Held Odysseus, wie er von Horkheimer und Adorno interpretiert wird,
nimmt der Natur den Schrecken, aber inkorporiert diesen in die Gesellschaft.119

Die falsche Versöhnung von Freiheit und Herrschaft gelingt, weil der gewalttätige
Gründungsakt der Gesellschaft weit in die Vergangenheit zurückprojiziert wird,
aus der die historische Erfahrung getilgt ist: „Für die Verstrickung von Urzeit,
Barbarei und Kultur hat Homer die tröstende Hand im Eingedenken von Es war
einmal.“120 Darin, dass der Mythos die Gewalt, die in der gesellschaftlichen Ge-
genwart unversöhnt fortwirkt, zum Ausdruck bringt, entfaltet er seine Bedeutung
in dieser Gegenwart. Denn es wiederholt sich nicht nur der narrative Kern des
Mythos, wie Koch in Anschluss an Horkheimer und Adorno schreibt: „Unter
dem Aspekt der Herrschaft ist die Geschichte Kontinuum des Immergleichen.“121

Die Mythen der Gesetzlosen sind nun keine Geschichten, in denen naturhafte
Machtverhältnisse zum Ausdruck kommen. Der politische Mythos hat nicht

115 Blumenberg: Arbeit, S. 22.
116 Vgl. ebd., S. 40–41.
117 Vgl. ebd., S. 79.
118 Zum gleichnamigen Kapitel vgl. ebd., S. 163–326.
119 Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 38–42, S. 49–87.
120 Ebd., S. 87.
121 Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild, S. 237.

104

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr die Aufgabe, die Erfahrung des Schreckens einer kontingent erscheinenden
Natur zu bewältigen. Was als kontingent erfahren wird, ist vielmehr die Gesell-
schaft selbst, die den sie konstituierenden Subjekten zur zweiten Natur geworden
ist und denen sie fremd und äußerlich erscheint. Wie die Beherrschung der Na-
tur nicht zur Befreiung des Menschen, sondern zu dessen gesellschaftlicher Be-
herrschung geführt hat, so findet der Mythos seine Berechtigung nicht mehr als
sinnstiftendes Modell für die Beziehung zwischen Mensch und Natur, sondern
für das Verhältnis zwischen Mensch und Gesellschaft. Das Recht als Beherr-
schung der inneren Natur des Menschen ist Ausdruck der gewaltförmigen Natur
der Mittel.122 Es verspricht den Menschen Freiheit und zwingt sie doch nur umso
mehr unter die gesellschaftliche Herrschaft. Der Schrecken, der im Mythos des
Gesetzlosen aufscheint, ist die Aktualisierung der vorgesellschaftlichen Gewalt,
die dem Menschen gegenübertritt, als ob sie naturgegeben sei. Die Widersprüche,
die sich aus der Verstrickung von Recht und Gewalt ergeben, können mit der nar-
rativen Darstellung von Gesetzlosigkeit als politischer Mythos verarbeitet wer-
den. Eine Kritik der mythischen Räume der Gesetzlosigkeit soll das Gewaltver-
hältnis des Rechts, das menschliches Zusammenleben gesellschaftlich vermittelt,
in den Textquellen erhellen. Erzählungen über Gesetzlose können Widerstand
gegen die herrschende Ordnung rechtfertigen oder Gesetzlosigkeit als Bedrohung
darstellen und Herrschaft legitimieren. Ob eine Geschichte als Herrschaftsmy-
thos oder als Mythos des Widerstands erzählt wird, hängt vom Standpunkt des
Erzählers ab und muss im konkreten Fall betrachtet werden. Mit jeder neuen Va-
riante bringt der Mythos das gesellschaftliche Imaginäre in eine neue Gestalt. Da
die Möglichkeiten der ästhetischen Gestaltung und der Rezeption Freiheitsspiel-
räume schaffen, kann eine Erzählung über Gesetzlose, auch wenn sie nicht als
Helden dargestellt, sondern als Feinde der sozialen Ordnung abgewehrt werden,
die Stabilität dieser Ordnung implizit gefährden. Ein gefährliches, transgressives
Element ist dem Mythos des Gesetzlosen inhärent und die Rezeption der imagi-
nären Bedeutung kann über die Intention des Erzählers hinausgehen: „Mythen
spiegeln Konflikte und Kontraste – auch dort, wo sie auf Menschen angesetzt
werden, um zu befrieden.“123 Der Gesetzlose kann nicht ohne Weiteres als Held
in eine rechtlich geordnete Gesellschaft integriert werden.

Vergleich und Konstellation: Zur Methodik einer komparatistischen Mythoskritik

Es hat sich in der vergleichenden Literaturwissenschaft in den letzten Jahrzehn-
ten ein Bewusstsein dafür entwickelt, dass Vergleiche, die typologisch vorgehen,

122 Vgl. ebd., S. 9.
123 Kraft: Mythos und Ideologie, S. 37.

105

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überreste eines überholten Verständnisses der Disziplin sind.124 Haun Saussy er-
läutert: „Typological considerations reduce to an exchange between a type case
and a candidate token.“125 Den Vergleich als Theorie oder Methode in Form ei-
nes typologischen Baumes zu formalisieren, lehnt er ab. Er bricht mit der aristo-
telischen Auffassung, dass durch den Vergleich ein tertium comparationis ent-
deckt werden kann, das es erlaubt, eine Identitätsbeziehung zwischen zwei Ge-
genständen herzustellen.126 Vergleichen lässt sich nur das, was verschieden ist.
Wenn das Unterschiedliche aber auf einen gemeinsamen Bezugspunkt hin be-
trachtet wird, drohen die Einzigartigkeit und Verschiedenheit der untersuchten
Gegenstände durch eine vergleichende Verallgemeinerung eingeebnet zu werden.
Saussys Kritik bestätigt damit die Vorbehalte, die gegen den typologischen An-
satz vorgebracht wurden. Saussy schlägt vor, den Vergleich dezidiert unmetho-
disch aufzufassen und ihn als eine ‚laterale‘ Konstruktion miteinander verbunde-
ner Elemente oder als Serien von Textproben zu verstehen.127 Über die Grenzen
der Disziplin hinaus wird von Benedict Anderson betont, dass der Vergleich kei-
ne Methode sei, sondern eine diskursive Strategie.128 Inwiefern eine solche Strate-
gie oder Saussys Konstruktion keine Methoden sein sollen, wird nicht klar, da es
ebenfalls spezifische Vorgehensweisen sind – auch das Verwerfen formaler Me-
thoden ist noch eine Methode.

Christian Moser weist darauf hin, dass es in der vergleichenden Literaturwis-
senschaft die Auffassung gibt, dass es Konsens sei, den Vergleich nicht zu einer
formalen Methode zu verfestigen.129 Moser hingegen zeigt, dass sowohl eine po-
sitive Auffassung des Vergleichs nicht als Methode, sondern als ‚Ethos der Inklu-
sion‘ – mit dem heterogenes Material zusammengebracht werden kann –, als
auch die Ablehnung des Vergleichs als autonome, metahistorische Methode letzt-
lich dazu führen, dass das Vergleichen zum blinden Fleck des Selbstverständnis-
ses der Disziplin wird.130 Moser warnt davor, den methodischen Aspekt des Ver-
gleichs zu unterschätzen oder den Vergleich als ‚bloße‘ Methode zu verunglimp-
fen.131 Vergleichen bedeutet weder ein unhistorisches Nebeneinanderstellen,
noch ist es auf einen Raum der Inklusion reduzierbar. Moser zeigt, dass es gerade

124 Vgl. Haun Saussy: Comparative Literature?, in: Publications of the Modern Language As-
sociation of America (PMLA) 118.2, 2003, S. 336–341, hier S. 338.

125 Ebd., S. 339–340.
126 Ebd., S. 338.
127 Vgl. ebd., S. 339: „lateral construction of linking elements“ bzw. „series of sample pas-

sages“.
128 Vgl. Benedict Anderson: Frameworks of Comparison, in: London Review of Books 38.2,

2016, S. 15–18, auf: www.lrb.co.uk/v38/n02/benedict-anderson/frameworks-of-compariso
n, 21. Januar 2016.

129 Vgl. Christian Moser: Comparison – Method or Ethos?, in: ders. / Linda Simonis (Hg.):
Komparatistik. Jahrbuch der Deutschen Gesellschaft für Allgemeine und Vergleichende Li-
teraturwissenschaft 2012, Heidelberg 2013, S. 11–16, hier S. 11.

130 Moser: Comparison, S. 14.
131 Vgl. ebd., S. 15.

106

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Methode des Vergleichens ist, die Geschichte verräumlicht, d. h. den Raum
des Vergleichens überhaupt erst öffnet.132 Daraus schließt er: „The spatialization
effected by comparison qua method should not be considered as a defect, but as
a productive act.“133 Als Methode erweist sich das Vergleichen als konstruktive
Tätigkeit, die die Objekte des Vergleichs und den Raum, der es möglich macht,
sie aufeinander zu beziehen, hervorbringt.134 Das lässt sich an Saussy anschlie-
ßen, der das Vergleichen auch als eine Praxis ansieht, die das Objekt der Untersu-
chung konstruktiv hervorbringt.135 Insofern der Vergleich das erkennende Subjekt
mit dem zu erkennenden Objekt vermittelt, muss die Blindheit gegenüber der
vergleichenden Methode ebenso vermieden werden wie „komparative Verallge-
meinerungen“,136 die aus einem strikt formal-methodischen Vergleich resultieren,
wie er mit einer Typologie unternommen wird.

Moser eröffnet eine Perspektive für den Vergleich als Methode, wenn er das
Vergleichen als ein Verfahren auffasst, durch das der historische Prozess stillge-
stellt und dadurch eine signifikante räumliche Konstellation sichtbar wird.137

Dies ist keinesfalls ahistorisch aufzufassen. Eine Konstellation in diesem Sinn ist
für Walter Benjamin eine momentane Anordnung veränderlicher Elemente, die
sich zu einem dialektischen Bild formt, in dem der historische Index festgehalten
werden kann. In den Aufzeichnungen zum Passagen-Werk schreibt Benjamin,
dass ein Bild nicht dann entsteht, wenn „das Vergangene sein Licht auf das Ge-
genwärtige oder das Gegenwärtige sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern
Bild ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstella-
tion zusammentritt.“138 Er nennt das „Dialektik im Stillstand“: „Denn während
die Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche ist, ist die des
Gewesenen zum Jetzt eine dialektische: nicht zeitlicher sondern bildlicher Natur.
Nur dialektische Bilder sind echt geschichtliche, d. h. nicht archaische Bilder.“139

Das dialektische Bild hält die Geschichte in den Geschichten, das historisch un-
abgegoltene Problem von Herrschaft und Freiheit, fest.140 Ein dialektisches Bild
wird von Koch anknüpfend an Benjamin als „verräumlichendes Komplement des
prozessierenden Geschichtsverlaufes“ verstanden.141 Die Kritik einer konkreten,
abgeschlossenen mythischen Erzählung erlaubt es, aus dem Kontinuum der
Überlieferung ein einzelnes Bild herauszulösen, in dem die Variationen ihres hi-

132 Vgl. ebd.
133 Ebd. (Hervorh. i. Orig).
134 Ebd.
135 Vgl. Saussy: Comparative Literature, S. 340.
136 Adorno: GS 10.2, S. 752.
137 Vgl. Moser: Comparison, S. 14. Er erläutert dies an Hans Robert Jauß’ Literaturgeschichte

und sieht darin einen ‚epistemischen Bruch‘ („epistemic rift“) im Sinne Michel Foucaults.
138 Walter Benjamin: Das Passagen-Werk, in: ders.: GS V.1, S. 578.
139 Ebd.
140 Vgl. dazu Benjamin: GS I.2, S. 695.
141 Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild, S. 295.

107

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


storischen Tradierungsprozesses zum Stillstand kommen: „der historische Fluß
der Veränderungen ist stillgestellt zu einer erzählerischen Konfiguration der Orte
und Personen.“142 Einen Mythos als Konstellation darzustellen, heißt, ihn als
dialektisches Bild zu lesen, in dem das Gewesene, d. h. die in ihm angehäufte
Geschichte der Erzähltradition, mit dem Jetzt der aktuellen Betrachtung zusam-
mentritt. Dieses „gelesene Bild“ ist laut Benjamin „das Bild im Jetzt der Erkenn-
barkeit“, das den „Stempel des kritischen, gefährlichen Moments, welcher allem
Lesen zugrunde liegt“, trägt.143 Das dialektische Bild offenbart einen Zeitkern der
Wahrheit, „welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt“.144 Die Kon-
stellation ist eine Konstruktion, in der das analysierende Subjekt und das analy-
sierte Objekt im Moment der Erkenntnis vermittelt sind. Adorno greift Benja-
mins Begriff der Konstellation auf und versteht ihn so, dass „die singulären und
versprengten Elemente der Frage so lange in verschiedene Anordnungen ge-
bracht werden, bis sie zur Figur zusammenschießen, aus der die Lösung hervor-
springt, während die Frage verschwindet“.145 Die Aufgabe ist, nicht eine allgemei-
ne Wahrheit hinter den Phänomenen aufzufinden, sondern die Deutung der
Phänomene „kraft der Konstruktion von Figuren, von Bildern aus den isolierten
Elementen der Wirklichkeit“.146 Die Interpretation des Mythos als das Heraus-
sprengen einer Konstellation, in der das dialektische Bild lesbar wird, findet sein
Modell in einem literarischen Verfahren. In einer Konstellation ergibt sich der
Vergleich aus der parataktischen Nebeneinanderstellung der Objekte. Benjamin
beschreibt dies als Montage: „Ich habe nichts zu sagen. Nur zu zeigen.“147 Die
Bedeutung eines Gegenstands ergibt sich aus seinen Relationen im Kontext, in
dem er gezeigt wird. Das Zeigen der Objekte, die zu einem Kontext montiert
werden, ist die konstruktive Leistung der Konstellation. So bleiben die Eigen-
ständigkeit und Besonderheit der Objekte gewahrt.

Da die Konstellation schreibend hervorgebracht wird, bedeutet das, dass sich
die Kritik ihre ästhetische Form bewusstmachen muss. Adorno hat den Vorwurf
des Essayismus, der dem Prinzip der konstellativen Konstruktion dialektischer
Bilder gemacht wurde, gern in Kauf genommen148 und später sogar den Essay als
Form der Kritik explizit herausgestellt.149 Der Essay suspendiere traditionelle Vor-
stellungen sowohl von Wahrheit als auch von Methode150 und verzichte auf De-
finitionen, da er seine Begriffe in ihrer Wechselwirkung, prozessual und diskonti-

142 Ebd., S. 300.
143 Benjamin: GS V.1, S. 578.
144 Ebd.
145 Theodor W. Adorno: Die Aktualität der Philosophie, in: ders.: GS 1, S. 325–344, hier

S. 335.
146 Ebd.
147 Benjamin: GS V.1, S. 574.
148 Vgl. Adorno: GS 1, S. 341.
149 Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: GS 11, S. 9–33.
150 Vgl. Adorno: GS 11, S. 18.

108

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nuierlich entfalte, indem sich die einzelnen Momente „teppichhaft“ verflöchten:
er verfahre „methodisch unmethodisch“.151 Damit lässt sich die Konstellation im
Sinne der Kritischen Theorie durch die ‚unmethodische Methode‘ des Essays be-
schreiben: „In ihm treten diskret gegeneinander abgesetzte Elemente zu einem
Lesbaren zusammen; er erstellt kein Gerüst und keinen Bau. Als Konfiguration
aber kristallisieren sich die Elemente durch ihre Bewegung.“152 In der Bewegung
zu kristallisieren, bedeutet aber, die Bewegung stillzustellen. Wenn die „stillge-
stellten Konflikte“153 sichtbar werden, kann dies als jene von Benjamin konsta-
tierte „Dialektik im Stillstand“154 verstanden werden. Wenn Adorno auf die Dia-
lektik von Dynamik und Statik rekurriert und schreibt, dass der Essay als stillge-
stelltes Spannungsverhältnis eine Affinität zum Bild besitze,155 klingt darin ein
Abschnitt aus Benjamins Passagen-Werk nach, in der es heißt, dass zum Denken
sowohl die Bewegung als auch das Stillstellen gehöre: „Wo Denken in einer von
Spannungen gesättigten Konstellation zum Stillstand kommt, da erscheint das
dialektische Bild. Es ist die Zäsur in der Denkbewegung. Ihre Stelle ist […] da zu
suchen, wo die Spannung zwischen den dialektischen Gegensätzen am größten
ist.“156 Die Herausforderung der Mythoskritik besteht darin, diesen Spannungs-
punkt zu finden, an dem die durch den narrativen Fluss vermittelte soziale Dy-
namik stillgestellt werden kann, um den gesellschaftlichen Widerspruch der Er-
zählung in einer Konstellation als Bild sichtbar zu machen. Für Kritik gilt dassel-
be wie für den Essay: „Wahr wird er in seinem Fortgang, der über ihn hinaus
treibt“,157 d. h. im Eingedenken der Unwahrheit seines Gegenstands.158 Im dia-
lektischen Bild wendet sich die dem Mythos vom aufgeklärten Bewusstsein vor-
gehaltene Unwahrheit, indem sich die Unwahrheit der mythischen Identifikation
als verkehrte Gestalt der Wahrheit zeigt.159 Die Wahrheit des Mythos ist keine all-
gemeine und transhistorische Bedeutung – das wäre dann kein dialektisches, son-
dern ein archaisches, also archetypisches, Bild. Stattdessen zeigt sich in der Kon-
stellation, die sich im Moment des Erkennens zu einem dialektischen Bild fügt,
jener Zeitkern der Wahrheit. Die Wahrheit der Bedeutung des Mythos entspringt

151 Ebd., S. 21.
152 Ebd., S. 21–22.
153 Ebd., S. 25.
154 Benjamin: GS V.1, S. 578.
155 Adorno: GS 11, S. 32.
156 Benjamin: GS V.1, S. 595.
157 Adorno: GS 11, S. 21.
158 Vgl. ebd., S. 29.
159 Vgl. Adorno: GS 6, S. 153. Benjamins erkenntniskritische Vorrede zum Ursprung des

deutschen Trauerspiels, in der er das Konzept der Konstellation entwickelt, um die Phäno-
mene vor ihrer Einverleibung in die allgemeine Idee zu bewahren, kann als Anstoß für
Adornos Ausarbeitung des Nichtidentischen in der Negativen Dialektik betrachtet wer-
den. Vgl. Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders.: GS 1.1,
S. 203–430, hier S. 214–215.

109

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Verhältnis zwischen der Erfahrung des Jetzt zu dem, was dieser Erfahrung
historisch vorausging und das in diesem Moment zum Stillstand kommt.

Der Begriff der Konstellation hilft, die ‚unmethodische Methode‘ des Ver-
gleichs für eine mythoskritische Untersuchung zu präzisieren, ohne in die Falle
problematischer Verallgemeinerungen zu tappen. Moser betont den verräumli-
chenden Aspekt des Vergleichs als Konstruktion von Konstellationen. Auch Saus-
sy sieht im Vergleich ein verräumlichendes Unterfangen. Aus der Vermessungs-
technik wählt er dafür die Metapher der Triangulation: Ob man zu überzeugen-
den Ergebnissen kommt, hängt dabei von der richtigen Wahl des Blickpunkts
ab.160 Der Blickpunkt ‚mythische Räume der Gesetzlosigkeit‘ ist so gewählt, dass
die Gestalt des gesetzlosen Helden in der Triangulation der Begriffe ‚Mythos‘,
‚Raum‘ und ‚Gesetzlosigkeit‘ in einem neuen Licht erscheint und neue Einsich-
ten gewonnen werden können.

Ein mythoskritischer Ansatz, der auf den verräumlichenden Aspekt des Ver-
gleichs als Konstellation setzt, scheint zudem prädestiniert für eine Untersu-
chung, die sich inhaltlich der Verräumlichung von sozialen Konflikten widmet.
In der Konzeptualisierung der Arbeit mit dem Fokus auf räumliche Konstellatio-
nen der Gesetzlosigkeit verschränkt sich die Thematik mit der Methodik. Einer-
seits soll das Rechtsverhältnis im dargestellten Raum der jeweiligen Erzählung in
eine Konstellation gebracht werden, in der ein dialektisches Bild erkennbar wird,
das die Bedeutung des Textes erschließt, andererseits bildet die Gesamtstruktur
der Arbeit den Kontext für die unterschiedlichen Textquellen, die nebeneinan-
dergestellt in eine Konstellation gebracht werden, die einen Vergleich ermöglicht.
In der Darstellung verschiedener Momente, die das Verhältnis von Recht und
Raum in den einzelnen Quellen konstituieren, entsteht ein Gesamtbild dadurch,
dass die Frage nach der Bedeutung des Mythos des Gesetzlosen in eine Form ge-
bracht wird, die diesen nicht auf idealtypische Gemeinsamkeiten bezieht. Die
Frage selbst wird zum Bezugspunkt. Auf der einen Seite haben wir konkrete
Quellen, die untersucht werden, auf der anderen den abstrakten Rahmen der Fra-
gestellung. Die Fragestellung ist zwar abstrakt, zwingt die konkreten Objekte
(Textquellen) aber nicht in eine Kategorie, sondern soll ihnen Raum lassen, sich
in einer Konstellation mit ihren Besonderheiten zu entfalten.

Raumtheoretische Aspekte von Recht und Gesetz(losigkeit)

Um die Frage nach den mythischen Räumen der Gesetzlosigkeit noch klarer fas-
sen zu können und den theoretischen Teil mit der Wendung von der Typologie
des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit abzuschließen, wird zuletzt
der Zusammenhang von Raum, Recht und Gesetzlosigkeit erläutert.

3.

160 Vgl. Saussy: Comparative Literature, S. 340.

110

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Mythos des Gesetzlosen ist eine kulturelle Verarbeitung sozialer Konflikte.
Historische Auseinandersetzungen zwischen verschiedenen Rechts- und Gesell-
schaftsordnungen, die auch im Inneren der Gesellschaft und innerhalb ihrer In-
stitutionen stattfinden, lassen sich nicht auf räumliche Konflikte reduzieren.
Doch gesellschaftliche Widersprüche und soziale Grenzziehungen können in Er-
zählungen über Gesetzlose einen räumlichen Ausdruck finden, weil im Mythos
die historische Zeit im Raum anschaulich wird.161 Für den Mythos des Gesetzlo-
sen trifft das in besonderem Maße zu, weil sich darin das Recht und die räumli-
che Organisation von Gesellschaft verknüpfen. Der Gesetzlose wird, wie zu Be-
ginn des Kapitels gezeigt, nicht nur aus der sozialen Ordnung, sondern auch
räumlich ausgeschlossen. In Hinblick auf die These, dass sich Räume der Gesetz-
losigkeit vermittelt durch den Mythos als räumlicher Ausdruck sozialer Konflikte
verstehen lassen, stellt sich die Frage nach der räumlichen Konstitution des
Rechts und der rechtlichen Konstitution des Raums.

Zur Dialektik des gesellschaftlichen Raums

Edward Soja hat darauf hingewiesen, dass die räumliche Dimension der Gesell-
schaft in der sozialwissenschaftlichen Theorie zugunsten historischer Analysen
lange Zeit vernachlässigt blieb und die Organisation und die Bedeutung des
Raums als Produkt sozialer Erfahrungen und Transformationen weitgehend über-
sehen wurde.162 In Anschluss an Henri Lefebvre macht Soja deutlich, dass der
Raum nicht als Abstraktion im Sinne der Physik verstanden werden kann, wo er
als bloßes Behältnis erscheint, in dem die Dinge in Relation zueinander angeord-
net sind. Lefebvre hatte bereits in den 1970ern gezeigt, wie konkrete soziale und
politische Praktiken den Raum in einer bestimmten Weise formen: „Space has
been shaped and molded from historical and natural elements, but this has been
a political process.“163 Der gesellschaftliche Raum ist das Produkt von Herr-
schaftsverhältnissen.164 Soja wendet sich mit Lefebvre gegen die dogmatisch mar-
xistische Vorstellung, dass die räumliche Ordnung lediglich die Widerspiegelung
der gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse und eine vorgegebene Bühne des
historischen Geschehens sei. Soja zielt darauf, Geschichte, Geographie und Ge-
sellschaft in ein neues Verhältnis zu setzen. Anstatt Gesellschaft und Subjekt nur
aus den historischen Entwicklungen zu verstehen und umgekehrt Geschichte

161 Vgl. Cassirer: Das mythische Denken, S. 36–37. Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der
Aufklärung, S. 55.

162 Vgl. Edward W. Soja: Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Critical So-
cial Theory, London/Brooklyn 1989, S. 79–80.

163 Henri Lefebvre: Reflections on the Politics of Space, übers. v. Michael J. Enders, in: An-
tipode 8.2, 1976, S. 30–37, hier S. 31.

164 Vgl. Henri Lefebvre: Die Produktion des Raums, übers. v. Jörg Dünne, in: Dünne / Gün-
zel (Hg.): Raumtheorie, S. 330–342, hier S. 335.

111

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bloß als historische Konstellation bestimmter Sozial- und Subjektformen zu be-
trachten, soll mit der Geographie die räumliche Dimension der Geschichte und
des Sozialen miteinbezogen werden. Marx schreibt, dass die Menschen, obwohl
sie ihre eigene Geschichte machen, dies nicht unter selbstgewählten historischen
Bedingungen tun.165 Die Gesellschaft, die als zweite Natur erscheint, ist von
Menschen gemacht. Sie entfaltet sich in der Zeit, die nicht einfach verrinnt, son-
dern als Arbeitszeit und Geschichte einen spezifischen sozialen Ausdruck hat.
Gesellschaft und Zeit sind nur insofern objektiv gegeben, als sie ihre materielle
Grundlage in der sozialen Praxis von lebendigen Menschen haben. Für den
Raum gilt dasselbe. Der gesellschaftliche Raum erscheint, ebenso wie die Zeit
und die Warenform, als natürliche, fixe Beziehung zwischen Dingen, und diese
Beziehung wird durch die Eigenschaften der Dinge erklärt. Gegen diese Verding-
lichung macht Soja klar, dass die räumliche Ordnung weder ursprünglich gege-
ben, noch fixierbar, sondern stetigen Transformationsprozessen unterworfen ist,
deren Dynamik aus sozialen und politischen Praktiken resultiert.166 Die räumli-
che Abstraktion der Physik muss ihre Konkretion im menschlichen Handeln fin-
den. Anstatt einer Trennung von physisch gegebenem, mental wahrgenomme-
nem und sozial gelebtem Raum betont Soja das Ineinandergreifen dieser drei
Formen der Räumlichkeit bei der Produktion des gesellschaftlichen Raums.167

Die im Geschichtsverlauf gesellschaftlich produzierte räumliche Ordnung wirkt
wiederum auf das Soziale zurück. Soja und Lefebvre stellen damit die Wechselbe-
ziehung zwischen sozialer, historischer und räumlicher Ordnung heraus.168 Die-
sen Gedanken der gegenseitigen Beeinflussung und Abhängigkeit entwickelt Soja
so zu einer „socio-spatial dialectic“.169 Die Problematik, die Soja in Postmodern
Geographies aufwirft, bleibt nicht auf den Kontext der (Post-)Moderne be-
schränkt. Die Frage danach, wie der gesellschaftliche Raum produziert wird und
wie er wiederum auf soziales Handeln zurückwirkt, stellt sich für alle Epochen,
wäre also auch historisch aufzuarbeiten.

Um die Produktion des Raums besser zu verstehen, sind die Überlegungen
von Michel de Certeau zu Praktiken im Raum und zur Unterscheidung von Ort

165 Vgl. Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8, S. 111–207,
hier S. 115.

166 Soja: Postmodern Geographies, S. 124.
167 Vgl. ebd., S. 120.
168 Vgl. ebd., S. 81. Sojas Bezug auf Lefebvres La Révolution urbaine. Der von Soja mit

Lefebvre freigelegte ‚spatial turn‘ des westlichen Marxismus hat die Kategorie des Raums
in den Sozial- und Kulturwissenschaften insgesamt in den Fokus gerückt. Vgl. Jörg Dö-
ring / Tristan Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und So-
zialwissenschaften, Bielefeld 2008.

169 Soja: Postmodern Geographies, S. 81. In Thirdspace entwickelt Soja diese zur ‚Trialektik
des Seins‘ (Gesellschaft, Geschichte, Raum) weiter, die er mit der ‚Trialektik der Räumlich-
keit‘ (physischem, wahrgenommenem und gelebtem Raum) verschränkt. Vgl. Edward W.
Soja: Thirdspace. Journeys to Los Angeles and Other Real-and-Imagined Places, Malden/
Oxford 2000, S. 71–74.

112

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Raum hilfreich. Ein Ort ist für Certeau eine Ordnung, deren Elemente in
Koexistenzbeziehung zueinander stehen und die sich durch eine relative Stabili-
tät auszeichnet. Werden nun Richtungsvektoren, Geschwindigkeit und Zeit ein-
geführt, entsteht ein Raum: „Der Raum ist ein Geflecht von beweglichen Ele-
menten. Er ist gewissermaßen von der Gesamtheit der Bewegungen erfüllt, die
sich in ihm entfalten. Er ist also ein Resultat von Aktivitäten […]. Insgesamt ist
der Raum ein Ort, mit dem man etwas macht.“170

Umgekehrt wäre ein Ort ein statischer, zu einem bestimmten Zeitpunkt wahr-
genommener, stillgestellter Raum. Eine Bewegung wird z. B. eingeführt durch
eine Armee, die sich zu einem bestimmten Ort bewegt und diesen besetzt; oder
durch einen Marktplatz, zu dem sich Menschen und Waren hinbewegen, sich
austauschen und wieder auseinandergehen. Der Armeeposten und der Markt
sind Orte, an denen durch soziale Praktiken spezifische Räume hervorgebracht
werden: das Territorium durch gewaltsame Aneignung und ein ökonomischer
Raum durch Warentausch. Auch wenn diese durch Handlung und Bewegungen
hervorgebrachten sozialen Räume sich durch eine andere soziale Praxis wieder
verändern lassen, erscheinen sie zunächst als Orte im Sinne Certeaus, als stabile
Koexistenzbeziehungen, weil sie durch spezifische, normierte soziale Praktiken
immer wieder neu als das Gleiche hervorgebracht werden. Es ist nicht so, dass
nur das durch Gewalt abgesicherte Gesetz garantiert, dass der Ort gleichbleibend
erscheint. Die Funktionsweise des Ortes diktiert bereits ein normiertes Verhalten,
noch bevor Gewalt eingesetzt werden muss. Um bei dem Beispiel zu bleiben:
man braucht einen Passierschein, um an dem Armeeposten vorbei zu kommen,
und Geld, um auf dem Markt einzukaufen. Der Ort reproduziert mit der räumli-
chen auch die soziale Ordnung. Die Stabilität der sozialen wie der räumlichen
Ordnung einer Gesellschaft sind Effekte bestimmter Herrschaftspraktiken. Die
Stabilität gesellschaftlicher Raumordnung ist also nicht absolut, sondern relativ
in Bezug auf die gesellschaftliche Macht, die um die Stabilität der sozialen Ord-
nung bemüht ist. Die Praktiken zur Produktion eines Territoriums, eines Raums
der Herrschaft und Ausbeutung, und die Praktiken, die sich dieser Raumproduk-
tion widersetzen, geraten in Konflikt, gerade weil sie aufeinander bezogen sind:
der Taschendieb auf dem Markt oder der Spion, der sich am Armeeposten vor-
beischleicht, heben den Zweck und die Bedeutung dieser Orte nicht auf, sondern
sind Produkte der räumlichen Ordnung, die sie durch ihre Praktiken gleichzeitig
untergraben und bestätigen.

170 Certeau: Praktiken im Raum, S. 345 (Hervorh. i. Orig.).

113

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eigentum, Staatlichkeit und die Konstitution des Territoriums

Ein Zusammenhang von Recht und Raum ergibt sich bereits aus der naturrechtli-
chen Argumentation, wenn ein Anrecht auf die natürlichen Bedingungen des Le-
bens formuliert wird. Neben dem Recht auf die Natur in Form des eigenen Kör-
pers (d. h. die Freiheit und physische Unversehrtheit des Subjekts) steht das
Recht an den natürlichen Ressourcen (d. h. die Freiheit, sich diese durch Arbeit
als Eigentum anzueignen).171 Diese Ressourcen und die aus ihnen erarbeiteten
Güter sind auf der Erde räumlich verteilt. Die Verfügung über die Gegenstände
in der Welt ist damit eine genuin räumliche Bestimmung: etwas zu besitzen, be-
deutet schon etymologisch Platz auf einer Sache zu nehmen, kann also als räum-
liche Verortung des Verfügenden beim Verfügten verstanden werden – im Fall
von beweglichen Sachen gilt das Verhältnis reziprok, also auch als Verortung des
Verfügten beim Verfügenden. Besitz ist in diesem Sinn immer eine räumliche
Korrelation. Dabei sei es erst einmal dahingestellt, ob die Besitznahme durch Ar-
beit oder Schenkung, durch Eroberung oder Raub geschieht. Wer über eine Sa-
che verfügt, der besitzt sie und sobald jemand anderes über diese Sache verfügt,
bedeutet das einen Wechsel des Besitzes und damit des Besitzenden. Die Inbe-
sitznahme, die faktische Verfügung über die im Raum verteilten Güter und Res-
sourcen, steht damit, vor jedem juristisch begründeten Anrecht auf diese, am An-
fang des Eigentumsrechts.

Kant weist darauf hin, dass die Besitznahme „als der Anfang der Inhabung
einer körperlichen Sache im Raume“, ein Akt der Willkür ist.172 Kant stimmt
Locke zu, dass alle Menschen gemeinsam „ursprünglich in einem Gesamt-Besitz
des Bodens der ganzen Erde“ sind.173 Doch die einseitige Bemächtigung des Be-
sitzes führt zur „unvermeidlichen Entgegensetzung der Willkür des Einen gegen
den Anderen“.174 Erst dadurch, dass die Willen der Einzelnen kollidieren kön-
nen, werden rechtliche Regelungen, also Gesetze, notwendig. Dass keine Gesetze
notwendig wären, wenn das Handeln der Einzelnen räumlich beschränkt bliebe
und die Nachbarn sich nicht in die Quere kämen, sieht auch Fichte.175 Indem er
die Notwendigkeit des Gesetzes aus der notwendigen Grenzziehung ableitet, be-
tont er den räumlichen Aspekt der Rechtsordnung. Für ihn gibt es „[k]ein rechtli-
ches Verhältnis, ohne eine positive Bestimmung der Grenze“.176 Durch die Gren-
ze werden für Fichte die Freiheit und das Eigentum des Einzelnen bestimmt.

171 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 216–218. Vgl. Kap II.2.
172 Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründer der Rechtslehre. Metaphysik der Sitten.

Erster Teil, neu hg. v. Bernd Ludwig, Hamburg 1986, S. 72 (AA 263).
173 Ebd., S. 77 (AA 267). Allerdings widerspricht Kant der Auffassung Lockes, dass Eigentum

durch Arbeit begründet werde, weil der Rechtstitel sich nicht durch Arbeit, sondern nur
durch Abmachung, also einen Vertrag, begründen lasse. Vgl. ebd., S. 75 (AA 268).

174 Ebd., S. 77 (AA 267).
175 Vgl. Fichte: Naturrecht, S. 2–3.
176 Ebd., S. 6.

114

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den Willen der Einzelnen in Bezug auf die Verfügbarkeit der Dinge im Raum zu
organisieren, bedeutet, die Freiheit und das Eigentum zu begrenzen. Diese Be-
stimmung der Grenze ist freilich genauso positiv, wie sie negativ ist – je nach-
dem, auf welcher Seite der Grenze man steht. Denn die Freiheit des einen, Ei-
gentum zu besitzen, schließt den Anderen davon aus.177 Durch den notwendigen
Zusammenhang von Gesetz und Grenze kann das Rechtsverhältnis als genuin
räumliche Relation verstanden werden. Die Inbesitznahme ist im Naturzustand
ein Akt individueller Souveränität, das natürliche Recht des Subjekts. Sobald die-
se Setzung eines individuellen Willens mit einem anderen Willen in Konflikt ge-
rät, müsste vernünftigerweise eine Abmachung getroffen werden. Dem steht die
Möglichkeit gegenüber, dass keine Absprache getroffen wird und der Naturzu-
stand in den Kriegszustand übergeht, in dem der Besitz gewaltsam verteidigt wer-
den muss oder ansonsten von einem anderen gewaltsam angeeignet wird. Ge-
walt, oder zumindest die Fähigkeit, Gewalt anzuwenden, entscheidet über die
Verfügbarkeit. Auch Schmitt begründet das Recht aus dem Boden und wenn er
den ackerfurchenziehenden Bauern zum Maßstab des rechtlichen Anspruchs auf
ein Stück Land macht, erinnert das an die Arbeitstheorie Lockes.178 Die Landnah-
me begründet bei Schmitt das Recht als Verortung der Ordnung.179 Als Quelle
des Rechts kann die Landnahme ihren Ausgangspunkt jedoch – ebenso wie die
Souveränität – auch in der Gewalt haben und aus Krieg und Eroberung folgen.180

In ihrem räumlichen Aspekt bedeutet die kriegerische Gewalt der Rechtssetzung
die Inbesitznahme eines Territoriums und damit eine Grenzziehung. Der Akt der
Rechtssetzung ist zunächst ein räumlich definierter Anspruch, innerhalb welcher
geographischer Grenzen das Gesetz gilt. Das Gesetz regelt das Verhältnis der Be-
wohnerinnen und Bewohner eines Territoriums zueinander – auch in Bezug auf
die Verfügung über dessen natürliche Ressourcen.

Zwischen dem Territorium als Besitz des Staates und dem privaten Besitz indi-
vidueller Eigentümer gibt es einen Zusammenhang. Selbst wenn dem Staat das
Land nicht gehört, sondern er dessen Verfügung privaten Eigentümern durch
einen Rechtstitel garantiert, so gehört das Land in Form seines Territoriums den-
noch zu ihm. Dieses Land bleibt auch dann staatliches Territorium, wenn die pri-
vaten Eigentümer des Bodens wechseln. In seiner territorialen Gestalt organisiert
der Staat die Eigentumsverhältnisse an den natürlichen Ressourcen.181 Wenn im
Folgenden vom Staat gesprochen wird, schließt dies Herrschaftsordnungen mit

177 Vgl. ebd., S. 7.
178 Vgl. Schmitt: Nomos, S. 13.
179 Vgl. ebd., S. 16–17.
180 Vgl. ebd., S. 15. Der faschistische Realismus Schmitts, der die rechtsetzende Gewalt affir-

miert, deckt auch in Bezug auf das Territorium die Illusion des liberalen Idealismus von
einer freien, kontraktualistischen Vereinbarung auf.

181 Es kann allerdings Gesellschaften geben, in denen die Unterscheidung zwischen privatem
und staatlichem Besitz hinfällig ist, z. B. in staatskapitalistischen Staaten, in denen Privat-
eigentum abgeschafft ist, aber auch in feudalistischen Gesellschaften, in denen einem ein-

115

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein, die keine modernen Staaten sind. Bereits in vormodernen Gesellschaften, in
denen das Gesetz sich vom Souverän herleitet, finden sich, wenn schon kein mo-
derner Staat, so doch Formen von Staatlichkeit. Territorial organisierte Souverä-
nität ist die Keimzelle von Staatlichkeit und staatliche Herrschaft muss territorial
gedacht werden. Staatlichkeit als rechtliches Gefüge kommt zwar symbolisch in
der Figur des Souveräns zum Ausdruck, doch ihre materielle Gestalt erhält sie in
Form des Territoriums, über das der Souverän gebietet.182 Auch dynastische Herr-
schaft erstreckt sich auf Fürstentümer und Ländereien, die sie unter sich vereint.
Das Territorium ist jenes Gebiet, auf dem es dem Souverän gelingt, seine Gesetze
wirksam als geltendes Recht durchzusetzen. Umgekehrt kommt die Wirksamkeit
von Gesetzen überhaupt erst zustande, insofern diese auf einem Territorium
durchgesetzt werden. Die Durchsetzung des Gesetzes durch die Gewalt des
Rechts richtet sich aber gegen Menschen. Georg Simmel sieht daher in der Ho-
heit über ein Territorium lediglich eine Abstraktion der Herrschaft über Perso-
nen, die ausdrückt, dass alle Personen auf einem Gebiet Untertanen sind. Der
Souverän herrscht über Menschen, nicht über Land. Indem ein Territorium die

zelnen Feudalherrn nicht nur das Land gehört, sondern er gleichzeitig dessen Souverän
ist. Allerdings verkompliziert sich feudalistische Herrschaft dadurch, dass die einzelnen
Adligen als Souveräne zueinander in Konkurrenz stehen und unter Umständen sogar mit
der übergeordneten Herrschaft des Königs, Kaisers oder der Kurie in Konflikt geraten
können. Als oberster Souverän muss sich ein König gegenüber rivalisierenden Adelsher-
ren, die als Gegensouveräne auftreten können, mit der größeren Gewalt durchsetzen.
Ständig droht der Kriegszustand sich zu aktualisieren. Das feudale Herrschaftsgefüge des
europäischen Mittelalters scheint gerade deswegen so komplex, weil sich hier unterschied-
liche Traditionen von Herrschaft mischen und diese Mischung zu territorialen Konflikten
geführt hat. Mit der Lehnstreue werden Elemente der persönlichen Herrschaft aus dem
Recht der nomadisierenden Stammesverbände übernommen, die sich im Zuge der Völker-
wanderung auf dem ehemaligen Territorium des zerfallenen römischen Reichs ausbreite-
ten. Die Gefolgschaft der Adligen galt dabei einem konkreten Lehnsherrn und nicht
einem Staat. Die adlige Herrschaft über ein Gebiet begründete die direkte Herrschaft über
dessen Bewohner. Der König hatte also außer dem Gebiet, das ihm direkt gehörte, kein
Territorium, über das er herrschte, sondern Vasallen, die sich und die Ressourcen ihrer
Ländereien in seinen Dienst stellten. Der Prozess, einem einheitlichen Gesetz Geltung zu
verschaffen, war geprägt von kriegerischen Auseinandersetzungen des Monarchen mit sei-
nen Vasallen. Foucault hat gezeigt, wie in Frankreich die Stabilisierung der monarchischen
Souveränität sich in Rekurs auf imperiale, römische Rechtstraditionen mit der Konsolidie-
rung eines geschlossenen Territoriums entwickelte. Als Reaktion darauf entstand ein Dis-
kurs, der wiederum die Rechte des Adels gegen den absolutistischen Monarchen durch Re-
konstruktion oraler, germanischer Rechtspraktiken stärken sollte. Vgl. Foucault: Verteidi-
gung der Gesellschaft, S. 140–161. Durch die Sicherung umkämpfter Herrschaftsbereiche
und durch den Aufbau eines Verwaltungsapparats, mit dem zuvor zersplitterte Territorien
zentral und effektiv regiert werden konnten, entfaltete sich der moderne Staat. Eine feu-
dale Ordnung geht hingegen nicht zwingend mit einem territorial homogenen Herr-
schaftsbereich einher, der den Staat im modernen Sinne als Nationalstaat kennzeichnet.
Vgl. Anderson: Imagined Communities, S. 19. Hier macht Anderson den Unterschied
zwischen dynastischen Herrschaftsformen und der modernen Vorstellung von national-
staatlicher Souveränität deutlich.

182 Dieser räumliche Aspekt der Herrschaft zeigt sich schon in dem Verb ‚gebieten‘, das mit
dem Substantiv ‚Gebiet‘ verwandt ist.

116

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grenzen des Rechts bestimmt, unterwirft es die Menschen innerhalb dieser Gren-
zen unter das Gesetz.183 Personenherrschaft findet im Mittel der territorialen
Herrschaft einen anschaulichen, räumlichen Ausdruck: „In der Art, wie der Raum
zusammengefaßt oder verteilt wird, wie die Raumpunkte sich fixieren oder sich
verschieben, gerinnen gleichsam die soziologischen Beziehungsformen der Herr-
schaft zu anschaulichen Gestaltungen.“184 Die Sicherung des Territoriums ist also
kein Selbstzweck, sondern eine Herrschaftstechnik, um Menschen zu regieren.
Foucault erfasst dies mit dem Begriff der ‚Gouvernementalität‘, wenn er darstellt,
dass sich Souveränität nicht allein auf die Sicherung der juridischen Macht inner-
halb eines Territoriums beschränkt, sondern dass sich die Frage der staatlichen Si-
cherheit mit Interventionen in die topographische und menschliche Natur auf
den Nexus von Territorium und Bevölkerung richtet.185 Weil sich die Gewalt über
Menschen in der Form territorialer Herrschaft ausdrückt, wurde von Mark Neo-
cleous und Stuart Elden der etymologische Zusammenhang von Terror und Terri-
torium herausgearbeitet: „Territory is land occupied and maintained through ter-
ror; a region is space ruled through force. The secret of territoriality is thus vio-
lence: the force necessary for the production of space and the terror crucial to
the creation of boundaries.“186 Die Grenze ist eben nicht, wie Fichte annimmt,
bloß Ergebnis von Verabredung. In dieser Verabredung – dem Vertrag – ist die
Gewalt als Absicherung der verabredeten Einigung auf eine Grenze immer schon
impliziert. Die Grenze des Territoriums ist die Grenze des Bereichs, innerhalb
dessen die Rechtsgewalt wirksam ist. Die Grenze ist, wie Simmel schreibt, „nicht
eine räumliche Tatsache mit soziologischen Wirkungen, sondern eine soziologi-
sche Tatsache, die sich räumlich formt.“187 Dass die Grenzen durch soziale Rela-
tionen geschaffen werden, bedeutet zwar, dass sie mit Gewalt geschaffen werden,
doch die Gewalt wird durch sie auch begrenzt. Erscheint in der Theorie der Sou-
veränität das Problem einer Entgrenzung der Gewalt im Ausnahmezustand, die
sich durch eine Rechtsordnung nicht einschränken lässt, so bleibt hinsichtlich der
Konstitution des Territoriums die Gewalt des Staates, des Souveräns und des
Rechts begrenzt auf einen Bereich, in dem diese Gewalt als rechtsetzende und
rechterhaltende wirksam sein kann. Lässt sich die Gewalt auch nicht rechtlich be-
grenzen, so ist sie notwendigerweise räumlich begrenzt. Die Außengrenze des

183 Vgl. Georg Simmel: Über räumliche Projektionen socialer Formen, in: ders.: Aufsätze und
Abhandlungen, 1901–1908 (Gesamtausgabe 7.1), hg. v. Otthein Rammstedt u. a., Frank-
furt am Main 1995, S. 201–220, hier S. 206–207.

184 Ebd., S. 209.
185 Vgl. Michel Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouverne-

mentalität 1. Vorlesung am College de France 1977/1978 (Sécurité. Territoire et Populati-
on), hg. v. Michel Sennelart, übers. v. Claudia Brede-Konersmann / Jürgen Schröder,
Frankfurt am Main 2006, insbes. S. 42–44.

186 Mark Neocleous: Off the Map. On Violence and Cartography, in: European Journal of
Social Theory 6.4, 2003, S. 409–425, hier S. 412. Vgl. Stuart Elden: Terror and Territory,
in: Antipode 39.5, 2007, S. 821–845, hier S. 822.

187 Georg Simmel: Soziologie des Raumes, in: ders.: Aufsätze und Abhandlungen, S. 141.

117

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staates und das Maß der Effektivität zur Kontrolle des Territoriums im Inneren
markieren die Grenzen staatlicher Gewalt. Nur an den Orten, an denen das
Recht durchgesetzt werden kann, gilt es de facto, auch wenn sein Geltungsan-
spruch de jure darüber hinausgehen mag.188

Gesetzlose Räume entstehen, wenn die Geltung des Gesetzes auf einen Teil
des Territoriums bestritten wird, z. B. während einer Rebellion, oder wenn auf-
grund eines Mangels an effektiver Verwaltung, oder wegen geographischer Unzu-
gänglichkeit, oder fehlender Präsenz staatlicher Autoritäten, das Gesetz nicht
wirksam durchgesetzt werden kann. Hobsbawm stellt die Geschichte des Bandi-
tentums in den Kontext einer Geschichte der Macht, in der sich der Kampf um
die Räume der Gesetzlosigkeit als Konflikt um die territoriale Durchsetzung des
Gesetzes, d. h. um die Konsolidierung und Kontrolle eines staatlichen Territori-
ums, darstellt.189 Die Konstitution einer rechtlichen Ordnung und des Territori-
ums als ‚Raum des Gesetzes‘ ist ein historischer Prozess, in dessen Verlauf entge-
gengesetzte Kräfte, die diese rechtliche und territoriale Ordnung im Inneren un-
tergraben, ausgeschaltet werden. Ein gesetzloser Raum, der dem Territorium radi-
kal entgegengesetzt ist, wäre hingegen eine unerschlossene Wildnis – extraterrito-
riales Gebiet, auf das sich der Geltungsanspruch des Rechts nicht erstreckt. Die
Wildnis ist zunächst ein Gebiet im Naturzustand. Der Bruch des Gesetzes
kommt einer Kriegserklärung gegen die Gesellschaft gleich, da der geltende Ge-
sellschaftsvertrag nicht anerkannt wird. Dieser Aktualisierung des Kriegszustands
wird damit begegnet, dass der Gesetzlose in die Wildnis verbannt wird.190 Der
Kriegszustand wird auf jenseits der Grenze des Territoriums verlagert. Die Ver-
bannung versetzt den Gesetzlosen also nicht in einen friedlichen Naturzustand
zurück. Die Wildnis des Gesetzlosen ist nicht Ausdruck der unschuldigen Natur,
die nur Naturgesetze kennt und keines sozialen Rechtsverhältnisses bedarf, son-
dern der Verdrängung des Krieges aus der Gesellschaft. Eine Wildnis kann von
einem Staat beansprucht werden und er wird dann versuchen, in dieses Gebiet zu
expandieren und es in sein Territorium zu integrieren, indem er seine Rechtsord-
nung dort durchsetzt. Affirmativ wird dieser Prozess als Zivilisierung der Wildnis
bezeichnet. Umgekehrt regrediert die zivilisierte, soziale Ordnung dort, wo sich
der Kriegszustand aktualisiert, auf die Gewalt der Wildnis. Mit dem Zerfall der
Rechtsgeltung bricht die Wildnis aus der Zivilisation hervor, weil die kriegerische
Gewalt der Wildnis als gebändigte Rechtsgewalt in der Zivilisation bereits enthal-
ten ist. Wildnis und Zivilisation bedingen und negieren sich gegenseitig, ebenso
wie der Raum der Gesetzlosigkeit und der Raum des Gesetzes. Die Eingrenzung
eines Territoriums, auf dem das Gesetz gilt, kreiert mit der Grenze einen Raum

188 Der Geltungsanspruch kann sich auf das Territorium eines anderen Staates richten, was
für die Frage nach der Gesetzlosigkeit allerdings weniger von Interesse ist, da es sich um
einen, wenn auch konkurrierenden, Raum des Gesetzes handelt.

189 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 23–27.
190 Vgl. die bereits erwähnte Bemerkung in Fichte: Naturrecht, S. 127.

118

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jenseits davon, in dem die Geltung des Gesetzes nicht besteht und der sie ne-
giert. Die Grenzziehung als gewalttätiger Akt des Ein- und Ausschließens bringt
als Gegenreaktion die Grenzverletzung hervor.191 Der Gesetzlose ist deshalb eine
transgressive Gegenfigur zum souveränen Herrscher.192 Der Souverän zieht Gren-
zen, der Gesetzlose überschreitet sie. Deshalb ist der Gesetzlose nicht nur ein
Verbrecher, sondern eine politische Gefahr.193 Der Gesetzlose, sei es der Bandit
oder der Pirat, markiert mit dem Außen des Gesetzes die territoriale Begrenzung
des gesellschaftlichen Rechtsverhältnisses. Er steht gleichzeitig für den Ausschluss
aus der räumlich-rechtlichen Ordnung wie für ihre Bedrohung. Weil der Gesetz-
lose mit dem Gesetzesbruch die Gewalt des Souveräns in Frage stellt,194 ist der
Kampf gegen ihn kein rein kriminalistisches Problem, sondern enthüllt den poli-
tischen Kern der rechtlichen Ordnung, als Fortsetzung des Krieges.

Der Geltungsbereich des Gesetzes bringt das Territorium als räumliche Gestalt
des Staates hervor, gleichzeitig wird dadurch die kriegerische Gewalt reproduziert,
deren gewaltsame Gegenbewegung über die Grenze oder an die geographischen
Ränder des Territoriums gedrängt wird. Während der Staat die territoriale Homo-
genisierung mit dem Mittel des Rechts durchsetzt, sprengt der Einbruch der Ge-

191 Vgl. Elden: Terror and Territory, S. 822: „creating a bounded space is, already, a violent
act of exclusion; maintaining it as such requires constant vigilance and the mobilisation
of threat; and challenging it necessarily entails a transgression.“

192 Und er ist dies auch auf besondere Weise, wenn er verurteilt und hingerichtet wird. Fou-
cault hat in seiner Untersuchung der Marter in Anschluss an Kantorowicz dem Körper
des Königs den Körper des Verurteilten gegenübergestellt. Politisch „bildet der Verurteilte
die Gegengestalt des Königs.“ Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des
Gefängnisses (Surveiller et punir. La naissance de la prison), übers. v. Walter Seitter,
Frankfurt am Main 1977, S. 41.

193 Die Beziehung zwischen dem Gesetzlosen und der territorial organisierten Gewalt des
Staates stellt Neocleous in einem Abschnitt dar, der die Problematik kompakt zusammen-
fasst und dabei auch auf Hobsbawm Bezug nimmt: „By challenging the state’s claim to a
monopoly of the means of violence within a particular territory, piracy and banditry
threatened the state system as a whole. Crucially, the delegitimization of piracy relied on
pirates being defined as stateless persons – persons, that is, for whose actions no state
could be held responsible. Similarly, the word ‚bandit‘ derives from the Italian bandire,
meaning ‚to exile or banish‘, and thus contains the notion of frontier or border within its
very meaning. A bandit is by definition one who exists on the physical borders of the
state as well as at the edge of law. In struggling against banditry, states were thus involved
in a struggle over the frontiers of territory as well as the exercise of violence. […] It is
because the bandit throws down a challenge to law, state violence and the territorial imag-
inary that the state sees in the bandit not just a criminal but a political opponent and,
conversely, why many bandits become ‚primitive rebels‘ (Hobsbawm, 1969; 1971). The
bandit, like the pirate, was slowly but surely ‚banned‘ from the kind of political order
emerging under the state. The ‚ban‘ is symptomatic of the connection between sovereign-
ty and territory being drawn here. The ban designates exclusion from a territory, but also
refers to the command and insignia of the sovereign power. The banned are not merely
set outside the law but rather are abandoned by it, an abandonment that has the full
force of state violence to implement it (physical exclusion) and which identifies a territory
within which the ban holds“. Neocleous: Off the Map, S. 413.

194 Vgl. Foucault: Überwachen, S. 63.

119

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


setzlosigkeit die territoriale Gestalt des Staates immer wieder auf. Grenzziehung
und Grenzüberschreitung schaffen keine rein voneinander abgetrennten räumli-
chen Sphären, sondern einen räumlichen Konflikt. Sie können als Praktiken im
Raum im Sinne Certeaus verstanden werden, die geographische Orte in ein Ver-
hältnis zueinander setzen.195 Ein gesetzloser Raum beschreibt keine fixierte topo-
graphische Qualität, sondern ist Element einer sozialen Topologie, eines gesell-
schaftlichen Verhältnisses.

Gesetzlosigkeit als Deterritorialisierung

Ein Konzept, wie der Raum jenseits des staatlichen Territoriums topographisch
beschrieben und topologisch ins Verhältnis gesetzt wird, bieten Gilles Deleuze
und Félix Guattari mit ihrer ‚Nomadologie‘ an. Sie stellen den ‚glatten‘ Raum
und die deterritorialisierende Kriegsmaschine des Nomaden dem ‚gekerbten‘
Raum und dem reterritorialisierenden Staatsapparat des Sesshaften gegenüber.196

Der Raum des Staates wird durch feste Punkte und Linien strukturiert und ge-
ordnet, d. h. ‚eingekerbt‘ durch Straßen, Siedlungen, Befestigungsanlagen und
Grenzen. Über diese topographischen Merkmale hinaus können die Kerbungen
des Raums auf bestimmte Methoden und kulturelle Techniken zurückgeführt
werden, wie Ackerbau, Kartographie, Statistik, Polizei und Justiz. Der gekerbte
Raum zeichnet sich durch dauerhafte Institutionen und eine hierarchisch geord-
nete Verwaltung aus. Er ist das durch einen Staatsapparat geformte Territorium:
„Das Gesetz des Staates ist […] ein Gesetz von Innen und Außen. Staat bedeutet
Souveränität. Aber die Souveränität herrscht nur über das, was sie verinnerlichen,
sich räumlich aneignen kann.“197 Der glatte Raum hingegen kennt keine festen
Punkte, alle Linien verwischen, es gibt keine vorgegebenen Wege, keine organi-
sierte und berechenbare Ordnung, keine dauerhaften Institutionen und Siedlun-
gen. Der glatte Raum ist unstrukturiert und gesetzlos.

Das Meer gilt Deleuze und Guattari als glatter Raum schlechthin,198 aber auch
als Modell für die Einkerbung eines glatten Raums, auf den Praktiken wie Navi-
gation und Kartographie als erstes Anwendung gefunden haben. Mit dem Him-
mel als festem Bezugssystem wird ein abstraktes räumliches Raster über die spezi-
fische Qualität des Raums gestreift und dieser handhabbar gemacht. Der abmes-
sende Blick durch den Sextanten ist eine Form technisch objektivierter Wahrneh-
mung. Die sinnliche Wahrnehmung konkreter topographischer Qualitäten und

195 Vgl. Certeau: Praktiken im Raum, S. 345.
196 Vgl. Gilles Deleuze / Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie

(Mille plateaux), übers. v. Gabriele Ricke / Ronald Voullié, Berlin 1992. Insbes. die Kapi-
tel „Abhandlung über Nomadologie: Die Kriegsmaschine“, „Vereinnahmungsapparate“
und „Das Glatte und das Gekerbte“, S. 482–693.

197 Ebd., S. 494.
198 Vgl. ebd., S. 664.

120

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ereignisse und die affektiven Reaktionen auf diese sind dementgegen eine funda-
mental andere Weise, mit dem Raum umzugehen. Lange Zeit spielte in der See-
fahrt die Orientierung am Wind und an den Farben, den Geräuschen und Klän-
gen des Meeres eine große Rolle.199 Die beiden Praktiken haben einander nicht
direkt abgelöst, sondern sich durchaus überlagert, wobei die einkerbenden Prakti-
ken sich nur langsam, nach und nach durchgesetzt haben. Mit der Kartierung der
Weltmeere und der Errichtung von Stützpunkten entlang wichtiger Handelsrou-
ten, auf Inseln oder an strategisch bedeutsamen Küstenorten, schließlich durch
die Aufteilung von Hoheitsgewässern und Einflusszonen, wird das Meer immer
eingekerbter. Aber so wie der glatte Raum eingekerbt wird, so kann sich der ge-
kerbte Raum auch wieder glätten.

Die Stadt ist zwar der gekerbte Raum par excellence,200 aber dem lässt sich
nicht der glatte Raum als naturhafte Wildnis entgegensetzen.201 Bestimmte topo-
graphische Formen wie Wälder und Berge werden im Gegensatz zum Meer, den
Eis- und Sandwüsten und der Steppe nicht zum glatten Raum gezählt.202 Inso-
fern damit ein Raum der Gesetzlosigkeit als das Außen des Territoriums gemeint
ist, in dem Wege nicht vorgegeben sind und Punkte, wenn sie denn auszuma-
chen sind, Eigenschaften der natürlichen Topographie und nicht der strategi-
schen Besetzung sind, könnte auch ein Wald trotz seiner Vertikalität als glatter
Raum beschrieben werden. Tatsächlich kann auch der Wald durchaus als Meer er-
scheinen. James F. Cooper beschreibt in The Inland Sea die nordamerikanischen
Urwälder mit der Metapher des Meeres: „the eye ranged over an ocean of lea-
ves“.203 Entscheidender als die Frage der vertikalen oder horizontalen Gliederung
und der topographischen Qualitäten sind die unterschiedlichen Wahrnehmungs-
modi und Praktiken, die auf den Raum Anwendung finden, die den Unterschied
zwischen glattem und gekerbtem Raum ausmachen.

Deleuze und Guattari sehen zwischen Glattem und Gekerbten eine alternie-
rende Bewegung, Vermischungen und Übergänge: „der glatte Raum wird unauf-
hörlich in einen gekerbten Raum übertragen und überführt; der gekerbte Raum
wird ständig umgekrempelt, in einen glatten Raum zurückverwandelt.“204 Diese
Dynamik wird durch die Begriffe der De- und Reterritorialisierung beschrieben,
die aus den unterschiedlichen Praktiken von Kriegsmaschine und Staatsapparat
resultieren. Der Staat stellt Verbindungen her und homogenisiert heterogene Ele-
mente. Die Kriegsmaschine löst Verbindungen auf und reißt die Elemente aus-
einander. Die Kriegsmaschine überschreitet die Grenzen, die der Staatapparat er-

199 Vgl. ebd., S. 664–665.
200 Vgl. ebd., S. 667.
201 Die Gegenüberstellung von glattem und gekerbtem Raum geht nicht in Dichotomien von

Natur–Kultur oder Wildnis–Zivilisation auf. Vgl. ebd., S. 667.
202 Vgl. ebd., S. 529–530.
203 James Fenimore Cooper: The Pathfinder. The Inland Sea, in: ders.: Leatherstocking Tales,

Bd. 2, S. 1–482, hier S. 10.
204 Ebd., S. 658.

121

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


richtet. Um Bindung nach innen herzustellen und aufrecht zu erhalten, versucht
der Staatsapparat die Arbeitskräfte sesshaft zu machen, um „das Vagabundieren
der Banden“ 205 zu verhindern und die Kriegsmaschine in Form des Militärs zu
kooptieren.206 Umherschweifende Räuber- und Piratenbanden können als Meta-
morphosen der Kriegsmaschine verstanden werden,207 die den gekerbten Raum
immer wieder glätten.208 Die Geschwindigkeit, das plötzliche Auftauchen und
das Verschwinden im Raum beim Rückzug macht die Gesetzlosen für den Staats-
apparat ungreifbar und bedrohlich. Mit der gesetzlosen Bande formiert sich eine
Kriegsmaschine, die von außerhalb des Staates kommt und ihn im Innersten be-
droht. Die Aktualisierung des Kriegszustands, die Deterritorialisierung des Terri-
toriums, die Auflösung des Raums des Gesetzes in einen gesetzlosen Raum stellt
die Existenz des Staates überhaupt in Frage. Die Gesetzlosen sind mit der Topo-
graphie ihres Raums vertraut und passen sich ihr an, während der Staat die physi-
sche Topographie seinen Zwecken gemäß verändert. Die Gesetzlosen sind an ihr
Terrain – wenn auch nicht wesenhaft, wie der Schmitt’sche Partisan, so doch not-
wendigerweise, wie die Nomaden von Deleuze und Guattari209 – gebunden. So
können sie sich den staatlichen Autoritäten, dem Gesetz und den sesshaften Vigi-
lanten entziehen und lassen sich auf diesem Terrain nur schwer besiegen.

Mit Deleuze und Guattari lässt sich der Raum der Gesetzlosigkeit topogra-
phisch durch das Glatte und topologisch durch das Verhältnis von De- und Re-
territorialisierung bestimmen. Doch sie gehen ahistorisch über die Fundierung ei-
nes staatlichen Territoriums aus der Gewalt hinweg. In Rekurs auf Pierre Clastres’
Staatsfeinde210 behaupten Deleuze und Guattari, dass die Kriegsmaschine we-
sentlich gegen den Staatapparat gerichtet sei und sogar als Instrument aufgefasst
werden könne, die Entstehung staatlicher Organisationsformen zu verhindern.211

Die Organisationsform der Bande ist demnach etwas kategorial anderes als der
Staatapparat und die Gemeinschaft der Bande kann nicht als Keimzelle einer
staatlich organisierten Gesellschaft verstanden werden. Im Gegensatz zur Argu-
mentation von Hobbes bis Foucault schließen Deleuze und Guattari aus, dass
der Staat aus einem Krieg hervorgehen kann. Dies erklärt sich daraus, dass sie
Staatsapparat und nomadische Kriegsmaschine nicht als historische Begriffe ver-
stehen – obwohl sie sich durchaus auf archäologische Befunde stützen.212 Es gibt

205 Ebd., S. 506 (Hervorh. i. Orig.).
206 Vgl. ebd., S. 531–532.
207 Vgl. ebd., S. 491–492.
208 „[M]an kann sagen, daß jedesmal dann, wenn man sich gegen den Staat wehrt (Undiszi-

pliniertheit, Aufstand, Guerillakrieg oder Revolution), eine Kriegsmaschine wiederbelebt
wird, ein neues nomadisches Potential auftaucht, und damit die Rekonstitution eines glat-
ten Raums oder einer Lebensweise wie in einem glatten Raum.“ Ebd., S. 533.

209 Vgl. Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 526.
210 Vgl. Pierre Clastres: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie (La société

contre l’État), übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt am Main 1976.
211 Vgl. Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 489–495.
212 Vgl. ebd., S. 493.

122

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keine historische Entwicklung, in der ein Staat entsteht, sondern Staatsapparat
und Kriegsmaschine sind immer schon da. Es sind abstrakte Formen des Innen
und Außen, keine Formen eines gesellschaftlichen Geschichtsprozesses. Die ge-
setzlosen Räume, die in dieser Arbeit untersucht werden, der dichte, undurch-
dringliche Wald des Sherwood, die gewaltigen Weiten des Meeres, die ausgedehn-
ten Wälder und Prärien Nordamerikas, können als glatte Räume verstanden wer-
den, weil sich in ihnen durch die gesetzlosen Banden eine Kriegsmaschine entfal-
tet, die eine formale Exteriorität zum gekerbten Raum eines bestehenden Staats-
apparats darstellt. Den Prozess der De- und Reterritorialisierung verstehe ich im
Gegensatz zu Deleuze und Guattari allerdings historisch, insofern die Praktiken
des Kerbens und Glättens des Raums als konkrete gesellschaftliche Auseinander-
setzung in der Geschichte verankert sind. Die Dialektik von De- und Reterritoria-
lisierung produziert Veränderungen der historischen Raumkonstellationen, durch
die sich die Grenze zwischen Staat und Gesetzlosigkeit ständig verschiebt. In
ihrer radikal ahistorischen Verräumlichung zeigt sich Deleuzes und Guattaris
Aversion, historische Prozesse in den Blick zu nehmen – was ihrer postmodernen
Ablehnung ‚großer Erzählungen‘ geschuldet sein mag. Im Gegensatz dazu warnt
Soja davor, Geographie gegen Historiographie auszuspielen und fordert, dass das
Bewusstsein für den Raum als soziales Produkt in die kritische Gesellschaftstheo-
rie, die Geschichte als Produkt menschlichen Handelns begreift, integriert werden
solle. Eine materialistische Dialektik, welche die Formen und Modi gesellschaftli-
cher Herrschaft und deren Vermittlung in den Blick nehmen will, kann weder die
Zeit noch den Raum aus ihren Überlegungen ausschließen.

Utopie und Heterotopie

Da Räume der Gesetzlosigkeit im Gegensatz zum Territorium des Staates stehen,
muss ihre Topologie als gesellschaftliche Relation verstanden werden. Die Frage
nach dem utopischen Potential der Gesetzlosigkeit, die in Kapitel II auf Ebene
des Rechts aufgeworfen wurde, stellt sich nun unter dem Gesichtspunkt ihres
räumlichen Aspekts. Inwiefern gibt ein gesetzloser Raum im Verhältnis zum Staat
der Vorstellung einer alternativen Form von Vergesellschaftung einen räumlichen
Ausdruck?

Der oú-tópos ist im Wortsinn ein Nichtort. Ein Ort, der keinen Platz hat in
der Welt, ebenso wie Thomas Morus’ fiktive Insel Utopia. Morus, der in seinem
Buch vorgeblich die Schilderungen eines Seemanns dokumentiert, bemerkt
schon in der Vorrede, dass ihm nicht klar sei, „in welcher Gegend jenes neuen
Weltteils denn eigentlich Utopia liegt.“213 Von Beginn an wird damit angedeutet,
dass Utopia ein fiktiver Ort ist. Utopien können nirgendwo konkret verortet wer-

213 Thomas Morus: Utopia, übers. v. Gerhard Ritter, Stuttgart 1964, S. 11.

123

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den. Der utopische Raum ist ein imaginärer Raum. Die Utopie kommt in Fiktio-
nen zum Ausdruck und künstlerischer Ausdruck kann insgesamt als utopisch gel-
ten, insofern sich durch ihn ein imaginärer Raum öffnet. Für Ernst Bloch zeigt
sich das Utopische in der künstlerischen Phantasie, aber auch in Traum- und
Wunschbildern.214 Das deutet auf ein Verständnis von Utopie, die als gesell-
schaftlicher Entwurf über das Sein hinaus auf ein Sollen zielt. Der politische und
soziale Gehalt des Geists der Utopie drängt das Imaginäre über die Fiktion hi-
naus zur Wirklichkeit. Das, was wünschenswert, aber nirgendwo zu finden ist,
soll sich irgendwo in der Welt realisieren. Bloch schreibt: „Konkrete Utopie steht
am Horizont jeder Realität.“215 Der Horizont ist hier die räumliche Bestimmung
gesellschaftlicher Möglichkeiten. Die Gesetzlosigkeit bildet den Horizont des Ge-
setzes. Jenseits davon liegt die Möglichkeit eines Anderen – ob besser oder
schlechter: zumindest anders. Der im Mythos imaginierte Möglichkeitshorizont
der Gesetzlosigkeit ist die Grundlage dafür, die Gemeinschaft der gesetzlosen
Bande als andere Form sozialer Organisation vorzustellen. Wie die Bande als Ge-
meinschaft den Raum der Freiheit gestaltet, zeigt sich in der jeweiligen Erzäh-
lung, in der die Vorstellung von etwas Anderem konkret zum Ausdruck kommt.

Als Bild steht die Utopie der Gesellschaft als das Andere gegenüber. Foucault
nimmt die ‚anderen Räume‘, „die in Verbindung und dennoch im Widerspruch
zu allen anderen Orten stehen“,216 zum Ausgangspunkt seiner Überlegung zum
Verhältnis von Utopie und dem, was er ‚Heterotopie‘ nennt. Mit dem Begriff der
Heterotopie bezeichnet Foucault einen Raum, der sich durch seine Andersartig-
keit vom normierten gesellschaftlichen Raum der Macht unterscheidet. Gleich-
zeitig ist es ein Gegen- und Komplementärbegriff zur Utopie. Räume, die gleich-
zeitig in Verbindung wie in Widerspruch zum alltäglichen gesellschaftlichen
Raum stehen, können sowohl Utopien als auch Heterotopien sein. Utopien sind
dabei

Orte ohne realen Ort. Es sind Orte, die in einem allgemeinen direkten oder entgegenset-
zen Analogieverhältnis zum realen Raum der Gesellschaft stehen. Sie sind entweder das
vervollkommnete Bild oder das Gegenbild der Gesellschaft, aber in jedem Fall sind Uto-
pien ihrem Wesen nach zutiefst irreale Räume.217

Heterotopien hingegen sind

reale, wirkliche, zum institutionellen Bereich der Gesellschaft gehörige Orte, die gleich-
sam Gegenorte darstellen, tatsächlich verwirklichte Utopien, in denen die realen Orte,
all die anderen realen Orte, die man in der Kultur finden kann, zugleich repräsentiert, in

214 Vgl. Ernst Bloch: Geist der Utopie (Gesamtausgabe 3), Frankfurt am Main 1985 und
Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde., Frankfurt am Main 1973.

215 Bloch: Hoffnung, S. 258.
216 Michel Foucault: Von anderen Räumen, übers. v. Michael Bischoff, in: Dünne / Günzel

(Hg.): Raumtheorie, S. 317–329, hier S. 320.
217 Ebd., S. 320.

124

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frage gestellt und ins Gegenteil verkehrt werden. Es sind gleichsam Orte, die außerhalb
aller Orte liegen, obwohl sie sich durchaus lokalisieren lassen.218

Als reale Orte, an denen sich Menschen aufhalten, die aus dem Prozess der ge-
sellschaftlichen Normierung herausfallen, sind Räume der Gesetzlosigkeit Abwei-
chungsheterotopien,219 die durch Systeme der Öffnung und Abschließung er-
zeugt werden.220 Der Raum der Gesetzlosigkeit wird als das Andere vom Raum
des Gesetzes abgeschlossen. Gleichzeitig kann er aber von beiden Seiten geöffnet
werden. Einerseits im Fall, dass die Gesetzlosen für einen Raubzug ins Territori-
um vorstoßen, andererseits, wenn der Staat expandiert und die Grenze des Aus-
schlusses verschiebt oder auch, wenn jemand verbannt wird – dann öffnet der
Staat die Grenze zur Wildnis, um den Verbannten dorthin zu schicken und
schließt sie hinter ihm wieder. Räume der Gesetzlosigkeit stehen damit in Verbin-
dung zum Raum des Gesetzes, sind also funktionaler Teil der Gesellschaft.221

Foucault zählt Schiff und Kolonie zu den Heterotopien, so dass der Begriff sich
für eine Analyse der Erzählungen über Störtebeker und Jesse James anzubieten
scheint.222 Die gesetzlose Wildnis taucht in Foucaults Aufzählung der Beispiele
für Heterotopien allerdings nicht auf. Das mag daher rühren, dass sie als Natur-
raum zwar das Gegenbild zur Kultur der Gesellschaft darstellt, sie jedoch zu-
nächst kein gesellschaftlicher Raum ist, da sie von ihm abgegrenzt ist und nicht

218 Ebd.
219 Vgl. ebd., S. 322. Im Gegensatz zu Krisenheterotopien. Allerdings wird der Geächtete

durch den auferlegten Bann auch in einen Krisenzustand versetzt, der ihm den Aufenthalt
in der zivilisierten Gesellschaft verunmöglicht. Das trifft insbesondere zu im Fall des zu
Unrecht Verbannten. Insofern eine Rehabilitierung des Gesetzlosen Bestandteil einer Er-
zählung ist, erscheint der erzwungene Aufenthalt in der Wildnis als Phase der Krise. Die
mythischen Räume der Gesetzlosigkeit können also beides sein – oder beides zugleich.
Der Begriff der Heterotopie ist schillernd und kann für die verschiedensten Raumkonstel-
lationen in Anschlag gebracht werden.

220 Foucault meint, dass Heterotopien solche Systeme erzeugen, aber meines Erachtens gilt
dies auch umgekehrt, beide bedingen sich gegenseitig. Vgl. ebd., S. 325–326.

221 Vgl. ebd., S. 324.
222 „Freudenhäuser und Kolonien sind die beiden Extremformen der Heterotopie, und wenn

man bedenkt, dass Schiffe letztlich ein Stück schwimmenden Raumes sind, Orte ohne
Ort, ganz auf sich selbst angewiesen, in sich geschlossen und zugleich dem endlosen Meer
ausgeliefert, die von Hafen zu Hafen, von Wache zu Wache, von Freudenhaus zu Freu-
denhaus bis in die Kolonien fahren, um das Kostbarste zu holen, was die Gärten dort zu
bieten haben, dann werden Sie verstehen, warum das Schiff für unsere Zivilisation vom
16. Jahrhundert bis heute nicht nur das wichtigste Instrument zur wirtschaftlichen Ent-
wicklung gewesen ist […], sondern auch das größte Reservoir für die Phantasie. Das Schiff
ist die Heterotopie par excellence. In den Zivilisationen, die keine Schiffe haben, versie-
gen die Träume. An die Stelle des Abenteuers tritt dort die Bespitzelung und an die Stelle
der Freibeuter die Polizei.“ Ebd., S. 327 (Hervorh. i. Orig.). Wenn Foucault das Schiff als
Heterotopie par exellence und Deleuze und Guattari das Meer als glatten Raum par exel-
lence bezeichnen, dann scheint die Figur des Piraten, und nicht die des edlen Räubers,
plötzlich paradigmatisch für die mythischen Räume der Gesetzlosigkeit zu werden. Aber
das wäre lediglich ein typologisches Problem, das an dieser Stelle nicht weiter von Interes-
se ist.

125

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Zusammenhang mit ihm steht. Die Wildnis ist zwar das Andere der Zivilisati-
on, aber gewissermaßen ist sie ein leerer Raum und damit zunächst politisch be-
deutungslos für die Gesellschaft. Sie kann als neutrale Zone, als Grenzwüste,
Niemandsland etc. für das Verhältnis von verschiedenen Gesellschaften von Be-
deutung werden.223 Erst wenn sie zum Ziel gesellschaftlicher Expansion wird
oder dort die Gesetzlosen – oder die Wilden, die Nomaden, die Barbaren – loka-
lisiert werden, tritt die Wildnis in ein (agonales) Verhältnis zum gesellschaftlichen
Raum, zum Staatsapparat und zum Rechtssystem. Gleichzeitig hört die Wildnis
dann auf, bloße Natur zu sein und wird zum Teil der Kultur, d. h. sie bekommt
gesellschaftliche Bedeutung. Heterotopien stehen im Gegensatz zu ‚normalen‘
gesellschaftlichen Räumen, sie sind aber aufeinander bezogen und nicht substan-
tiell voneinander getrennt. Beide Seiten sind Teil eines sozialen Verhältnisses.
Durch die Verortung des Gesetzlosen in der Wildnis produziert die Praxis der
Verbannung und des Ausschlusses den Rechtsraum und sein Gegenteil. In dem
gesetzlosen Raum erscheint die aus der Gesellschaft verdrängte Gewalt als die
Naturgewalt einer imaginären Wildnis. Dadurch wird die Wildnis hinsichtlich
der sozialen Ordnung zum räumlich Anderen der Gesellschaft – das in Bezug auf
die soziale Ordnung in nicht-räumlichen Begriffen der Krieg, das Chaos oder die
Anarchie, also soziale Unordnung, wäre. Die Entfesselung einer anarchischen
Gesetzlosigkeit als Rückfall in einen Natur- oder Kriegszustand, der innerhalb
der territorialen Ordnung vermieden werden soll, kristallisiert sich in einem Bild
dessen, was im Gesellschaftszustand überwunden scheint und ihn gleichzeitig be-
droht.

Das Verhältnis von Utopie und Heterotopie versucht Foucault am Beispiel des
Spiegels zu verdeutlichen. Ein Spiegel ist einerseits utopisch, weil er einen irrea-
len, virtuellen Raum zeigt, andererseits ist er heterotopisch, weil der Spiegel real
ist und eine Verbindung herstellt zwischen dem irrealen Raum und dem realen
Raum, auf den er zurückverweist.224 Heterotopien bilden einen „zugleich mythi-
schen und realen Gegensatz zu dem Raum, in dem wir leben“.225 Auch wenn es
sich bei Heterotopien um reale Orte handelt, die wirklich existieren oder existiert
haben, gibt es in ihnen einen imaginären Teil. Deswegen kann eine verwirklichte
Utopie als Heterotopie betrachtet werden.226 Die Realität der Heterotopien und
ihr imaginärer Gehalt verschränken sich ineinander, so dass sie im Sinne Sojas als
„real-and-imagined places“ verstanden werden können.227 Insofern sich den Räu-
men der Gesetzlosigkeit ein konkreter geographischer Ort zuweisen lässt, kann

223 Vgl. Simmel: Über räumliche Projektionen, S. 214–215.
224 Vgl. Foucault: Von anderen Räumen, S. 321.
225 Ebd.
226 Vgl. ebd., S. 320.
227 Soja: Thirdspace, S. 6 (Hervorh. i. Orig.).

126

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schwerlich behaupten werden, sie seien utopisch – also nirgendwo.228 Wenn sie
jedoch in der Erzählung fingiert werden, bekommt der reale soziale Widerspruch
zwischen der Norm und dem Anderen der Norm eine imaginäre Bedeutung. Der
mythische Raum der Gesetzlosigkeit in der Literatur kann wie der Spiegel zwi-
schen Utopie und Heterotopie changieren. Intradiegetisch ist der Raum der Ge-
setzlosigkeit eine Heterotopie, da er innerhalb der Erzählung als das geogra-
phisch konkret zu verortende Andere erscheint. Selbst wenn der Text reale Orte
denotiert, sind die dargestellten Räume der Gesetzlosigkeit, wenn sie in der
außertextuellen Wirklichkeit nicht (mehr) gesetzlos sind, irreal und virtuell, uto-
pisch. Sherwood Forest, Ostsee, Missouri etc. sind als mythische Räume der Ge-
setzlosigkeit real und imaginär zugleich; ebenso sind sie gleichzeitig anderswo
und nirgendwo.

Mythische Räume der Gesetzlosigkeit als imaginäre sozio-historische
Konstellation

Der gesetzlose Raum steht dem Raum des Gesetzes und des Staates als ein reales
und imaginäres Anderes gegenüber. Solch eine topologische Konstellation ist
kein übergeschichtliches Phänomen. Es ist an bestimmte sozio-historische Bedin-
gungen gebunden. Räume der Gesetzlosigkeit wie der Sherwood Forest von Ro-
bin Hood, die Nord- und Ostsee von Störtebeker und der amerikanische Westen
von Jesse James müssen als konkrete historische Konstellationen verstanden wer-
den: der mittelalterliche Wald der Feudalgesellschaft, das Meer der frühneuzeitli-
chen Seefahrer, Händler und Entdecker und die Frontier der ‚Neuen Welt‘ im In-
dustriezeitalter. Die spezifischen Räume der Gesetzlosigkeit hängen mit einer be-
stimmten historischen Entwicklung zusammen, mit dem Prozess der Erschlie-
ßung von Gebieten, der Durchsetzung des Rechtsprinzips in diesen und der da-
mit einhergehenden Transformation in staatliche Territorien. Die Grenze der Zi-
vilisation wurde immer weiter verschoben, vom Land auf das Meer und dann auf
die neu ‚entdeckten‘ Kontinente. Die Entwicklung der modernen Transport- und
Kommunikationsmittel erlaubt es einem Staat schließlich, die entlegensten Win-
kel seines Territoriums zu kontrollieren und sein Gewaltmonopol innerhalb sei-
ner Grenzen effektiv durchzusetzen. Neben der Erschließung abgelegener Gebie-
te durch Eisenbahn, Dampfschiffe und die Ausdehnung von Straßennetzen so-
wie der Ausbreitung von Telegraphenleitungen erleichterten auch neue Waffen-
technologien, verbesserte Methoden der Verwaltung und der Kriminalistik dem

228 Heterotopien sind „Utopien […], die einen genau bestimmbaren, realen, auf einer Karte
zu findenden Ort besitzen“. Michel Foucault: Die Heterotopien. Les héterotopies. Der
utopische Körper. Le corps utopique. Zwei Radiovorträge, übers. v. Michael Bischoff,
Frankfurt am Main 2005, S. 9.

127

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staat den Kampf gegen Gesetzlosigkeit.229 Mit der allmählichen Konsolidierung
homogener staatlicher Territorien und der Kontrolle der Weltmeere verschwan-
den die Spielräume für Banditen und Piraten, da diese auf die Nutzung eines ex-
traterritorialen Raums angewiesen sind. Der Mythos bringt Gesetzlosigkeit in
einer spezifisch raum-zeitlichen Konstellation der Erzählung zum Ausdruck.

Michail Bachtin bezeichnet die Raum-Zeit-Beziehung in literarischen Texten
als Chronotopos.230 Unter Chronotopos versteht Bachtin „Organisationszentren
der grundlegenden Sujetereignisse“.231 Die Zeit der Erzählung, als Ablauf der er-
zählten Ereignisse, muss sich in der sprachlichen Darstellung räumlich materiali-
sieren. Im Chronotopos konkretisiert sich das Ereignis zum Bild, es wird, wie
Bachtin schreibt, „mit Fleisch umhüllt und mit Blut gefüllt.“232 Ein Chronotopos
ist die Konstellation, in der Zeit und Raum der Erzählung zusammentreten und
deren Verhältnis zueinander sich durch die erzählte Handlung hindurch entfal-
tet: „Die Merkmale der Zeit offenbaren sich im Raum, und der Raum wird von
der Zeit mit Sinn gefüllt und dimensioniert.“233 Jurij Lotman erläutert, dass jede
Erzählung, jede literarische Darstellung von Handlung notwendigerweise eine su-
jetlose Struktur hat, die raum-zeitlich zu verstehen ist.234 Um es mit Bachtin zu
sagen: „Chronotopisch ist […] jedes künstlerisch-literarische Bild.“235 Der Held
oder die Heldin einer Erzählung zeichnen sich dadurch aus, dass sie die von der
sujetlosen Struktur festgelegten Grenzen überschreiten, wodurch ein narratives
Ereignis ausgelöst wird: „Deshalb kann das Sujet immer auf die Hauptepisode
zusammengezogen werden – die Überschreitung der grundlegenden topologi-
schen Grenze in der Raumstruktur.“236 Die räumliche Überschreitung der gesell-
schaftlichen Rechtsordnung als Sujet des Mythos der Gesetzlosigkeit ist einge-

229 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 26–28.
230 Michail M. Bachtin: Chronotopos, übers. v. Michael Dewey, Berlin 32014.
231 Ebd., S. 187.
232 Ebd., S. 188.
233 Ebd., S. 7.
234 Das erzählte Ereignis, das als Motiv die kleinste unauflösbare Einheit des Sujets einer Er-

zählung ist, wird von Jurij Lotman in ein „System räumlicher Relationen“ eingebettet. Bei
ihm zeigt sich die Tradition der russischen Literaturwissenschaft, die Strukturierung von
sujethaften Erzählungen räumlich zu begreifen: „Das ganze räumliche Kontinuum des
Textes, in dem die Welt des Objektes abgebildet ist, fügt sich zu einem gewissen Gesamt-
Topos zusammen. Dieser Topos ist stets mit einer bestimmten Gegenständlichkeit ausge-
stattet, da der Raum dem Menschen immer in Form irgendeiner Füllung gegeben ist.“ Ju-
rij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte (Struktura chudožestvennogo teksta),
übers. v. Rolf Dieter Keil, München 41993, S. 329. Vgl. die Übers. v. Rainer Grübel (1973):
Jurij Lotman: Künstlerischer Raum, Sujet und Figur, in: Dünne / Günzel (Hg.): Raum-
theorie, S. 529–545, hier S. 531–532: „Dieser Topos ist stets mit einer gewissen Gegen-
ständlichkeit ausgestattet, da ja der Raum dem Menschen immer in Form irgendeiner
konkreten Ausfüllung eben dieses Raumes gegeben ist.“ (meine Hervorh., AJH). Obwohl
das Wort ‚konkret‘ überflüssig zu sein scheint, bringt das den Sachverhalt auf den Punkt,
dass der Raum nie als abstrakter gegeben ist.

235 Vgl. Bachtin: Chronotopos, S. 188.
236 Lotman: Struktur, S. 338.

128

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bunden in den Chronotopos, der dieses Sujet in Relation zum Gegensatz von
gesetzlosem Raum und staatlichem Territorium organisiert. Die mythischen Räu-
me der Gesetzlosigkeit sind historische Chronotopoi, die im Verhältnis von ge-
schichtlicher Wirklichkeit und imaginärer Vergangenheit betrachtet werden müs-
sen. Bachtin weist darauf hin, dass die „literarische Aneignung der realen histori-
schen Zeit und des realen historischen Raumes“237 ein komplizierter, diskontinu-
ierlicher Prozess ist. Der mythische Chronotopos ist eine Form solch einer litera-
rischen Aneignung. Im Mythos stellt sich das Ereignis der Grenzüberschreitung
narrativ als Abfolge von Abenteuern, als Heldenreise, dar: „Mühselig und wider-
ruflich löst sich im Bilde der Reise historische Zeit ab aus dem Raum, dem unwi-
derruflichen Schema aller mythischen Zeit.“238 Der Chronotopos im Mythos der
Gesetzlosigkeit ist nicht nur der Ausdruck einer narrativen Konstellation, in der
Zeit und Raum zusammentreten, sondern muss spezifischer als die imaginäre
Raum-Zeit-Beziehung einer realen, territorialen Geschichte der Herrschaft ver-
standen werden. Auch deshalb können die verschiedenen Gestalten des Gesetzlo-
sen nicht einfach als typologische Ausdifferenzierungen einer Figur verstanden
werden, sondern die Differenzen müssen als Indikator historischer Veränderun-
gen der gesellschaftlichen Topologie aufgefasst werden.

Zwar sind nicht alle Grenzen auf der Welt gefestigt, und viele Staaten dieser
Welt besitzen keineswegs territoriale Integrität, auch wenn unter den Bedingun-
gen einer totalen Vergesellschaftung der Welt durch das globale Kapital und der
völligen Erschließung der letzten Winkel der Erde keine weißen Flecken auf den
Landkarten und kein von Staaten unbeanspruchtes Gebiet mehr übrigbleibt.
Sherwood Forest, Nord- und Ostsee, der amerikanische Westen jedenfalls sind
längst befriedet und keinesfalls gesetzlose Räume.239 Die mythischen Erzählun-
gen über die Gesetzlosen erscheinen deshalb als das imaginäre Sediment histo-
rischer Konflikte. Die realen geographischen Orte werden im Akt des Erzählens
fingiert. In der Fiktion werden sie irrealisiert zu imaginären Orten, die als histo-
rische Chronotopoi die Sujetereignisse organisieren. Als ‚real-and-imagined pla-
ces‘ stehen sie sowohl zur historischen Realität wie zur mythischen Fiktion in
einem ambivalenten Verhältnis. Die Vorstellungen von Räuberbanden und Pira-
ten, die dort agierten und die in den Erzählungen zum Ausdruck kommen, ma-
chen aus Sherwood, der Ost-Nordsee und den Prärien Missouris jene mythischen
Räume der Gesetzlosigkeit, als die sie im kulturellen Gedächtnis präsent sind.
Der Mythos des Gesetzlosen reaktiviert den Raum der Gesetzlosigkeit als Verge-
genwärtigung einer imaginären Vergangenheit. Mythische Fiktion und reale Geo-
graphie überlagern sich und knüpfen ein Band zwischen der Gegenwart und dem

237 Bachtin: Chronotopos, S. 7.
238 Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 55.
239 Wovon ich mich auf Exkursionen nach Nottingham und Sherwood Forest, an die Ost-

und Nordsee, nach Hamburg und Helgoland, sowie nach Kansas City, St. Joseph und
Kearney in Missouri überzeugen konnte.

129

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeitshorizont einer vergangenen raum-zeitlichen Konstellation, in der
das Territorium noch nicht geschlossen, die Grenze noch offen war. Die imaginä-
re Raum-Zeit-Konstellation, die im Chronotopos des Mythos der Gesetzlosigkeit
zum Ausdruck kommt, steht im Gegensatz zur utopischen Qualität imaginärer
Topographien, deren kultureller und sozialer Stellenwert aus zukunftsgerichteten
Entwürfen resultiert.240 Gerade im Mythos hat nicht nur die Zukunft, sondern
auch die Vergangenheit Anteil am Imaginären. Die Frage ist, ob der Mythos der
Gesetzlosigkeit einen utopischen Gehalt hat und ob dieser dann retrospektiv, als
verlorene Möglichkeit historischer Heterotopien – realisierter Utopien – verstan-
den werden kann.

Die theoretischen Überlegungen, wie von einer Typologie des Gesetzlosen zur
Topologie der Gesetzlosigkeit zu gelangen ist, können folgendermaßen zusam-
mengefasst werden: Der Mythos ist eine symbolische Form, durch die sich im
Modus der Narration, Rezeption und Neuinterpretation ein gesellschaftliches
Imaginäres entfalten kann. Er kann verschiedene soziale Funktionen haben. Die
soziale Ordnung kann durch ihn begründet und legitimiert oder auch bestritten
werden. Die Varianten des Mythos zeichnen sich dadurch aus, dass sie einen sta-
bilen gemeinsamen Kern an Merkmalen besitzen, der einen Wiedererkennungs-
effekt bewirkt. Damit kann die Figur des gesetzlosen Helden, oder eine spezifi-
sche Heldenfigur, als mythischer Typus konstruiert werden, d. h. der Mythos
kann durch seinen narrativen Kern erkenntnistheoretisch als Typologie beschrie-
ben werden. Jede Variation des Mythos ist ein Spiel mit dem Typischen, lässt sich
aber nicht darauf reduzieren, ohne ihre Besonderheit zu liquidieren. Auch der
gesetzlose Raum des Waldes, des Meeres und der Frontier können abstrakte typo-
logische Merkmale sein. Die räumlichen Relationen weisen aber über die Bestim-
mung eines mythischen Typus hinaus auf die sozialen Verhältnisse. Anstatt die
Texte anhand typologischer Merkmale zu klassifizieren, soll untersucht werden,
wie sich welche Raumkonstellation am konkreten Objekt, in einem spezifischen
Text, zeigt. Die Topologie der Gesetzlosigkeit in einer jeweils besonderen Varian-
te des Mythos soll als dialektisches Bild entfaltet werden, das die Bedeutung des
historischen Chronotopos für die untersuchte Textquelle aufschließt.

Alle Versuche, mythische Räume der Gesetzlosigkeit theoretisch abstrakt zu er-
fassen, können letztlich nur für die Probleme der Fragestellung sensibilisieren.
Die Begriffskonstellation der ‚mythischen Räume der Gesetzlosigkeit‘ führt zu
den Bruchlinien von Recht und Gerechtigkeit, Gesetz und Gewalt, Staat und
Bande, gekerbtem Territorium und glattem, unerschlossenem Raum, Deterritoria-
lisierung und Reterritorialisierung, Wildnis und Zivilisation, Natur und Kultur,
Fiktion und Realität, Utopie und Heterotopie. Inwiefern diese Widersprüche pro-
duktiv gemacht werden können, wird sich nicht in abstrakten theoretischen Aus-

240 Vgl. Simonis / Rohde: Das kulturelle Imaginäre, S. 7–8.

130

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


führungen zeigen, sondern muss sich in der Auseinandersetzung mit dem kon-
kreten Objekt, dem Textmaterial erweisen.

131

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2026, 04:50:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Gesetzlose Helden
	1. Banditen, Piraten und Revolverhelden als gute Gesetzlose
	2. Die Erzähltradition des gesetzlosen Helden: Zu Auswahl und Kontext des Materials

	II. Der Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit
	1. Souveränität, Legalität, Legitimität
	2. Soziale Gerechtigkeit und das Recht auf Eigentum
	3. Recht und Revolte
	4. Gerechtigkeit und die Utopie der Gesetzlosigkeit

	III. Outlaw Studies
	1. Eric Hobsbawms Typologie des Sozialbanditen
	2. Der Diskurs um den Gesetzlosen nach Hobsbawm
	Die historische Kritik
	Die modernistische Kritik
	Das Politische des Sozialbanditen und die Abgrenzung vom Partisanen

	3. Die Probleme einer Typologie des Gesetzlosen

	IV. Zur Kritik der Typologie
	1. Nutzen und Grenzen von Typologien
	2. Der Vorrang des Objekts

	V. Von der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit
	1. Außerhalb des Gesetzes
	2. Aspekte der Mythoskritik
	Die Rationalität des Mythos
	Der Mythos als Erzählung
	Vergleich und Konstellation: Zur Methodik einer komparatistischen Mythoskritik

	3. Raumtheoretische Aspekte von Recht und Gesetz(losigkeit)
	Zur Dialektik des gesellschaftlichen Raums
	Eigentum, Staatlichkeit und die Konstitution des Territoriums
	Gesetzlosigkeit als Deterritorialisierung
	Utopie und Heterotopie
	Mythische Räume der Gesetzlosigkeit als imaginäre sozio-historische Konstellation



