Erster Teil:
Einfuhrung in die Thematik und Konzeptualisierung
des Forschungsvorhabens

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[. Gesetzlose Helden

1. Banditen, Piraten und Revolverhelden als gute Gesetzlose

Die Figur des guten Gesetzlosen ist seit Jahrhunderten im ,kulturellen Gedicht-
nis“! der Menschheit prisent und hat ihren festen Platz in der Literaturgeschich-
te. In zahlreichen Erzdhlungen, die sich je nach Epoche und Region verindern,
werden in dieser Figur Vorstellungen von Widerstand gegen eine als ungerecht
empfundene Herrschaft zum Ausdruck gebracht. Die Erzihlungen iiber Robin
Hood sind im nordatlantischen Kulturkreis sicherlich die berithmtesten. Kaum
eine andere Figur verkorpert so sehr die Vorstellung von Gerechtigkeit (den Rei-
chen nehmen, um es den Armen zu geben) und Freiheit (unabhingiges Leben
im grilnen Wald) wie der Bogenschiitze aus dem Sherwood Forest. Der Name
Robin Hood steht fiir ein Prinzip, dass, um das Gute zu tun, das Gesetz tibertre-
ten wird, womoglich gar tibertreten werden muss. Der edle Riuber Robin Hood
wird deswegen von dem Historiker Eric Hobsbawm als ,,Archetyp? und ,jinter-
nationales Paradigma des wahren Sozialbanditentums®® bezeichnet.

Um einen Gesetzlosen als ,gut’ bzw. einen Banditen als ,sozial‘ bezeichnen zu
konnen, muss er vom asozialen Banditen unterschieden werden, der nicht davor
zuriickschreckt, Arme und Hilflose auszupliindern, der wahllos mordet und auch
von der Bevolkerung als Plage angesehen wird. In der Abgrenzung vom gewohn-
lichen Verbrecher konnen Sozialbanditen demnach als Riuber definiert werden,
»die nach Ansicht der 6ffentlichen Meinung nicht oder nicht nur gemeine Ver-
brecher sind“.* Hobsbawm erldutert, dass ein Bandit deswegen als gut angesehen
wird, weil er mit einer bestimmten sozialen Gruppe verbunden ist, gegen deren
Interessen er nicht verstoflt und deren Werte er teilt.” Wihrend der Sozialbandit
fiir Staat und Feudalherr ein Verbrecher ist, wird er von der biuerlichen Gesell-
schaft, aus der er kommt, als ,Held, Retter, Richer und Kimpfer fiir Gerechtig-
keit betrachtet [...]; vielleicht hilt man ihn sogar fir einen Fihrer der Befreiung,
jedenfalls fiir einen Mann, den man zu bewundern hat, dem man Hilfe und Un-
terstiitzung gewdhren mufl“.6 Die Moral und das Heldentum des Sozialbanditen
sind von der sozialen Zugehorigkeit zu einer spezifischen Gemeinschaft abhin-

Ein Begriff, den Jan Assmann geprigt hat. Vgl. Jan Assmann: Das kulturelle Gedichtnis.

Schrift, Erinnerung und politische Identitit in frithen Hochkulturen, Miinchen ¢2007.

Eric Hobsbawm: Sozialrebellen. Archaische Sozialbewegungen im 19. und 20. Jahrhundert

(Primitive Rebels. Studies in Archaic Forms of Social Movement in the 19th and 20th Cen-

turies), Ubers. v. Renate Miiller-Isenburg / C. Barry Hyams, Neuwied/Berlin 1971, S. 27.

3 Eric Hobsbawm: Die Banditen. Riuber als Sozialrebellen (Bandits), iibers. v. Rudolf Weys /
Andreas Wirthensohn, Miinchen 2007, S. 34.

4 Ebd., S.31 (Hervorh. i. Orig.).

> Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S.31.

¢ Hobsbawm: Banditen, S. 32.

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gig, durch die er als Verkorperung bestimmter Werte und Tugenden aufgefasst
werden kann. Gesetzlosigkeit, wie sie hier behandelt wird, l4sst sich nicht auf Ver-
brechen reduzieren. Wenn sich diese Arbeit mit Gesetzlosen beschiftigt, bedeu-
tet das also nicht, dass das Verbrechen im Zentrum der Aufmerksamkeit steht.”

Das Verbrechen tritt aus der Perspektive einer Rechtsnorm, die tbertreten
wird, in Erscheinung. Insofern dieses kodifizierte Recht mit einer alternativen
Vorstellung von Gerechtigkeit in Konflikt gerit, erscheint der Bandit als mora-
lisch integer. Er verletzt zwar die Norm des herrschenden Rechts, aber nicht die
Werte der Gemeinschaft, die Triger der vom Recht abweichenden Gerechtigkeits-
vorstellung ist. Ausschlaggebend dafiir, ob ein Bandit als gesetzloser Held wahr-
genommen wird, ist das, was tiber ihn erzdhlt wird. In der Verbreitung populirer
Geschichten spinnt sich um die Figur des Gesetzlosen ein mythisches Geflecht.
Wenn in den Erzihlungen tber die Taten und Tugenden eines Banditen dieser
zum ,gestalthaften Fokus“ einer Gemeinschaft avanciert, also die Gemeinschaft
sich mit ihren Werten in der Figur selbst erkennt, dann kann von Heroisierung
gesprochen werden.®

Aus der Perspektive der Verehrergemeinschaft betrachtet, wird der Gesetzlose
vom Verbrecher abgegrenzt, weil seine Handlung entweder nicht als Verbrechen
betrachtet wird oder er gar als vollig unschuldig erscheint. Zum einen kann eine
illegale Handlung gerechtfertigt erscheinen, selbst wenn der Gesetzlose bewusst
gegen das Gesetz verstofit. Die Ubertretung der festgesetzten Rechtsnorm kann
durch Berufung auf eine alternative Norm oder auf bestimmte moralische Werte
gerechtfertigt werden. Dass Helden Gesetze tbertreten, um der Gerechtigkeit
zum Durchbruch zu verhelfen, zeigt, dass Gesetzlosigkeit gar als notwendige Be-
dingung zur Verteidigung von moralischen Werten erscheinen kann. Zum ande-
ren konnen Menschen geichtet werden, die sich keiner Ubertretung der Rechts-
norm schuldig gemacht haben und die durch ungliickliche Umstinde, Denunzia-
tion oder Willkiir auf der falschen Seite des Gesetzes gelandet sind. Nicht jede
legale Handlung erscheint gerecht, gerade wenn Unschuldige zu Unrecht ange-
klagt oder verurteilt werden. Auch ohne eine positive Auflenwahrnehmung kann
sich der Gesetzlose aus der Innenperspektive durch seine noblen Motive oder
durch das Bewusstsein seiner Unschuld rechtfertigen. Der Gesetzlose wire in die-
sem Fall nicht der Held seiner sozialen Gemeinschaft, aber im Fall einer narrati-
ven Darstellung kann er dennoch zum Helden werden, wenn seine Perspektive in
der Erzahlung vermittelt wird. Das Lesepublikum bildet dann die Gemeinschaft,
welche die Heroisierung der Figur vollzieht.

Uber die umfangreichen Themen, die dem Komplex von Literatur und Verbrechen zuzu-
rechnen sind, wire viel zu sagen, was tiber den Umfang dieser Studie weit hinausgehen wiir-
de.

Ralf von den Hoff u. a.: Helden - Heroisierungen — Heroismen. Transformationen und
Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Son-
derforschungsbereichs 948, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen
1.1, 2013, S. 7-14, hier S. 8. DOI: 10.6094/helden.heroes.heros./2013/01/03.

18

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Figur des guten Gesetzlosen geht aus dem Widerspruch von Recht und
Gerechtigkeit hervor, der sich im Widerspruch zwischen der Heroisierung auf der
einen und der Achtung auf der anderen Seite reproduziert. Der gesetzlose Held
markiert soziale und politische Konflikte. Hobsbawm weist darauf hin, dass Ban-
ditentum ein Surrogat flir soziale Bewegungen sein kann.? Sein gesamtes Werk ist
jedoch von der Annahme bestimmt, dass bewaffnete Banden, die sich den recht-
lich sanktionierten Herrschaftsverhiltnissen entgegenstellen, sozialen Protest in
,primitiver’ oder ,archaischer® Weise zum Ausdruck bringen. Die soziale Umwil-
zung traditioneller, agrarischer Lebensweisen und deren Integration in eine neue
okonomische und rechtliche Ordnung ist fur Hobsbawm die materielle Grundla-
ge des Sozialbanditentums.!® Banditentum bietet fur die Unzufriedenen, die von
der politischen Gestaltung ausgeschlossen sind, eine Moglichkeit, der empfunde-
nen Ungerechtigkeit etwas entgegenzusetzen.!! Wenn Sozialbanditen aus tradi-
tionellen Gemeinschaften hervorgehen, die sich gegen Modernisierungstenden-
zen wehren, in denen ,[a]lles Stehende und Stindische verdampft®,!2 dann kann
es kaum tberraschen, dass es bewaffneten Banden in subalternen Weltgegenden
auch heute noch gelingt, Unterstiitzung durch die Bevolkerung zu erhalten,
wenn sie im Namen traditioneller Werte (z. B. der Religion oder der Clan-Loyali-
tit) gegen den Staat und das Elend der globalen Okonomie aufbegehren. Da es
sich auflerhalb der kapitalistischen Zentren in der Tat vorwiegend um agrarisch
gepriagte Gemeinschaften handelt, deren Lebensweise unter dem Druck der Ver-
hiltnisse zusammenzubrechen droht, konnte hier Hobsbawms Konzept noch
problemlos angewandt werden. Wie aber erklirt sich die anhaltende Faszination
fur Riuber, Piraten und Banditen in einem Kontext, in dem der Kampf zwischen
agrarischer und moderner, industrialisierter Gesellschaft lingst entschieden ist?
Wieso sind diese Geschichten immer noch im Umlauf, wenn sich doch der ge-
schichtliche Prozess entwickelt hat und die sozialen Bedingungen sich so sehr
verdndert haben? Durch welche Briiche und Verschiebungen hindurch bleibt der
Bezug auf den gesetzlosen Helden in modernen Gesellschaften weiterhin viru-
lent? Sind die politischen Vorstellungen, die darin aufscheinen, notwendigerwei-
se ,primitiv‘ oder ,archaisch?

Meine These ist, dass sich die Bedeutung der Erzdhlungen tiber gesetzlose Hel-
den erschlieflen lisst, indem die sozialen Konflikte als riumliche Konstellation
erfasst werden. Dazu wird in verschiedenen literarischen Texten aus unterschiedli-
chen historischen Kontexten die jeweilige Topologie der Gesetzlosigkeit heraus-
gearbeitet. Die theoretischen Grundlagen und der methodische Ansatz, der hin-

i Vgl. Hobsbwam: Banditen, S. 42.

10" Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 40.

11 vgl. ebd., S. 41.

12 Karl Marx / Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, in: dies.: Werke, Bd.
4, Berlin ©1972, S. 461-493, hier S. 465. Die Werke von Marx und Engels werden seit 1956
fortlaufend in Berlin herausgegeben. Im Folgenden wird in den Fuinoten auf sie verwiesen
mit der Sigle ,MEW+Band-Nr.“

19

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ter dieser Konzeption der ,mythischen Riume der Gesetzlosigkeit steht, werden
aus einer Kritik der bisherigen wissenschaftlichen Beschiftigung mit der Figur des
Gesetzlosen entwickelt. Im Anschluss daran wird das ausgewihlte Quellenmateri-
al in detaillierten Studien untersucht.

Erzihlungen, in denen der gesetzlose Held einen literarischen Ausdruck fin-
det, bilden den Quellenbestand der vorliegenden Untersuchung. Fiir eine verglei-
chende Perspektive werde ich in dieser Arbeit neben Robin Hood zwei weitere
Figuren untersuchen, deren Heroisierung als Sozialbanditen fest etabliert ist und
die immer wieder mit der paradigmatischen Figur Robin Hoods in eine Reihe ge-
stellt werden. So wird der norddeutsche Seerduber Klaus Stortebeker auf der
Riickseite der DVD-Veroffentlichung des Films Stortebeker (2006) als ,,Robin
Hood der Meere“ bezeichnet.!3> Und die Hamburger Punkband Slime liefert
1983 folgende biographische Zusammenfassung: ,Vor 600 Jahren wurde er gebo-
ren / ein stolzer Pirat zu sein / er war stolz und stark und hatte Mut / und er
wurde ein zweiter Robin Hood / er beklaute die Reichen und beschenkte die Ar-
men / doch die Michtigen / kannten kein Erbarmen / - und er verlor seinen
Kopf.“1* Auch der Bank- und Eisenbahnriuber Jesse James aus Missouri wird in
einer populdren Ballade auf dhnliche Weise als edler Riuber und Westernheld
charakterisiert: ,He took from the rich and he gave to the poor / he had a hand
and a heart and a brain.“!% Thre Tugendhaftigkeit wird herausgestellt. Jesse James
erscheint als tatkriftiger, herzensguter und intelligenter Bursche und Stortebeker
soll stolz, stark und mutig gewesen sein. Das Wichtigste aber ist: sie stehlen von
den Reichen, um den Armen zu geben.

Die drei Figuren Robin Hood, Klaus Stortebeker und Jesse James gehoren
zum Grundbestand einer Mythologie der heroischen Gesetzlosigkeit, deren Re-
zeption sich niederschligt in einer schier uniiberschaubaren Anzahl an Liedern
und Balladen, Dramen und Romanen, Opern und Musicals, Kinofilmen und
Fernsehserien, Gemilden und Comics. Erfolgreiche Filme wie Ridley Scotts Ro-
bin Hood (2010), Andrew Dominiks 7he Assassination of Jesse James by the
Coward Robert Ford (2007) und Miguel Alexandres Stortebeker (2006) zeigen,
dass Erzdhlungen tber diese drei Gesetzlosen auch im 21. Jahrhundert lingst
noch nichts von ihrer Faszination eingebtfit haben. Die Erzihlstoffe stehen
noch immer in einem produktiven Rezeptionszusammenhang, der stindig neue
Bliiten treibt. Die Kulturindustrie nimmt sich der Stoffe an, um sie zu verwerten,
so dass jede Generation eine erneuerte Version des Mythos vorgelegt bekommt
und dieser schier endlos vervielfiltigt wird. Weil Robin Hood, Stortebeker und

13" Vgl. Riickseite der DVD-Hiille von Stértebeker (D 2006). Regie: Miguel Alexandre, Dreh-
buch: Walter Kirger / Miguel Alexandre. Mit Ken Duken. DVD hg. v. EuroVideo, Isma-
ning 2006.

Slime: Stortebeker, auf: dies.: Alle gegen alle, 1983.

Carsten Linde: Folksongs aus Amerika. Texte und Noten mit Begleitakkorden, Frankfurt
am Main 1982, S. 111.

14
15

20

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jesse James bekannte Figuren und stark im kulturellen Gedichtnis verankert sind,
eignen sie sich gut fiir eine vergleichende Analyse des Mythos des gesetzlosen
Helden als gesellschaftlichem Phinomen. Neben dem tertium comparationis
ithres gemeinsamen, herausragenden Heldenstatus als Gesetzlose lassen sich die
Erzihlungen tiber diese drei Figuren durch spezifische historische Chronotopoi
kontrastieren.!® Jede dieser Figuren bringt in ihrer Erzdhltradition eine raumlich-
historische Konstellation zum Ausdruck: Bei Robin Hood finden wir den mittel-
alterlichen Wald der Feudalgesellschaft, bei Stortebeker das Meer der Seefahrer,
Hindler und Entdecker im Ubergang zur frithen Neuzeit und Jesse James ist an
der Frontier der ,Neuen Welt‘ im Industriezeitalter verortet. Die Materialauswahl
bleibt begrenzt auf den nordatlantischen Kulturraum Deutschland, England,
USA. Dies ergibt sich aus der systematischen Konzeption der Arbeit, die nach
der Entwicklung und dem Fortleben des Mythos in der modernen, biirgerlich-ka-
pitalistischen Gesellschaft fragt.

2. Die Erzihltradition des gesetzlosen Helden: Zu Auswahl und
Kontext des Materials

Die Erzihltradition des gesetzlosen Helden ist sehr alt und geographisch weit
verbreitet. Hobsbawm trigt Beispiele fuir Sozialbanditentum aus allen Teilen der
Welt zusammen.!7 In Italien und Spanien, Nord- und Stidamerika, in weiten Tei-

16 Zum Begriff des ,Chronotopos‘ vgl. Michail M. Bachtin: Chronotopos, iibers. v. Michael
Dewey, Berlin 32014.

Bei der Gberwiegenden Mehrheit der heroisierten Gesetzlosen handelt es sich um Minner.
Frauen scheinen weit weniger in die Mythologie der Gesetzlosigkeit eingegangen zu sein.
Der gesetzlose Held ist eine stark minnlich konnotierte Figur. Hobsbawm kann kaum Ma-
terial zu Banditinnen finden und weist darauthin, dass selbst dort, wo Frauen Mitglieder
von Banden waren, sie vor allem auf ihre traditionelle Geschlechterrolle (d. h. auf repro-
duktive Arbeit wie Kochen, Nihen, etc. und ihre Rolle als Sexualpartnerin) festgelegt waren
und nicht am Kampfgeschehen teilnahmen. Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 161. Gesetzlose
Frauen uberschreiten aber auch Geschlechtergrenzen und heben Rollenzuschreibungen auf.
Cross-Dressing ist eine Praxis, die sowohl fiir die Piratin Mary Read als auch die Banditin
Anna Hollandia iiberliefert ist und sich auch in der Ballade Robin Hood and Maid Marian
findet. Vgl Charles Johnson: A General History of the Robberies & Murders of the Most
Notorious Pirates, hg. v. David Cordingly, London 2014, S.118-119, S.122-123. Vgl.
Alexander Smith: Leben und Taten der berithmtesten Straflenriuber, Mérder und
Spitzbuben (A Complete History of the Lives and Robberies of the Most Notorious High-
waymen, Footpads, Shoplifts & Cheats of Both Sexes etc.), Uibers. v. Johann Leonhard
Rost, Hamburg 2004, S. 87. Vgl. Robin Hood and Maid Marian, in: R. B. Dobson / J. Tay-
lor (Hg.): Rymes of Robyn Hood. An Introduction to the English Outlaw, London 1976,
S.176-178. Vgl. dazu Evelyn M. Perry: Disguising and Revealing the Female Hero’s Iden-
tity. Cross-dressing in the Ballad of Robin Hood and Maid Marian, in: Thomas Hahn
(Hg.): Robin Hood in Popular Culture. Violence, Transgression, and Justice, Cambridge
2000. Es ldsst sich also die Frage stellen, inwiefern Uberschreitungen der Geschlechtsord-
nung eine spezifische Form von Gesetzlosigkeit darstellt und Banditinnen als ,gender out-
laws* beschrieben werden kénnen.

17

21

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

len Osteuropas, auf dem Balkan und in Griechenland, im Osmanischen Reich,
in China und Stidostasien, in Ostafrika und Australien — durch die Epochen hin-
durch ist Banditentum ein globales Phinomen.!8 Uberall, wo es historisch auf-
tritt, entwickeln sich eigene Erzihltraditionen. Berithmte Beispiele dafiir sind der
chinesische Banditenroman Die Riuber vom Ling Schan Moor aus dem 14. Jahr-
hundert!® oder Yasar Kemals /nce Memedvon 1955, der die Heldengeschichte ei-
nes anatolischen Banditen im frithen 20. Jahrhundert erzdhlt.20 Da allein die eu-
ropdisch-amerikanische Tradition des Gesetzlosen tiberaus reich an Geschichten
ist, werde ich im Folgenden einen kulturhistorischen Uberblick geben, der es er-
laubt, die drei ausgewihlten Figuren Robin Hood, Stortebeker und Jesse James
zu kontextualisieren.?!

In ihrer Studie Der gute Outlaw zeigt Ingrid Benecke, dass diese Figur in der
englischen Dichtung des 13. und 14. Jahrhunderts bereits ein verbreiteter Typus
ist. Nicht nur Robin Hood, sondern auch andere Gestalten wie Hereward der
Sachse und Gamelyn sind als gute Gesetzlose aus Balladen dieser Zeit bekannt. 22
In Francis J. Childs Balladensammlung finden sich, neben reichlich Material zu
Robin Hood, Balladen tiber Outlaws wie Johnie Cock,?* Adam Bell, Clim of the
Clough und William of Cloudesly?* und Johnie Armstong.2> Auch in Skandina-
vien?® und Frankreich?” ist die Figur des gesetzlosen Helden nachzuweisen. Da
ihr Entstehungskontext vor der Erfindung des Buchdrucks anzusiedeln ist, kann
allerdings nur geschitzt werden, wie verbreitet diese Geschichten tatsichlich wa-
ren. Folklore, die als populdre Erzihlung durch mindliche Tradierung entsteht,

18 Vgl. insbes. Hobsbawm: Banditen, S. 33.

19" Shi Nai An: Die Riuber vom Ling Schan Moor, tibers. v. Franz Kuhn, Frankfurt am Main/
Leipzig 1975.

20" Yasar Kemal: Memed mein Falke (Ince Memed), iibers. v. Horst Wilfrid Brands, Giitersloh

1993. Zum Banditentum im Osmanischen Reich vgl. Leslie Pierce: Abduction with

(Dis)honor. Sovereigns, Brigands and Heroes in the Ottoman World, in: Journal of Early

Modern History 15.4, 2011, S. 311-329.

Ein detaillierter Uberblick iiber die spezifischen Erzihltraditionen der Figuren ist den je-

weiligen Teilen vorangestellt.

Vgl. Ingrid Benecke: Der gute Outlaw. Studien zu einem literarischen Typus im 13. und 14.

Jahrhundert, Tiibingen 1972.

23 Vgl. Francis J. Child (Hg.): The English and Scottish Popular Ballads, Bd. 3 (Part V & VI,
1888/1889), New York 1962, S. 1-12.

24 Vgl. ebd., S.14-39. Adam Bell, Clim of the Clough und William of Cloudesly sind als
Outlaw-Trio Gegenstand der selben Ballade.

25 vgl. ebd., S. 362-372.

26 Vql. Joost de Lange: The Relation and Development of English and Icelandic Outlaw-Tra-
ditions, Haarlem 1935.

27 Vgl. Eustache the Monk (Eustache le Moine), iibers. v. Thomas E. Kelly, in: Stephen
Knight / Thomas Ohlgren (Hg.): Robin Hood and Other Outlaw Tales, Kalamazoo 1997,
auf: University of Rochester. Robbins Library Digital Projects. TEAMS Middle English
Texts, d.lib.rochester.edu/teams/text/eustache-the-monk, 13. Mirz 2017.

21

22

22

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wird erst verspatet — wenn Uberhaupt — in schriftlicher Form fixiert.28 Dennoch
deutet die Vielzahl an verschiedenen, iiberlieferten Erzihlungen darauf hin, dass
der gesetzlose Held fiir breite Bevolkerungsschichten bereits im Mittelalter eine
faszinierende Figur war.

Spitestens seit der Erfindung der Druckpresse ldsst sich die auerordentliche
Beliebtheit von Outlaw-Balladen und Riubergeschichten materiell belegen. Die
Tradierung 16ste sich immer mehr von der performativen Wiederholung der Ge-
schichten und vom gesprochenen Wort, d. h. von Vortrag und Schauspiel, und
ging Uber auf die technologische Vervielfiltigung der gedruckten Texte und Bil-
der. Fur die Verbreitung des Mythos sind die medialen Bedingungen, neben der
Bedeutsamkeit der Geschichten fiir das Publikum, ein entscheidender Faktor. Mit
der zunehmenden Alphabetisierung und dem steigenden Bedarf an Lesestoff
wurde die Figur des Gesetzlosen eine populire literarische Gestalt. Balladen und
[lustrationen zirkulierten bald auf gedruckten Blittern und in billigen Heften
und Anthologien. Fiir Robin Hood sind solche Publikationen ab dem frithen 17.
Jahrhundert nachzuweisen.?? In Deutschland wurde der Stortebeker-Mythos
durch gedruckte Liedblitter verbreitet und bald kursierte auch ein angebliches
Portrait des Piraten, das sehr berithmt wurde.3°

In England erschienen im 18. Jahrhundert schaurige Anthologien wie
Alexander Smiths 1720 ins Deutsche uibersetzte Leben und Taten der beriihmtes-
ten StrafSenriuber, Morder und Spitzbuben3' Und auch die Gesetzlosigkeit des
Meeres wurde in dieser Zeit vor allem in England zu einem beliebten Lesestoff.
A General History of the Robberies & Murders of the Most Notorious Pirates
von Captain Charles Johnson von 1724 wurde zu einem Bestseller und mit jeder
Auflage um neue, teils fiktive, Piratenbiographien erweitert.3? Dieses Werk bildet
bis heute eine der wichtigsten Quellen tiber das ,goldene Zeitalter® der Piraterie
im 17. und 18. Jahrhundert. Die Autorschaft wurde spiter irrtiimlich Daniel De-
foe, dem Autor von Robinson Crusoe (1719), zugeschrieben, der auch mit Pira-
tenromanen wie The Life, Adventures and Piracies of the Famous Captain Sin-
gleton (1720) erfolgreich war.3? Joseph Ritson verdffentlichte 1795 seine Samm-

28 S0 hat Hans Blumenberg die schriftliche Fixierung von Mythen als Symptom eines dro-

henden Verlustes der zuvor miindlich tradierten Erzihlungen beschrieben. Vgl. Hans Blu-
menberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 2006, S. 168-169.
29 Vgl. Paul Buhle: Robin Hood. People’s Outlaw and Forest Hero. A Graphic Guide, Oak-
land 2011, S. 61.
Spiter stellte es sich allerdings als Darstellung Kunz von Rosens, des Hofnarren Kaiser Ma-
ximilians heraus. Vgl. Rainer Postel: Der Pirat, der Volksheld und der Kopf unter dem Arm,
in: Ralf Wiechmann u. a. (Hg.): Klaus Stortebeker. Ein Mythos wird entschliisselt, Miin-
chen 2003, S. 61-77, hier S. 64.
31 Vgl. Smith: Leben und Taten.
32 Vgl. David Cordingly: Introduction, in: Johnson: History, S. VII-XIV, hier S. VIIL
33 Vgl. ebd., S. XII-XIII.

30

23

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lung der spatmittelalterlichen Balladen Robin Hoods.3* Walter Scott legte 1818
mit Rob Roy die Geschichte eines schottischen Outlaws vor,?> bevor er 1819 die
Figur Robin Hoods fur seinen Roman /vanhoe benutzte.3® Der in York 1739 hin-
gerichtete Dick Turpin wurde im viktorianischen England, beginnend mit Wil-
liam Harrison Ainsworths Roman Rockwood (1834), zur Verkorperung des heroi-
schen Stralenrdubers. James Sharpe stellt fest: ,Ainsworth invested Dick Turpin
and the English highwayman with heroic qualities at exactly the point when the
reality of highway robbery, in its classic form, had ceased to be a threat.“3” Auch
die Handlung des wohl berithmtesten Piratenromans, 7reasure Island von Robert
Louis Stevenson, ist im ,goldenen Zeitalter® der Piraterie Mitte des 18. Jahrhun-
derts angesiedelt,38 doch als das Buch 1883 erschien, war diese Ara lingst vorbei.
Mit der Pariser Seerechtsdeklaration wurde die Piraterie 1856 international geich-
tet.3? Durch eine effektive Kriegsmarine konnte die vorherrschende maritime
Macht Grofibritannien ,das universale Piratenstrafrecht” bis zum Ende des 19.
Jahrhunderts durchsetzen.*

Der Banditenroman war in Deutschland eines der populirsten Genres des spi-
ten 18. und frithen 19. Jahrhunderts. Christian August Vulpius’ Riuberroman Ri-
naldo Rinaldini (1799) fand reiffenden Absatz.*! Rinaldo Rinaldini folgten Heer-
scharen fiktiver edelmiitiger Briganten, die stetigen Nachschub fiir die Lesebe-
gierde der Zeit lieferten.*? In Deutschland sorgen die Taten und der Tod des
,Schinderhannes® genannten Riubers Johannes Biickler in der Zeit um 1800 fiir
Aufmerksamkeit.®* Bereits kurz nach seiner Hinrichtung in Mainz 1803 setzte die
Legendenbildung ein. Die wohl bis heute wirkmichtigste Bearbeitung des Stoffes

3% Joseph Ritson (Hg.): Robin Hood. A Collection of all the Ancient Poems, Songs and Bal-
lads, now Extant, Relative to that Celebrated English Outlaw, London 1885.

35 Walter Scott: Rob Roy (Edinburgh Edition of the Waverley Novels 5), hg. v. David Hewitt,
Edinburgh 2008.

36 Walter Scott: Ivanhoe (Edinburgh Edition of the Waverley Novels 8), hg. v. Graham Tul-
loch, Edinburgh 1998. Im Folgenden wird auf den Text mit der Sigle ,I, Seitenzahl“ verwie-
sen.

37" James Sharpe: Dick Turpin. The Myth of the English Highwayman, London 2004, S. 160.

38 Eine genaue Datierung der Handlung wird durch die Auslassung des Ich-Erzihlers Jim

Hawkins verhindert: ,I take up my pen in the year of grace 17-.“ Robert Louis Stevenson:

Treasure Island, hg. v. Wendy R. Katz, Edinburgh 1998, S.11. Da auf Captain Flints

Schatzkarte das Ubergabedatum Juli 1754 von Billy Bones notiert ist — was offensichtlich

kurz vor Flints Tod geschah -, muss die Handlung in den darauffolgenden Jahren angesie-

delt sein. Vgl. Abbildung, ebd., S. iv.

Vgl. Michael Kempe: Fluch der Weltmeere. Piraterie, Volkerrecht und internationale Bezie-

hungen 1500-1900, Frankfurt am Main 2010, S. 336-351, insbes. S. 348-349.

40 Ebd., S.359.

41 Christian August Vulpius: Rinaldo Rinaldini, der Riuberhauptmann, Hildesheim/New

York 1974.

Vgl. Helmut Hofling: Helden gegen das Gesetz. Die groflen Riubergestalten von Angelo

Duca bis Robin Hood, Diisseldorf 1977, S. 29.

Vgl. Manfred Franke: Schinderhannes. Das kurze, wilde Leben des Johannes Biickler, neu

erzahlt nach alten Protokollen, Briefen und Zeitungsberichten, Hildesheim 1993.

39

42

43

24

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist das Drama von Carl Zuckmayer, das, ebenfalls mit einiger historischer Verzo-
gerung, den Hunsriicker Riuber 1927 zum Helden erklirt.#* Schinderhannes wird
hier als klassischer Sozialbandit im Sinne Hobsbawms und als antifranzosischer
Freiheitskimpfer dargestellt. Er gilt seither als deutscher Robin Hood* - ob trotz
oder gerade auch wegen des virulenten Antisemitismus der historischen Person,*
sei dahingestellt.

Erzihlungen iiber Riuber und Piraten sind hiufig als Abenteuer- und Unter-
haltungsliteratur angelegt und wurden in Zeitschriften oder als Groschenromane
publiziert. Dartiber hinaus fand der Gesetzlose im 18. Jahrhundert Eingang in
die ,hohe® Literatur. Es gibt eine Masse an Texten von renommierten Autoren
wie Friedrich Schiller, Heinrich von Kleist, Johann Peter Hebel und Bettina von
Arnim, die sich der Figur des Riubers widmen.%” Friedrich Schillers Drama Die
Rauber ist sicherlich einer der berihmtesten Texte der deutschen Literatur, in
dem Gesetzlosigkeit thematisiert wird. Das Drama sorgte 1782 fur einen gesell-
schaftlichen Skandal. Schillers Rduberbande formiert sich im Geist der Libertina-
ge als Auflehnung gegen feudale Zwinge, doch das Pathos des Banditentums
wird durch die Tragodie gebrochen. Deutlich wird dies in der 2. Szene des 3.
Akts, als sich der junge Graf Kosinsky der Bande anschlieflen will. Voller Pathos
erklirt er seinen Willen, gegen Tyrannen zu kimpfen und den Armen und Un-
terdriickten zu helfen.*® Darauthin fragt ihn der Riuberhauptmann Karl Moor,
ob er zu viele Geschichten tiber Robin Hood gehort habe, und er warnt ihn da-
vor, dass nicht Ruhm und Ehre, sondern das Schafott auf die Riuber warte.*’
Kosinskys Vorstellung eines heroischen Banditentums wird von Karl Moor de-
savouiert durch die Bezugnahme auf Robin Hood als blofle Geschichte, die nicht
den realen Bedingungen entspreche. Moors Beschreibung des tatsichlichen
Raubgeschifts in Abgrenzung zum heroischen Ideal des edlen Riubers gibt ein
disteres Bild. Die Libertins in Schillers Drama, insbesondere Spiegelberg, er-
scheinen weniger als soziale Rebellen und vielmehr als skrupellose Abenteurer.
Sie folgen keinem moralischen Kodex, ihr radikal aufklarerischer Freiheitsgedan-

4 Vgl. Carl Zuckmayer: Schinderhannes, in: ders.: Dramen (Gesammelte Werke 3), Frankfurt

am Main 1960, S. 145-217. Vgl. auch die Verfilmung Der Schinderhannes (D 1958). Regie:
Helmut Kiutner, Drehbuch: Georg Hurdalek. Mit: Curd Jiirgens.

Vgl. Heribert J. Leonardy: Der Mythos vom ,edlen® Riuber. Untersuchungen narrativer
Tendenzen und Bearbeitungsformen bei den Legenden der vier Riuberfiguren Robin
Hood, Schinderhannes, Jesse James und Ned Kelly, Saarbriicken 1997, S. 169.

46 Vgl. Franke: Schinderhannes, S.119-123, S.309-310. Vgl. Dagmar Lutz: ,Ein Mann, wie
er im Buche steht®. Versuch einer Lebensbeschreibung des Johannes Biickler, genannt
Schinderhannes, in: Harald Siebenmorgen (Hg.): Schurke oder Held? Historische Riuber
und Riuberbanden, Sigmaringen 1995, S. 81-96, hier S. 85, S. 94.

Vgl. dazu die beiden Anthologien von Heiner Boehnke / Hans Sarkowicz (Hg.): Riuberge-
schichten, Frankfurt am Main 2003 und Hannelore Westhoff (Hg.): Riubergeschichten, Ra-
vensburg 1987.

8 Val. Friedrich Schiller: Die Rauber, Stuttgart 2001, S. 89.

4 Vgl. ebd., S. 90-91.

45

47

25

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ke fithrt konsequent ans Ende gedacht zur riicksichtlosen Durchsetzung der eige-
nen Interessen bzw. zur Entfesselung der zerstorerischen Triebe. Dessen ist sich
Karl Moor durchaus bewusst, wenn er sagt: ,Das Gesetz hat noch keinen grofien
Mann gebildet, aber die Freiheit briitet Kolosse und Extremititen aus.“>

Auch in Frankreich blithte die Brigantenliteratur im 18. Jahrhundert.’! Und so
findet sich im Roman Juliette des Marquis Donatien Alphonse Frangois de Sade,
einem Zeitgenossen Schillers, neben der Titelfigur Juliette auch der Riuber Brisa-
Testa im Figurenensemble.?? Bei Sade bringt die Libertinage als absolute Freiheit
die von Moor benannten Extremititen hervor. Der Widerspruch von Freiheit
und Gesetz wird auf die Spitze getrieben. Sades Figuren erkliren in ihrem
»~Kampf gegen die Gesetze“>? alle moralischen Bedenken fiir ungiltig. Diese radi-
kale Freiheit rechtfertigt Folter und Mord und ist fir Max Horkheimer und
Theodor W. Adorno ein Beispiel dafiir, wie die Bewegung von Vernunft und Frei-
heit in Herrschaft und Verbrechen umschligt.’* Albert Camus sieht im Werk Sa-
des einen Ausdruck der ,ziigelloseste[n] Revolte®, in der ,die Forderung nach
volliger Freiheit [...] mit der Versklavung der Mehrzahl [endet]“.>> Die Dynamik
der Gesetzlosigkeit entfaltet sich als vollstindige Liquidation von Recht, Moral
und Freiheit. Schillers Stiick ist damit das Gegenteil zu Sades Glorifizierung von
Freiheit und Verbrechen. Bei aller Kritik an adeligen Intrigen lisst sich Die Riu-
ber als Deheroisierung der Gesetzlosigkeit verstehen. Die Riuber sind als primiti-
ve Rebellen letztlich dem Untergang geweiht. In der Tragik, die sich aus dem Wi-
derspruch zwischen feudaler Willkiirherrschaft und der willkiirlichen Gewalt der
Riuber entfaltet, weist Schiller den Weg zu einer liberalen, aufklarerischen Ge-
sellschaft, in der mit dem Recht auch die Gerechtigkeit herrscht. Das Banditen-
tum bleibt eine Notlosung unter archaischen gesellschaftlichen Bedingungen. Fir
Sade hingegen ist die anarchische und gewalttitige Gesetzlosigkeit geradezu die
Konsequenz aus der Kritik von Aufklirung und Liberalismus an Feudalherrschaft
und Gott.

°0 Ebd,, S.23.

51 Vgl. Hans-Jiirgen Liisebrink: Franzésische Brigantenliteratur versus deutsche Riuberroman-

tik? Skizze einer Funktionsgeschichte der deutschen und franzosischen Brigantenliteratur

des 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts, in: Jorg Schonert (Hg.): Erzdhlte Kriminalitit.

Zur Typologie und Funktion von narrativen Darstellungen in Strafrechtspflege, Publizistik

und Literatur zwischen 1770 und 1920. Vortrige zu einem interdiszipliniren Kolloquium,

Hamburg, 10. - 12. April 1985, Tiibingen 1991, S. 177-191. Vgl. auch Wolfgang Seiden-

spinner: Der Mythos vom Sozialbanditen, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht

49.1, 1998, S. 686-701, hier S. 687, S. 698.

Vgl. Donatien Alphonse Francois de Sade: Juliette, oder Die Wonne des Lasters (Histoire

de Juliette, ou les Prospérités du Vice), iibers. v. Martin Isenbiel, in: ders: Werke in funf

Binden, Band 3-4, hg. v. Bettina Hesse, Koln 1995.

33 Max Horkheimer / Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt am Main 2001, S. 125.

3% Vgl. den Exkurs zu ,Juliette oder Aufklirung und Moral® in: ebd., S. 88-127.

35 Albert Camus: Der Mensch in der Revolte (Chomme révolté), iibers. v. Justus Streller,
Reinbek 242001, S. 55.

52

26

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Probleme, die von Schiller und Sade aufgeworfen werden, deuten darauf
hin, dass die literarische Bliite, die die Figur des Gesetzlosen vom 17. bis ins 19.
Jahrhundert erlebte, ihren Grund in einer historischen Phase hatte, in der sich
ein radikaler gesellschaftlicher Wandel vollzog. Wie Rudolf Schenda schreibt, ha-
be die populdre Literatur der frithen birgerlichen Gesellschaft ,den Riuber ge-
schaffen, der in Opposition zum feudalen Adel das Recht in seine Hand
nimmt“.5¢ Dass im Wald die Riuber seien, wie es in einem bekannten Volkslied
heiflt, beschwor nicht nur die Angst-Lust des Publikums, sondern auch dessen re-
volutiondre Phantasie. Der Prozess, durch den die feudale Welt des Mittelalters
sich aufloste und sich in eine biirgerlich-rechtsstaatliche Gesellschaft zu transfor-
mieren begann, vollzog sich in einer Reihe aufeinander folgender Briiche. Zu
nennen sind hier vor allem die englischen Revolutionen des 17. Jahrhunderts
von der kurzlebigen Republik bis zur Etablierung der Bill of Rights und die Re-
volutionen Ende des 18. Jahrhunderts in Nordamerika und in Frankreich. Beglei-
tet und befordert wurde dieser Prozess von den Diskursen der aufblithenden biir-
gerlichen Philosophie um Natur- und Vernunftrecht. Dass Fragen des Wider-
stands gegen die herrschende Ordnung und nach der Begriindung und Legitimi-
tit des Rechts, die auch in Erzihlungen tiber Gesetzlose thematisiert werden, in
dieser Epoche bedeutsam wurden, kann nicht iiberraschen. In einer revolutiona-
ren Situation erhilt das Problem der Rechtsordnung Dringlichkeit.

Der Konflikt zwischen Gesetzlosigkeit und legitimer Gewalt erfihrt zu Beginn
des 19. Jahrhunderts mit Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas (1810) eine der
bemerkenswertesten Bearbeitungen des Themas in der deutschen Literatur.’” Im
Nachgang der biirgerlichen Revolutionen und der historisch neuen Begriindung
des Rechts aus universellen Prinzipien und der natiirlichen Souverinitit des Vol-
kes, arbeitet der Jurist und Schriftsteller Kleist Probleme wie die Legitimitit der
Souverinitit, die Legalitit der Verfahrensweise und des Widerstandsrechts scharf
heraus. In der Geschichte eines entrechteten Pferdehindlers aus der Reformati-
onszeit werden rechtsphilosophische Diskurse des 18. und frithen 19. Jahrhun-
derts aufgegriffen, die in unserer Gesellschaft als Erbe der biirgerlichen Revolu-
tionen nachwirken.

Mit der europdischen Besiedlung Amerikas bekommt die Figur des Gesetzlo-
sen im Kontext der kolonialen Frontier des 19. Jahrhunderts eine spezifische
Form.’® In den Erzihlungen tber die Gesetzlosigkeit der Frontier setzt sich der
Widerspruch von Recht und Freiheit, der mit den biirgerlichen Revolutionen
hervorgetreten ist, fort und spitzt sich als riumliche Konfrontation von Zivilisati-
on und Wildnis zu. Die Vorstellung einer unbesiedelten Wildnis - die dort le-

3¢ Rudolf Schenda: Die Lesestoffe der Kleinen Leute. Studien zur populiren Literatur im 19.
und 20. Jahrhundert, Miinchen 1976, S. 111 (Hervorh. i. Orig.).

57 Heinrich von Kleist: Michael Kohlhaas, in: ders.: Erzihlungen, Frankfurt am Main/Leipzig
1996, S. 9-115.

58 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 34.

27

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

benden Menschen werden als ,Wilde® kurzerhand auf eine Naturerscheinung re-
duziert — gibt der Idee, dass dort die Freiheit herrsche, wo es keine Gesetze gibt,
einen konkreten geographischen Ort: jenseits der Frontier, die sowohl die Grenze
der Zivilisation als auch deren Front im Kampf gegen die Wildnis ist. Die Besied-
lung Nordamerikas wurde von einer immensen Textproduktion begleitet — Pres-
seartikel, Groschenromane, Biographien, religiose Traktate und politische Essays
zirkulierten unter einer zunehmend alphabetisierten Bevolkerung. Miindliche Er-
lebnisberichte und Geriichte fanden sofort ihren Niederschlag in Druck-
erzeugnissen. Die verschlungenen Wege miindlicher Tradierung, wie sie die mit-
telalterlichen Balladen durchlaufen hatten, wurden verkiirzt. Moderne Verkehrs-
und Kommunikationsmittel befeuerten die gesellschaftliche Mythenmaschine.
Die zunehmende Geschwindigkeit und Reichweite bei der Verbreitung von Tex-
ten trug zur rasanten Heroisierung von so illustren und diversen Gestalten wie
Jesse James, William ,Billy the Kid‘ Bonney, Kit Carson, Daniel Boone, ,Buffalo’
Bill Cody, ,Calamity® Jane Cannary, Wild® Bill Hickock, Bat Masterson, John
Herny ,Doc® Holliday, Wyatt Earp, Belle Starr und den Briidern Grat, Bob und
Emmet Dalton noch zu deren Lebzeiten bei.’® Aber auch fiktive Figuren wie
Deadwood Dick, der Held zahlreicher Groschenromane,®® und Natty Bumppo,
James F. Coopers Held der Leatherstocking Tales,®' wurden in die Frontier-My-
thologie integriert. Nun sind diese Figuren nicht alle Banditen, doch an der
Frontier, unter den Bedingungen der Abwesenheit staatlicher Autoritit, sind alle
gleichermaflen frei und gesetzlos. Es herrscht das Recht des Stirkeren. Im Kampf
zwischen Gut und Bose ist es die Moral — das Gesetz, das der Einzelne in seinem
Inneren findet -, die den Unterschied ausmacht. Oft ist diese Unterscheidung
nicht klar zu ziehen und diese Ambivalenz trigt dazu bei, dass auch Riuber und
Banditen heroisiert werden. Dass das Westerngenre aufschlussreich ist, wenn man
die Genese des modernen Subjekts im Verhiltnis zur Setzung und allmihlichen
Durchsetzung von Recht und staatlicher Ordnung in der biirgerlichen Gesell-
schaft untersuchen will, hat Josef Friichtl in seiner Heldengeschichte der Moder-
ne gezeigt.%2 Weil an der Frontier die Widerspriiche von Freiheit und Gesetz,
Recht und Gerechtigkeit, Wildnis und Zivilisation so offen hervortreten, konnte
der Western zu einem genuin modernen Mythos werden, der weit tiber die USA
hinaus bis heute Resonanz findet.

39 Fiir einen Uberblick sei verwiesen auf: Richard Young / Judy Dockrey Young (Hg.): Outlaw

Tales. Legends, Myths, and Folklore from America’s Middle Border, Little Rock 1992 und
Frank R. Prassel: The Great American Outlaw. A Legacy of Fact and Fiction, Norman/
London 1993.
60 Vgl. Henry Nash Smith: Virgin Land. The American West as Symbol and Myth, Cam-
bridge/London %1998, S. 90-111.
James Fenimore Cooper: The Leatherstocking Tales, 2 Bde., hg. v. Blake Nevius, New York
1985.
Vgl. Josef Friichtl: Das unverschimte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne, Frankfurt
am Main 2004.

61

62

28

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im historischen Sozialbanditen, wie ihn Hobsbawm beschreibt, zeigt sich gera-
de nicht die moderne unmoralische Gesetzlosigkeit Sades, die als atheistischer
Frevel, vollige Enthemmung und Entwertung aller traditionellen Normen auftritt
- und damit zum Verbrechen wird -, sondern im Gegenteil das Beharren auf
eben diesen traditionellen Normen, die unter dem Druck der gesellschaftlichen
Modernisierung zusammenzubrechen drohen.®® Hobsbawm meint, der Sozial-
bandit sei ein Phinomen der vormodernen Welt, doch insofern das Banditentum
als Reaktion auf Modernisierungstendenzen in einer Gesellschaft verstanden
wird, ist der traditionelle Gesetzlose als Kimpfer gegen diese Moderne mit ihr
verbunden. Sentimentalitit fiir die ,gute alte Zeit® ist ein Aspekt der modernen
Welt und Kampf gegen die Moderne bleibt notwendigerweise auf diese bezogen
- wenn auch negativ: so wie der Gesetzlose auf das Gesetz bezogen bleibt.

Die Entwicklung moderner Territorialstaaten und die Durchsetzung einer mo-
dernen, liberalen Rechtsordnung vollzieht sich in einem langwierigen und wider-
sprichlichen, sowohl historischen wie rdumlichen Prozess, der global betrachtet
bis heute nicht abgeschlossen ist. Dies zeigen die akademischen Diskurse um so-
genannte ,failed states’ und ,Governance in Riumen begrenzter Staatlichkeit.64
Trotz der SchlieBung der Frontier, der Moglichkeiten zur Kontrolle staatlichen
Territoriums und zur Sicherung der Seewege durch verbesserte Verkehrs- und
Kommunikationsmittel, effektive Verwaltung und schlagkriftige Strafverfolgungs-
behorden und trotz der Urbanisierung der Gesellschaft hat sich das Problem der
Riume der Gesetzlosigkeit in einer weltweiten Perspektive nicht erledigt. Das
Recht bleibt briichig und die sich in ihm entfaltenden Widerspriiche weiterhin
relevant. Entlang der Risse des Territorialstaats konnen immer wieder gesetzlose
Riume aufbrechen: Slums, in die sich die Polizei nicht hineintraut®® oder der po-
litische Versuch, solche Riume als ,temporire autonome Zone* stindig neu zu
schaffen.®

Mit der Konsolidierung der Rechtsordnung erscheint die kulturelle Imaginati-
on der Gesetzlosigkeit immer mehr als Verbrechen und verlagert sich in Krimi-
nal- und Detektivromane, in Gangster- und Actionfilme. Doch hat dies keines-
falls dafur gesorgt, dass die Gesetzlosen vergangener Epochen an Reiz verlieren.
Riuber, Piraten und Revolverhelden gehoren zum festen Figurenarsenal der Kul-
turindustrie. Dass es einen Zusammenhang zwischen den gesellschaftlichen Be-
dingungen einer bestimmten historischen Phase und den Themen gibt, die in ihr
literarisch verarbeitet werden, wird durch die Popularitit Robin Hoods im 15.

63 Sein Ziel ist ,die Bewahrung einer traditionellen Welt, in der die Menschen gerecht behan-

delt werden®. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 16.

Vgl. Governance in Riumen begrenzter Staatlichkeit, DFG-Sonderforschungsbereich 700

an der FU Berlin, Website: www.sfb-governance.de, 7. Juni 2018.

65 Vgl. Mike Davis: Planet of Slums, London/New York 2006, S. 199-206.

% Vgl. Hakim Bey: T.A.Z. Die temporire autonome Zone (T.A.Z. Temperary Autonomous
Zone), Ubers. v. Jurgen Schneider, Berlin 1994.

64

29

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und 16. Jahrhundert, der Piratengeschichten im 17. und 18. Jahrhundert in Eng-
land, die Blite der Riuber- und Brigantenliteratur in Kontinentaleuropa im 18.
und frithen 19. Jahrhundert und die Entstehung des Western-Genres in den USA
in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts nahegelegt. Jenseits solcher Konjunk-
turen kann die literarische Bearbeitung von historischen Gesetzlosen mit einiger
Verzogerung erfolgen. Auch Robin Hood, Stortebeker und Jesse James wurden
als Figuren immer wieder aufgegriffen, um unter verinderten historischen Bedin-
gungen neu interpretiert zu werden. Sie alle haben als mythische Figuren den so-
zialen Entstehungskontext der Erzihlungen tberlebt. Es handelt sich nicht um
zeitgendssische Figuren, aber mit der Bezugnahme auf traditionelle Stoffe kon-
nen aktuelle Probleme in die Vergangenheit projiziert werden. Der Mythos, der
aus der Vergangenheit heriiberreicht, dient der Selbstverstindigung einer Gesell-
schaft in der Gegenwart.

Die Vergangenheit als gesetzlose Zeiten zu imaginieren, steht in Kontrast zu
einer scheinbar geordneten Gegenwart, in der das Verbrechen als einmaliger Fall
hereinbricht, um von einem Ermittler gelost zu werden. Als Antithese zur ver-
rechtlichten Welt der modernen biirgerlichen Gesellschaft scheint die historische
Gesetzlosigkeit auch deshalb zu faszinieren, weil sie an den Kampf um die Fun-
dierung dieser biirgerlichen Gesellschaft erinnert, ohne dass sie die gegenwirtige
Ordnung unmittelbar bedroht. Wihrend eine Piratengeschichte im 18. Jahrhun-
dert noch eine akute Bedrohung vor Augen fithrte, konnte Treasure Island in den
1880ern ein buntes Karibikabenteuer daraus machen, das den Schrecken nicht
nur riumlich, sondern auch zeitlich in die Ferne riickt. Und so ist der Robin
Hood der Balladen im Kontext ihrer Entstehung gefihrlicher als der anthropo-
morphe Fuchs, als der er in einem Disney-Animationsfilm erscheint.” Die Erin-
nerung an die Fragilitit der gesetzlichen Ordnung zeigt sich in der Moderne eher
in Superschurken wie Fantomas, Dr. Mabuse, Professor Moriarty oder Ernst Stav-
ro Blofeld, durch deren Terrornetze eine weltumspannende Bedrohung imagi-
niert wird — wihrend reale Terroristen, die ein weltweites Bedrohungsszenario
etablieren, auch als Helden erscheinen konnen.®® Gangsterfilm und Kriminalro-
man fithren die alltigliche Banalitit der verbrecherischen Gesetzlosigkeit vor Au-
gen, die die Gesellschaft in Chaos und Anarchie zu stiirzen droht. Riuber im
Wald und Banditen, die auf Pferden durch die Pririe reiten, scheinen durch ihre
Abwesenheit hingegen den Sieg des Gesetzes zu bestitigen. Selbst Piraten schei-
nen trotz der wiedererwachten Bedrohung am Horn von Afrika heute als Pirates
of the Caribbean eher zur eskapistischen Kinophantasie zu taugen.®® Ob eine Er-

67 Vgl. Robin Hood (USA 1973). Regie: Wolfgang Reitherman, Drehbuch: Ken Anderson /
Larry Clemmons.

68 Vgl. Bernhard Giesen: Triumph and Trauma, Boulder/London 2004, S. 25.

89 An diesem Widerspruch wird sich auf humorvolle Weise abgearbeitet in der Folge ,,Fatbe-
ard“ der TV-Serie South Park (USA 1997-). Idee: Trey Parker / Matt Stone. Staffel 13,
Episode 7.

30

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zihlung die bestehende Ordnung bestitigt oder ob sie diese untergribt, muss
sich allerdings am konkreten Text zeigen.

Robin Hood, Stortebeker und Jesse James werden zwar in einer historischen
Vergangenheit verortet, doch die verschiedenen Adaptionen aktualisieren die al-
teren Schichten des jeweiligen Mythos. Zehn literarische Texte vom 15. bis zum
21. Jahrhundert werden genauer untersucht. Die Auswahl der Texte soll es ermog-
lichen, eine historische und eine systematische Perspektive zu verbinden. Dia-
chron wird die Tradierung der einzelnen mythischen Narrative betrachtet, um
diese in einer synchronen Nebeneinanderstellung vergleichen zu konnen. Fur
Robin Hood werden die Ballade Robin Hood and Guy of Gisborne aus dem 15.
Jahrhundert (Kap. VII), der historische Roman /vanhoe von Walter Scott aus
dem frithen 19. Jahrhundert (Kap. VIII), Bows Against the Barons von Geoffrey
Trease aus den 1930er Jahren (Kap. IX) sowie Adam Thorpes Roman Hodd vom
Beginn des 21. Jahrhunderts (Kap. X) genauer betrachtet. Erzdhlungen tiber Stor-
tebeker werden im Stortebekerlied aus dem 16 Jahrhundert (Kap. XII), in Theo-
dor Fontanes Likedeeler-Fragment aus dem spiten 19. Jahrhundert (Kap. XIII),
in Willi Bredels Die Vitalienbriider aus den 1940ern (Kap. XIV) und schliefllich
Boy Lornsens Klaus Stortebeker aus dem spiten 20. Jahrhundert (Kap. XV) un-
tersucht. Die Auswahl an Material iber Jesse James bleibt beschrinkt auf die
Pseudobiographie The Life, Times and Treacherous Death of Jesse James (1882)
von Frank Triplett (Kap. XVII) und Ron Hansens Roman 7he Assassination of
Jesse James by the Coward Robert Ford (1983) (Kap. XVIII). Die Beschrinkung
auf zwei Textquellen ist durch die wesentlich kiirze Tradierungsgeschichte des
Stoffes bedingt, die zudem sehr stark im Medium des Films stattfindet, das in
dieser Arbeit nicht beriicksichtigt wird. Die bertihmte Jesse-James-Ballade ist
nicht narrativ ausgestaltet und obwohl sie fiir die Vorstellung von James als Ro-
bin-Hood-Figur einflussreich war, entspricht ihre Stellung nicht derjenigen der
Balladen in den Erzihltraditionen von Robin Hood und Stortebeker. Der Entste-
hungszusammenhang des Mythos wird hingegen in Tripletts Text anschaulich.
Zunichst werden jedoch die Frage von Recht und Gerechtigkeit umrissen (Kap.
IT), die bisherigen Forschungsansitze zur Figur des Gesetzlosen dargestellt (Kap.
I1T) und einer Kritik unterzogen (Kap. IV), um dann den Begriff des Mythos und
die rdumlichen Aspekte von Recht und Gesetzlosigkeit genauer zu bestimmen
und daraus ein Forschungsprogramm zu entwickeln (Kap. V).

Diese Forschung steht in der Tradition einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft. Dies bedeutet, dass die untersuchten Phinomene in ihrer Widerspriich-
lichkeit und in Relation zu ihren sozialen Bedingungen erfasst werden. Literatur-
wissenschaftliches close reading und kultursoziologische Diskursanalyse verbin-
den sich mit dialektischer Epistemologie. Auch wenn die kritische Theorie im en-
geren Sinne (Marx, Lukacs, Benjamin, Horkheimer, Adorno) dabei eine wichtige
Rolle spielt, kommen Denkanstofle aus so disparaten Quellen wie der klassischen
antiken Philosophie (Platon, Aristoteles), der Philosophie der Aufklirung und

31

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des Idealismus (Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel, Fichte), dem Poststruktu-
ralismus (Barthes, Foucault, Derrida, Deleuze und Guattari) und der Rezeptions-
theorie (Blumenberg, Iser). Sogar mit faschistischer Rechtstheorie (Schmitt) habe
ich mich auseinandergesetzt. Das ist nicht einer eklektizistischen Willkiir geschul-
det, sondern ergibt sich aus der Beschiftigung mit der Sache: Recht, Mythos und
Raum sind umstrittene theoretische Begriffe mit einer langen Geschichte. Anstatt
eine positive Definition zu geben, unter die ein Sachverhalt ohne Weiteres sub-
sumiert werden kann, wird die widerspriichliche Bedeutung der Begriffe aus den
historischen Sedimenten des Diskurses herauspripariert.

32

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[1. Der Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit

1. Souverinitit, Legalitit, Legitimitat

Rechtfertigungen des Gesetzbruchs finden sich bereits in der griechischen Antike
in den Erzdhlungen iiber Prometheus und Antigone. Prometheus setzt sich tiber
das gottliche Gesetz hinweg und bringt den Menschen das Feuer, wofiir er von
Zeus grausam bestraft wird.! Mit seiner Tat begriindet er die zivilisierte Gemein-
schaft der Menschen und wird so zum Kulturheros, der sich gegen die Ungerech-
tigkeit der Gotter auflehnt.? Antigone setzt sich im Namen des gottlichen Geset-
zes uber das weltliche Gesetz Konig Kreons hinweg, um ihren zum Verriter er-
kldrten Bruder Polyneikes zu bestatten und ihm damit Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen. In Sophokles’ Tragodie Antigone rechtfertigt sie sich gegeniiber Kreon
damit, dass das Gesetz der Gotter ewig sei und tiber dem des Staates stehe.> Dem
von politischen Interessen und Staatsriason geleiteten Rechtsverstindnis setzt sie
eine Idee ewiger gottlicher Gerechtigkeit entgegen. Das kann Kreon nicht zulas-
sen, weil die Missachtung des koniglichen Gesetzes das Staatswesen und damit
die gesamte soziale Ordnung in Frage stellt.*

Gesetzlosigkeit ist das ,Andere der Ordnung’. Dem Nomos, der Ordnung des
Gesetzes, steht die Anomie gegeniiber, die es zu vermeiden gilt, denn mit sozia-
ler Unordnung drohen politisches Chaos und Anarchie am Horizont aufzuzie-
hen.> Kreon, der diese Bedrohung abwehren will, ldsst sich nicht mit dem Hin-
weis auf seine Ungerechtigkeit nach Maf§gabe des gottlichen Gesetzes beeindru-
cken. Den Konflikt zwischen Antigone und Kreon hat Georg Wilhelm Friedrich
Hegel als Widerspruch der Sittlichkeit aufgefasst, die sich in zwei unterschiedli-
che Michte aufspaltet, ,in ein menschliches und gottliches Gesetz“.¢ Nach Hegel
hat jede der beiden Seiten aus ihrer Perspektive Recht, aber in ihrer Einseitigkeit

Vgl. Hesiod: Theogonie. Werke und Tage, hg. u. iibers. v. Albert von Schirnding, Miinchen
1991, S. 44-49 (Theogonie, Verse 521-569), S. 86-89 (Werke und Tage, Verse 47-58).

Im rebellischen Geist von Sturm und Drang und Romantik konnte Prometheus bei Johann
Wolfgang Goethe und Percy Shelley zur Figur der Revolte schlechthin werden. Vgl. Johann
Wolfgang Goethe: Prometheus, in: ders.: Gedichte 1756-1799 (Simtliche Werke 1), Frank-
furt am Main 1987, S.203-204, S.329-330 (die beiden Versionen weichen an einigen Stel-
len voneinander ab). Vgl. Percy Bysshe Shelley: Prometheus Unbound, in: ders.: Complete
Poetical Works, hg. v. Thomas Hutchinson, London u. a. 1948, S, 204-274.

3 Vgl. Sophokles: Antigone, iibers. v. Wilhelm Kuchenmiiller, Stuttgart 2000, Verse 452-455.
4 Vgl. ebd., Vers 677.

Vgl. Ulrich Brockling u. a.: Das Andere der Ordnung denken. Eine Perspektivverschiebung,
in: dies. (Hg.): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weilerswist-Metter-
nich 2015, S. 9-53, insbes. S. 12.

® Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes (Werke 3), hg. v. Eva Molden-
hauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1986, S. 328.

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

haben sie beide Unrecht.” Antigone bezahlt ihren Unwillen, sich Kreons Gesetz
zu unterwerfen, mit dem Ausschluss aus der Gesellschaft und schliefllich mit
threm Leben. Wie die Geschichte von Prometheus zeigt, muss das gottliche Ge-
setz nicht gerechter und die Sanktion dessen Ubertretung nicht weniger grausam
sein.

Wihrend Prometheus gegen die gottliche Herrschaft im Namen der Welt der
Menschen rebelliert, rebelliert Antigone im Namen der Gotter gegen die weltli-
che Herrschaft. In beiden Fillen zeigt sich der Zerfall des Rechts in eine Sphire
von gewaltsam sanktionierten Regeln — das Gesetz — und in eine Sphire des mo-
ralischen Diskurses tiber Gerechtigkeit — die Auseinandersetzung dartiber, was ge-
recht sei. Die Uberschreitung des Gesetzes erfolgt im Namen einer alternativen
Rechtsvorstellung oder versucht sich durch den Bezug auf eine vom bestehenden
Gesetz nicht verwirklichte Gerechtigkeit zu rechtfertigen.? Das Ideal, dass das
Recht gesetzlich kodifizieren solle, was gerecht sei, erweist sich als hinfillig, wenn
das Gesetz fur die Herrscher Zeus und Kreon eine Willensiduflerung ist und nicht
ein moralischer Grundsatz. Das Gesetz ist kontingent und der ,mystische Grund
der Autoritit’, den Jacques Derrida in Anschluss an Michel de Montaigne und
Blaise Pascal untersucht, ist eine ,grund-lose Gewalt(tat)“.? In der Grundlosigkeit
der Setzung ist die Gewalt weder gerecht noch ungerecht, sondern jenseits dieses
Gegensatzes.!0 Diese Grundlosigkeit bedeute, dass es nichts gibe, das von sich
aus gerecht sei.l! Vor der Entscheidung, ein bestimmtes Recht zu setzen, bevor
das Recht zum Gesetz wird, gibt es keinen Maf3stab, an dem es zu messen wire.
Dieses Problem zeigt sich auch in der Genesis am Verbot Gottes, vom Baum der
Erkenntnis zu essen.!? Bevor sie davon gegessen hatten, gab es fiir Eva und
Adam keinen Mafistab, um Gut und Bose zu unterscheiden. Das Gesetz er-
scheint als blofle Willensduflerung der grofiten Gewalt, was recht und gerecht
sein soll. Das Gesetz erweist seine Tauglichkeit nicht in seiner Gerechtigkeit, son-
dern in der Sicherung von Herrschaft, indem ihr ein formaler Rahmen von Ver-
boten und Geboten gegeben wird, deren Ubertretung gewaltsame Sanktionen
nach sich zieht. Die Gesetzesbrecher Prometheus und Antigone haben wenig mit
den bewaffneten Riuberbanden und Piraten spiterer Jahrhunderte gemein, doch
hier zeigen sich bereits die grundlegenden Konflikte und Widerspriiche zwischen

7 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion II.

Vorlesungen tber die Beweise vom Dasein Gottes (Werke 17), hg. v. Eva Moldenhauer /

Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1969, S. 133.

Das Verb ,rechtfertigen® impliziert bereits die Inanspruchnahme eines Rechts.

Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit” (Force de loi. Le ,fon-

dament mystique de P'autorité), tibers. v. Alexander Garcia Dittmann, Frankfurt am Main

1996, S. 29.

10yl ebd.

11 vql. ebd., S. 24.

12 Genesis 2, 16-17, in: Die Bibel. Die Gute Nachricht in heutigem Deutsch, Stuttgart 1982,
S.4. Im Folgenden wird auf Bibelstellen mit der Nennung von Buch, Kapitel, Vers verwie-
sen.

8
9

34

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Recht und Gerechtigkeit, zwischen Gesetz und Moral, zwischen Legalitit und Le-
gitimitit, aus denen sich das Phinomen des heroischen Gesetzlosen entwickelt.

Wenn Derrida schreibt, ,Recht ist nicht die Gerechtigkeit®,!® bringt er damit
nicht nur das Problem eines unverwirklichten Ideals zum Ausdruck, sondern zielt
auf ein tiefgreifendes rechtsphilosophisches Problem: ,in der Gestalt des Rechts
scheint die Gerechtigkeit [...] die Allgemeinheit einer Regel, einer Norm oder ei-
nes universalen Imperativs vorauszusetzen.“* Nun muss die allgemeine Regel
auf einen konkreten Fall angewendet werden. Die Diskrepanz zwischen der All-
gemeinheit des Rechts in Form des Gesetzes und der Besonderheit seiner Anwen-
dung als Konkretisierung einer Grundnorm lisst sich nicht einfach auflosen. Fur
Derrida ist Gerechtigkeit deswegen ,eine Erfahrung des Unmoglichen®.!> Das
Nachdenken tiber Recht und Gerechtigkeit scheint in die Aporie zu flihren, es
gibt keinen Ausweg aus dem Widerspruch. Dieser Widerspruch war historisch
nicht immer ersichtlich und es gibt eine ganze Reihe von Ansitzen, den Zusam-
menhang von Recht und Gerechtigkeit zu bestimmen. Ublicherweise wurde ver-
sucht, das Problem der Gerechtigkeit an universale Prinzipien, wie gottliche oder
natiirliche Rechte, oder positivistisch an eine historisch tiberlieferte Rechtstraditi-
on zu binden. Naturrecht und Rechtspositivismus sind die Traditionen, die fur
das Rechtsverstindnis und die Genese der Rechtsordnung im europdisch geprig-
ten Teil der Welt einflussreich waren.

Thomas Jefferson und die anderen Politiker, die 1776 die amerikanische Unab-
hingigkeitserklirung unterzeichneten, gingen davon aus, dass die Menschen von
Natur aus unveriuflerliche Rechte besiflen, deren Wahrheit selbstevident sei und
keiner weiteren Begriindung bediirfe.’¢ Dass die Wahrheit von der Freiheit und
Gleichheit der Menschen bereits zum Gemeinplatz geworden war, zeigt den im-
mensen Einfluss, den Naturrecht und Aufklirung vor allem durch John Lockes
Zwei Abhandlungen iiber die Regierung ausgeubt hatten. Locke entwirft die Vor-
stellung, dass die positiven Gesetze der Gesellschaft den Gesetzen der Natur
nachgebildet werden sollen.!” Gerecht ist demnach, was im Gesellschaftszustand
an natiirlichen Rechten verwirklicht und erhalten wird. Auf der Grundlage der
natiirlichen Gleichheit der Menschen sollen in der Regierungsform der liberalen,
biirgerlichen Gesellschaft universelle Rechte — Freiheit, Leben, Eigentum - ge-

13 Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.

4 Ebd,, S.34-35.

> Ebd,, S.33.

16 e hold these truths to be self-evident, that all men are created equal, that they are en-
dowed by their Creator with certain unalienable Rights, that among these are Life, Liberty
and the pursuit of Happiness.“ Declaration of Independence (The Unanimous Declaration
of the Thirteen United States of America), hg. v. The National Archives and Records Ad-
ministration, auf: www.archives.gov/exhibits/charters/declaration_transcript.html, 18.
Februar 2016.

Vgl. John Locke: Zwei Abhandlungen iiber die Regierung (Two Treatises of Government),
hg. v. Walter Euchner, tibers. v. Hans Jorn Hoffmann, Frankfurt am Main 1977, S. 141 (L.,
§92).

17

35

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schiitzt werden. Naturrechtliche Auffassungen, die das Recht auf einen tiberhisto-
rischen Bestand an Normen, also universalen und objektiv giltigen Grundsit-
zen, zuriickfithren, verkennen jedoch, dass Recht eine menschliche Setzung ist
und sich durch eine konkrete historische Praxis, nimlich die sozialen und politi-
schen Auseinandersetzungen einer Epoche, entwickelt. Das zeigt sich auch daran,
dass Frauen, schwarze Sklaven und die indigene Bevolkerung von den Rechten
der Unabhingigkeitserklirung zwar nicht explizit, aber doch in der praktischen
Implementierung der Rechtsordnung ausgenommen waren und damit der An-
spruch der Universalitit menschlicher Rechte gar nicht erfullt wurde.!® Fiir den
Rechtspositivismus hingegen haben Gesetze bereits aus dem Grund Geltung,
dass sie bestehen. Damit mag der Rechtspositivismus zwar mehr Gespiir fur die
Historizitit des Rechts haben, aber er geht implizit von einer Grundnorm der be-
stehenden Rechtsordnung aus und bleibt indifferent gegeniiber dem konkreten
Inhalt der Rechtsnorm, die sich historisch durchgesetzt hat. Diese Setzung und
Durchsetzung des Rechts basiert auf Gewalt, wie Walter Benjamin pointiert fest-
stellt: ,Rechtsetzung ist Machtsetzung und insofern ein Akt von unmittelbarer
Manifestation der Gewalt.“!?

Gewalt steht am Anfang des Rechts und wirkt darin als Mittel und als Dro-
hung der rechtserhaltenden Gewalt fort.2 Naturrecht und Rechtspositivismus
versuchen beide, die rechtsetzende und rechtserhaltende Gewalt zu legitimieren.
Wihrend das Naturrecht die Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwecke rechtfer-
tigt, soll im positiven Recht die Gerechtigkeit der Zwecke durch die Berechtigung
der Mittel garantiert werden, wie Walter Benjamin feststellt.?! Beide teilen ein
Grunddogma: ,Gerechte Zwecke konnen durch berechtigte Mittel erreicht, be-
rechtigte Mittel an gerechte Zwecke gewendet werden.“?? Dabei ist ,,das positive
Recht blind [...] fur die Unbedingtheit der Zwecke” und ,,das Naturrecht fiir die
Bedingtheit der Mittel“.?% Da sich die Rechtszwecke nicht aus dem Rechtsverhilt-
nis selbst ableiten lassen, sondern auf eine auflerrechtliche Begriindung angewie-
sen sind, z. B. auf Moral oder politische Interessen, und andererseits auch be-
rechtigte Mittel gewaltsam sind, stellt sich die Frage, wie sich Gerechtigkeit im
konkreten Fall als gerechte Anwendung der Gewalt erweisen kann: Wer ist wann
und aus welchem Grund berechtigt, Gewalt auszuiiben? Naturrechtliche Vertrags-
theorien gehen davon aus, dass im Naturzustand alle Menschen gleichermaflen

18 Allerdings hat dieser universelle Anspruch durchaus dazu gefiihrt, dass die Rechte der mar-

ginalisierten Bevolkerungsgruppen auf dieser Grundlage eingefordert werden konnten.
Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt, in: ders.: Aufsitze, Essays, Vortrige (Gesammelte
Schriften II.1), hg. v. Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt am Main
1991, S.179-203, hier S.198. Auf Benjamins Gesammelte Schriften wird in der Folge in
den Fuinoten verwiesen mit der Sigle ,Benjamin: GS+Band-Nr.“.

20 vgl. ebd., S. 188.

21 Ebd., . 180.

*2 Ebd.

# Ebd., S.181.

19

36

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

berechtigt sind, Gewalt anzuwenden,?* denn erst der Gesellschaftsvertrag iiber-
trigt das Recht, Gewalt auszuiiben, dem Staat.?> Laut Thomas Hobbes ist dieser
Naturzustand deshalb gleichzeitig ein Krieg aller gegen alle, in dem es weder
Recht noch Unrecht gibt.?¢ Dieser Kriegszustand hebt sich fiir Hobbes dadurch
auf, dass sich die vereinzelten Subjekte durch die ,,Ubertragung ihrer gesamten
Macht und Stirke auf einen Menschen oder eine Versammlung von Menschen®
zu einem Staat vereinigen.?” Der Staat als Verallgemeinerung der einzelnen Wil-
len wird in der Figur des Souverins verkorpert.?8 Die symbolische Verkorperung
der Souverinitit wurde lange durch die Institution des Monarchen zum Aus-
druck gebracht. Ernst Kantorowicz beschreibt den Korper des Konigs in dieser
Hinsicht als verdoppelten: einmal ist er individueller, privater, sterblicher Korper
eines Menschen, zum anderen ist er als Souverin ein kollektiver, 6ffentlicher und
unsterblicher Korper.?? Seine Souverinitit ist nicht nur legal, sondern auch legi-
tim, wenn es gelingt, die juristische Fiktion der Identitit von Herrscherkorper
und Gesellschaftskorper aufrechtzuhalten. Solange die Einheit Bestand hat, kann
der Konig als ,Quelle der Gerechtigkeit” betrachtet werden.3 Hobbes meint gar,
»dafl die Inhaber souveriner Gewalt [...] Ungerechtigkeit oder Unrecht im ei-
gentlichen Sinn“ nicht begehen konnen.3! Hobbes sieht auch keinen grundlegen-
den Unterschied zwischen der Gewalt eines Despoten oder Eroberers und der ei-
nes durch Verfassung eingesetzten Herrschers.32 Entscheidend ist, dass die Figur
des Souverins die individuelle Gewalt beendet und sie auf einen einzigen Willen
vereinigt. Der Souverin ist die Begrindungsfigur des Staates, die das Recht durch
die Gewalt setzt, die sie von den Untertanen erhilt bzw. diesen nimmt. Fiir
Hobbes ist das Gesetz ein Befehl.3® Der Wille des Herrschers wird durch sein
Wort zum Gesetz, weil er Uiber die Gewalt verfiigt, die notwendig ist, um es

24 Vgl. Locke: Abhandlungen, S.203-204 (IL, § 7).

25 Vql. Benjamin: GS IL1, S. 180.

26 Vgl. Thomas Hobbes: Leviathan. Oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biir-
gerlichen Staates (Leviathan or the Matter, Form and Power of a Commonwealth Ecclesias-
tical and Civil), hg. v. Iring Fetscher, tibers. v. Walter Euchner, Frankfurt am Main 1984,
S.96-98.

27 Hobbes: Leviathan, S. 134.

28 Der Kupferstich, der den Titel von Hobbes’ Leviathan illustriert, stellt die Figur des Souve-

rins dar als eine Gestalt, die sich aus vielen einzelnen Kérpern zusammensetzt. Vgl. Rein-

hard Brandt: Das Titelblatt des Leviathan, in: Wolfgang Kersting (Hg.): Thomas Hobbes,

Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirgerlichen Staates, Berlin

22008, S. 25-45.

Vgl. Emst H. Kantorowicz: Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theo-

logie des Mittelalters (The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology),

ubers. v. Walter Theimer, Stuttgart 1992.

30" vgl. ebd., S. 26.

31 Hobbes: Leviathan, S. 139. Noch in der monarchistischen Staatsrechtlehre des 18. Jahrhun-
derts gibt es die Vorstellung, dass der Kénig Unrecht nicht einmal denken koénne. Vgl. Kan-
torowicz: Die zwei Korper, S. 26.

32 Vgl. ebd., S. 159.

33 Vgl. ebd., S. 203.

29

37

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchzusetzen. Es gibt damit keine Verpflichtung des Souverins, sich selbst an
die Gesetze zu halten. Der Souverin setzt das Recht und folglich kann er es auch
aussetzen.’* Souverinitit wird durch den von Hobbes inspirierten, faschistischen
Rechtstheoretiker Carl Schmitt hiernach nicht als Macht, das Recht zu setzen, be-
stimmt, sondern negativ durch die Moglichkeit, es auftheben zu konnen, was er
gleich im ersten Satz der Politischen Theologie prignant formuliert: ,Souverin
ist, wer Uber den Ausnahmezustand entscheidet.“3> Zur Entscheidung tiber den
Ausnahmezustand gehort ,eine prinzipiell unbegrenzte Befugnis, das heifdt die
Suspendierung der gesamten bestehenden Ordnung.“3¢ Fur Schmitt lduft Souve-
ranitat letztlich auf diese Entscheidungsmacht hinaus.” Mit dem Dezisionismus
affirmiert Schmitt die Gewalt, die fuir die Aussetzung und die Einsetzung des
Rechts notwendig ist. Die Entscheidung liegt letztlich in den Hinden dessen
oder derer, die das grofte Gewaltpotential unter ihre Kontrolle bringen konnen.
Das Paradigma der Souverinitit, die iiber den Ausnahmezustand entscheidet, in
dem ,der Staat bestehen bleibt, wihrend das Recht zuriicktritt“ 38 ist die Dikta-
tur, wie Schmitt in Rekurs auf Hobbes’ Feststellung, dass das Gesetz von der Au-
toritit und nicht von der Wahrheit gemacht werde, ausfithrt.? Der Souveranitit
ist also die Drohung implizit, mit der Aufthebung des Rechts den Gesellschafts-
zustand jederzeit in den Ausnahmezustand versetzen zu konnen, der letztlich
nichts anderes ist als die Riickkehr zu einem vorrechtlichen Kriegszustand, in
dem sich das Recht als die Entscheidung des Stirksten verwirklicht. Die Herr-
schaft des Souverins fiihrt also nicht ,zur Uberwindung des zerstorerischen Na-
turzustands®, wie Gerhard Scheit in Auseinandersetzung mit Schmitt und Benja-
min schreibt, sondern ,zu diesem Zustand in grauenvollster Form® zuriick.*0

In Anschluss an Hobbes haben bereits Hegel*! und Marx* darauf hingewie-
sen, dass sich die Gewalt des Kriegszustands in der Gesellschaft fortsetzt. Krieg
ist, wie Michel Foucault schreibt, ein ,Transmitter, der es ermdglicht, von einem

3% Selbst in einer Demokratie kann die Verfassung unter den entsprechenden Umstinden ge-

indert werden. Hobbes schreibt: ,Der Souverin eines Staates, ob Versammlung oder Ein-

zelperson, ist den biirgerlichen Gesetzen nicht unterworfen. Denn da er die Macht besitzt,

Gesetze zu erlassen und aufzuheben, so kann er auch nach Gutdiinken sich von der Unter-

werfung durch Aufhebung der ihm unangenehmen Gesetze durch Erlafl neuer befreien®.

Ebd., S.204.

Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverinitit, Berlin

82004, S. 13.

36 Ebd., S. 18.

37 Ebd., S. 19.

3% Ebd., S. 18.

39 Vgl. ebd., S. 55. Schmitts Hinwendung zum Nationalsozialismus erscheint vor dem Hinter-
grund seiner Staatsrechtstheorie konsequent.

40 Gerhard Scheit: Suicide Attack. Zur Kritik der politischen Gewalt, Freiburg 2004, S. 197.

41 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. v. Johan-
nes Hoffmeister, Hamburg 1967, S. 253.

42 Vgl. Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: MEW 1, S.201-333,
S.243.

35

38

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rechtssystem zu einem anderen tiberzugehen“.*3 Ein neues Rechtsverhiltnis ist
die ,notwendige Sanktionierung eines jeden Sieges“.** Das Recht des Siegers gilt
de facto, weil er durch die Gewalt jedes andere Recht aufhebt. Und wenn der Sie-
ger sein Recht zum Gesetz macht, dann gilt es auch de jure. Die siegreiche Macht
setzt die Zwecke und die Rahmenbedingungen der dann geltenden Rechtsord-
nung. In Umkehrung Carl von Clausewitz’ berithmter These spitzt Foucault dies
zu, wenn er schreibt, ,dafl die Politik die Fortsetzung des Krieges mit anderen
Mitteln ist“.4> Der Staat als Rahmen und das Recht als Modus der politischen
Auseinandersetzung beenden also keinesfalls den Kriegszustand, sondern institu-
tionalisieren ihn. Die Gewalt des Krieges wird im Gesellschaftszustand nicht
tiberwunden, sondern sedimentiert sich in ihm in verinderter Form. Die kriegeri-
sche Gewalt ist damit nicht auflerhalb des Rechts, sondern, wie Derrida in An-
schluss an Benjamin schreibt, ,entfaltet sich im Inneren der Rechtsphire® als
Anomalie.*® Wenn sich die Gewalt im Rahmen der Rechtsverhiltnisse fortsetzt,
dann muss dieser Kampf allerdings ,nun in Begriffen nicht des Krieges, sondern
der Herrschaft, nicht in militirischen, sondern in zivilen Begriffen® gefasst wer-
den.#” Im Diskurs des Rechts wird dieser Kampf in den Begriffen der Legalitit
und Legitimitit ausgetragen.

Dass sich Gerechtigkeit als Recht nur mit Gewalt durchsetzen ldsst, darauf hat
bereits Blaise Pascal hingewiesen mit der Bemerkung, dass Gerechtigkeit ohne
Macht unwirksam und Macht ohne Gerechtigkeit tyrannisch sei.*® Es handelt
sich also um eine doppelte, reziproke Vermittlung von Gerechtigkeit und Gewalt
im Recht. Auch Locke* und Jean-Jacques Rousseau argumentieren, dass Gewalt
alleine kein Recht begriinde: ,force ne fait pas droit“.’® Die willkiirliche Macht-
austibung des Herrschers wird zuriickgewiesen. Die Macht muss sich legitimieren.
Zu Gehorsam ist man nur gegeniiber der legitimen Macht verpflichtet.’! Ottfried
Hoffe greift dieses Problem der Legitimitit des Souverins bei Hobbes auf und

43 Michel Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France,

1975-76 (Il faut défendre la société), Gibers. v. Michaela Ott, Frankfurt am Main 1999,
S.187.

4 Benjamin: GSIL1, S. 186.

45 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 32. Vgl. ebd., S. 198.

4 Derrida: Gesetzeskraft, S. 85.

47 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 266.

48 Vgl. Blaise Pascal: Gedanken (Pensées), iibers. v. Wolfgang Riittenauer, Bremen °1964,
S.112 (§257). Derrida nimmt die Bemerkung Pascals zum Ausgangspunkt seiner Uberle-
gungen und verfolgt den Gedanken zu Montaigne zuriick, der konstatiert, dass Gesetze
nicht befolgt werden, weil sie gerecht sind, sondern weil sie Gesetze sind, die vom Souve-
rin mit Gewalt durchgesetzt werden konnen. Vgl. Derrida: Gesetzeskraft, S. 23-25.

49 Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 327-328 (II., §§ 202-203).

30 Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social ou Principes du droit politique / Vom Gesell-
schaftsvertrag oder Grundsitze des Staatsrechts, tibers. u. hg. v. Hans Brockard / Eva Pietz-
cker, Stuttgart 2010, S. 18.

31 Vgl. Rousseau: Contrat social, S. 18-19.

39

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stellt die Imperativtheorie vom Gesetz als Befehl in Frage.”? Anstatt die Gewalt
des Souverins durch naturrechtliche Prinzipien zu begrenzen,’® wire eine Mog-
lichkeit, Gerechtigkeit sicherzustellen, die Geltung der Gesetze positivistisch an
threm ordnungsgemiflen Zustandekommen und ihrer berechtigten Durchset-
zung zu messen. Die Rechtsgeltung durch Autoritit bei Hobbes kniipft Hoffe an
eine autorisierte Macht. Damit meint er eine Macht, die befugt ist, Zwang durch-
zusetzen, im Gegensatz zur blanken Gewalt. Diese Befugnis der Gewalt sei die
Bedingung von Legalitit, die eine Rechtsordnung charakterisiere.’* Legitimitit
wirde in diesem Fall aus der Legalitit der Befugnis resultieren. Insofern sich der
Souverin durch die Verfigung tiber die grofite Gewalt selbst autorisiert, wiirde
die Legalitit auf der gewaltsamen Durchsetzung der formal korrekten Anwen-
dung des vom Souverin gesetzten Rechts basieren. Die Argumentation fiihrt in
einen Zirkel, in dem die Gewalt die Legalitit begriindet, wodurch sich die Gewalt
legitimiert. Wenn die Legitimitit des Souverins und seines Rechts sich nicht
durch ihre eigenen Mittel hervorbringen soll, kann Legitimitit weder durch reine
Gewalt noch durch die vermittelte Gewalt der Legalitit begriindet werden.
Rousseau begriindet Legitimitit, indem er das Verhiltnis von Souverin und
Gesellschaftsvertrag bei Hobbes umkehrt und letzteren gegentiber dem ersteren
stirkt. Wahrend sich Souveranitit bei Hobbes dadurch auszeichnet, dass die Ein-
zelinteressen in einer Gemeinschaft auf einen Willen reduziert werden,> fasst
Rousseau den Souverin als Reprisentanten eines Allgemeinwillens.’® Souverini-
tit 16st sich damit von der konkreten Person des Herrschers und der Regierung
und wird in der Gemeinschaft derer begriindet, die den Gesellschaftsvertrag
schlieffen: ,Das den Gesetzen unterworfene Volk muss deren Urheber sein; die
Bedingungen der Gesellschaft zu regeln kommt nur denen zu, die sich vergesell-
schaften.“” Die Legalitit muss also noch einmal durch eine ,Befugnis der Befug-
nis“38 legitimiert werden. Damit wird aber die Befugnis nur um eine Ebene ver-

2 Vgl. Ottfried Hoffe: ,Sed authoritas non veritas, facit legem®. Zum Kapitel 26 des Levia-

than, in: Wolfgang Kersting (Hg.): Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Ge-
walt eines kirchlichen und biirgerlichen Staates, Berlin 22008, S. 193-211, hier S. 196-201.
Einen solchen Vorschlag macht Stephan Kirste. Im Naturrecht sollen Ideen formuliert wer-
den, die ihre normative Geltung dadurch erlangen, dass sie in positives Recht tiberfithrt
werden, und als Grundnormen des positiven Rechts sollen sie dessen Gerechtigkeit sicher-
stellen. Naturrechtliche Spekulation soll als Korrektiv des positiven Rechts fungieren. Der
Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit, der aus der rechtlichen Zweck-Mittel-Relation
von Gerechtigkeit und Gewalt resultiert, wird dadurch jedoch nicht grundsitzlich aufgelost.
Kirste reproduziert das Grunddogma, in dem die gerechten Zwecke fiir die berechtigten
Mittel einstehen sollen und umgekehrt. Vgl. Stephan Kirste: Einfithrung in die Rechtsphi-
losophie, Darmstadt 2005, S. 106.

3 Vgl. Hoffe, S. 208-209.

35 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 134.

3 Vgl. Rousseau: Contrat social, S. 54-55.

57 Rousseau: Contrat social, S. 85.

*% Hoffe, S. 209.

53

40

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schoben und lisst sich schlussendlich genauso wenig begriinden.’® Zwar ist der
Souverin nun nicht mehr eine einzelne Herrscherperson, sondern die gesamte
Bevolkerung, doch der Gesellschaftsvertrag bei Rousseau ist wie bei Hobbes eine
Abstraktion, mit der die Einheit von Staat und Souverin, von Recht und Gerech-
tigkeit ideell hergestellt wird. Der Vertrag ist ebenso wie der Korper des Konigs
bei Kantorowicz eine Legitimititsfiktion, die den Souverin als ein ,politisches
Imaginires® hervorbringt.®® Legitimitit als Befugnis, legale Gewalt auszutiben, ist
die gesellschaftliche Anerkennung einer Rechtfertigung des Souverins. Ob durch
die Gnade Gottes oder durch einen Gesellschaftsvertrag — die Figur des legitimen
Souverins resultiert aus einer Erzihlung, welche die Berechtigung der herrschen-
den Rechtsgewalt behauptet. Die allgemeine Anerkennung der herrschenden Ge-
walt in Form des Rechts als ,Wahrheit der Gerechtigkeit“ bildet den ,,,mystischen
Grund‘ der Autoritdt“.¢! Die imaginire Einheit von Staat und Souverin und von
Recht und Gerechtigkeit ist die reale Einheit der Vergesellschaftung durch Gewalt
in Form des Rechts. Die Legitimitit des Souverins verschleiert das tatsichliche
Gewaltverhiltnis, dass hinter der befugten, legalen Macht die physische Gewalt
bereitsteht. Wegen des imagindren Aspekts der Legitimitit, der die Gewalt ver-
dringt, erscheint die Begriindung von Herrschaft ,mystisch® oder auch ,my-
thisch®.6?

Die Legalitit der Gewalt resultiert aus der inneren Form des Rechts, wie es
durch den Souverin gesetzt wird. Legitimitit muss zur Souverinitit von auflen
hinzutreten und begriindet werden. Da die Rechtsordnung auf einem willkirli-
chen Akt der Gewalt basiert und nur durch eine Fiktion legitimiert werden kann,
bleibt diese Legitimitit stets anfechtbar. Es mag gute und schlechte Grinde fur
die Legitimitit eines Souverdns und seiner Rechtsordnung geben. Diese Griinde
werden in gesellschaftlichen Diskursen verhandelt und bestitigt oder bestritten.
So setzt sich laut Foucault in einem ,Gesellschaftskrieg® die Gewalt des Grin-
dungsakts als permanente Auseinandersetzung in politischen, juridischen und
auch in literarisch-kiinstlerischen Diskursen und Gegendiskursen fort.®* Die Figur
des legitimen Souverins ist der Versuch, diese Konflikte symbolisch stillzustellen
und widerstreitende Interessen innerhalb einer Gesellschaft zu beruhigen. Doch
die Anerkennung der Legitimititsfiktion kann im Gegensatz zu den Gesetzen
nicht mit Gewalt durchgesetzt werden - auch wenn Konsens dadurch fingiert

9 Wenn sich mit dem Gesellschaftsvertrag das Volk als Souverin konstituiert, stehen wir vor
demselben Dilemma: Der Souverin legitimiert sich durch die Befugnis, die er sich selbst
gibt. Wer gibt dem Volk die Befugnis, sich als Souverdn zu konstituieren? Und dann stellt
sich noch die Frage, wer iberhaupt zum Volk dazugehdrt und wer ausgeschlossen wird.
Zum Begriff des ,politischen Imaginidren® vgl. Oliver Kohns / Martin Doll: Einleitung, in:
dies. (Hg.): Die imaginire Dimension der Politik. Texte zur politischen Asthetik, Miinchen
2014, S. 7-18.

¢l Derrida in Anschluss an Montaigne. Derrida: Gesetzeskraft, S. 25.

62 Vgl. Benjamin: GS IL.1, S. 198-199.

63 Vgl. Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 77.

60

41

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

werden kann, dass Einspruch oder Widerstand mit legalen Mafinahmen unter-
driickt werden. Wenn die Fiktion nicht mehr verfingt, kommt es zu einer Krise
der Legitimitit. Ohne Legitimitit wird der Souverin auf die formale Verfahrens-
ordnung der Gesetzgebung, auf die Legalitit reduziert. Legalitit kann freilich oh-
ne Legitimitit auskommen. Doch das ist der Punkt, an dem die Erzdhlungen
tiber den heroischen Gesetzlosen einsetzen. Diese Erzihlungen sind Ausdruck
des Gesellschaftskriegs, weil sie Fragen von Legitimitit und Legalitit der Gewalt
verhandeln, indem intradiegetisch die Wiederaufnahme des Kriegszustandes dar-
gestellt wird. Der gesetzlose Held setzt der Legalitit eine alternative, illegale Legi-
timitdt entgegen, die auflerhalb der Rechtsordnung begriindet wird. Der Gesetz-
lose als Gegenfigur zum Souverin spiegelt sich gleichzeitig in ihm. Beide setzen
sie Zwecke, die sie mit Gewalt als Mittel durchsetzen wollen.

2. Soziale Gerechtigkeit und das Recht auf Eigentum

Der gesetzlose Held als Riuber richtet sich nun nicht unbedingt gegen die
Rechtsordnung an sich, sondern vor allem gegen die Eigentumsordnung. Sein
Zweck des Raubes tritt in Widerspruch zum Rechtszweck, Eigentum zu sichern.
Wenn er den Reichen nimmt, um den Armen zu geben, legitimiert sich die Ge-
rechtigkeit der Gesetzlosigkeit als Verteilungsgerechtigkeit von Giitern. Gesetze,
die eine Eigentumsordnung errichten, in der menschliche Bediirfnisse nicht be-
friedigt werden konnen, werden als ungerecht wahrgenommen. Verstofle dagegen
werden dann nicht als moralisch verwerflich betrachtet. Ein klassisches Beispiel
ist die Jagd auf Wild, das dem Konig oder dem Adel vorbehalten ist. Die Legiti-
mitit des Gesetzes, das Wild zum Eigentum des Adels erklirt und Wilderei straf-
bar macht, wird in Frage gestellt.64

Fir Hobbes beginnt Eigentum mit der Setzung des Rechts als Gesetz.®> Im
Kriegszustand der Natur gibt es weder Unrecht noch Eigentum. Im Krieg aller
gegen alle kann es kein Eigentum geben, da jeder Besitz immer nur die mogliche
Beute eines Anderen ist. Erst die Sicherung des Besitzes durch den Souverin be-
griindet Eigentum als Rechtstitel an einer Sache. Fiir Locke hingegen ist Eigen-
tum ein natiirliches Recht, das aus der Arbeit, die auf eine Sache verwendet wird,
resultiert.®® Im Naturzustand ist die Welt gemeinsamer Besitz aller Menschen

6% Doch selbst wenn einzelne Gesetze als ungerecht empfunden werden und das Ausrauben
der Reichen bei den Armen kein Mitleid hervorruft, sofern jene wenig Mitleid mit dem
Elend der Armen zeigen, so wird doch das Recht auf Eigentum gesellschaftlich gewohnlich
anerkannt. Die Vorstellung, dass Raub und Diebstahl Unrecht sind, das kein Eigentum be-
grinden konne, scheint zum moralischen Grundbestand der Menschheit zu gehoren. Be-
reits in einer der dltesten tiberlieferten Rechtsordnungen, dem Dekalog, findet sich das Ver-
bot zu stehlen. Vgl. Exodus 20,15.

65 Hobbes: Leviathan, S. 110.

66 Vgl. Locke: Abhandlungen, S.216-217.

42

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und jeder Einzelne hat nur ,ein Eigentum an seiner eigenen Person“.®’ Da die
Arbeitskraft zum individuellen Menschen gehort, wird die Arbeit durch das
Recht an der eigenen Person zur Quelle des Rechts auf Privateigentum. Dadurch,
dass individuelle Arbeitskraft aufgewandt wird, geht eine Sache von der Natur als
Gemeinbesitz in den Besitz des Arbeitenden tiber. Lockes Arbeitstheorie des Ei-
gentums hat das Rechtsverstindnis der biirgerlichen Gesellschaft nachhaltig ge-
priagt. Unwillkiirlich offenbart Locke den ideologischen Charakter seiner Theorie,
wenn er schreibt: ,Das Gras, das mein Pferd gefressen, der Torf, den mein
Knecht gestochen, [...] werden [...] mein Eigentum. Es war meine Arbeit, die sie
dem gemeinsamen Zustand, in dem sie sich befanden, enthoben hat und die
mein Ejgentum an ihnen bestimmt hat.“®8 Mit dem letzten Satz bezieht sich
Locke auf das Eigentum an Gras und Torf, nicht auf das Eigentum an Pferd und
Knecht. Da sich Eigentum ihm zufolge auf Arbeit griindet, miissen Zihmung
und Unterwerfung von Pferd und Knecht als Arbeit betrachtet werden. Das mag
im ersten Fall noch nachvollziehbar sein, doch die Unterwerfung eines Men-
schen und die Aneignung seiner Arbeitskraft als ,meine Arbeit® zeugt von einer
Ideologie, die Lockes eigenen Voraussetzungen von der Freiheit und Gleichheit
aller Menschen zuwiderlduft. Es ldsst sich an dieser Stelle bei Locke bereits ah-
nen, dass Eigentum als Rechtsverhiltnis, ebenso wie das Recht iiberhaupt, auf
Gewalt basiert. Marx zeigt, dass Locke und andere die Gewalt der sogenannten
,zurspriinglichen Akkumulation® hinter naturrechtlichen Annahmen verbergen.®®
Wie sich die Gewalt des Kriegszustands im Recht fortsetzt, so wirkt auch die Ge-
walt der Eroberung und der Expropriation des Gemeinbesitzes in den Gesetzen
fort, die ein Recht auf Eigentum garantieren. Die rechtserhaltende und die eigen-
tumssichernde Gewalt sind dieselbe: das Gesetz des Souverins. So wie derjenige
Souverin ist, der die grofite gesellschaftliche Gewalt auf seiner Seite hat, so ist Ei-
gentiimer, wem die souverine Gewalt den Besitz sichert.

Arbeit und Eigentum sind fur Marx nicht wie fiir Locke die Beziehung eines
Menschen zu einer Sache, sondern ein gesellschaftliches Verhiltnis, eine Bezie-
hung zwischen Menschen in Hinblick auf die Sachen. Wer tiber die materiellen
Ressourcen, Land, Werkzeuge und Arbeitskraft, d. h. all das, was fir die Produk-
tion von Giitern in einer Gesellschaft notwendig ist, verfiigt, der verfugt auch
uber die fertigen Arbeitsprodukte. Soziale Ungleichheit in einer Gesellschaft ent-
steht durch die ungleiche Verfugungsgewalt iiber die Produktionsmittel und die

7 Ebd., S.216 (Hervorh. i. Orlg)

%8 Ebd., S.217-218 (Hervorh. i. Orig.).

69 Vgl Karl Marx: Uber die Nationalisierung des Grund und Bodens, in: MEW 18, S. 59-64,
hier S.59: ,Im Verlauf der Geschichte versuchen dann die Eroberer vermittels der von ih-
nen selbst erlassenen Gesetze, ihrem urspriinglich der Gewalt entstammenden Besitzrecht
eine gewisse gesellschaftliche Bestitigung zu geben. Zum Schluff kommt der Philosoph
und erklirt, diese Gesetze besifien die allgemeine Zustimmung der Gesellschaft.“ Vgl. dazu
auch Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band, Buch I: Der
Produktionsprozefl des Kapitals (MEW 23), S. 742.

43

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

produzierten Giiter, also durch die Eigentumsordnung. Dabei macht es zunichst
keinen Unterschied, ob die Eigentumsverhiltnisse durch blanke Gewalt, ein feu-
dales Privilegienrecht oder durch die Allgemeinheit der biirgerlichen Rechtsord-
nung bestimmt werden. Die Art und Weise, wie tiber eine Sache verfiigt werden
kann, sei es durch unmittelbare Gewalt oder durch das die Zwecke vermittelnde
Recht, ist die Gestalt der Eigentumsordnung einer Gesellschaft. Die biirgerlich-
liberale Rechtsordnung schafft die Vorausetzung daftr, die gesellschaftlichen Pro-
duktionsverhiltnisse zu reproduzieren, ohne auf unmittelbare Gewaltanwendung
angewiesen zu sein. Ingo Elbe fasst Marx’ Kritik an Locke treffend zusammen,
wenn er erldutert, dass der Grund des Rechts in der burgerlichen Gesellschaft
»nun nicht mehr blofle Gewalt, sondern die tauschvermittelte Reproduktion von
auf unmittelbarer Gewalt griindenden Verhaltnissen [ist].“7% Dass die Gewalt des
Faustrechts im modernen Rechtsstaat fortlebt, hat Marx im Gegensatz zum Libe-
ralismus erkannt,”! dennoch reduziert er das Recht keineswegs darauf. Das Recht,
das den gesellschaftlichen Warentausch durch Vertrige vermittelt, ist durchaus
ein gesellschaftlicher Fortschritt.”” Marx vermeidet damit einige der Probleme,
die sich sowohl aus der autoritiren wie aus der liberalen Rechtsauffassung erge-
ben. Wihrend erstere dem Recht die Freiheit opfert, behauptet letztere eine Iden-
titit von Recht und Freiheit. Dialektisch bestimmt Marx hingegen das Recht als
Fortschritt der Freiheit, die in ihm noch nicht verwirklicht ist. Theodor W. Ador-
no nennt diese Doppelbodigkeit des Rechts das ,,Urphinomen irrationaler Ratio-
nalitit“.” Zwar ,konserviert das Recht in der Gesellschaft den Schrecken, jeder-
zeit bereit auf ihn zu rekurrieren mit Hilfe der anfithrbaren Satzung“, doch eine
Gesellschaft ohne Recht wire ,Beute purer Willkiir“.7* Recht ist kein reines, un-
vermitteltes Gewaltverhiltnis, aber es bringt den Selbstwiderspruch der Freiheit
zum Ausdruck. Als Philosoph der menschlichen Emanzipation ist Marx tatsich-
lich um die Verwirklichung von Freiheit bemiiht und nicht in erster Linie um die
Einrichtung sozialer Gerechtigkeit.”> Marx sieht das Problem darin, dass der Wa-
rentausch nicht unter den Bedingungen der Freiheit stattfindet, sondern die Be-

70 Ingo Elbe: Privateigentum - tief im Wesen des Menschen® begriindet? John Lockes Formu-
lierung des biirgerlichen Eigentumsbegriffs, in: ders. / Sven Ellmers (Hg.): Eigentum, Ge-
sellschaftsvertrag, Staat. Begriindungskonstellationen der Moderne, Miinster 2009, S. 70-
108, hier S. 106.

I Vgl. Karl Marx: Einleitung. Zur Kritik der politischen Okonomie, in: MEW 13, S. 615-

642, hier S. 620.

So erlaubt das Recht, die ,,Anerkennung einzelner Interessen der Arbeiter in Gesetzesform®

durchzusetzen. Karl Marx / Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei, MEW

4, S.461-493, hier S. 471.

Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders.: Negative Dialektik / Jargon der Eigent-

lichkeit (Gesammelte Schriften 6), hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 2003, S. 7-

412, hier S.304. Auf Adornos Gesammelte Schriften wird in der Folge in den Fuinoten

mit der Sigle ,Adorno: GS+Band-Nr.“ verwiesen.

™ Ebd., S.303.

7> Wenn Camus Marx als ,Propheten der lieblosen Gerechtigkeit® bezeichnet, offenbart er,
dass er dessen Kritik an der Unfreiheit der Gesellschaft missversteht. Camus macht den

72

73

44

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

friedigung natiirlich notwendiger Bediirfnisse von der gesellschaftlichen Notwen-
digkeit der Verwertung diktiert wird, die dem Tausch inhirent ist. In der Logik
des Tausches hat der Kapitalist ein Recht auf den Mehrwert’® und Ausbeutung
lasst sich nicht auf Diebstahl reduzieren. Die dem franzdsischen Sozialisten
Pierre-Joseph Proudhon zugeschriebene Formel ,Eigentum ist Diebstahl“”” bringt
eine Vorstellung zum Ausdruck, die den Tatbestand des Diebstahls auflerhalb der
Rechtsordnung denkt, um die Eigentumsordnung mit einem Rechtsbegriff zu de-
legitimieren. Die Anhdufung von Eigentum nach den Regeln der bestehenden
Gesetze ist durchaus rechtmif3ig, also legal, auch wenn diesen Gesetzen die ge-
waltsame Appropriation von Giitern historisch vorausgeht. Der Satz vom Eigen-
tum als Diebstahl ist moralische Rhetorik und misste dahingehend umgekehrt
werden, dass Diebstahl Eigentum voraussetzt. Diebstahl und Raub sind als Straf-
tatbestand eine Folge des Rechts auf Eigentum, das vom Souverin garantiert und
gewaltsam exekutiert wird. Ohne gesellschaftliche Rechtsordnung ist die Aneig-
nung von fremdem Besitz ein kriegerischer Akt, ein Kampf um die verfuigbaren
Giter und Ressourcen. Eigentum schrinkt die Verfigungsfreiheit tiber Giiter und
Ressourcen ein und die Legitimitit dieser Einschrinkung kann bestritten werden.

Mit ihrem Angriff auf die Eigentumsordnung decken die Banditen auf, dass
Eigentum als Verfugungsrecht tiber Dinge sich von Besitz unterscheidet: ,Diese
juristische Illusion, die das Recht auf den bloflen Willen reduziert, fithrt in der
weiteren Entwicklung der Eigentumsverhiltnisse notwendig dahin, dafl jemand
einen juristischen Titel auf eine Sache haben kann, ohne die Sache wirklich zu
haben.“’8 Mag ein Beraubter auch einen Rechtsanspruch auf eine Sache haben,
diese also sein Eigentum sein, so garantiert das keinesfalls ihren tatsichlichen Be-
sitz. Der Wille, tiber eine Sache zu verfiigen, reicht nicht. Die Gewalt des Riu-
bers macht dies dem Beraubten schmerzhaft klar. Diebstahl und Raub zerstéren
die Illusion, dass eine juristische Versicherung der Eigentumsanspriiche ohne
Weiteres, d. h. ohne Gewalt, garantiert sei. Eigentumsdelikte untergraben die
Macht des Souverins, da sie zeigen, dass seine Fihigkeiten, Eigentum zu sichern
und den Gesetzen Wirksamkeit zu verschaffen, begrenzt sind. Und so muss der
Souverin das Eigentumsrecht als Verfiigungsrecht iiber Sachen immer wieder mit
Gewalt oder zumindest durch die Androhung von Gewalt herstellen und sichern.

Fehler, dass er den Marxismus-Leninismus der stalinistischen Regimes mit Marx identifi-
ziert. Camus: Revolte, S. 345.

Vgl. Karl Marx: Randglossen zu A. Wagners ,Lehrbuch der politischen Okonomie®, in:
MEW 19, S.355-383, hier S. 382.

Diese Aussage geht eigentlich auf den Girondisten Jacques-Pierre Bissot de Warwille zu-
riick, wurde aber prominent durch Proudhons Schrift Que’est que la propriété? (Was ist Ei-
gentum?) von 1840. Proudhon schrinkt diesen Satz allerdings spiter selbst wieder ein.
Pierre-Joseph Proudhon: Theorie des Eigentums (Théorie de la Propriété), tibers. v. Lutz
Roembheld, Marburg 22014, S. 28. Vgl. ebd. die Einleitung von Gerhard Senft, S. IX.

Karl Marx / Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten deutschen Philo-
sophie und ihrer Reprisentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner, und des deutschen So-
zialismus in seinen verschiedenen Propheten (MEW 3), S. 63-64.

76

77

78

45

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gewalt des Riubers macht auf der Gegenseite die Gewalt als Kern des Rechts
sichtbar.

3. Recht und Revolte

Wenn die Legitimitdt der Rechts- und Eigentumsordnung nicht nur theoretisch
bestritten wird, sondern durch konkrete Handlungen praktisch in Frage gestellt
wird, kann von einer Revolte gesprochen werden.” Wie bereits erwihnt, ist man
zu Gehorsam laut Locke und Rousseau nur gegentiber legitimer Macht verpflich-
tet. Es gibt ein Widerstandsrecht gegen Ungerechtigkeit und Tyrannei, das Rebel-
lion und auch Gewaltanwendung rechtfertigt.®? Fir Locke und Rousseau ist ge-
walttitiger Widerstand kein Problem, solange diese Gewalt als Mittel gegen die
historische Legalitit der Gesetze zur Durchsetzung naturrechtlich begriindeter,
gerechter Zwecke angewandt wird.3! Camus hingegen sieht in der Gewalt der Re-
volte ein grundsitzliches Problem, das die Revolte zur Revolution und in den
Selbstwiderspruch fiihrt.

Camus erldutert, dass die Revolte mit einer Verneinung beginnt. Der Revoltie-
rende schleudert dem Herrschenden sein ,Nein‘ entgegen, mit dem eine Grenze
markiert wird. Das Recht zu herrschen, wird zuriickgewiesen, aufgrund des Ge-
fithls, ,irgendwo und auf irgendeine Art selbst Recht zu haben.“82 Durch die Ne-
gation markiert das Subjekt eine Grenze, mit der es sich selbst als Individuum
konstituiert: ,Er [der Revoltierende] kimpft fiir die Unversehrtheit eines Teils
seines Wesens. Er sucht zuvdrderst nicht, etwas zu erobern, sondern etwas durch-
zusetzen.“83 Das ,Nein® der Revolte ist damit gleichzeitig ein ,Ja* - die Grenzzie-
hung gegen die Herrschaft ist die Selbstbejahung des Subjekts. Wenn die Herr-
schaft das Subjekt negiert und ithm Rechte vorenthilt, negiert der Revoltierende
die Legitimitit dieser Rechtsordnung. Die Revolte ist die Negation einer Negati-
on. Weil die Revolte das Positive in doppelter Negation zum Ausdruck bringt,
droht sie, sich gegen ihren urspriinglichen Impuls zu kehren. Die Revolte findet
ihre Berechtigung und damit ihre Gerechtigkeit in der konkreten Gleichheit der
Menschen. Niemand soll Herr und niemand Sklave sein, doch: ,,Sobald der Re-
bell zuschligt, schneidet er die Welt entzwei. Er erhob sich im Namen der Identi-
tit eines Menschen mit dem anderen, er opfert diese Identitit, indem er den Un-

7 Wenn die Rechtordnung verletzt wird, ohne dass deren Legitimitit bestritten wird, redu-

ziert sich die Transgression auf Illegalitit, auf das Verbrechen. Diese Trennlinie ist sicherlich
diinn und ebenso wie Rebellen von den Herrschenden als Banditen denunziert werden,
mayg sich ein Verbrecher als Rebell rechtfertigen.

80" Vgl. Locke: Abhandlungen, S. 323 (IL. § 196), S. 327-330 (IL., §§ 202-208).

81" Locke und Rousseau sind dann auch die Stichwortgeber, die von den biirgerlichen Revolu-
tiondren in Amerika 1776 und Frankreich 1789 herangezogen wurden.

82 Camus: Revolte, S. 21.

8 Ebd., S.26.

46

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

terschied im Blut besiegelt.“8* Wird der Herr nicht als Mensch, sondern als Herr
in Frage gestellt, so trifft die Gewalt der Revolte ithn dennoch als Menschen.
Wenn die Revolte ,in Taumel und Wut tibergeht zum ,Alles oder Nichts‘, zur
Verneinung von allem Sein und jeder menschlichen Natur®,*> dann bt sie Verrat
an ihrem gerechten Anliegen, der Bejahung des Menschen. Camus schreibt, ,,dafl
die Revolte, wenn sie gesetzlos ist, zwischen der Vernichtung der anderen oder
seiner selbst schwankt.“%¢ Das ist die Gefahr: Dass die Revolte im Namen einer
hoheren Gerechtigkeit den Schritt zu Terror und Martyrium vollzieht. Die
Gleichheit der Menschen, die Camus als Gerechtigkeit der Revolte gilt, wird ver-
fehlt. Wie Benjamin erldutert, gibt es ,unter dem Gesichtspunkt der Gewalt, wel-
che das Recht allein garantieren kann, [...] keine Gleichheit, sondern bestenfalls
gleich grofle Gewalten.“®” Camus ist sich dessen bewusst und er weifi, dass die
Revolte als Freiheit vom Gesetz die in ihm rechtlich vermittelte Gewalt in ihrer
Unmittelbarkeit freisetzt.88 Die Revolte, die zur Freiheit des Mordens und Rau-
bens fithrt, vergisst im Exzess der Verneinung ihren Ursprung, der in der Vernei-
nung von Gewalt und Herrschaft eine Bejahung des Lebens ist. Fiur Camus ist
die wahre Revolte ein Korrektiv und eine ,Bewegung des Lebens“,3? die sich so-
wohl gegen das Recht als abstrakte Gerechtigkeit sowie gegen die Gewalt als be-
rechtigtes Mittel richtet. Er will Gerechtigkeit nicht durch das Recht, also letztlich
durch Gewalt, sondern durch die Revolte garantieren. Die hoffnungsvolle Bemer-
kung, dass die Gerechtigkeit lebe,”® kann nur bedeuten, dass sie im Moment des
Revoltierens lebt. Freiheit und Gerechtigkeit konkretisieren sich in der Tat des
Einzelnen, in der Entscheidung zur Revolte. Freiheit geht nicht tiber die indivi-
duelle Entscheidungsfreiheit hinaus und Gerechtigkeit wird auf das Aufbegehren
gegen Unrecht reduziert. Camus’ Revolte begegnet dem Dezisionismus der will-
kiirlichen Rechtssetzung und der daraus folgenden Kontingenz des Gesetzes wie-
derum dezisionistisch. Der Dezisionismus wird verdoppelt und zeigt sich auf bei-
den Seiten: in der Setzung des Rechts und im Widerstand dagegen. Die letzte
Entscheidung in diesem Konflikt fillt aber letztlich durch die Ubermacht der
grofleren Gewalt. Die Revolte ist eine Rebellion, in deren Begriff es bereits ety-
mologisch anklingt, dass sie die Wiederaufnahme des Krieges ist: ,,Die Revolte ist
die Kehrseite eines Krieges, der von der Regierung fortgesetzt wird.“’! Insofern
die Revolte auf ein Recht pocht, kommt sie nicht umhin, als rechtsetzende Ge-

8 Ebd., S.317.

8 Ebd., S.282.

8 Ebd., S.150.

8 Benjamin: GS I1.1, S. 198.

8 Sade zieht die radikale Konsequenz aus der Trennung von Freiheit und Gesetz, in der sich
die grundlose Gewalt als Willkiir der Lust unvermittelt entfalten kann. Gegen diese absolu-
te Verneinung der Revolte Sades schreibt Camus an. Vgl. Camus: Revolte, S. 48-60.

%9 Ebd., S.343.

%0 Vgl ebd., S. 344.

91 Foucault: Verteidigung der Gesellschaft, S. 134.

47

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

walt aufzutreten. Die Grenze, die der Revoltierende der Herrschaft setzt, ist eine
Rechtssetzung, die sich nur gewaltsam gegen die Grenzverletzung der Herrschen-
den behaupten lisst, genauso wie das herrschende Recht gegen Widerstand mit
Gewalt durchgesetzt wird. Als Moralist bleibt Camus nichts anderes tibrig, als die
Revolte dort abbrechen zu lassen, wo sich ihre Dynamik mit voller Konsequenz
entfaltet und zur Revolution wird. Er will damit threm Exzess Einhalt bieten,
aber negiert gleichzeitig ihren utopischen Aspekt, der auf tatsichliche gesell-
schaftliche Verinderung zielt. Die Frage der Gewalt bleibt ein rein moralisches
Problem und ihre rechtlich-politische Dimension verliert sich. Eine Freiheit von
der Gewalt kann so nicht vorgestellt werden. Die einzige Moglichkeit ist, sich ge-
gen ihre Anwendung zu entscheiden. So oder so ist die Revolte zum Scheitern
verurteilt: Entweder sie wird gewaltsam niedergeschlagen oder sie verrit sich
durch die Anwendung von Gewalt selbst. Indem zwar aktiv auf Gewalt verzichtet
werden kann, diese aber dennoch hingenommen werden muss, zeigt Camus kei-
nen Weg aus dem Verhingnis, als das Benjamin die Verflechtung von Recht und
Gewalt darstellt.

Der Mensch in der Revolte ist ein Grenzverletzer, der die Grenzen der herr-
schenden Ordnung tiberschreitet. Doch darf er nicht vollig gesetzlos sein und
sich wie Sades Juliette in nihilistischer Freiheit austoben. Auch Hobsbawm sieht
in den Sozialbanditen als gesetzlosen Helden keine vollige Entgrenzung. Thr Hel-
dentum griindet darauf, dass sie in die Moral- und Rechtsvorstellung einer be-
stimmten Gemeinschaft eingebunden bleiben.?? Sie mogen zwar bestimmte Ge-
setze und konkrete Herrschaftsformen ablehnen, doch reduzieren sie das Recht
nicht auf eine individuelle Willensduferung, wie Max Stirner, der sagt: ,,/ch bin
meine Gattung, bin ohne Norm, ohne Gesetz“,?> und den Schluss daraus zieht,
dass jeder Einzelne fiir sich selbst entscheidet, was recht sei.®* Sozialbanditen ha-
ben ein Bewusstsein fiir die Normen, die in ihrer Gemeinschaft gelten — oder gel-
ten sollten. Nicht Gesetze als allgemein verbindliche Normen tiberhaupt werden
abgelehnt, sondern nur die Gesetze, die als ungerecht betrachtet werden oder
eine ungerechte Rechtsordnung sanktionieren. Der radikale Individualismus ei-
nes Anarchisten spiegelt sich in der Figur des gesetzlosen Helden eher darin, dass
er als Einzelner auflerhalb der Ordnung steht. Selbst wenn der Sozialbandit mit
einer Gemeinschaft von Unterstiitzern verbunden ist, bleibt er als Held eine ex-
zeptionelle Figur, die auflerhalb dieser Gemeinschaft steht.

92 Hobsbawm: Banditen, S. 31-33.

93 Max Stirner: Der Einzige und sein Eigentum, hg. v. Ahlricht Meyer, Stuttgart 1981, S. 200
(Hevorh. 1. Orig.).

94 Womit schlieRlich auch Mord gerechtfertigt wird. Vgl. ebd., S. 207-208.

48

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Gerechtigkeit und die Utopie der Gesetzlosigkeit

Insofern Gerechtigkeit sich auf natiirliche Rechte — gerechte Zwecke — oder positi-
ves Recht — gerechtfertigte Mittel — bezieht, entkommt sie, wie gezeigt wurde,
nicht dem Recht und damit nicht der Gewalt. Die Pointe Derridas besteht darin,
dass er einen neuen Begriff der Gerechtigkeit entwickelt, der nicht auf universale
Werte der Natur rekurrieren muss: ,Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit.“%
Derrida weist darauf hin, dass die Moglichkeit, das Recht aufzuheben, nicht nur
die Voraussetzung der Diktatur, sondern auch der Gerechtigkeit selbst ist. Nur
weil das Recht sich dekonstruieren lisst, kann es sich verindern, kann seine star-
re, allgemeine Form zu konkreter Gerechtigkeit werden. Also ist die formale
Maoglichkeit, das Recht zu verindern, die Gerechtigkeit jenseits konkreter Inhalte
oder Zwecke. Derrida kommt damit zu einem Begriff von Gerechtigkeit, der we-
der auf natiirliche Prinzipien noch auf positiv geltende Gesetze angewiesen ist,
sondern Gerechtigkeit als etwas versteht, das sich solchen Bestimmungen ent-
zieht. Sie ist das Prozessuale des Rechts, das sich eben niemals in Gesetzen insti-
tutionalisieren ldsst. Das ldsst sich gut mit Camus’ Ansatz zusammendenken,
wenn die Revolte als die praktische Form der Dekonstruktion verstanden wird,
die sich nicht in ein durch Gewalt sanktioniertes Recht tiberfithren l4sst.%

Bereits bei Aristoteles und im antiken romischen Recht kommt die Idee, dass
die Gerechtigkeit des Gesetzes sich in seiner Anwendung ausdriickt, im Begriff
der ,Billigkeit zum Tragen.”” Christian Moser beschreibt Billigkeit als Abwei-
chung vom ,Buchstaben‘ des Gesetzes, um seinen ,Geist‘ in Bezug auf einen kon-
kreten Fall zum Ausdruck zu bringen: ,Die Notwendigkeit der Billigkeit grindet
in der Diskrepanz zwischen der starren Allgemeinheit der gesetzlichen Norm
und der dynamischen Wandelbarkeit der Lebenssituationen, auf die sie Anwen-
dung finden soll.“®° Billigkeit vermittelt also zwischen Abstraktem und Konkre-
tem und gibt dem Gericht einen Ermessensspielraum in der Anwendung eines
Gesetzes. Moser macht klar, dass es sich dabei nicht um eine ,,Aufhebung des
Rechts, sondern eine Aufthebung (der originiren Norm) 7m Recht, in ihrer recht-
mifligen Applikation® handelt.?® Billigkeit ist damit die in der Rechtsordnung

9 Derrida: Gesetzeskraft, S. 30.

% Als gewaltsame Revolution, die ein neues Recht begriindet, verrit sich die Revolte: ,,Der

Revolutionir ist zu gleicher Zeit ein Revoltierender, oder ist nicht mehr Revolutionir, son-

dern Polizist und Beamter, der sich gegen die Revolte wendet. Aber wenn er ein Revoltie-

render ist, wird er sich schliefllich gegen die Revolution erheben. [...] Jeder Revolutionir

endet als Unterdriicker oder als Ketzer.“ Camus: Revolte, S. 280.

Zur Geschichte der aequitas als Rechtsbegriff vgl. E. Koops / W. J. Zwalve: Introduction:

The Equity Phenomenon, in: dies. (Hg.): Law & Equity. Approaches in Roman Law and

Common Law, Leiden 2014, S. 3-13.

Christian Moser: Anomie im Recht. Zum Zusammenhang von Billigkeit, Gewalt und Ge-

setzeskraft bei Heinrich von Kleist, in: Ricarda Schmidt u. a. (Hg.): Heinrich von Kleist.

o8 Konstruktive und destruktive Funktionen der Gewalt, Wiirzburg 2012, S. 57-80, hier S. 60.
Ebd., S.61.

97

89

49

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vorgesehene Dekonstruktion des Gesetzes als Voraussetzung fiir Gerechtigkeit.
Billigkeit kann als ein Korrektiv des positiven Rechts verstanden werden, das
nicht wie ein naturrechtlich verstandenes Korrektiv des positiven Rechts in einer
Gesetzesinderung besteht, sondern in der Gesetzesanwendung eines Gerichts.
Die Moglichkeit der Anwendung des Rechts durch eine partikulare Aufhebung
der Norm, die den Widerspruch von allgemeinem Gesetz und besonderem Fall
tiberwinden soll, um Gerechtigkeit zu ermoglichen, wird von der historischen
Entwicklung der Rechtsordnung begrenzt, denn: ,Das rationale Rechtssystem
vermag den Anspruch der Billigkeit, in dem das Korrektiv des Unrechts im Recht
gemeint war, regelmifig als Protektionswesen, unbilliges Privileg niederzuschla-
gen.“%? Moser erklart dies damit, dass die Billigkeit eine ,Legitimierungsliicke®
darstellt, die fiir den universalen Anspruch des Naturrechts inakzeptabel ist.100
Das Gesetz als ,,Gewalt des sich realisierenden Allgemeinen“!! kann die eventu-
ellen Besonderheiten eines Falls, als Ausnahme von der festgelegten allgemeinen
Norm, nicht anerkennen. Der Rousseau’sche Allgemeinwillen, der als emanzipa-
torischer Gedanke von der Willkiir des Einzelwillens der Souverinitit befreien
sollte, wird zu einer die Einzelwillen aller unterdriickenden Totalitit: ,Wo das
Gesetz in strenger Allgemeinheit als die Herrschaft von allen tiber alle bestimmt
wird, da bleibt fur billiges Rechtshandeln kein Platz mehr.“192 Mit dem natur-
rechtlich begriindeten Verzicht auf Billigkeit soll die Willkiir vermieden werden.
Doch mit der Billigkeit wird nicht nur der gewalttitige Exzess der Herrschaft, der
ihre dunkle Seite darstellt, sondern auch die Moglichkeit gniddiger Nachsicht auf-
gegeben und dem ,Terror des Gesetzes“193 die Tir gedffnet. Die Gerechtigkeit
wird im jakobinischen Furor der unerbittlichen Anwendung des allgemeinen Ge-
setzes ebenso wenig verwirklicht, wie sie durch Billigkeit garantiert werden kann.
Die Verhinderung der Ausnahme ist nur eine andere Form, iiber den Ausnahme-
zustand zu gebieten. Die Gewalt des Gesetzes wird mit der Revolution nicht
tberwunden, der partikulare Terror des absoluten Herrschers wird nur durch den
allgemeinen Terror des imaginierten Volkswillens ersetzt. Die Widerspriiche zwi-
schen Gesetz und Anwendung, zwischen Recht und Gerechtigkeit werden nicht
aufgelost und kein Ausgang aus dem Verhingnis der Gewalt tut sich auf.

Die Utopie der Gesetzlosigkeit wire ein Zustand ohne Recht und ohne Ge-
walt. Benjamin formuliert dies wie folgt: ,Auf der Durchbrechung dieses Um-
laufs im Bann mythischer Rechtsformen, auf der Entsetzung des Rechts samt den
Gewalten, auf die es angewiesen ist wie sie auf jenes, zuletzt also der Staatsgewalt,
begriindet sich ein neues geschichtliches Zeitalter.“1%* Die utopische Hoffnung ist

99 Adorno: GS 6, S. 305.

100 Moser: Anomie, S. 73.

101 Adorno: GS 6, S. 306.

102 Moser: Anomie, S. 73.

103 Ebd., S.78.

104 Benjamin: GS IL.1, S. 202.

50

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Erlosung von dem historischen Verhingnis, das Recht und Gewalt aufeinan-
der bezieht. Diese Erlosung versucht Benjamin in Zur Krtik der Gewalt durch
das Auftreten einer messianischen ,,gottlichen Gewalt, die das Recht auf unbluti-
ge Weise vernichtet, zu bestimmen.!% Benjamins obskure Eschatologie ver-
schiebt die Losung des Problems auf den Tag der Erlosung. Derrida gibt in Reak-
tion auf Benjamin zu bedenken, dass die Moglichkeit, aus dem Bann von Recht
und Gewalt herauszutreten, ,vom Menschen nicht gemeistert werden kann, ihm
nicht angemessen, kein fur ithn Ermeflbares ist.“1% Die Frage der Gewalt, die
Benjamin aufwirft, sieht Derrida als unlosbar an. Abgesehen davon, dass Leiden
oder dessen Abwesenheit durchaus ermessbar sind, kehrt Derrida damit das Uto-
pische bei Benjamin zur Seite. Mit Blick auf Benjamins spitere Thesen Uber den
Begrift der Geschichte lisst sich die messianische Heilserwartung des frithen Tex-
tes Zur Kritik der Gewalt in eine materialistische Geschichtsphilosophie tiberset-
zen, in der der Messianismus zum bloflen Zeichen einer tatsichlich méglichen
historischen Verinderung wird. Benjamin rekapituliert, dass sich im Recht die
Gewalt der staatlichen Souverinitit zeigt und der Ausnahmezustand damit der
historische Normalfall ist, woraus er den Schluss zieht: ,Wir miissen zu einem
Begriff der Geschichte kommen, der dem entspricht. Dann wird uns als unsere
Aufgabe die Herbeifithrung des wirklichen Ausnahmezustands vor Augen ste-
hen.“197 Die Herbeifithrung dieses ,wirklichen Ausnahmezustands® ist fir Herbert
Marcuse der Moment, ,der das Kontinuum der Gewalt aufsprengen kann®.108 In
diesem Moment tritt die Ausnahme von der Regel ein, die ,die kriegerische Ge-
walt perpetuiert”.1%° Die Rede von der ,,,Jetztzeit’, in welche Splitter der messiani-
schen eingesprengt sind“,!1% kann damit, statt metaphysisch, materialistisch ver-
standen werden. ,Splitter der messianischen Zeit® ist eine Metapher dafiir, dass in
der Gegenwart die Voraussetzungen zu finden sind fur eine Revolution, die, als
dialektischer ,,Sprung unter dem freien Himmel der Geschichte®,!'! den Kreislauf
der Gewalt durchbricht. Eine solche Revolution wire als Notbremse der Ge-
schichte zu verstehen.!? Die Aufhebung von Recht und Gewalt kann nur so vor-
gestellt werden, dass mit der Not deren Notwendigkeit verschwindet. Der ,mes-
sianische Splitter, der auf diese Versohnung hinweist, ist dort zu erfahren, ,wo
die Kultur des Herzens den Menschen reine Mittel der Ubereinkunft an die

105" vgl. ebd., S. 199.

106 Derrida: Gesetzeskraft, S. 121.

107 \Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: GS. 1.2, S. 691-704, hier
S. 697.

Herbert Marcuse: Nachwort, in: Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt und andere Auf-
sitze. Frankfurt am Main 1965, S. 98-107, hier S. 100.

109" Epd.

110" Benjamin: GS 1.2, S. 704.

11 Ebd., S.701.

112 vg|. Walter Benjamins Notiz in: Benjamin: GS 1.3, S. 1232.

108

51

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hand gegeben hat.“13 In diesem Bereich des Privaten zeigt sich die Utopie der
sgewaltlose[n] Beilegung von Konflikten“.114 Der Gesetzlose, der sich mit Gewalt
gegen eine gewalttitige Rechtsordnung wehrt, ist dagegen ein Symptom der Not
und stellt den notwendigen Zusammenhang von Recht und Gewalt heraus.

Der Widerspruch zwischen Recht und Gerechtigkeit ist keinesfalls nur subjek-
tive Wahrnehmung von Rebellen, sondern ergibt sich aus der Sache des Rechts
selbst. In diesem Widerspruch entfalten sich die Aporien der Rechtsphilosophie
und darin findet die Revolte der Gesetzlosen ihren Ausgangspunkt. Gesetzlosig-
keit kann legitimiert werden, wenn die symbolische Kraft der Souverinitit — die
Legitimititsfiktion — ihre integrative Kraft einbufit. Als Widerstand gegen eine
herrschende Rechtsordnung tritt Gesetzlosigkeit dort in Erscheinung, wo das
Recht entweder durch die Ungerechtigkeit seiner Zwecke oder durch die Unrecht-
mifligkeit seiner Mittel in eine Legitimititskrise eintritt und sich Herrschaft als
blofle Legalitit oder reine, unvermittelte Gewalt behauptet. Als sozialer Protest
kann sich Gesetzlosigkeit also gegen eine spezifische historische (Un-)Rechtspra-
xis richten, gegen die eine konkurrierende Vorstellung von Gerechtigkeit gesetzt
wird. Der Mythos des gesetzlosen Helden macht die Widerspriiche der Rechts-
ordnung in einer Erzihlung sichtbar und kann als Gegendiskurs zum herrschen-
den Recht aufgefasst werden, der dessen kriegerischen und gewalttitigen Aspekt
zum Vorschein bringt. Im Mythos bekommt die Revolte gegen die Rechtsgewalt
die Form eines Imaginiren, das sich gegen das Imaginire der legitimen Souveri-
nitit stellt. Als Gegendiskurs, der das herrschende Recht dekonstruiert, kann der
Mythos des Gesetzlosen, abgesehen von seinem konkreten Inhalt, als Ausdruck
einer alternativen Gerechtigkeit betrachtet werden. Der Widerstand gegen die be-
stehende Rechtsordnung kann sich entweder auf iltere, durch Tradition verbiirg-
te Gesetze berufen, oder durch ein universales, aus der Natur hergeleitetes oder
mit Vernunft oder von Gott begriindetes Recht legitimieren — wobei nicht ausge-
schlossen werden kann, dass sich diese Begriindungsfiguren vermischen. Welche
Vorstellungen von Gerechtigkeit im Mythos des Gesetzlosen zum Ausdruck kom-
men, muss fiir jede konkrete Erzihlung jeweils herausgearbeitet werden. Dass
sich in Erzdhlungen tiber Gesetzlose eine revolutionire Utopie im Sinne Benja-
mins zeigen kann, die die Rechtsgewalt iberhaupt transzendiert, ist hingegen du-
Berst fraglich. Gerade die mythische Gewalt bleibt in das historische Verhingnis
verstrickt.!’> Wenn der ,grofle Verbrecher® bewundert wird, dann, so Benjamin,
yhicht um seiner Tat, sondern nur um der Gewalt willen, von der sie zeugt®“.116
Darin halle die Gewalt Prometheus’ nach, durch die, gegen das gottliche Gesetz
verstoflend, den Menschen ein neues Recht gebracht wird: ,,Dieser Heros und die
Rechtsgewalt des ithm eingeborenen Mythos ist es eigentlich, die das Volk noch

113 Benjamin: GS 1.1, S. 191.
114 Ehd.

15 vgl. ebd., S. 197-200.

116 Ehd., S. 183.

52

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

heute, wenn es den groflen Missetiter bewundert, sich zu vergegenwirtigen
sucht.“!"” Demnach wire zu fragen, ob nicht die Gerechtigkeit, sondern die Ge-
walt des gesetzlosen Helden das Bedeutsame des Mythos ist. Zunichst ldsst sich
festhalten: Wenn der Verstof§ gegen das herrschende Gesetz, der sich in dem Wi-
derspruch zwischen blofler Legalitit und mangelnder Legitimitit des geltenden
Rechts entfaltet, als heroischer Kampf erzahlerisch dargestellt wird, dann hat die-
se Erzahlung Uber Gesetzlosigkeit Relevanz dafiir, welche Bedeutung der Konsti-
tution der Gesellschaft durch Recht und Gewalt zugemessen wird.

17 Ebd., S.197.

53

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I1I. Outlaw Studies

Die anhaltende Faszination firr die Figur des Gesetzlosen in unserer Kultur
schldgt sich in einer Vielzahl an akademischen Arbeiten zum Thema nieder. Eric
Hobsbawm kann als Begriinder dieses Forschungsfelds gelten, das hier als ,Out-
law Studies® bezeichnet wird. Seine zwei Standardwerke Primitive Rebels und
Bandits bereiteten eine Grundlage fur die weitere Erforschung von Gesetzlosen.
Seine Arbeit ist dermaflen wirkmichtig, dass kein Text, der sich mit dem Thema
beschiftigt, darauf verzichtet, sich mit Hobsbawms Ausfithrungen auseinander-
zusetzen. Uber Hobsbawms Thesen hat sich eine sehr kontroverse Debatte ent-
wickelt, die bis heute nicht abgeschlossen ist und in immer neuen Ausprigungen
aufflammt. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie Hobsbawm seine Typologie
des Sozialbanditen entfaltet und an welchen Problemen und Widerspriichen die
Kritik an seinem Konzept ansetzt.

1. Eric Hobsbawms Typologie des Sozialbanditen

Hobsbawm entwickelte seine Thesen tiber den Sozialbanditen im Umfeld der
Zeitschrift fur Sozialgeschichte Past & Present, in der in den 1950er und 60er Jah-
ren das klassenkdmpferische Element des Robin-Hood-Mythos diskutiert wurde.
So weist Rodney Hilton 1958 auf die sozialen Konflikte hin, die sich in den fri-
hen Balladen des spiten 14. und frithen 15. Jahrhunderts zeigen und sieht den
Outlaw aus dem Sherwood Forest im Zusammenhang mit den Bauernaufstinden
des ausgehenden Mittelalters als Widerstandskdmpfer gegen feudale Unterdri-
ckung.! Die marxistische Lesart des Robin Hood-Mythos als Ausdruck eines Klas-
senkonflikts war also bereits etabliert, als Hobsbawm 1959 in seiner Studie Primi-
tive Rebels iiber prikapitalistische Protestbewegungen zum ersten Mal das Kon-
zept des Sozialbanditentums erlduterte.2 Der Sozialbandit ist dabei, neben lindli-
chen Geheimgesellschaften, vorindustriellen Arbeitersekten, chiliastischen Bau-
ernbewegungen u. a., nur eine von vielen Formen, die eine archaisch-primitive
Rebellion annehmen kann. 1969, in Bandits (dt. Die Banditen), spezifizierte
Hobsbawm seine Typologie und differenzierte den Sozialbanditen weiter aus.
Der Sozialbandit erscheint nun entweder als edler Riuber, Richer oder Heiduck
und im Sonderfall als Expropriator.

Den edlen Riuber bestimmt Hobsbawm typologisch anhand von neun Merk-
malen.? Er wird zum Banditen, nicht weil er ein Verbrechen veriibt, sondern weil

' Vgl. Rodney Hilton: The Origins of Robin Hood, in: Past and Present. A Journal of Histori-
cal Studies 14, 1958, S. 30-44, insbes. S. 40-41.

Vgl. Eric Hobsbawm: Primitive Rebels. Studies in Archaic Forms of Social Movements in
the 19th and 20th Centuries, London/New York 1965.

3 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 60-61.

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er selbst einer Ungerechtigkeit zum Opfer fillt. Er macht Unrecht wieder gut. Er
nimmt von den Reichen und beschenkt die Armen. Er totet nur, um sich selbst
zu verteidigen oder um gerechte Rache zu nehmen. Falls er tiberlebt, kehrt er in
die Gemeinschaft zuriick. Das Volk unterstiitzt und bewundert ihn. Sein Tod ist
die Folge von Verrat. Er scheint unverwundbar oder unsichtbar. Er ist er ein Geg-
ner lokaler Herrscher und Eliten, betrachtet aber Konig oder Kaiser als Vertreter
der Gerechtigkeit. Mit diesen Merkmalen reprasentiert der edle Rauber den idea-
len Banditen. Fiir die agrarische Gemeinschaft spielt er ,die Rolle des heroischen
Beschiitzers, der Unrecht wiedergutmacht, der Gerechtigkeit und soziale Gleich-
berechtigung bringt. Seine Beziehung zu den Bauern zeichnet sich durch vollige
Solidaritit und Identitit aus.“4 Dennoch ist der edle Riuber kein Revolutionir,
der die Gesellschaft veraindern will. Er protestiert nicht dagegen, dass die Bauern
arm und unterdriickt sind, sondern versucht lediglich, Gerechtigkeit herzustellen,
indem Unrecht wieder gut gemacht wird: ,es soll in einer Gesellschaft der Unter-
driickung fair zugehen“.> Er will nicht Freiheit und Gleichheit verwirklichen, son-
dern ist schlicht jemand, der ,sich weigert, seinen Riicken zu beugen®.¢ Trotz der
primitiv-archaischen Form des sozialen Protestes beharrt Hobsbawm darauf, dass
der edle Riuber tber seine historischen Beschrinkungen in einem agrarisch-vor-
modernen Kontext hinausweise und eine ,gottliche Gerechtigkeit sowie eine ho-
here Form von Gesellschaft, eine Gesellschaft ohne Herrschaft® reprisentiere.”
Der zweite Typus des Sozialbanditen ist der Richer, der sich durch ein Uber-
maf$ an Grausamkeit auszeichnet: ,Nicht trotz aller Angst und Abscheu, welche
durch ihre Taten erregt werden, sondern gewissermaflen gerade weil sie solche Ta-
ten begehen, werden diese Banditen als Helden angesehen.“® Richer wollen nicht
Unrecht wieder gut machen, aber sie ,beweisen, daf§ auch Schwache und Arme
Schrecken zu verbreiten vermogen.“? Typisches Merkmal des Richers ist seine
slulngezihmte Vergeltungssucht“.1® Im Typus des Richers vermischt sich das
Bild des edlen Riubers mit dem des Ungeheuers.!! Der Sozialbandit scheint hier
kaum noch ein ,guter’ Gesetzloser zu sein. Die Figur droht zu kippen und Hobs-
bawm zweifelt selbst daran, ob dieser Typus iiberhaupt noch als Sozialbandit an-
gesehen werden kann, denn ,sogar wenn solche Rebellen triumphieren, wohnt
noch dem Sieg die Versuchung der Zerstdrung inne, denn primitive bduerliche
Emporer haben kein positives Programm, sondern bloff ein negatives [...]. Ver-
nichtung war ihre Sozialjustiz.“!? Auch wenn Rache untrennbar mit Grausamkeit

Ebd., S. 60.
Ebd., S.74.
Ebd., S. 75.
Ebd., S.76.
Ebd., S.77.
Ebd., S.78.
10 Ehd., S. 84.
11 vgl. ebd., S. 78.
12 ghd., S. 85.

Rl R B R

56

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verbunden ist, wird die Figur von der Bevolkerung als Held angesehen, weil
»selbst den edelsten Banditen Rache zu tiben als legitime Notwendigkeit gilt.“13
In einer Gesellschaft, in der rechtlich sanktionierte Grausamkeit von den Herr-
schenden ausgeiibt wird, sind Gewaltexzesse der Banditen nicht zufillig: ,Man
richt sich fir personliche Demiitigung, man richt sich aber auch an jenen, die
andere unterdriickt haben.“1* Die Dynamik der Gewalt verselbstindigt sich, denn
,w0 Minner Banditen werden, da verlangt Blut nach Blut und gebiert Grausam-
keit neue Grausamkeit.“!®> In der Logik einer mafflosen Entfesselung von Gewalt
kann diese kaum noch moralisch legitimiert werden. Die angewandte Brutalitit
kann zwar als Vergeltung von vorausgegangener Brutalitit verstindlich gemacht
werden, doch in der Eskalation droht sie jedes legitimierende Wertesystem zu
ibersteigen und, losgelost von aller Relationalitit, zum Zweck an sich zu werden.

Der Begriff ,Heiducken® im engeren Sinn bezeichnet die Banditen des Balkans
und der Donautiefebene. Im typologischen Sinn verwendet Hobsbawm den Be-
griff allerdings allgemein fir organisiertes Banditentum, das sich durch dauerhaf-
te Strukturen auszeichnet, wie z. B. auch die Klephten in Griechenland, die Ko-
saken in Russland und die chinesischen Briganten aus dem Liang Schan Moor.
Es handelt sich um ,eine Kollektivform jenes individuellen Protestes der Bau-
ern“.!® Aufgrund der dauerhaften Organisation sind die Heiducken fir Hobs-
bawm ,die hochste Form primitiven Banditentums®.1” Diese Banden bildeten
einen permanenten Anziehungspunkt fiir arme Bauern und Hirten, die sich je-
derzeit in die Berge oder Wilder absetzen konnten, dorthin wo die Banditen
hausten und die staatliche Verwaltung keinen Einfluss hatte. Auch wenn Heidu-
cken regelmiflig von Firsten als Truppen angeworben wurden,!® bildete diese
Form des organisierten Banditentums fur die Obrigkeit eine groflere Herausfor-
derung als individuell und vereinzelt auftretende Riuberbanden.!” Obwohl die
Dauerhaftigkeit der Bandenorganisation eine stirkere Isolierung von der Bauern-
schaft zur Folge hatte als bei anderen Typen des Sozialbanditen,?® wurden die
Heiducken insbesondere unter der osmanischen Herrschaft tiber Siidosteuropa
zu Helden. Im Kampf gegen die tiirkisch-muslimischen Eroberer fand der Hei-
duck als ,,nationaler Bandit“ seine ,wesentlich politische Bestimmung®.2! Durch
die Dauerhaftigkeit ihrer Organisation waren diese Gruppen besonders dazu pri-

3 Ebd., S.83.

4 Ebd., S. 89-90.

> Ebd., S.90.

' Ebd., S.91.

17" Vgl. ebd., S. 92.

'8 Ebd.

9" vgl. ebd., S. 97.

20 Vgl. ebd., S.94. Deshalb ist ,die Unterscheidung zwischen Riuber und Held, zwischen
dem von Bauern als ,gut’ Akzeptierten oder als ,schlecht” Verurteilten auflergewohnlich
schwierig”. Ebd., S. 94-95.

21 Ebd., S. 95 (Hervorh. i. Orig.)

57

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

destiniert, in ihrem jeweiligen gesellschaftlichen Kontext eine politische Rolle zu
spielen. Dies geschah aber nicht unbedingt durch eine bewusste politische Ent-
scheidung, sondern war oft nur ein Nebeneffekt ihres Raubgeschifts, das auf die
herrschende Klasse abzielte. Wie die anderen Erscheinungsformen des Sozialban-
diten bewiesen die Heiducken mit ihrer Existenz, dass Armut, Unfreitheit und
Unterdriickung nicht einfach hingenommen werden mussten und Ungerechtig-
keit gericht werden konnte.2? In dieser Hinsicht unterscheidet sich ihre soziale
Funktion nicht von der des Richers oder des edlen Riubers. Aber ,[a]nders als
der ,edle Riuber® ist der Heiduck nicht von personlicher moralischer Billigung
abhingig; im Gegensatz zum ,Réicher” ist seine Grausambkeit nicht sein wesentli-
ches Charakteristikum, sondern wird lediglich um seiner Dienste am Volk willen
geduldet.“?

Als Expropriatoren beschreibt Hobsbawm Revolutionire, die durch Raub die
notwendigen Mittel fur ihre politische Tatigkeit akquirieren.? Sie stehen in einer
Tradition, in welcher der russische Anarchist und Revolutionir Michail Bakunin
den Banditen als ,Revolutionir ohne feingedrechselte Phrasen und ohne gelehrte
Rhetorik® bezeichnet hat.?> Die Expropriatoren stellen einen Sonderfall dar. Sie
sind keine Banditen, die aus einer agrarischen Gesellschaft kommen, sondern
moderne Revolutionire, die Methoden der Banditen iibernehmen und den My-
thos des edlen Riubers fiir politische Zwecke benutzen.?¢ Laut Hobsbawm ist die
Praxis der Expropriation ,Ausdruck fir jene unter Anarchisten hiufige Verwir-
rung, die Aufruhr und Widerstand, Verbrechen und Revolution miteinander ver-
wechselt“.?” Der italienische Anarchist Errico Malatesta kritisiert ebenfalls diese
Vermischung von revolutiondrer Praxis und krimineller Titigkeit. Einerseits du-
Rert er Verstindnis dafiir, dass Unterdriickte zu Raub und Gewalt Zuflucht neh-
men, doch merkt er an: ,Mocking the revolution and all hopes for the future,
they want to enjoy the moment at whatever price and with contempt for all. [...]
They are rebels, but not anarchists.“? Malatesta versucht, aus politischen Griin-
den den Anarchismus vom Verbrechen abzugrenzen. Letztlich muss es fiir den je
konkreten Fall entschieden werden, ob es sich bei den Expropriatoren um politi-
sche Aktivisten handelt, die Raub als Mittel einsetzen oder um Banditen, die ihre
Titigkeit politisch legitimieren.?’

22 ygl. ebd., S. 102.

23 Ebd,, S.95.

24 Vql. ebd., S. 134-152.

25 Bakunin zit. nach ebd., S. 134.

26 Vgl. ebd.
Z Ebd., S. 135.

Errico Malatesta: The Tragic Bandits, in: La Société Nouvelle 19.2, August 1913, ibers. v.
Mitch Abidor, auf: www.marxists.org/archive/malatesta/1913/08/tragic-bandits.htm, 22.
Juni 2015.

Die Verwirrung rithrt daher, dass sowohl Banditen als auch Anarchisten in den grofleren
Kontext von Figuren der Subversion und Grenzverletzung eingeordnet werden koénnen.
Vgl. den Beitrag von Ulrich Brockling: Der Anarchist, in: Eva Horn u. a. (Hg.): Grenzver-

29

58

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Der Diskurs um den Gesetzlosen nach Hobsbawm

In der Nachfolge von Hobsbawms Bestimmung des Sozialbanditen ergeben sich
Probleme, die von der Kritik aufgegriffen worden sind. Erstens wurde der histo-
rische Befund real existierender Sozialbanditen in Zweifel gezogen, zweitens wur-
de die Verbindung des Sozialbanditen mit agrarischen Gemeinschaften hinter-
fragt und drittens wurden die politische Rolle des Sozialbanditen und seine Ab-
grenzung zu anderen Figuren irregulirer Gewaltanwendung problematisiert.

Die historische Kritik

Als einer der ersten Kritiker hat Anton Blok 1972 angemerkt, dass Banditen his-
torisch eher von den herrschenden Eliten unterstiitzt wurden als von der Bauern-
schaft.30 Blok fithrt aus, dass dem Banditentum in doppelter Hinsicht eine Rolle
bei der Erhaltung der herrschenden Ordnung zukomme: erstens durch direkte
Unterdriickung und Beraubung der biuerlichen Gemeinschaft, zweitens dadurch,
dass es soziale Aufstiegsmoglichkeiten bereitstelle. Statt Ausdruck von Protest
und Keimzelle einer Bauernrevolte zu sein, fithre das Banditentum zur Stabilisie-
rung des status quo.3! Blok kritisiert, dass Hobsbawm diese Aspekte des histori-
schen Banditentums, die nicht in die Definition des Sozialbanditen passen, au-
Ber Acht ldsst. Zudem verweist er darauf, dass Hobsbawm fiir seinen Zugang
zum Gegenstand Balladen und Legenden verwendet und damit den Mythos,
nicht die historische Realitit des Banditentums beschreibe: ,,The ,social bandit’
as conceptualized and described by Hobsbawm is such a construct, stereotype or
figment of human imagination.“3? Die Notwendigkeit, sich mit dem Mythos des
Sozialbanditen auseinanderzusetzen, sieht Blok durchaus, da darin die Sehn-
sucht nach einer menschlicheren, gerechteren Gesellschaft ohne Leiden zum Aus-
druck komme.3® Hobsbawm verpasse es aber, diesen Mythos tatsichlich zu
durchdringen.?* In dieselbe Richtung geht Wolfgang Seidenspinners Argument,
dass die Figur des Sozialbanditen das Ergebnis von Imaginationen und Projektio-
nen sei, ein medial generierter literarischer Typus: ,Sozialbanditen entstehen [...]
durch Zuschreibung, durch Verleihung des entsprechenden Etiketts; die so ge-
schaffenen Figuren konnen daher als aussagekriftige Indikatoren fiir das populi-

letzer. Von Schmugglern, Spionen und anderen subversiven Gestalten, Berlin 2002, S. 202-
223.

Vgl. Anton Blok: The Peasant and the Brigand. Social Banditry Reconsidered, in: Compar-
ative Studies in Society and History 14.4, 1972, S. 494-503, hier S. 496.

31 Vgl. ebd., S. 496.

32 Ebd., S. 500.

33 Vgl. ebd., S. 502.

3% Vgl. ebd., S. 500.

30

59

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

re Wertesystem interpretiert werden, aber nicht als historische Realitdt.“3> Der So-
zialprotest liege folglich ,nicht in den Delikten oder Titern, sondern in seiner
Projektion auf diese, im Mythos, in der Erzdhlung vom Briganten, der einer ver-
hafdten Obrigkeit die Stirn bietet.“3¢ Auch Richard Slatta kritisiert Hobsbawm da-
hingehend, dass sich kaum historische Fille von Sozialbanditentum auffinden
lieBen und Hobsbawm sich zu sehr auf literarische Quellen stiitze.’” Er mahnt
zur Vorsicht im Umgang mit literarischen und populiren Quellen wie Balladen,
die aus einem Netz von Mythos, Fiktion und historischen Fragmenten gewebt
seien, das fir die historische Forschung kontextualisiert werden musse.38

Im Anhang zur Neuauflage von Banditen gibt Hobsbawm zu, literarische
Quellen zu unkritisch fiir seine Argumentation benutzt zu haben: ,Aus dem In-
halt der Mythen, die Giber Sozialbanditen erzihlt, und Lieder, die Gber sie gesun-
gen werden, erfihrt man recht wenig tiber die historische Realitit des Sozialban-
ditentums.“3? Er sieht ein, dass sich der Typus des edlen Riubers vor allem in
Balladen und Liedern findet und weniger in der historischen Praxis und merkt
an: ,In der Realitit sind die meisten Robin Hoods keineswegs edel gewesen.“40
Beim edlen Riuber handelt sich also in der Tat eher um ein imaginires Bild
(,Image1), dass sich seine Verehrer von dem Gesetzlosen als Helden machen.
Der Mythos gebe aber Auskunft dariiber, ,was die Menschen tiber das Banditen-
tum glaubten, was sie sich von ihm erhofften und was sie hineininterpretier-
ten.“4? Damit gibt Hobsbawm zwar einerseits der historischen Kritik recht, ande-
rerseits beharrt er auf seiner Typisierung. Auch wenn kaum ein historischer Ban-
dit dem Ideal véllig entspreche, so lasse sich dennoch ein ,idealtypisches Sozial-
banditentum® bestimmen, da es eine ,Uniformitit und Standardisierung® des
Phinomens gebe: ,Diese Einheitlichkeit trifft sowohl fiir den Banditenmythos
zu — d. h. also fir die dem Banditen vom Volk zugeschriebene Rolle - als auch
fur dessen tatsichliches Verhalten.“ In einer direkten Antwort auf Blok schreibt
er: ,My view is that the myth cannot be entirely divorced from the reality of
banditry.“4* Obwohl Hobsbawm sich des Unterschieds von Geschichte und Ge-
schichten bewusst ist, scheut er sich nicht, explizit Balladen und Legenden als
Material heranzuziehen, um aus deren narrativen Elementen seine Typologie zu

35 Seidenspinner: Mythos vom Sozialbanditen, S. 698.

3¢ Ebd., S. 697.

37 Vgl. Richard W. Slatta: Eric J. Hobsbawms’s Social Bandit: A Critique and Revison, in: A
Contra Corriente. A Journal on Social History and Literature in Latin America 1.2, 2004,
S.22-30, hier S. 23, S. 29.

38 Vgl. ebd., S. 27

3% Hobsbawm: Banditen, S. 196.

0 Ebd., S. 60.

1 Ebd.

2 Ebd., S. 196.

4 Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 28.

4 Eric Hobsbawm: Social Bandits. Reply, in: Comparative Studies in Society and History
14.4, 1972, S. 503-505, hier S. 504.

60

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

entwickeln. Nicht trotz, sondern gerade wegen der Verwendung literarischer
Quellen wiirde sich der epistemologische Wert seines typologischen Modells er-
weisen, denn: ,Die Mythologie des Heldentums und die Ritualisierung durch
Balladen verwandelten sie in ausgesprochene Typen.“4> Hobsbawm verteidigt sei-
nen Ansatz also damit, dass er dadurch dem ,Wesen des Mythos vom Sozialban-
diten® auf die Spur kommen und die realen historischen Banditen an der idealty-
pischen Vorstellung messen konne.*

Die modernistische Kritik

Im Gegensatz zur historischen Kritik entziindete sich die sogenannte ,modernis-
tische® Kritik an der Frage, inwiefern der Sozialbandit lediglich ein Phinomen
agrarisch geprigter Gesellschaft sei. Hobsbawm hat den Sozialbanditen sehr stark
an die bduerliche Gemeinschaft gebunden, mit der er durch seine Herkunft und
durch seinen Moralkodex verbunden ist. Bauern werden dann zu Banditen,
wenn die Gesellschaft in eine Krise gerit, bedingt durch 6konomische, 6kologi-
sche oder politische Faktoren.#’ Im Zuge der Modernisierung der Gesellschaft
verschwinde das Banditentum, weil die Strafverfolgung durch neue Technologien
effizienter werde und zudem dessen soziale Basis durch die Emanzipation der
Bauern und die Formierung politischer Organisationen zerfalle.*®

Pat O’Malley hilt diesem Argument entgegen, dass Sozialbanditentum keines-
wegs auf traditionelle biuerliche Gesellschaften beschrinkt sein miisse. O’Malley
macht deutlich, dass es auch in nichttraditionellen Gesellschaften zu Fillen
kommt, in denen Gesetzlose von der Landbevolkerung als Sozialbanditen ver-
ehrt werden. Er veranschaulicht dies am Beispiel Ned Kellys in den australischen
Kolonien Ende des 19. Jahrhunderts. Statt das Sozialbanditentum an die agrari-
sche Gesellschaft zu binden, sieht er andere Bedingungen als ausschlaggebend fuir
das Auftreten von Sozialbanditentum an. Ein bestehender Klassenkonflikt und
die Abwesenheit einer Organisation, welche die Interessen der unterdriickten
Klasse politisch zum Ausdruck bringt, seien ausreichend dafiir, dass Banditentum
einen sozialen — und damit politischen — Charakter annehmen konne.** Wie
O’Malley sieht Paul Kooistra keinen Grund dafiir, warum Sozialbanditentum
nicht auch in modernen Gesellschaften vorkommen konne.?® Kooistra bezieht

45 Hobsbawm: Banditen, S. 101.

% Ebd., S.9.

Y7 Vgl. ebd., S. 38.

8 Val. ebd., S. 34-35.

49 Vgl. Pat O'Malley: Social Bandits, Modern Capitalism and the Traditional Peasantry. A
Critique of Hobsbawm, in: The Journal of Peasant Studies 6.4, 1979, S.489-501, insbes.
S.494, S.498.

Vgl. Paul Kooistra: Criminals as Heroes. Linking Symbol to Structure, in: Symbolic Inter-
action 13.2, 1990, S. 217-239, hier S. 220.

50

61

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich dabei allerdings nicht auf die historische Wirklichkeit der Banditen, sondern
auf deren — durchaus vom historischen Kontext geprigte — Wahrnehmung als ,le-
gendary figures“.’! Er versteht den Sozialbanditen als kulturelles Produkt, das ein
Konzept extralegaler Gerechtigkeit reprisentiere.”> Wenn die sozialen Verhiltnis-
se als ungerecht empfunden werden und das von den juridischen Institutionen
des Staates als Gerechtigkeit sanktionierte Recht nicht die 6ffentliche Vorstellung
von Gerechtigkeit widerspiegele, miisse eine alternative Vorstellung von Gerech-
tigkeit zum Ausdruck gebracht werden.’® In einer Legitimationskrise der Gesell-
schaft konne die Heroisierung eines Gesetzlosen als sozio-kulturelle Symbolpro-
duktion verstanden werden, an der sich Autoren und Publikum gemeinsam be-
teiligen, um sozialen und politischen Problemen Sinn zu verleihen.?* Wegen sei-
nes Mythos miisse der Sozialbandit als eine fundamental politische Figur be-
trachtet werden.> Fiir ein Verstindnis der sozialen und politischen Bedeutung
des gesetzlosen Helden als Symbol extra-legaler Gerechtigkeit sei hingegen das
tatsichliche Verhalten historischer Banditen unwichtig.5

Auch dieser Strang der Kritik lduft auf die Frage nach der Relevanz des My-
thos hinaus. In seiner Erwiderung stimmt Hobsbawms O’Malley zu, dass sich der
politische Charakter des Sozialbanditen auch in der Moderne entfalten konne,
gibt jedoch zu bedenken, dass sich die Moderne dadurch auszeichne, dass der de-
klassierten Landbevolkerung bessere Mittel zur Durchsetzung ihrer Interessen
zur Verfugung stinden und das Aufleben von angeblichem Sozialbanditentum
in der Moderne daher riithre, dass dessen Mythos in der populdren Kultur einer
Gesellschaft prisent sei.”” Wenn dies der Fall sei, konnten die Gesetzlosen der
Moderne fiir eine gewisse Zeit in den tradierten Mythos des Sozialbanditen inte-
griert werden. So konne z. B. Bankraub unter gewissen Umstinden als ,Anpas-
sung des Sozialbanditentums an den Kapitalismus® erscheinen.’® Doch Hobs-
bawm geht davon aus, dass die Banditen der amerikanischen und australischen
Frontier eher die letzten Ausldufer eines im Verschwinden begriffenen Phino-
mens sind und dass sich das lindliche Banditentum in Richtung urbaner Krimi-
nalitit verschiebe.’® Die politischen Aktivisten der Neuen Linken in den 1960er
und 70er Jahren, zu deren Aktivititen Bankiiberfille und Entfithrungen gehor-
ten, rechnet er dem Sonderfall der Exproriatoren zu, die keine klassischen Sozial-
banditen seien.®® Dass in der Moderne verschiedene Praktiken der Gesetzlosigkeit

1 Ebd., S.217.

2 Vgl. ebd., S.233.

33 Vgl. ebd., S.218.

% Vgl. ebd., S.223.

35 Vql. ebd., S. 222.

%6 Vgl. ebd., S.223.

57 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 198.
38 Ebd., S.200.

39 Vql. ebd., S. 202.

60 Vgl. ebd., S. 205.

62

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit dem Sozialbanditentum in Verbindung gebracht werden, sieht Hobsbawm in
der Persistenz des Mythos begriindet und deswegen sei der , direkte Fortbestand
der Mythen und Traditionen des klassischen Sozialbanditentums in der moder-
nen Industriegesellschaft [...] sehr wohl relevant.“¢! Hier trifft er sich mit Kooi-
stras Einschitzung, dass die Figur des gesetzlosen Helden in der Moderne jeder-
zeit aktualisiert werden konne, solange der Mythos fortbestehe. Und dieser
Mythos werde weiter existieren: ,s0 long as there exists a concept of justice that
is not synonymous with Law*.6?

Das Politische des Sozialbanditen und die Abgrenzung vom Partisanen

Auch ohne explizit politische oder gar revolutionire Programmatik und unab-
hingig davon, ob ein Raub legitim erscheint oder nicht, wird mit ihm eine gesell-
schaftliche Ordnung, die auf Besitzprivilegien oder auf rechtlich garantiertem FEi-
gentum beruht, in Frage gestellt. Der Bandit im Allgemeinen, nicht nur der he-
roische, macht die Grenzen des Souverins deutlich, Besitz als Eigentum zu ga-
rantieren.®® Damit bietet sich der Bandit als Projektionsfliche fiir soziale Unzu-
friedenheit an. Wenn der Bandit zudem nicht nur im eigenen Interesse handelt,
sondern sich auf bestimmte Werte und eine Gemeinschaft verpflichtet, die tiber
die Riuberbande hinausgeht, zeigt sich in seinem Widerstand gegen Herrschaft
der soziale Aspekt, der den Banditen zum Sozialbanditen macht. Die soziale Re-
bellion des Banditen stellt fiir Hobsbawm ,,die etablierte Ordnung von Klassen-
gesellschaft und politischer Rolle grundsitzlich in Frage®“.¢* Das Sozialbanditen-
tum ldsst sich ,als Vorldufer oder potentielle Brutstitte von Revolten betrach-
ten.“®>. Banditen haben jedoch keine politische Organisierung und kein Pro-
gramm. Thnen geht es um die unmittelbare Aneignung von Giitern. Selbst das
Prinzip, den Reichen zu nehmen, um den Armen zu geben, ist zuerst einmal so-
zialer Protest, dem das politische Bewusstsein fehlt.®® Im Kontext des anti-osma-
nischen, nationalen Befreiungskampfes auf dem Balkan sieht Hobsbawm dem
Banditen durchaus eine politische Rolle zufallen, die ihn der Gestalt des Partisa-
nen anndhert.®” Auch das Beispiel der Expropriatoren, die Methoden der Bandi-
ten mit explizit politischem Aktivismus verbinden, zeigt, dass sich Banditentum
mit Partisanentum vermischen kann. Das implizit Politische des Sozialbanditen

61 Ebd., S. 213 (Hervorh. i. Orig.).

62 Kooistra: Criminals as Heroes, S. 234.

63 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S.19: ,Banditentum [...] fordert diejenigen heraus, die tiber
Macht verfiigen, Recht setzen und die Ressourcen kontrollieren oder zumindest Anspruch
darauf erheben.”

¢ Ebd., S.120.

65 Ebd.

6 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 39.

67 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 95.

63

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

scheint durch den Partisanen explizit zu werden. Wenn dem Sozialbanditen
nicht nur soziale, sondern auch politische Bedeutung zukommt, sobald er sich
der Gestalt des Partisanen anndhert, dann muss geklart werden, wie er sich von
diesem Akteur unterscheiden lisst, dessen politische Tétigkeit sein konstituieren-
des Moment ist. Eine Unterscheidung zwischen Sozialbandit und Partisan ist
auch deshalb nicht immer ganz eindeutig, weil Banditen mit politischem Be-
wusstsein zu Partisanen und Partisanen mit dem Abflauen politischer Aktivitit
zu Banditen werden konnen.®® Eine typologische Abgrenzung ist auch deshalb
schwierig, weil sie beide dhnliche Methoden benutzten.®® Die laut Hobsbawm
fur den Récher typische Eskalationsspirale” charakterisiert nach Herfried Miink-
ler ebenso den Partisanenkampf.”! Aus der Sicht der Herrschenden werden sie
zudem oft unterschiedslos als Gesetzlose betrachtet.

Da die Abgrenzung verschiedener nicht-staatlicher, bewaffneter Akteure pro-
blematisch ist, bemiiht sich die Forschung darum, die Unterschiede, Uberginge
und Verflechtungen von privater und staatlicher Gewalt herauszuarbeiten.’”? Die
von einer Seite staatlich lizenzierten Freibeuter sind fur die Seite der Geschidig-
ten schlicht Piraten. Freischirler und Partisanen, die sich einer aus ihrer Sicht gu-
ten Sache verschrieben haben, sind fiir ihre Gegner einfache Banditen oder gar
Terroristen. Im Gegensatz zu den regulidren bewaffneten Kriften des Staates — Po-
lizei und Militdr - sind es alles irreguldre Kimpfer, deren rechtlicher Status pre-
kir ist, d. h. sie werden volkerrechtlich nach der Haager Landkriegsordnung nicht
als Kombattanten, sondern als Verbrecher betrachtet.” Irregulire Kimpfer agie-
ren auflerhalb der legalen staatlichen Ordnung. Als irreguldr konnen sie aber nur
bezeichnet werden, wenn der Staat als Zentrum des Politischen gedacht wird. Da
sie die politische und rechtliche Ordnung entgrenzen, stellen sie die staatliche
Souverinitit in Frage. Schmitt lenkt in seiner 7heorie des Partisanen deswegen
den Blick auf das Politische auflerhalb des Staates. Aus der Irregularitit folgt laut
Schmitt zuerst einmal schlichte Illegalitdt.”* Partisanen miissen deshalb ihre Legi-
timitit mit intensivem politischem Engagement begriinden. Dieses Legitimati-
onsverfahren bindet den Partisanen zuriick an den politischen Diskurs. Die Ge-
setzlosigkeit des Partisanen ist also nicht blofle Illegalitit, sondern beruft sich auf

%8 Fiir den Fall Jesse James lisst sich letzteres sehr deutlich nachweisen.

69 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 220.

7 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 90.

I Vgl. Herfried Miinkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft, in: ders. (Hg.):
Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt, Opladen 1990, S. 14-39, hier S. 24.

Vgl. z. B. Janice E. Thomson: Mercenaries, Pirates, and Sovereigns. State-building and Ex-
traterritorial Violence in Early Modern Europe, Princeton 1994.

Vgl. Dirk Freudenberg: Theorie des Irreguliren. Partisanen, Guerillas und Terroristen im
modernen Kleinkrieg, Wiesbaden 2008, S.206-207. Mit den Genfer Konventionen wurden
allerdings einige irregulire Einheiten den reguliren Soldaten rechtlich gleichgestellt, vgl.
ebd., S. 208.

Vgl. Carl Schmitt: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkungen zum Begriff des Politi-
schen, Berlin 1995, S. 86.

72

73

74

64

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eine Legitimitit, die der Legalitit der Verhaltnisse entgegengesetzt wird.”> Es ist
diese diskursive Legitimierung der Gewaltanwendung, die das Politische des irre-
guliren Kimpfers ausmacht.

Sowohl der Verstoff des Sozialbanditen gegen die Eigentumsverhiltnisse als
auch der gewaltsame Widerstand des Partisanen gegen den Staat werden legiti-
miert durch eine Begriindung der Taten, die sich nicht mit der bestehenden
Rechtsordnung deckt. Diese Begriindung erfolgt aulerhalb des Rechts, indem die
Tat als universell gerechte Handlung oder in Ubereinstimmung mit traditionellen
Verhaltensweisen legitimiert wird. Mit ihrer Legitimation durch die Bevolkerung
oder durch eine politische oder moralische Begriindung kénnen die Partisanen,
ebenso wie die Sozialbanditen, von Kriminellen unterschieden werden, obwohl
sie sich alle jenseits der Legalitit bewegen. Da Legitimitit aus einer Begriindbar-
keit von Handlungen resultiert, ist die Rechtschaffenheit der Handelnden der
Punkt, an dem sich Bandit und revolutionidrer Partisan treffen konnen. Hobs-
bawm schreibt, dass Sozialbanditen, die sich revolutioniren Bewegungen an-
schlossen, dies nicht unbedingt taten, weil sie von einer spezifischen politischen
Theorie Giberzeugt gewesen wiren, sondern weil ,die Sache des Volkes und der
Armen ganz augenscheinlich eine gerechte Sache war und die Revolutionire ihre
Glaubwirdigkeit durch Selbstlosigkeit, Opferbereitschaft und riickhaltlose Hin-
gabe bewiesen — mit anderen Worten, durch ihr persénliches Verhalten.“7

Sozialbandit und Partisan vermischen sich also nicht nur begrifflich. Hobs-
bawm sieht Banditen- und Partisanentum tatsichlich auch historisch ineinander
tibergehen. Nicht nur in Griechenland und auf dem Balkan kimpften die Bandi-
ten gegen die Herrschaft von Eroberern. Auch in China unter der japanischen
Besatzung kam es dazu, wie Hobsbawm zu berichten weif.”” In einer revolutio-
ndren Situation, wie im China der 1930er und 40er Jahre, komme ,der Augen-
blick, wo der Bandit sich zu entscheiden hat, ob er Verbrecher oder Revolutionir
wird.“78 Aber Hobsbawm fligt hinzu: ,Banditentum und Kommunisten trafen
sich, doch ihre Wege liefen in unterschiedliche Richtungen.“” Dass es eher unge-

5 Vgl. ebd.

76 Hobsbawm: Banditen, S. 128 (Hervorh. i. Orig.).

77 Wie war China zu retten? Die Antwort des jungen Mao lautete: ,Macht es wie die Helden
von Liang Shan Po. Er meinte die freien Banditen und Guerilleros des Schui Hu Tschuan.
Mehr noch, Mao ging daran, sie systematisch zu rekrutieren.“ Hobsbawm: Banditen,
S.129.

78 Ebd., S.120.

7 Ebd., S. 130. Hobsbawm weist auf das Problem hin, dass es den Banditen in Maos Armee
an Disziplin und ideologischem Selbstverstindnis mangelte, weshalb ihnen von Seiten der
Parteifithrung misstraut wurde. Es wurde befiirchtet, sie konnten sich jederzeit aus dem
Staub machen. Und ihre ausschweifende und luxuridse Lebensfithrung stand in Kontrast
zur asketischen Haltung der Revolutionire. Dieses Misstrauen basierte auf Gegenseitigkeit.
Da Sozialbanditen eher an der Erhaltung der traditionellen Welt interessiert sind, sind ih-
nen revolutiondre Programme verdichtig. Nur wenige der Banditen traten tatsichlich in die
Partei ein.

65

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wohnlich ist, dass revolutionire Bewegungen tatsidchlich von Banditen angefiihrt
werden, ist Hobsbawm durchaus klar. Die gesellschaftliche Erneuerung, die der
Revolutiondr anstrebt, ist dem Banditen suspekt, insofern er als Sozialrebell die
traditionelle Gemeinschaft bewahren will. Selbst wenn Banditen sich einer revo-
lutiondren Bewegung anschlossen, blieben sie meist nur Kimpfer, ohne Revolu-
tiondre zu werden, auch wenn Hobsbawm Revolutionsromantik mit dem My-
thos des Sozialbanditen vermischt: ,Banditentum verschmilzt mit Bauernrevolte
oder Revolution. Heiducken, in leuchtenden Récken und mit gefihrlichen Waf-
fen ausgeristet, sind moglicherweise ihre Soldaten.“®® Im Bewusstsein, dass es
hiufig anders kommt, schrinkt er die Geltung seiner Aussage aber bereits als
blofle Moglichkeit ein.

Wie in China, so zeigt auch der Fall der Balkanheiducken und der griechi-
schen Klephten im osmanischen Reich, dass die Wahrscheinlichkeit, dass sich
Banditen dem politischen Kampf anschlieflen, gerade dort steigt, wo die nationa-
le Befreiung auf der Agenda steht. Hobsbawm sieht im nationalen Befreiungs-
krieg die politisch am hochsten entwickelte Form des Sozialbanditentums.?! Das
liegt daran, dass die Ziele nationaler Befreiungsbewegungen ,unschwer in Begrif-
fen ausgedriickt werden konnen, die fiir eine archaische Politik verstindlich sind,
selbst wenn sie mit dieser tatsichlich kaum irgendetwas gemeinsam haben.“82
Das Erstaunliche am Nationalismus ist, dass er zwar eine moderne Vorstellung
ist, aber ein Konzept von Nation entwickelt, das suggeriert, sie reiche zurtick in
eine ,immemorial past“.8> Die nationale Gemeinschaft wird daher laut Benedict
Anderson verstanden als Ausdruck einer kontinuierlichen, historischen Traditi-
on.# Diese imaginire gemeinsame Vergangenheit, welche nationale Befreiungs-
bewegungen - selbst dort, wo sie im Gewand einer sozialistischen Revolution
auftreten — kennzeichnet, macht das Konzept der Nation anschlussfihig fur das
traditionelle Weltbild des Sozialbanditen. Wihrend laut Hobsbawm die Bande
als Organisationsform kein Modell fir die Gesamtgesellschaft anbietet, gibt die
Idee der Nation jedem ihrer Mitglieder, also auch dem Banditen, die Moglich-
keit, sich diese als ,seine‘ Gemeinschaft vorzustellen. Und die Verbundenheit mit
seiner Gemeinschaft ist, worauf Hobsbawm hingewiesen hat, ein zentrales Merk-
mal des Sozialbanditen. Durch ihre spezifische Herkunft kann sich die Legitimi-
tit der Banditen im Falle eines erfolgreichen nationalen Befreiungskampfes in
Legalitit umsetzen. So vermerkt John Koliopoulos, dass die griechischen Kleph-
ten, weil sie im Unabhingigkeitskrieg als bewaffnete Banden von der nationalen
Bewegung politisch lizenziert wurden, schliefllich in die verschiedenen nationa-

80 Ebd., S. 104.

81 Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 17.

82 Hobsbawm: Banditen, S. 125.

8 Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Na-
tionalism, London/New York 2006, S. 11.

84 Vgl. ebd., S.195.

66

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

len Sicherheitsorgane integriert wurden. Die griechischen Banditen wurden so zu
einem integralen Bestandteil der neuen politischen Ordnung, weil Armee und
Polizei als direkte Nachfolger der bewaffneten Banden aus dem Unabhingigkeits-
krieg hervorgingen.®> Das ist auch eine Form, in der sich Hobsbawms fuinftes
Merkmal des edlen Riubers einldsen lisst: dass er, falls er iiberlebt, in die Ge-
meinschaft zuriickkehrt, die er nie wirklich verlassen hat.8¢ Nur ist diese Gemein-
schaft in diesem Fall nicht die bauerliche Dorfgemeinschaft, sondern die nationa-
le Gemeinschaft. Ebenso werden die revolutionidren Partisanen, wenn sie den
Krieg gewinnen, zur reguliren Armee und in die neue Gesellschaftsordnung inte-
griert. Im siegreichen Ausgang des Kampfes gehen die irreguldren Krifte ins Re-
gulire tber.

Die politische Bestimmung, die dem Sozialbanditen im nationalen Befrei-
ungskampf zukommt, ist weniger sozialrevolutiondrer Art, sondern trigt eher
einen traditionellen und konservativen Charakter. So muss auch der Begriff des
Partisanen differenziert werden. Miinkler unterscheidet zwischen dem Partisan
der Revolution und dem Partisan der Tradition.?” Einerseits gibt es Theoretiker
des Partisanenkriegs wie Mao in China und Che Guevara auf Kuba, die in ihren
Schriften Taktik und Strategie des Partisanen in den Dienst der Revolution stel-
len.88 Andererseits gibt es aber auch traditionalistische und existentialistische Par-
tisanenkonzepte wie sie sich in Rolf Schroers Der Partisan und Carl Schmitts
Theorie des Partisanen finden. In der Berufung auf das iltere Recht einer traditio-
nellen Welt,? das durch das neue Recht einer spezifischen Besatzungsmacht oder
einer abstrakten Moderne usurpiert wurde, wird der traditionalistische Partisan
dem archaischen Sozialbanditen dhnlich. Durch unmittelbare Emporung und
das Gefiihl personlicher Zustindigkeit motiviert, erscheint der Schroersche Parti-
san — dhnlich wie Ernst Jiingers Waldginger®® — als eine existentialistische Figur,
die durch Dezisionismus und Voluntarismus gekennzeichnet ist. Mit dem &lteren
Recht hat der Partisan der Tradition aber durchaus eine klare, positive Vorstel-
lung von erstrebenswerten gesellschaftlichen Verhiltnissen und bleibt dadurch an
das Recht gebunden. Dagegen werde, laut Schmitt, die im Volkerrecht zum Aus-
druck kommende Hegung des Krieges vom revolutiondren Partisanen zerstort, da
er das Rechtssystem in seiner Gesamtheit angreife, das er als absoluten Feind pos-
tuliere.’! Im Gegensatz dazu habe der traditionelle Partisan als ,defensiv-auto-

85 Vgl. John S. Koliopoulos: Brigands with a Cause. Brigandage and Irredentism in Modern

Greece 1821-1912, Oxford u. a. 1987, S. 298.
86 Hobsbawm: Banditen, S. 60-61.
87" Vgl. Miinkler: Gestalt des Partisanen, S. 29.
8 Vgl. Mao Tse-tung und Che Guevara: Guerrilla Warfare, iibers. v. Samuel B. Griffith
(Mao) / Harries-Clichy Peterson (Guevara), London 1961.
Vgl. Rolf Schroers: Der Partisan. Ein Beitrag zur politischen Anthropologie, Koln/Berlin
1961, S. 23, S.31.
%0 Ernst Jiinger: Der Waldgang, Frankfurt am Main 1951.
a1 Vgl. Schmitt: Partisanen, S. 56, S. 91.

89

67

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chthoner Verteidiger der Heimat“?? mit der Fremdherrschaft einer Besatzungs-
macht einen wirklichen Feind. Schmitt sieht den Partisanen der Tradition positiv,
wihrend der Partisan der Revolution bei ihm eine sehr negativ besetzte Gestalt
ist. Der konkrete Feind des traditionellen Partisanen und der absolute Feind des
revolutiondren Partisanen fallen aber in der spezifischen Besatzungsarmee und
dem abstrakten Recht, das sie reprisentiert, in eins. Daraus ldsst sich erkliren,
warum gerade in nationalen und antikolonialen Befreiungskriegen traditionelle
und revolutionire Krifte schlieflich zu einer Ubereinkunft finden.% Die Abgren-
zung zwischen dem Sozialbanditen als Bewahrer einer traditionellen Welt, als
welchen Hobsbawm ihn beschreibt, und dem Partisanen der Tradition
Schmitt’scher Pragung wird dadurch allerdings weiter erschwert. Zwar ist die von
Schmitt angefithrte Legitimierung des Kampfes durch Intensitit des politischen
Engagements dem Sozialbanditen in der Regel fremd, doch die weiteren Merk-
male der Irregularitit, der gesteigerten Mobilitit und des ,tellurischen Charakters*
treffen auf beide zu. ,Tellurischer Charakter® bedeutet, dass der Partisan als Vertei-
diger seines Heimatbodens an diesen gebunden ist. Diese Gebundenheit an den
Boden sei notwendig, ,um die Defensive, d. h. die Begrenzung der Feindschaft
raumhaft evident zu machen und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten
Gerechtigkeit zu bewahren.“** Darin unterscheide sich der traditionalistische Par-
tisan vom kommunistischen Weltrevolutionir. Es sei diese ,Verbindung mit dem
Boden, mit der autochthonen Bevolkerung und der geographischen Lage des
Landes — Gebirge, Wald, Dschungel oder Wiiste®,%> aus welcher der Partisan seine
Legitimitit schopfe. Bereits im Nomos der Erde (1950) begriindet Schmitt das
Recht vom Boden her und fiihrt aus, dass aus ,erfolgreich defensiven Behaup-
tungen eines Landes gegeniiber Fremden das Recht an dem Land®“ hervorgehen
kann.”® Damit briuchte es das politische Engagement zur Legitimierung des
Kampfes gar nicht. Und wenn diese wegfillt, wird die einzige Unterscheidung
zum Sozialbanditen hinfillig. Denn auch der Sozialbandit ist ein irreguldr Be-
waftneter, der sich schnell und unvorhersehbar auf thm bekanntem Terrain be-
wegt. Sein Operationsgebiet ist ,,[ilm Gebirge und in den Waldern®.” Er ist aber
nicht nur mit dem Gelinde vertraut, sondern auch mit dem Land und durch sei-
ne Herkunft mit dessen Bewohnern verbunden. Darin unterscheidet er sich vom
asozialen Banditen, der ein nomadisches Leben als Vagant fiihrt, aber wenig von
einem Partisanen.

%2 Ebd., S. 35.

93 Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 125.

94 Schmitt: Partisanen, S. 26.

%> Ebd.

% Carl Schmitt: Der Nomos der Erde im Vélkerrecht des Jus Publicum Europaeum, Kéln
1950, S. 17.

7 Hobsbawm: Banditen, S. 19.

68

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Minkler spricht vom Partisanen als transistorischer Gestalt, die keinen Idealty-
pus wie Soldat oder Terrorist darstelle, sondern im Feld der Konfliktaustragung
den Ubergang zwischen dem Reguliren (Soldat) und dem véllig Irreguliren (Ter-
rorist) beschreibe.?® Sein ,,chamileonhafte[r] Charakter®®® erlaube es nicht, ,die
Gestalt des Partisanen linger als einen Augenblick konturiert zu zeigen.“1% Das-
selbe Problem scheint es bei der typologischen Bestimmung des Sozialbanditen
zu geben. Obwohl der transistorische Charakter von Partisan und Sozialbandit
Uberschneidungen und Vermischungen mit sich bringt und obwohl Miinkler Be-
denken anmeldet, dass der Partisan tiberhaupt idealtypisch gefasst werden kann,
tbernimmt Alto Loibl in dem von Miinkler herausgegebenen Sammelband Der
Partisan die Aufgabe, den Partisanen vom Hobsbawm’schen Sozialrebellen und
vom gemeinen Banditen typologisch abzugrenzen.!0! Loibl beschreibt die Unter-
schiede auf den Ebenen Status, Herkunft, Gegner, Intention und Ziel. Partisanen
sind demnach irregulire Streitkrifte, in der Bevolkerung verankert, ohne schicht-
spezifische Herkunft. Sie leisten politischen Widerstand gegen die gesamte beste-
hende Ordnung, die sie durch eine neue ersetzen wollen. Sozialrebellen sind Ri-
cher und Kampfer fur Gerechtigkeit und fiir die Belange ihrer Familie oder ihres
Standes. Sie sind ebenfalls in der Bevolkerung verankert, aber entstammen der
Bauernschaft. Sie leisten sozialen Widerstand gegen lokale Reprisentanten der
herrschenden Ordnung. Thr Ziel ist die Wiedergutmachung von Unrecht und die
Verteidigung oder Widerherstellung einer traditionellen Ordnung. Banditen sind
kriminelle Vaganten, die eine Gegengesellschaft bilden und kaum bis gar nicht in
der Bevolkerung verankert sind. Einem okonomischen Pragmatismus folgend ist
ihr Ziel die Beute und ihre Gegner sind alle potentiellen Opfer und die Ord-
nungsorgane. Diese Bestimmung Loibls wirft eine ganze Reihe Probleme auf. Zu-
nichst vermischt er die Begriffe Sozialrebell und Sozialbandit, die Hobsbawm
verwendet und die keineswegs synonym zu verstehen sind. Loibl entscheidet sich
zwar schliefllich fur den Begriff des Sozialrebellen als typologische Kategorie,
zitiert aber fast ausschliefflich aus Banditen. Bei Hobsbawm ist der Sozialbandit
eine mogliche Form des Sozialrebellen, der in anderen Formen archaischen Pro-
testes Ausdruck finden kann (z. B. in militanten Endzeitsekten).92 Das Charakte-
ristikum der Gegengesellschaft allein fur den gewohnlichen, verbrecherischen
Banditen ist ebenfalls nicht triftig. So fithrt Hobsbawm am Beispiel der Balkan-
Heiducken aus, dass sich dort ebenfalls Gesellschaften mit eigenen Regeln konsti-
tuieren. Als ,abnorme soziale Einheit“19 freier Mdnner bildeten sie strenge Bru-

98 Vgl. Miinkler: Gestalt des Partisanen, S. 16.

%9 Ebd., S. 14.

100 Epd.,, S. 34.

101 Vgl. Alto Loibl: Revolution, Rache, Raub. Zur Abgrenzung von Partisanen, Sozialrebellen
und Banditen, in: Miinkler (Hg.): Partisan, S. 276-291.

102 yg]. Hobsbawm: Rebels.

103 Hobsbawm: Banditen, S. 98.

69

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derschaften.!% Loibl versteht den Partisanen als Revolutionir, der eine zukiinfti-
ge gerechte Gesellschaft antizipiert und den Sozialrebellen als Konservativen, der
die alte, gerechte Gesellschaft bewahren mochte. Durch seine Definition schligt
er den Partisanen ganz der Revolution zu, was mit darauf zuriickzufithren ist,
dass er vor allem Che Guevaras Theorie des Partisanenkriegs zugrunde legt. Die
Differenzierung Munklers zwischen dem Partisanen der Revolution und dem
Partisanen der Tradition geht er nicht mit. Als letzterer erscheint bei Loibl der
Sozialrebell. In Rickgrift auf Hobsbawm versucht er eine neue typologische Ord-
nung zu etablieren. Er kann damit allerdings nicht erfassen, dass es Partisanen
der Tradition gibt, die keine Sozialrebellen im archaisch-vormodernen Sinne
sind, dass es Sozialrebellen gibt, die keine Banditen sind und wie und warum
sich Banditen, die nicht nur Verbrecher sind, in bestimmten historischen Situa-
tionen auf die Seite der Revolution schlagen. Auch wenn es nach Hobsbawm be-
rechtigt ist, den traditionellen Charakter des Sozialbanditen zu betonen, bringt
Loibls Typologie hinsichtlich der Unterscheidung von Sozialbandit und Partisan
nur einen Erkenntnisgewinn: Sie bestitigt den Befund, dass die Figuren des Irre-
guliren und der Gesetzlosigkeit transistorische Gestalten sind, die sich gegen ide-
altypische Merkmalsbestimmungen sperren.

3. Die Probleme einer Typologie des Gesetzlosen

Die Kritik an Hobsbawm, dass Balladen und literarische Texte eher zweifelhafte
Quellen seien, um die historische Realitit des Banditentums zu erfassen und da-
durch ein Mythos rekonstruiert werde, verfingt fiir die Geschichtswissenschaft.
Wenn der Gegenstand der Untersuchung jedoch der kulturelle Ausdruck ist, den
der gesetzlose Held in verschiedenen Texten findet, dann gerit man weniger als
die Geschichtswissenschaft in die Pflicht, textuelle Quellen auf ihre zuverlissige
Beschreibung einer historischen Wirklichkeit hin zu tberpriifen. Zudem hat
Kooistra gezeigt, dass sich das Politische des gesetzlosen Helden aus dem My-
thos, also der kulturellen Symbolproduktion, und nicht aus den konkreten, his-
torisch belegbaren Taten eines heroisierten Gesetzlosen erkliren ldsst. Da sich
diese Studie explizit mit dem Mythos des Gesetzlosen befasst, liefle es sich wo-
moglich rechtfertigen, auf Hobsbawms typologischen Ansatz aufzubauen, da die-
ser gerade fur die Erfassung des Mythos addquat zu sein scheint. Die von Hobs-
bawm aufgeworfene These vom Sozialbanditen hat tatsichlich dazu gefiihrt, dass
literaturwissenschaftliche Arbeiten und die ethnologische Erzahlforschung sich in
ithrer Beschiftigung mit dem Mythos des Gesetzlosen auf Hobsbawms Typologie
stiitzen. Eine Folge davon ist allerdings, dass sich vorrangig damit aufgehalten
wird, typologische Merkmale aufzuzihlen, um nachzupriifen, ob konkrete Figu-
ren dem beschriebenen Typus entsprechen oder inwiefern sie davon abweichen.

104 vgl. ebd., S. 101.

70

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dies ist die Vorgehensweise von Heribert Leonardy, der sich explizit mit dem
Mythos vom ,edlen Riuberbeschiftigt.10

Auch Graham Seal, der nach der kulturellen Bedeutung des Mythos in einem
bestimmten historischen Kontext und nicht nach der historischen Richtigkeit
dessen Inhalts fragt, greift die historische Kritik an Hobsbawm auf und macht sie
zum Ausgangspunkt seiner Forschung: ,it is mythology rather than history that
validates Hobsbawm’s hypothesis.“1%¢ Seal kritisiert Hobsbawm allerdings dafr,
dass er dem Prozess der Tradierung des Heldenbilds und der daraus hervorgehen-
den Stereotypisierung zu wenig Aufmerksamkeit schenkt.!%” Dieser Aufgabe wid-
met sich Seal, indem er den typologischen Ansatz Hobsbawms, der von Seiten
der Historiker als Reproduktion eines Mythos kritisiert wurde, aufgreift, um ge-
nau diesen Mythos in den Blick zu bekommen und aus ihm Erkenntnisse tiber
die soziale Situation seines Entstehungskontexts zu gewinnen. Die von Seal ge-
nannten zehn typologischen Merkmale des gesetzlosen Helden erweitern und
modifizieren diejenigen neun, die Hobsbawm fiir den edlen Riuber aufzihlt: er
ist Freund der Armen und ein Trickster, er wird unterdriickt und in die Gesetzlo-
sigkeit gezwungen, er ist mutig, grofiziigig, hoflich und wendet keine ungerecht-
fertigte Gewalt an, er wird verraten und lebt nach seinem Tod weiter.!%® Damit
ldsst sich genauso gut ein gesetzloser Held rekonstruieren wie mit den sieben
Merkmalen, die Kooistra als konstitutiv fiir den heroischen Verbrecher ansieht.10?
Dreizehn Jahre spiter listet Seal sogar zwolf statt zehn typologische Merkmale
auf.'’0 Die Schwankungen in der Anzahl der Merkmale werden dadurch erklirt,
dass nicht alle erfiillt sein mussen, damit eine Figur als gesetzloser Held erkannt
wird. Die Merkmale stellen vielmehr einen Fundus an Eigenschaften und Moti-
ven dar und konnen unterschiedlich kombiniert werden: ,The narrative frame-
work of individual mythologies is essentially a morphology of possible elements
combined and recombined by singers and tellers in response to their audien-
ces.“M! Im Gegensatz zu Hobsbawm, der die Uniformitit und Standardisierung
des Banditenmythos betont!!2 und auch im Gegensatz zu Kooistra, der darauf
verweist, dass die Grundform des Mythos unverinderlich sei,'’* entwickelt Seal
im Anschluss an Victor Turner und Vladimir Propp ein durchaus dynamisches

105 yol. Leonardy: Der Mythos vom ,edlen® Riuber.

106 Graham Seal: The Robin Hood Principle: Folklore, History, and the Social Bandit, in:
Journal of Folklore Research 46.1, 2009, S. 67-89, hier S. 84. In seiner Monographie 7The
Outlaw Legend formuliert er: it is folklore rather than history that proves his [Hobs-
bawm’s] case.“ Graham Seal: The Outlaw Legend. A Cultural Tradition in Britain, Ameri-
ca and Australia, Cambridge u. a. 1996, S. 3.

107" ygl. Seal: Outlaw, S. 4.

108 v, ebd., S. 11.

109 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 219.

110" Geal: Robin Hood Principle, S. 74-75.

U ghd,, S. 75.

112 ygl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 28.

113 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 227.

71

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Modell sozio-kultureller Tradierung. In der Frage der sozialen und politischen
Bedeutung des Mythos als Prozess sozialer Symbolproduktion folgt er Kooistra,
wenn er schreibt, dass einem Banditen durch mythische Zuschreibung heroische
Qualititen anzudichten seien: ,an indicator of deep serious social tensions with-
in a community rather than a mere narrative cliché.“114 Der Gesetzlose werde,
unabhingig von seinen tatsichlichen Handlungen und Intentionen, zum Fokus
fiir offentliche Unzufriedenheit.!’> Seal kommt zu dem Schluss, dass sich aus
den Uberlegungen zu Geschichte und Mythos des gesetzlosen Helden ein Prin-
zip destillieren lasse, das iiber Zeit und Raum hinweg allgemeine Giiltigkeit ha-
be: ,Wherever and whenever significant numbers of people believe they are the
victims of inequity, injustice, and oppression, historical and/or fictional outlaw
heroes will appear and continue to be celebrated after their deaths.“11¢ Seal kop-
pelt den Mythos zuriick an tatsichliche historische Phinomene, sieht in ihm
aber nicht nur eine Reflektion sozialer Prozesse, sondern versteht die Tradierung
des Mythos selbst als einen sozialen Prozess.!!” Seal geht von einem ,narrative
framework“!18 aus, in dem sich unter spezifischen sozio-historischen Umstinden
ein ,cultural script“!!? entfalte. Dass er Elemente auflistet, um dieses ,frame-
work® zu beschreiben, dem das ,script” folgt, lauft auf eine Bestimmung typolo-
gischer Merkmale hinaus. Laut Seal stellt der Mythos des gesetzlosen Helden
einen Vorrat an narrativen Elementen bereit, aus dem sich die Heroisierung der
tatsichlichen, historischen Banditen bedienen konne. Dabei werden diese Ele-
mente losgelost von Ort, Zeit und spezifischer Agenda und konnen auf die ver-
schiedensten historischen und sozialen Situationen tbertragen werden.'?® Der
Mythos von Robin Hood ist genau in dieser Hinsicht paradigmatisch: er stellt
ein Modell bereit, nach dem nachfolgende Gesetzlose heroisiert werden. Robin
Hood wird zum ,defining type of the outlaw hero“!?! und zum ,archetype of the
,noble robber“.122 Ein ,cultural stereotype“123 schilt sich heraus.

Seals Einsicht in die Tradierungsprozesse des Mythos verbindet er unmittelbar
mit einer Typologie des gesetzlosen Helden. Obwohl er die Unverinderlichkeit
der mythischen Grundform, die Hobsbawm und Kooistra postulieren, dynami-
sieren will, schrinkt Seal die Variationsfihigkeit des Mythos durch die Stereotypi-
sierung ein. Hingegen ist sich auch Kooistra bewusst, dass im Verlauf der Tradie-
rung des Mythos die Erzihlungen variiert werden und neue Bedeutungsschichten

114 Seal: Outlaw, S. 5.

115 vgl. ebd., S. 15.

116 Geal: Robin Hood Principle, S. 83.
117 Ebd., S. 80.

118 Ebd., S.74.

19 gbd., S. 79.

120 Vgl. Seal: Outlaw, S. 19.

121 Ebd., S. 24.

122 Ebd,, S. 25.

123 Ebd., S.21.

72

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dazukommen, die Gber den Entstehungskontext hinausgehen.!?* Damit wird
deutlich: Das Verhiltnis von Stabilitit und Variation der mythischen Tradierung
ist ein zentrales Problem. Durch eine typologische Bestimmung wird dieses Ver-
hiltnis allerdings tendenziell einseitig aufgelost, indem die Tradierung unverin-
derlicher Narrative betont wird. Auch wenn Seal seine Typologie erweitert und
sie ausgefeilter wird, zeigt sich die Ungenauigkeit in der Bestimmung von kon-
kreten Phinomenen. Alle extralegalen Gewalttiter, die von einer bestimmten Ge-
meinschaft als Helden gefeiert werden, wiren dann Robin Hoods. So erklirt Seal
Osama bin Laden zu einem Robin Hood des 21. Jahrhunderts.!?* Sicherlich kon-
nen sich die Zuordnungen von Helden und Titern in einem typologischen Feld
je nach Standpunkt oder historischem Kontext verschieben.'?¢ Doch die Unter-
schiede zwischen Gesetzlosen, Partisanen und Terroristen verschwimmen.!?” Die
typologische Identifizierung hebt die Differenz zwischen dem mittelalterlichen
Banditen und dem postmodernen Jihadisten auf. Was unterschiedlich ist, er-
scheint durch eine Typologie plotzlich dhnlich.1?8

Die Tendenz typologischer Bestimmungen, Unterschiede einzuebnen, zeigt
sich bei Orrin Klapp, der bereits vor Hobsbawm den Versuch macht, Gesetzlose
als Volkshelden zu beschreiben. Klapp entwickelt in seinem Artikel ,The Folk
Hero“ eine noch allgemeinere und daher umso fragwiirdigere und widerspriichli-
chere Typologie. Ausgehend von Beobachtungen in Mexiko schreibt er: ,Bandit
heroes such as Pancho Villa or Emiliano Zapata were held in great esteem [...]
similar to the heroes of other cultures, for example, King Arthur, Robin Hood,
or Jesse James.“12° Was Konig Arthur mit den Banditenfiguren gemein haben
soll, auler dass er ein ,type of heroic figure“!30 ist und als Volksheld verehrt
wird, bleibt jedoch unklar. Klapp prisentiert eine typologische Tabelle, in der er
nach zehn Merkmalen, teilweise binnendifferenziert, Heldenfiguren aus allen
Kontinenten und aus allen Zeitaltern, beginnend mit Abraham, versammelt.!3!
Er zihlt eine Reihe von Helden-Merkmale auf, wie z. B. eine besondere Tat, eine
bestandene Herausforderung, die Quest, Cleverness, die Wohltat oder die gerech-
te Rache. Es mag noch teilweise plausibel erscheinen, dass in der Kategorie
Wohltiter’ Robin Hood neben Jesus steht, auch wenn der Bandit und der Reli-
gionsgriinder ansonsten nicht viel gemeinsam haben. Vollends befremdlich wird

124 Vgl. Kooistra: Criminals as Heroes, S. 227.

125 Geal: Robin Hood Principle, S. 85.

126 ygl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 7, S. 20-21.

127" Fiir die Probleme, die solche Ununterscheidbarkeit mit sich bringt, vgl. Herfried Miinkler:

Guerillakrieg und Terrorismus. Begriffliche Unklarheit mit politischen Folgen, in: Wolf-

gang Kraushaar (Hg.): Die RAF. Entmythologisierung einer terroristischen Organisation,

Bonn 2008, S. 71-108.

Vgl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 4.

129 Orrin E. Klapp: The Folk Hero, in: The Journal of American Folklore 62.243, 1949,
S.17-25, hier S. 17. Er bezieht sich dabei auf eine Studie von Robert Redfield.

130 Klapp: Folk Hero, S. 17.

31 vgl. ebd., S. 18.

128

73

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Willkiirlichkeit der Kategorisierung, wenn er den Helden als Mirtyrer be-
schreibt und zwischen Lincoln, Gandhi und Hitler einen Zusammenhang her-
stellt.!32 Sie alle in der gleichen Kategorie zu fiihren, bringt die Absurditit der
Typologie in grellem Licht hervor. Die Bestimmung abstrakter Merkmale sieht ab
vom konkreten Gehalt des zu bestimmenden Objekts. Damit entstehen durch
eine Typologie Zusammenhinge, die keinesfalls in den Gegenstinden begriindet
liegen, sondern die rein duflerlich durch den typologischen Rahmen gestiftet wer-
den. Nun konnten - dies wire ein moglicher Einwand - die Kategorien einfach
nicht adidquat gewidhlt sein und es miusste ein neues typologisches Feld abge-
spannt werden. Gerhard Preyer weist jedoch in seiner Kritik an Max Webers ty-
pologischem Modell auf das grundsitzliche Problem hin, ,dass die Bildung von
Idealtypen willkiirliche Selektionen (Merkmalssteigerungen) sind, denen der Zu-
sammenhang fehlt.“133 Der Artikel von Klapp verdeutlicht dieses Problem auf
drastische Weise, liefert aber auch ein duflerst schwaches Beispiel fur eine Typolo-
gie. Im Gegensatz dazu erarbeitet Seal — wie Klapp ein Folklore-Forscher!3* - ein
avanciertes typologisches Modell. Aber auch Seal, der ja gerade den Anspruch
formuliert, die Dynamik und Verinderungen von Erzihltraditionen prozessual
zu erfassen, kommt, wie gezeigt wurde, nicht iiber das grundsitzliche Problem
des typologischen Ansatzes hinweg.

Die Fiille der zirkulierenden Bezeichnungen ldsst erahnen, wie schwer die viel-
gestaltige Figur des Gesetzlosen durch typologische Bestimmungen zu fassen ist.
Zudem beinhaltet jeder gewihlte Begriff immer bereits eine Bewertung. Es ist
nicht egal, ob jemand als Brigant oder Desperado, Seerduber oder Freibeuter,
,Hoodlum‘ oder ,Highwayman® bezeichnet wird.13> Auch wenn der Gesetzlose
von der einen Seite als Held verehrt wird, bleibt er fiir seine Gegner schlicht ein
Krimineller. Selbst wenn er einem moralischen Kodex folgt, der ihn nur aus der
Perspektive des herrschenden Rechts gesetzlos macht und er nicht im Sinn einer
anarchischen Regel- und Gewissenlosigkeit als gewohnlicher Verbrecher aufgefasst
werden kann, handelt es sich um eine stark polarisierende Figur. In der Erzihltra-
dition kann die Figur, je nach Standpunkt des Erzahlers, als Sozialbandit, Parti-
san, Revolutionir oder auch Verbrecher erscheinen. Wenn das ausdriickliche poli-
tische Engagement das Einzige ist, was den Partisanen vom Sozialbanditen unter-
scheidet, dann konnen Geschichten iiber Robin Hood, Stortebeker und Jesse Ja-
mes auch als Partisanenerzihlungen tradiert werden, sobald ihnen eine politische
Agenda angedichtet wird.

132 vl ebd., S. 23.

133 Vgl. Gerhard Preyer: Max Webers Religionssoziologie. Eine Neubewertung, Frankfurt am
Main 2010, S. 20.

Er nennt Klapps Artikel zwar, doch nimmt er nicht weiter darauf Bezug. Vgl. Seal: Outlaw
Legend, S. 85.

Frank Prassels typologische Unterscheidung zwischen ,Bandit’, ,Highwayman®, ,Despera-
do, ,Rebel’, ,Hoodlum®, ,Gunman‘, ,Badman® etc. bleibt hingegen ziemlich willkiirlich.
Vgl. Prassel: Great American Outlaw.

134

135

74

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Obwohl es sich abzeichnet, dass ein typologischer Ansatz generell problema-
tisch ist, hat er sich in den Outlaw Studies als vorherrschende Methode durchge-
setzt. Eine wissenschaftliche Studie, die sich in der Tradition der Outlaw Studies
mit der scheinbaren Selbstverstindlichkeit typologischen Arbeitens konfrontiert
sieht, kann diese Selbstverstindlichkeit des methodischen Ansatzes nicht einfach
hinnehmen und muss sich mit den Problemen und Widerspriichen, die damit
einhergehen, auseinandersetzen. Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
von Typologien sollen hinterfragt werden, um aus der Kritik ein eigenstindiges
methodisches Modell zu entwickeln, durch das ein neuer Zugang zum Material
erschlossen werden kann.

75

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Zur Kritik der Typologie

1. Nutzen und Grenzen von Typologien

Ankniipfend an Max Weber beschreibt der Soziologe Ulrich Brockling, wie Typo-
logien Material aus einer historisch-sozialen Konstellation zu einem einheitli-
chen Gedankengebilde verdichten und durch die Konstruktion von Idealtypen
eine Perspektive auf die Wirklichkeit vorschlagen, die der Orientierung der For-
schung dient. Typologien seien deshalb ein heuristisches Hilfsmittel, um sich
einem Gegenstand zu nihern und keine Beschreibung der Wirklichkeit.! Idealty-
pen sind Abstraktionen, die gewisse Aspekte der Wirklichkeit tiberbetonen und
damit eine Modellbildung erlauben. So erachtet Brockling gerade fiir die Analyse
heroischer Figuren einen typologischen Ansatz als durchaus sinnvoll, weil die Ty-
pisierung der Logik des Gegenstands entspreche. Er meint damit, dass die seman-
tische Konstruktion einer heroischen Figur das Modell eines Typus voraussetzt:
,Fur sich genommen mag jeder Held einzigartig sein, zum gestalthaften Fokus
einer Gemeinschaft wird er nur, wenn er etwas verkorpert, was iber ihn hinaus-
weist, mit anderen Worten, zum Helden wird er als Typus, nicht als Individu-
um.“?

Dass Typologien sich besonders fiur die Beschreibung von Heldenmythen zu
eignen scheinen, liegt an dem Zusammenhang von Typus und Mythos. Kooistra
fuhrt die Heroisierungen von Gesetzlosen auf eine ,mythic formula“ zuriick,
durch die ein spezifischer Gesetzloser in der Praxis des Erzihlens mit bestimmten
Attributen ausgestattet wird.? Diese Attribute der mythischen Formel werden
dann als die typischen Merkmale des gesetzlosen Helden verstanden. Als not-
wendige Voraussetzung zur Verbreitung der Erzihlung vom gesetzlosen Helden
benennt Seal einen ,,mythical and widely transmissible ,core®,* aus dem er seine
Typologie ableitet. Ein stabiler narrativer Kern ist nach Hans Blumenberg ein
zentrales Merkmal mythischen Erzihlens:

Mythen sind Geschichten von hochgradiger Bestindigkeit ihres narrativen Kerns und
ebenso ausgeprigter marginaler Variationsfihigkeit: ihre Bestindigkeit ergibt den Reiz,
sie auch in bildnerischer oder ritueller Darstellung wiederzuerkennen, ihre Verinderbar-
keit den Reiz der Erprobung neuer und eigener Mittel der Darbietung.’

Vgl. Ulrich Brockling: Negationen des Heroischen. Ein typologischer Versuch, in: helden.
heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3.1, 2015, S.9-13, hier S.12. DOI:
10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/02.

Brockling: Negationen, S. 13.

Kooistra: Criminals as Heroes, S. 233.

Seal: Outlaw, S. 20.

Blumenberg: Arbeit, S. 40.

KA W N

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Als narrativer Kern eines Mythos konnen diejenigen Elemente bestimmt werden,
die in verschiedenen Erzidhlungen wiederkehren. Trotz aller Varianten miissen al-
le Erzdhlungen eines Mythos einen gemeinsamen Bestand an dhnlichen Narrati-
ven besitzen. Weil eine Typologie Ahnlichkeiten und sich wiederholende Muster
unter einer jeweils eigenen Kategorie zusammenfasst, liegt eine isomorphe Struk-
tur vor: Der Typus als Biindel wiederkehrender Merkmale findet seine Entspre-
chung im narrativen Kern des Mythos als Biindel wiederkehrender Elemente in
den Erzdhlungen. Was die historische Krittk Hobsbawm vorwirft — er beschreibe
mit seiner Typologie viel eher den Mythos des Sozialbanditen als dessen ge-
schichtliche Wirklichkeit — ldsst sich nun erkliren. Hobsbawm gewinnt seine Ty-
pologie des Sozialbanditen, indem er aus historischen und literarischen Quellen
das Typische anhand von materialreichen Beobachtungen deduziert und narrati-
ve Elemente anhand von Wiederholungen und Ahnlichkeiten auswihlt und ord-
net. Das jeweils Typische der mythischen Figur des Gesetzlosen ist das Ergebnis
einer Erzihltradition, in der sich die akzidentiellen Elemente von den prignan-
ten scheiden und sich der narrative Kern herausschilt.® Daraus begriindet sich so-
wohl Seals Beschreibung des Prozesses der Stereotypisierung als auch Hobs-
bawms Aussage, der Mythos verwandle die Gesetzlosen in Typen. Der heuristi-
sche Wert von Typologien fiir die Untersuchung von mythischen Heldenfiguren
besteht darin, dass sie es ermdglichen, an der Figur das zu erfassen, was iiber ihre
Besonderheit hinausgeht. Durch eine Typologie kann damit der narrative Kern
eines Mythos rekonstruiert werden, was es auch erlaubt, die Uberlieferungsge-
schichte eines Stoffes genealogisch nachzuvollziehen. Dass Typologien ,von den
Besonderheiten des konkreten Falls abstrahieren®,” bringt jedoch eine Reihe von
Problemen mit sich. Laut Brockling sind sie ,ahistorisch und nicht in der Lage,
geschichtliche Transformationen und kulturelle Ubersetzungsprozesse zu fassen,
sie ,suggerieren [...] eine Vollstindigkeit und Systematik, die der Vielfalt des hi-
storischen Materials nicht gerecht wird“ und betonen ,Differenzen gegeniiber
Verwandtschaftsbeziehungen, Hybridbildungen und Unschirfen.“® Wie in der
Darstellung verschiedener typologischer Modelle bereits gezeigt wurde, geht die
Betonung von Differenzen durch die Unterscheidung von Typen einher mit der
Uberbetonung der Gemeinsamkeiten von Phinomenen, die demselben Typus
zugeordnet werden. Die Kritik am typologischen Ansatz trifft die Probleme der
Historizitit, der Totalitit und des Verhiltnisses von Identitit und Differenz.
Typisierung als kognitive Arbeit des Auffindens von Ahnlichkeiten und Unter-
schieden ist eine Form von Begriffsbildung. Identifizierung und Differenzierung
sind Operationen des Verstandes, die das Objekt als geistige Vorstellung hervor-
bringen, indem es in einen Begriff tibersetzt wird. Der Philosoph Josef Friichtl

¢ Zur Herausbildung der Prignanz des Mythos durch die Tradierung einer Erzihlung vgl. Blu-
menberg: Arbeit, S. 78-79.

7 Brockling: Negationen, S. 12.

¥ Ebd., S.13.

78

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

macht in seiner Heldengeschichte der Moderne das Dilemma deutlich, dass man
einen ,Begriff der Sprache auflerhalb des Spezialbereichs der Naturwissenschaf-
ten [...] nicht in einer Formel oder durch die Bestimmung eines gemeinsamen
Merkmals definieren, auf eine Definition aber auch nicht verzichten kann®.?
Friichtl weist damit auf den Widerspruch hin, dass Definitionen, also begriffliche
Bestimmungen - und somit auch Typologien, die lediglich spezifische Formen
solcher begrifflichen Definitionen darstellen — zugleich notwendig und notwen-
digerweise unzureichend sind. Notwendig sind sie deshalb, weil wir die Allge-
meinheit der Sprache brauchen, um die Wirklichkeit der Welt vermitteln zu kon-
nen. Die Idee dahinter ist, dass das konkrete Objekt durch begriffliche Abstrakti-
on ausgedriickt werden kann, weil das Besondere im Allgemeinen aufgehoben
ist, also in thm bewahrt bleibt. Schon Immanuel Kant hat in seiner Kritik der rei-
nen Vernunft festgestellt, dass Gedanken ohne Inhalt leer und Anschauungen
ohne Begriffe blind sind.!” Die Identifizierung von Gegenstinden mit Begriffen
ist unerldsslich fur das Denken iiberhaupt: ,Denken heiflit identifizieren.“!!
Theodor W. Adorno stellt heraus, dass sich das Denken im Begriff des Nichtbe-
grifflichen versichert.!? In die Aporie gerit das Identititsdenken, weil der abstrak-
te Begriff nicht identisch mit dem konkreten Objekt ist. Deshalb geht das zu be-
greifende Objekt in dem Begriff, mit dem es identifiziert wird, nicht auf. Der Be-
griff ist der Sache niemals addquat.’® Ein Begriff bestimmt nicht unmittelbar die
Wirklichkeit, sondern ist eine sprachliche Vermittlung dieser Wirklichkeit: ,Was
aber an Wahrheit durch die Begriffe tiber ihren abstrakten Umfang hinaus getrof-
fen wird, kann keinen anderen Schauplatz haben als das von den Begriffen Un-
terdriickte, Miflachtete und Weggeworfene.“1# Den Teil der Wirklichkeit des be-
sonderen Objekts, der nicht im allgemeinen Begriff erfasst wird, nennt Adorno
das ,Nichtidentische®. Es ist gerade die notwendige Allgemeinheit der Sprache,
die die begriffliche Bestimmung des konkreten Objekts notwendigerweise unzu-
reichend macht.

Friichtl nennt zwei Moglichkeiten, das Definitionsproblem zu 16sen. Entweder
miisse man sich damit zufriedengeben, ein Biindel von Merkmalen anzugeben
und hoffen, dass zumindest die meisten angesichts eines konkreten Phinomens
auffindbar seien, oder man miisse versuchen, ,ein prototypisches, reprisentatives
oder charakteristisches Beispiel, einen exemplarischen Fall aufzuzeigen.“!> Mit
dem ersten Vorschlag hitten wir eine intensionale Definition, die ein Phinomen

? Friichtl: Das unverschimte Ich, S. 362.

10" Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, nach der ersten und zweiten Originalaus-
gabe hg. v. Jens Timmermann, Hamburg 1998, S. 130 (A51/B75).

" Adorno: GS 6, S. 17.

12 vql. ebd., S. 23.

3 Insofern bricht Adornos negative Dialektik mit ,der hergebrachten Norm der adaequatio®.
Ebd., S. 17

" Ebd., S.21.

15 Briichtl: Das unverschimte Ich, S. 362.

79

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

iber die Menge seiner Attribute bestimmt.!¢ Beim zweiten Vorschlag, demgemafd
eine Kategorie durch die Nennung ihrer Elemente bestimmt wiirde, handelt es
sich um eine extensionale Definition.!” Als ein an der Kritischen Theorie ge-
schulter Denker gibt Frichtl jedoch zu bedenken, dass beide Definitionsweisen
immer einen ,historischen Index® mit sich fithren und die Ordnung von Ahn-
lichkeiten ,nicht getreu der logischen Opposition von Identitit und Differenz,
mithin nicht als Herausbildung einer blof partiellen Identitit, einer graduell rea-
lisierten Gleichheit begriffen werden® konne.!8

Eine typologische Definition verfihrt so, dass sie die Extension eines Typs
nennt und aus dieser dann intensionale Merkmale ableitet, oder intensionale
Merkmale eines Typs auflistet und dann die Elemente nennt, auf die diese Merk-
male zutreffen. Hobsbawm bezeichnet Robin Hood als Archetyp,!? spiter als pa-
radigmatischen Sozialbanditen.? Er nennt also zunichst ein reprisentatives Bei-
spiel der Extension und listet in der Folge weitere Beispiele gesetzloser Helden
auf. Gleichzeitig entwickelt er aus der Menge der Extension ein Biindel an inten-
sionalen Merkmalen, die den Typus definieren und durch welche die Auflistung
Uberpriift werden kann.?! Doch selbst wenn die Intension einen ganzen Katalog
an Merkmalen aufstellt, mit denen ein konkretes Objekt als Typus beschrieben
wird, muss dieser Kriterienkatalog aufgrund der Abstraktheit der Merkmale not-
wendigerweise unvollstindig bleiben, selbst wenn er noch so sehr ausgeweitet,
differenziert und modifiziert wird. Ein konkretes Objekt ist immer mehr als die
Summe der auf es verwendeten abstrakten Begriffe.?? Jedes neu auftauchende
Objekt und jede Verinderung der Objekte drohen, sich nicht ohne Weiteres in
die Totalitdt des geschlossenen begrifflichen Systems einzufligen und den katego-
rialen Rahmen zu sprengen. Sowohl die Konstellation der Merkmale als auch das
reprisentative Beispiel werden in Frage gestellt.3 Dies betrifft nicht nur histo-
risch neue Figuren, sondern ebenso die Verainderung derselben Figur, die sich im
Laufe ihrer Tradierung nicht in derselben Form reproduziert. Der Robin Hood
der Balladen des 15. Jahrhunderts ist nicht der Robin Hood, den wir im 21. Jahr-

16 Vgl. Wesley C. Salmon: Logik (Logic), iibers. v. Joachim Buhl, Stuttgart 1983, S. 250. Siche
auch: Ermst Tugendhat / Ursula Wolf: Logisch-semantische Propadeutik, Stuttgart 1993,
S.133: ,die Intension st der Begrift (Hervorh. i. Orig.).

17 Vgl. Salmon: Logik, S. 251.

18 Briichtl: Das unverschimte Ich, S. 362.

19" Vgl. Hobsbawm: Sozialrebellen, S. 27.

20" Vgl. Hobsbawm: Banditen, S. 34.

21 Daraus begriindet sich Leonardys Vorgehen, die extensionale Definition des Sozialbandi-

ten im je konkreten Fall anhand von Hobsbawms intensionaler Definition zu tiberpriifen,

um die Extension zu verifizieren oder zu falsifizieren. Vgl. Leonardy: Mythos vom edlen

Riuber.

Im Sinn der Allgemeinheit, die auf verschiedene Gegenstinde angewandt werden kann, ist

das konkrete Objekt zugleich auch weniger: ,Das Einzelne ist mehr sowohl wie weniger als

seine allgemeine Bestimmung.“ Adorno: GS 6, S. 154.

23 Vgl. Friichtl: Das unverschimte Ich, S. 362.

22

80

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hundert im Kino sehen. Er verindert seine Merkmale und ldsst sich nicht als re-
prisentatives Beispiel verwenden, denn die historischen Verinderungen stellen
seinen idealtypischen Charakter in Frage. Welcher der vielen Robin Hoods, die
Stephen Knight in seiner Mythic Biography beschreibt,?* soll nun die Reprisen-
tation sein? Dies misste dann wiederum intensional definiert werden. James
Holt und Leonardy weisen darauf hin, dass die Urform der Robin-Hood-Figur -
und als solche miisste man den von Hobsbawm verwendeten Begriff des Arche-
typs wohl verstehen -, wie sie in den iltesten Erzidhlschichten dargestellt wird,
nicht den von Hobsbawm aufgestellten Kriterien des edlen Riubers entspricht.?’
Durch die Schwierigkeit des typologischen Ansatzes, historische Refiguratio-
nen der Elemente der Extension zu erfassen, stellt sich jene Ahistorizitit der Ty-
pologie ein, auf die Brockling hinweist.26 Die Dynamik der Typisierung unter-
lduft Friichtls Betonung des historischen Indexes und seine Warnung, Definitio-
nen nicht als Herausbildung von Identititsbeziehungen aufzufassen. Durch ihre
formale Struktur stellt die typologische Bestimmung tiber die Kopfe der bestim-
menden Subjekte hinweg eine falsche Gleichheit her. Auf den Typus trifft zu, was
Adorno tiber den Begriff schreibt: ,,Der Begriff an sich hypostasiert, vor allem In-
halt, seine eigene Form gegentiber den Inhalten. Damit aber schon das Identitits-
prinzip: daf§ ein Sachverhalt an sich als Festes, Bestindiges, sei, was lediglich
denkpraktisch postuliert wird.“?” Die Verschleierung ihrer Vorlaufigkeit und His-
torizitit teilt die Typologie mit der Mythologie. Roland Barthes sieht nicht nur,
dass sich im Mythos ,,Geschichte verfliichtigt“,® sondern dass dieser dadurch
auch ,unablissig die Produkte der Geschichte in essentielle Typen® verwandelt.?
Jede allgemeine Denkbestimmung des Objekts bleibt vorliufig und unvollstin-
dig: ,,Erkenntnis hat keinen ihrer Gegenstinde ganz inne. Sie soll nicht das Phan-
tasma eines Ganzen bereiten.“3? Eine typologische Bestimmung, die auf die Iden-
tifizierung von begrifflicher Kategorie und zu begreifendem Gegenstand hinaus-
lauft, kann als identifizierendes Denken verstanden werden, das ,,eine Sache zum
bloflen Exempel seiner Art oder Gattung entwertet“.3! Aber das Problem geht
tber die Typologie als spezifische Form begrifflicher Definition hinaus. In der

24 Vql. Stephen Knight: Robin Hood. A Mythic Biography, Ithaca/London 2003.

25 Vgl. J. C. Holt: Robin Hood, London 21989, S. 35 und Leonardy: Mythos vom edlen Riu-
ber, S. 18.

26 Vgl. Brockling: Negationen, S. 13.

27" Adorno: GS 6, S. 156-157. Die Begriffsform korreliert darin mit der Warenform, durch die
sich der Tauschwert gegeniiber dem Gebrauchswert hypostasiert. Durch die Aquivalenz von
Gebrauchswert und Tauschwert konstituiert sich die falsche Identitit der verschiedenen Wa-
ren. Vgl. Marx: MEW 23, S. 56-85.

28 Roland Barthes: Mythen des Alltags (Mythologies), iibers. v. Helmut Scheffel, Frankfurt
am Main 2003, S. 97.

29 Ebd.,, S. 146. Vgl. ebd., S. 147 die Bemerkung, Mythen verwiesen die Menschen ,auf den
unbeweglichen Prototyp*.

30 Adorno: GS 6, S. 25.

31 Ebd., S. 149.

81

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nichtidentitit von Begriff und Sache wird die Grenze der Erkenntnis iiberhaupt
deutlich. Die Aspekte der Vorldufigkeit, Unvollstindigkeit und Nichtidentitit be-
grifflicher Definitionen miissen gegentiber der Ahistorizitit und den verdinglich-
ten Identititsbeziehungen der Totalitit suggerierenden Typologie gestirkt wer-
den.?

2. Der Vorrang des Objekts

Eine mythische Figur zeichnet sich durch ihre Wandelbarkeit aus und kann in
unterschiedlicher Gestalt auftreten. Mythische Erzihlungen tiirmen disparate
Schichten aufeinander. Die Varianten bilden eine Textur, ein Gewebe aus unter-
schiedlichen, sich teils widersprechenden Erzihlungen. Das Element der Variati-
on, das laut Blumenberg ebenso zum Mythos gehort, kann durch die Fokussie-
rung der Typologie auf einen stabilen narrativen Kern nur als Abweichung von
einem Idealtyp wahrgenommen werden. Damit wird ein typologischer Ansatz
zwar der Persistenz, nicht aber der historischen Variabilitit des Mythos gerecht.
Zeigt sich im Typischen der narrative Kern des Mythos, so kommt dessen Varia-
tionsfiahigkeit in der Heterogenitit des Materials zum Ausdruck. Zu Blumenbergs
Konzeption des Mythos merkt Rainer Koch an: ,nur in der Variation kommt die
Invarianz des Mythischen zum Tragen.“3? Das heifit, eine historisch spezifische
Figuration ist keine defizitire Abweichung von einem Grundmythos oder einem
Idealtyp, sondern als produktives Verhiltnis von Tradition und Variation zu ver-
stehen.

32 Dies gilt nicht nur fiir Ideal- oder Prototypen, sondern trifft auch die Begriffe von Archetyp
und Stereotyp. Die verschiedenen Begriffe werden hiufig nicht klar und eindeutig verwen-
det, z. B. wenn Hobsbawm von Archetyp und Seal von Stereotyp spricht. Archetypen wer-
den von C. G. Jung und Mircea Eliade, die beide dem Faschismus nahestanden, als essen-
tialistische, transhistorisch giltige Bilder verstanden. Abgeleitet von Platons Ideenlehre ma-
chen sie aus der Typologie eine Ontologie, durch die der Mythos zu einem Ausdruck ewig
giiltiger Wesenheiten wird, die durchaus volkisch konnotiert sind. Vgl. C. G. Jung: Archety-
pen, Miinchen 22015 und Mircea Eliade: Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen
Wiederkehr (Le mythe de I'éternel retour: Archétypes et répétition), iibers. v. Giinther
Spaltmann, Frankfurt am Main 1984. Beim Stereotyp handelt es sich um ein kulturindus-
triell reproduziertes Bild, das es erlaubt, bekannte Muster als neuartig zu verkaufen. Der
Stereotyp kehrt das Verhiltnis von Neuheit und Variation gegeniiber dem Archetyp um.
Letzterer ist ein Urbild, das sich einen jeweils neuen Ausdruck verschafft, ersterer ist eine
Neuheit, die bereits bekannt ist. Der Zweck der Stereotypie von Kulturwaren besteht darin,
Profit einzubringen durch das, was dem Publikum vertraut ist und doch neu erscheint. So
wird auch der Mythos in die populdre Kultur hineingezogen. Die Kulturindustrie ldsst sich
als ,Mythenmaschine” bezeichnen. Thomas Klein: Outlaws, Sozialbanditen und der Wes-
tern. Zur Interkulturalitit eines generischen Figurenstereotyps am Beispiel ausgesuchter fil-
mischer Reprisentationen des mexikanischen Charros, in: MEDIENwissenschaft 3, 2012,
S.274-286, hier S. 281. Vgl. das Kapitel ,,Kulturindustrie. Aufklirung als Massenbetrug®, in
Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 128-176.

33 Rainer Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild. Geschichtskritik und dsthetische Wahr-
heit bei Adorno/Horkheimer, Peter Weiss und Walter Benjamin, Hannover 1988, S. 62.

82

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es kann demnach nicht darum gehen, das Objekt der Untersuchung in das be-
griffliche Korsett einer Typologie zu zwingen. Der Begriff ist eine Abstraktion,
die entsteht, wenn das, was dhnlich ist, herausgestellt und das, was verschieden
ist, von den konkreten Gegenstinden abzogen wird, um daraus eine gemeinsame
Kategorie zu bilden. Eine Typologie legt die Kategorien fest, unter die konkrete
Gegenstinde subsumiert werden, die dadurch als geistige Objekte iiberhaupt erst
hervorgebracht werden. Es ist ein Problem der Rationalitit, wie Horkheimer und
Adorno in der Dialektik der Autklirung feststellen, dass die Kategorien des Den-
kens das Ergebnis produzieren, das in ihnen ausgedriickt wird. Die Subsumtion
der Wirklichkeit, sowohl unter mythische Vorstellungen als auch unter wissen-
schaftliche Begriffe, ,lifit das Neue als Vorbestimmtes erscheinen, das somit in
Wahrheit das Alte ist.“3* Sowohl das mythische als auch das wissenschaftliche
Denken kommen nicht aus der Schachtel heraus, die sie sich selbst gebastelt ha-
ben. Sie konnen die Phinomene der Wirklichkeit nicht anders erfassen als durch
deren Einordnung in vorgegebene begriftliche Raster. Doch diese Form der Ra-
tionalitit untergribt sich selbst und zeigt, dass der Unterschied zwischen Mythos
und wissenschaftlicher Vernunft hinfillig wird. Dies ist es, was Horkheimer und
Adomo in ihrer berithmten Formulierung zum Ausdruck bringen: ,schon der
Mythos ist Aufklirung, und: Aufklirung schligt in Mythologie zuriick.“3> An an-
derer Stelle habe ich diesen Satz folgendermafien interpretiert: ,Durch den allge-
meinen Begriff, in dem die Welt restlos aufzugehen droht, wird die mythische
Totalitdt reproduziert®.3¢ Der ,,Absolutismus der Wirklichkeit“,?” die Totalitit der
mythischen Welt, zerfillt zwar im Prozess der Aufklirung, kehrt aber im Ge-
schichtsprozess wieder als ,falsche[s] Absolutes®, als Totalitit der Beherrschung
von Natur und Gesellschaft.38 Nicht die Wahrheit der Phinomene, sondern ihre
Beherrschbarkeit ist das Interesse von Mythos wie von Wissenschaft. Eine wissen-
schaftliche Typologie kann daher als Versuch der Beherrschung der Heterogenitit
der Welt verstanden werden. Das ist der Punkt, an dem Typologie und Mytholo-
gie konvergieren. Das, was zu begreifen wire, wird lediglich auf den Begriff ge-
bracht bzw. als bildhaftes Symbol mythisch benannt. Beides lisst sich als identifi-
zierendes Denken erkennen, das seinen Gegenstand nicht verstehen, sondern
kontrollieren will.

Kritische Theorie mochte ihr Objekt begreifen. Sie versucht dies durch eine
Dialektik, die Adorno als das ,konsequente Bewuf3tsein von Nichtidentitit® be-
schreibt.3? Er stellt sich dabei gegen die Tradition der philosophischen Erkennt-

34 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 34.

3> Ebd., S. 6.

36" Andreas J. Haller: Literaturwissenschaft als Mythoskritik, in: ders. u. a. (Hg.): Spannungs-
felder: Literatur und Mythos. Beitrige zum 2. Studierendenkongress der Komparatistik, 6.
bis 8. Mai 2001, Universitit Bonn, Frankfurt am Main u. a. 2012, S. 17-24, hier S. 20.

37" Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 9-39.

38 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 48.

39 Adorno: GS 6, S. 17.

83

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nistheorie, die das Objekt dem Begriff angleicht und damit nicht das Objekt er-
kennt, sondern sich darin nur selbst spiegelt.#? Identifizierendes Denken ist Aus-
druck einer instrumentellen Vernunft, die nicht nur dem Gegenstand Gewalt an-
tut, sondern letztlich auch sich selbst: ,Nur solches Denken ist hart genug, die
Mythen zu zerbrechen, das sich selbst Gewalt antut.“4! Und da diese ,Gewalttat
des Gleichmachens“# den Widerspruch, den sie auszumerzen trachtet, stets von
Neuem reproduziert, regrediert ein solches Denken wieder auf den Stand des my-
thischen. Die geschichtsphilosophische Dialektik der Autklirung findet ihre epis-
temologische Begriindung in der Negativen Dialektik. Im Bewusstsein, dass Den-
ken bedeutet zu identifizieren,® bedeutet fir Adorno die Erkenntnis des Nichti-
dentischen ,daf gerade sie, mehr und anders als das Identititsdenken, identifi-
ziert.“ Wihrend diese Erkenntnis vom Objekt sagen will, was es sei, sage Identi-
titsdenken lediglich ,worunter etwas fillt, wovon es Exemplar ist oder Reprisen-
tant, was es also nicht selbst ist.“4> Daraus wird gefolgert: ,Identititsdenken ent-
fernt sich von der Identitit seines Gegenstandes um so weiter, je riicksichtsloser
es ihm auf den Leib riickt. Durch ihre Kritik verschwindet Identitit nicht; sie ver-
indert sich qualitativ.“4¢ Das bedeutet, dass eine solche Dialektik unabschlieSbar
ist, da der dialektische Prozess der Erkenntnis, in bestindiger Negation der be-
grifflichen Identitit, nicht in einer letzten Synthese zum Abschluss kommen
kann. Eine positive, letztgiiltige Synthese des Denkens, in der die Allgemeinheit
des Begriffs bruchlos in der Totalitit der Wirklichkeit aufgeht — also absolute
Identitét als Postulat absoluter Wahrheit — wiirde das Prinzip der Vernunft zersto-
ren. Was ein Objekt sei, konne nicht durch eine Identititsbeziehung zum Aus-
druck gebracht werden. Negative Dialektik setzt immer wieder an diesem grund-
legenden epistemologischen Problem an. Sie entfaltet ,,die vom Allgemeinen dik-
tierte Differenz des Besonderen vom Allgemeinen®,* um die Besonderheit des
Objekts zu wahren, anstatt es Anderem gleich zu machen, um es vergleichen zu
konnen. Sie ,respektiert, als Denken, das zu Denkende, den Gegenstand auch
dort, wo er den Denkregeln nicht willfahrt.“48 Um diesem ,Vorrang des Objekts*?
gerecht zu werden, richtet sich die Aufmerksamkeit der negativen Dialektik auf
den Widerspruch. Der Widerspruch markiert das Einbrechen der Welt in die

40 Traditionelle Philosophie wihnt, das Unidhnliche zu erkennen, indem sie es sich dhnlich

macht, wihrend sie damit eigentlich nur sich selbst erkennt. Idee einer verinderten wire es,
des Ahnlichen innezuwerden, indem sie es als das ihr Unihnliche bestimmt.“ Adorno: GS
6, S 153.

4l Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 10.

42 Adorno: GS 6, S. 146.

4 Val. ebd., S.17.

4 Ebd., S.152.

45 Ebd.

46 Ebd.

4 Ebd., S.18.

48 Ebd., S. 144.

49 Vgl. ebd., S. 184-193.

84

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sprache - und Begriffe sind sprachliche Ausdriicke. Ohne Widerspruch wire
Sprache ein rein selbstbeziigliches System und konnte sich als solches niemals si-
cher sein, ob es sich tiberhaupt auf die Welt bezieht. Der Widerspruch wird des-
wegen zur zentralen dialektischen Kategorie der Erkenntnis. Adorno versteht ihn
als ,das Nichtidentische unter dem Aspekt der Identitit” und als ,Index der Un-
wahrheit von Identitit, des Aufgehens des Begriffenen im Begriff“.50 Zwar wird
der Anspruch auf Wahrheit nicht preisgegeben, zugleich aber wird das Bewusst-
sein dafiir gestirkt, dass sich Wahrheit nur in negativer Form zum Ausdruck brin-
gen ldsst: ,Die Unwahrheit aller erlangten Identitit ist verkehrte Gestalt der
Wahrheit.“1

Aus der Kritik der Typologie sind mehrere Schliisse zu ziehen. Die Typologie
reproduziert den Mythos. Das passiert deshalb, weil sie beide die Wirklichkeit
anhand von Ahnlichkeiten strukturieren, die zum Mafl von Identitit und Diffe-
renz werden. Daraus erklirt sich, dass im narrativen Kern des Mythos dessen Ty-
pisches zum Ausdruck kommt. Typologien sind nicht nur problematisch, weil sie
den Mythos reproduzieren, sondern auch, weil sie, indem sie Ahnliches gleich-
machen, die Besonderheit und die Geschichtlichkeit des konkreten Objekts liqui-
dieren. Damit sind sie eine Form instrumenteller Vernunft, die nicht auf Er-
kenntnis, sondern auf Beherrschung ihrer Objekte aus ist. Aus all dem ist die
Konsequenz zu ziehen, von einer typologischen Methode zur Beschreibung des
Mythos abzusehen und stattdessen dem Prinzip des Vorrangs des Objekts zu fol-
gen. Um nicht auf die scheinbare Persistenz des Mythos hereinzufallen und ihn
dadurch zu reproduzieren, gilt es, eine Figur dort, wo sie sich in einer Erzihlung
zeigt, nicht als allgemeinen Typus, nicht als Exemplar eines Typischen zu be-
trachten, sondern sie in ithrer Besonderheit, als konkreten Fall wahrzunehmen.

Der Grundsatz des Vorrangs des Objekts bedeutet nicht, dass auf eine Bestim-
mung des Gegenstands verzichtet werden soll.’? Er bedeutet vielmehr, dass die
Erkenntnis des Objekts ,,der Reflexion aufs Subjekt und der subjektiven Reflexi-
on bedarf.“>3 Nur im Eingedenken der Vermittlung von Subjekt und Objekt
kann ,Subjektivitit als Gestalt von Objekt“ festgehalten und das Subjekt zu sei-
ner Objektivitit gebracht werden.>* In der Anerkennung der Bedingtheit seiner
Erkenntnis objektiviert sich das Subjekt, das seine Subjektivitit ausbildet, indem
es das Objekt seiner Erkenntnis denkt. Selbstreflexion des Denkens bedeutet, die
Begriffe des Denkens als subjektiver Setzung in Bezug auf das Objekt zurtickzu-
nehmen. Das Subjekt nihert sich der Erkenntnis, indem es ,,den Schleier zer-
reifdt, den es um das Objekt webt.“> Fiir die vorliegende Studie gilt es, einen For-

0 Ebd., S.17.

31 Ebd., S.153.

52 Denn einzig als Bestimmtes wird Objekt zu etwas.” Adorno: GS 10.2, S. 747.
53 Ebd., S. 749.

3% Ebd.

5> Ebd., S.752.

85

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schungsansatz zu entwickeln, der dementsprechend den Schleier der typologi-
schen Bestimmung - der subjektiven Setzung -, der um den gesetzlosen Helden
gewebt wurde, zerreiffit, um der Bedeutung von Gesetzlosigkeit in den je spezifi-
schen Erzihlungen auf die Spur zu kommen.

86

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Von der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie
der Gesetzlosigkeit

1. AufSerhalb des Gesetzes

,Outlaw’ im engeren Sinne bezeichnet einen mittelalterlichen Rechtsstatus. ,Out-
lawry® ist eine Praxis sozialen Ausschlusses. In dieser Rechtstradition wird Versto-
Ben gegen das Gesetz dadurch begegnet, dass ein Titer vom Gesetz ausgeschlos-
sen wird. Ohne den Schutz des Gesetzes kann Besitz dieser Person beschlag-
nahmt werden und sie kann straflos getotet werden: sie wird zu einem ,,,friend-
less® and ,lawless® man®, sie wird zu einem gejagten Tier, weshalb auch der Aus-
druck ,to wear the ,wolf’s head™ gebraucht wird.! Gesetzlos zu sein bedeutet, au-
Berhalb des gesellschaftlichen Vertragsverhiltnisses zu stehen. Der Gesetzlose
wird frei von allen gesellschaftlichen Verhiltnissen auf den Naturzustand zuriick-
geworfen, in dem jeder Mensch dem anderen ein Wolf ist - Aomo homini lu-
pus?2 Der Gesetzlose ist frei wie die wilden Tiere, doch in dieser Vogelfreiheit jen-
seits aller zivilisatorischen Beschrinkungen auch ohne Schutz und Sicherheit
durch das Gesetz. So schreibt Johann Gottlieb Fichte in Grundlagen des Natur-
rechts: ,Jede Vergehung schliefit aus vom Staate, (der Verbrecher wird Vogelfrer,
d. h. seine Sicherheit ist so wenig garantirt als die eines Vogels, exlex, hors de la
loi). Diese Ausschliessung mifite durch die Staatsgewalt exekutirt werden.*3
Hobsbawm weist darauf hin, dass die italienische Bedeutung des Begriffs ,bandi-
to‘ jemanden bezeichnet, ,der aus welchen Griinden auch immer - ,auflerhalb
des Gesetzes steht* und auch, dass ,bandito® sich urspriinglich auf die rechtlich
formalisierte Achtung bezieht.5 Im englischen Begriff des ,Outlaws zeigt sich der
Ausschluss aus der Rechtsordnung besser als in den deutschen Begriffen ,Gesetz-
loser oder ,Geichteter: er ist ,outside of the law*.

Der soziale Ausschluss hat zur Konsequenz, dass sich der Gesetzlose aufler-
halb der geographischen Grenzen menschlicher Gesellschaft aufhalten muss.
Fichte fordert: ,,Ziehe er in eine Wildnis, lebe er unter Thieren®.¢ Der Gesetzlose,
der aus dem Rechtsverhiltnis ausgeschlossen wird, tritt damit auch rdumlich aus
dem Territorium des Staats heraus in einen Raum der Gesetzlosigkeit. Die Figur

Melissa Sartore: Outlawry, Governance, and Law in Medieval England, New York 2013,
S. 11

2 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 96-98.

Johann Gottlieb Fichte: Grundlagen des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftsleh-
re. Zweiter Theil, oder Angewandtes Naturrecht, Jena/Leipzig 1797, S.96-97 (Hervorh. i.
Orig.).

4 Hobsbawm: Banditen, S. 24.

> Vgl. ebd., S. 26.

6 Fichte: Grundlagen des Naturrechts, S. 127.

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des Gesetzlosen wird in diesem spezifischen Raum verortet, in einem Raum, der
der souverinen Herrschaft und dem Gesetz entzogen ist, ein Raum, in dem die
gesellschaftlichen Bindungen und das sie begriindende Rechtsverhiltnis aufgelost
sind. Auch Hobsbawm verortet die Banditen in der Wildnis, im Gebirge und in
Berghohlen, in Wildern und Steppen, kurz: ,In abgelegenen, schwer zugingli-
chen Gegenden, in die Vertreter der Obrigkeit nur gelegentlich vordringen® und
»liJm echten Hinterland, wo Gesetz und Herrschaftsgewalt nur ganz schwache
Spuren hinterlassen®.” Der Gesetzlose befindet sich an einer doppelten ,,Grenze
zwischen Staat und Leibeigenschaft einerseits und unbesiedelten Gebieten und
der Freiheit andererseits“.® Hobsbawm begriindet die riumliche Verortung des
Gesetzlosen an den geographischen Rindern der Macht mit der historischen Si-
tuation, in der Staaten, sofern sie iiberhaupt klar verlaufende Grenzen hatten,
nicht iiber ausreichende Mittel verfiigten, ihre Grenzen und ihr Territorium fla-
chendeckend zu kontrollieren. Erst die Durchsetzung eines Gewaltmonopols und
die Etablierung eines modernen Territorialstaates mit effektiver Verwaltung und
Polizei sorgte fiir den Niedergang des Banditentums, das nur dort wieder aufbli-
hen kann, wo die staatliche Macht geschwicht ist. Auch Kooistra verweist da-
rauf, dass heroische Gesetzlosigkeit geographisch vor allem in einer Frontier-Si-
tuation verortet werden koénne: ,Heroic criminals lived on the edge of civilizati-
on both literally and symbolically.“1? Ebenso findet sich bei Seal der Hinweis da-
rauf, dass der Gesetzlose nicht nur sozial, sondern auch geographisch aus der Ge-
sellschaft ausgeschlossen wird.!! Er sieht den gesetzlosen Helden in einem limi-
nalen Raum verortet: ,Not only is this peripheral or liminal space important
from a logistic and tactical viewpoint, it is also a symbolic indication of the
hero’s change in social status.“!2 Mit dem Begriff der Liminalitit bezieht sich
Seal auf die riumliche Ordnung des Sozialen in Anschluss an Victor Turner.!?
Liminalitit hat dabei nicht nur einen riumlichen, sondern auch einen zeitlichen

7 Hobsbawm: Banditen, S. 67. Diese wird von Hobsbawm wiederholt betont. Die Banditen
leben ,ihr wildes und freies Leben in den Wildern und den Berghohlen oder auf den wei-
ten Steppen® (ebd., S. 101), ,,[ilm Gebirge und in den Wildern [...] aulerhalb der Reich-
weite von Gesetz und Autoritit” (ebd., S. 19), ,in den Wildern oder der Wildnis“ (ebd.,
S.25).

$ Ebd., S. 103.

? Vgl. ebd., S.26-27.

10" Kooistra: Criminals as Heroes, S.227: ,There the individual, nature, and society acted out

an age old drama which captured such inherent tensions as those which existed between

individuality and the need for order, between a desire for anarchy and a hope for civiliza-
tion.“

»The outlaw then was literally cast out of human society and explicitly identified with the

natural world, the domain of the animal.“ Seal: Outlaw, S. 20. Der Outlaw wird also in der

Wildnis verortet: ,the forest, bush or other marginal area where the control of the coercive

oppressor is weak or non-existent.“ Ebd., S. 6.

12 Seal: Outlaw, S. 6.

13 Victor Turner beschreibt mit Liminalitit die Dynamik ritueller Ein- und AusschlieRungen,
die eine soziale Funktion haben. Vgl. Victor Turner: From Ritual to Theatre. The Human

11

38

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aspekt, der iiber das Alltagliche hinausweist: ,the hero moves out of the every-
day set of routine rights and obligations and passes to a different space outside
the boundaries of the everyday. He is no longer controlled by the same laws and
values but is outside them, literally an outlaw.“!# Die Transgression des Alltdgli-
chen und der sozialen und riumlichen Grenzen kann ftir den Helden im Allge-
meinen gelten, wie Bernhard Giesen feststellt.!> Fir Giesen ist Heldentum ein
Phinomen der Grenzziehungen und Grenziiberschreitungen und der Held damit
immer eine liminale Figur.!® Seals Fokus liegt auf dieser Heldenfigur. Er hat das
Subjekt und weniger den gesellschaftlichen Raum im Blick. Damit bleibt unklar,
wie sich das rdumliche Auflen der Gesellschaft konstituiert. Der ridumliche
Ausschluss scheint vor allem symbolischer Art zu sein und gibt dem sozialen
Ausschluss eine anschauliche Form. Damit wird die Chance verpasst, zu erldu-
tern, wie das Auflen des sozialen Gefiiges mit der riumlichen Ausgeschlossenheit
in Zusammenhang steht.

Dass der geographische Raum, in den sich die Gesetzlosen zuriickziehen und
von dem aus sie operieren konnen, eine zentrale Rolle spielt, wird in der For-
schung durchaus bemerkt. Die riumliche Verortung des Gesetzlosen auflerhalb
oder zumindest am Rand der Gesellschaft scheint allerdings so selbstverstindlich
zu sein, dass sie weder bei Hobsbawm noch bei Seal oder Kooistra zu einem ty-
pologischen Merkmal wird.!” Was die zur Untersuchung stehenden Figuren tiber
alle Priadikate (gut, edel, sozial, heroisch, etc.) hinaus verbindet, ist ihre Stellung
auflerhalb des Gesetzes. Die Antwort auf die Frage, was den Gesetzlosen ausma-
che, kann aber schwerlich lauten, dass er gesetzlos ist. Auch wenn das natirlich
korrekt ist, bringt eine solche Tautologie keinerlei Erkenntnis. Deswegen, so
scheint es, wurde Abstand von der Bestimmung des Gesetzlosen iiber das ,Au-
Berhalb des Gesetzes genommen. Der riumliche Aspekt der Gesetzlosigkeit, der
in dieser Bestimmung steckt, geriet dadurch aus dem Blick. Das hatte zur Folge,
dass die Topographie des gesetzlosen Raums nicht niher untersucht wurde und

Seriousness of Play, New York 1982. Liminalitit meint ,a period or area of ambigui-
ty“ (ebd., S. 24, meine Hervorh., AJH). Der riumliche Aspekt des Begriffs wird darin deut-
lich, doch wire zu fragen, ob der Gesetzlose nach Turner eher mit dem Adjektiv ,liminoid"
statt ,liminal‘ beschrieben werden miisste, da liminale Phinomene zur Stirkung der gesell-
schaftlichen Bindungen genutzt werden, wihrend liminoide Phinomene soziale Kritik oder
gar revolutiondre Bestrebungen zum Ausdruck bringen, durch die gesellschaftliche Bindun-
gen zerriittet werden (vgl. ebd., S.54-55). Da sich Liminalitit durch Ambiguitit auszeich-
net, steckt in ihr immer sowohl das Liminale als auch das Liminoide. Der liminale Raum,
der im Mythos des Gesetzlosen zum Ausdruck kommt, kann so als narrative Form eines
ysocial drama“ gedeutet werden, in dem die Ordnung der Gesellschaft dadurch ausgehan-
delt wird, dass agonale soziale Krifte und opponierende Wertvorstellungen in eine Bedeu-
tungsstruktur gebracht werden (vgl. ebd., S. 78, S. 87).

14" Seal: Outlaw, S. 6.

15 Vgl. Giesen: Triumph and Trauma, S. 4.

16 Vgl. ebd., S. 1.

17" Schmitt hingegen zihlt den ,tellurischen Charakter” des Partisanen zu dessen definieren-
den Merkmalen. Schmitt: Partisanen, S. 26.

89

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deshalb die Topologie der Gesetzlosigkeit als Ausdruck sozialer Konflikte nicht in
Betracht gezogen wurde. Die Frage ist nicht ob, sondern wre eine Figur gesetzlos
ist. Und diese Frage zielt iiber die typologische Bestimmung durch heroische Pri-
dikate hinaus auf das riumliche Wie des ,Auflerhalb des Gesetzes".

Der Titel Mythische Riume der Gesetzlosigkeit zeigt die Richtung an. Im Ge-
gensatz zur bisherigen Forschung wird ein Perspektivwechsel eingefiihrt, der den
Blick von den Subjekttypen des Gesetzlosen auf riumliche Konstellationen von
Gesetzlosigkeit lenkt. Der gesetzlose Held wird nicht tiber eine Typisierung des
mythischen Subjekts bestimmt, die der Forschung lediglich eine neue Variante
typologischer Bestimmungen hinzufiigen wiirde. Die Beantwortung der Frage,
wie eine Figur in einem gesetzlosen Raum verortet wird, bedeutet nicht nur, die
topographische Darstellung des Raums, also die konkreten Qualititen des Gelin-
des und der Landschaft und die Konstellation verschiedener Orte (Wald, Berg,
Tal, Fluss, See, Dorf, Feld, Strafle, Stadt etc.) zu beschreiben. Es muss vor allem
auch die Topologie dieses Raums, d. h. die topographische Konstellation der ver-
schiedenen Orte, bezogen auf abstrakte Qualititen (Gesetzlosigkeit, Wildnis, Na-
tur vs. Gesetz, Zivilisation, Kultur), erklirt werden. Eine Topologie untersucht
den Logos eines Ortes (Topos), der durch eine soziale Praxis in einen gesellschaft-
lichen Raum verwandelt wird.!8 Statt der Logik des Typus, d. h. einer Typologie
des Gesetzlosen, soll die Logik der riumlichen Ordnung des Sozialen herausge-
arbeitet werden, die durch eine Rechtspraxis strukturiert wird. Das Programm die-
ser Arbeit, im Kontrast zur bisherigen Forschung, ldsst sich damit umreiffen: Von
der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit. Mit diesem Per-
spektivwechsel verschiebt sich der Blick von der Heldenfigur auf die gesellschaft-
lichen Bedingungen. Die Typologie des gesetzlosen Subjekts soll dabei aber nicht
einfach durch eine Typologie des gesetzlosen Raums ersetzt werden. Die mythi-
schen Riume der Gesetzlosigkeit, die in den Textquellen zum Ausdruck kom-
men, sollen vielmehr als riumliche Konstellationen sozialer Konflikte erfasst wer-
den, in denen das Verhiltnis zwischen raumlicher und sozialer Ordnung die Be-
deutung der Erzihlungen aufschliefft. Aus dem Zusammenhang von Typus und
Mythos, der sich gezeigt hat, ergibt sich die Notwendigkeit nicht nur einer Kritik
des typologischen, sondern ebenfalls des mythischen Denkens. Um den metho-
dischen Zugang zu den mythischen Riumen der Gesetzlosigkeit theoretisch zu
fundieren, werden die Grundlagen einer komparatistischen Mythoskritik ent-
wickelt und der Zusammenhang von rechtlicher und riumlicher Ordnung her-
ausgearbeitet.

18 [DJer Raum [ist] ein Ort, mit dem man etwas macht.“ Michel de Certeau: Praktiken im
Raum, in: Jérg Diinne / Stephan Giinzel (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philo-
sophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main 2006, S. 343-353, hier S. 345.

90

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Aspekte der Mythoskritik

Wenn im Zusammenhang mit Figuren der Gesetzlosigkeit von Mythos, oder sy-
nonym von Legende, geredet wird, geschieht dies meistens beildufig. Der Begrift
wird selten explizit erldutert und eher in schillernder Vieldeutigkeit belassen.
Wird davon ausgegangen, dass der Begriff keiner niheren Erklirung bediirfe,
wird einem alltagsprachlichen Verstindnis des Begriffs Vorschub geleistet, dass es
sich um Geschichten handle, deren Gehalt nicht durch empirische oder histo-
rische Fakten gesichert sei. Ein Mythos gilt demnach als Produkt einer ausschmii-
ckenden Phantasie, die Fiktives als Reales behauptet und in Bezug auf die Wirk-
lichkeit unwahr ist. Deshalb hat das aufklirerische Denken seit Platon versucht,
den Mythos aus dem rationalen Diskurs zu verbannen — was soweit ging, dass die
tatsichliche Verbannung der Dichter, die ,die grofite Unwahrheit sagen, gefor-
dert wurde. Der aufklirerische Vorbehalt, der den Mythos als einfache Lige ab-
tut, verpasst es allerdings, die Bedeutung des mythischen Denkens zu verstehen.
Unzihlige Dichter, Philosophen und Forschende haben sich mit dem Phinomen
des Mythos beschiftigt. Der Diskurs darum ist uniibersichtlich und fern davon,
einen Konsens dariiber zu erreichen, was unter Mythos zu verstehen oder wie
dieser zu beschreiben sei. Verschiedene Disziplinen und intellektuelle Traditio-
nen sehen die Sache in unterschiedlichem Licht.’” Es wiirde den Rahmen spren-
gen, hier einen umfassenden Uberblick {iber das komplexe und ausdifferenzierte
Forschungsfeld zu geben. An anderer Stelle habe ich bereits einen Versuch unter-
nommen, die Fragen, Probleme und Herausforderungen einer literaturwissen-
schaftlichen Beschiftigung mit dem Mythos zu skizzieren.?0 In Literaturwissen-
schaft als Mythoskritik erklire ich, warum dem Mythos als Erzihlung nicht jede
Rationalitit abgesprochen werden kann und dass das besondere Interesse einer li-
teraturwissenschaftlichen Beschiftigung in seiner narrativen Struktur begriindet
liegt. Diese beiden Aspekte, die Rationalitit des Mythos und der Mythos als Nar-
ration, werde ich im Folgenden aus den Verstrickungen der Mythostheorie her-
ausarbeiten und erldutern, wie daraus eine komparatistische Mythoskritik ent-
wickelt werden kann.

19 Einen Uberblick geben Robert A. Segal: Mythos. Eine kleine Einfiihrung (Myth. A Very
Short Introduction), tibers. v. Tanja Handels, Stuttgart 2007, sowie Luc Brisson / Christoph
Jamme: Einfithrung in die Philosophie des Mythos, 2 Bde.: Antike, Mittelalter und Renais-
sance (Bd. 1), Darmstadt 1996; Neuzeit und Gegenwart (Bd. 2), Darmstadt 1991.

20" gl. Haller: Literaturwissenschaft als Mythoskritik.

91

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Rationalitit des Mythos

Ernst Cassirer beschreibt in Vom Mythus des Staates den Kampf der Aufklirung
gegen das mythische Denken, beginnend mit Platon und Thukydides.2! Cassirer
hat sein Werk unter dem Eindruck des Faschismus geschrieben und er stellt fest,
dass sich Mythen trotz aller aufklarerischer Bemithungen in die politische Theo-
rie einschleichen und damit handlungsleitend fir die Politik werden konnen.
Dem Mythos ist nicht mit rationalen Argumenten beizukommen, da er eine ei-
gene Form von Rationalitit entfaltet, die auf einer vollig anderen Ebene ansetzt
als die aufklirerische. Das mythische Denken entwickelt zwar keine systematische
Logik und allgemeinen Kategorien in einem streng wissenschaftlichen Sinn, aber
es ist dennoch dadurch bestimmt, ,die Elemente seiner Umgebung zu unter-
scheiden und einzuteilen, zu ordnen und zu klassifizieren.“?2 Weil der Mythos
sprachlich zum Ausdruck gebracht wird und Sprache bereits ,eine festgefiigte
und durchgehende logische Struktur® hat, kann er nicht vollig auferhalb von Lo-
gik und Vernunft stehen.?? Auf den Zusammenhang von Mythos und sprachli-
cher Logik hatten zuvor schon Marcel Mauss und Henri Hubert aufmerksam ge-
macht.2* Auch Claude Lévi-Strauss versucht in seinen strukturalistischen Analy-
sen ,bestimmte logische Operationen freizulegen, die zur Grundlage des mythi-
schen Denkens gehoren.“?> Diese Logik sieht Lévi-Strauss im Bewusstmachen bi-
nirer Gegensitze, die im Mythos aufgehoben werden.?¢ Die Unterscheidung von
Gegensitzen, von der das magische und das mythische Denken, schliefllich auch
die Religion, ihren Ausgangspunkt nehmen, machen Mauss und Hubert am Be-
griff des ,Mana‘ fest.?” Dieser Begriff bezeichnet eine ungewohnliche Kraft, die
Menschen oder Dingen zugeschrieben wird. An ihm vollzieht sich die Unter-
scheidung zwischen den Bereichen des Heilig-Numinosen und des Profanen als
Teilung der Welt: Mana/kein Mana. Diese Eigenschaften und deren Existenz wer-
den durch Mythen erklirt.?® Die sprachliche Differenzierung der Welt und ihr
Zusammenfigen im Mythos als geschlossener Sinneinheit sind eine Form des

21 Vgl. Emst Cassirer: Vom Mythus des Staates (The Myth of the State), iibers. v. Franz

Stoessl, Hamburg 2002, S. 70.

2 Ebd., S.23.

2 Ebd., S.22.

24 Il n’y a pas de langage ni de pensée sans une certaine part de généralisation et d’abstrac-

tion.“ Marcel Mauss / Henri Hubert: Introduction a I’analyse de quelques phénoménes re-

ligieux (1906), in: Marcel Mauss: Oeuvres 1. La fonction sociale du sacré, hg. v. Victor Ka-

rady, Paris 1968, S. 3-65, hier S. 34.

Vgl. Claude Lévi-Strauss: Die Struktur der Mythen, in: ders.: Strukturale Anthropologie 1

(Anthropologie structurale), {ibers. v. Hans Naumann, Frankfurt am Main 21981, S. 226~

254, hier S. 246.

26 Vg, Lévi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 247.

27 Vgl. Marcel Mauss / Henri Hubert: Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie, in: Mar-
cel Mauss: Soziologie und Anthropologie 1 (Sociologie et Anthropologie), iibers. v. Hen-
ning Ritter, Frankfurt am Main 1989, S. 43-179, hier S. 63, S. 140-154.

28 Vgl. ebd., S. 135, S 148.

25

92

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

menschlichen Verstandes, sich die Welt handhabbar zu machen. Diese mythische
Vernunft ist gemeint, wenn Horkheimer und Adorno, die sich auf Mauss und
Hubert beziehen,? sagen: ,schon der Mythos ist Aufklirung“.3? Blumenberg
spricht im Kontext dieser Benennung des Unbenannten von ,[a]rchaische[r] Ge-
waltenteilung®,3! deren Funktion es ist, ,die numinose Unbestimmtheit in die
nominale Bestimmtheit zu tberfithren und das Unheimliche vertraut zu ma-
chen®.32 Cassirer zeigt, dass der Mythos eine Denkform ist, die nicht blof§ unver-
nunftig oder pri-logisch ist, sondern ebenso wie andere symbolische Formen -
Sprache, Kunst oder Wissenschaft — es ermoglicht, menschliche Erfahrung im Be-
wusstsein zu ordnen und zu vermitteln.3? Lévi-Strauss will sogar keinen grund-
sitzlichen Unterschied ,in der Qualitit der intellektuellen Operationen*3* zwi-
schen dem ,wilden Denken‘ des Mythos und dem modernen wissenschaftlichen
Denken sehen. Doch Cassirer legt dar, dass sich in der Konstitution der Einheit
der Form die analytisch-synthetisch verfahrende Wissenschaft vom Mythos un-
terscheidet. Die Einheit der Erscheinungen wird im Mythos ,polysynthetisch®
hergestellt,?® alle Widerspriiche werden in diese Einheit hineingezogen, aufgelost
und scheinbar versdhnt. In der Formulierung von Mauss und Hubert lautet das
dann: ,Eins ist Alles, Alles ist in Einem®.3¢ Das bedeutet, dass sich begriffliche
Abstraktion noch nicht von den Objekten gelost hat: ,Wo wir ein Verhiltnis der
bloflen ,Reprisentation® sehen, da besteht fir den Mythos [...] vielmehr ein Ver-
hiltnis realer Identitdt. 3’

Wihrend Cassirer den Mythos von anderen, rationaleren, symbolischen For-
men hierarchisch absetzt, ist fiir Blumenberg der Mythos ,Platzhalter einer Ver-
nunft, die sich mit dieser Leistung nicht zufrieden geben kann“.3% Die Verntinf-
tigkeit des Mythos treibt ihn iber sich hinaus und bricht die Totalitit seines ge-

29 Vgl. Horkheimer / Adorno, S. 21, S. S. 29.

30 Ebd., S. 6.

31" S6 der Titel des Ersten Teils in Blumenberg: Arbeit, S. 7-162.

32 Ebd,, S.32.

3 In der symbolischen Funktion des Bewuftseins, wie sie sich in der Sprache, in der Kunst,
im Mythos betitigt, heben sich zuerst aus dem Strom des Bewuf3tseins bestimmte gleich-
bleibende Grundgestalten teils begrifflicher, teils rein anschaulicher Natur heraus; an die
Stelle des verflieBenden Inhalts tritt die in sich geschlossene und in sich beharrende Ein-
heit der Form®. Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache, Hamburg 2010, S. 20.

34 Lévi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 254.

35 Emnst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische Den-
ken, Hamburg 2010, S. 57.

36 Mauss / Hubert: Magie, S. 133.

37 Cassirer: Das mythische Denken, S.47. Cassirer fihrt dies aus ebd., S.79: ,die Gattung
steht zu dem, was sie umschlief3t, was sie als Art oder Individuum unter sich enthilt, nicht
in dem Verhiltnis, daf sie als ein Allgemeines dieses Besondere logisch bestimmt, sondern
sie ist in diesem Besonderen unmittelbar gegenwirtig, sie lebt und wirkt in ihm. Hier
herrscht keine bloff gedankliche Unterordnung, sondern wirkliche Unterwerfung des Ein-
zelnen unter seinen generischen ,Begriff*.“

38 Blumenberg: Arbeit, S. 59.

93

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schlossenen Weltbildes auf. Obwohl der ,Mythos selbst [...] ein Stiick hochkari-
tiger Arbeit des Logos“ sei, kann dies nicht so aufgefasst werden, dass ,der
Gang der Dinge vom Mythos zum Logos vorangeschritten® ist und Blumenberg
hilt dies sogar fur eine ,gefihrliche Verkennung“.#0 Die geschichtliche Bewegung
der Vernunft ist keine lineare Progression, durch die der Mythos ein fiir alle Mal
tiberwunden wird. Cassirers Kritik der mythischen Vernunft in der Philosophie
der symbolischen Formen, die den Mythos als Denkform als historisch iberwun-
den betrachtet, kommt dort an ihre Grenze, wo er im Mythus des Staates erneut
ansetzen muss, um das gefihrliche Fortleben des mythischen Denkens zu erkli-
ren.! Blumenberg konstatiert: ,Der Mythos ist nicht die Vorstufe des Logos, als
dessen Noch-nicht-Konnen, sondern dessen unduldsamster AusschlufR.“42 Aus
dieser Volte Blumenbergs, dass der Mythos zwar Arbeit des Logos, aber der Lo-
gos nicht im Mythos angelegt sei, zieht er den Schluss, dass Philosophie den My-
thos nicht an ein Ende bringen kénne,® was bereits in Cassirers Einsicht, dass
der Mythos nicht zerstort werden konne, zum Ausdruck kommt.#*

Das Uberleben des mythischen Denkens in der Moderne hat Roland Barthes
pointiert dargestellt, indem er das Verstindnis des Mythos als spezifische Form
des sprachlichen Ausdrucks erweitert: ,der Mythos ist eine Aussage |[...] kein Ob-
jekt, kein Begriff oder eine Idee [...] er ist eine Weise des Bedeutens, eine
Form.“® Barthes erklirt, wie ein sprachliches Zeichen zum Signifikanten des My-
thos wird. Der Mythos generiert eine Metasprache und wird von Barthes deswe-
gen ein ,sekundires semiologisches System“4® genannt, das an jedem Zeichen
und an jedem Diskurs andocken kann. Wenn Blumenberg Mythen als ,,sekundai-
re Auslegungen“’ fasst und sie nicht durch Bedeutung, die sich auf der Ebene
der Objektsprache ergibt, sondern durch ,Bedeutsamkeit® charakterisiert sieht, al-
so durch die Bedeutung, die etwas anderes bedeutet, dann besteht die Versu-
chung, dies Barthes’ Konzeption anzunihern. Doch bleibt der Mythos bei Blu-
menberg, als ,,,Form iiberhaupt® der Bestimmung des Unbestimmten“,* durch-
aus auf der Ebene der Objektsprache, in der dem Objekt seine Bedeutsamkeit
durch die zur ,imaginativen Prignanz“4’ gebrachte Darstellung zukommt. Bart-
hes hingegen schirft den Blick dafiir, dass diese Prignanz sich parasitir von der
Objektsprache nihrt, deren Bedeutung zum Bedeutenden des Mythos wird. Die

39 Ebd.,, S. 18.

40 Ebd., S. 34 (Hervorh. i. Orig.).
41 ygl. Cassirer: Mythus, S. 390.
42 Blumenberg: Arbeit, S. 649.
4 Ebd,, S. 685.

4 Vgl. Cassirer: Mythus, S. 390.
45 Barthes: Mythen, S. 85.

4 Ebd,, S.92.

47 Blumenberg, Arbeit, S. 72.

8 Ebd., S.186

4 Ebd., S. 86.

94

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedeutung des Mythos entsteht durch ein ,unaufhérliches Kreisen [...], bei dem
der Sinn des Bedeutenden und seine Form, eine Objektsprache und eine
Metasprache, ein rein bedeutendes BewufSstein und ein rein bilderschaffendes
miteinander abwechseln®.?® Diese alternierende Bewegung, in der ,die Form [...]
leer, aber gegenwirtig, der Sinn [...] abwesend und doch erfullt” ist, sorgt dafir,
dass es ,niemals einen Widerspruch, einen Konflikt, einen Rif§ zwischen dem
Sinn und der Form® gibt.>! Auch wenn die Fihigkeit des Mythos, Widerspriiche
aufzulosen, von anderen Theorien ebenfalls herausgestellt wird, ermoglicht
Barthes einen neuen Zugang zum Mythos auf der Ebene der sprachlichen Struk-
tur. Wenn Barthes den Mythos als Form versteht, dann meint er damit nicht wie
Blumenberg eine ,Form tberhaupt® als Bestimmungsmodus der kontingenten
Welt und auch nicht wie Cassirer eine ,symbolische Form® als geistiger Ausdruck.
Der Mythos als Aussage ist bei Barthes eine Form, die, statt Bewusstsein zu schaf-
fen, dieses vielmehr untergribt, indem Sprache sich von den Objekten 16st, auf
die sie Bezug nimmt, und deren Geschichte tilgt. Zwar sieht auch Blumenberg
Mythisierung ,durch den Verlust des geschichtlichen Zeitbewuf3seins alsbald er-
zwungen“,’? doch die Bewegungsrichtung ist eine vollkommen andere. Nach
Blumenberg ist der Mythos eine Folge der Geschichtslosigkeit, wihrend diese bei
Barthes durch den Mythos immer wieder neu hervorgebracht wird. Es ist das
Prinzip des Mythos, Geschichte in Natur zu verwandeln, indem der Mythos die
Arbitraritit der Sprache, d. h. die Historizitit des sprachlichen Zeichens, ver-
schleiert und so tut, ,als ob das Bild auf natiirliche Weise den Begriff hervorriefe,
als ob das Bedeutende das Bedeutete stiffete.>3 Es verschwindet dabei nicht nur
die Geschichtlichkeit einer Aussage, sondern diese wird auch entpolitisiert. Als
»das am besten geeignete Instrument der ideologischen Umkehrung“* verkehrt
der Mythos die historisch reale Welt in Natur. Der historische Charakter der Ge-
sellschaft wird im Mythos durch die sprachliche Form naturalisiert. Barthes’ Kri-
tik des Mythos wird zur Kritik gesellschaftlicher Ideologie, wie Dieter Kraft in Be-
zug auf Barthes schreibt: ,Mythoskritik ist Gesellschaftskritik“.5> Auch Lévi-
Strauss stellt fest: ,Nichts dhnelt dem mythischen Denken mehr als die politische
Ideologie. In unseren heutigen Gesellschaften hat diese moglicherweise jenes nur
ersetzt.“¢ Nach Barthes’ Analyse miisste jedoch festgehalten werden, dass der
Mythos eine Form ist, die durch Ideologie nicht ersetzt wird, sondern die viel-
mehr deren Triger ist.

30 Barthes: Mythen, S. 104.

> Ebd., S.105.

52 Blumenberg: Arbeit, S. 113.

33 Barthes: Mythen, S. 113.

>* Ebd., S. 130.

35 Dieter Kraft: Mythos und Ideologie. Zum politischen und theoretischen Umgang mit einer
griechischen Vokabel, in: Topos. Internationale Beitrdge zur dialektischen Theorie 31, 2009,
S. 13-48, hier S. 32.

56 [ évi-Strauss: Struktur der Mythen, S. 230.

95

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dass die Rationalitit des Mythos Freiheitsspielriume gegentiber der Macht der
Natur schafft, aber gleichzeitig Geschichte, und damit die historisch entwickelte
Gesellschaft, auf irrationale Weise naturalisiert, macht das widerspriichliche Ver-
hiltnis von Mythos und Aufklirung deutlich, das Horkheimer und Adorno zu
bestimmen versuchen. Sie fassen dieses Verhiltnis dialektisch als Tendenzen des
Bewusstseins, die sich in ihrem Bezug auf die Realitit gleichen, durch ,[d]ie Ver-
dopplung der Natur in Schein und Wesen, Wirkung und Kraft, die den Mythos
sowohl wie die die Wissenschaft erst moglich macht®.” Damit kann die Herr-
schaft der numinosen Natur tber die Menschen von der Herrschaft des Men-
schen tiber die Natur abgelost werden. Doch die Beherrschung der dufleren Na-
tur verstrickt sich im Prozess der Aufklirung mit der Beherrschung der inneren
Natur des Menschen. Die Gewalt der Natur, die sowohl vom Mythos wie von
der Wissenschaft rationalisiert wird, reproduziert sich als Gewalt der gesellschaft-
lichen Herrschaft.’® Die Rationalitit, die den Menschen Freiheit von den Zwin-
gen der Natur bringen sollte, wird zum gesellschaftlichen Zwang. Bereits in der
athenischen Philosophie kénnen so ,,mit derselben Reinheit die Gesetze der Phy-
sik, die Gleichheit der Vollbiirger und die Inferioritit von Weibern, Kindern,
Sklaven® % begriindet werden. Der Mythos der allgemeinen Einheit und die All-
gemeinheit des Begriffs behaupten sich beide gleichzeitig in der allgemeinen An-
erkennung von gesellschaftlicher Herrschaft als Natur. Wenn Herrschaft dem
Menschen als undurchschaute zweite Natur gegentibertritt, wird Freiheit zur Un-
freiheit und ,Aufklirung schligt in Mythologie zuriick.“® Die instrumentelle
Vernunft des identifizierenden Denkens macht die Gesellschaft als Ganzes irra-
tional, weil sie trotz ihrer Bewegung in Richtung Freiheit doch wieder auf einer
neuen Ebene Herrschaftsverhiltnisse hervorbringt. Die Dialektik von Mythos
und Aufklirung als Geschichte der Vernunft ist ein widerspriichlicher Prozess, in
dem der Mythos nicht einfach neben der Rationalitit existiert, sondern beide in-
einander verschlungen sind. Der Mythos ist nicht nur rational, auch die Rationa-
litdt bringt durch ihre Widerspriichlichkeit den Mythos immer wieder selbst her-
vor.

Der Mythos ermoglicht es, subjektive Erfahrung mit objektivem Wissen zu
vermitteln, indem sie in ein Sinnsystem eingebettet wird. Diese Funktion der
kollektiven Bewiltigung von Wirklichkeitserfahrung erfullt der Mythos durch
den sprachlichen Ausdruck, der als Operation des Verstandes eine logisch-seman-
tische Struktur hat. Barthes hat diese Struktur freigelegt. Horkheimer und Ador-
no erkliren den Widerspruch, dass der Mythos eine rationale Struktur hat, Ratio-

37 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S.21.

58 So tritt an die Stelle jener naturhaften Gewalten, denen das sich bildende Selbst zu ent-
kommen trachtete, die gewaltformige Natur der Mittel.“ Koch: Vom Mythos zum dialekti-
schen Bild, S. 9.

%9 Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 28.

60 Ebd., S. 6.

96

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nalitit aber immer wieder untergribt, aus der Verkettung von Aufklirung und
Mythos mit Herrschaft und Gewalt. Die Historizitit der Objekte, die der Mythos
abschneidet, ist die Geschichte der Transformation der Gewalt in gesellschaftlich-
rationale Herrschaft. Mythoskritik als Gesellschaftskritik beschrinkt sich dann
nicht wie bei Barthes auf die Aufklirung einer ideologischen Sprachform, welche
die historische Gestaltung der Objekte verschleiert. Der Mythos ldsst sich nicht
einfach von der scheinbar rationalen Objektsprache absetzen, die bereits den
Stempel von Gewalt und Herrschaft trigt, noch bevor sich die mythische Aussa-
ge als sekundire Bedeutungsebene tber sie stiilpt. Es ist diese historische Gewalt
als materielle Grundlage von Herrschaft, die im Mythos einen sprachlichen Aus-
druck findet und kritisiert werden muss.

Das zeitgenossische Interesse am Mythos sieht Monika Schmitz-Emans in der
Frage ,nach den Bedingungen und Modalititen, den Darstellungs- und Speiche-
rungsformen menschlichen Wissens® begriindet.®! Als Darstellungs- und Speiche-
rungsform von Wissen wird der Mythos fur die kollektive Erinnerung von Ge-
sellschaften bedeutend und daraus erschliefit sich eine Ordnungs- und Vermitt-
lungsfunktion des Mythos. Schmitz-Emans kniipft an Jan Assmann an, der die
soziale Konstruktion von Erinnerung und darin Mythen als Elemente eines ,kul-
turellen Gedichtnisses® untersucht. Fiir Assmann ist ein Mythos nicht nur ,eine
Geschichte, die man sich erzihlt, um sich selbst und die Welt zu orientieren®,
sondern eine, ,die dartiber hinaus auch noch normative Anspriiche stellt und
formative Kraft besitzt.“6? Daraus ergeben sich fiir Assmann zwei Funktionen des
Mythos: einerseits eine Fundierung der kulturellen Identitit und der Gesell-
schaft, andererseits die ,kontra-prisentische Bewusstmachung eines Mangels in
der Gegenwart.3 Die Funktionen des Mythos, die von Assmann beschrieben
werden, konnen als Strategien politischer Legitimation wirksam werden - sei es
zur Stabilisierung der bestehenden Ordnung oder des Widerstands gegen sie.
Barthes schreibt: ,Die Menschen stehen zum Mythos nicht in einer Beziehung
der Wahrheit, sondern des Gebrauchs.“®* Die meisten modernen Mythos-Theori-
en stimmen darin iiberein, dass sich die Rationalitit des Mythos nicht in seinem
Wirklichkeitsgehalt oder seiner Wahrheit, sondern in seiner sozialen Funktion
zeigt; sei es nun die ,,Objektivierung der sozialen Erfahrung des Menschen® bei
Cassirer,®® im Sinne einer Kontingenzbewiltigung bei Blumenberg, als Kompen-

1 Monika Schmitz-Emans: Zur Einleitung. Theoretische und literarische Arbeiten am My-

thos, in: dies. / Uwe Lindemann (Hg.): Komparatistik als Arbeit am Mythos, Heidelberg
2004, S. 9-35, hier S. 11.

Assmann: Das kulturelle Gedichtnis, S. 76.

Die mythische Erzihlung ,hebt das Fehlende, Verschwundene, Verlorene, an den Rand Ge-
dringte hervor und macht den Bruch bewuflt zwischen ,einst und ,jetzt.“ Assmann: Das
kulturelle Gedichtnis, S. 79.

64 Barthes: Mythen, S. 133.

65 Cassirer: Mythus, S. 66, worauf der Nachsatz folgt: ,nicht seiner individuellen Erfahrung.”

62
63

97

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sierung und Verdringung von Herrschaftsverhiltnissen bei Horkheimer und
Adorno, oder als Legitimation von politischem Handeln bei Assmann.

Rationalitit als differenzierendes und vereinigendes Denken zeigt sich im My-
thos nicht im Sinne einer analytisch-synthetisch verfahrenden Philosophie oder
diskursiven Wissenschaft. Der Mythos entfaltet sich nicht durch Argumente und
theoretische Arbeit am Begriff, sondern in Bildern und Geschichten. Alles Wi-
dersprechende, Abbrechende, Fragmentierte und Verstreute wird im Prozess der
Erzihlung zu einem Ganzen aufgeschichtet. Der Mythos kann so die Allgemein-
heit und die Allgemeingiiltigkeit der sozialen und politischen Ordnung bestiti-
gen. Der Mythos stellt die Totalitit der Welt polysynthetisch her, indem alle Phi-
nomene narrativ zusammengeballt werden. Totalitit hat Georg Lukécs, bezogen
auf die mythische Denkform als historische Lebenswirklichkeit der archaischen
griechischen Gesellschaft, als Zustand beschrieben, der ,nur Antworten, aber kei-
ne Fragen“ kenne.®® Auch Blumenberg stellt fest: ,Mythen antworten nicht auf
Fragen, sie machen unbefragbar.“®’ An anderen Stellen spezifiziert er: ,Der My-
thos braucht keine Fragen zu beantworten; er erfindet, bevor die Frage akut wird
und damit sie nicht akut wird.“®® Gerade dadurch, dass Mythen nichts ungesagt
lassen, dadurch, dass sie die ganze Wirklichkeit narrativ ausschopfen, stellen sie
Totalitit her: ,Sie geben zwar keine Antworten auf Fragen, nehmen sich aber so
aus, als bliebe nichts zu fragen tbrig.“¢* Die mythische Totalitit versperrt sich
ithrer Hinterfragung und ,,[d]er Mythos ldsst das Nachfragen auf den Wall seiner
Bilder und Geschichten auflaufen: nach der nichsten Geschichte kann gefragt
werden, danach also, wie es weitergeht, wenn es weitergeht. Sonst fangt es wieder
von vorn an.“ 7 Darin begriindet sich Platons Vorbehalt gegen die Dichter. Diese
Form der Rationalitit, Natur durch Mythos nicht zu erkliren, sondern von ihr
zu erzihlen, erregte den Anstof§ der frithen Philosophie, die ,gegen den Mythos
vor allem das rastlose Nachfragen in die Welt gebracht und ihre Verniinftigkeit
darin proklamiert [hat], vor keiner weiteren Frage und keiner Konsequenz mogli-
cher Antworten zurlickzuschrecken.“”! Der Mythos ist eine narrative Form der
WelterschlieBung: keine Erklirung, sondern eine Erzihlung. Das Erzdhlen als
Modus der mythischen Rationalitit ist ein genuin literarisches Phinomen und
deswegen wird der Mythos zum Gegenstand der literaturwissenschaftlichen For-
schung.

% Georg Lukics: Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber die For-

men der groffen Epik, Neuwied/Berlin 1971, S. 22.
67 Blumenberg: Arbeit, S. 142.
8 Ebd., S.219.
9 Ebd., S.319.
70 Ebd., S. 286-287.
I Ebd., S. 286.

98

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Mythos als Erzihlung

Aristoteles definiert in seiner Poetik den Mythos ,als Nachahmung von Hand-
lung” und ,,Zusammensetzung der Geschehnisse“.”? Der Mythos als Darstellung
des Handlungsgeflechts” ist der narrative Gehalt der Dichtung. Als Spezifizie-
rung von Mimesis zielt diese Darstellung’* einer Handlung - im Gegensatz zur
Geschichtsschreibung — nicht auf ein konkretes (Ab-)Bild der Wirklichkeit, son-
dern auf die Vermittlung eines abstrakten Prinzips.” Die dramatische Dichtung
in der Tragodie ruft zudem eine isthetische Erfahrung von ,Jammer und Schau-
der“7¢ hervor, die den Effekt der Katharsis, der Reinigung von den Affekten des
Schreckens durch asthetische Depotenzierung bewirkt. Es sind dabei die Wieder-
holungen und Wiedererkennungseffekte des Mythos, welche die Zuschauenden
ergreifen und Katharsis ermoglichen.”” Die Funktion des Mythos in der Tragodie
bei Aristoteles, Jammer und Schauder von den Menschen zu nehmen, korreliert
mit mythostheoretischen Auffassungen,”® die den Mythos als ,Manifestation
einer Uberwindung, eines Distanzgewinns, einer Abmilderung des bitteren Erns-
tes“’? verstehen. Insofern der Mythos als ,,Fluchtbahn des Subjekts vor den my-
thischen Michten“®® und als ,,Metamorphose der Furcht*$! verstanden wird,
kann ihm also ein kathartischer Effekt zugeschrieben werden, der nicht auf das
Drama beschrinkt ist. Handlung kann nicht nur performativ dargestellt, sondern
auch erzdhlt werden. Nach Blumenberg werden Geschichten erzihlt, entweder
um sich die Zeit oder die Angst zu vertreiben.3? Zur Angst, der Erfahrung von
Hilflosigkeit und Abhingigkeit, tritt eine andere Seite hinzu: ,die imaginative
Ausschweifung anthropomorpher Aneignung der Welt und theomorphe Steige-

72 Aristoteles: MEPI MOIHTIKHE / Die Poetik, hg. u. iibers. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1994, S. 19.

& Vgl. Manfred Fuhrmann, in: ebd., S. 110, Anm. 8.

7 Jiirgen Petersen problematisiert die iibliche Ubersetzung von mimésis bei Aristoteles als

,Nachahmung'. Laut Petersen resultiert die falsche Ubersetzung daher, dass im Lateinischen

mimésis mit imitatio wiedergegeben wurde, aus dem dann ,Nachahmung® gemacht wurde,

und weist in einer detaillierten Untersuchung der altgriechischen Originaltexte nach, dass
es weitergefasst als (kiinstlerische) ,Darstellung® verstanden werden muss. Vgl. Jiirgen H. Pe-
tersen: Mimesis — Imitatio - Nachahmung. Eine Geschichte der europiischen Poetik, Miin-

chen 2000, S. 37-52.

Vgl. Aristoteles: Poetik, S.29-31. Fuhrmann versteht folglich die Figuren der Dichtung als

»Iypen von symbolischer Bedeutung, ihre Handlungen [als] allgemeingtltige Modelle.”

Ebd., S. 113, Anm. 3.

76 Ebd., S.19.

77 Vgl. ebd., S. 23.

78 Vgl. hingegen Christoph Jammes Vorbehalt gegeniiber der Urangst-Theorie in Christoph
Jamme: ,Gott an hat ein Gewand“. Grenzen und Perspektiven philosophischer Mythos-
Theorien der Gegenwart, Frankfurt am Main 1991, S. 88-93.

7 Blumenberg: Arbeit, S. 23.

80" Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 53.

81 Cassirer: Mythus, S. 66 (Hervorh. i. Orig.).

82" Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 40.

75

99

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung des Menschen®.83 Aus der Spannung von Poesie und Schrecken entspringt
Dichtung.3* Es ist gerade die Seite der ,imaginativen Ausschweifung’, die Seite
der Poesie, durch die sich das Subjekt in der dsthetischen Gestaltung der Erzih-
lung Distanz zum Schrecken der Natur schafft und sich damit seiner Freiheit von
den Naturzwingen bewusst wird.

Die Dualitit der Erfahrung von Poesie und Schrecken spiegelt sich fur Blu-
menberg in der mythischen Erzihlung: ,denn Geschichten lassen sich gerade
hier und deshalb erzihlen, weil sich zwei Urmichte, zwei metaphysische Lager
mit allen Listen und Kiinsten gegeniiberstehen [...]. Das dualistische Muster ist
mythentrichtig.“®> Selbst wenn man das weniger metaphysisch als Blumenberg
betrachtet und diese Urmichte materialistisch in gesellschaftliche Macht gewen-
det sieht, kann die Auffassung, dass der Mythos eine ,auf Gegensitzen beruhen-
de Konstruktion“®¢ sei, nicht vollig von der Hand gewiesen werden. Im Mythos
des Gesetzlosen ist die Opposition in Bezug auf das Rechtssystem schon im Ge-
genstand angelegt: Gesetz vs. Gesetzlosigkeit. Die Fixierung auf diese strukturelle
Ebene und den Dualismus bzw. die Binaritit des Mythos gerit jedoch in Gefahr,
die narrative Ebene zu vernachlissigen, die als gegeben angenommen wird.®’
Will Wright kritisiert Lévi-Strauss’ Fokus auf die Symbolstruktur, denn so konne
zwar erklirt werden, was etwas bedeute, aber nicht, warum etwas getan werde.
Nur durch die Handlung der Erzihlung hindurch kénnen die biniren Opposi-
tionen entfaltet und als konzeptuelle Unterscheidungen vom Publikum auch ver-
standen werden.? Deswegen wird die Rolle der Erzihlung zentral: ,the narrative
structure constitutes the myth“.8? Wright fithrt aus, dass eine Bedeutungsver-
schiebung des Mythos nicht aus der Verinderung der symbolischen Ordnung
entsteht, sondern aus Verinderungen innerhalb der Narration.”® Daraus liefle
sich folgern, dass die festen Oppositionen der symbolischen Ordnung den my-
thischen Kern formen, wihrend die Narration die Variationsfihigkeit des Mythos
ermOglicht. Wright kritisiert die Vernachldssigung der narrativen Ebene, hilt aber
an den bindren Oppositionen als Struktur des Mythos fest. Diese Struktur unter-
scheide ihn von anderen, nicht-mythischen Erzihlungen.’ Damit wird die Frage
nach dem Verhiltnis von Mythos und Literatur aufgeworfen.

83 Ebd,, S. 68.

8 Vql. ebd.

% Ebd., S.199.

86 Claude Lévi-Strauss: Struktur und Dialektik, in: ders.: Strukturale Anthropologie, S.255-
264, hier S. 257.

wThe narrative aspect of myth has been taken for granted as a necessary framework for the
expression of the symbolism, not particularly interesting itself. Will Wright: Sixguns and
Society. A Structural Study of the Western, Berkley u. a. 1977, S. 186.

88 Vagl. ebd., S. 24.

%9 Ebd., S. 186.

%0 Ebd.

° Ebd., S.194.

87

100

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Mythos ist keine literarische Gattung, sondern zeigt sich in unterschied-
lichsten Gattungen und Medien. Mythen kénnen in narrativen Formen zum
Ausdruck kommen, aber nicht jede Form von erzidhlender Literatur ist mythisch.
Wenn Barthes jedoch sagt, dass der Mythos eine Aussage sei,”? und ein literari-
scher Text als komplexe Aussage verstanden wird, der wie der Mythos eine
Metasprache tber die Objektsprache legt, iiberrascht es nicht, dass die traditio-
nelle Literatur als ,freiwillige Einwilligung in den Mythos® betrachtet wird.”
Selbst dort, wo sich die dichterische Sprache gegen den Mythos stemme, werde
sie immer wieder in ihn hineingezogen, da der antimythische Impuls einen neu-
en Mythos des Widerstands gegen den Mythos produziere.”* Damit ist auf einer
formalen Ebene erfasst, was Blumenberg auf der rezeptionsisthetischen Ebene
des Stoffes sieht: dass der Mythos sich durch kiinstlerische Bearbeitung nicht an
ein Ende bringen lasse, weil alle gegen ihn gerichteten literarischen Verformun-
gen ihn doch wieder in neuer und anderer Form reproduzieren.” Barthes sieht
aber durchaus eine Moglichkeit, dass ein literarischer Text eine immanente Kritik
des Mythos durch die Mythifizierung des Mythos entfalten konnte.”® So kann
Kunst auch laut Cassirer als selbstreflexiver Mythos aufgefasst werden, der sich
dadurch auszeichnet, dass sich seine Darstellung ,der empirisch-realen Wirklich-
keit gegeniiber als ,Schein® bekennt.”” In der Kunst hebe sich die Dialektik des
mythischen Bewusstseins zwar nicht auf, werde aber doch beruhigt.”® Umgekehrt
kann sich eine mythische Erzdhlung aber auch durch Einschliisse von Realismus
undurchschaubar machen. Wo im Geflecht einer Erzihlung das Mythische resi-
diert und wie dieses sich durch die Objektsprache hindurch auf eine Vorstellung
der Welt bezieht, kann mit dem Begriff des ,Imaginidren® verstindlich gemacht
werden.

Assmann rechnet den Mythos dem Bereich des Imaginiren zu.”” Wolfgang
Iser entwickelt diesen Begriff literaturtheoretisch in seinem Werk Das Fiktive und
das Imagindre. Den Akt des Fingierens versteht er dabei als Wiederholung der
Wirklichkeit, der sich nicht in ihrer bloen Bezeichnung erschopft. Wenn Fingie-
ren allerdings nicht aus der Wiederholung der Wirklichkeit abgeleitet werden
kann, driickt sich darin ein Imaginires aus: ,,So gewinnt der Akt des Fingierens
seine Eigentimlichkeit dadurch, daf§ er die Wiederkehr lebensweltlicher Realitdt
im Text bewirkt und gerade in solcher Wiederholung das Imaginire in eine Ge-

2 Vgl. Barthes: Mythen, S. 85.

%3 Ebd., S.119.

%4 Vql. ebd., S. 117-121.

95 Vgl. Blumenberg: Arbeit, S. 685.

% Vgl. Barthes: Mythen, S. 121.

97" Cassier: Das mythische Denken, S. 306.
%8 Vql. ebd., S. 305.

99 Vgl. Assmann: Gedichtnis, S. 133.

101

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stalt zieht“.1%0 In einem fiktionalen Textes bekommt das Imaginire, das keine Re-
ferenz im Realen hat, eine Form und wird vorstellbar. Im Akt des Fingierens
kommt es zu einer doppelten Grenziiberschreitung, einerseits der ,Irrealisierung’
des Realen durch Wiederholung im Text und andererseits des ,Realwerdens* des
Imaginiren durch Bestimmtheit im Text.!0! Wenn Iser ausfiihrt, wie sich imagini-
re Bedeutungen von der Objektsprache 16sen, klingt es stark nach Barthes’ My-
thosbegriff: ,Imaginire Bedeutungen sind daher solche, denen kein bestimmtes
Signifikat entspricht, so dafl der Signifikant zum Anstof} seines Uberstiegenwer-
dens wird, damit ein Nicht-Seiendes als Signifikat gesetzt werden kann. 192 Ima-
gindre Bedeutungen beziehen sich also nicht auf Gegenstinde, auf die in der
Realitit referiert werden kann; sie haben ,unabhingig von Sprache keine Exis-
tenz als Objekte”.19 Der Mythos kann nach Barthes als solch eine imaginire Be-
deutung verstanden werden, deren Signifikant das objektsprachliche Zeichen
tibersteigt und einen nicht mehr auf die Welt verweisenden Signifikaten setzt.!04
Wihrend Barthes die Bedeutung von Mythen durch semiologische Analysen he-
rausarbeitet, ldsst sich die imaginire Bedeutung im Sinne Isers nicht vollstindig
durch den Text rekonstruieren. Wenn eine Erzdhlung als Akt des Fingierens ver-
standen wird, dann stellt sich zwar ihr Inhalt als Imaginires dar, das sich im Fikti-
ven des Textes konkretisiert, doch das Imaginire ,wird niemals ganz in Sprache
eingehen konnen, wenngleich das Fiktive als Konkretisierung des Imaginiren der
Bestimmtheit sprachlicher Formulierungen bedarf, um das, was es vorzustellen
gilt, so zu modalisieren, daf§ es wirksam zu werden vermag.“1% Das Imaginire ist
also nie voll im Text prisent, sondern wird auf der Seite der Rezeption, vermittelt
durch die Fiktion, in einem Bewusstseinsakt produziert, wenn der Leser eines
Textes dessen Leerstellen auffiillt.!% Da die Einzelnen das Imagindre in einer spe-
zifischen sozialen und historischen Situation konstruieren, aber Sprache immer
in kollektives Handeln eingebunden ist, bleibt das Imaginire als Bewusstseins-
phinomen nicht auf das Individuelle beschrinkt, sondern hat eine gesellschaftli-
che Dimension.!? Iser ist der Auffassung, dass ,sich der Mythos als Urstiftung
gesellschaftlicher Institutionen nicht mehr in Anspruch nehmen® 108 [dsst und

100 Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginire. Perspektiven literarischer Anthropologie,

Frankfurt am Main 1991, S. 20.
101 vl ebd., S.22-23.
102 Ebd., S. 366.
193 Bbd., S.369.
104 Vgl. Barthes: Mythen, S. 92-93.
105 Tser: Das Fiktive und das Imaginire, S. 34.
106 vg]. Wolfgang Iser: Die Wirklichkeit der Fiktion. Elemente eines funktionsgeschichtlichen
Textmodells der Literatur, in: Rainer Warning (Hg.): Rezeptionsisthetik. Theorie und Pra-
xis, Miinchen 31988, S. 277-324, hier S. 293.
In Bezug auf Cornelius Castoriadis kann gar die ganze Gesellschaft als imaginire Instituti-
on aufgefasst werden. Vgl. Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginire Institution.
Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt am Main 1990.
Iser: Das Fiktive und das Imaginire, S. 356.

107

108

102

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Imagindre an dessen Stelle riickt. Mit der Betonung des Imaginiren als Be-
wusstseinsakt und der Annahme, dass sich der Mythos vom literarischen Kunst-
werk dadurch unterscheidet, dass letzteres seine Fiktionalitit entblof3t,10? also re-
flexiv wird, wihrend ersterer dieses ,Als-ob® unterschligt und ein Identititsver-
hiltnis von Imaginirem und Realem behauptet, ist Iser mit seinem Begriff des
Imagindren nah bei Cassirer. Tatsichlich weisen Annette Simonis und Carsten
Rohde darauf hin, dass das Imaginire in Hinblick auf die ,modellierende Wir-
kung kultureller Kollektivvorstellungen® als Element des Mythos im Sinne Cassi-
rers verstanden werden kann.!'0 Auch der Zusammenhang von kollektiver Identi-
tit, Mythos und Imaginirem bei Assmann ldsst sich so auffassen, dass der My-
thos eine Form imaginirer Bedeutung ist, die als unreflektierte nicht zu Kunst,
sondern zu gesellschaftlicher Ideologie wird. Eine mythische Erzihlung kann al-
so durchaus der Anstof} fiir die Entfaltung eines politischen Imaginiren sein, das
sich ,nicht in einem Text oder einem Bild, sondern in einem davon angestof3e-
nen Assoziationsraum®“ manifestiert.!1! Damit kann erklirt werden, warum die
Deutung mythischer Erzihlungen zu einem diskursiven Schlachtfeld wird. Die
Texte und Bilder sind offen fiir Interpretationen und so sieht sich ,,das Imaginire
der Macht kognitiver Diskurse ausgeliefert [...], die bestimmen wollen, was es zu
sein hat“.112 Unterschiedliche Interpretationen sind der Grund, warum Mythen
sowohl gesellschaftsstabilisierend als auch subversiv benutzt werden konnen. Wie
er auch interpretiert werden mag, die imaginire Bedeutung eines Mythos wird
durch gesellschaftliche Diskurse im Bewusstsein eines Kollektivs prisent gehal-
ten.!3 Die kollektive Konstruktion von Erinnerung mittels Erzihlungen konstru-
iert die kollektive Identitit. Assmann beschreibt, dass der Mythos aus einer Ge-
schichtsvergessenheit hervorgeht, die paradoxerweise das kulturelle Gedichtnis
kennzeichnet: ,im kulturellen Gedichtnis [wird] faktische Geschichte in erinner-
te und damit in Mythos transformiert [...]. Mythos ist eine fundierende Ge-
schichte, eine Geschichte, die erzihlt wird, um eine Gegenwart vom Ursprung
her zu erhellen.“114 Der Mythos als fundierende Geschichte tiberdeckt die histo-

109 yol. ebd., S. 35.

10" Annette Simonis und Carsten Rohde: Einleitung: Das kulturelle Imaginire, in: Compara-
tio. Zeitschrift fir vergleichende Literaturwissenschaft 6.1, 2014, S. 1-12, hier S. 6-7.
Oliver Kohns: Die Politik des ,politischen Imagindren, in: ders. / Martin Doll (Hg.): Die
imaginire Dimension der Politik (Texte zur politischen Asthetik 1), Miinchen 2014, S. 19~
48, hier S. 48 (Hervorh. i. Orig.).

Iser: Das Fiktive und das Imaginire, S. 16.

Dass eine Gemeinschaft daraus ihre kollektive Identitit schopfen kann, hat Benedict An-
derson am Beispiel der Nation als ,imagindrer Gemeinschaft® vorgefiihrt. Fiir die Heraus-
bildung der kollektiven Identitit solch einer imaginidren Gemeinschaft scheint Geschichts-
vergessenheit, die durch Geschichten kompensiert wird, eine Voraussetzung zu sein. Da
Identitit nicht erinnert werden kann, muss sie erzihlend hervorgebracht werden: ,,Out of
such oblivions, in specific historical circumstances, spring narratives.“ Anderson: Imagi-
ned Communities, S. 204.

14 Assmann: Gedichtnis, S. 52.

111

112
113

103

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rische, faktische Geschichte. Bereits in den Ausfithrungen zur Rationalitit des
Mythos wurde das Problem der Historizitit aufgeworfen und gezeigt, dass der
Mythos Geschichtsvergessenheit hervorbringt und damit nicht nur Geschichtsbe-
wusstsein als solches, sondern auch Gesellschaft als historisch hervorgebrachte
negiert. Das ldsst sich vor diesem Hintergrund so verstehen, dass eine Erzahlung
zirkuliert, dass eine Gesellschaft als imaginire Gemeinschaft hervorgebracht wird,
wiahrend die materiellen Gewaltverhaltnisse, die diese Gesellschaft historisch be-
griundeten, verdringt werden. Nicht weil sich die Narration durch eine symboli-
sche Ordnung binirer Gegensitze hindurch entwickelt, ist eine Erzihlung my-
thisch, sondern weil ihre imaginire Bedeutung Geschichte und Gesellschaft in
Natur verkehrt.

Die ,,Geschichtsmichtigkeit des Mythos“!1% sieht Blumenberg im Distanzge-
winn zur Natur, mit dem das namenlose Entsetzen gebannt wird.!'® Im histori-
schen Prozess der Tradierung von Erzihlung, Rezeption und Neuerzihlung ent-
faltet sich die Arbeit am Mythos, in dem sich die Prignanz eines narrativen
Kerns herausbildet.!!” Mit seinem Fokus auf die Tradierung - die ,,Geschichtswer-
dung der Geschichten“!!® — [6st Blumenberg den Schrecken der Geschichte, die
fiir ihn zuallererst Rezeptionsgeschichte ist, in Geschichten auf. Die Ambivalenz
des Geschichtsprozesses, in dem die Gewalt der Naturverhiltnisse nicht nur ge-
bindigt, sondern in anderer Form gesellschaftlich reproduziert wird, spielt fur
ihn keine Rolle. Aus der Perspektive einer materialistischen Mythoskritik sind der
Schrecken und dessen Fortleben in der Gegenwart hingegen relevant. Der mythi-
sche Held Odysseus, wie er von Horkheimer und Adorno interpretiert wird,
nimmt der Natur den Schrecken, aber inkorporiert diesen in die Gesellschaft.!!
Die falsche Versdhnung von Freiheit und Herrschaft gelingt, weil der gewalttitige
Grindungsakt der Gesellschaft weit in die Vergangenheit zurtickprojiziert wird,
aus der die historische Erfahrung getilgt ist: ,Fiir die Verstrickung von Urzeit,
Barbarei und Kultur hat Homer die tréstende Hand im Eingedenken von Es war
einmal.“120 Darin, dass der Mythos die Gewalt, die in der gesellschaftlichen Ge-
genwart unversohnt fortwirkt, zum Ausdruck bringt, entfaltet er seine Bedeutung
in dieser Gegenwart. Denn es wiederholt sich nicht nur der narrative Kern des
Mythos, wie Koch in Anschluss an Horkheimer und Adorno schreibt: ,Unter
dem Aspekt der Herrschaft ist die Geschichte Kontinuum des Immergleichen.“12!
Die Mythen der Gesetzlosen sind nun keine Geschichten, in denen naturhafte
Machtverhiltnisse zum Ausdruck kommen. Der politische Mythos hat nicht

15 Blumenberg: Arbeit, S. 22.
116yl ebd., S.40-41.
17 gl ebd., S. 79.
118 7um gleichnamigen Kapitel vgl. ebd., S. 163-326.
119" Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 38-42, S. 49-87.
120
Ebd.,, S. 87.
121 Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild, S. 237.

104

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mehr die Aufgabe, die Erfahrung des Schreckens einer kontingent erscheinenden
Natur zu bewiltigen. Was als kontingent erfahren wird, ist vielmehr die Gesell-
schaft selbst, die den sie konstituierenden Subjekten zur zweiten Natur geworden
ist und denen sie fremd und duflerlich erscheint. Wie die Beherrschung der Na-
tur nicht zur Befreiung des Menschen, sondern zu dessen gesellschaftlicher Be-
herrschung gefiihrt hat, so findet der Mythos seine Berechtigung nicht mehr als
sinnstiftendes Modell fir die Beziehung zwischen Mensch und Natur, sondern
fur das Verhiltnis zwischen Mensch und Gesellschaft. Das Recht als Beherr-
schung der inneren Natur des Menschen ist Ausdruck der gewaltférmigen Natur
der Mittel.’?? Es verspricht den Menschen Freiheit und zwingt sie doch nur umso
mehr unter die gesellschaftliche Herrschaft. Der Schrecken, der im Mythos des
Gesetzlosen aufscheint, ist die Aktualisierung der vorgesellschaftlichen Gewalt,
die dem Menschen gegeniibertritt, als ob sie naturgegeben sei. Die Widerspriiche,
die sich aus der Verstrickung von Recht und Gewalt ergeben, konnen mit der nar-
rativen Darstellung von Gesetzlosigkeit als politischer Mythos verarbeitet wer-
den. Eine Kritik der mythischen Riume der Gesetzlosigkeit soll das Gewaltver-
hiltnis des Rechts, das menschliches Zusammenleben gesellschaftlich vermittelt,
in den Textquellen erhellen. Erzdhlungen iiber Gesetzlose konnen Widerstand
gegen die herrschende Ordnung rechtfertigen oder Gesetzlosigkeit als Bedrohung
darstellen und Herrschaft legitimieren. Ob eine Geschichte als Herrschaftsmy-
thos oder als Mythos des Widerstands erzdhlt wird, hingt vom Standpunkt des
Erzihlers ab und muss im konkreten Fall betrachtet werden. Mit jeder neuen Va-
riante bringt der Mythos das gesellschaftliche Imaginire in eine neue Gestalt. Da
die Moglichkeiten der dsthetischen Gestaltung und der Rezeption Freiheitsspiel-
rdume schaffen, kann eine Erzihlung tiber Gesetzlose, auch wenn sie nicht als
Helden dargestellt, sondern als Feinde der sozialen Ordnung abgewehrt werden,
die Stabilitit dieser Ordnung implizit gefihrden. Ein gefihrliches, transgressives
Element ist dem Mythos des Gesetzlosen inhirent und die Rezeption der imagi-
niren Bedeutung kann tiber die Intention des Erzdhlers hinausgehen: ,Mythen
spiegeln Konflikte und Kontraste — auch dort, wo sie auf Menschen angesetzt
werden, um zu befrieden.“123 Der Gesetzlose kann nicht ohne Weiteres als Held
in eine rechtlich geordnete Gesellschaft integriert werden.

Vergleich und Konstellation: Zur Methodik einer komparatistischen Mythoskritik

Es hat sich in der vergleichenden Literaturwissenschaft in den letzten Jahrzehn-
ten ein Bewusstsein daflir entwickelt, dass Vergleiche, die typologisch vorgehen,

122 ygl. ebd., S. 9.
123 Kraft: Mythos und Ideologie, S. 37.

105

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberreste eines iiberholten Verstindnisses der Disziplin sind.!2* Haun Saussy er-
ldutert: ,Typological considerations reduce to an exchange between a type case
and a candidate token.“1?> Den Vergleich als Theorie oder Methode in Form ei-
nes typologischen Baumes zu formalisieren, lehnt er ab. Er bricht mit der aristo-
telischen Auffassung, dass durch den Vergleich ein tertium comparationis ent-
deckt werden kann, das es erlaubt, eine Identititsbeziehung zwischen zwei Ge-
genstinden herzustellen.'26 Vergleichen lisst sich nur das, was verschieden ist.
Wenn das Unterschiedliche aber auf einen gemeinsamen Bezugspunkt hin be-
trachtet wird, drohen die Einzigartigkeit und Verschiedenheit der untersuchten
Gegenstinde durch eine vergleichende Verallgemeinerung eingeebnet zu werden.
Saussys Kritik bestitigt damit die Vorbehalte, die gegen den typologischen An-
satz vorgebracht wurden. Saussy schligt vor, den Vergleich dezidiert unmetho-
disch aufzufassen und ihn als eine ,laterale’ Konstruktion miteinander verbunde-
ner Elemente oder als Serien von Textproben zu verstehen.!?” Uber die Grenzen
der Disziplin hinaus wird von Benedict Anderson betont, dass der Vergleich kei-
ne Methode sei, sondern eine diskursive Strategie.!?8 Inwiefern eine solche Strate-
gie oder Saussys Konstruktion keine Methoden sein sollen, wird nicht klar, da es
ebenfalls spezifische Vorgehensweisen sind — auch das Verwerfen formaler Me-
thoden ist noch eine Methode.

Christian Moser weist darauf hin, dass es in der vergleichenden Literaturwis-
senschaft die Auffassung gibt, dass es Konsens sei, den Vergleich nicht zu einer
formalen Methode zu verfestigen.!? Moser hingegen zeigt, dass sowohl eine po-
sitive Auffassung des Vergleichs nicht als Methode, sondern als ,Ethos der Inklu-
sion’ - mit dem heterogenes Material zusammengebracht werden kann -, als
auch die Ablehnung des Vergleichs als autonome, metahistorische Methode letzt-
lich dazu fithren, dass das Vergleichen zum blinden Fleck des Selbstverstindnis-
ses der Disziplin wird.13® Moser warnt davor, den methodischen Aspekt des Ver-
gleichs zu unterschitzen oder den Vergleich als ,blofle’ Methode zu verunglimp-
fen.13! Vergleichen bedeutet weder ein unhistorisches Nebeneinanderstellen,
noch ist es auf einen Raum der Inklusion reduzierbar. Moser zeigt, dass es gerade

124 Vgl. Haun Saussy: Comparative Literature?, in: Publications of the Modern Language As-

sociation of America (PMLA) 118.2, 2003, S. 336-341, hier S. 338.
125 Ebd., S. 339-340.
126 Ebd., S.338.
127 Vgl. ebd., S.339: ,lateral construction of linking elements® bzw. ,series of sample pas-
sages®.
Vegl. Benedict Anderson: Frameworks of Comparison, in: London Review of Books 38.2,
2016, S. 15-18, auf: www.lrb.co.uk/v38/n02/benedict-anderson/frameworks-of-compariso
n, 21. Januar 2016.
Vgl. Christian Moser: Comparison — Method or Ethos?, in: ders. / Linda Simonis (Hg.):
Komparatistik. Jahrbuch der Deutschen Gesellschaft fir Allgemeine und Vergleichende Li-
teraturwissenschaft 2012, Heidelberg 2013, S. 11-16, hier S. 11.
130 Moser: Comparison, S. 14.
31 vgl. ebd., S. 15.

128

129

106

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Methode des Vergleichens ist, die Geschichte verriumlicht, d. h. den Raum
des Vergleichens tiberhaupt erst 6ffnet.13? Daraus schlie3t er: ,The spatialization
effected by comparison gua method should not be considered as a defect, but as
a productive act.“133 Als Methode erweist sich das Vergleichen als konstruktive
Titigkeit, die die Objekte des Vergleichs und den Raum, der es moglich macht,
sie aufeinander zu beziehen, hervorbringt.13* Das ldsst sich an Saussy anschlie-
Ben, der das Vergleichen auch als eine Praxis ansieht, die das Objekt der Untersu-
chung konstruktiv hervorbringt.!35 Insofern der Vergleich das erkennende Subjekt
mit dem zu erkennenden Objekt vermittelt, muss die Blindheit gegentiber der
vergleichenden Methode ebenso vermieden werden wie ,komparative Verallge-
meinerungen®,'3¢ die aus einem strikt formal-methodischen Vergleich resultieren,
wie er mit einer Typologie unternommen wird.

Moser erodffnet eine Perspektive fiir den Vergleich als Methode, wenn er das
Vergleichen als ein Verfahren auffasst, durch das der historische Prozess stillge-
stellt und dadurch eine signifikante riaumliche Konstellation sichtbar wird.137
Dies ist keinesfalls ahistorisch aufzufassen. Eine Konstellation in diesem Sinn ist
fur Walter Benjamin eine momentane Anordnung verinderlicher Elemente, die
sich zu einem dialektischen Bild formt, in dem der historische Index festgehalten
werden kann. In den Aufzeichnungen zum Passagen-Werk schreibt Benjamin,
dass ein Bild nicht dann entsteht, wenn ,das Vergangene sein Licht auf das Ge-
genwirtige oder das Gegenwirtige sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern
Bild ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstella-
tion zusammentritt.“138 Er nennt das ,Dialektik im Stillstand“: ,Denn wihrend
die Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche ist, ist die des
Gewesenen zum Jetzt eine dialektische: nicht zeitlicher sondern bildlicher Natur.
Nur dialektische Bilder sind echt geschichtliche, d. h. nicht archaische Bilder.“13?
Das dialektische Bild hilt die Geschichte in den Geschichten, das historisch un-
abgegoltene Problem von Herrschaft und Freiheit, fest.140 Ein dialektisches Bild
wird von Koch ankniipfend an Benjamin als ,verriumlichendes Komplement des
prozessierenden Geschichtsverlaufes® verstanden.!#! Die Kritik einer konkreten,
abgeschlossenen mythischen Erzihlung erlaubt es, aus dem Kontinuum der
Uberlieferung ein einzelnes Bild herauszulsen, in dem die Variationen ihres hi-

132 ygl. ebd.

133 Ebd. (Hervorh. i. Orig).

134 Epbd.

135 Vgl. Saussy: Comparative Literature, S. 340.

136 Adorno: GS 10.2, S. 752.

137 Vgl. Moser: Comparison, S. 14. Er erliutert dies an Hans Robert JauR’ Literaturgeschichte
und sieht darin einen ,epistemischen Bruch® (,epistemic rift“) im Sinne Michel Foucaults.

138 \Wnalter Benjamin: Das Passagen-Werk, in: ders.: GS V.1, S. 578.

139 Ebd.

140" vgl. dazu Benjamin: GS 1.2, S. 695.

141 Koch: Vom Mythos zum dialektischen Bild, S. 295.

107

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

storischen Tradierungsprozesses zum Stillstand kommen: ,der historische Fluf§
der Verinderungen ist stillgestellt zu einer erzihlerischen Konfiguration der Orte
und Personen.“*2 Einen Mythos als Konstellation darzustellen, heifdt, ihn als
dialektisches Bild zu lesen, in dem das Gewesene, d. h. die in ithm angehiufte
Geschichte der Erzihltradition, mit dem Jetzt der aktuellen Betrachtung zusam-
mentritt. Dieses ,gelesene Bild“ ist laut Benjamin ,,das Bild im Jetzt der Erkenn-
barkeit“, das den ,Stempel des kritischen, gefihrlichen Moments, welcher allem
Lesen zugrunde liegt®, trigt.!*3 Das dialektische Bild offenbart einen Zeitkern der
Wahrheit, ,welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt“.4* Die Kon-
stellation ist eine Konstruktion, in der das analysierende Subjekt und das analy-
sierte Objekt im Moment der Erkenntnis vermittelt sind. Adorno greift Benja-
mins Begriff der Konstellation auf und versteht ihn so, dass ,die singuliren und
versprengten Elemente der Frage so lange in verschiedene Anordnungen ge-
bracht werden, bis sie zur Figur zusammenschie8en, aus der die Losung hervor-
springt, wihrend die Frage verschwindet®.14> Die Aufgabe ist, nicht eine allgemei-
ne Wahrheit hinter den Phinomenen aufzufinden, sondern die Deutung der
Phinomene ,kraft der Konstruktion von Figuren, von Bildern aus den isolierten
Elementen der Wirklichkeit“.14¢ Die Interpretation des Mythos als das Heraus-
sprengen einer Konstellation, in der das dialektische Bild lesbar wird, findet sein
Modell in einem literarischen Verfahren. In einer Konstellation ergibt sich der
Vergleich aus der parataktischen Nebeneinanderstellung der Objekte. Benjamin
beschreibt dies als Montage: ,Ich habe nichts zu sagen. Nur zu zeigen.“!¥’ Die
Bedeutung eines Gegenstands ergibt sich aus seinen Relationen im Kontext, in
dem er gezeigt wird. Das Zeigen der Objekte, die zu einem Kontext montiert
werden, ist die konstruktive Leistung der Konstellation. So bleiben die Eigen-
standigkeit und Besonderheit der Objekte gewahrt.

Da die Konstellation schreibend hervorgebracht wird, bedeutet das, dass sich
die Kritik ihre dsthetische Form bewusstmachen muss. Adorno hat den Vorwurf
des Essayismus, der dem Prinzip der konstellativen Konstruktion dialektischer
Bilder gemacht wurde, gern in Kauf genommen!#8 und spiter sogar den Essay als
Form der Kiritik explizit herausgestellt.1*® Der Essay suspendiere traditionelle Vor-
stellungen sowohl von Wahrheit als auch von Methode!®® und verzichte auf De-
finitionen, da er seine Begriffe in ihrer Wechselwirkung, prozessual und diskonti-

142 Ebd., S.300.

143 Benjamin: GS V.1, S. 578.

144 Ebd.

145 Theodor W. Adorno: Die Aktualitit der Philosophie, in: ders.: GS 1, S.325-344, hier
S.335.

146 Ebd.

147 Benjamin: GS V.1, S. 574.

148 vgl. Adorno: GS 1, S. 341.

149 Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: GS 11, S. 9-33.

150 Vgl. Adorno: GS 11, S. 18.

108

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nuierlich entfalte, indem sich die einzelnen Momente ,teppichhaft® verflochten:
er verfahre ,methodisch unmethodisch®.}> Damit lasst sich die Konstellation im
Sinne der Kritischen Theorie durch die ,unmethodische Methode® des Essays be-
schreiben: ,In ihm treten diskret gegeneinander abgesetzte Elemente zu einem
Lesbaren zusammen; er erstellt kein Gertst und keinen Bau. Als Konfiguration
aber kristallisieren sich die Elemente durch ihre Bewegung.“1*2 In der Bewegung
zu kristallisieren, bedeutet aber, die Bewegung stillzustellen. Wenn die ,stillge-
stellten Konflikte“1>? sichtbar werden, kann dies als jene von Benjamin konsta-
tierte ,,Dialektik im Stillstand“1>* verstanden werden. Wenn Adorno auf die Dia-
lektik von Dynamik und Statik rekurriert und schreibt, dass der Essay als stillge-
stelltes Spannungsverhiltnis eine Affinitit zum Bild besitze,>® klingt darin ein
Abschnitt aus Benjamins Passagen-Werk nach, in der es heifdt, dass zum Denken
sowohl die Bewegung als auch das Stillstellen gehore: ,Wo Denken in einer von
Spannungen gesittigten Konstellation zum Stillstand kommt, da erscheint das
dialektische Bild. Es ist die Zasur in der Denkbewegung. Thre Stelle ist [...] da zu
suchen, wo die Spannung zwischen den dialektischen Gegensitzen am grofiten
ist.“15¢ Die Herausforderung der Mythoskritik besteht darin, diesen Spannungs-
punkt zu finden, an dem die durch den narrativen Fluss vermittelte soziale Dy-
namik stillgestellt werden kann, um den gesellschaftlichen Widerspruch der Er-
zdhlung in einer Konstellation als Bild sichtbar zu machen. Fur Kritik gilt dassel-
be wie fiir den Essay: ,Wahr wird er in seinem Fortgang, der uiber ihn hinaus
treibt“,%” d. h. im Eingedenken der Unwahrheit seines Gegenstands.!>® Im dia-
lektischen Bild wendet sich die dem Mythos vom aufgeklirten Bewusstsein vor-
gehaltene Unwahrheit, indem sich die Unwahrheit der mythischen Identifikation
als verkehrte Gestalt der Wahrheit zeigt.!1> Die Wahrheit des Mythos ist keine all-
gemeine und transhistorische Bedeutung — das wire dann kein dialektisches, son-
dern ein archaisches, also archetypisches, Bild. Stattdessen zeigt sich in der Kon-
stellation, die sich im Moment des Erkennens zu einem dialektischen Bild figt,
jener Zeitkern der Wahrheit. Die Wahrheit der Bedeutung des Mythos entspringt

151 Ebd., S.21.

132 Ebd., S.21-22.

133 Ebd,, S.25.

154 Benjamin: GS V.1, S. 578.

155 Adorno: GS 11, S. 32.

156 Benjamin: GS V.1, S. 595.

157 Adorno: GS 11, S. 21.

158 Vgl. ebd., S. 29.

159 vgl. Adorno: GS 6, S.153. Benjamins erkenntniskritische Vorrede zum Ursprung des
deutschen Trauerspiels, in der er das Konzept der Konstellation entwickelt, um die Phino-
mene vor ihrer Einverleibung in die allgemeine Idee zu bewahren, kann als Anstof§ fiir
Adornos Ausarbeitung des Nichtidentischen in der Negativen Dialektik betrachtet wer-
den. Vgl. Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders.: GS 1.1,
S.203-430, hier S.214-215.

109

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Verhiltnis zwischen der Erfahrung des Jetzt zu dem, was dieser Erfahrung
historisch vorausging und das in diesem Moment zum Stillstand kommt.

Der Begriff der Konstellation hilft, die ,unmethodische Methode® des Ver-
gleichs fur eine mythoskritische Untersuchung zu prizisieren, ohne in die Falle
problematischer Verallgemeinerungen zu tappen. Moser betont den verriumli-
chenden Aspekt des Vergleichs als Konstruktion von Konstellationen. Auch Saus-
sy sieht im Vergleich ein verrdumlichendes Unterfangen. Aus der Vermessungs-
technik wihlt er dafiir die Metapher der Triangulation: Ob man zu uiberzeugen-
den Ergebnissen kommt, hingt dabei von der richtigen Wahl des Blickpunkts
ab.1%0 Der Blickpunkt ,mythische Riume der Gesetzlosigkeit® ist so gewihlt, dass
die Gestalt des gesetzlosen Helden in der Triangulation der Begriffe ,Mythos",
,Raum‘ und ,Gesetzlosigkeit® in einem neuen Licht erscheint und neue Einsich-
ten gewonnen werden konnen.

Ein mythoskritischer Ansatz, der auf den verrdumlichenden Aspekt des Ver-
gleichs als Konstellation setzt, scheint zudem pridestiniert fur eine Untersu-
chung, die sich inhaltlich der Verraumlichung von sozialen Konflikten widmet.
In der Konzeptualisierung der Arbeit mit dem Fokus auf riumliche Konstellatio-
nen der Gesetzlosigkeit verschriankt sich die Thematik mit der Methodik. Einer-
seits soll das Rechtsverhiltnis im dargestellten Raum der jeweiligen Erzdhlung in
eine Konstellation gebracht werden, in der ein dialektisches Bild erkennbar wird,
das die Bedeutung des Textes erschliefit, andererseits bildet die Gesamtstruktur
der Arbeit den Kontext fir die unterschiedlichen Textquellen, die nebeneinan-
dergestellt in eine Konstellation gebracht werden, die einen Vergleich ermoglicht.
In der Darstellung verschiedener Momente, die das Verhiltnis von Recht und
Raum in den einzelnen Quellen konstituieren, entsteht ein Gesamtbild dadurch,
dass die Frage nach der Bedeutung des Mythos des Gesetzlosen in eine Form ge-
bracht wird, die diesen nicht auf idealtypische Gemeinsamkeiten bezieht. Die
Frage selbst wird zum Bezugspunkt. Auf der einen Seite haben wir konkrete
Quellen, die untersucht werden, auf der anderen den abstrakten Rahmen der Fra-
gestellung. Die Fragestellung ist zwar abstrakt, zwingt die konkreten Objekte
(Textquellen) aber nicht in eine Kategorie, sondern soll ihnen Raum lassen, sich
in einer Konstellation mit ihren Besonderheiten zu entfalten.

3. Raumtheoretische Aspekte von Recht und Gesetz(losigkeit)

Um die Frage nach den mythischen Riumen der Gesetzlosigkeit noch klarer fas-
sen zu konnen und den theoretischen Teil mit der Wendung von der Typologie
des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit abzuschlieflen, wird zuletzt
der Zusammenhang von Raum, Recht und Gesetzlosigkeit erldutert.

160 vgl. Saussy: Comparative Literature, S. 340.

110

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Mythos des Gesetzlosen ist eine kulturelle Verarbeitung sozialer Konflikte.
Historische Auseinandersetzungen zwischen verschiedenen Rechts- und Gesell-
schaftsordnungen, die auch im Inneren der Gesellschaft und innerhalb ihrer In-
stitutionen stattfinden, lassen sich nicht auf riumliche Konflikte reduzieren.
Doch gesellschaftliche Widerspriiche und soziale Grenzziehungen konnen in Er-
zihlungen Uber Gesetzlose einen raumlichen Ausdruck finden, weil im Mythos
die historische Zeit im Raum anschaulich wird.!¢! Fiir den Mythos des Gesetzlo-
sen trifft das in besonderem Mafle zu, weil sich darin das Recht und die rdumli-
che Organisation von Gesellschaft verkntipfen. Der Gesetzlose wird, wie zu Be-
ginn des Kapitels gezeigt, nicht nur aus der sozialen Ordnung, sondern auch
raumlich ausgeschlossen. In Hinblick auf die These, dass sich Riume der Gesetz-
losigkeit vermittelt durch den Mythos als riumlicher Ausdruck sozialer Konflikte
verstehen lassen, stellt sich die Frage nach der raumlichen Konstitution des
Rechts und der rechtlichen Konstitution des Raums.

Zur Dialektik des gesellschaftlichen Raums

Edward Soja hat darauf hingewiesen, dass die riumliche Dimension der Gesell-
schaft in der sozialwissenschaftlichen Theorie zugunsten historischer Analysen
lange Zeit vernachlissigt blieb und die Organisation und die Bedeutung des
Raums als Produkt sozialer Erfahrungen und Transformationen weitgehend iiber-
sehen wurde.'®2 In Anschluss an Henri Lefebvre macht Soja deutlich, dass der
Raum nicht als Abstraktion im Sinne der Physik verstanden werden kann, wo er
als blofles Behiltnis erscheint, in dem die Dinge in Relation zueinander angeord-
net sind. Lefebvre hatte bereits in den 1970ern gezeigt, wie konkrete soziale und
politische Praktiken den Raum in einer bestimmten Weise formen: ,Space has
been shaped and molded from historical and natural elements, but this has been
a political process.“163 Der gesellschaftliche Raum ist das Produkt von Herr-
schaftsverhiltnissen.!%* Soja wendet sich mit Lefebvre gegen die dogmatisch mar-
xistische Vorstellung, dass die riumliche Ordnung lediglich die Widerspiegelung
der gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse und eine vorgegebene Bithne des
historischen Geschehens sei. Soja zielt darauf, Geschichte, Geographie und Ge-
sellschaft in ein neues Verhiltnis zu setzen. Anstatt Gesellschaft und Subjekt nur
aus den historischen Entwicklungen zu verstehen und umgekehrt Geschichte

161 vg|. Cassirer: Das mythische Denken, S. 36-37. Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der
Aufklirung, S. 55.

Vgl. Edward W. Soja: Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Critical So-
cial Theory, London/Brooklyn 1989, S. 79-80.

Henri Lefebvre: Reflections on the Politics of Space, iibers. v. Michael J. Enders, in: An-
tipode 8.2, 1976, S. 30-37, hier S. 31.

Vgl. Henri Lefebvre: Die Produktion des Raums, tibers. v. Jorg Diinne, in: Diinne / Giin-
zel (Hg.): Raumtheorie, S. 330-342, hier S. 335.

162
163

164

111

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

blof} als historische Konstellation bestimmter Sozial- und Subjektformen zu be-
trachten, soll mit der Geographie die riumliche Dimension der Geschichte und
des Sozialen miteinbezogen werden. Marx schreibt, dass die Menschen, obwohl
sie ihre eigene Geschichte machen, dies nicht unter selbstgewihlten historischen
Bedingungen tun.!®> Die Gesellschaft, die als zweite Natur erscheint, ist von
Menschen gemacht. Sie entfaltet sich in der Zeit, die nicht einfach verrinnt, son-
dern als Arbeitszeit und Geschichte einen spezifischen sozialen Ausdruck hat.
Gesellschaft und Zeit sind nur insofern objektiv gegeben, als sie ihre materielle
Grundlage in der sozialen Praxis von lebendigen Menschen haben. Fur den
Raum gilt dasselbe. Der gesellschaftliche Raum erscheint, ebenso wie die Zeit
und die Warenform, als natiirliche, fixe Beziehung zwischen Dingen, und diese
Beziehung wird durch die Eigenschaften der Dinge erklirt. Gegen diese Verding-
lichung macht Soja klar, dass die raumliche Ordnung weder urspriinglich gege-
ben, noch fixierbar, sondern stetigen Transformationsprozessen unterworfen ist,
deren Dynamik aus sozialen und politischen Praktiken resultiert.¢ Die raumli-
che Abstraktion der Physik muss ihre Konkretion im menschlichen Handeln fin-
den. Anstatt einer Trennung von physisch gegebenem, mental wahrgenomme-
nem und sozial gelebtem Raum betont Soja das Ineinandergreifen dieser drei
Formen der Riumlichkeit bei der Produktion des gesellschaftlichen Raums.!¢”
Die im Geschichtsverlauf gesellschaftlich produzierte riumliche Ordnung wirkt
wiederum auf das Soziale zuriick. Soja und Lefebvre stellen damit die Wechselbe-
ziehung zwischen sozialer, historischer und rdumlicher Ordnung heraus.!¢® Die-
sen Gedanken der gegenseitigen Beeinflussung und Abhingigkeit entwickelt Soja
so zu einer ,socio-spatial dialectic“.1% Die Problematik, die Soja in Postmodern
Geographies aufwirft, bleibt nicht auf den Kontext der (Post-)Moderne be-
schrinkt. Die Frage danach, wie der gesellschaftliche Raum produziert wird und
wie er wiederum auf soziales Handeln zuriickwirkt, stellt sich fiir alle Epochen,
wire also auch historisch aufzuarbeiten.

Um die Produktion des Raums besser zu verstehen, sind die Uberlegungen
von Michel de Certeau zu Praktiken im Raum und zur Unterscheidung von Ort

165 Vgl. Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8, S. 111-207,
hier S. 115.

166 §oja: Postmodern Geographies, S. 124.

167 yql. ebd., S. 120.

168 wol. ebd., S.81. Sojas Bezug auf Lefebvres La Révolution urbaine. Der von Soja mit

Lefebvre freigelegte ,spatial turn® des westlichen Marxismus hat die Kategorie des Raums

in den Sozial- und Kulturwissenschaften insgesamt in den Fokus geriickt. Vgl. Jorg Do-

ring / Tristan Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und So-

zialwissenschaften, Bielefeld 2008.

Soja: Postmodern Geographies, S.81. In Thirdspace entwickelt Soja diese zur Trialektik

des Seins‘ (Gesellschaft, Geschichte, Raum) weiter, die er mit der ,Trialektik der Raumlich-

keit (physischem, wahrgenommenem und gelebtem Raum) verschrinkt. Vgl. Edward W.

Soja: Thirdspace. Journeys to Los Angeles and Other Real-and-Imagined Places, Malden/

Oxford 2000, S. 71-74.

169

112

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Raum hilfreich. Ein Ort ist fir Certeau eine Ordnung, deren Elemente in
Koexistenzbeziehung zueinander stehen und die sich durch eine relative Stabili-
tit auszeichnet. Werden nun Richtungsvektoren, Geschwindigkeit und Zeit ein-
gefiithrt, entsteht ein Raum: ,Der Raum ist ein Geflecht von beweglichen Ele-
menten. Er ist gewissermaflen von der Gesamtheit der Bewegungen erfillt, die
sich in ihm entfalten. Er ist also ein Resultat von Aktivititen [...]. Insgesamt ist
der Raum ein Ort, mit dem man etwas macht.“!7°

Umgekehrt wire ein Ort ein statischer, zu einem bestimmten Zeitpunkt wahr-
genommener, stillgestellter Raum. Eine Bewegung wird z. B. eingefihrt durch
eine Armee, die sich zu einem bestimmten Ort bewegt und diesen besetzt; oder
durch einen Marktplatz, zu dem sich Menschen und Waren hinbewegen, sich
austauschen und wieder auseinandergehen. Der Armeeposten und der Markt
sind Orte, an denen durch soziale Praktiken spezifische Riume hervorgebracht
werden: das Territorium durch gewaltsame Aneignung und ein 6konomischer
Raum durch Warentausch. Auch wenn diese durch Handlung und Bewegungen
hervorgebrachten sozialen Riume sich durch eine andere soziale Praxis wieder
verindern lassen, erscheinen sie zunichst als Orte im Sinne Certeaus, als stabile
Koexistenzbeziehungen, weil sie durch spezifische, normierte soziale Praktiken
immer wieder neu als das Gleiche hervorgebracht werden. Es ist nicht so, dass
nur das durch Gewalt abgesicherte Gesetz garantiert, dass der Ort gleichbleibend
erscheint. Die Funktionsweise des Ortes diktiert bereits ein normiertes Verhalten,
noch bevor Gewalt eingesetzt werden muss. Um bei dem Beispiel zu bleiben:
man braucht einen Passierschein, um an dem Armeeposten vorbei zu kommen,
und Geld, um auf dem Markt einzukaufen. Der Ort reproduziert mit der riumli-
chen auch die soziale Ordnung. Die Stabilitit der sozialen wie der rdumlichen
Ordnung einer Gesellschaft sind Effekte bestimmter Herrschaftspraktiken. Die
Stabilitit gesellschaftlicher Raumordnung ist also nicht absolut, sondern relativ
in Bezug auf die gesellschaftliche Macht, die um die Stabilitdt der sozialen Ord-
nung bemiiht ist. Die Praktiken zur Produktion eines Territoriums, eines Raums
der Herrschaft und Ausbeutung, und die Praktiken, die sich dieser Raumproduk-
tion widersetzen, geraten in Konflikt, gerade weil sie aufeinander bezogen sind:
der Taschendieb auf dem Markt oder der Spion, der sich am Armeeposten vor-
beischleicht, heben den Zweck und die Bedeutung dieser Orte nicht auf, sondern
sind Produkte der riumlichen Ordnung, die sie durch ihre Praktiken gleichzeitig
untergraben und bestitigen.

170 Certeau: Praktiken im Raum, S. 345 (Hervorh. i. Orig.).

113

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigentum, Staatlichkeit und die Konstitution des Territoriums

Ein Zusammenhang von Recht und Raum ergibt sich bereits aus der naturrechtli-
chen Argumentation, wenn ein Anrecht auf die natiirlichen Bedingungen des Le-
bens formuliert wird. Neben dem Recht auf die Natur in Form des eigenen Kor-
pers (d. h. die Freiheit und physische Unversehrtheit des Subjekts) steht das
Recht an den natiirlichen Ressourcen (d. h. die Freiheit, sich diese durch Arbeit
als Eigentum anzueignen).!”! Diese Ressourcen und die aus ihnen erarbeiteten
Giter sind auf der Erde rdumlich verteilt. Die Verfugung tiber die Gegenstinde
in der Welt ist damit eine genuin rdumliche Bestimmung: etwas zu besitzen, be-
deutet schon etymologisch Platz auf einer Sache zu nehmen, kann also als rium-
liche Verortung des Verfigenden beim Verfiigten verstanden werden — im Fall
von beweglichen Sachen gilt das Verhiltnis reziprok, also auch als Verortung des
Verfiigten beim Verfligenden. Besitz ist in diesem Sinn immer eine riumliche
Korrelation. Dabeti sei es erst einmal dahingestellt, ob die Besitznahme durch Ar-
beit oder Schenkung, durch Eroberung oder Raub geschieht. Wer {iber eine Sa-
che verfugt, der besitzt sie und sobald jemand anderes tiber diese Sache verfugt,
bedeutet das einen Wechsel des Besitzes und damit des Besitzenden. Die Inbe-
sitznahme, die faktische Verfiigung tiber die im Raum verteilten Gliter und Res-
sourcen, steht damit, vor jedem juristisch begriindeten Anrecht auf diese, am An-
fang des Eigentumsrechts.

Kant weist darauf hin, dass die Besitznahme ,als der Anfang der Inhabung
einer korperlichen Sache im Raume®, ein Akt der Willkir ist.'”? Kant stimmt
Locke zu, dass alle Menschen gemeinsam ,urspriinglich in einem Gesamt-Besitz
des Bodens der ganzen Erde“ sind.!” Doch die einseitige Bemichtigung des Be-
sitzes fithrt zur ,unvermeidlichen Entgegensetzung der Willkiir des Einen gegen
den Anderen“.17* Erst dadurch, dass die Willen der Einzelnen kollidieren kon-
nen, werden rechtliche Regelungen, also Gesetze, notwendig. Dass keine Gesetze
notwendig wiren, wenn das Handeln der Einzelnen raumlich beschrinkt bliebe
und die Nachbarn sich nicht in die Quere kimen, sieht auch Fichte.l”> Indem er
die Notwendigkeit des Gesetzes aus der notwendigen Grenzziehung ableitet, be-
tont er den rdumlichen Aspekt der Rechtsordnung. Fiir ihn gibt es ,,[k]ein rechtli-
ches Verhiltnis, ohne eine positive Bestimmung der Grenze“.17¢ Durch die Gren-
ze werden fur Fichte die Freiheit und das Eigentum des Einzelnen bestimmt.

171 ygl. Locke: Abhandlungen, S.216-218. Vgl. Kap I1.2.

172 Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgriinder der Rechtslehre. Metaphysik der Sitten.
Erster Teil, neu hg. v. Bernd Ludwig, Hamburg 1986, S. 72 (AA 263).

173 Ebd., S.77 (AA 267). Allerdings widerspricht Kant der Auffassung Lockes, dass Eigentum
durch Arbeit begriindet werde, weil der Rechtstitel sich nicht durch Arbeit, sondern nur
durch Abmachung, also einen Vertrag, begriinden lasse. Vgl. ebd., S. 75 (AA 268).

174 "Ebd., S. 77 (AA 267).

175 Vgl. Fichte: Naturrecht, S. 2-3.

176 Ebd., S.6.

114

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Den Willen der Einzelnen in Bezug auf die Verfiigbarkeit der Dinge im Raum zu
organisieren, bedeutet, die Freiheit und das Eigentum zu begrenzen. Diese Be-
stimmung der Grenze ist freilich genauso positiv, wie sie negativ ist — je nach-
dem, auf welcher Seite der Grenze man steht. Denn die Freiheit des einen, Ei-
gentum zu besitzen, schliefft den Anderen davon aus.!”” Durch den notwendigen
Zusammenhang von Gesetz und Grenze kann das Rechtsverhiltnis als genuin
riumliche Relation verstanden werden. Die Inbesitznahme ist im Naturzustand
ein Akt individueller Souverinitit, das natiirliche Recht des Subjekts. Sobald die-
se Setzung eines individuellen Willens mit einem anderen Willen in Konflikt ge-
rit, misste verniinftigerweise eine Abmachung getroffen werden. Dem steht die
Moglichkeit gegentiber, dass keine Absprache getroffen wird und der Naturzu-
stand in den Kriegszustand iibergeht, in dem der Besitz gewaltsam verteidigt wer-
den muss oder ansonsten von einem anderen gewaltsam angeeignet wird. Ge-
walt, oder zumindest die Fihigkeit, Gewalt anzuwenden, entscheidet iiber die
Verfugbarkeit. Auch Schmitt begriindet das Recht aus dem Boden und wenn er
den ackerfurchenziehenden Bauern zum Maf3stab des rechtlichen Anspruchs auf
ein Stiick Land macht, erinnert das an die Arbeitstheorie Lockes.1”8 Die Landnah-
me begriindet bei Schmitt das Recht als Verortung der Ordnung.!”” Als Quelle
des Rechts kann die Landnahme ihren Ausgangspunkt jedoch - ebenso wie die
Souverinitit — auch in der Gewalt haben und aus Krieg und Eroberung folgen.!80
In ihrem rdumlichen Aspekt bedeutet die kriegerische Gewalt der Rechtssetzung
die Inbesitznahme eines Territoriums und damit eine Grenzziehung. Der Akt der
Rechtssetzung ist zunichst ein raumlich definierter Anspruch, innerhalb welcher
geographischer Grenzen das Gesetz gilt. Das Gesetz regelt das Verhiltnis der Be-
wohnerinnen und Bewohner eines Territoriums zueinander — auch in Bezug auf
die Verfugung tiber dessen natiirliche Ressourcen.

Zwischen dem Territorium als Besitz des Staates und dem privaten Besitz indi-
vidueller Eigentiimer gibt es einen Zusammenhang. Selbst wenn dem Staat das
Land nicht gehort, sondern er dessen Verfigung privaten Eigentimern durch
einen Rechtstitel garantiert, so gehort das Land in Form seines Territoriums den-
noch zu ihm. Dieses Land bleibt auch dann staatliches Territorium, wenn die pri-
vaten Eigentiimer des Bodens wechseln. In seiner territorialen Gestalt organisiert
der Staat die Eigentumsverhiltnisse an den natiirlichen Ressourcen.!8! Wenn im
Folgenden vom Staat gesprochen wird, schliefit dies Herrschaftsordnungen mit

177 Vgl. ebd., S.7.

178 Vgl. Schmitt: Nomos, S. 13.

179 Vgl. ebd., S. 16-17.

180 Vgl. ebd., S. 15. Der faschistische Realismus Schmitts, der die rechtsetzende Gewalt affir-
miert, deckt auch in Bezug auf das Territorium die Illusion des liberalen Idealismus von
einer freien, kontraktualistischen Vereinbarung auf.

Es kann allerdings Gesellschaften geben, in denen die Unterscheidung zwischen privatem
und staatlichem Besitz hinfillig ist, z. B. in staatskapitalistischen Staaten, in denen Privat-
eigentum abgeschaftt ist, aber auch in feudalistischen Gesellschaften, in denen einem ein-

181

115

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein, die keine modernen Staaten sind. Bereits in vormodernen Gesellschaften, in
denen das Gesetz sich vom Souverin herleitet, finden sich, wenn schon kein mo-
derner Staat, so doch Formen von Staatlichkeit. Territorial organisierte Souveri-
nitit ist die Keimzelle von Staatlichkeit und staatliche Herrschaft muss territorial
gedacht werden. Staatlichkeit als rechtliches Geflige kommt zwar symbolisch in
der Figur des Souverins zum Ausdruck, doch ihre materielle Gestalt erhilt sie in
Form des Territoriums, tiber das der Souverin gebietet.!82 Auch dynastische Herr-
schaft erstreckt sich auf Firstentiimer und Lindereien, die sie unter sich vereint.
Das Territorium ist jenes Gebiet, auf dem es dem Souverin gelingt, seine Gesetze
wirksam als geltendes Recht durchzusetzen. Umgekehrt kommt die Wirksamkeit
von Gesetzen iberhaupt erst zustande, insofern diese auf einem Territorium
durchgesetzt werden. Die Durchsetzung des Gesetzes durch die Gewalt des
Rechts richtet sich aber gegen Menschen. Georg Simmel sieht daher in der Ho-
heit tiber ein Territorium lediglich eine Abstraktion der Herrschaft iiber Perso-
nen, die ausdriickt, dass alle Personen auf einem Gebiet Untertanen sind. Der
Souverin herrscht iiber Menschen, nicht iiber Land. Indem ein Territorium die

zelnen Feudalherrn nicht nur das Land gehort, sondern er gleichzeitig dessen Souverin
ist. Allerdings verkompliziert sich feudalistische Herrschaft dadurch, dass die einzelnen
Adligen als Souverine zueinander in Konkurrenz stehen und unter Umstinden sogar mit
der tibergeordneten Herrschaft des Konigs, Kaisers oder der Kurie in Konflikt geraten
konnen. Als oberster Souverin muss sich ein Konig gegentiber rivalisierenden Adelsher-
ren, die als Gegensouverine auftreten konnen, mit der grofleren Gewalt durchsetzen.
Stindig droht der Kriegszustand sich zu aktualisieren. Das feudale Herrschaftsgefiige des
europdischen Mittelalters scheint gerade deswegen so komplex, weil sich hier unterschied-
liche Traditionen von Herrschaft mischen und diese Mischung zu territorialen Konflikten
gefuhrt hat. Mit der Lehnstreue werden Elemente der personlichen Herrschaft aus dem
Recht der nomadisierenden Stammesverbinde iibernommen, die sich im Zuge der Volker-
wanderung auf dem ehemaligen Territorium des zerfallenen romischen Reichs ausbreite-
ten. Die Gefolgschaft der Adligen galt dabei einem konkreten Lehnsherrn und nicht
einem Staat. Die adlige Herrschaft iber ein Gebiet begriindete die direkte Herrschaft iber
dessen Bewohner. Der Konig hatte also aufler dem Gebiet, das ihm direkt gehorte, kein
Territorium, tiber das er herrschte, sondern Vasallen, die sich und die Ressourcen ihrer
Lindereien in seinen Dienst stellten. Der Prozess, einem einheitlichen Gesetz Geltung zu
verschaffen, war geprigt von kriegerischen Auseinandersetzungen des Monarchen mit sei-
nen Vasallen. Foucault hat gezeigt, wie in Frankreich die Stabilisierung der monarchischen
Souverinitit sich in Rekurs auf imperiale, romische Rechtstraditionen mit der Konsolidie-
rung eines geschlossenen Territoriums entwickelte. Als Reaktion darauf entstand ein Dis-
kurs, der wiederum die Rechte des Adels gegen den absolutistischen Monarchen durch Re-
konstruktion oraler, germanischer Rechtspraktiken stirken sollte. Vgl. Foucault: Verteidi-
gung der Gesellschaft, S. 140-161. Durch die Sicherung umkimpfter Herrschaftsbereiche
und durch den Aufbau eines Verwaltungsapparats, mit dem zuvor zersplitterte Territorien
zentral und effektiv regiert werden konnten, entfaltete sich der moderne Staat. Eine feu-
dale Ordnung geht hingegen nicht zwingend mit einem territorial homogenen Herr-
schaftsbereich einher, der den Staat im modernen Sinne als Nationalstaat kennzeichnet.
Vgl. Anderson: Imagined Communities, S.19. Hier macht Anderson den Unterschied
zwischen dynastischen Herrschaftsformen und der modernen Vorstellung von national-
staatlicher Souverinitit deutlich.

Dieser raumliche Aspekt der Herrschaft zeigt sich schon in dem Verb ,gebieten’, das mit
dem Substantiv ,Gebiet® verwandst ist.

182

116

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzen des Rechts bestimmt, unterwirft es die Menschen innerhalb dieser Gren-
zen unter das Gesetz.183 Personenherrschaft findet im Mittel der territorialen
Herrschaft einen anschaulichen, riumlichen Ausdruck: ,In der Art, wie der Raum
zusammengefaflt oder verteilt wird, wie die Raumpunkte sich fixieren oder sich
verschieben, gerinnen gleichsam die soziologischen Beziehungsformen der Herr-
schaft zu anschaulichen Gestaltungen.“18* Die Sicherung des Territoriums ist also
kein Selbstzweck, sondern eine Herrschaftstechnik, um Menschen zu regieren.
Foucault erfasst dies mit dem Begriff der ,Gouvernementalitit’, wenn er darstellt,
dass sich Souverinitit nicht allein auf die Sicherung der juridischen Macht inner-
halb eines Territoriums beschrinkt, sondern dass sich die Frage der staatlichen Si-
cherheit mit Interventionen in die topographische und menschliche Natur auf
den Nexus von Territorium und Bevolkerung richtet.!85 Weil sich die Gewalt tiber
Menschen in der Form territorialer Herrschaft ausdriickt, wurde von Mark Neo-
cleous und Stuart Elden der etymologische Zusammenhang von Terror und Terri-
torium herausgearbeitet: ,Territory is land occupied and maintained through ter-
ror; a region is space ruled through force. The secret of territoriality is thus vio-
lence: the force necessary for the production of space and the terror crucial to
the creation of boundaries.“18¢ Die Grenze ist eben nicht, wie Fichte annimmt,
blof} Ergebnis von Verabredung. In dieser Verabredung — dem Vertrag - ist die
Gewalt als Absicherung der verabredeten Einigung auf eine Grenze immer schon
impliziert. Die Grenze des Territoriums ist die Grenze des Bereichs, innerhalb
dessen die Rechtsgewalt wirksam ist. Die Grenze ist, wie Simmel schreibt, ,nicht
eine raumliche Tatsache mit soziologischen Wirkungen, sondern eine soziologi-
sche Tatsache, die sich riumlich formt.“187 Dass die Grenzen durch soziale Rela-
tionen geschaffen werden, bedeutet zwar, dass sie mit Gewalt geschaffen werden,
doch die Gewalt wird durch sie auch begrenzt. Erscheint in der Theorie der Sou-
verdnitit das Problem einer Entgrenzung der Gewalt im Ausnahmezustand, die
sich durch eine Rechtsordnung nicht einschrinken lisst, so bleibt hinsichtlich der
Konstitution des Territoriums die Gewalt des Staates, des Souverins und des
Rechts begrenzt auf einen Bereich, in dem diese Gewalt als rechtsetzende und
rechterhaltende wirksam sein kann. Lisst sich die Gewalt auch nicht rechtlich be-
grenzen, so ist sie notwendigerweise rdumlich begrenzt. Die Auflengrenze des

183 Vgl. Georg Simmel: Uber rdumliche Projektionen socialer Formen, in: ders.: Aufsitze und
Abhandlungen, 1901-1908 (Gesamtausgabe 7.1), hg. v. Otthein Rammstedt u. a., Frank-
furt am Main 1995, S. 201-220, hier S. 206-207.

184 Ebd., S.209.

185 Vgl. Michel Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gouverne-

mentalitit 1. Vorlesung am College de France 1977/1978 (Sécurité. Territoire et Populati-

on), hg. v. Michel Sennelart, tibers. v. Claudia Brede-Konersmann / Jiirgen Schroder,

Frankfurt am Main 2006, insbes. S. 42-44.

Mark Neocleous: Off the Map. On Violence and Cartography, in: European Journal of

Social Theory 6.4, 2003, S.409-425, hier S.412. Vgl. Stuart Elden: Terror and Territory,

in: Antipode 39.5, 2007, S. 821-845, hier S. 822.

Georg Simmel: Soziologie des Raumes, in: ders.: Aufsitze und Abhandlungen, S. 141.

186

187

117

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staates und das Maf? der Effektivitit zur Kontrolle des Territoriums im Inneren
markieren die Grenzen staatlicher Gewalt. Nur an den Orten, an denen das
Recht durchgesetzt werden kann, gilt es de facto, auch wenn sein Geltungsan-
spruch de jure dartiber hinausgehen mag.!88

Gesetzlose Riume entstehen, wenn die Geltung des Gesetzes auf einen Teil
des Territoriums bestritten wird, z. B. wihrend einer Rebellion, oder wenn auf-
grund eines Mangels an effektiver Verwaltung, oder wegen geographischer Unzu-
ginglichkeit, oder fehlender Prisenz staatlicher Autorititen, das Gesetz nicht
witksam durchgesetzt werden kann. Hobsbawm stellt die Geschichte des Bandi-
tentums in den Kontext einer Geschichte der Macht, in der sich der Kampf um
die Riume der Gesetzlosigkeit als Konflikt um die territoriale Durchsetzung des
Gesetzes, d. h. um die Konsolidierung und Kontrolle eines staatlichen Territori-
ums, darstellt.’¥® Die Konstitution einer rechtlichen Ordnung und des Territori-
ums als ,Raum des Gesetzes® ist ein historischer Prozess, in dessen Verlauf entge-
gengesetzte Krifte, die diese rechtliche und territoriale Ordnung im Inneren un-
tergraben, ausgeschaltet werden. Ein gesetzloser Raum, der dem Territorium radi-
kal entgegengesetzt ist, wire hingegen eine unerschlossene Wildnis — extraterrito-
riales Gebiet, auf das sich der Geltungsanspruch des Rechts nicht erstreckt. Die
Wildnis ist zunichst ein Gebiet im Naturzustand. Der Bruch des Gesetzes
kommt einer Kriegserklirung gegen die Gesellschaft gleich, da der geltende Ge-
sellschaftsvertrag nicht anerkannt wird. Dieser Aktualisierung des Kriegszustands
wird damit begegnet, dass der Gesetzlose in die Wildnis verbannt wird.!?® Der
Kriegszustand wird auf jenseits der Grenze des Territoriums verlagert. Die Ver-
bannung versetzt den Gesetzlosen also nicht in einen friedlichen Naturzustand
zuriick. Die Wildnis des Gesetzlosen ist nicht Ausdruck der unschuldigen Natur,
die nur Naturgesetze kennt und keines sozialen Rechtsverhiltnisses bedarf, son-
dern der Verdringung des Krieges aus der Gesellschaft. Eine Wildnis kann von
einem Staat beansprucht werden und er wird dann versuchen, in dieses Gebiet zu
expandieren und es in sein Territorium zu integrieren, indem er seine Rechtsord-
nung dort durchsetzt. Affirmativ wird dieser Prozess als Zivilisierung der Wildnis
bezeichnet. Umgekehrt regrediert die zivilisierte, soziale Ordnung dort, wo sich
der Kriegszustand aktualisiert, auf die Gewalt der Wildnis. Mit dem Zerfall der
Rechtsgeltung bricht die Wildnis aus der Zivilisation hervor, weil die kriegerische
Gewalt der Wildnis als gebindigte Rechtsgewalt in der Zivilisation bereits enthal-
ten ist. Wildnis und Zivilisation bedingen und negieren sich gegenseitig, ebenso
wie der Raum der Gesetzlosigkeit und der Raum des Gesetzes. Die Eingrenzung
eines Territoriums, auf dem das Gesetz gilt, kreiert mit der Grenze einen Raum

188 Der Geltungsanspruch kann sich auf das Territorium eines anderen Staates richten, was
fiir die Frage nach der Gesetzlosigkeit allerdings weniger von Interesse ist, da es sich um
einen, wenn auch konkurrierenden, Raum des Gesetzes handelt.

189 ygl. Hobsbawm: Banditen, S. 23-27.

190 vgl. die bereits erwihnte Bemerkung in Fichte: Naturrecht, S. 127.

118

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jenseits davon, in dem die Geltung des Gesetzes nicht besteht und der sie ne-
giert. Die Grenzziehung als gewalttitiger Akt des Ein- und Ausschlieflens bringt
als Gegenreaktion die Grenzverletzung hervor.'! Der Gesetzlose ist deshalb eine
transgressive Gegenfigur zum souverinen Herrscher.!?? Der Souverin zieht Gren-
zen, der Gesetzlose iiberschreitet sie. Deshalb ist der Gesetzlose nicht nur ein
Verbrecher, sondern eine politische Gefahr.!> Der Gesetzlose, sei es der Bandit
oder der Pirat, markiert mit dem Auflen des Gesetzes die territoriale Begrenzung
des gesellschaftlichen Rechtsverhiltnisses. Er steht gleichzeitig fiir den Ausschluss
aus der rdumlich-rechtlichen Ordnung wie fiir ihre Bedrohung. Weil der Gesetz-
lose mit dem Gesetzesbruch die Gewalt des Souverins in Frage stellt,!** ist der
Kampf gegen ihn kein rein kriminalistisches Problem, sondern enthiillt den poli-
tischen Kern der rechtlichen Ordnung, als Fortsetzung des Krieges.

Der Geltungsbereich des Gesetzes bringt das Territorium als riumliche Gestalt
des Staates hervor, gleichzeitig wird dadurch die kriegerische Gewalt reproduziert,
deren gewaltsame Gegenbewegung iiber die Grenze oder an die geographischen
Rinder des Territoriums gedringt wird. Wihrend der Staat die territoriale Homo-
genisierung mit dem Mittel des Rechts durchsetzt, sprengt der Einbruch der Ge-

191 Vgl. Elden: Terror and Territory, S.822: ,creating a bounded space is, already, a violent
act of exclusion; maintaining it as such requires constant vigilance and the mobilisation
of threat; and challenging it necessarily entails a transgression.”

Und er ist dies auch auf besondere Weise, wenn er verurteilt und hingerichtet wird. Fou-
cault hat in seiner Untersuchung der Marter in Anschluss an Kantorowicz dem Koérper
des Konigs den Korper des Verurteilten gegeniibergestellt. Politisch ,bildet der Verurteilte
die Gegengestalt des Konigs.“ Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des
Gefingnisses (Surveiller et punir. La naissance de la prison), tibers. v. Walter Seitter,
Frankfurt am Main 1977, S. 41.

Die Beziehung zwischen dem Gesetzlosen und der territorial organisierten Gewalt des
Staates stellt Neocleous in einem Abschnitt dar, der die Problematik kompakt zusammen-
fasst und dabei auch auf Hobsbawm Bezug nimmt: ,,By challenging the state’s claim to a
monopoly of the means of violence within a particular territory, piracy and banditry
threatened the state system as a whole. Crucially, the delegitimization of piracy relied on
pirates being defined as stateless persons — persons, that is, for whose actions no state
could be held responsible. Similarly, the word ,bandit® derives from the Italian bandire,
meaning ,to exile or banish’, and thus contains the notion of frontier or border within its
very meaning. A bandit is by definition one who exists on the physical borders of the
state as well as at the edge of law. In struggling against banditry, states were thus involved
in a struggle over the frontiers of territory as well as the exercise of violence. [...] It is
because the bandit throws down a challenge to law, state violence and the territorial imag-
inary that the state sees in the bandit not just a criminal but a political opponent and,
conversely, why many bandits become ,primitive rebels’ (Hobsbawm, 1969; 1971). The
bandit, like the pirate, was slowly but surely ,banned* from the kind of political order
emerging under the state. The ,ban‘ is symptomatic of the connection between sovereign-
ty and territory being drawn here. The ban designates exclusion from a territory, but also
refers to the command and insignia of the sovereign power. The banned are not merely
set outside the law but rather are abandoned by it, an abandonment that has the full
force of state violence to implement it (physical exclusion) and which identifies a territory
within which the ban holds®. Neocleous: Off the Map, S. 413.

194 Vgl. Foucault: Uberwachen, S. 63.

192

193

119

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

setzlosigkeit die territoriale Gestalt des Staates immer wieder auf. Grenzziehung
und Grenziberschreitung schaffen keine rein voneinander abgetrennten riumli-
chen Sphiren, sondern einen riumlichen Konflikt. Sie konnen als Praktiken im
Raum im Sinne Certeaus verstanden werden, die geographische Orte in ein Ver-
hiltnis zueinander setzen.!?> Ein gesetzloser Raum beschreibt keine fixierte topo-
graphische Qualitit, sondern ist Element einer sozialen Topologie, eines gesell-
schaftlichen Verhiltnisses.

Gesetzlosigkeit als Deterritorialisierung

Ein Konzept, wie der Raum jenseits des staatlichen Territoriums topographisch
beschrieben und topologisch ins Verhiltnis gesetzt wird, bieten Gilles Deleuze
und Félix Guattari mit ihrer ,Nomadologie® an. Sie stellen den ,glatten® Raum
und die deterritorialisierende Kriegsmaschine des Nomaden dem ,gekerbten®
Raum und dem reterritorialisierenden Staatsapparat des Sesshaften gegeniiber.1%

Der Raum des Staates wird durch feste Punkte und Linien strukturiert und ge-
ordnet, d. h. ,eingekerbt’ durch Straflen, Siedlungen, Befestigungsanlagen und
Grenzen. Uber diese topographischen Merkmale hinaus konnen die Kerbungen
des Raums auf bestimmte Methoden und kulturelle Techniken zurtickgefithrt
werden, wie Ackerbau, Kartographie, Statistik, Polizei und Justiz. Der gekerbte
Raum zeichnet sich durch dauerhafte Institutionen und eine hierarchisch geord-
nete Verwaltung aus. Er ist das durch einen Staatsapparat geformte Territorium:
»Das Gesetz des Staates ist [...] ein Gesetz von Innen und Aufen. Staat bedeutet
Souverinitit. Aber die Souverinitit herrscht nur Giber das, was sie verinnerlichen,
sich raumlich aneignen kann.“” Der glatte Raum hingegen kennt keine festen
Punkte, alle Linien verwischen, es gibt keine vorgegebenen Wege, keine organi-
sierte und berechenbare Ordnung, keine dauerhaften Institutionen und Siedlun-
gen. Der glatte Raum ist unstrukturiert und gesetzlos.

Das Meer gilt Deleuze und Guattari als glatter Raum schlechthin,!%® aber auch
als Modell fur die Einkerbung eines glatten Raums, auf den Praktiken wie Navi-
gation und Kartographie als erstes Anwendung gefunden haben. Mit dem Him-
mel als festem Bezugssystem wird ein abstraktes riumliches Raster iiber die spezi-
fische Qualitit des Raums gestreift und dieser handhabbar gemacht. Der abmes-
sende Blick durch den Sextanten ist eine Form technisch objektivierter Wahrneh-
mung. Die sinnliche Wahrnehmung konkreter topographischer Qualititen und

195

o Vgl. Certeau: Praktiken im Raum, S. 345.

Vgl. Gilles Deleuze / Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie
(Mille plateaux), tibers. v. Gabriele Ricke / Ronald Voullié, Berlin 1992. Insbes. die Kapi-
tel ,Abhandlung iiber Nomadologie: Die Kriegsmaschine®, ,Vereinnahmungsapparate®
und ,,Das Glatte und das Gekerbte®, S. 482-693.

7 Ebd., S.494.

198 Vgl. ebd., S. 664.

120

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ereignisse und die affektiven Reaktionen auf diese sind dementgegen eine funda-
mental andere Weise, mit dem Raum umzugehen. Lange Zeit spielte in der See-
fahrt die Orientierung am Wind und an den Farben, den Gerduschen und Klin-
gen des Meeres eine grofle Rolle.’” Die beiden Praktiken haben einander nicht
direkt abgelost, sondern sich durchaus tiberlagert, wobei die einkerbenden Prakti-
ken sich nur langsam, nach und nach durchgesetzt haben. Mit der Kartierung der
Weltmeere und der Errichtung von Stiitzpunkten entlang wichtiger Handelsrou-
ten, auf Inseln oder an strategisch bedeutsamen Kiistenorten, schliefflich durch
die Aufteilung von Hoheitsgewissern und Einflusszonen, wird das Meer immer
eingekerbter. Aber so wie der glatte Raum eingekerbt wird, so kann sich der ge-
kerbte Raum auch wieder glitten.

Die Stadt ist zwar der gekerbte Raum par excellence, 2 aber dem lisst sich
nicht der glatte Raum als naturhafte Wildnis entgegensetzen.?0! Bestimmte topo-
graphische Formen wie Wilder und Berge werden im Gegensatz zum Meer, den
Eis- und Sandwisten und der Steppe nicht zum glatten Raum gezdhlt.2%? Inso-
fern damit ein Raum der Gesetzlosigkeit als das Auflen des Territoriums gemeint
ist, in dem Wege nicht vorgegeben sind und Punkte, wenn sie denn auszuma-
chen sind, Eigenschaften der natiirlichen Topographie und nicht der strategi-
schen Besetzung sind, konnte auch ein Wald trotz seiner Vertikalitit als glatter
Raum beschrieben werden. Tatsichlich kann auch der Wald durchaus als Meer er-
scheinen. James F. Cooper beschreibt in 7he Inland Sea die nordamerikanischen
Urwilder mit der Metapher des Meeres: ,the eye ranged over an ocean of lea-
ves“.203 Entscheidender als die Frage der vertikalen oder horizontalen Gliederung
und der topographischen Qualititen sind die unterschiedlichen Wahrnehmungs-
modi und Praktiken, die auf den Raum Anwendung finden, die den Unterschied
zwischen glattem und gekerbtem Raum ausmachen.

Deleuze und Guattari sehen zwischen Glattem und Gekerbten eine alternie-
rende Bewegung, Vermischungen und Uberginge: ,der glatte Raum wird unauf-
horlich in einen gekerbten Raum tbertragen und tberfihrt; der gekerbte Raum
wird stindig umgekrempelt, in einen glatten Raum zuriickverwandelt.“204 Diese
Dynamik wird durch die Begriffe der De- und Reterritorialisierung beschrieben,
die aus den unterschiedlichen Praktiken von Kriegsmaschine und Staatsapparat
resultieren. Der Staat stellt Verbindungen her und homogenisiert heterogene Ele-
mente. Die Kriegsmaschine 16st Verbindungen auf und reifit die Elemente aus-
einander. Die Kriegsmaschine tiberschreitet die Grenzen, die der Staatapparat er-

199" Vgl ebd., S. 664-665.

200yl ebd., S. 667.

201 Die Gegeniiberstellung von glattem und gekerbtem Raum geht nicht in Dichotomien von
Natur-Kultur oder Wildnis-Zivilisation auf. Vgl. ebd., S. 667.

202 o], ebd., S. 529-530.

203 James Fenimore Cooper: The Pathfinder. The Inland Sea, in: ders.: Leatherstocking Tales,
Bd. 2, S. 1-482, hier S. 10.

0% Ebd., S. 658.

121

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

richtet. Um Bindung nach innen herzustellen und aufrecht zu erhalten, versucht
der Staatsapparat die Arbeitskrifte sesshaft zu machen, um ,,das Vagabundieren
der Banden® 2% zu verhindern und die Kriegsmaschine in Form des Militirs zu
kooptieren.?% Umherschweifende Riuber- und Piratenbanden konnen als Meta-
morphosen der Kriegsmaschine verstanden werden,?” die den gekerbten Raum
immer wieder glitten.? Die Geschwindigkeit, das plotzliche Auftauchen und
das Verschwinden im Raum beim Riickzug macht die Gesetzlosen flir den Staats-
apparat ungreifbar und bedrohlich. Mit der gesetzlosen Bande formiert sich eine
Kriegsmaschine, die von auflerhalb des Staates kommt und ihn im Innersten be-
droht. Die Aktualisierung des Kriegszustands, die Deterritorialisierung des Terri-
toriums, die Auflosung des Raums des Gesetzes in einen gesetzlosen Raum stellt
die Existenz des Staates iiberhaupt in Frage. Die Gesetzlosen sind mit der Topo-
graphie ihres Raums vertraut und passen sich ihr an, wihrend der Staat die physi-
sche Topographie seinen Zwecken gemifd verindert. Die Gesetzlosen sind an ihr
Terrain — wenn auch nicht wesenhaft, wie der Schmitt’sche Partisan, so doch not-
wendigerweise, wie die Nomaden von Deleuze und Guattari*?® - gebunden. So
konnen sie sich den staatlichen Autorititen, dem Gesetz und den sesshaften Vigi-
lanten entziehen und lassen sich auf diesem Terrain nur schwer besiegen.

Mit Deleuze und Guattari ldsst sich der Raum der Gesetzlosigkeit topogra-
phisch durch das Glatte und topologisch durch das Verhiltnis von De- und Re-
territorialisierung bestimmen. Doch sie gehen ahistorisch tiber die Fundierung ei-
nes staatlichen Territoriums aus der Gewalt hinweg. In Rekurs auf Pierre Clastres’
Staatsteinde'® behaupten Deleuze und Guattari, dass die Kriegsmaschine we-
sentlich gegen den Staatapparat gerichtet sei und sogar als Instrument aufgefasst
werden konne, die Entstehung staatlicher Organisationsformen zu verhindern.?!!
Die Organisationsform der Bande ist demnach etwas kategorial anderes als der
Staatapparat und die Gemeinschaft der Bande kann nicht als Keimzelle einer
staatlich organisierten Gesellschaft verstanden werden. Im Gegensatz zur Argu-
mentation von Hobbes bis Foucault schlieflen Deleuze und Guattari aus, dass
der Staat aus einem Krieg hervorgehen kann. Dies erklirt sich daraus, dass sie
Staatsapparat und nomadische Kriegsmaschine nicht als historische Begriffe ver-
stehen — obwohl sie sich durchaus auf archiologische Befunde stiitzen.?!? Es gibt

205 Ebd., S. 506 (Hervorh. i. Orig.).

206yl ebd., S. 531-532.

207yl ebd., S. 491-492.

208 IM]an kann sagen, daf jedesmal dann, wenn man sich gegen den Staat wehrt (Undiszi-
pliniertheit, Aufstand, Guerillakrieg oder Revolution), eine Kriegsmaschine wiederbelebt
wird, ein neues nomadisches Potential auftaucht, und damit die Rekonstitution eines glat-
ten Raums oder einer Lebensweise wie in einem glatten Raum.“ Ebd., S. 533.

209 Vgl. Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 526.

210y, Pierre Clastres: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie (La société
contre I’Etat), ibers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt am Main 1976.

211 ygl. Deleuze / Guattari: Tausend Plateaus, S. 489-495.

212 vl ebd., S. 493.

122

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

keine historische Entwicklung, in der ein Staat entsteht, sondern Staatsapparat
und Kriegsmaschine sind immer schon da. Es sind abstrakte Formen des Innen
und Auflen, keine Formen eines gesellschaftlichen Geschichtsprozesses. Die ge-
setzlosen Riume, die in dieser Arbeit untersucht werden, der dichte, undurch-
dringliche Wald des Sherwood, die gewaltigen Weiten des Meeres, die ausgedehn-
ten Wilder und Pririen Nordamerikas, konnen als glatte Riume verstanden wer-
den, weil sich in ihnen durch die gesetzlosen Banden eine Kriegsmaschine entfal-
tet, die eine formale Exterioritit zum gekerbten Raum eines bestehenden Staats-
apparats darstellt. Den Prozess der De- und Reterritorialisierung verstehe ich im
Gegensatz zu Deleuze und Guattari allerdings historisch, insofern die Praktiken
des Kerbens und Glittens des Raums als konkrete gesellschaftliche Auseinander-
setzung in der Geschichte verankert sind. Die Dialektik von De- und Reterritoria-
lisierung produziert Verainderungen der historischen Raumkonstellationen, durch
die sich die Grenze zwischen Staat und Gesetzlosigkeit stindig verschiebt. In
ithrer radikal ahistorischen Verriumlichung zeigt sich Deleuzes und Guattaris
Aversion, historische Prozesse in den Blick zu nehmen - was ihrer postmodernen
Ablehnung ,grofler Erzihlungen® geschuldet sein mag. Im Gegensatz dazu warnt
Soja davor, Geographie gegen Historiographie auszuspielen und fordert, dass das
Bewusstsein fuir den Raum als soziales Produkt in die kritische Gesellschaftstheo-
rie, die Geschichte als Produkt menschlichen Handelns begreift, integriert werden
solle. Eine materialistische Dialektik, welche die Formen und Modi gesellschaftli-
cher Herrschaft und deren Vermittlung in den Blick nehmen will, kann weder die
Zeit noch den Raum aus ihren Uberlegungen ausschlieflen.

Utopie und Heterotopie

Da Ridume der Gesetzlosigkeit im Gegensatz zum Territorium des Staates stehen,
muss ihre Topologie als gesellschaftliche Relation verstanden werden. Die Frage
nach dem utopischen Potential der Gesetzlosigkeit, die in Kapitel II auf Ebene
des Rechts aufgeworfen wurde, stellt sich nun unter dem Gesichtspunkt ihres
riumlichen Aspekts. Inwiefern gibt ein gesetzloser Raum im Verhiltnis zum Staat
der Vorstellung einer alternativen Form von Vergesellschaftung einen raumlichen
Ausdruck?

Der ou-tdpos ist im Wortsinn ein Nichtort. Ein Ort, der keinen Platz hat in
der Welt, ebenso wie Thomas Morus’ fiktive Insel Utopia. Morus, der in seinem
Buch vorgeblich die Schilderungen eines Seemanns dokumentiert, bemerkt
schon in der Vorrede, dass ihm nicht klar sei, ,in welcher Gegend jenes neuen
Weltteils denn eigentlich Utopia liegt.“?!3 Von Beginn an wird damit angedeutet,
dass Utopia ein fiktiver Ort ist. Utopien konnen nirgendwo konkret verortet wer-

213 Thomas Morus: Utopia, Ubers. v. Gerhard Ritter, Stuttgart 1964, S. 11.

123

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den. Der utopische Raum ist ein imaginirer Raum. Die Utopie kommt in Fiktio-
nen zum Ausdruck und kiinstlerischer Ausdruck kann insgesamt als utopisch gel-
ten, insofern sich durch ihn ein imaginirer Raum o6ffnet. Fur Ernst Bloch zeigt
sich das Utopische in der kiinstlerischen Phantasie, aber auch in Traum- und
Wunschbildern.?!* Das deutet auf ein Verstindnis von Utopie, die als gesell-
schaftlicher Entwurf iiber das Sein hinaus auf ein Sollen zielt. Der politische und
soziale Gehalt des Geists der Utopie dringt das Imaginire tiber die Fiktion hi-
naus zur Wirklichkeit. Das, was wiinschenswert, aber nirgendwo zu finden ist,
soll sich irgendwo in der Welt realisieren. Bloch schreibt: ,Konkrete Utopie steht
am Horizont jeder Realitdt.“?!> Der Horizont ist hier die riumliche Bestimmung
gesellschaftlicher Moglichkeiten. Die Gesetzlosigkeit bildet den Horizont des Ge-
setzes. Jenseits davon liegt die Moglichkeit eines Anderen - ob besser oder
schlechter: zumindest anders. Der im Mythos imaginierte Moglichkeitshorizont
der Gesetzlosigkeit ist die Grundlage dafir, die Gemeinschaft der gesetzlosen
Bande als andere Form sozialer Organisation vorzustellen. Wie die Bande als Ge-
meinschaft den Raum der Freiheit gestaltet, zeigt sich in der jeweiligen Erzih-
lung, in der die Vorstellung von etwas Anderem konkret zum Ausdruck kommt.
Als Bild steht die Utopie der Gesellschaft als das Andere gegentiber. Foucault
nimmt die ,anderen Riume’, ,die in Verbindung und dennoch im Widerspruch
zu allen anderen Orten stehen®,216 zum Ausgangspunkt seiner Uberlegung zum
Verhiltnis von Utopie und dem, was er ,Heterotopie‘ nennt. Mit dem Begriff der
Heterotopie bezeichnet Foucault einen Raum, der sich durch seine Andersartig-
keit vom normierten gesellschaftlichen Raum der Macht unterscheidet. Gleich-
zeitig ist es ein Gegen- und Komplementirbegriff zur Utopie. Riume, die gleich-
zeitig in Verbindung wie in Widerspruch zum alltiglichen gesellschaftlichen
Raum stehen, kénnen sowohl Utopien als auch Heterotopien sein. Utopien sind

dabei

Orte ohne realen Ort. Es sind Orte, die in einem allgemeinen direkten oder entgegenset-
zen Analogieverhiltnis zum realen Raum der Gesellschaft stehen. Sie sind entweder das
vervollkommnete Bild oder das Gegenbild der Gesellschaft, aber in jedem Fall sind Uto-
pien ihrem Wesen nach zutiefst irreale Riume.2!7

Heterotopien hingegen sind

reale, wirkliche, zum institutionellen Bereich der Gesellschaft gehorige Orte, die gleich-
sam Gegenorte darstellen, tatsichlich verwirklichte Utopien, in denen die realen Orte,
all die anderen realen Orte, die man in der Kultur finden kann, zugleich reprisentiert, in

214 Vgl. Ermnst Bloch: Geist der Utopie (Gesamtausgabe 3), Frankfurt am Main 1985 und

Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde., Frankfurt am Main 1973.

215 Bloch: Hoffnung, S. 258.

216 Michel Foucault: Von anderen Riumen, iibers. v. Michael Bischoff, in: Diinne / Giinzel
(Hg.): Raumtheorie, S. 317-329, hier S. 320.

27 Ebd.,, S. 320.

124

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Frage gestellt und ins Gegenteil verkehrt werden. Es sind gleichsam Orte, die auflerhalb
aller Orte liegen, obwohl sie sich durchaus lokalisieren lassen.218

Als reale Orte, an denen sich Menschen aufhalten, die aus dem Prozess der ge-
sellschaftlichen Normierung herausfallen, sind Riume der Gesetzlosigkeit Abwei-
chungsheterotopien,2l die durch Systeme der Offnung und Abschliefung er-
zeugt werden.??0 Der Raum der Gesetzlosigkeit wird als das Andere vom Raum
des Gesetzes abgeschlossen. Gleichzeitig kann er aber von beiden Seiten geoffnet
werden. Einerseits im Fall, dass die Gesetzlosen fiir einen Raubzug ins Territori-
um vorstoflen, andererseits, wenn der Staat expandiert und die Grenze des Aus-
schlusses verschiebt oder auch, wenn jemand verbannt wird — dann 6ffnet der
Staat die Grenze zur Wildnis, um den Verbannten dorthin zu schicken und
schliefit sie hinter ihm wieder. Riume der Gesetzlosigkeit stehen damit in Verbin-
dung zum Raum des Gesetzes, sind also funktionaler Teil der Gesellschaft.??!
Foucault zihlt Schiff und Kolonie zu den Heterotopien, so dass der Begriff sich
fur eine Analyse der Erzdhlungen iber Stortebeker und Jesse James anzubieten
scheint.2?2 Die gesetzlose Wildnis taucht in Foucaults Aufzihlung der Beispiele
fur Heterotopien allerdings nicht auf. Das mag daher rithren, dass sie als Natur-
raum zwar das Gegenbild zur Kultur der Gesellschaft darstellt, sie jedoch zu-
nichst kein gesellschaftlicher Raum ist, da sie von ihm abgegrenzt ist und nicht

218 Ebd.

219 vgl. ebd., S.322. Im Gegensatz zu Krisenheterotopien. Allerdings wird der Geiichtete

durch den auferlegten Bann auch in einen Krisenzustand versetzt, der ihm den Aufenthalt

in der zivilisierten Gesellschaft verunmoglicht. Das trifft insbesondere zu im Fall des zu

Unrecht Verbannten. Insofern eine Rehabilitierung des Gesetzlosen Bestandteil einer Er-

zdhlung ist, erscheint der erzwungene Aufenthalt in der Wildnis als Phase der Krise. Die

mythischen Riume der Gesetzlosigkeit konnen also beides sein — oder beides zugleich.

Der Begrift der Heterotopie ist schillernd und kann fiir die verschiedensten Raumkonstel-

lationen in Anschlag gebracht werden.

Foucault meint, dass Heterotopien solche Systeme erzeugen, aber meines Erachtens gilt

dies auch umgekehrt, beide bedingen sich gegenseitig. Vgl. ebd., S. 325-326.

221 yg. ebd., S.324.

222 Ereudenhiuser und Kolonien sind die beiden Extremformen der Heterotopie, und wenn
man bedenkt, dass Schiffe letztlich ein Stiick schwimmenden Raumes sind, Orte ohne
Ort, ganz auf sich selbst angewiesen, in sich geschlossen und zugleich dem endlosen Meer
ausgeliefert, die von Hafen zu Hafen, von Wache zu Wache, von Freudenhaus zu Freu-
denhaus bis in die Kolonien fahren, um das Kostbarste zu holen, was die Girten dort zu
bieten haben, dann werden Sie verstehen, warum das Schiff fiir unsere Zivilisation vom
16. Jahrhundert bis heute nicht nur das wichtigste Instrument zur wirtschaftlichen Ent-
wicklung gewesen ist [...], sondern auch das grofite Reservoir fiir die Phantasie. Das Schiff
ist die Heterotopie par excellence. In den Zivilisationen, die keine Schiffe haben, versie-
gen die Traume. An die Stelle des Abenteuers tritt dort die Bespitzelung und an die Stelle
der Freibeuter die Polizei.“ Ebd., S. 327 (Hervorh. i. Orig.). Wenn Foucault das Schiff als
Heterotopie par exellence und Deleuze und Guattari das Meer als glatten Raum par exel-
lence bezeichnen, dann scheint die Figur des Piraten, und nicht die des edlen Riubers,
plotzlich paradigmatisch fiir die mythischen Riume der Gesetzlosigkeit zu werden. Aber
das wire lediglich ein typologisches Problem, das an dieser Stelle nicht weiter von Interes-
se ist.

220

125

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in Zusammenhang mit ihm steht. Die Wildnis ist zwar das Andere der Zivilisati-
on, aber gewissermaflen ist sie ein leerer Raum und damit zunichst politisch be-
deutungslos flir die Gesellschaft. Sie kann als neutrale Zone, als Grenzwiiste,
Niemandsland etc. fir das Verhiltnis von verschiedenen Gesellschaften von Be-
deutung werden.??? Erst wenn sie zum Ziel gesellschaftlicher Expansion wird
oder dort die Gesetzlosen — oder die Wilden, die Nomaden, die Barbaren — loka-
lisiert werden, tritt die Wildnis in ein (agonales) Verhiltnis zum gesellschaftlichen
Raum, zum Staatsapparat und zum Rechtssystem. Gleichzeitig hort die Wildnis
dann auf, blofle Natur zu sein und wird zum Teil der Kultur, d. h. sie bekommt
gesellschaftliche Bedeutung. Heterotopien stehen im Gegensatz zu ,normalen’
gesellschaftlichen Riumen, sie sind aber aufeinander bezogen und nicht substan-
tiell voneinander getrennt. Beide Seiten sind Teil eines sozialen Verhiltnisses.
Durch die Verortung des Gesetzlosen in der Wildnis produziert die Praxis der
Verbannung und des Ausschlusses den Rechtsraum und sein Gegenteil. In dem
gesetzlosen Raum erscheint die aus der Gesellschaft verdringte Gewalt als die
Naturgewalt einer imaginiren Wildnis. Dadurch wird die Wildnis hinsichtlich
der sozialen Ordnung zum raumlich Anderen der Gesellschaft — das in Bezug auf
die soziale Ordnung in nicht-riumlichen Begriffen der Krieg, das Chaos oder die
Anarchie, also soziale Unordnung, wire. Die Entfesselung einer anarchischen
Gesetzlosigkeit als Riickfall in einen Natur- oder Kriegszustand, der innerhalb
der territorialen Ordnung vermieden werden soll, kristallisiert sich in einem Bild
dessen, was im Gesellschaftszustand iiberwunden scheint und ihn gleichzeitig be-
droht.

Das Verhiltnis von Utopie und Heterotopie versucht Foucault am Beispiel des
Spiegels zu verdeutlichen. Ein Spiegel ist einerseits utopisch, weil er einen irrea-
len, virtuellen Raum zeigt, andererseits ist er heterotopisch, weil der Spiegel real
ist und eine Verbindung herstellt zwischen dem irrealen Raum und dem realen
Raum, auf den er zuriickverweist.?2* Heterotopien bilden einen ,zugleich mythi-
schen und realen Gegensatz zu dem Raum, in dem wir leben“.22> Auch wenn es
sich bei Heterotopien um reale Orte handelt, die wirklich existieren oder existiert
haben, gibt es in ihnen einen imaginiren Teil. Deswegen kann eine verwirklichte
Utopie als Heterotopie betrachtet werden.??¢ Die Realitit der Heterotopien und
ihr imagindrer Gehalt verschrinken sich ineinander, so dass sie im Sinne Sojas als
sreal-and-imagined places” verstanden werden konnen.??’ Insofern sich den Riu-
men der Gesetzlosigkeit ein konkreter geographischer Ort zuweisen ldsst, kann

223 Vgl. Simmel: Uber riumliche Projektionen, S.214-215.
224 Vgl. Foucault: Von anderen Riumen, S. 321.
225 Ebd.

226 ygl. ebd., S. 320.
227 Soja: Thirdspace, S. 6 (Hervorh. i. Orig.).

126

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schwerlich behaupten werden, sie seien utopisch — also nirgendwo.??8 Wenn sie
jedoch in der Erzdhlung fingiert werden, bekommt der reale soziale Widerspruch
zwischen der Norm und dem Anderen der Norm eine imaginire Bedeutung. Der
mythische Raum der Gesetzlosigkeit in der Literatur kann wie der Spiegel zwi-
schen Utopie und Heterotopie changieren. Intradiegetisch ist der Raum der Ge-
setzlosigkeit eine Heterotopie, da er innerhalb der Erzihlung als das geogra-
phisch konkret zu verortende Andere erscheint. Selbst wenn der Text reale Orte
denotiert, sind die dargestellten Riume der Gesetzlosigkeit, wenn sie in der
auflertextuellen Wirklichkeit nicht (mehr) gesetzlos sind, irreal und virtuell, uto-
pisch. Sherwood Forest, Ostsee, Missouri etc. sind als mythische Riume der Ge-
setzlosigkeit real und imaginir zugleich; ebenso sind sie gleichzeitig anderswo
und nirgendwo.

Mythische Riume der Gesetzlosigkeit als imagindre sozio-historische
Konstellation

Der gesetzlose Raum steht dem Raum des Gesetzes und des Staates als ein reales
und imaginires Anderes gegeniiber. Solch eine topologische Konstellation ist
kein tibergeschichtliches Phinomen. Es ist an bestimmte sozio-historische Bedin-
gungen gebunden. Riume der Gesetzlosigkeit wie der Sherwood Forest von Ro-
bin Hood, die Nord- und Ostsee von Stortebeker und der amerikanische Westen
von Jesse James missen als konkrete historische Konstellationen verstanden wer-
den: der mittelalterliche Wald der Feudalgesellschaft, das Meer der frithneuzeitli-
chen Seefahrer, Hindler und Entdecker und die Frontier der ,Neuen Welt‘ im In-
dustriezeitalter. Die spezifischen Riume der Gesetzlosigkeit hingen mit einer be-
stimmten historischen Entwicklung zusammen, mit dem Prozess der Erschlie-
Bung von Gebieten, der Durchsetzung des Rechtsprinzips in diesen und der da-
mit einhergehenden Transformation in staatliche Territorien. Die Grenze der Zi-
vilisation wurde immer weiter verschoben, vom Land auf das Meer und dann auf
die neu ,entdeckten® Kontinente. Die Entwicklung der modernen Transport- und
Kommunikationsmittel erlaubt es einem Staat schliellich, die entlegensten Win-
kel seines Territoriums zu kontrollieren und sein Gewaltmonopol innerhalb sei-
ner Grenzen effektiv durchzusetzen. Neben der ErschlieBung abgelegener Gebie-
te durch Eisenbahn, Dampfschiffe und die Ausdehnung von Straflennetzen so-
wie der Ausbreitung von Telegraphenleitungen erleichterten auch neue Waffen-
technologien, verbesserte Methoden der Verwaltung und der Kriminalistik dem

228 Heterotopien sind ,,Utopien [...], die einen genau bestimmbaren, realen, auf einer Karte
zu findenden Ort besitzen®. Michel Foucault: Die Heterotopien. Les héterotopies. Der
utopische Korper. Le corps utopique. Zwei Radiovortrige, iibers. v. Michael Bischoff,
Frankfurt am Main 2005, S. 9.

127

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Staat den Kampf gegen Gesetzlosigkeit.22? Mit der allmihlichen Konsolidierung
homogener staatlicher Territorien und der Kontrolle der Weltmeere verschwan-
den die Spielriume fur Banditen und Piraten, da diese auf die Nutzung eines ex-
traterritorialen Raums angewiesen sind. Der Mythos bringt Gesetzlosigkeit in
einer spezifisch raum-zeitlichen Konstellation der Erzihlung zum Ausdruck.
Michail Bachtin bezeichnet die Raum-Zeit-Beziehung in literarischen Texten
als Chronotopos.?3? Unter Chronotopos versteht Bachtin ,,Organisationszentren
der grundlegenden Sujetereignisse®.?3! Die Zeit der Erzihlung, als Ablauf der er-
zdhlten Ereignisse, muss sich in der sprachlichen Darstellung riumlich materiali-
sieren. Im Chronotopos konkretisiert sich das Ereignis zum Bild, es wird, wie
Bachtin schreibt, ,mit Fleisch umhiillt und mit Blut gefiillt.“?32 Ein Chronotopos
ist die Konstellation, in der Zeit und Raum der Erzihlung zusammentreten und
deren Verhiltnis zueinander sich durch die erzihlte Handlung hindurch entfal-
et: ,Die Merkmale der Zeit offenbaren sich im Raum, und der Raum wird von
der Zeit mit Sinn gefiillt und dimensioniert.“?33 Jurij Lotman erldutert, dass jede
Erzihlung, jede literarische Darstellung von Handlung notwendigerweise eine su-
jetlose Struktur hat, die raum-zeitlich zu verstehen ist.2* Um es mit Bachtin zu
sagen: ,Chronotopisch ist [...] jedes kiinstlerisch-literarische Bild.“23> Der Held
oder die Heldin einer Erzihlung zeichnen sich dadurch aus, dass sie die von der
sujetlosen Struktur festgelegten Grenzen tberschreiten, wodurch ein narratives
Ereignis ausgelost wird: ,Deshalb kann das Sujet immer auf die Hauptepisode
zusammengezogen werden — die Uberschreitung der grundlegenden topologi-
schen Grenze in der Raumstruktur.“23¢ Die riumliche Uberschreitung der gesell-
schaftlichen Rechtsordnung als Sujet des Mythos der Gesetzlosigkeit ist einge-

229 yg|. Hobsbawm: Banditen, S. 26-28.

230 Michail M. Bachtin: Chronotopos, iibers. v. Michael Dewey, Berlin 32014.

21 Ebd., S.187.

232 Ebd., S. 188.

23 Ebd,, S.7.

23% Das erzihlte Ereignis, das als Motiv die kleinste unauflésbare Einheit des Sujets einer Er-
zihlung ist, wird von Jurij Lotman in ein ,,System riumlicher Relationen® eingebettet. Bei
thm zeigt sich die Tradition der russischen Literaturwissenschaft, die Strukturierung von
sujethaften Erzdhlungen riumlich zu begreifen: ,Das ganze riumliche Kontinuum des
Textes, in dem die Welt des Objektes abgebildet ist, fiigt sich zu einem gewissen Gesamt-
Topos zusammen. Dieser Topos ist stets mit einer bestimmten Gegenstindlichkeit ausge-
stattet, da der Raum dem Menschen immer in Form irgendeiner Fillung gegeben ist. Ju-
rij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte (Struktura chudoZestvennogo teksta),
iibers. v. Rolf Dieter Keil, Miinchen #1993, S. 329. Vgl. die Ubers. v. Rainer Griibel (1973):
Jurij Lotman: Kinstlerischer Raum, Sujet und Figur, in: Diinne / Giinzel (Hg.): Raum-
theorie, S.529-545, hier S.531-532: ,Dieser Topos ist stets mit einer gewissen Gegen-
stindlichkeit ausgestattet, da ja der Raum dem Menschen immer in Form irgendeiner
konkreten Ausfullung eben dieses Raumes gegeben ist.“ (meine Hervorh., AJH). Obwohl
das Wort ,konkret* tiberfliissig zu sein scheint, bringt das den Sachverhalt auf den Punkt,
dass der Raum nie als abstrakter gegeben ist.

235 ygl. Bachtin: Chronotopos, S. 188.

236 Lotman: Struktur, S. 338.

128

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bunden in den Chronotopos, der dieses Sujet in Relation zum Gegensatz von
gesetzlosem Raum und staatlichem Territorium organisiert. Die mythischen Riu-
me der Gesetzlosigkeit sind historische Chronotopoi, die im Verhiltnis von ge-
schichtlicher Wirklichkeit und imaginirer Vergangenheit betrachtet werden mis-
sen. Bachtin weist darauf hin, dass die ,literarische Aneignung der realen histori-
schen Zeit und des realen historischen Raumes“?37 ein komplizierter, diskontinu-
ierlicher Prozess ist. Der mythische Chronotopos ist eine Form solch einer litera-
rischen Aneignung. Im Mythos stellt sich das Ereignis der Grenziiberschreitung
narrativ als Abfolge von Abenteuern, als Heldenreise, dar: ,Miihselig und wider-
ruflich 18st sich im Bilde der Reise historische Zeit ab aus dem Raum, dem unwi-
derruflichen Schema aller mythischen Zeit.“2*® Der Chronotopos im Mythos der
Gesetzlosigkeit ist nicht nur der Ausdruck einer narrativen Konstellation, in der
Zeit und Raum zusammentreten, sondern muss spezifischer als die imaginire
Raum-Zeit-Beziehung einer realen, territorialen Geschichte der Herrschaft ver-
standen werden. Auch deshalb konnen die verschiedenen Gestalten des Gesetzlo-
sen nicht einfach als typologische Ausdifferenzierungen einer Figur verstanden
werden, sondern die Differenzen miissen als Indikator historischer Verinderun-
gen der gesellschaftlichen Topologie aufgefasst werden.

Zwar sind nicht alle Grenzen auf der Welt gefestigt, und viele Staaten dieser
Welt besitzen keineswegs territoriale Integritit, auch wenn unter den Bedingun-
gen einer totalen Vergesellschaftung der Welt durch das globale Kapital und der
volligen Erschliefung der letzten Winkel der Erde keine weiflen Flecken auf den
Landkarten und kein von Staaten unbeanspruchtes Gebiet mehr tbrigbleibt.
Sherwood Forest, Nord- und Ostsee, der amerikanische Westen jedenfalls sind
lingst befriedet und keinesfalls gesetzlose Riume.?3? Die mythischen Erzihlun-
gen uber die Gesetzlosen erscheinen deshalb als das imaginire Sediment histo-
rischer Konflikte. Die realen geographischen Orte werden im Akt des Erzdhlens
fingiert. In der Fiktion werden sie irrealisiert zu imagindren Orten, die als histo-
rische Chronotopoi die Sujetereignisse organisieren. Als ,real-and-imagined pla-
ces stehen sie sowohl zur historischen Realitit wie zur mythischen Fiktion in
einem ambivalenten Verhiltnis. Die Vorstellungen von Riuberbanden und Pira-
ten, die dort agierten und die in den Erzdhlungen zum Ausdruck kommen, ma-
chen aus Sherwood, der Ost-Nordsee und den Pririen Missouris jene mythischen
Riume der Gesetzlosigkeit, als die sie im kulturellen Gedichtnis prisent sind.
Der Mythos des Gesetzlosen reaktiviert den Raum der Gesetzlosigkeit als Verge-
genwirtigung einer imaginiren Vergangenheit. Mythische Fiktion und reale Geo-
graphie iiberlagern sich und kniipfen ein Band zwischen der Gegenwart und dem

237 Bachtin: Chronotopos, S. 7.

238 ygl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 55.

239 Wovon ich mich auf Exkursionen nach Nottingham und Sherwood Forest, an die Ost-
und Nordsee, nach Hamburg und Helgoland, sowie nach Kansas City, St. Joseph und
Kearney in Missouri iberzeugen konnte.

129

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Moglichkeitshorizont einer vergangenen raum-zeitlichen Konstellation, in der
das Territorium noch nicht geschlossen, die Grenze noch offen war. Die imagini-
re Raum-Zeit-Konstellation, die im Chronotopos des Mythos der Gesetzlosigkeit
zum Ausdruck kommt, steht im Gegensatz zur utopischen Qualitdt imaginirer
Topographien, deren kultureller und sozialer Stellenwert aus zukunftsgerichteten
Entwirfen resultiert.240 Gerade im Mythos hat nicht nur die Zukunft, sondern
auch die Vergangenheit Anteil am Imaginiren. Die Frage ist, ob der Mythos der
Gesetzlosigkeit einen utopischen Gehalt hat und ob dieser dann retrospektiv, als
verlorene Moglichkeit historischer Heterotopien - realisierter Utopien - verstan-
den werden kann.

Die theoretischen Uberlegungen, wie von einer Typologie des Gesetzlosen zur
Topologie der Gesetzlosigkeit zu gelangen ist, konnen folgendermaflen zusam-
mengefasst werden: Der Mythos ist eine symbolische Form, durch die sich im
Modus der Narration, Rezeption und Neuinterpretation ein gesellschaftliches
Imaginires entfalten kann. Er kann verschiedene soziale Funktionen haben. Die
soziale Ordnung kann durch ihn begriindet und legitimiert oder auch bestritten
werden. Die Varianten des Mythos zeichnen sich dadurch aus, dass sie einen sta-
bilen gemeinsamen Kern an Merkmalen besitzen, der einen Wiedererkennungs-
effekt bewirkt. Damit kann die Figur des gesetzlosen Helden, oder eine spezifi-
sche Heldenfigur, als mythischer Typus konstruiert werden, d. h. der Mythos
kann durch seinen narrativen Kern erkenntnistheoretisch als Typologie beschrie-
ben werden. Jede Variation des Mythos ist ein Spiel mit dem Typischen, ldsst sich
aber nicht darauf reduzieren, ohne ihre Besonderheit zu liquidieren. Auch der
gesetzlose Raum des Waldes, des Meeres und der Frontier konnen abstrakte typo-
logische Merkmale sein. Die riumlichen Relationen weisen aber tiber die Bestim-
mung eines mythischen Typus hinaus auf die sozialen Verhiltnisse. Anstatt die
Texte anhand typologischer Merkmale zu klassifizieren, soll untersucht werden,
wie sich welche Raumkonstellation am konkreten Objekt, in einem spezifischen
Text, zeigt. Die Topologie der Gesetzlosigkeit in einer jeweils besonderen Varian-
te des Mythos soll als dialektisches Bild entfaltet werden, das die Bedeutung des
historischen Chronotopos fiir die untersuchte Textquelle aufschlief3t.

Alle Versuche, mythische Riume der Gesetzlosigkeit theoretisch abstrakt zu er-
fassen, konnen letztlich nur fur die Probleme der Fragestellung sensibilisieren.
Die Begriffskonstellation der ,mythischen Riume der Gesetzlosigkeit® fuhrt zu
den Bruchlinien von Recht und Gerechtigkeit, Gesetz und Gewalt, Staat und
Bande, gekerbtem Territorium und glattem, unerschlossenem Raum, Deterritoria-
lisierung und Reterritorialisierung, Wildnis und Zivilisation, Natur und Kultur,
Fiktion und Realitit, Utopie und Heterotopie. Inwiefern diese Widerspriiche pro-
duktiv gemacht werden koénnen, wird sich nicht in abstrakten theoretischen Aus-

240 vgl. Simonis / Rohde: Das kulturelle Imaginire, S. 7-8.

130

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fuhrungen zeigen, sondern muss sich in der Auseinandersetzung mit dem kon-
kreten Objekt, dem Textmaterial erweisen.

131

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783956506079-15 - am 13.01.2028, 08:15:47.



https://doi.org/10.5771/9783956506079-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Gesetzlose Helden
	1. Banditen, Piraten und Revolverhelden als gute Gesetzlose
	2. Die Erzähltradition des gesetzlosen Helden: Zu Auswahl und Kontext des Materials

	II. Der Widerspruch von Recht und Gerechtigkeit
	1. Souveränität, Legalität, Legitimität
	2. Soziale Gerechtigkeit und das Recht auf Eigentum
	3. Recht und Revolte
	4. Gerechtigkeit und die Utopie der Gesetzlosigkeit

	III. Outlaw Studies
	1. Eric Hobsbawms Typologie des Sozialbanditen
	2. Der Diskurs um den Gesetzlosen nach Hobsbawm
	Die historische Kritik
	Die modernistische Kritik
	Das Politische des Sozialbanditen und die Abgrenzung vom Partisanen

	3. Die Probleme einer Typologie des Gesetzlosen

	IV. Zur Kritik der Typologie
	1. Nutzen und Grenzen von Typologien
	2. Der Vorrang des Objekts

	V. Von der Typologie des Gesetzlosen zur Topologie der Gesetzlosigkeit
	1. Außerhalb des Gesetzes
	2. Aspekte der Mythoskritik
	Die Rationalität des Mythos
	Der Mythos als Erzählung
	Vergleich und Konstellation: Zur Methodik einer komparatistischen Mythoskritik

	3. Raumtheoretische Aspekte von Recht und Gesetz(losigkeit)
	Zur Dialektik des gesellschaftlichen Raums
	Eigentum, Staatlichkeit und die Konstitution des Territoriums
	Gesetzlosigkeit als Deterritorialisierung
	Utopie und Heterotopie
	Mythische Räume der Gesetzlosigkeit als imaginäre sozio-historische Konstellation



