
 Zwischen Kontext, Erkenntnislehre, Hermeneutik 
und Theologie –  
Ḥanafitische Rechtssystematik bei Abū Zayd 
ad-Dabūsī (gest. 430/1039)

Serdar Kurnaz

A. Einführung

Die Geschichte der islamischen Rechtswissenschaften beherbergt eine Fülle von 
innovativen Ansätzen von Gelehrten, die sich mit Disziplinen wie z. B. den uṣūl 
al-fiqh befasst haben. Solche Ansätze entstanden unter bestimmten historischen 
Umständen. Die Gelehrten, die sie entwickelte, kamen mit unterschiedlichen 
Strömungen, Ideen und Konzepten in Berührung. Ungeachtet dieser Umstände 
können solche historisch bedingten Entwicklungen die Systematik einer gesam-
ten Gelehrsamkeitstradition beeinflussen. Ein solches einschlägiges Beispiel 
liegt uns beim ḥanafitischen Gelehrten Abū Zayd ad-Dabūsī (gest. 430/ 1039) 
vor. Dieser hat seine Rechtsmethodik, Erkenntnislehre und Theologie so formu-
liert, dass er einen Platz unter konkurrierenden bekannten Ansätzen in Zentrala-
sien schuf: Ein Weg zwischen Traditionalismus, Rationalismus und Sufismus. 
Der vorliegende Beitrag möchte auf die Erkenntnislehre, ausgewählte Themen 
der juristischen Hermeneutik sowie der theologischen Deutung eines Rechts-
falls im Werk Taqwīm al-adilla von ad-Dabūsī eingehen. Ziel ist es, zu verstehen, 
ob und wie sich historische Begebenheiten auf die Rechtstheorie und -metho-
dik von ad-Dabūsī ausgewirkt haben. Um dieses Ziel zu erreichen, widmet sich 
der nächste Abschnitt zunächst dem Leben, den Werken sowie dem Kontext von 
ad-Dabūsī. Darauf folgen die ausgewählten rechtstheoretischen und -methodi-
schen Themen.

B. Biographisches und Kontext

I. Abū Zayd ad-Dabūsī: Leben und Werke

Abū Zayd ʿAbdallāh (ʿUbaydallāh) ibn Muḥammad ibn ʿUmar ibn ʿĪsā ad-Dabūsī 
stammt aus der Nähe von Samarkand, der Ortschaft Dabūsiya. Obwohl er ein 
sehr einflussreicher und bekannter Gelehrter in Samarkand und Buchara war, 
ist über sein Leben kaum etwas bekannt. Er scheint in den Techniken der Dis-
putation (munāẓara) und den Unterschieden innerhalb der Rechtsschulen ver-
siert gewesen zu sein. Oft wird er als Begründer der Disziplin der juristischen 
Meinungsverschiedenheit (ḫilāf, iḫtilāf) angeführt. Ferner war er lange Zeit als 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 SERDAR KURNAZ

Richter tätig, weshalb er auch als ›der Richter Zayd‹ (al-Qāḍī Zayd) bekannt 
gewesen sein soll. Ad-Dabūsī wurde von den beiden wichtigen zentralasiatischen 
Ḥanafiten Abū l-ʿUsr al-Bazdawī (gest. 482/ 1089) und Šams al-Aʾimma as-Saraḫsī 
(gest. 483/ 1090) stark rezipiert. Zusammen gelten sie als die drei großen Auto-
ritäten für die Etablierung der ḥanafitischen Rechtsmethodik (uṣūl al-fiqh). 
Ad-Dabūsī starb im Jahre 430/ 1039 in Buchara. In bio-bibliographischen Wer-
ken gibt es viele Angaben über ad-Dabūsīs Schaffen, die uns aber nicht alle vor-
liegen. Berühmt und erhalten sind uns vier seiner Schriften: 1) al-Amad al-aqṣā, 
das sich mit der islamischen Mystik und der Ethik befasst,1 2) al-Asrār (wa-t-
taqdīm li-l-adilla) fī l-furūʿ, ein rechtsvergleichendes Werk, das die umstrittenen 
Rechtsfälle erwähnt und mit Rücksicht auf die angeführten Argumente disku-
tiert, 3) Taqwīm al-adilla fī uṣūl al-fiqh,2 das wohl einflussreichste ḥanafitische 
Werk zu den uṣūl al-fiqh, und 4) Taʾsīs an-naẓar fī ḫtilāf al-aʾimma,3 ein rechts-
vergleichendes Werk, in dem ad-Dabūsī sowohl innerhalb der Ḥanafiten, so etwa 
Abū Ḥanīfa (gest. 150/ 767), Zufar ibn Huḏayl (gest. 158/ 775), Abū Yūsuf (gest. 
182/ 798), Muḥammad ibn al-Ḥasan aš-Šaybānī (gest. 189/ 805) und Ḥasan ibn 
Ziyād (gest. 204/ 819), als auch im Vergleich mit Mālik ibn Anas (gest. 179/ 795), 
Ibn Abī Laylā (gest. 148/ 765) und aš-Šāfiʿī (gest. 204/ 820) die Anwendung von 
Rechtsprinzipien analysiert.4

II. Der sāmānidisch-zentralasiatische Kontext

 Ad-Dabūsīs Wirken fällt in eine Zeit in Zentralasien, in der die ḥanafitische Tra-
dition in der Gunst der herrschenden Dynastie stand. Die persischen Sāmāniden 
(reg. 819–1005) bevorzugten zwar die Ḥanafiten, aber die Richter wurden nicht 
nur aus Reihen dieser Rechtsschule ernannt; auch Šāfiʿiten wurden als Richter 
einberufen. Die Konkurrenzsituation unter Ḥanafiten und Šāfiʿiten verschärfte 
sich insbesondere in Nīsābūr. Schiitische Gruppierungen, darunter auch Sie-
benerschiiten (Ismāʿiliten, auch als Bāṭinīya bezeichnet, da sie sich mehr auf die 
allegorische, innere [bāṭin] Bedeutung der religiösen Quellen konzentrierten) 
konnten noch bis etwa zum Jahr 950 großen Einfluss in Transoxanien ausüben. 
Hiernach wurden sie jedoch verfolgt und vertrieben.5 Zu Lebzeiten ad-Dabūsīs 
scheinen sich die Auseinandersetzungen zwischen traditionalistischen, rationa-
listischen und mystischen Kreisen verschärft zu haben. Dadurch kam die Frage 

1 Ad-Dabūsī: قصى
أ
الأ مد 

أ
 ,Für dieses Werk und seine Analyse siehe Bedir: Interplay of Sufism .الأ

S. 253–270.
2 Ad-Dabūsī: ي أصـول الفقه

�
دلةة في

أ
.تقويمم الأ

3 Ad-Dabūsī: سيس النظر
أ  Für eine Analyse seiner Herangehensweise siehe Young: The Dialectical .�تأ

Forge. S. 73–78.
4 Vgl. Akgündüz: »Debûsî«; Wheeler: »al-Dabūsī, Abū Zayd«; Brockelmann: Arabische Littera-

tur, S. 184; Sezgin: Arabisches Schrifttum, S. 456.
5 Vgl. Bonner: The Waning of Empire, S. 344–346; Usta: »Sâmânîler«; Bedir: Reason and Rev-

elation, S. 234 f.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 229

für Ḥanafiten auf, die sich als Sunniten verstanden, wie genau sie ihre Zugehö-
rigkeit zur sunnitischen Tradition bestimmen können. Obwohl die Ḥanafiten 
klare Positionen in den Rechtswissenschaften bezogen, die die Gelehrten als 
ḥanafitisch einordnen ließen, waren die theologischen Positionen und Annah-
men unter ihnen nicht einheitlich. Noch zu Lebzeiten von ad-Dabūsī folgten viele 
Ḥanafiten der muʿtazilitischen Tradition, von der sich die Šāfiʿiten als Ašʿariten 
klar distanzierten und traditionalistische Kreise ebenfalls abwandten. Wie die 
bisherige Forschung zeigt, hatte ad-Dabūsī selbst einen eher rationalistischen 
Ansatz und bediente sich Argumenten, die sich im muʿtazilitischen Gedanken-
gut finden lassen. Er versuche jedoch, sich in seinem Werk Taqwīm al-adilla von 
den Muʿtaziliten zu distanzieren.6 Dies dürfte ein Ergebnis der oben genannten 
Auseinandersetzungen sein. 

Diese Verhältnisbestimmung zwischen konkurrierenden theologischen Ansät-
zen prägte wohl auch das Jahrhundert nach ad-Dabūsīs Wirken, was wir an den 
Bestrebungen des ebenfalls ḥanafitischen ʿAlāʾ ad-Dīn as-Samarqandī (gest. 539/
1144) sehen. Er gehört zu den ersten, die sich explizit der Aufgabe widmeten, 
die ḥanafitischen uṣūl al-fiqh der māturīditischen Theologie entsprechend neu 
zu formulieren.7 As-Samarqandī folgt dabei wohl seinem Lehrer Abū l-Muʿīn 
an-Nasafī (gest. 508/ 1115), der der māturīditischen Theologie eine eigenstän-
dige und klar erkennbare Systematik verleihen und diese gegen andere Schu-
len verteidigen wollte.8 Dies lässt sich daran erkennen, dass der freie Raum, 
der durch die Verdrängung muʿtazilitischen Gedankenguts entstand, zunächst 
durch die ašʿaritische Theologie gefüllt wurde. Ḥanafiten wollten den Platz nicht 
der ašʿaritischen Theologie überlassen, zumal die konkurrierenden Šāfiʿiten 
ašʿaritisch waren. Abū Manṣūr al-Māturīdīs (gest. 333/ 944) Theologie dage-
gen war klar sunnitisch zu verorten, zumal er selbst sich gegen die Muʿtaziliten 
wandte und durch an-Nasafīs Bestreben sichtbarer wurde.9 Es ist daher keine 
Überraschung, dass as-Samarqandī die ḥanafitische Tradition als ahl as-sunna 
wiedergibt und die ašʿaritische als ahl al-ḥadīṯ davon abgrenzt.10

Es kommt eine weitere Komponente hinzu, die den historischen Kontext, 
in dem die Werke von ad-Dabūsī entstanden sind, bestimmen. Mystische bzw. 
sufische Gruppierungen waren ebenso stark vertreten wie die bisher genann-
ten Gruppierungen. Diese Domäne wurde, so Murteza Bedir, ebenfalls von 
ašʿaritischen und šāfiʿitischen Gelehrten dominiert. Zwar gebe es ḥanafitische 
Gelehrte, wie etwa Abū Yazīd Bisṭāmī (gest. 234/ 848 oder 261/ 875), al-Ḥākim 
at-Tirmiḏī (gest. 320/ 932) oder al-Kalabāḏī (gest. 380/ 990), jedoch standen sie 
nicht mit ihrer Zuordnung zu den Ḥanafiten im Vordergrund. Bekannt seien sie 
eher als Sufis. Dieses Bild, so lässt sich ad-Dabūsīs Ansatz deuten, sollte sich nun 

6 Vgl. Bedir: Reason and Revelation, S. 235.
7 Diesen Anspruch bringt er selbst zur Sprache; vgl. as-Samarqandī: ج العقول

�ئج
ي نتا

�
صول في

أ
ان الأ ز .S. 1–5 ,ميز�

8 Vgl. Rudolph: Das Entstehen der Māturīdīya, S. 394–404. 
9 Vgl. Bedir: Mâtürîdî Fıkıh Usûlü, S. 412–420.
10 Vgl. as-Samarqandī: ج العقول

�ئج
ي نتا

�
صول في

أ
ان الأ ز .passim ,ميز�

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 SERDAR KURNAZ

ändern: ad-Dabūsī zeigt sich als ein ḥanafitischer Jurist, der sufische Gedanken 
aufarbeitet.11 Damit lässt sich ad-Dabūsīs Kontext als ein Dreiecksverhältnis 
bestimmen; die äußeren Enden markieren der Rationalismus, Traditionalismus 
und Sufismus. 

Nicht nur diese grundsätzlichen Haltungen zur Theologie und zu den Rechts-
wissenschaften beeinflusste das Denken ad-Dabūsīs. Wir können zum Beispiel 
im Taqwīm al-adilla beobachten, dass ad-Dabūsī in vielen Fragen der Rechtsthe-
orie und Hermeneutik darauf zurückgreift, Dinge und Ansichten in vier Arten 
zu unterteilen. Dasselbe Vorgehen bescheinigt Murteza Bedir auch seinem Werk 
al-Amad al-aqṣā, wo er solche Vierteilungen anführt, obwohl sie nicht gerade 
überzeugend erscheinen. Ein Grund dafür könnte sein, dass er von neoplato-
nischem Gedankengut, insbesondere von den ismailitischen Lauteren Brüdern 
(Iḫwān aṣ-Ṣafāʾ) beeinflusst war, 

»who shared the Pythagorean insistence on numbers, especially on the number four, due to 
the importance of the latter in their view of spiritual realm (for spiritual principles)«.12

Ferner wissen wir, dass ad-Dabūsī weitere philosophisch-theologisch begründete 
Diskussionen kannte und diese ebenfalls in seine rechtstheoretischen Überle-
gungen einbezog. Dazu gehört die sogenannte Atomlehre in der systematischen 
Theologie. Zusammengefasst besagt die Atomlehre, dass die Welt aus Substanzen 
(Sg. ǧawhar) und Akzidenzien (Sg. ʿaraḍ, das sind z. B. Eigenschaften und Bewe-
gung) besteht. Nach sunnitischer Auffassung können Substanzen ohne Akziden-
zien nicht bestehen. Akzidenzien dagegen können in zwei aufeinanderfolgenden 
Momenten nicht existieren. Sie müssen ständig neu erschaffen werden. In dem 
Bereich, den wir als Vertragsrecht bezeichnen können, spielt für ad-Dabūsī diese 
Unterscheidung eine zentrale Rolle. Denn Gegenstand eines Vertrags können real 
existierende Dinge (aʿyān) sein oder Nutzen (manāfiʿ), die ad-Dabūsī mit Akzi-
denzien gleichsetzt. Akzidenzien können per definitionem aber während des Ver-
tragsschlusses nicht existieren und zerfallen im Gegensatz zu real existierenden 
Dingen in jedem Moment. Können wir davon ausgehen, dass etwa der Nutzen, 
den man z. B. von Mietgegenständen hätte, kompensiert werden müsse, wenn 
etwa der Gegenstand unrechtmäßig in Besitz genommen wird?13 Ad-Dabūsī 
gilt als einer der ersten, die sich explizit mit dieser atomistischen Begrifflichkeit 
befasst haben, um diese und ähnliche juristisch relevante Aussagen zu bewerten.14

Der Kontext, in dem ad-Dabūsī lebte, wirkte sich auf seine Werke aus. Im Fol-
genden soll dieser Einfluss an vier Beispielen (so folgen wir ad-Dabūsīs Systema-
tik der Vierteilung) gezeigt werden: 

1) 	Erkenntnislehre zwischen Rationalismus, Traditionalismus und Sufismus, 

11 Bedir spricht daher auch von einem juristic spiritualism; vgl. Bedir: Interplay of Sufism, 
S. 256–258.

12 Ebd., S. 265 f.; vgl. Netton: Muslim Neoplatonism, S. 9–12.
13 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
.S. 92 f., 282 f ,تقويمم الأ

14 Vgl. Hacak: Atomcu Evren, S. 19, 107.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 231

2) 	Mittelweg zwischen Traditionalismus und Rationalismus am Beispiel der 
Deutung von verbietenden Aussagen (Sg. nahy),

3) 	Beispiele für die Systematik der Vierteilung, 
4) 	Einfluss der Atomlehre auf vertragsrechtliche Diskussionen. 

Die Beispiele der Systematik der Vierteilung werden sich auch bereits in der 
Erkenntnislehre sowie der Deutung von verbietenden Aussagen zeigen. Um 
ihre Tragweite zu verdeutlichen, werde ich weitere Beispiele im dritten Punkt 
anführen, die unabhängig von diesen ersten beiden sind. Beginnen wir mit der 
Erkenntnislehre ad-Dabūsīs, die alle weiteren Themen durchdringt.

C. Erkenntnislehre ad-Dabūsīs

Ad-Dabūsī geht in den letzten Kapiteln des Taqwīm al-adilla auf Begriffe ein, 
die darstellen, wie menschliche Erkenntnis einzuordnen ist.15 Sichtlich von der 
mystischen Terminologie ausgehend verbindet ad-Dabūsī das Wissen mit dem 
Zustand des Herzens. Die Vernunft sei dabei das Licht, mit dem das Herz sehen 
und das Verborgene erkennen könne.16 Um die Erkenntnisfähigkeit des Men-
schen zu beschreiben, geht er auf die Entwicklungsstufen des Menschen ein. 
Zunächst seien Menschen mit der Geburt wie ›unvernünftige‹ (maǧnūn) Men-
schen zu betrachten, die nicht verstehen können, was ihnen gesagt wird. Hier-
nach werde der Mensch zu jemandem, der:die vernünftig (ʿāqil) ist. Wie genau 
dieser Übergang geschieht, beschreibt ad-Dabūsī nicht.17

Wird der Mensch ›vernünftig‹, so könne das Herz mit diesem Licht Wis-
sensobjekte erkennen. Diejenigen, die sich diesem Licht verwehren, sind für 
ad-Dabūsī Ignoranten (Sg. ǧāhil). Denn erkenne man mit diesem Licht Dinge, 
werde dies Wissen (ʿilm) genannt. Das Gegenteil von Wissen sei Ignoranz (ǧahl), 
weshalb diejenigen, die sich dem Licht verschließen, Ignoranten seien. Dieses 
Sehen durch das Licht der Vernunft hat aber für ad-Dabūsī verschiedene Stufen. 
Sehe jemand nur schwach, so wird diese Person als Zweifler (šākk) bezeichnet. 
Zweifel (šakk) ist für ad-Dabūsī das Gegenteil von Gewissheit (yaqīn): Zweifel 
erscheint der sehenden Person in der Form, die dem Gesehenen bzw. Erkannten 
widerspricht. Sehe aber das Herz stärker, wenn auch nicht in der vollkommenen 
Stärke, dann könne das Herz nur annehmen und vermuten, dass etwas so ist, wie 
es das Wissensobjekt erkenne. In diesem Fall wird der:die Betrachtende als ›Spe-
kulant‹ (ẓānn) bezeichnet. Spekulation (ẓann) bzw. Präsumtion ist für ad-Dabūsī 
eine Art Zweifel: Man ziehe eine Möglichkeit vor, ohne wirklich die Entschei-
dung begründen zu können. Daher sei das Gegenteil von Spekulation Wahrheit 

15 Diese Überschrift basiert auf Kurnaz: Epistemology and Legal Theory. 
16 Ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
قصى :.S. 465; ders ,تقويمم الأ

أ
مد الأ

أ
.S. 37; Bedir: Interplay of Sufism, S. 270 ,الأ

17 Ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 465 ,تقويمم الأ

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 SERDAR KURNAZ

(ḥaqq). Um diesen Unterschied hervorzuheben, bezieht sich ad-Dabūsī hier auf 
Q 53:28: 

»Sie haben kein Wissen (ʿilm) davon, sie folgen nur einer Ahnung (ẓann). Siehe, die Ahnung 
kann die Wahrheit (ḥaqq) in nichts ersetzen [Hinzufügungen in Klammern stammen vom 
Autor des vorliegenden Artikels].«18 

Dennoch trifft ad-Dabūsī hier eine Unterscheidung und behebt die negative 
Konnotation zur Spekulation bzw. Präsumtion, zumal das islamische Recht stark 
auf Präsumtionen basiert.19 Spekulation könne im übertragenen Sinne auch als 
Wissen bezeichnet werden, sofern diese Art von Wissen auf einem anerkannten 
Hinweis (dalīl) basiere. In diesem Falle entferne sich Spekulation vom Zweifel 
und werde zu einer überwiegenden Vermutung (ġālib ar-raʾy). Als Beispiel nennt 
ad-Dabūsī dafür das Wissen, das man durch Analogie (qiyās) und iǧtihād erlange. 
Es sei ein falsifizierbares Wissen, das unter Wahrheit subsumiert werden könne.20

Hat man nun ein vollständiges Wissen über das betrachtete Objekt, sei also 
Zweifel behoben, dann erlange der Mensch Wissen (ʿilm). Sei man von diesem 
Wissen überzeugt, weil es gute Argumente dafür gibt, werde es zur Überzeugung 
(iʿtiqād). Diesem gehen aber Zustände voraus wie etwa Verwirrung (iḍṭirāb), so 
wie wenn man eine Stadt zum ersten Mal betrete und eine Orientierung brau-
che. Sei eine Orientierung gegeben bzw. die Verwirrung behoben, entstehe 
Erkenntnis (maʿrifa); ein Begriff, der ebenfalls im Sufismus eine zentrale Rolle 
spielt. Erkenntnis sei nur möglich, wenn man unumstößliche Argumente für 
das erkannte Wissensobjekt habe, die über die Sinneswahrnehmung hinausge-
hen. Das Gegenteil von Erkenntnis ist für ad-Dabūsī ein Konzept bzw. eine Idee 
(fikra), der der fortwährende Zustand der Gewissheit fehle. Erkenntnis (maʿrifa) 
ist somit die höchste Form von Wissen. Darüber hinaus hat die Erkenntnis für 
ad-Dabūsī zwei Arten: 

1) 	Ein evidentes (ẓāhir) Wissen, ohne dabei Kenntnis über die tiefere Bedeutung 
(bāṭin) des Wissensobjektes zu haben, 

2) 	Verstehen (fiqh): Das Herz erreiche hier auch die tieferen, inneren Bedeu-
tungen und könne dieses Wissen genießen (wörtl. yaltaḏḏ al-qalb bihi). Die 
Personen, die das Wissensobjekt auf diese Art durchdringen, seien als faqīh zu 
bezeichnen.21 

Es ist bezeichnend, dass ad-Dabūsī hier Wörter verwendet, die für das islam-
rechtliche Wissen benutzt werden: fiqh und faqīh.  Er kombiniert diese Begriffe 
mit Konzepten des Sufismus, sodass er sich hier gegen die Auffassung ausspricht, 
dass die mystische Erkenntnis (ilhām und maʿrifa) maßgeblich dafür ist, ein Wis-

18 Koranübersetzungen stammen – sofern nicht anders vermerkt – aus Der Koran, aus dem Ara-
bischen neu übertragen von Hartmut Bobzin, München: Beck 2009.

19 Vgl. Kurnaz: Göttliches Recht, S. 75–114.
20 Ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
.S. 465 f ,تقويمم الأ

21 Ebd., S. 466 f.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 233

senskonzept zu entwickeln. Bekannt ist, dass ad-Dabūsī Eingebung (ilhām) – 
neben taqlīd, istiṣḥāb und ṭard – explizit aus dem Bereich der Rechtsmethodik 
ausschließt und nicht als Erkenntnisquelle ansieht.22 Er kombiniert dagegen 
rationale Erkenntnis mit sufischer Terminologie und setzt das tiefgründige Ver-
stehen, das er mit fiqh gleichsetzt, als das unumstößliche Wissen fest. Deswegen 
bestimmt ad-Dabūsī auch, was als legitimer Hinweis bzw. Beweis (dalīl) gilt, um 
Wissen zu erlangen. Man könne die religiösen Quellen bzw. Referenztexte (nuṣūṣ) 
entweder auswendig lernen oder vollständig durchdringen (er spricht von fahm). 
Das Auswendiglernen sei nicht ausreichend, sondern man müsse sie vollständig 
erfassen. Nur dies könne dem Verstehen (fahm und fiqh) gerecht werden, was 
den Menschen von Tieren unterscheide. Tiere genießen nach ad-Dabūsī das, was 
sie mit den Sinnen wahrnehmen können. Menschen bzw. Vernunftbegabte dage-
gen erreichten den höchsten Genuss, wenn sie nach dem handelten, worüber sie 
Wissen haben.23 Die rationalen Beweise unterteilt ad-Dabūsī in vier Arten: 

1) 	a-priori-Wissen,
2) 	Reflexion (taʾammul, naẓar),
3) 	Erfahrung (taǧriba),
4)  Sinneswahrnehmung.24 

Für ad-Dabūsī ist somit nicht nur das rationale Wissen, das durch diese Quellen 
und Argumente erlangt wird, maßgeblich, sondern konsequenterweise auch das 
dementsprechende Handeln.

Da rationale Erkenntnis für ad-Dabūsī zentral ist, gestaltet er seine Rechtsthe-
orie dementsprechend. Er verortet die juristisch relevanten Aussagen in Koran 
und Sunna und damit auch die aus ihnen hergeleiteten Rechtsnormen und Rege-
lungen innerhalb dieser Grenzen. Diese Grenzen ergeben sich für ihn aus sechs 
Elementen. Die folgende Tabelle umfasst ad-Dabūsīs Konzept – alle sechs Ele-
mente sind für ad-Dabūsī rational begründet.25 Das sechste Element ist im Ver-
gleich zu den restlichen etwas anders: Hier beschreibt ad-Dabūsī nicht, welche 
vier Arten dieses Element umfasst, sondern vier Meinungen, die einordnen las-
sen, wie man sich zu dieser Frage verhalten kann.

22 Siehe zum Beispiel ebd., S. 388.
23 Vgl. ebd., S. 467 f.
24 Vgl. ebd., S. 448. Siehe detailliert dazu Bedir: Reason and Revelation.
25 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
 ;S. 449–464. Siehe ebenfalls Bedir: Reason and Revelation ,تقويمم الأ

Kurnaz: Epistemology and Legal Theory.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 SERDAR KURNAZ

1. Element

definitiv 
erlaubte  
weltliche  

Handlungen

a) 	Handlungen, die für den Erhalt des Lebens notwendig sind
b) 	Handlungen, die das Leben vor vollständiger Zerstörung bewahren
c) 	Handlungen, die die menschliche Existenz im Allgemeinen garantieren
d) 	Maßnahmen, die die Pflege der Nachkommenschaft ermöglichen

2. Element

definitiv 
erwiesene  
religiöse  

Verpflichtungen

a) 	Wissen um die Verpflichtung, gottesdienstliche Handlungen zu vollziehen
b) 	Wissen um die Göttlichkeit Gottes
c) 	Wissen der Menschen, dass sie im Diesseits von Gott geprüft werden
d) 	Wissen darum, dass die Schöpfung der Welt weltliche und jenseitige 

Nutzen für die Menschen bringt

3. Element

definitiv 
verbotene  
weltliche  

Handlungen

a) 	Ignoranz (ǧahl)
b) 	Unterdrückung (ẓulm)
c) 	Absurdität (ʿabaṯ, Sinnlosigkeit)
d) 	Schädliches Verhalten (safah; Torheit)

4. Element

definitiv 
erwiesene  
religiöse  
Verbote

a) 	Glaube an andere Gottheiten außer Gott
b) 	der Glaube, dass die Schöpfung sich auf das Diesseits begrenzt
c) 	die Annahme, dass Gott nicht der Schöpfer sei
d) 	Verwerfen des Konzepts, dass es Ziel der Prophetie ist, die Prüfung für 

das Jenseitige Gericht zu verkünden

5. Element

mögliche, 
erlaubte  
weltliche  

Handlungen

a) 	Maßnahmen für die Existenz, die über die notwendigen Bedürfnisse 
hinaus gehen

b) 	Sparmaßnahmen für Reichtum
c) 	Verbesserung der Lebensumstände
d) 	Sexuelle Befriedigung, ohne den Zweck der Nachkommenschaft 

zu erfüllen

6. Element

erlaubte 
religiöse  

Handlungen

a) 	Solche Aktivitäten sind sinnfrei, daher nicht erheblich
b) 	Sie sind alle verpflichtend
c) 	Sie sind alle verpflichtend, insofern man sie alle befolgen kann
d) 	Verpflichtend ist der Glaube an Gott und daran, dass man ihm gehorchen 

muss; Handlungen müssen gesondert begründet werden

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 235

Ad-Dabūsī verortet somit die juristisch-theologische Durchdringung der all-
täglichen Praxis innerhalb dieser rational begründeten Grenzen. Er geht davon 
aus, dass Vernunftwahrheiten und die Angaben in den religiösen Quellen sich 
nicht widersprechen, diese Grenzen aber auch nicht durchbrechen. Damit ver-
sucht ad-Dabūsī, nebst seinen Verweisen auf die sufische Terminologie, einen 
Mittelweg zwischen Rationalismus und Traditionalismus zu finden. Dies wird 
insbesondere deutlich an der Diskussion um die juristische Einordnung und 
Bewertung verbietender Aussagen, die im Folgenden besprochen werden soll.

D. Deutung von verbietenden Aussagen: Suche nach einem Mittelweg 
zwischen Traditionalismus und Rationalismus

Die Frage, ob eine Handlung immer noch rechtliche Auswirkungen haben kann, 
obwohl sie verboten ist und dennoch vollzogen wurde, beschäftigt die Rechtsge-
lehrten in ihren uṣūl-Werken. Konkrete Beispiele dafür sind, wenn jemand einen 
Kaufvertrag zur Zeit des Freitagsgebets abschließt, was laut Q 62:9 verboten ist, 
oder wenn Kaufverträge, die eine Zinsklausel haben, immer noch gültig sind, 
obwohl Zinsen (ribā) im islamischen Recht verboten sind. Ad-Dabūsī unter-
scheidet vier verschiedene Konstellationen verbotener Aussagen – eine analoge 
Unterscheidung trifft er für gebietende Aussagen und die Frage, inwiefern sie auf 
das Gutsein einer Handlung verweisen.26

Die vier Kategorien ergeben sich aus einer grundsätzlichen Zweiteilung des 
Bösen, das Gegenstand verbietender Aussagen sein kann: 

1) 	Essentielle böse Handlungen,
2) 	akzidentielle böse Handlungen. 

Essentielle böse Handlungen haben zwei Unterarten: (a) als böse festgelegte 
Handlungen (das nennt er waḍʿan) und (b) durch die Offenbarung als böse 
bestimmte Handlungen (d. h. etwas ist šarʿan – böse). Akzidentiell böse Handlun-
gen haben auch zwei Unterarten, woraus sich alle vier Arten des Bösen ergeben: 
(c) das Böse kann eine Eigenschaft einer Handlung sein (sie ist waṣfan – böse), 
(d) das Böse befindet sich in »unmittelbarer Nähe« der Handlung ( wörtl. mā 
ǧāwarahū ǧamʿan).27

Für alle diese Kategorien führt ad-Dabūsī Beispiele an. Handlungen, die als 
böse festgesetzt sind, haben auch eine solche sprachkonventionelle Bezeichnung, 
wie etwa Sinnlosigkeit (ʿabaṯ) und Torheit (safah). Wir sahen oben bereits, dass 
aus rationalen Gesichtspunkten heraus beide für ad-Dabūsī verboten sein müs-
sen. Schon die Bezeichnung dieser Handlungen zeige, dass sie schlechte Hand-
lungen bzw. Haltungen seien. Daher haben sie für ad-Dabūsī keinerlei rechtliche 

26 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 44–46 ,تقويمم الأ

27 Vgl. ebd., S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 SERDAR KURNAZ

Wirkung. Ein Beispiel für die zweite Kategorie von essentiell bösen Handlun-
gen durch die Offenbarung ist der Verkauf von Samen, bevor das Tier von Gott 
erschaffen wurde, da die Offenbarung zeigt, dass ein Samen nicht als Eigentum 
(māl mutaqawwim) zu klassifizieren ist, das Gegenstand von Kaufverträgen 
sein kann. Diese Arten von Handlungen sind ebenfalls nichtig und haben keine 
Rechtswirksamkeit.28

Anders verhält es sich mit den nächsten beiden Kategorien, da die böse bzw. 
schlechte Eigenschaft akzidentiell ist, also nicht dem Wesen der Handlung zuge-
hört. Beide Kategorien führen nicht zur Nichtigkeit von Handlungen, sondern 
sind rechtswirksam, so ad-Dabūsī. Ein Beispiel für Handlungen, deren Eigen-
schaft als böse bzw. schlecht gilt, sind Kaufverträge mit Zinsen (ribā). Der 
Kaufvertrag selbst sei zwar unproblematisch, aber die Eigenschaft, dass Zinsen 
einbezogen sind, führe zu einer Ungerechtigkeit und verhindere die Bedingung 
der Äquivalenz (mumāṯala). Das Beispiel für die vierte Kategorie ist der Vertrags-
schluss zur Zeit des Freitagsgebets. Es gebe zwar keine essentielle Verbindung 
zwischen dem Freitagsgebet und dem Kaufvertrag, doch verhindere der Kauf-
vertrag die Beteiligung am Freitagsgebet und das Gedenken Gottes. Man kann, 
so ad-Dabūsī, beide Handlungen nicht gleichzeitig vollziehen – sie schließen 
sich gegenseitig aus. Beide Verträge sind nach ad-Dabūsī jedoch gültig; die Ver-
tragspartner, auch wenn sie beim Vertragsschluss etwas Verbotenes getan haben, 
müssen ihren Verpflichtungen nachkommen. Der Grund ist, dass sie nichts 
essentiell Böses tun.29 Dies ist insofern konsequent, als dass beide Handlungen 
in den Bereich des Rechts fallen, den ad-Dabūsī zuvor als mögliche erlaubte welt-
liche Handlungen einordnet. Sie fallen aus dem Bereich des rational notwendig 
Gebotenen oder Verbotenen heraus. 

Wir haben bisher gesehen, dass ad-Dabūsī dazu geneigt ist, die verschiedenen 
Kategorien und Arten von unterschiedlichen Konzepten und Elementen in vier 
aufzuteilen. Dies geht, wie eingangs betont, wahrscheinlich auf den Einfluss der 
Lehren der ›Lauteren Brüder‹ zurück. Ad-Dabūsī wendet dies konsequent auf 
viele Themen der uṣūl al-fiqh an. Einige von ihnen haben sich als Standard der 
ḥanafitischen Systematik etabliert. Die oben angeführte Diskussion um die ver-
bietenden Aussagen gehört dazu. Nachhaltig hat auch seine Systematik um die 
Eindeutigkeit und Ambiguität die ḥanafitische Literatur beeinflusst,30 auf die im 
Folgenden eingegangen werden soll.

28 Vgl. ebd.
29 Vgl. ebd., S. 52 f.
30 Für die Arten der Eindeutigkeit und Ambiguität sowie die hanafitischen Quellen, die die Sys-

tematik von ad-Dabūsī rezipieren, siehe Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S. 260–267, 
273–280.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 237

E. Systematik der Vierteilung am Beispiel der Klarheit von Aussagen

Bekanntermaßen besteht ein Großteil der islamischen Rechtsmethodik aus der 
Auseinandersetzung mit den Methoden zur Interpretation von Texten. Dies hat 
mit der Idee zu tun, dass die Herleitung von Normen aus den religiösen Quellen 
Rechtssicherheit gewährleisten und die Herleitung von Normen objektivieren 
soll.31 Zu diesen Maßnahmen gehört auch die Bestimmung dessen, mit welcher 
Klarheit und Wahrscheinlichkeit sprachliche Formulierungen auf Bedeutungen 
hinweisen können. Damit hängt die Frage zusammen, unter welchen Umständen 
eine Interpretation und Erklärung geboten, gar notwendig oder ausgeschlossen 
ist. Um diese Fragen zu beantworten, entwickelt ad-Dabūsī jeweils vier Katego-
rien für die Klarheit und Ambiguität von Aussagen. Diese Kategorien sind so 
maßgeblich, dass sie auch in modernen Einführungswerken vorkommen.32

Nach  ad-Dabūsī gibt es vier verschiedene Klarheitsstufen für Aussagen und 
sprachliche Formulierungen. Die erste ist das Evidente (aẓ-ẓāhir). Durch das 
Hören selbst werde klar, was mit der Aussage gemeint ist, wie etwa in Q 2:275: 
»Doch Gott erlaubte das Verkaufen und verbot den Zins.« Mit dem Hören stelle 
man mit Gewissheit (yaqīnan) und definitiv (qaṭʿan) die Bedeutung fest, unge-
achtet dessen, ob es eine allgemeine oder spezifische Aussage ist. Die zweite 
Stufe ist das Festgesetzte (an-naṣṣ): Wird diese evidente Bedeutung durch einen 
weiteren Aspekt bestärkt bzw. gezeigt, was explizit mit der Aussage gemeint ist, 
dann ist die Bedeutung darin ›festgesetzt‹.  Obwohl durch Q 2:275 klar ist, dass 
Kaufverträge zu schließen erlaubt ist, ist die Aussage festgesetzt darin, dass Kauf-
verträge sich von Zinsen, also ribā, unterscheiden. Denn der Aussage, die oben 
angeführt wurde, geht die folgende Aussage im selben Vers voraus: »Dies, weil 
sie sagen: ›Verkauf ist doch nichts anderes als Zins!‹« Dasselbe gilt für Q 4:3: 
Dieser ist festgesetzt darin, dass nicht mehr als vier Frauen geheiratet werden 
dürfen, aber evident darin, dass man die Frauen heiraten darf, die einen anspre-
chen, so ad-Dabūsī.33 

Die nächste Stufe der Klarheit ist das Erläuterte (al-mufassar): Erkennt man, 
dass nur eine einzige Bedeutung zulässig ist, sodass kein Raum für Interpretation 
mehr besteht, sprechen wir von einer erläuterten Aussage. Das unterscheidet das 
Erläuterte vom Festgesetzten: Die Interpretation wird ausgeschlossen. Die letzte 
Stufe der Klarheit ist das Eindeutige (al-muḥkam). Im Gegensatz zum Erläuter-
ten wissen wir bei eindeutigen Aussagen, dass eine Veränderung bzw. das Erset-
zen (tabaddul) ausgeschlossen ist. Konkret heißt dies, dass solche Aussagen nicht 
abrogiert werden können bzw. es steht fest, dass sie nicht abrogiert werden.34 In 
ḥanafitischen Quellen wird für die eindeutige Aussage Q 24:4 als Beispiel ange-

31 Für eine detaillierte Besprechung dieser Herangehensweise vgl. Gleave: Islam and Literalism.
32 Siehe zum Beispiel Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S. 122–140.
33 Ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
.S. 116 ,تقويمم الأ

34 Ebd., S. 117.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 SERDAR KURNAZ

führt. Dieser Vers ordnet an, dass die Zeugenaussage eines Verleumders (qāḏif) 
niemals wieder angenommen werden soll.35 Für die Kategorie des Erläuterten 
können wir folgendes Beispiel nennen: Es ist in einem Hadith geregelt, dass 
Frauen, die über ihre Regelzeit hinaus Blutungen haben (der Zustand der soge-
nannten istiḥāḍa), für jedes Gebet die rituelle Reinigung vollziehen müssen. Die 
Aussage ist zwar festgesetzt darin, dass für jedes Gebet eine rituelle Reinigung 
vollzogen werden muss, jedoch wird nicht klar, ob damit nur verpflichtende 
Gebete gemeint sind oder auch freiwillige Gebete. Ein weiterer Hadith erläutert 
diese Frage: Frauen im Zustand der istiḥāḍa müssen für jede Gebetszeit eine 
rituelle Reinigung vornehmen, hiernach jede Form von Gebeten verrichten, 
ohne die rituelle Reinigung bei jedem Gebet von Neuem vornehmen zu müssen, 
bis die neue Gebetszeit eintritt. Für diese neue Gebetszeit ist eine neue rituelle 
Reinigung notwendig.36

Nachdem ad-Dabūsī diese Stufen der Klarheit festgestellt hat, stellt er die 
Gegenpaare dar. Es gibt dementsprechend vier Stufen der Unklarheit: 

1) 	das Versteckte (al-ḫafī),
2) 	das Zweifelhafte (al-muškil),
3) 	das Summarische (al-muǧmal),
4) 	das Unklare (al-mutašābih). 

Das Versteckte führt zur Unklarheit nicht dadurch, dass die Aussage selbst unklar 
ist. Andere Faktoren führen dazu, dass die Aussage nicht verständlich wird. 
Wir erinnern uns: Da die evidente Aussage so klar ist, dass mit Gewissheit die 
Bedeutung feststeht, führen äußere Störfaktoren dazu, dass evident erscheinende 
Aussagen unklar werden. Man kann die Unklarheit aber durch Nachforschung 
beheben. Ein Beispiel ist dafür Q 5:38: Hier wird angeordnet, dass dem Dieb 
und der Diebin wegen der begangenen Straftat die Hand amputiert werden soll. 
Die Aussage ist evident darin, dass alle gemeint sind, die ein fremdes Eigentum 
ohne Erlaubnis in Besitz nehmen bzw. entwenden. Da aber in der Sprache ver-
schiedene Formen des Entwendens fremden Eigentums spezifisch benannt sind, 
wie etwa Raub oder Grabesdiebstahl, betont ad-Dabūsī, dass hier eine Unklar-
heit vorliegt, ob mit Diebstahl (sariqa) doch nicht eine besondere Form des Ent-
wendens fremden Eigentums gemeint ist. Diese Unklarheit verstärkt sich bei der 
zweiten Art der Unklarheit, dem Zweifelhaften (al-muškil): Die Aussage selbst ist 
unklar, da die sprachkonventionelle Nutzung des Wortes problematisch ist, wie 
etwa die Mehrdeutigkeit von Wörtern.37 Bekanntes Beispiel dafür ist die Aussage 
in Q 2:228, wo es heißt, dass Frauen nach der Scheidung drei qurūʾ (Sg. qarʾ) 

35 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S. 265; Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, 
S. 131.

36 Vgl. Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S. 130.
37 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
.S. 117 f ,تقويمم الأ

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 239

lang warten sollen. Unklar ist, was qarʾ bedeutet: Menstruationsphase oder die 
Reinheitsphase zwischen zwei Menstruationen.38

Die Unklarheit einer Aussage nimmt bei der nächsten Stufe, und zwar das 
Summarische (al-muǧmal), zu. Der Sprecher kann ein Wort über die Grenzen 
der sprachkonventionellen Festlegung von Wörtern hinaus neu belegen. Ein 
Beispiel dafür ist ribā: Wörtlich bedeute ribā, so ad-Dabūsī, Überschuss (faḍl). 
Wenn Gott damit allgemein den Überschuss meinen würde, so hätte auch der 
Gewinn (ar-ribḥ) bei Tauschgeschäften verboten sein müssen, da er ja auch eine 
Art Überschuss ist. Gewinne zu erzielen ist aber eindeutig erlaubt. Also prägt 
Gott hier das Wort ribā neu, wodurch das Wort verschiedene Bedeutungen in 
sich summiert. Nur eine Erklärung (bayān) des Sprechers könne bestimmen, 
welche Bedeutung intendiert sei. Die nächste Stufe der Unklarheit ist das völlig 
Unklare (al-mutašābih). Es sei nicht zu erwarten, dass die Unklarheit behoben 
werde.39 In der ḥanafitischen Literatur kommen hier vermehrt Beispiele vor, die 
theologischer Natur sind und keine Rechtsrelevanz aufweisen.40

Ad-Dabūsī führt diese Systematik von vier Arten bei einer verwandten Frage 
zur Klarheit von Aussagen weiter. Er stellt sich die Frage, wie Aussagen auf Bedeu-
tungen verweisen; er befasst sich mit den textuellen Implikationen (dalālāt). 
Die Frage, die dahinter steht, ist für ad-Dabūsī: Können Aussagen nur mit dem 
äußeren Wortlaut auf Bedeutungen hinweisen oder sind weitere Bedeutungen 
impliziert, ohne sich dabei auf rationale Argumentation (ar-raʾy) oder Analogie 
(qiyās) zu beziehen?41 Um diese Frage zu lösen, schlägt ad-Dabūsī vier Arten 
vor; auch sie haben die ḥanafitische Systematik geprägt und sind in modernen 
Einführungswerken zu finden.42

Normen lassen sich nach ad-Dabūsī feststellen durch den Referenztext selbst 
(ʿayn an-naṣṣ, bei späteren Ḥanafiten ʿibārat an-naṣṣ), durch die Anspielung des 
Textes (išārat an-naṣṣ), den Hinweis des Textes (dalālat an-naṣṣ) und das Erfor-
dernis des Textes (muqtaḍā an-naṣṣ). Die erste Kategorie ist klar: Das, worauf 
der Text explizit hinweist, wird auch in die Rechtsfindung einbezogen. Darüber 
hinaus könne der Text auf weitere Bedeutungen hinweisen und auf sie anspielen. 
So etwa heißt es in Q 2:233 u. a.: »Und für den, der das Kind gezeugt hat, ist es 
Pflicht, es zu versorgen« (wa-ʿalā l-mawlūdi lahū rizquhunna). Der Vers zeige, 
dass es für den Vater Pflicht ist, für den Unterhalt des Kindes zu sorgen hat. Die 
Aussage lahū zeige, dass die Abstammung des Kindes über den Vater bestimmt 
werde, da das la auf Besitz (tamlīk) hindeute.43 Die dritte Form der textuellen 

38 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S. 276.
39 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه

�
دلةة في

أ
.S. 118 ,تقويمم الأ

40 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S. 279 f. Siehe auch Kamali: Principles of Islamic 
Jurisprudence, S. 138 f.

41 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 130 ,تقويمم الأ

42 Siehe zum Beispiel Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S. 167–175; siehe auch Kurnaz: 
Methoden zur Normderivation, S. 294–300.

43 Für dieses Beispiel und für weitere siehe ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 130–132 ,تقويمم الأ

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 SERDAR KURNAZ

Implikation, der Hinweis des Textes, liege dann vor, wenn das, was im Text gere-
gelt wird, erst recht auf einen Fall zutreffe, der in den Texten nicht vorkomme. 
Ad-Dabūsī verweist hier auf Q 17:23, der besagt, dass man den Eltern nicht 
»Pfui« sagen soll. Wenn das Murren verboten sei, sei es erst recht verboten, den 
Eltern physischen Schaden zuzufügen.44 Die vierte und letzte Kategorie ziele auf 
Ergänzungen im Text ab, die notwendig seien, damit der Satz eine sinnvolle Aus-
sage beinhalte. Daher bezeichnet ad-Dabūsī diese Art als Erfordernis des Textes. 
Bekanntes Beispiel dafür ist Q 12:82: »Frag die Stadt.«45 Gemeint sei »Frag die 
Bewohner der Stadt«, weil klar ist, dass man die Stadt nicht befragten kann.46

Diese Beispiele zeigen, welche Tragweite der Einfluss von historisch bedingten 
Gegebenheiten – hier der Einfluss der ›Lauteren Brüder‹ – auf die Systematik 
eines Gelehrten haben kann, der so einflussreich ist, dass seine Herangehens-
weise über Jahrhunderte hinweg rezipiert wurde. Es lassen sich noch weitere 
Fälle dieser Vierersystematik im Taqwīm al-adilla von ad-Dabūsī finden, auf die 
hier aber nicht näher eingegangen werden kann.47 Solche Einflüsse beschränken 
sich nicht nur auf die Systematik des Taqwīm al-adilla. Ad-Dabūsī bezieht auch 
theologische und naturphilosophische Konzepte wie die eingangs erwähnte 
Atomlehre in Diskussionen des Rechts ein, worauf ich abschließend eingehen 
möchte.

F. Einbezug der Atomlehre in Rechtsdiskussionen 

Die Naturphilosophie bzw. physikalische Theorie, die die Welt in Substanzen 
und Akzidenzien aufteilt, woraus sich Atome und Körper zusammensetzen, hat 
in der islamischen Theologiegeschichte mit dem 3./ 9. Jahrhundert allmählich 
fußfassen können. Insbesondere in den darauffolgenden Jahrhunderten wurden 
verschiedene Konzepte der Atomlehre in der sunnitischen sowie muʿtazilitischen 
Theologie systematisiert. Mit dem 6./ 12. Jahrhundert verlor diese Lehre jedoch 
an Bedeutung; auch wenn sie in späteren Jahrhunderten rezipiert wurde, spielte 
sie für die theologische Diskussionen nur eine untergeordnete Rolle.48 Ad-Dabūsī 
lebte zu einer Zeit, in der die Atomlehre noch lebendig diskutiert wurde. Dies 
erkennt man daran, dass al-Māturīdī, obwohl er selbst sich weder von der Atom-

44 Vgl. ebd., S. 132–135.
45 Ich habe diese Stelle im Koran selbst übersetzt, da Bobzin sie zu Recht als »Frag in der Stadt« 

übersetzt; hier ist schon das Erfordernis des Textes, wie ad-Dabūsī es versteht, mitgedacht, 
weshalb das Beispiel oben mit dieser Übersetzung nicht klar wäre.

46 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 136 f ,تقويمم الأ

47 Siehe zum Beispiel die vier Arten des istiṣḥāb: ebd.: S. 400 f.
48 Dhanani: Atomism in Islamic Thought, S. 794–797; ders.: The Impact of Ibn Sīnāʼs Critique of 

Atomism, S. 80–85; ders.: Physical Theory of kalām; Pines: Islamische Atomenlehre, S. 94–124; 
van Ess: 60 Years After, S. 1121–1144; Langermann: Islamic Atomism, S. 277–295; Ibrahim: 
Beyond Atoms and Accidents, S. 67–122.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 241

lehre distanziert noch sich dazu deutlich bekennt,49 von Abū l-Muʿīn an-Nasafī 
als solcher gedeutet wird.50 Dies hat wohl mit der eingangs erwähnten Intention 
zu tun, al-Māturīdīs Lehre als eine Alternative zur ašʿaritischen Lehre durchzu-
setzen. War die Atomlehre damals ein wichtiger Bestandteil der Diskussionen, 
musste auch al-Māturīdī als Verfechter der Atomlehre gedeutet werden. Damit 
war in Zentralasien die Atomlehre wohl zu Lebzeiten ad-Dabūsīs eine prominente 
theologische Diskussion. Es verwundert daher nicht, dass er die Idee der Beschaf-
fenheit der Welt in Substanzen und Akzidenzien für das Recht übernimmt. Er 
folgt dabei der sunnitischen Auffassung, dass Akzidenzien, dazu gehören etwa 
Eigenschaften und Bewegung, in zwei konsekutiven Momenten nicht existieren 
können. Sie müssen in jedem Augenblick von Neuem erschaffen werden.51 Die 
Relevanz dieser Vorstellung sehen wir in der folgenden Diskussion.

Ad-Dabūsī diskutiert die Frage, wie etwa mit Verträgen umzugehen ist, bei 
denen der Tausch sich nicht auf existierende Dinge bezieht, die sofort getauscht 
werden. Grundsätzlich gilt im islamischen Recht mit Rücksicht auf einen 
Hadith, dass man das nicht verkaufen soll, was sich nicht gerade bei einem selbst 
befinde. Dazu gehört der Terminkaufvertrag (salam), bei dem die Zahlung im 
Voraus erfolgt, wobei die gekaufte Ware später ausgehändigt wird. Ad-Dabūsī 
argumentiert u. a. mit dem Bedürfnis der Menschen nach Terminkaufverträgen, 
um solche Verträge zu legitimieren. Ähnlich sagt er, dass Nutzen (manāfiʿ) aus 
vergleichbaren Gründen für gültige Verkaufsgegenstände gehalten und wie real 
existierende Dinge betrachtet werden. Ad-Dabūsī erklärt nicht, welche Vertrags-
formen er meint. Nach der islamischen Rechtssystematik gilt, dass Gegenstand 
von Miet- und Dienstverträgen (Sg. iǧāra) der Verkauf von Nutzen an Gegen-
ständen oder Nutzen im Sinne von Dienstleistungen ist. Dadurch entsteht das 
Problem, dass für ein Entgelt etwas verkauft wird, was nicht existiert. Denn der 
Nutzen einer Sache, wie etwa der Nutzen des Wohnens in einer Mietwohnung, 
entsteht nur mit der Nutzung der Wohnung. Vor dem Erwerb des Nutzungs-
rechts existiert der Nutzen nicht. Nach dem Prinzip, dass etwas, was nicht exis-
tiert, nicht verkauft werden darf, wären Mitverträge ungültig.52 Ad-Dabūsī löst 
dieses Problem dadurch, dass man Nutzen in Kaufgeschäften (tiǧārāt) wie real 
existierende Dinge bewertet. In Fragen des Schadensersatzes mit Bezug auf 
Fälle der Zerstörung (itlāf) und Usurpation (ġaṣb) dagegen besteht er darauf, 
dass Nutzen nicht wie real existierende Waren behandelt werden sollten, bei 
denen bei ihrer Zerstörung Schadensersatz gefordert werden kann. Denn eine 

49 Für die unterschiedliche Deutung siehe Cerić, Roots of Synthetic Theology, S. 114–121; 
Rudolph: al-Maturīdī, S. 268–291; Dhanani: Al-Māturīdī and al-Nasafī, S. 65–76; Kam: Das 
Böse als Gottesbeweis, S. 171.

50 Al-Nasafī:  دلةة
أ
 .S. 62 f.; Rudolph: al-Maturīdī, S. 268–280 ,تبصرة الأ

51	 Für eine Zusammenfassung der Grundannahmen innerhalb der Atomlehre siehe Sabra: Kalām Ato-
mism, S. 68–78.

52 Siehe zum Beispiel as-Saraḫsī: كتاب المبسوط, S. 74  f. As-Saraḫsī selbst geht hier auf die Unterschei�f
dung zwischen Subtanzen und Akzidenzien ein und diskutiert dementsprechend die Gültigkeit 
von Mietverträgen.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 SERDAR KURNAZ

vollständige Gleichbehandlung zwischen real existierenden Dingen und Nutzen 
sei nicht möglich, da Nutzen Akzidenzien seien, die keine konsekutive Existenz 
haben, wogegen real existierende Dinge den Substanzen (ǧawāhir) gleichkä-
men, die eine permanente Existenz hätten. So wie Substanzen und Akzidenzien 
nicht gleich seien, seien Nutzen und real existierende Dinge auch nicht gleich. 
Die Gleichsetzung beider in Kaufgeschäften bzw. Transaktionen ergebe sich 
aus dem Umstand des Bedürfnisses der Menschen danach. Man darf sie, wenn 
wir ad-Dabūsī folgen, nicht kategorisch gleichsetzen. Von diesem Bedürfnis der 
Menschen nach der Anerkennung vom Nutzen als real existierende Dinge seien 
die Zerstörung und die Usurpation, im Gegensatz zu Kauf- und Mietverträgen, 
nicht betroffen, zumal beide Handlungen ja verbotene Handlungen seien.53

Es ist zu sehen, dass ad-Dabūsī bekannte theologische Diskussionen in rechts-
relevante Themen einbezogen hat. Dass unabhängig von der Frage nach Akzi-
denzien und Substanzen Mietverträge unter den Gelehrten mit dem Problem 
des Verkaufs nicht-existierender Dinge in Verbindung gebracht wurde, lässt sich 
durch eine vergleichende Lektüre früher juristischer Schriften erkennen. Auch 
haben spätere Ḥanafiten ohne Rückbezug auf diese Theorie die Frage nach dem 
Mietvertrag besprechen können.54 Dieses Beispiel zeigt aber die Offenheit von 
ad-Dabūsī, rechtsrelevante Probleme mit Rücksicht auf theologische und natur-
philosophische Belange mit seiner eigentümlichen Herangehensweise neu zu 
deuten, neue Argumente für die Systematisierung zu finden und neue Wege 
einzuschlagen.

G. Schlussbetrachtung

Am Beispiel des einflussreichen und vielseitigen ḥanafitischen Gelehrten Abū 
Zayd ad-Dabūsī wurde deutlich, dass muslimische Gelehrte Konzepte, Ideen und 
Ansätze aus verschiedenen Disziplinen berücksichtigen konnten. Dies zeigt, dass 
die Gelehrten innerhalb bekannter Theorien eigene Wege vorschlagen konnten. 
Ihre Theorien, Methoden und Konzepte dagegen konnten vom historischen 
Kontext stark beeinflusst sein, was sich bei ad-Dabūsī besonders zeigt. Er ver-
sucht mit seinem uṣūl al-fiqh-Werk einen neuen Weg zu gehen, indem er sowohl 
auf die Traditionalisten antwortet als auch auf Rationalisten und Sufis. Zu einer 
Zeit, in der die theologischen Ansichten der Ḥanafiten noch keine klaren Kontu-
ren zeigte, bemühte sich ad-Dabūsī zwar, sich von den Muʿtaziliten zu entfernen, 
wollte aber im Rahmen der sunnitisch vertretbaren Grenzen rationalistische Ele-
mente in die uṣūl al-fiqh einbinden. Hinzu kommt seine meines Erachtens ihn 
besonders auszeichnende Erkenntnislehre, die sich auch der Terminologie des 
Sufismus bedient. Damit unterscheidet sich ad-Dabūsī von seinen Zeitgenossen, 

53 Vgl. ad-Dabūsī: ي أصول الفقه
�

دلةة في
أ
.S. 282 f. (ähnlich S. 92 f.) ,تقويمم الأ

54 Siehe für beide Punkte Kurnaz: Einfluss der Atomlehre, S. 27–58.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 243

die solche Begriffe in ihre Erkenntnislehre nicht einbeziehen. Er sticht durch 
seine rational begründeten Grenzen des Rechts ebenfalls hervor. Auch sein ihm 
von Bedir attestierter juristic spiritualism scheint ein Novum zu sein.55 Es lässt 
sich mit ad-Dabūsī darüber reflektieren, ob nicht die rechtstheoretischen und 
-methodischen Annahmen und Konzepte innerhalb des islamischen Rechts mit 
neueren Zugängen aus der zeitgenössischen Hermeneutik, Epistemologie und 
Rechtsphilosophie neugedacht, darin neue Wege gefunden, gar komplett neu-
strukturiert und neu ausformuliert werden können.

Bibliographie

ad-Dabūsī, Abū Zayd (2001): الفقه  ي أصول 
�

في دلةة 
أ
الأ -Taqwīm al-adilla fī uṣūl al] تقويمم 

fiqh], hrsg. von Ḫalīl Muḥyī ad-Dīn al-Mays, Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīya.
ad-Dabūsī, Abū Zayd (o. J.): النظر سيس 

أ �تأ  [Taʾsīs an-naẓar], hrsg. von Muṣṭafā 
Muḥammad al-Qabbānī ad-Dimašqī, Beirut/ Kairo: Dār Ibn Zaydūn/ Makta-
bat al-Kullīyāt al-Azharīya.

ad-Dabūsī, Abū Zayd (2015): قصى
أ
مد الأ

أ
 hrsg. von Muḥammad ,[al-Amad al-aqṣā] الأ

ʿAbd al-Qādir ʿAṭāʾ, Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīya.
an-Nasafī, Abū l-Muʿīn (1993): دلةة

أ
 1, hrsg. von Hüseyin [Tabṣirat al-adilla] تبصرة الأ

Atay, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı. 
Akgündüz, Ahmet: »Debûsî«, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

islam ansiklopedisi.org.tr/ debusi (Zugriff: 25.6.2023).
as-Samarqandī, ʿAlāʾ ad-Dīn (1984): العقول   ج 

�ئج
نتا ي 

�
في صول 

أ
الأ ان  ز  Mīzān al-uṣūl fī] ميز�

natāʾiǧ al-ʿuqūl], hrsg. von Muḥammad Zakī ʿAbd al-Barr, Doha: Matbaʿat 
ad-Dawḥa.

as-Saraḫsī, Šams al-Aʾimma (1993): كتاب المبسوط [Kitāb al-Mabsūṭ] 15, Beirut: Dār 
al-Maʿrifa.

Bedir, Murteza (2004): Reason and Revelation: Abū Zayd al-Dabūsī on Rational 
Proofs, in: Islamic Studies 43.2, S. 227–245.

Bedir, Murteza (2006): Interplay of Sufism, Law, Theology and Philosophy: A 
Non-Sufi Mystic of 4th–5th/ 10th–11th Centuries, in: El Sufismo y las normas del 
Islam, hrsg. von Alfonso Carmona, Murcia: Editora Regional de Murcia Col-
ección de Ibn ʿArabī, S. 253–270.

Bedir, Murteza (2012): Mâtürîdî Fıkıh Usûlü: Gerçek mi Kurgu mu?, in: Büyük 
Türk Bilgini İmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik, hrsg. von İlyas Çelebi, Istanbul: 
M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, S. 412–420.

Bonner, Michael (2010): The Waning of Empire, in: The New Cambridge History 
of Islam 1, hrsg. von Chase F. Robinson, Cambridge: Cambridge University 
Press, S. 305–359.

Brockelmann, Carl: Geschichte der Arabischen Litteratur 1, Leiden: Brill 21943.

55	 Vgl. Bedir: Interplay of Sufism, S. 256–258.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 SERDAR KURNAZ

Cerić, Mustafa (1995): Roots of Synthetic Theology in Islām: A Study of the Theo-
logy of Abū Manṣūr al-Māturīdī (d. 333/ 944), Kuala Lumpur: The Internatio-
nal Institute of Islamic Thought and Civilization.

Dhanani, Alnoor (1994): Physical Theory of kalām: Atoms, Space, and Void in 
Basrian Muʿtazilī Cosmology, Leiden/ New York/ Köln: Brill. 

Dhanani, Alnoor (2012): Al-Māturīdī and al-Nasafī on Atomism and the Tabāʾiʿ, 
in: Büyük Türk Bilgini İmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik, hrsg. von İlyas Çelebi, 
İstanbul:  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, S. 65–76.

Dhanani, Alnoor (2015): The Impact of Ibn Sīnāʼs Critique of Atomism on Sub-
sequent Kalām Discussions of Atomism, in: Arabic Sciences and Philosophy 
25.1, S. 79–104.

Dhanani, Alnoor (32016): Atomism in Islamic Thought, in: Encyclopaedia of the 
History of Science, Technology, and Medicine in Non-Western Cultures, hrsg. 
von Helaine Selin, Dordrecht: Springer, S. 794–797.

Gleave, Robert (2013): Islam and Literalism: Literal Meaning and Interpretation 
in Islamic Legal Theory, Edinburgh: Edinburgh University Press.

Hacak, Hasan (2008): Atomcu Evren Anlayışının İslam Hukukuna Etkisi. Kelam-
Fıkıh İlişkisine dair bir Analiz, Istanbul: Ensar Neşriyat.

Ibrahim, Bilal (2020): Beyond Atoms and Accidents. Fakhr al-Din al-Rāzī and 
the New Ontology of Postclassical Kalām, in: Oriens 48, S. 67–122.

Kam, Hureyre (2019): Das Böse als Gottesbeweis. Die Theodizee al-Māturīdīs im 
Lichte seiner Epistemologie, Kosmologie und Ontologie, Berlin: EB-Verlag.

Kamali Mohammad Hashim (2003): Principles of Islamic Jurisprudence, Cam-
bridge: The Islamic Text Society.

Kurnaz, Serdar (2016): Methoden zur Normderivation im islamischen Recht. Eine 
Rekonstruktion der Methoden zur Interpretation autoritativer textueller Quel-
len bei ausgewählten islamischen Rechtsschulen, Berlin: EB-Verlag.

Kurnaz, Serdar (2018): Göttliches Recht im Wandel der Zeiten aus muslimischer 
Sicht, in: Gibt Gott Gesetze? Ius divinum aus christlicher und muslimischer Per-
spektive, hrsg. von Nora Kalbarczyk, Timo Güzelmansur und Tobias Specker, 
Regensburg: Pustet, S. 75–114.

Kurnaz, Serdar (2020): Der Einfluss der Atomlehre auf die muslimische Rechts
tradition, in: Frankfurter Zeitschrift für islamisch-theologische Studien 5, 
S. 27–58.

Kurnaz, Serdar (2023, i. E.): Epistemology and Legal Theory in Abū Zayd 
al-Dabūsīʼs (d. 430/ 1039) Taqwīm al-adilla – A Case Study on how Epistemo-
logical Assumptions Can Effect Legal Theory, Law and Theology, in: Dynam-
ics of Tradition: Islamic Law and Theology in Relation, hrsg. von Idris Nassery 
und Muna Tatari, Leiden [u. a.]: Brill.

Langermann, Y. Tzwi (2009): Islamic Atomism and the Galenic Tradition, in: 
History of Science 47.3, S. 277–295.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 245

Netton, Ian Richard (1991): Muslim Neoplatonism. An Introduction to the 
Thought of the Brethren of Purity (Ikhwān al-Ṣafāʾ), Edinburgh: Edinburgh 
University Press.

Pines, Shlomo (1936): Beiträge zur islamischen Atomenlehre, Leipzig: Harrassowitz.
Rudolph, Ulrich (1996): al-Maturīdī und die sunnitische Theologie in Samar-

kand, Leiden/ New York/ Köln: Brill.
Rudolph, Ulrich (1997): Das Entstehen der Māturīdīya, in: Zeitschrift der Deut-

schen Morgenländischen Gesellschaft 147, S. 394–404. 
Sabra, A. I. (2009): The Simple Ontology of Kalām Atomism: An Outline, in: 

Early Science and Medicine 14.1, S. 68–78.
Sezgin, Fuat (1967): Geschichte des arabischen Schrifttums 1, Leiden: Brill.
Usta, Aydın: »Sâmânîler«, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, islam an

siklopedisi.org.tr/ samaniler (Zugriff: 25.6.2023).
van Ess, Josef (2018): 60 Years After: Shlomo Pinesʼs Beiträge and Half a Century 

Research on Atomism in Islamic Theology, in: Kleine Schriften by Josef van 
Ess, hrsg. von Hinrich Biesterfeldt, Leiden/ Boston: Brill, S. 1121–1144.

Wheeler, Brannon M. (2014): »al-Dabūsī, Abū Zayd«, in: Encyclopaedia of Islam, 
Three, hrsg. von Kate Fleet u. a., reference works.brillonline.com/ ent ries/ ency-
clopaedia-of-islam-3/ al-dabusi-abu-zayd-COM_ 257 71? lang=de  (Zugriff: 
25.6.2023).

Young, Walter Edward (2017): The Dialectical Forge. Juridical Disputation and 
the Evolution of Islamic Law, Basel: Springer International Publishing.

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Einführung
	B. Biographisches und Kontext
	II. Der sāmānidisch-zentralasiatische Kontext

	I. Abū Zayd ad-Dabūsī: Leben und Werke
	C. Erkenntnislehre ad-Dabūsīs
	D. Deutung von verbietenden Aussagen: Suche nach einem Mittelweg zwischen Traditionalismus und Rationalismus
	E. Systematik der Vierteilung am Beispiel der Klarheit von Aussagen
	F. Einbezug der Atomlehre in Rechtsdiskussionen
	G. Schlussbetrachtung
	Bibliographie

