Zwischen Kontext, Erkenntnislehre, Hermeneutik
und Theologie -

Hanafitische Rechtssystematik bei Aba Zayd
ad-Dabusi (gest. 430/1039)

Serdar Kurnaz

A. Einfiithrung

Die Geschichte der islamischen Rechtswissenschaften beherbergt eine Fiille von
innovativen Ansitzen von Gelehrten, die sich mit Disziplinen wie z.B. den usiil
al-figh befasst haben. Solche Ansdtze entstanden unter bestimmten historischen
Umstanden. Die Gelehrten, die sie entwickelte, kamen mit unterschiedlichen
Stromungen, Ideen und Konzepten in Berithrung. Ungeachtet dieser Umstande
konnen solche historisch bedingten Entwicklungen die Systematik einer gesam-
ten Gelehrsamkeitstradition beeinflussen. Ein solches einschldgiges Beispiel
liegt uns beim hanafitischen Gelehrten Abai Zayd ad-Dabus (gest. 430/1039)
vor. Dieser hat seine Rechtsmethodik, Erkenntnislehre und Theologie so formu-
liert, dass er einen Platz unter konkurrierenden bekannten Ansitzen in Zentrala-
sien schuf: Ein Weg zwischen Traditionalismus, Rationalismus und Sufismus.
Der vorliegende Beitrag mochte auf die Erkenntnislehre, ausgewiahlte Themen
der juristischen Hermeneutik sowie der theologischen Deutung eines Rechts-
falls im Werk Tagwim al-adilla von ad-Dabisi eingehen. Ziel ist es, zu verstehen,
ob und wie sich historische Begebenheiten auf die Rechtstheorie und -metho-
dik von ad-Dabiisi ausgewirkt haben. Um dieses Ziel zu erreichen, widmet sich
der ndchste Abschnitt zundchst dem Leben, den Werken sowie dem Kontext von
ad-Dabusi. Darauf folgen die ausgewahlten rechtstheoretischen und -methodi-
schen Themen.

B. Biographisches und Kontext
I. Abit Zayd ad-Dabiisi: Leben und Werke

Abi Zayd ‘Abdallah (‘Ubaydallah) ibn Muhammad ibn ‘Umar ibn Isa ad-Dabisi
stammt aus der Nahe von Samarkand, der Ortschaft Dabiisiya. Obwohl er ein
sehr einflussreicher und bekannter Gelehrter in Samarkand und Buchara war,
ist iber sein Leben kaum etwas bekannt. Er scheint in den Techniken der Dis-
putation (munazara) und den Unterschieden innerhalb der Rechtsschulen ver-
siert gewesen zu sein. Oft wird er als Begriinder der Disziplin der juristischen
Meinungsverschiedenheit (hilaf, ihtilaf) angefithrt. Ferner war er lange Zeit als

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 SERDAR KURNAZ

Richter tatig, weshalb er auch als >der Richter Zayd« (al-Qadi Zayd) bekannt
gewesen sein soll. Ad-Dabiisi wurde von den beiden wichtigen zentralasiatischen
Hanafiten Abii I-‘Usr al-Bazdawi (gest. 482/1089) und Sams al-A’imma as-Sarahsi
(gest. 483/1090) stark rezipiert. Zusammen gelten sie als die drei grofien Auto-
rititen fiir die Etablierung der hanafitischen Rechtsmethodik (usil al-figh).
Ad-Dabiisi starb im Jahre 430/1039 in Buchara. In bio-bibliographischen Wer-
ken gibt es viele Angaben iiber ad-Dabiisis Schaften, die uns aber nicht alle vor-
liegen. Berithmt und erhalten sind uns vier seiner Schriften: 1) al-Amad al-agsa,
das sich mit der islamischen Mystik und der Ethik befasst,' 2) al-Asrar (wa-t-
taqdim li-I-adilla) fi I-furii, ein rechtsvergleichendes Werk, das die umstrittenen
Rechtsfille erwdhnt und mit Riicksicht auf die angefiihrten Argumente disku-
tiert, 3) Taqwim al-adilla fi usil al-figh,> das wohl einflussreichste hanafitische
Werk zu den usiil al-figh, und 4) Ta’sts an-nazar fi htilaf al-aimma,’ ein rechts-
vergleichendes Werk, in dem ad-Dabiisi sowohl innerhalb der Hanafiten, so etwa
Abu Hanifa (gest. 150/767), Zufar ibn Hudayl (gest. 158/775), Abu Yasuf (gest.
182/798), Muhammad ibn al-Hasan as-Saybani (gest. 189/805) und Hasan ibn
Ziyad (gest. 204/819), als auch im Vergleich mit Malik ibn Anas (gest. 179/795),
Ibn Abi Layla (gest. 148/765) und a3-Safi (gest. 204/820) die Anwendung von
Rechtsprinzipien analysiert.*

II. Der samanidisch-zentralasiatische Kontext

Ad-Dabusis Wirken fallt in eine Zeit in Zentralasien, in der die hanafitische Tra-
dition in der Gunst der herrschenden Dynastie stand. Die persischen Samaniden
(reg. 819-1005) bevorzugten zwar die Hanafiten, aber die Richter wurden nicht
nur aus Reihen dieser Rechtsschule ernannt; auch Safiiten wurden als Richter
einberufen. Die Konkurrenzsituation unter Hanafiten und Safiiten verschirfte
sich insbesondere in Nisabir. Schiitische Gruppierungen, darunter auch Sie-
benerschiiten (Isma‘liten, auch als Batiniya bezeichnet, da sie sich mehr auf die
allegorische, innere [batin] Bedeutung der religiosen Quellen konzentrierten)
konnten noch bis etwa zum Jahr 950 grofien Einfluss in Transoxanien ausiiben.
Hiernach wurden sie jedoch verfolgt und vertrieben.> Zu Lebzeiten ad-Dabiisis
scheinen sich die Auseinandersetzungen zwischen traditionalistischen, rationa-
listischen und mystischen Kreisen verscharft zu haben. Dadurch kam die Frage

1 Ad-Dabisi: =Y 3. Fiir dieses Werk und seine Analyse siehe Bedir: Interplay of Sufism,
S.253-270.

2 Ad-Dabiist: 4l Jyof 33531 g5,

3 Ad-Dabisi: kil 4.t Fiir eine Analyse seiner Herangehensweise siehe Young: The Dialectical
Forge. S.73-78.

4 Vgl. Akgiindiiz: »Debiisi«; Wheeler: »al-Dabusi, Abtl Zayd«; Brockelmann: Arabische Littera-
tur, S.184; Sezgin: Arabisches Schrifttum, S.456.

5 Vgl. Bonner: The Waning of Empire, S.344-346; Usta: »Sdmaniler«; Bedir: Reason and Rev-
elation, S.234f.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 229

tiir Hanafiten auf, die sich als Sunniten verstanden, wie genau sie ihre Zugeho-
rigkeit zur sunnitischen Tradition bestimmen koénnen. Obwohl die Hanafiten
klare Positionen in den Rechtswissenschaften bezogen, die die Gelehrten als
hanafitisch einordnen lieflen, waren die theologischen Positionen und Annah-
men unter ihnen nicht einheitlich. Noch zu Lebzeiten von ad-Dabisi folgten viele
Hanafiten der mu‘tazilitischen Tradition, von der sich die Safiiten als ASariten
klar distanzierten und traditionalistische Kreise ebenfalls abwandten. Wie die
bisherige Forschung zeigt, hatte ad-Dabisi selbst einen eher rationalistischen
Ansatz und bediente sich Argumenten, die sich im mu‘tazilitischen Gedanken-
gut finden lassen. Er versuche jedoch, sich in seinem Werk Taqwim al-adilla von
den Mu'taziliten zu distanzieren.® Dies diirfte ein Ergebnis der oben genannten
Auseinandersetzungen sein.

Diese Verhaltnisbestimmung zwischen konkurrierenden theologischen Ansit-
zen pragte wohl auch das Jahrhundert nach ad-Dabisis Wirken, was wir an den
Bestrebungen des ebenfalls hanafitischen ‘Ala’ ad-Din as-Samarqandi (gest. 539/
1144) sehen. Er gehort zu den ersten, die sich explizit der Aufgabe widmeten,
die hanafitischen usil al-figh der maturiditischen Theologie entsprechend neu
zu formulieren.” As-Samarqandi folgt dabei wohl seinem Lehrer Abd 1-Muin
an-NasafT (gest. 508/1115), der der maturiditischen Theologie eine eigenstin-
dige und klar erkennbare Systematik verleihen und diese gegen andere Schu-
len verteidigen wollte.® Dies ldsst sich daran erkennen, dass der freie Raum,
der durch die Verdraingung mu‘tazilitischen Gedankenguts entstand, zunachst
durch die as‘aritische Theologie gefiillt wurde. Hanafiten wollten den Platz nicht
der asaritischen Theologie iiberlassen, zumal die konkurrierenden Safiten
a$aritisch waren. Abt Manstr al-Maturidis (gest. 333/944) Theologie dage-
gen war klar sunnitisch zu verorten, zumal er selbst sich gegen die Mu‘taziliten
wandte und durch an-Nasafis Bestreben sichtbarer wurde.” Es ist daher keine
Uberraschung, dass as-Samarqandi die hanafitische Tradition als ahl as-sunna
wiedergibt und die a$‘aritische als ahl al-hadit davon abgrenzt.!®

Es kommt eine weitere Komponente hinzu, die den historischen Kontext,
in dem die Werke von ad-Dabisi entstanden sind, bestimmen. Mystische bzw.
sufische Gruppierungen waren ebenso stark vertreten wie die bisher genann-
ten Gruppierungen. Diese Domidne wurde, so Murteza Bedir, ebenfalls von
aSaritischen und $afiitischen Gelehrten dominiert. Zwar gebe es hanafitische
Gelehrte, wie etwa Aba Yazid Bistami (gest. 234/848 oder 261/875), al-Hakim
at-Tirmidi (gest. 320/932) oder al-Kalabadi (gest. 380/990), jedoch standen sie
nicht mit ihrer Zuordnung zu den Hanafiten im Vordergrund. Bekannt seien sie
eher als Sufis. Dieses Bild, so lasst sich ad-Dabtsis Ansatz deuten, sollte sich nun

Vgl. Bedir: Reason and Revelation, S.235.
Diesen Anspruch bringt er selbst zur Sprache; vgl. as-Samarqandi: Jyial £ § Jyo¥! Oligs, S.1-5.
Vgl. Rudolph: Das Entstehen der Maturidiya, S.394-404.
Vgl. Bedir: Matiiridi Fikih Usdld, S.412-420.
0 Vgl. as-SamarqandT: Jsisll £15 & Js¥l Oligs, passim.

=0 0 J 3

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 SERDAR KURNAZ

andern: ad-Dabisi zeigt sich als ein hanafitischer Jurist, der sufische Gedanken
aufarbeitet.!’ Damit ldsst sich ad-Dabusis Kontext als ein Dreiecksverhiltnis
bestimmen; die aufleren Enden markieren der Rationalismus, Traditionalismus
und Sufismus.

Nicht nur diese grundsitzlichen Haltungen zur Theologie und zu den Rechts-
wissenschaften beeinflusste das Denken ad-Dabiisis. Wir konnen zum Beispiel
im Tagwim al-adilla beobachten, dass ad-Dabisi in vielen Fragen der Rechtsthe-
orie und Hermeneutik darauf zuriickgreift, Dinge und Ansichten in vier Arten
zu unterteilen. Dasselbe Vorgehen bescheinigt Murteza Bedir auch seinem Werk
al-Amad al-agsa, wo er solche Vierteilungen anfiihrt, obwohl sie nicht gerade
tiberzeugend erscheinen. Ein Grund dafiir konnte sein, dass er von neoplato-
nischem Gedankengut, insbesondere von den ismailitischen Lauteren Briidern
(Ihwan as-Safa’) beeinflusst war,

»who shared the Pythagorean insistence on numbers, especially on the number four, due to

the importance of the latter in their view of spiritual realm (for spiritual principles)«.1?

Ferner wissen wir, dass ad-Dabiisi weitere philosophisch-theologisch begriindete
Diskussionen kannte und diese ebenfalls in seine rechtstheoretischen Uberle-
gungen einbezog. Dazu gehort die sogenannte Atomlehre in der systematischen
Theologie. Zusammengefasst besagt die Atomlehre, dass die Welt aus Substanzen
(Sg. gawhar) und Akzidenzien (Sg. arad, das sind z.B. Eigenschaften und Bewe-
gung) besteht. Nach sunnitischer Auffassung konnen Substanzen ohne Akziden-
zien nicht bestehen. Akzidenzien dagegen konnen in zwei aufeinanderfolgenden
Momenten nicht existieren. Sie miissen stindig neu erschaffen werden. In dem
Bereich, den wir als Vertragsrecht bezeichnen konnen, spielt fiir ad-Dabiisi diese
Unterscheidung eine zentrale Rolle. Denn Gegenstand eines Vertrags konnen real
existierende Dinge (ayan) sein oder Nutzen (manafi’), die ad-Dabiisi mit Akzi-
denzien gleichsetzt. Akzidenzien konnen per definitionem aber wahrend des Ver-
tragsschlusses nicht existieren und zerfallen im Gegensatz zu real existierenden
Dingen in jedem Moment. Kénnen wir davon ausgehen, dass etwa der Nutzen,
den man z.B. von Mietgegenstinden hitte, kompensiert werden miisse, wenn
etwa der Gegenstand unrechtmaflig in Besitz genommen wird?!® Ad-Dabiisi
gilt als einer der ersten, die sich explizit mit dieser atomistischen Begrifflichkeit
befasst haben, um diese und dhnliche juristisch relevante Aussagen zu bewerten.'

Der Kontext, in dem ad-Dabusi lebte, wirkte sich auf seine Werke aus. Im Fol-
genden soll dieser Einfluss an vier Beispielen (so folgen wir ad-Dabisis Systema-
tik der Vierteilung) gezeigt werden:

1) Erkenntnislehre zwischen Rationalismus, Traditionalismus und Sufismus,

11 Bedir spricht daher auch von einem juristic spiritualism; vgl. Bedir: Interplay of Sufism,
S.256-258.

12 Ebd., S.265f; vgl. Netton: Muslim Neoplatonism, S.9-12.

13 Vgl. ad-Dabiist: <l sl 3 9591 55, S.921,, 2821,

14 Vgl. Hacak: Atomcu Evren, S.19, 107.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 231

2) Mittelweg zwischen Traditionalismus und Rationalismus am Beispiel der
Deutung von verbietenden Aussagen (Sg. nahy),

3) Beispiele fiir die Systematik der Vierteilung,

4) Einfluss der Atomlehre auf vertragsrechtliche Diskussionen.

Die Beispiele der Systematik der Vierteilung werden sich auch bereits in der
Erkenntnislehre sowie der Deutung von verbietenden Aussagen zeigen. Um
ihre Tragweite zu verdeutlichen, werde ich weitere Beispiele im dritten Punkt
anfithren, die unabhingig von diesen ersten beiden sind. Beginnen wir mit der
Erkenntnislehre ad-Dabiisis, die alle weiteren Themen durchdringt.

C. Erkenntnislehre ad-Dabiisis

Ad-Dabiisi geht in den letzten Kapiteln des Tagwim al-adilla auf Begrifte ein,
die darstellen, wie menschliche Erkenntnis einzuordnen ist.!> Sichtlich von der
mystischen Terminologie ausgehend verbindet ad-Dabiisi das Wissen mit dem
Zustand des Herzens. Die Vernunft sei dabei das Licht, mit dem das Herz sehen
und das Verborgene erkennen kénne.’* Um die Erkenntnisfahigkeit des Men-
schen zu beschreiben, geht er auf die Entwicklungsstufen des Menschen ein.
Zunichst seien Menschen mit der Geburt wie >unverniinftige« (magniin) Men-
schen zu betrachten, die nicht verstehen konnen, was ihnen gesagt wird. Hier-
nach werde der Mensch zu jemandem, der:die verniinftig (‘dgil) ist. Wie genau
dieser Ubergang geschieht, beschreibt ad-Dabiisi nicht.!”

Wird der Mensch >verniinftig, so konne das Herz mit diesem Licht Wis-
sensobjekte erkennen. Diejenigen, die sich diesem Licht verwehren, sind fiir
ad-Dabusi Ignoranten (Sg. gahil). Denn erkenne man mit diesem Licht Dinge,
werde dies Wissen (iilm) genannt. Das Gegenteil von Wissen sei Ignoranz (gahl),
weshalb diejenigen, die sich dem Licht verschlieflen, Ignoranten seien. Dieses
Sehen durch das Licht der Vernunft hat aber fiir ad-Dabusi verschiedene Stufen.
Sehe jemand nur schwach, so wird diese Person als Zweifler (sakk) bezeichnet.
Zweifel (Sakk) ist fiir ad-Dabiisi das Gegenteil von Gewissheit (yaqin): Zweifel
erscheint der sehenden Person in der Form, die dem Gesehenen bzw. Erkannten
widerspricht. Sehe aber das Herz starker, wenn auch nicht in der vollkommenen
Starke, dann konne das Herz nur annehmen und vermuten, dass etwas so ist, wie
es das Wissensobjekt erkenne. In diesem Fall wird der:die Betrachtende als »Spe-
kulant« (zann) bezeichnet. Spekulation (zann) bzw. Prasumtion ist fiir ad-Dabasi
eine Art Zweifel: Man ziehe eine Moglichkeit vor, ohne wirklich die Entschei-
dung begriinden zu konnen. Daher sei das Gegenteil von Spekulation Wahrheit

15 Diese Uberschrift basiert auf Kurnaz: Epistemology and Legal Theory.
16 Ad-Dabisl: <l Jyel G 35Y) 248, S.465; ders.: a3Y1 4031, S.37; Bedir: Interplay of Sufism, S.270.
17 Ad-Dabasi: il Jyof 3351 £53, S.465.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 SERDAR KURNAZ

(hagq). Um diesen Unterschied hervorzuheben, bezieht sich ad-Dabusi hier auf
Q 53:28:

»Sie haben kein Wissen (film) davon, sie folgen nur einer Ahnung (zann). Siehe, die Ahnung
kann die Wahrheit (haqq) in nichts ersetzen [Hinzuftigungen in Klammern stammen vom
Autor des vorliegenden Artikels].«!®

Dennoch trifft ad-Dabiisi hier eine Unterscheidung und behebt die negative
Konnotation zur Spekulation bzw. Prasumtion, zumal das islamische Recht stark
auf Prasumtionen basiert.! Spekulation konne im iibertragenen Sinne auch als
Wissen bezeichnet werden, sofern diese Art von Wissen auf einem anerkannten
Hinweis (dalil) basiere. In diesem Falle entferne sich Spekulation vom Zweifel
und werde zu einer iiberwiegenden Vermutung (galib ar-ra’y). Als Beispiel nennt
ad-Dabuisi dafiir das Wissen, das man durch Analogie (giyas) und igtihad erlange.
Es sei ein falsifizierbares Wissen, das unter Wahrheit subsumiert werden konne.20

Hat man nun ein vollstindiges Wissen iiber das betrachtete Objekt, sei also
Zweifel behoben, dann erlange der Mensch Wissen (lm). Sei man von diesem
Wissen iiberzeugt, weil es gute Argumente dafiir gibt, werde es zur Uberzeugung
(itigad). Diesem gehen aber Zustidnde voraus wie etwa Verwirrung (idtirab), so
wie wenn man eine Stadt zum ersten Mal betrete und eine Orientierung brau-
che. Sei eine Orientierung gegeben bzw. die Verwirrung behoben, entstehe
Erkenntnis (ma'ifa); ein Begriff, der ebenfalls im Sufismus eine zentrale Rolle
spielt. Erkenntnis sei nur moglich, wenn man unumstoflliche Argumente fiir
das erkannte Wissensobjekt habe, die iiber die Sinneswahrnehmung hinausge-
hen. Das Gegenteil von Erkenntnis ist fiir ad-Dabsi ein Konzept bzw. eine Idee
(fikra), der der fortwahrende Zustand der Gewissheit fehle. Erkenntnis (ma'rifa)
ist somit die hochste Form von Wissen. Dariiber hinaus hat die Erkenntnis fiir
ad-Dabusi zwei Arten:

1) Ein evidentes (zahir) Wissen, ohne dabei Kenntnis iiber die tiefere Bedeutung
(batin) des Wissensobjektes zu haben,

2) Verstehen (figh): Das Herz erreiche hier auch die tieferen, inneren Bedeu-
tungen und konne dieses Wissen geniefSen (wortl. yaltadd al-qalb bihi). Die
Personen, die das Wissensobjekt auf diese Art durchdringen, seien als faqih zu
bezeichnen.?!

Es ist bezeichnend, dass ad-Dabts1 hier Worter verwendet, die fiir das islam-
rechtliche Wissen benutzt werden: figh und faqih. Er kombiniert diese Begrifte
mit Konzepten des Sufismus, sodass er sich hier gegen die Auffassung ausspricht,
dass die mystische Erkenntnis (ilham und ma'rifa) mafigeblich dafiir ist, ein Wis-

18 Koraniibersetzungen stammen - sofern nicht anders vermerkt - aus Der Koran, aus dem Ara-
bischen neu iibertragen von Hartmut Bobzin, Miinchen: Beck 2009.

19 Vgl. Kurnaz: Géttliches Recht, S.75-114.

20 Ad-Dabiis: 4l Jsel G 95V ¢, S.465 1.

21 Ebd,, S.466f.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 233

senskonzept zu entwickeln. Bekannt ist, dass ad-Dabusi Eingebung (ilham) -
neben taqlid, istishab und tard - explizit aus dem Bereich der Rechtsmethodik
ausschliefSt und nicht als Erkenntnisquelle ansieht.?? Er kombiniert dagegen
rationale Erkenntnis mit sufischer Terminologie und setzt das tiefgriindige Ver-
stehen, das er mit figh gleichsetzt, als das unumstoflliche Wissen fest. Deswegen
bestimmt ad-Dabiisi auch, was als legitimer Hinweis bzw. Beweis (dalil) gilt, um
Wissen zu erlangen. Man konne die religiosen Quellen bzw. Referenztexte (nusis)
entweder auswendig lernen oder vollstindig durchdringen (er spricht von fahm).
Das Auswendiglernen sei nicht ausreichend, sondern man miisse sie vollstindig
erfassen. Nur dies konne dem Verstehen (fahm und figh) gerecht werden, was
den Menschen von Tieren unterscheide. Tiere geniefSen nach ad-Dabsi das, was
sie mit den Sinnen wahrnehmen konnen. Menschen bzw. Vernunftbegabte dage-
gen erreichten den hochsten Genuss, wenn sie nach dem handelten, woriiber sie
Wissen haben.?® Die rationalen Beweise unterteilt ad-Dabdsi in vier Arten:

1) a-priori-Wissen,

2) Reflexion (taammul, nazar),
3) Erfahrung (tagriba),

4) Sinneswahrnehmung.?*

Fir ad-Dabusli ist somit nicht nur das rationale Wissen, das durch diese Quellen
und Argumente erlangt wird, maf3geblich, sondern konsequenterweise auch das
dementsprechende Handeln.

Da rationale Erkenntnis fiir ad-Dabusi zentral ist, gestaltet er seine Rechtsthe-
orie dementsprechend. Er verortet die juristisch relevanten Aussagen in Koran
und Sunna und damit auch die aus ihnen hergeleiteten Rechtsnormen und Rege-
lungen innerhalb dieser Grenzen. Diese Grenzen ergeben sich fiir ihn aus sechs
Elementen. Die folgende Tabelle umfasst ad-Dabiisis Konzept — alle sechs Ele-
mente sind fiir ad-Dabiisi rational begriindet.?> Das sechste Element ist im Ver-
gleich zu den restlichen etwas anders: Hier beschreibt ad-Dabisi nicht, welche
vier Arten dieses Element umfasst, sondern vier Meinungen, die einordnen las-
sen, wie man sich zu dieser Frage verhalten kann.

22 Siehe zum Beispiel ebd., S.388.

23 Vgl. ebd., S.467f.

24 Vgl. ebd., S.448. Siehe detailliert dazu Bedir: Reason and Revelation.

25 Vgl. ad-Dabist: 4l d}wi d Y (@98, 5.449-464. Siehe ebenfalls Bedir: Reason and Revelation;
Kurnaz: Epistemology and Legal Theory.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 SERDAR KURNAZ

1.Element

a) Handlungen, die fiir den Erhalt des Lebens notwendig sind

definitiv
aillaibie b) Handlungen, die das Leben vor vollstindiger Zerstérung bewahren
weltliche ¢) Handlungen, die die menschliche Existenz im Allgemeinen garantieren
Handlungen d) Mafinahmen, die die Pflege der Nachkommenschaft ermdglichen
2.Element
a) Wissen um die Verpflichtung, gottesdienstliche Handlungen zu vollziehen
deﬁmtw b) Wissen um die Gottlichkeit Gottes
erwiesene ) dass sie im Diessei G ft werd
religidse c) Wissen der Menschen, dass sie im Diesseits von Gott gepriift werden

Verpflichtungen d) Wissen darum, dass die Schopfung der Welt weltliche und jenseitige
Nutzen fiir die Menschen bringt

3.Element
definitiv a) Ignoranz (gahl)
verbotene b) Unterdriickung (zulm)
weltliche c) Absurditit (‘abat, Sinnlosigkeit)
Handlungen

d) Schadliches Verhalten (safah; Torheit)

4, Element

a) Glaube an andere Gottheiten auf3er Gott

deﬁnitiv b) der Glaube, dass die Schopfung sich auf das Diesseits begrenzt
erwiesene . . i .
religidse c) die Annahme, dass Gott nicht der Schopfer sei
Verbote d) Verwerfen des Konzepts, dass es Ziel der Prophetie ist, die Priifung fiir
das Jenseitige Gericht zu verkiinden
5.Element
a) Mafinahmen fiir die Existenz, die iiber die notwendigen Bediirfnisse
. hinaus gehen
mogliche,
erlaubte b) Sparmafinahmen fiir Reichtum
weltliche c) Verbesserung der Lebensumstinde
IRzndlistygan d) Sexuelle Befriedigung, ohne den Zweck der Nachkommenschaft
zu erfiillen
6.Element
a) Solche Aktivitaten sind sinnfrei, daher nicht erheblich
erlaubte b) Sie sind alle verpflichtend
religiGse c) Sie sind alle verpflichtend, insofern man sie alle befolgen kann
Handlungen

d) Verpflichtend ist der Glaube an Gott und daran, dass man ihm gehorchen
muss; Handlungen miissen gesondert begriindet werden

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 235

Ad-Dabiisi verortet somit die juristisch-theologische Durchdringung der all-
taglichen Praxis innerhalb dieser rational begriindeten Grenzen. Er geht davon
aus, dass Vernunftwahrheiten und die Angaben in den religiosen Quellen sich
nicht widersprechen, diese Grenzen aber auch nicht durchbrechen. Damit ver-
sucht ad-Dabsi, nebst seinen Verweisen auf die sufische Terminologie, einen
Mittelweg zwischen Rationalismus und Traditionalismus zu finden. Dies wird
insbesondere deutlich an der Diskussion um die juristische Einordnung und
Bewertung verbietender Aussagen, die im Folgenden besprochen werden soll.

D. Deutung von verbietenden Aussagen: Suche nach einem Mittelweg
zwischen Traditionalismus und Rationalismus

Die Frage, ob eine Handlung immer noch rechtliche Auswirkungen haben kann,
obwohl sie verboten ist und dennoch vollzogen wurde, beschiftigt die Rechtsge-
lehrten in ihren usiil-Werken. Konkrete Beispiele dafiir sind, wenn jemand einen
Kaufvertrag zur Zeit des Freitagsgebets abschlieft, was laut Q 62:9 verboten ist,
oder wenn Kaufvertrage, die eine Zinsklausel haben, immer noch giiltig sind,
obwohl Zinsen (riba) im islamischen Recht verboten sind. Ad-Dabusi unter-
scheidet vier verschiedene Konstellationen verbotener Aussagen - eine analoge
Unterscheidung triftt er fiir gebietende Aussagen und die Frage, inwiefern sie auf
das Gutsein einer Handlung verweisen.?

Die vier Kategorien ergeben sich aus einer grundsitzlichen Zweiteilung des
Bosen, das Gegenstand verbietender Aussagen sein kann:

1) Essentielle bose Handlungen,
2) akzidentielle bose Handlungen.

Essentielle bose Handlungen haben zwei Unterarten: (a) als bose festgelegte
Handlungen (das nennt er wadan) und (b) durch die Offenbarung als bose
bestimmte Handlungen (d. h. etwas ist Sar‘an — bose). Akzidentiell bose Handlun-
gen haben auch zwei Unterarten, woraus sich alle vier Arten des Bosen ergeben:
(c) das Bose kann eine Eigenschaft einer Handlung sein (sie ist wasfan — bose),
(d) das Bose befindet sich in »unmittelbarer Ndhe« der Handlung (wortl. ma
gawarahii gaman).

Fiir alle diese Kategorien fithrt ad-Dabdsi Beispiele an. Handlungen, die als
bose festgesetzt sind, haben auch eine solche sprachkonventionelle Bezeichnung,
wie etwa Sinnlosigkeit (abat) und Torheit (safah). Wir sahen oben bereits, dass
aus rationalen Gesichtspunkten heraus beide fiir ad-Dabisi verboten sein miis-
sen. Schon die Bezeichnung dieser Handlungen zeige, dass sie schlechte Hand-
lungen bzw. Haltungen seien. Daher haben sie fiir ad-Dabusi keinerlei rechtliche

26 Vgl. ad-Dabiisi: 4l Jyo! & 91«55, S. 44-46.
27 Vgl.ebd., S.52.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 SERDAR KURNAZ

Wirkung. Ein Beispiel fiir die zweite Kategorie von essentiell bosen Handlun-
gen durch die Offenbarung ist der Verkauf von Samen, bevor das Tier von Gott
erschaffen wurde, da die Offenbarung zeigt, dass ein Samen nicht als Eigentum
(mal mutagawwim) zu Klassifizieren ist, das Gegenstand von Kaufvertrigen
sein kann. Diese Arten von Handlungen sind ebenfalls nichtig und haben keine
Rechtswirksamkeit.?

Anders verhalt es sich mit den néachsten beiden Kategorien, da die bose bzw.
schlechte Eigenschaft akzidentiell ist, also nicht dem Wesen der Handlung zuge-
hort. Beide Kategorien fithren nicht zur Nichtigkeit von Handlungen, sondern
sind rechtswirksam, so ad-Dabisi. Ein Beispiel fiir Handlungen, deren Eigen-
schaft als bose bzw. schlecht gilt, sind Kaufvertrage mit Zinsen (riba). Der
Kaufvertrag selbst sei zwar unproblematisch, aber die Eigenschaft, dass Zinsen
einbezogen sind, fithre zu einer Ungerechtigkeit und verhindere die Bedingung
der Aquivalenz (mumatala). Das Beispiel fiir die vierte Kategorie ist der Vertrags-
schluss zur Zeit des Freitagsgebets. Es gebe zwar keine essentielle Verbindung
zwischen dem Freitagsgebet und dem Kaufvertrag, doch verhindere der Kauf-
vertrag die Beteiligung am Freitagsgebet und das Gedenken Gottes. Man kann,
so ad-Dabisi, beide Handlungen nicht gleichzeitig vollziehen - sie schliefSen
sich gegenseitig aus. Beide Vertrage sind nach ad-Dabdsi jedoch giiltig; die Ver-
tragspartner, auch wenn sie beim Vertragsschluss etwas Verbotenes getan haben,
miissen ihren Verpflichtungen nachkommen. Der Grund ist, dass sie nichts
essentiell Boses tun.? Dies ist insofern konsequent, als dass beide Handlungen
in den Bereich des Rechts fallen, den ad-Dabisi zuvor als mégliche erlaubte welt-
liche Handlungen einordnet. Sie fallen aus dem Bereich des rational notwendig
Gebotenen oder Verbotenen heraus.

Wir haben bisher gesehen, dass ad-Dabiisi dazu geneigt ist, die verschiedenen
Kategorien und Arten von unterschiedlichen Konzepten und Elementen in vier
aufzuteilen. Dies geht, wie eingangs betont, wahrscheinlich auf den Einfluss der
Lehren der >Lauteren Briider< zuriick. Ad-Dabusi wendet dies konsequent auf
viele Themen der usil al-figh an. Einige von ihnen haben sich als Standard der
hanafitischen Systematik etabliert. Die oben angefiihrte Diskussion um die ver-
bietenden Aussagen gehort dazu. Nachhaltig hat auch seine Systematik um die
Eindeutigkeit und Ambiguitét die hanafitische Literatur beeinflusst,’® auf die im
Folgenden eingegangen werden soll.

28 Vgl. ebd.

29 Vgl. ebd., S.52f.

30 Fiir die Arten der Eindeutigkeit und Ambiguitét sowie die hanafitischen Quellen, die die Sys-
tematik von ad-Dabiisi rezipieren, sieche Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S.260-267,
273-280.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 237

E. Systematik der Vierteilung am Beispiel der Klarheit von Aussagen

Bekanntermaflen besteht ein Grofiteil der islamischen Rechtsmethodik aus der
Auseinandersetzung mit den Methoden zur Interpretation von Texten. Dies hat
mit der Idee zu tun, dass die Herleitung von Normen aus den religiosen Quellen
Rechtssicherheit gewéhrleisten und die Herleitung von Normen objektivieren
soll.3! Zu diesen Mafinahmen gehort auch die Bestimmung dessen, mit welcher
Klarheit und Wahrscheinlichkeit sprachliche Formulierungen auf Bedeutungen
hinweisen kénnen. Damit hangt die Frage zusammen, unter welchen Umstanden
eine Interpretation und Erklarung geboten, gar notwendig oder ausgeschlossen
ist. Um diese Fragen zu beantworten, entwickelt ad-Dabisi jeweils vier Katego-
rien fiir die Klarheit und Ambiguitdt von Aussagen. Diese Kategorien sind so
mafSgeblich, dass sie auch in modernen Einfithrungswerken vorkommen.32

Nach ad-Dabusi gibt es vier verschiedene Klarheitsstufen fiir Aussagen und
sprachliche Formulierungen. Die erste ist das Evidente (az-zahir). Durch das
Horen selbst werde klar, was mit der Aussage gemeint ist, wie etwa in Q 2:275:
»Doch Gott erlaubte das Verkaufen und verbot den Zins.« Mit dem Horen stelle
man mit Gewissheit (yaqinan) und definitiv (qatan) die Bedeutung fest, unge-
achtet dessen, ob es eine allgemeine oder spezifische Aussage ist. Die zweite
Stufe ist das Festgesetzte (an-nass): Wird diese evidente Bedeutung durch einen
weiteren Aspekt bestirkt bzw. gezeigt, was explizit mit der Aussage gemeint ist,
dann ist die Bedeutung darin >festgesetzt<. Obwohl durch Q 2:275 Klar ist, dass
Kaufvertrage zu schliefSen erlaubt ist, ist die Aussage festgesetzt darin, dass Kauf-
vertrage sich von Zinsen, also riba, unterscheiden. Denn der Aussage, die oben
angefiihrt wurde, geht die folgende Aussage im selben Vers voraus: »Dies, weil
sie sagen: >Verkauf ist doch nichts anderes als Zins!«« Dasselbe gilt fiir Q 4:3:
Dieser ist festgesetzt darin, dass nicht mehr als vier Frauen geheiratet werden
diirfen, aber evident darin, dass man die Frauen heiraten darf, die einen anspre-
chen, so ad-Dab1si.3?

Die nichste Stufe der Klarheit ist das Erlauterte (al-mufassar): Erkennt man,
dass nur eine einzige Bedeutung zuléssig ist, sodass kein Raum fiir Interpretation
mehr besteht, sprechen wir von einer erlduterten Aussage. Das unterscheidet das
Erlauterte vom Festgesetzten: Die Interpretation wird ausgeschlossen. Die letzte
Stufe der Klarheit ist das Eindeutige (al-muhkam). Im Gegensatz zum Erlduter-
ten wissen wir bei eindeutigen Aussagen, dass eine Veranderung bzw. das Erset-
zen (tabaddul) ausgeschlossen ist. Konkret heif3t dies, dass solche Aussagen nicht
abrogiert werden konnen bzw. es steht fest, dass sie nicht abrogiert werden.3* In
hanafitischen Quellen wird fiir die eindeutige Aussage Q 24:4 als Beispiel ange-

31 Fiir eine detaillierte Besprechung dieser Herangehensweise vgl. Gleave: Islam and Literalism.
32 Siehe zum Beispiel Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S.122-140.

33 Ad-Dabiist: 4zl Jsel G 95Y ¢, S. 116.

34 Ebd., S.117.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 SERDAR KURNAZ

fithrt. Dieser Vers ordnet an, dass die Zeugenaussage eines Verleumders (qadif)
niemals wieder angenommen werden soll.* Fiir die Kategorie des Erlduterten
konnen wir folgendes Beispiel nennen: Es ist in einem Hadith geregelt, dass
Frauen, die iiber ihre Regelzeit hinaus Blutungen haben (der Zustand der soge-
nannten istihada), fiir jedes Gebet die rituelle Reinigung vollziehen miissen. Die
Aussage ist zwar festgesetzt darin, dass fiir jedes Gebet eine rituelle Reinigung
vollzogen werden muss, jedoch wird nicht klar, ob damit nur verpflichtende
Gebete gemeint sind oder auch freiwillige Gebete. Ein weiterer Hadith erldutert
diese Frage: Frauen im Zustand der istihada miissen fiir jede Gebetszeit eine
rituelle Reinigung vornehmen, hiernach jede Form von Gebeten verrichten,
ohne die rituelle Reinigung bei jedem Gebet von Neuem vornehmen zu miissen,
bis die neue Gebetszeit eintritt. Fiir diese neue Gebetszeit ist eine neue rituelle
Reinigung notwendig.3¢

Nachdem ad-Dabusi diese Stufen der Klarheit festgestellt hat, stellt er die
Gegenpaare dar. Es gibt dementsprechend vier Stufen der Unklarheit:

1) das Versteckte (al-haf1),

2) das Zweifelhafte (al-muskil),

3) das Summarische (al-mugmal),
4) das Unklare (al-mutasabih).

Das Versteckte fiithrt zur Unklarheit nicht dadurch, dass die Aussage selbst unklar
ist. Andere Faktoren fiithren dazu, dass die Aussage nicht verstandlich wird.
Wir erinnern uns: Da die evidente Aussage so klar ist, dass mit Gewissheit die
Bedeutung feststeht, fithren dufSere Storfaktoren dazu, dass evident erscheinende
Aussagen unklar werden. Man kann die Unklarheit aber durch Nachforschung
beheben. Ein Beispiel ist dafiir Q 5:38: Hier wird angeordnet, dass dem Dieb
und der Diebin wegen der begangenen Straftat die Hand amputiert werden soll.
Die Aussage ist evident darin, dass alle gemeint sind, die ein fremdes Eigentum
ohne Erlaubnis in Besitz nehmen bzw. entwenden. Da aber in der Sprache ver-
schiedene Formen des Entwendens fremden Eigentums spezifisch benannt sind,
wie etwa Raub oder Grabesdiebstahl, betont ad-Dabusi, dass hier eine Unklar-
heit vorliegt, ob mit Diebstahl (sariga) doch nicht eine besondere Form des Ent-
wendens fremden Eigentums gemeint ist. Diese Unklarheit verstarkt sich bei der
zweiten Art der Unklarheit, dem Zweifelhaften (al-muskil): Die Aussage selbst ist
unklar, da die sprachkonventionelle Nutzung des Wortes problematisch ist, wie
etwa die Mehrdeutigkeit von Wortern.?” Bekanntes Beispiel dafiir ist die Aussage
in Q 2:228, wo es heifdt, dass Frauen nach der Scheidung drei quri’ (Sg. gar)

35 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S.265; Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence,
S.131.

36 Vgl. Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S.130.

37 Vgl. ad-Dabiis: <l Jsef § 333 253, S. 117,

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 239

lang warten sollen. Unklar ist, was gar’ bedeutet: Menstruationsphase oder die
Reinheitsphase zwischen zwei Menstruationen.

Die Unklarheit einer Aussage nimmt bei der ndchsten Stufe, und zwar das
Summarische (al-mugmal), zu. Der Sprecher kann ein Wort iiber die Grenzen
der sprachkonventionellen Festlegung von Wortern hinaus neu belegen. Ein
Beispiel dafiir ist riba: Wortlich bedeute riba, so ad-Dabiisi, Uberschuss (fad]).
Wenn Gott damit allgemein den Uberschuss meinen wiirde, so hitte auch der
Gewinn (ar-ribh) bei Tauschgeschiften verboten sein miissen, da er ja auch eine
Art Uberschuss ist. Gewinne zu erzielen ist aber eindeutig erlaubt. Also prigt
Gott hier das Wort riba neu, wodurch das Wort verschiedene Bedeutungen in
sich summiert. Nur eine Erklirung (bayan) des Sprechers konne bestimmen,
welche Bedeutung intendiert sei. Die ndchste Stufe der Unklarheit ist das vollig
Unklare (al-mutasabih). Es sei nicht zu erwarten, dass die Unklarheit behoben
werde.® In der hanafitischen Literatur kommen hier vermehrt Beispiele vor, die
theologischer Natur sind und keine Rechtsrelevanz aufweisen.*

Ad-Dabusti fiihrt diese Systematik von vier Arten bei einer verwandten Frage
zur Klarheit von Aussagen weiter. Er stellt sich die Frage, wie Aussagen auf Bedeu-
tungen verweisen; er befasst sich mit den textuellen Implikationen (dalalat).
Die Frage, die dahinter steht, ist fiir ad-Dabtsi: Konnen Aussagen nur mit dem
aufleren Wortlaut auf Bedeutungen hinweisen oder sind weitere Bedeutungen
impliziert, ohne sich dabei auf rationale Argumentation (ar-ra’y) oder Analogie
(giyas) zu beziehen?*! Um diese Frage zu l6sen, schldgt ad-Dabusi vier Arten
vor; auch sie haben die hanafitische Systematik gepragt und sind in modernen
Einfithrungswerken zu finden.*?

Normen lassen sich nach ad-Dabiisi feststellen durch den Referenztext selbst
(‘ayn an-nass, bei spateren Hanafiten barat an-nass), durch die Anspielung des
Textes (isarat an-nass), den Hinweis des Textes (dalalat an-nass) und das Erfor-
dernis des Textes (mugqtada an-nass). Die erste Kategorie ist klar: Das, worauf
der Text explizit hinweist, wird auch in die Rechtsfindung einbezogen. Dariiber
hinaus konne der Text auf weitere Bedeutungen hinweisen und auf sie anspielen.
So etwa heifSt es in Q 2:233 u.a.: »Und fiir den, der das Kind gezeugt hat, ist es
Pflicht, es zu versorgen« (wa-ala I-mawlidi lahii rizquhunna). Der Vers zeige,
dass es fiir den Vater Pflicht ist, fiir den Unterhalt des Kindes zu sorgen hat. Die
Aussage lahii zeige, dass die Abstammung des Kindes {iber den Vater bestimmt
werde, da das la auf Besitz (tamlik) hindeute.** Die dritte Form der textuellen

38 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S.276.

39 Vgl. ad-Dabiisi: 4l Jyef § 2331 253, S. 118.

40 Vgl. Kurnaz: Methoden zur Normderivation, S.279f. Siehe auch Kamali: Principles of Islamic
Jurisprudence, S.1381.

41 Vgl. ad-Dabiisi: il Jyef 3 2531 253, S. 130.

42 Siehe zum Beispiel Kamali: Principles of Islamic Jurisprudence, S.167-175; sieche auch Kurnaz:
Methoden zur Normderivation, S.294-300.

43 Fiir dieses Beispiel und fiir weitere siehe ad-Dabist: «il Jyo! d 1Y) €55, $.130-132.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 SERDAR KURNAZ

Implikation, der Hinweis des Textes, liege dann vor, wenn das, was im Text gere-
gelt wird, erst recht auf einen Fall zutreffe, der in den Texten nicht vorkomme.
Ad-Dabsi verweist hier auf Q 17:23, der besagt, dass man den Eltern nicht
»Pfui« sagen soll. Wenn das Murren verboten sei, sei es erst recht verboten, den
Eltern physischen Schaden zuzufiigen.* Die vierte und letzte Kategorie ziele auf
Ergianzungen im Text ab, die notwendig seien, damit der Satz eine sinnvolle Aus-
sage beinhalte. Daher bezeichnet ad-Dabiisi diese Art als Erfordernis des Textes.
Bekanntes Beispiel dafiir ist Q 12:82: »Frag die Stadt.«*> Gemeint sei »Frag die
Bewohner der Stadt«, weil klar ist, dass man die Stadt nicht befragten kann.*

Diese Beispiele zeigen, welche Tragweite der Einfluss von historisch bedingten
Gegebenheiten - hier der Einfluss der >Lauteren Briider< - auf die Systematik
eines Gelehrten haben kann, der so einflussreich ist, dass seine Herangehens-
weise iiber Jahrhunderte hinweg rezipiert wurde. Es lassen sich noch weitere
Fille dieser Vierersystematik im Taqwim al-adilla von ad-Dabisi finden, auf die
hier aber nicht ndher eingegangen werden kann.*” Solche Einfliisse beschranken
sich nicht nur auf die Systematik des Tagwim al-adilla. Ad-Dabiisi bezieht auch
theologische und naturphilosophische Konzepte wie die eingangs erwéhnte
Atomlehre in Diskussionen des Rechts ein, worauf ich abschliefSend eingehen
mochte.

F. Einbezug der Atomlehre in Rechtsdiskussionen

Die Naturphilosophie bzw. physikalische Theorie, die die Welt in Substanzen
und Akzidenzien aufteilt, woraus sich Atome und Korper zusammensetzen, hat
in der islamischen Theologiegeschichte mit dem 3./9.Jahrhundert allmahlich
fufdfassen konnen. Insbesondere in den darauffolgenden Jahrhunderten wurden
verschiedene Konzepte der Atomlehre in der sunnitischen sowie mu‘tazilitischen
Theologie systematisiert. Mit dem 6./12. Jahrhundert verlor diese Lehre jedoch
an Bedeutung; auch wenn sie in spateren Jahrhunderten rezipiert wurde, spielte
sie fiir die theologische Diskussionen nur eine untergeordnete Rolle.*® Ad-Dabiisi
lebte zu einer Zeit, in der die Atomlehre noch lebendig diskutiert wurde. Dies
erkennt man daran, dass al-Maturidi, obwohl er selbst sich weder von der Atom-

44 Vgl ebd., S.132-135.

45 Ich habe diese Stelle im Koran selbst iibersetzt, da Bobzin sie zu Recht als »Frag in der Stadt«
tbersetzt; hier ist schon das Erfordernis des Textes, wie ad-Dabusi es versteht, mitgedacht,
weshalb das Beispiel oben mit dieser Ubersetzung nicht klar wire.

46 Vgl. ad-Dabiisi: 4l sl 3 391 ¢35, S. 136 .

47 Siehe zum Beispiel die vier Arten des istishab: ebd.: S.400f.

48 Dhanani: Atomism in Islamic Thought, S.794-797; ders.: The Impact of Ibn Sina’s Critique of
Atomism, S.80-85; ders.: Physical Theory of kalam; Pines: Islamische Atomenlehre, S.94-124;
van Ess: 60 Years After, S.1121-1144; Langermann: Islamic Atomism, S.277-295; Ibrahim:
Beyond Atoms and Accidents, S.67-122.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 241

lehre distanziert noch sich dazu deutlich bekennt,% von Abtu I-Mu‘in an-Nasaf1
als solcher gedeutet wird.>® Dies hat wohl mit der eingangs erwédhnten Intention
zu tun, al-Maturidis Lehre als eine Alternative zur as‘aritischen Lehre durchzu-
setzen. War die Atomlehre damals ein wichtiger Bestandteil der Diskussionen,
musste auch al-Maturidi als Verfechter der Atomlehre gedeutet werden. Damit
war in Zentralasien die Atomlehre wohl zu Lebzeiten ad-Dabisis eine prominente
theologische Diskussion. Es verwundert daher nicht, dass er die Idee der Beschaf-
fenheit der Welt in Substanzen und Akzidenzien fiir das Recht tibernimmt. Er
folgt dabei der sunnitischen Auffassung, dass Akzidenzien, dazu gehoren etwa
Eigenschaften und Bewegung, in zwei konsekutiven Momenten nicht existieren
konnen. Sie miissen in jedem Augenblick von Neuem erschaffen werden.’! Die
Relevanz dieser Vorstellung sehen wir in der folgenden Diskussion.

Ad-Dabusi diskutiert die Frage, wie etwa mit Vertragen umzugehen ist, bei
denen der Tausch sich nicht auf existierende Dinge bezieht, die sofort getauscht
werden. Grundsiatzlich gilt im islamischen Recht mit Riicksicht auf einen
Hadith, dass man das nicht verkaufen soll, was sich nicht gerade bei einem selbst
befinde. Dazu gehort der Terminkaufvertrag (salam), bei dem die Zahlung im
Voraus erfolgt, wobei die gekaufte Ware spater ausgehandigt wird. Ad-Dabisi
argumentiert u.a. mit dem Bediirfnis der Menschen nach Terminkaufvertragen,
um solche Vertrige zu legitimieren. Ahnlich sagt er, dass Nutzen (manafi) aus
vergleichbaren Griinden fiir giiltige Verkaufsgegenstinde gehalten und wie real
existierende Dinge betrachtet werden. Ad-Dabiisi erklért nicht, welche Vertrags-
formen er meint. Nach der islamischen Rechtssystematik gilt, dass Gegenstand
von Miet- und Dienstvertrdgen (Sg. igara) der Verkauf von Nutzen an Gegen-
stinden oder Nutzen im Sinne von Dienstleistungen ist. Dadurch entsteht das
Problem, dass fiir ein Entgelt etwas verkauft wird, was nicht existiert. Denn der
Nutzen einer Sache, wie etwa der Nutzen des Wohnens in einer Mietwohnung,
entsteht nur mit der Nutzung der Wohnung. Vor dem Erwerb des Nutzungs-
rechts existiert der Nutzen nicht. Nach dem Prinzip, dass etwas, was nicht exis-
tiert, nicht verkauft werden darf, wéaren Mitvertrage ungiiltig.>> Ad-Dabisi 16st
dieses Problem dadurch, dass man Nutzen in Kaufgeschaften (tigarat) wie real
existierende Dinge bewertet. In Fragen des Schadensersatzes mit Bezug auf
Fille der Zerstorung (itlaf) und Usurpation (gasb) dagegen besteht er darauf,
dass Nutzen nicht wie real existierende Waren behandelt werden sollten, bei
denen bei ihrer Zerstérung Schadensersatz gefordert werden kann. Denn eine

49 Fiir die unterschiedliche Deutung siehe Cerié, Roots of Synthetic Theology, S.114-121;
Rudolph: al-Maturidi, S.268-291; Dhanani: Al-Maturidi and al-Nasafi, S.65-76; Kam: Das
Bose als Gottesbeweis, S.171.

50 Al-Nasafi: 3:¥15,a3, S.62f; Rudolph: al-Maturidi, S.268-280.

51 Fiir eine Zusammenfassung der Grundannahmen innerhalb der Atomlehre siehe Sabra: Kalam Ato-
mism, S.68-78.

52 Siehe zum Beispiel as-Sarahsi: bs-all 2, S. 74 f. As-Sarahsi selbst geht hier auf die Unterschei-
dung zwischen Subtanzen und Akzidenzien ein und diskutiert dementsprechend die Giiltigkeit
von Mietvertragen.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 SERDAR KURNAZ

vollstandige Gleichbehandlung zwischen real existierenden Dingen und Nutzen
sei nicht moglich, da Nutzen Akzidenzien seien, die keine konsekutive Existenz
haben, wogegen real existierende Dinge den Substanzen (gawahir) gleichka-
men, die eine permanente Existenz hitten. So wie Substanzen und Akzidenzien
nicht gleich seien, seien Nutzen und real existierende Dinge auch nicht gleich.
Die Gleichsetzung beider in Kaufgeschiften bzw. Transaktionen ergebe sich
aus dem Umstand des Bedurfnisses der Menschen danach. Man darf sie, wenn
wir ad-Dabisi folgen, nicht kategorisch gleichsetzen. Von diesem Bediirfnis der
Menschen nach der Anerkennung vom Nutzen als real existierende Dinge seien
die Zerstérung und die Usurpation, im Gegensatz zu Kauf- und Mietvertragen,
nicht betroffen, zumal beide Handlungen ja verbotene Handlungen seien.>

Es ist zu sehen, dass ad-Dabiisi bekannte theologische Diskussionen in rechts-
relevante Themen einbezogen hat. Dass unabhangig von der Frage nach Akzi-
denzien und Substanzen Mietvertrage unter den Gelehrten mit dem Problem
des Verkaufs nicht-existierender Dinge in Verbindung gebracht wurde, lasst sich
durch eine vergleichende Lektiire frither juristischer Schriften erkennen. Auch
haben spitere Hanafiten ohne Riickbezug auf diese Theorie die Frage nach dem
Mietvertrag besprechen konnen.> Dieses Beispiel zeigt aber die Offenheit von
ad-Dabisi, rechtsrelevante Probleme mit Riicksicht auf theologische und natur-
philosophische Belange mit seiner eigentiimlichen Herangehensweise neu zu
deuten, neue Argumente fiir die Systematisierung zu finden und neue Wege
einzuschlagen.

G. Schlussbetrachtung

Am Beispiel des einflussreichen und vielseitigen hanafitischen Gelehrten Aba
Zayd ad-Dabiisi wurde deutlich, dass muslimische Gelehrte Konzepte, Ideen und
Ansitze aus verschiedenen Disziplinen beriicksichtigen konnten. Dies zeigt, dass
die Gelehrten innerhalb bekannter Theorien eigene Wege vorschlagen konnten.
Ihre Theorien, Methoden und Konzepte dagegen konnten vom historischen
Kontext stark beeinflusst sein, was sich bei ad-Dabiisi besonders zeigt. Er ver-
sucht mit seinem usiil al-figh-Werk einen neuen Weg zu gehen, indem er sowohl
auf die Traditionalisten antwortet als auch auf Rationalisten und Sufis. Zu einer
Zeit, in der die theologischen Ansichten der Hanafiten noch keine klaren Kontu-
ren zeigte, bemiihte sich ad-Dabusi zwar, sich von den Mu'taziliten zu entfernen,
wollte aber im Rahmen der sunnitisch vertretbaren Grenzen rationalistische Ele-
mente in die usiil al-figh einbinden. Hinzu kommt seine meines Erachtens ihn
besonders auszeichnende Erkenntnislehre, die sich auch der Terminologie des
Sufismus bedient. Damit unterscheidet sich ad-Dabiisi von seinen Zeitgenossen,

53 Vgl. ad-Dabiis: 4l Jseol G 939 ¢, S.282f. (dhnlich S.92f.).
54 Siehe fiir beide Punkte Kurnaz: Einfluss der Atomlehre, S.27-58.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 243

die solche Begriffe in ihre Erkenntnislehre nicht einbeziehen. Er sticht durch
seine rational begriindeten Grenzen des Rechts ebenfalls hervor. Auch sein ihm
von Bedir attestierter juristic spiritualism scheint ein Novum zu sein.>> Es ldsst
sich mit ad-Dabiisi dariiber reflektieren, ob nicht die rechtstheoretischen und
-methodischen Annahmen und Konzepte innerhalb des islamischen Rechts mit
neueren Zugangen aus der zeitgenodssischen Hermeneutik, Epistemologie und
Rechtsphilosophie neugedacht, darin neue Wege gefunden, gar komplett neu-
strukturiert und neu ausformuliert werden konnen.

Bibliographie

ad-Dabsi, Aba Zayd (2001): <&l gl d Y «s8 [Tagwim al-adilla fi usil al-
figh], hrsg. von Halil Muhyi ad-Din al-Mays, Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiya.

ad-Dabusi, Aba Zayd (o.].): k! Wl‘ [Tasis an-nazar], hrsg. von Mustafa
Muhammad al-Qabbani ad-Dimasqi, Beirut/Kairo: Dar Ibn Zaydun/Makta-
bat al-Kulliyat al-Azhariya.

ad-Dabusi, Aba Zayd (2015): ‘_94531‘ 3 [al-Amad al-agsal, hrsg. von Muhammad
‘Abd al-Qadir ‘Ata’, Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiya.

an-Nasafi, Abi I-Mu'in (1993): #YI 3pad [Tabsirat al-adilla] 1, hrsg. von Hiiseyin
Atay, Ankara: Diyanet Isleri Bagkanlig.

Akgiindiiz, Ahmet: »Debisi«, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi,
islamansiklopedisi.org.tr/debusi (Zugrift: 25.6.2023).

as-Samarqandi, ‘Ala’ ad-Din (1984): Jsis! él;, d J,ﬁ\ Olpe [Mizan al-usil fi
nata’ig al-uqul], hrsg. von Muhammad Zaki ‘Abd al-Barr, Doha: Matba‘at
ad-Dawha.

as-Sarahsi, Sams al-A’'imma (1993): byl 0 [Kitab al-Mabsit] 15, Beirut: Dar
al-Ma'rifa.

Bedir, Murteza (2004): Reason and Revelation: Abti Zayd al-Dabiisi on Rational
Proofs, in: Islamic Studies 43.2, S.227-245.

Bedir, Murteza (2006): Interplay of Sufism, Law, Theology and Philosophy: A
Non-Sufi Mystic of 4"-5%/10"-11" Centuries, in: EI Sufismo y las normas del
Islam, hrsg. von Alfonso Carmona, Murcia: Editora Regional de Murcia Col-
eccién de Ibn ‘Arabi, S.253-270.

Bedir, Murteza (2012): Matiiridi Fikih Ustlii: Ger¢ek mi Kurgu mu?, in: Biiyiik
Tiirk Bilgini Imdm Matiiridi ve Matiiridilik, hrsg. von Ilyas Celebi, Istanbul:
M. U. [lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yayinlari, S.412-420.

Bonner, Michael (2010): The Waning of Empire, in: The New Cambridge History
of Islam 1, hrsg. von Chase F. Robinson, Cambridge: Cambridge University
Press, S.305-359.

Brockelmann, Carl: Geschichte der Arabischen Litteratur 1, Leiden: Brill 21943,

55 Vgl. Bedir: Interplay of Sufism, S.256-258.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 SERDAR KURNAZ

Ceri¢, Mustafa (1995): Roots of Synthetic Theology in Islam: A Study of the Theo-
logy of Abit Mansiir al-Maturidi (d. 333/944), Kuala Lumpur: The Internatio-
nal Institute of Islamic Thought and Civilization.

Dhanani, Alnoor (1994): Physical Theory of kalam: Atoms, Space, and Void in
Basrian Mu'tazili Cosmology, Leiden/New York/Koéln: Brill.

Dhanani, Alnoor (2012): Al-Maturidi and al-Nasafi on Atomism and the Taba’i,
in: Biiyiik Tiirk Bilgini Imam Matiiridi ve Matiiridilik, hrsg. von Ilyas Celebi,
Istanbul: Marmara Universitesi Hahiyat Fakultesi Vakfi, S. 65-76.

Dhanani, Alnoor (2015): The Impact of Ibn Sina’s Critique of Atomism on Sub-
sequent Kalam Discussions of Atomism, in: Arabic Sciences and Philosophy
25.1,S.79-104.

Dhanani, Alnoor (*2016): Atomism in Islamic Thought, in: Encyclopaedia of the
History of Science, Technology, and Medicine in Non-Western Cultures, hrsg.
von Helaine Selin, Dordrecht: Springer, S.794-797.

Gleave, Robert (2013): Islam and Literalism: Literal Meaning and Interpretation
in Islamic Legal Theory, Edinburgh: Edinburgh University Press.

Hacak, Hasan (2008): Atomcu Evren Anlayisinin Islam Hukukuna Etkisi. Kelam-
Fikih Tligkisine dair bir Analiz, Istanbul: Ensar Negriyat.

Ibrahim, Bilal (2020): Beyond Atoms and Accidents. Fakhr al-Din al-Razi and
the New Ontology of Postclassical Kalam, in: Oriens 48, S.67-122.

Kam, Hureyre (2019): Das Bése als Gottesbeweis. Die Theodizee al-Maturidis im
Lichte seiner Epistemologie, Kosmologie und Ontologie, Berlin: EB-Verlag.

Kamali Mohammad Hashim (2003): Principles of Islamic Jurisprudence, Cam-
bridge: The Islamic Text Society.

Kurnaz, Serdar (2016): Methoden zur Normderivation im islamischen Recht. Eine
Rekonstruktion der Methoden zur Interpretation autoritativer textueller Quel-
len bei ausgewdhlten islamischen Rechtsschulen, Berlin: EB-Verlag.

Kurnaz, Serdar (2018): Gottliches Recht im Wandel der Zeiten aus muslimischer
Sicht, in: Gibt Gott Gesetze? Ius divinum aus christlicher und muslimischer Per-
spektive, hrsg. von Nora Kalbarczyk, Timo Glizelmansur und Tobias Specker,
Regensburg: Pustet, S.75-114.

Kurnaz, Serdar (2020): Der Einfluss der Atomlehre auf die muslimische Rechts-
tradition, in: Frankfurter Zeitschrift fiir islamisch-theologische Studien 5,
S.27-58.

Kurnaz, Serdar (2023, i.E.): Epistemology and Legal Theory in Abu Zayd
al-DabusT’s (d. 430/1039) Tagwim al-adilla — A Case Study on how Epistemo-
logical Assumptions Can Effect Legal Theory, Law and Theology, in: Dynam-
ics of Tradition: Islamic Law and Theology in Relation, hrsg. von Idris Nassery
und Muna Tatari, Leiden [u.a.]: Brill.

Langermann, Y. Tzwi (2009): Islamic Atomism and the Galenic Tradition, in:
History of Science 47.3, S.277-295.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KONTEXT, ERKENNTNISLEHRE, HERMENEUTIK UND THEOLOGIE 245

Netton, Ian Richard (1991): Muslim Neoplatonism. An Introduction to the
Thought of the Brethren of Purity (Ikhwan al-Safa’), Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Pines, Shlomo (1936): Beitrige zur islamischen Atomenlehre, Leipzig: Harrassowitz.

Rudolph, Ulrich (1996): al-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samar-
kand, Leiden/New York/Koln: Brill.

Rudolph, Ulrich (1997): Das Entstehen der Maturidiya, in: Zeitschrift der Deut-
schen Morgenlindischen Gesellschaft 147, S.394-404.

Sabra, A.I. (2009): The Simple Ontology of Kalam Atomism: An Outline, in:
Early Science and Medicine 14.1, S.68-78.

Sezgin, Fuat (1967): Geschichte des arabischen Schrifttums 1, Leiden: Brill.

Usta, Aydin: »Samaniler«, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, islaman
siklopedisi.org.tr/samaniler (Zugriff: 25.6.2023).

van Ess, Josef (2018): 60 Years After: Shlomo Pines’s Beitrdge and Half a Century
Research on Atomism in Islamic Theology, in: Kleine Schriften by Josef van
Ess, hrsg. von Hinrich Biesterfeldt, Leiden/Boston: Brill, S.1121-1144.

Wheeler, Brannon M. (2014): »al-Dabiisi, Aba Zayd, in: Encyclopaedia of Islam,
THREE, hrsg. von Kate Fleet u.a,, referenceworks.brillonline.com/entries/ency-
clopaedia-of-islam-3/al-dabusi-abu-zayd-COM_25771%lang=de (Zugrift:
25.6.2023).

Young, Walter Edward (2017): The Dialectical Forge. Juridical Disputation and
the Evolution of Islamic Law, Basel: Springer International Publishing.

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987401305-227 - am 21.01.2026, 00:46:0!



https://doi.org/10.5771/9783987401305-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Einführung
	B. Biographisches und Kontext
	II. Der sāmānidisch-zentralasiatische Kontext

	I. Abū Zayd ad-Dabūsī: Leben und Werke
	C. Erkenntnislehre ad-Dabūsīs
	D. Deutung von verbietenden Aussagen: Suche nach einem Mittelweg zwischen Traditionalismus und Rationalismus
	E. Systematik der Vierteilung am Beispiel der Klarheit von Aussagen
	F. Einbezug der Atomlehre in Rechtsdiskussionen
	G. Schlussbetrachtung
	Bibliographie

