
133

Metalog

Angenommen, der Zufall, dass Aron Gurwitsch 1973 in Zürich einem 
Herzinfarkt erlag, wäre nicht eingetreten und er hätte in Konstanz sei-
nen Vortrag halten können. Angenommen, er hätte seine Kritik an der 
Körperkonzeption der Phänomenologie der Wahrnehmung so vorgetra-
gen, wie wir das unterstellt haben. Angenommen, er hätte die Gelegen-
heit dazu genützt, auch das eine oder das andere über das persönliche 
Verhältnis zwischen Merleau-Ponty, sich selbst und Schütz zu berichten, 
über das komplexe wechselseitige Verhältnis der theoretischen Entwürfe. 

Hätte er dadurch nicht betont, wie sehr es – bei allen Differenzen – so 
etwas wie ein gemeinsames Milieu gab? Es beruhte historisch auf den 
Erfahrungen der 1930er und 1940er Jahre, der Flucht, dem Exil aus dem 
nationalsozialistischen Deutschland, dem offenen Pariser Milieu, später 
der deutschen Besatzung, dem Ende des Krieges und die Beziehungen 
zwischen dem 2. Exil und dem 1. Exil. Aber es beruhte vor allem auf dem 
mit diesem Geschehen stattfindenden Transfer von Forschungen, Gedan-
ken, Überlegungen, Ideen, die in ihrer disziplinären Vielgestaltigkeit, in 
ihrem philosophischen Anspruch ihresgleichen suchen: Phänomenologie 
(Husserl) im Umschlag zur Ontologie, Gestaltpsychologie und die da-
rauf sich berufende Biologie, Verhaltensforschung, klinische Neurologie 
(Goldstein), Feldtheorie und relativistische Physik, Psychoanalyse und 
strukturalistische Sprachwissenschaft, deutsche, französische, dänische, 
europäische Philosophie, die Anfänge der »existenzialistischen« Philo-
sophie, aber zugleich des Strukturalismus? Ein Labor, in dem, durch die 
politischen Ereignisse noch beschleunigt, plötzlich alle oder doch zumin-
dest ein sehr großer Teil der wissenschaftlichen und geistigen Ingredenzi-
en der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts (und wahrscheinlich auch der 
ersten des 21.) zur Verfügung, und für Experimente und überraschende 
Mischungen bereit standen. Gurwitsch war noch ein Zeitgenosse. 

Wie hätte man sich die Diskussion vorstellen können? Vielleicht hätte 
jemand die Überlegung ins Spiel gebracht, dass das Milieu Merleau-Pon-
tys in den 1950er Jahren zugleich auch das Milieu des aufkommenden 
Strukturalismus war. Daraus hätte die Frage erwachsen können, ob Mer-
leau-Pontys Körperkonzeption, die er Anfang der 1960er-Jahre mit sei-
nem Tod hinterließ, noch dieselbe war, wie die, die Gurwitsch kritisiert 
hatte. Vielleicht hätte jemand problematisieren können, wieviel Carte-
sianismus in der Merleau-Pontyschen Phänomenologie stecke und ob 
die Differenz zum Husserl der Ideen II wirklich so grundlegend sei, wie 
Gurwitsch geneigt war, zu unterstellen. Vielleicht hätte die Frage ge-
stellt werden können, ob nicht Merleau-Pontys Saussure-Rezeption zu 
einem strukturalen Körperkonzept führe, das in gewissen Hinsichten 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Gurwitschs Strukturkonzept und seinem Feldbegriff auch wieder ent-
gegenkomme. 

Vielleicht wäre der verwirrende Sachverhalt in den Blick gekommen, 
dass gerade Schütz die von Gurwitsch kritisierten Formulierungen Mer-
leau-Pontys wie »Ich bin mein Körper«, »Meine Hand weiß ...« zu ei-
nem Zeitpunkt zustimmend aufgreift, zu dem sich Merleau-Ponty selbst 
wieder davon distanziert. Vielleicht hätten solche Fragen dazu führen 
können, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aller drei Autoren in 
der Anknüpfung an den Lebensweltbegriff und in der Bestimmung des 
Verhältnisses von Wissen und Wahrnehmung herauszuarbeiten. Das hät-
te in der Feststellung münden können, dass es womöglich zwischen al-
len dreien ebenso viele Anknüpfungs- wie Differenzpunkte gäbe. Führt 
nicht Merleau-Pontys strukturale Wende in eine veränderte Einschät-
zung des Wissens und umgekehrt Schützs Husserlkritik der ausgehenden 
1950er-Jahre in eine Annäherung an den Merleau-Ponty als Praxistheo-
retiker avant la lettre? Vielleicht hätte jemand die Vermutung ausgespro-
chen, dass Merleau-Ponty und Schütz zueinander notwendig komple-
mentäre Perspektiven verfolgen, wenn sie Wahrnehmung/Bewegung auf 
der einen Seite und das Alltagswissen auf der anderen Seite in den Mit-
telpunkt stellen? Hätte man nicht in Schützs zunehmenden Rekurs auf 
Mead und seine zunehmend energische Zurückweisung des Anspruchs 
der Husserlschen Wende zur Transzendentalphänomenologie und des 
damit verbundenen Konstitutionismus thematisieren können? Immer-
hin hat er das Gurwitsch gegenüber relativ deutlich geäußert. Und hätte 
man das nicht wahrnehmen können, als eine erstaunliche Annäherung 
der Positionen Schützs und Merleau-Pontys? 

Vielleicht wäre dann deutlich geworden, dass es keinen Grund gibt, 
die bevorzugten Themen der beiden Autoren – Wissen hier und die Fer-
tigkeiten des Körpers dort – gegeneinander auszuspielen. Sondern zu ver-
stehen, dass schlechthin jede soziale Praktik das eine wie das andere als 
Struktur voraussetzt und beinhaltet, Doings und Sayings, wie man heute 
sagt. Dass sie in einem komplementären Verhältnis stehen, sich ergänzen 
und spiegeln – denn es gibt Wissen über Fertigkeiten, aber auch Fertig-
keiten des Wissens, wie man sowohl bei Schütz wie bei Merleau-Pon-
ty nachlesen könnte, wenn man nur will. Und wäre es so gewesen, hät-
te vielleicht die Tagung dazu führen können, dass das jahrzehntelange 
Schisma zwischen einer an Schütz und einer an Merleau-Ponty orien-
tierten Sozialphänomenologie und Sozialtheorie gar nicht erst entstan-
den wäre? Vielleicht hätte man sich zwischen Bochum und Kon stanz von 
vorneherein auf eine phänomenologische Sozialtheorie einigen können, 
in der Wissen und körperliche Sensomotorik komplementäre Begriffe 
gewesen wären. Und man hätte erst gar nicht den Umweg über die »ro-
mantischen Körperkonzepte« mitsamt den damit verbundenen Ausru-
fungen von Paradigmenwechseln, Orthodoxien und Dissidenzen nehmen 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

müssen. Vielleicht ... vielleicht ... aber dieses Spiel ist natürlich müßig. So 
geht es in der Realität selten zu. 

Festhalten möchte ich nach diesem ersten Durchgang, dass mir die Re-
kapitulation von Gurwitschs Merleau-Ponty-Kritik dabei geholfen hat, 
auf eine Reihe innerer Widersprüche der Phänomenologie der Wahrneh-
mung aufmerksam zu werden. Einiges davon hat Merleau-Ponty selbst 
revidiert. Aber die dominante Rezeption seines Werks, insbesondere in 
der Soziologie, hat bislang davon wenig Notiz genommen. Diese kul-
tiviert bis zum heutigen Tag verschiedene Spielarten des romantischen 
Körperkonzeptes. Ein ironischer Punkt ist dabei der Befund, dass eine Po-
sition, die gemeinhin als eine »Überwindung Descartes’« aufgefasst wird, 
nun in mancher Hinsicht gerade als eine entwickelnde Varia tion einer 
cartesianischen Position gelesen werden muss. Merleau-Ponty argumen-
tiert sicher gegen den Descartes, der zwei füreinander undurchdringliche 
Substanzen nebeneinanderstellt oder der vermeintlichen Selbstdurchsich-
tigkeit des Denkens den Status eines Existenzbeweises zuerkennt. Aber 
er argumentiert mit einem Descartes, der die phänomenologische Irredu-
zibilität der Erfahrung des ausgedehnten Körpers und des Bewusstseins 
darlegt und zugleich eine wechselseitige Durchmischung, Verflechtung 
zum Ausdruck bringt. In dem Maße, wie Merleau-Ponty für sich in An-
spruch nimmt, diese paradoxe Anforderung philosophisch zu gestalten, 
Mischungen, Verflechtungen, Ambiguitäten als (vorläufig) nicht auflös-
bar zu betrachten (ich glaube, dass er das tut), greift er einen »beschei-
denen«, nämlich vorläufigen, »kleinen« Dualismus auf, arbeitet er mit 
einer »Cartesianischen Differenz« weiter. 

Das gewinnt seine Kontur durch die Differenz und Abgrenzung ge-
genüber 

• »großen« (unbescheidenen, anmaßenden) Dualismen, die die Idee 
des »permixtum« letztlich ausschließen und beiden Seiten der 
Dualität zu ontologischen Prinzipien totalisieren (Descartes eigene 
Ontologisierung von res extensa und res cogitans zu »Substanzen«; 
aber auch der Dualismus eines Bergsons);

• einem reduktionistischen, z.B. naturwissenschaftlich artikulierten 
Materialismus, für den es letztlich nur »Materie« gibt;

• einem transzendentalen Idealismus oder Konstitutionismus, der 
letztlich alles in »Geist« verwandelt und insofern auf eine subjekti-
ve Tätigkeit reduziert;

• einem romantischen Konstitutionismus, der den Körper seinerseits 
als eine Art latentes, geheimes, nicht sprechendes Tiefensubjekt, Sub-
jekt hinter dem Subjekt, Geist hinter dem Geist fasst. 

Es gilt im zweiten Teil auch diese Implikationen der letztlich cartesia-
nischen Konzeption des Körpers als sensiblem Ding für das Verständ-
nis des Problems der Struktur in den Sozialwissenschaften im Auge zu 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

behalten. Dafür haben sich bereits wichtige Motive in Auseinanderset-
zung mit den Themen der Tagung von 1973 angekündigt: das Motiv der 
Generalität des Körpers, gleichbedeutend mit jenem der Wahrnehmung; 
das Motiv der fungierenden Intentionalität und damit einer nicht kon-
stituierten Zeit (Horizontcharakter, Gedächtnis); das Motiv der Bewe-
gung und seines Zusammenhangs zu einer strukturalistischen Konzep-
tion von Sprache. 

Das Thema der Bewegung ist seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert 
und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert so etwas wie ein Leitthe-
ma im Spannungsfeld von Philosophie, Biologie, Neurologie geworden. 
Es ist sicher falsch, es in der nachträglichen Rekonstruktion ausschließ-
lich Merleau-Ponty zuzurechnen. Die Idee der relativen Eigenständigkeit 
einer »sensomotorischen Intelligenz« oder auch ihres fließenden Über-
gangs in eine kognitive Intelligenz war damals ein Allgemeinplatz. Sie 
taucht bei ganz verschiedenen Denkern aus ganz verschiedenen Diszipli-
nen, Ländern und Kontexten auf. Ich nenne nur bunt gemischt und völ-
lig beliebig: Bergson, Piaget, Guillaume, Goldstein, Koffka,  Buytendijk, 
Plügge, Lurija, Bernstein, Wygotski, Plessner, Viktor von Weizsäcker 
u.v.a. Hinter jedem dieser Namen öffnet sich zugleich ein jeweiliger dis-
ziplinärer Kosmos anderer Namen. Wer sich darauf einließe, würde eine 
Produktivität und ein Niveau der Forschung und der Fragestellungen 
über die Disziplinen hinweg registrieren, das bis heute nicht abgearbei-
tet und wieder erreicht worden ist.

Gleiches gilt für das Thema der Zeit, der Zeiterfahrung und damit 
auch der unterstellten körpergebundenen Funktion der Zeit beim Men-
schen: das Gedächtnis. Auch dafür stehen die Namen der wichtigsten 
Philosophen des 20. Jahrhunderts: Henri Bergson, Edmund Husserl und 
Martin Heidegger, die Merleau-Ponty alle – explizit und implizit – auf-
greift. Und auch diesbezüglich wird deutlich zu markieren sein, dass 
scheinbar konträre Themen in ein gemeinsames Bezugssystem geraten. 
Denn sowohl Wissen wie auch Bewegung (als empirisch ausgeführte wie 
als Bewegungsdisposition/Fertigkeit) haben konstitutiv etwas mit Zeit 
und Gedächtnis zu tun, sind ohne Zeit und Befähigung zur Zeit nicht zu 
denken. Denn es geht in beiden Fällen um Fragen der Bewahrung und 
Reproduktion von Erfahrung und damit – um Struktur. Und um sozia-
le Struktur, insofern fast nahezu jede menschliche Bewegung eingebettet 
ist in eine soziale Praxis, also in jedem Fall eine Art von Bewegung und 
jedes Wissen in einen sozialen Diskurs, ein Sprechen. 

Vielleicht eine der beeindruckendsten Schilderungen des Zusam-
menhangs von Zeiterfahrung, Bewegung, Sprechen, Struktur und So-
zialität liefert das später auch mit Robert Niro verfilmte Buch »Awa-
kenings« von Oliver Sacks, ein Autor, zu dem ebenfalls – nämlich über 
Namen wie Lurija und Goldstein – Linien von dem vorher angespro-
chenen Milieu hinführen. Sacks schildert darin den Zustand einiger von 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

ihm behandelter Patienten, die infolge einer Betroffenheit von der soge-
nannten »europäischen Schlafkrankheit« (Encephalitis Lethargica) in ei-
nen postenzephalytischen Dämmerzustand gerieten, der in einigen Fällen 
jahrzehntelang anhielt. Im Extremfall sitzen davon Betroffene »bewe-
gungslos und sprachlos den ganzen Tag in ihrem Stuhl, zeig(t)en weder 
Bedürfnisse noch Gefühle und geben keinerlei Zeichen von Antrieb und 
Initiative von sich. Sie registrier(t)en das Geschehen um sich herum mit 
völliger Indifferenz. Weder vermittelten noch erlebten sie das Gefühl, le-
bendig zu sein; sie waren unwirklich wie Geister, passiv wie Marionet-
ten (von Economo verglich sie mit erloschenen Vulkanen). Neurologisch 
ausgedrückt, zeigten solche Patienten ›negative‹ Verhaltensstörungen, 
d.h. überhaupt kein Verhalten. Sie waren ontologisch tot, ›schlafend‹.« 
(Sacks 2002: 54).

Natürlich befinden sich solche Patienten nicht in einem sozial leeren 
Raum. Zum einen schildert Sacks hier einen Extrem(end)zustand der 
Erkrankung; solange dieser nicht erreicht ist, verfügen die Betroffenen 
noch über Reste von Bewegungsmöglichkeiten, von kommunikativen 
und kognitiven Fähigkeiten. Zum andern bleiben sie natürlich eingefügt 
in den sozialen Kontext der »totalen Institutionen« (Goffman) ihrer 
Versorgung und die Bemühungen der Angehörigen u.a. Aber die 
Schilderungen Sacks machen deutlich, dass diese Patienten dennoch auf 
gewisse Weise ein soziales schwarzes Loch bilden, um das herum sich 
zwar mannigfache Handlungen und Interaktionen Anderer organisieren, 
von deren Körper aber im Extremfall auf gewisse Weise jede soziale 
Initiative verschluckt wird und von denen selbst keine erkennbare 
Initiative oder Eigenbewegung mehr ausgeht. Dies veränderte sich abrupt 
durch ein Medikament namens L-Dopa. Es führte zu dem titelgebenden 
abrupten und verblüffenden »Awakening« der schwer kranken 
Patienten aus diesem Zustand auch sozialer Dämmerung. Die Patienten 
beginnen wieder sich zu bewegen und zu sprechen, frühere Fähigkeiten, 
Erinnerungen und Wissen kehren zurück bzw. die Fähigkeit sie zu äußern, 
Emotionen können wieder empfunden und ausgedrückt werden und 
damit sind sie wieder in die Lage versetzt, sozial zu interagieren, sich in 
soziale Zusammenhänge einzuklinken und sie mit zu strukturieren und 
von ihnen strukturieren zu lassen. Allerdings blieb diese Wirkung von 
L-Dopa nicht dauerhaft, in vielen Fällen stellten sich mit der Zeit derart 
drastische Nebenwirkungen ein, dass das Medikament wieder abgesetzt 
werden musste. Dennoch illustrieren vielleicht gerade diese Patienten 
Sacks’ am eindrücklichsten die Zusammenhänge, die im Folgenden im 
Mittelpunkt stehen werden: Körper, Bewegung, Sprache, Gedächtnis und 
soziale Struktur. 

Es wird auch nochmals darum gehen, zu rekonstruieren, dass und 
auf welche Weise solche klinischen Zusammenhänge bei Merleau-Ponty 
in den Blick kommen. Immerhin ist ein wichtiger Ausgangspunkt auch 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

bei ihm eine neurologische Fallgeschichte, nicht von Oliver Sacks, son-
dern von einem seiner kongenialen Vorläufer, Kurt Goldstein. Er wird 
zunächst für Aron Gurwitsch, dann für Merleau-Ponty und später dann 
auch für Alfred Schütz zu einer wichtigen Referenz. Es war, wie ge-
sagt, wiederum Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty mit Goldsteins Fall-
analysen vertraut machte. Es wird zu zeigen sein, dass letztlich auch 
diese Auseinandersetzung maßgeblich dafür wurde, dass Merleau-Pon-
ty die romantischen Aspekte seines Körperkonzepts zunehmend durch 
strukturale Aspekte ersetzt. Dem kam entgegen, dass er bereits beginnt 
in den 1940er Jahren beginnt sich mit dem auseinanderzusetzen, was 
man später Strukturalismus nannte, nämlich mit der Sprachtheorie Fer-
dinand de Saussures. Die Texte der 1950er Jahre kreisen darum, seine 
Themen der Bewegung, der Wahrnehmung, des Körpers und der Zeit im 
Rückgriff auf dessen strukturtheoretische Begrifflichkeiten in Beziehung 
zu setzen. Diese Zusammenhänge werden dann im zweiten Teil genau-
er ausgeleuchtet werden.

*

Aber eines ist schon jetzt deutlich geworden: die Themen, um die es da-
bei gehen wird, sind trotz des Umstandes, dass es ja hier um das Pro blem 
der Struktur in den Sozialwissenschaften gehen soll, nicht in ein enges 
disziplinäres Korsett zu packen. Auch das verdankt sich letztlich dem 
vorher geschilderten, besonderen wissenschaftlichen Milieu des Paris der 
Mitte des letzten Jahrhunderts, für die Gurwitsch und Merleau-Ponty 
stehen. Beide argumentieren letztlich als Philosophen, zugleich doku-
mentieren ihre Biographien und Texte eine disziplinäre Breite und Of-
fenheit, die heute für uns kaum mehr denkbar ist. Merleau-Ponty setzt 
sich in seinen Texten und Vorlesungen mit psychologischen Experimen-
ten, mit der Interpretation klinischer Befunde, mit Sprachtheorie und 
Linguis tik ebenso selbstverständlich auseinander wie mit politischen, 
ethnografischen und ästhetischen Themen. 

Gerade darin lag für Pierre Bourdieu, der ja Anfang der 1950er Jah-
re nicht Soziologie, sondern Philosophie studierte, die Attraktivität des 
Philosophen Merleau-Ponty. Obwohl sich Bourdieus wissenschaftliche 
Laufbahn als eine energische Entfernung vom philosophischen Feld ver-
stehen lässt, hin zu einer demonstrativen und provozierenden Behaup-
tung einer disziplinären Identität als Soziologe, können seinen Texte 
doch andererseits die Sozialisation in diesem Milieu nicht verleugnen. 
Seine Meditationen und theoretischen Texte insgesamt changieren – 
wie auch die Texte Merleau-Pontys – zwischen Empirie, philosophi-
scher Grundlagenreflexion, Einsprengseln naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse und Kulturtheorie, Erfahrungs- und Strukturanalyse. Wer 
das will, kann diesen Autoren je nach Belieben und herausgegriffenem 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Textsegment Naturalismus, Kulturalismus und Strukturalismus zugleich 
zum Vorwurf machen. Dasselbe gilt auch für einen Autor wie Norbert 
Elias, nur dass dieser ausdrücklich erklärt, dass er die derzeitigen Dif-
ferenzierungen der »Menschenwissenschaften«, wie er sagt, für keines-
wegs abschließend beantwortet hält. Die Formel einer Generalität des 
Körpers, in die der erste Teil unser Überlegungen eingemündet ist, und 
zu der so verschiedene Autor/innen wie Merleau-Ponty, Arendt, Elias 
und Schütz etwas beitragen können, fügt sich durchaus in diesen Be-
fund ein. 

Auch Merleau-Ponty beteiligt sich, wie Kant sagt, am »Krieg der Fa-
kultäten«, leistet seinen Teil zur Abgrenzung »seiner« Disziplin, der Phi-
losophie von den Geltungsansprüchen der Einzelwissenschaften, auch 
der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften von den Naturwissen-
schaften. Aber er verschließt sich vor keinem Modus der Erfahrung der 
Wirklichkeit und arbeitet auch ihre Verwandtschaft und ihre gemeinsa-
me Verankerung heraus. 

Seine Wissenschaftskritik als Philosoph betrifft die Sozial- und Kul-
turwissenschaften gleichberechtigt mit den Naturwissenschaften. Sie ist 
letztlich einfach zu verstehen und besteht darin, nicht die Modelle an die 
Stelle der Erfahrung zu setzen. Gesellschaft und Natur sind das, was wir 
dafür halten, insofern wir ihr durch unsere körperliche Beschaffenheit 
angehören. Ihre Wirklichkeit ist nicht grundsätzlich opak, sondern der 
Wahrnehmung, auch der technisch vermittelten Wahrnehmung zugäng-
lich und deshalb dafür offen, aus ihr ein Wissen zu beziehen. Für dieses 
Wissen gilt aber genau aus demselben Grund: es ist selbst vorläufig, re-
gional und an eine historische Situation gebunden. 

Merleau-Ponty wurde nicht nur seine inhaltliche, sondern auch  seine 
methodische Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit vorgeworfen. Sei-
nesgleichen sucht in dieser Hinsicht etwa der Text gewordene Wutaus-
bruch von Maxine Sheets-Johnstone in ihrem 2011 erschienen Buch The 
Primacy of movement. Unter der ironischen Kapitelüberschrift »Mer-
leau-Ponty: A man in search of a method« (Sheets-Johnstone 2011: 237) 
formuliert sie in einem atemberaubenden Stringendo praktisch über 36 
Buchseiten hinweg Frage an Frage, die methodische und inhaltliche Un-
gereimtheiten in Merleau-Pontys Texten in einer wilden Jagd aufstöbern. 
Man merkt diesen Fragen ebenso die große Text- und Sachkenntnis an 
wie eine Art enttäuschte Liebe. Aber vielleicht braucht Merleau-Ponty 
deswegen keine Überlegungen über Methoden anzustellen, weil er alle 
wirklichen Methoden der Wissenschaften letztlich unangegriffen lässt, 
wenn sie denn nur eines beachten: eben nicht die Modelle an die Stel-
le unserer Erfahrung setzen, sondern die Triftigkeit der Modelle immer 
wieder an der Erfahrung zu messen. Darin könnte – auf der Grundla-
ge der Idee der Generalität des Körpers – ein gemeinsames, wie immer 
dann unterschiedlich zu instrumentierendes Leitmotiv für die Natur-, 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Sozial- und Kulturwissenschaften liegen. Sheets-Johnstone ist auch wü-
tend, weil Merleau-Ponty unentschieden zwischen »Ontologie und Na-
tur« stehe. Aber möglicherweise ist das, so wie er die Dinge entwirft, 
keine sinnvolle Kritik. 

Wer beispielsweise die Passagen über die relativistische Physik in sei-
nen Vorlesungen zum Naturbegriff liest, sieht eine Position am Werk, 
die im Streit der Fakultäten von allen Seiten eine bestimmte Bescheiden-
heit fordert. Sie besteht hier wie dort darin, im Hinblick auf den jeweili-
gen Gegenstand nicht den Bereich der Erfahrung, der Wahrnehmung zu 
überspringen, sondern ihn stets zu berücksichtigen und zu reflektieren 
und damit die Position des Kosmotheoros in welchen Spielarten auch 
immer zu vermeiden. Merleau-Ponty braucht vielleicht selbst keine Me-
thode, weil er abgesehen von dieser Prämisse keine Methode in Frage 
stellt, die sich in den empirischen Wissenschaften als tragfähig erwiesen 
hat. Und das heißt schlicht: »Eine Theorie, wie solide ihre experimentel-
len Stützen auch sein mögen, kann die Möglichkeit neuer Theorien nicht 
ausschalten« (Merleau-Ponty 2000: 137). Wissen tritt nicht an die Stel-
le der (wie immer technisch vermittelten) Wahrnehmung. Selbst in der 
Physik bleiben die Dialektiken von Wahrnehmung und Wissen in Kraft. 
»Die Idee eines inkarnierten Subjekts ist notwendig, um das Mikroskop 
und die Mikrophysik zu verstehen.« (ebd.: 144; vgl. auch 141 ff.). Das 
physikalische Denken kann nicht von einem Faktizitätskoeffizienten ge-
reinigt werden (ebd.: 137), hält er der Physik entgegen. Die Philosophie, 
die Ontologie (hier die Heideggers) und mit ihr die gesamte »Geisteswis-
senschaft« bekommt dasselbe Argument zu hören: »Une hérmeneutique 
de la facticité ne peut être sans faits.« »Eine Hermeneutik der Faktizität 
kommt nicht ohne Fakten aus.« (Merleau-Ponty 2011: 47). 

Auch der Dialog von Philosophie und Naturwissenschaft (und Sozial-/
Kulturwissenschaften?) bleibt allein deshalb sinnvoll, weil sie sich wech-
selseitig in ihren Vorurteilen und Vereinseitigungen korrigieren können, 
einander wechselseitig »negative Entdeckungen« machen lassen können. 
Am Beispiel: »Wenn das alles stimmt, sieht man, dass die Physik den Sinn 
hat, uns ›negative philosophische Entdeckungen‹ machen zu lassen, in-
dem sie zeigt, dass ›bestimmte Behauptungen, die eine philosophische 
Gültigkeit beanspruchen, in Wirklichkeit keine haben‹ [...] Die Physik 
zerstört bestimmte Vorurteile des philosophischen und nicht-philosophi-
schen Denkens, ohne deshalb eine Philosophie zu sein.« (Merleau-Pon-
ty 2000: 144; das Zitat stammt von London und Bauer). Das wäre im 
Verhältnis der Wissenschaften zueinander zu generalisieren. Allein die-
se Formulierung zeigt: Merleau-Ponty hält auch in seinem Spätwerk an 
einem Positivismus der Phänomenologie fest. Es gibt keine Sicherheit a 
priori mehr, die philosophische Erkenntnis für sich in Anspruch nehmen 
könnte. Aber es gibt im Gegenzug durchaus keinen Anlass, die Einzel-
disziplinen philosophisch unbehelligt zu lassen. 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Auch Merleau-Ponty ist – und vielleicht übertreibt er darin seinen 
Eifer – ein Denker, dem es darum geht, einen Ausgleich zwischen den 
»arroganten Ansprüchen der Schulen« (Kant 1990: 35) herbei zu füh-
ren, die Philosophie eingeschlossen. Dass sich die Wissenschaften wech-
selseitig mit negativen Entdeckungen beschenken können, zeigt – wie 
bei Kant – die Wichtigkeit der Kritik. Nur dass es dabei um eine Kri-
tik in alle Richtungen gehen kann, der Philosophie durch die Wissen-
schaften, der Wissenschaften durch die Philosophie und ganz bestimmt 
der Wissenschaften untereinander. Es geht nicht mehr darum, Geltungs-
ansprüche empirischer Disziplinen auszuschalten (insbesondere nicht 
um eine pauschale geisteswissenschaftliche Kritik an kausaler Erkennt-
nis der Naturwissenschaften), sondern allein um die Überziehung von 
Geltungsansprüchen. »Die Veränderung betrifft also bloß die arrogan-
ten Ansprüche der Schulen, die sich gerne hierin (wie sonst mit Recht in 
vielen anderen Stücken) für die alleinigen Kenner und Aufbewahrer sol-
cher Wahrheiten möchten halten lassen, von denen sie dem Publikum 
nur den Gebrauch mitteilen, den Schlüssel derselben aber für sich be-
halten« (1990: 35), schreibt Kant und ich glaube, dass das – in anderer 
Registrierung und systematischer Einbettung – auch ein Anliegen Mer-
leau-Pontys war. 

Die gemeinsame Grundlage dafür ist vielleicht doch nicht so weit von 
Kant entfernt, wie man vermuten könnte. Die Generalität des Körpers 
bleibt für alle Wissenschaften unhintergehbar, selbst dann noch, wenn 
sie mit Hilfe technischer Strukturen verlängert, transformiert wird. So-
wohl für die Gesellschaft wie für die Natur gilt, sie sind das »worin wir 
sind, als das, womit wir vermischt sind.« (2000: 174). Und auch für die 
Erkenntnis der Gesellschaft gilt dann, was er an einer Stelle über die der 
Natur sagt: »Wie sollte man sich [...] nicht für die Wissenschaft inter-
essieren, wenn man wissen will, was die Natur ist? Wenn die Natur ein 
Umgreifendes ist, kann man sie nicht von Begriffen, nicht von Deduk-
tionen aus denken, sondern man muss sie von der Erfahrung aus den-
ken, und insbesondere von der Erfahrung in ihrer geregeltsten Form, das 
heißt von der Wissenschaft aus. Und man kann sie umso mehr von der 
Wissenschaft aus denken, als diese sich seit fünfzig Jahren nicht mehr 
einfach auf ihren Gegenstand stürzt, ohne sich darüber zu wundern, 
ihn anzutreffen, sondern sich im Gegenteil unaufhörlich um sein Sosein 
kümmert. ›Warum ist die Welt so wie sie ist, warum ist sie nicht etwas 
anderes?‹ ist eine Frage, die seit Anfang des Jahrhunderts auf der Tages-
ordnung steht.« (Merleau-Ponty 2000: 127). Das heißt aber auch: das, 
was wir den Naturwissenschaften verdanken (im positiven wie im ne-
gativen Sinne), die technische Erschließung der Welt, bildet nicht einen 
Gegensatz zu der Idee des Chair, der Generalität des Körpers, unserer 
fleischlichen Verbindung mit der wahrnehmbaren Welt, sondern ist nach-
gerade eine ihrer Ausdrucksformen. Alles in allem: eigentlich braucht 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

sich Maxine Sheets-Johnstone nicht mehr weiter zu ärgern. Es ist er-
laubt, Merleau-Pontys Aussagen über Sachverhalte zu korrigieren, wo 
wir es heute besser wissen. Dass er über experimentelle Sachverhalte in 
der poetischen Sprache eines Paul Valérys schreibt, ist aber für sich ge-
nommen noch kein Argument dafür, dass er sich irrt.

*

Es gibt eine Charakterisierung der Person Merleau-Pontys durch Sartre 
– distanziert und intim, ironisch und ernsthaft, freundlich und bösartig 
zugleich: »Merleau-Ponty wurde eines Tages auf die Dialektik böse und 
mißhandelte sie. Nicht daß er ihren Ausgangspunkt nicht anerkannt hät-
te; er erklärt in Signes, dass das Positive immer sein Negatives an sich 
hat und umgekehrt: folglich gehen sie in alle Ewigkeiten ineinander über 
[...]. Merleau-Ponty nimmt die Gewohnheit an, jedes Nein so lange zu 
verfolgen, bis er es in ein Ja umschlagen sieht, und jedes Ja so lange, bis 
es sich in ein Nein verwandelt. Er wird in den letzten Jahren in diesem 
Ringlein-du-musst-wandern-Spiel so geschickt, dass er daraus eine veri-
table Methode macht; ich nenne sie: die Umkehrung. Er springt von ei-
nem Gesichtspunkt zum andern über, verneint, bejaht, verwandelt das 
Mehr in ein Weniger und das Weniger in ein Mehr; alles steht zueinan-
der in Gegensatz, und alles ist auch wahr. [...] Kurz, Merleau-Ponty will 
sehr wohl These und Antithese; aber die Synthese lehnt er ab: er beschul-
digt sie, die Dialektik in ein Spiel mit Bauklötzen zu verwandeln.« (Sar-
tre 1968: 215 f.). »Ich fand immer«, bekennt Sartre, »und finde heute 
noch, dass es nur eine Wahrheit gibt [...] Merleau-Ponty [...] fand seine 
Sicherheit in der Vielzahl der Perspektiven: er sah darin die Facetten des 
Seins.« (ebd.: 156).

Ich gebe gerne zu, dass auch ich mit der teilweise enervierenden Unein-
deutigkeit vieler Texte und Argumentationen Merleau-Pontys, seiner wu-
chernden Metaphorik meine liebe Not habe und hatte. Ich versuche gar 
nicht die Anzahl der Seiten zu beziffern, die mir trotz redlicher, teilweise 
jahrelanger Bemühungen vollständig verschlossen blieben – es sind vie-
le. Meine Konsequenz bestand letzten Endes darin, die Vorstellung auf-
zugeben, eine in sich stimmige, immanente philologische Rekonstruk-
tion anzustreben. Ich bemühe mich, so gut ich kann, meine Lesart von 
Merleau-Pontys Texten als eine mögliche Lesart zu begründen. Ich gebe 
deren Selektivität und Kontingenz gerne zu. Mein nicht ganz selbstlo-
ses Motiv liegt wie das jedes Interpreten darin, was ich mit Argumenten 
Merleau-Pontys »anfangen kann«. Wenn aber Sartre und viele andere 
kritische Freunde und Feinde Merleaus Recht haben, wird es anderen 
Lesarten nicht anders gehen. 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

