Metalog

Angenommen, der Zufall, dass Aron Gurwitsch 1973 in Ziirich einem
Herzinfarkt erlag, wire nicht eingetreten und er hitte in Konstanz sei-
nen Vortrag halten konnen. Angenommen, er hitte seine Kritik an der
Korperkonzeption der Phdnomenologie der Wahrnebhmung so vorgetra-
gen, wie wir das unterstellt haben. Angenommen, er hitte die Gelegen-
heit dazu genuitzt, auch das eine oder das andere uber das personliche
Verhiltnis zwischen Merleau-Ponty, sich selbst und Schiitz zu berichten,
uber das komplexe wechselseitige Verhiltnis der theoretischen Entwiirfe.

Hatte er dadurch nicht betont, wie sehr es — bei allen Differenzen — so
etwas wie ein gemeinsames Milieu gab? Es beruhte historisch auf den
Erfahrungen der 1930er und 1940er Jahre, der Flucht, dem Exil aus dem
nationalsozialistischen Deutschland, dem offenen Pariser Milieu, spater
der deutschen Besatzung, dem Ende des Krieges und die Beziehungen
zwischen dem 2. Exil und dem 1. Exil. Aber es beruhte vor allem auf dem
mit diesem Geschehen stattfindenden Transfer von Forschungen, Gedan-
ken, Uberlegungen, Ideen, die in ihrer disziplinidren Vielgestaltigkeit, in
ihrem philosophischen Anspruch ihresgleichen suchen: Phinomenologie
(Husserl) im Umschlag zur Ontologie, Gestaltpsychologie und die da-
rauf sich berufende Biologie, Verhaltensforschung, klinische Neurologie
(Goldstein), Feldtheorie und relativistische Physik, Psychoanalyse und
strukturalistische Sprachwissenschaft, deutsche, franzosische, danische,
europdische Philosophie, die Anfiange der »existenzialistischen« Philo-
sophie, aber zugleich des Strukturalismus? Ein Labor, in dem, durch die
politischen Ereignisse noch beschleunigt, plotzlich alle oder doch zumin-
dest ein sehr grofSer Teil der wissenschaftlichen und geistigen Ingredenzi-
en der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts (und wahrscheinlich auch der
ersten des 21.) zur Verfugung, und fur Experimente und tiberraschende
Mischungen bereit standen. Gurwitsch war noch ein Zeitgenosse.

Wie hétte man sich die Diskussion vorstellen konnen? Vielleicht hitte
jemand die Uberlegung ins Spiel gebracht, dass das Milieu Merleau-Pon-
tys in den 1950er Jahren zugleich auch das Milieu des aufkommenden
Strukturalismus war. Daraus hitte die Frage erwachsen konnen, ob Mer-
leau-Pontys Korperkonzeption, die er Anfang der r960er-Jahre mit sei-
nem Tod hinterlief$, noch dieselbe war, wie die, die Gurwitsch kritisiert
hatte. Vielleicht hitte jemand problematisieren konnen, wieviel Carte-
sianismus in der Merleau-Pontyschen Phinomenologie stecke und ob
die Differenz zum Husserl der Ideen II wirklich so grundlegend sei, wie
Gurwitsch geneigt war, zu unterstellen. Vielleicht hitte die Frage ge-
stellt werden konnen, ob nicht Merleau-Pontys Saussure-Rezeption zu
einem strukturalen Korperkonzept fithre, das in gewissen Hinsichten

133

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Gurwitschs Strukturkonzept und seinem Feldbegriff auch wieder ent-
gegenkomme.

Vielleicht wire der verwirrende Sachverhalt in den Blick gekommen,
dass gerade Schiitz die von Gurwitsch kritisierten Formulierungen Mer-
leau-Pontys wie »Ich bin mein Korper«, »Meine Hand weif$ ...« zu ei-
nem Zeitpunkt zustimmend aufgreift, zu dem sich Merleau-Ponty selbst
wieder davon distanziert. Vielleicht hatten solche Fragen dazu fihren
konnen, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aller drei Autoren in
der Ankniipfung an den Lebensweltbegriff und in der Bestimmung des
Verhaltnisses von Wissen und Wahrnehmung herauszuarbeiten. Das hat-
te in der Feststellung miinden konnen, dass es womoglich zwischen al-
len dreien ebenso viele Anknupfungs- wie Differenzpunkte gibe. Fithrt
nicht Merleau-Pontys strukturale Wende in eine verianderte Einschat-
zung des Wissens und umgekehrt Schiitzs Husserlkritik der ausgehenden
1950er-Jahre in eine Annaherung an den Merleau-Ponty als Praxistheo-
retiker avant la lettre? Vielleicht hitte jemand die Vermutung ausgespro-
chen, dass Merleau-Ponty und Schiitz zueinander notwendig komple-
mentare Perspektiven verfolgen, wenn sie Wahrnehmung/Bewegung auf
der einen Seite und das Alltagswissen auf der anderen Seite in den Mit-
telpunkt stellen? Hitte man nicht in Schiitzs zunehmenden Rekurs auf
Mead und seine zunehmend energische Zurtickweisung des Anspruchs
der Husserlschen Wende zur Transzendentalphinomenologie und des
damit verbundenen Konstitutionismus thematisieren konnen? Immer-
hin hat er das Gurwitsch gegeniiber relativ deutlich gedufert. Und hitte
man das nicht wahrnehmen konnen, als eine erstaunliche Anndherung
der Positionen Schiitzs und Merleau-Pontys?

Vielleicht wire dann deutlich geworden, dass es keinen Grund gibt,
die bevorzugten Themen der beiden Autoren — Wissen hier und die Fer-
tigkeiten des Korpers dort — gegeneinander auszuspielen. Sondern zu ver-
stehen, dass schlechthin jede soziale Praktik das eine wie das andere als
Struktur voraussetzt und beinhaltet, Doings und Sayings, wie man heute
sagt. Dass sie in einem komplementiren Verhiltnis stehen, sich erganzen
und spiegeln — denn es gibt Wissen tiber Fertigkeiten, aber auch Fertig-
keiten des Wissens, wie man sowohl bei Schiitz wie bei Merleau-Pon-
ty nachlesen konnte, wenn man nur will. Und wire es so gewesen, hit-
te vielleicht die Tagung dazu fithren konnen, dass das jahrzehntelange
Schisma zwischen einer an Schiuitz und einer an Merleau-Ponty orien-
tierten Sozialphinomenologie und Sozialtheorie gar nicht erst entstan-
den wire? Vielleicht hitte man sich zwischen Bochum und Konstanz von
vorneherein auf eine phanomenologische Sozialtheorie einigen konnen,
in der Wissen und korperliche Sensomotorik komplementire Begriffe
gewesen waren. Und man hitte erst gar nicht den Umweg iiber die »ro-
mantischen Korperkonzepte« mitsamt den damit verbundenen Ausru-
fungen von Paradigmenwechseln, Orthodoxien und Dissidenzen nehmen

134

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

missen. Vielleicht ... vielleicht ... aber dieses Spiel ist natiirlich miifSig. So
geht es in der Realitit selten zu.

Festhalten mochte ich nach diesem ersten Durchgang, dass mir die Re-
kapitulation von Gurwitschs Merleau-Ponty-Kritik dabei geholfen hat,
auf eine Reihe innerer Widerspruche der Phanomenologie der Wabrneb-
mung aufmerksam zu werden. Einiges davon hat Merleau-Ponty selbst
revidiert. Aber die dominante Rezeption seines Werks, insbesondere in
der Soziologie, hat bislang davon wenig Notiz genommen. Diese kul-
tiviert bis zum heutigen Tag verschiedene Spielarten des romantischen
Korperkonzeptes. Ein ironischer Punkt ist dabei der Befund, dass eine Po-
sition, die gemeinhin als eine » Uberwindung Descartes’ « aufgefasst wird,
nun in mancher Hinsicht gerade als eine entwickelnde Variation einer
cartesianischen Position gelesen werden muss. Merleau-Ponty argumen-
tiert sicher gegen den Descartes, der zwei fiireinander undurchdringliche
Substanzen nebeneinanderstellt oder der vermeintlichen Selbstdurchsich-
tigkeit des Denkens den Status eines Existenzbeweises zuerkennt. Aber
er argumentiert 71t einem Descartes, der die phanomenologische Irredu-
zibilitit der Erfahrung des ausgedehnten Korpers und des Bewusstseins
darlegt und zugleich eine wechselseitige Durchmischung, Verflechtung
zum Ausdruck bringt. In dem MafSe, wie Merleau-Ponty fiir sich in An-
spruch nimmt, diese paradoxe Anforderung philosophisch zu gestalten,
Mischungen, Verflechtungen, Ambiguititen als (vorliufig) nicht auflos-
bar zu betrachten (ich glaube, dass er das tut), greift er einen »beschei-
denen«, namlich vorlaufigen, »kleinen« Dualismus auf, arbeitet er mit
einer »Cartesianischen Differenz« weiter.

Das gewinnt seine Kontur durch die Differenz und Abgrenzung ge-
geniiber

e »grofsen« (unbescheidenen, anmafsenden) Dualismen, die die Idee
des »permixtum« letztlich ausschliefen und beiden Seiten der
Dualitit zu ontologischen Prinzipien totalisieren (Descartes eigene
Ontologisierung von res extensa und res cogitans zu »Substanzen«;
aber auch der Dualismus eines Bergsons);

e einem reduktionistischen, z.B. naturwissenschaftlich artikulierten
Materialismus, fir den es letztlich nur » Materie« gibt;

e einem transzendentalen Idealismus oder Konstitutionismus, der
letztlich alles in » Geist« verwandelt und insofern auf eine subjekti-
ve Tatigkeit reduziert;

e cinem romantischen Konstitutionismus, der den Korper seinerseits
als eine Art latentes, geheimes, nicht sprechendes Tiefensubjekt, Sub-
jekt hinter dem Subjekt, Geist hinter dem Geist fasst.

Es gilt im zweiten Teil auch diese Implikationen der letztlich cartesia-
nischen Konzeption des Korpers als sensiblem Ding fiir das Verstand-
nis des Problems der Struktur in den Sozialwissenschaften im Auge zu

135

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

behalten. Dafiir haben sich bereits wichtige Motive in Auseinanderset-
zung mit den Themen der Tagung von 1973 angekiindigt: das Motiv der
Generalitit des Korpers, gleichbedeutend mit jenem der Wahrnehmung;
das Motiv der fungierenden Intentionalitit und damit einer nicht kon-
stituierten Zeit (Horizontcharakter, Gedichtnis); das Motiv der Bewe-
gung und seines Zusammenhangs zu einer strukturalistischen Konzep-
tion von Sprache.

Das Thema der Bewegung ist seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert
und in der ersten Halfte des 20. Jahrhundert so etwas wie ein Leitthe-
ma im Spannungsfeld von Philosophie, Biologie, Neurologie geworden.
Es ist sicher falsch, es in der nachtraglichen Rekonstruktion ausschliefs-
lich Merleau-Ponty zuzurechnen. Die Idee der relativen Eigenstandigkeit
einer »sensomotorischen Intelligenz« oder auch ihres fliefenden Uber-
gangs in eine kognitive Intelligenz war damals ein Allgemeinplatz. Sie
taucht bei ganz verschiedenen Denkern aus ganz verschiedenen Diszipli-
nen, Landern und Kontexten auf. Ich nenne nur bunt gemischt und vol-
lig beliebig: Bergson, Piaget, Guillaume, Goldstein, Koffka, Buytendijk,
Pligge, Lurija, Bernstein, Wygotski, Plessner, Viktor von Weizsacker
u.v.a. Hinter jedem dieser Namen offnet sich zugleich ein jeweiliger dis-
ziplinarer Kosmos anderer Namen. Wer sich darauf einliefSe, wiirde eine
Produktivitit und ein Niveau der Forschung und der Fragestellungen
tber die Disziplinen hinweg registrieren, das bis heute nicht abgearbei-
tet und wieder erreicht worden ist.

Gleiches gilt fiir das Thema der Zeit, der Zeiterfahrung und damit
auch der unterstellten korpergebundenen Funktion der Zeit beim Men-
schen: das Gedichtnis. Auch dafiir stehen die Namen der wichtigsten
Philosophen des 20. Jahrhunderts: Henri Bergson, Edmund Husserl und
Martin Heidegger, die Merleau-Ponty alle — explizit und implizit — auf-
greift. Und auch diesbeziglich wird deutlich zu markieren sein, dass
scheinbar kontrare Themen in ein gemeinsames Bezugssystem geraten.
Denn sowohl Wissen wie auch Bewegung (als empirisch ausgefiihrte wie
als Bewegungsdisposition/Fertigkeit) haben konstitutiv etwas mit Zeit
und Gedéchtnis zu tun, sind ohne Zeit und Befahigung zur Zeit nicht zu
denken. Denn es geht in beiden Fillen um Fragen der Bewahrung und
Reproduktion von Erfahrung und damit — um Struktur. Und um sozia-
le Struktur, insofern fast nahezu jede menschliche Bewegung eingebettet
ist in eine soziale Praxis, also in jedem Fall eine Art von Bewegung und
jedes Wissen in einen sozialen Diskurs, ein Sprechen.

Vielleicht eine der beeindruckendsten Schilderungen des Zusam-
menhangs von Zeiterfahrung, Bewegung, Sprechen, Struktur und So-
zialitat liefert das spater auch mit Robert Niro verfilmte Buch » Awa-
kenings« von Oliver Sacks, ein Autor, zu dem ebenfalls — namlich tber
Namen wie Lurija und Goldstein — Linien von dem vorher angespro-
chenen Milieu hinfiihren. Sacks schildert darin den Zustand einiger von

136

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

ihm behandelter Patienten, die infolge einer Betroffenheit von der soge-
nannten »europdischen Schlafkrankheit« (Encephalitis Lethargica) in ei-
nen postenzephalytischen Dammerzustand gerieten, der in einigen Fallen
jahrzehntelang anhielt. Im Extremfall sitzen davon Betroffene »bewe-
gungslos und sprachlos den ganzen Tag in ihrem Stuhl, zeig(t)en weder
Bediirfnisse noch Gefithle und geben keinerlei Zeichen von Antrieb und
Initiative von sich. Sie registrier(t)en das Geschehen um sich herum mit
volliger Indifferenz. Weder vermittelten noch erlebten sie das Gefiihl, le-
bendig zu sein; sie waren unwirklich wie Geister, passiv wie Marionet-
ten (von Economo verglich sie mit erloschenen Vulkanen). Neurologisch
ausgedriuckt, zeigten solche Patienten >negative« Verhaltensstorungen,
d.h. iberhaupt kein Verhalten. Sie waren ontologisch tot, >schlafend«.«
(Sacks 2002: 54).

Nattirlich befinden sich solche Patienten nicht in einem sozial leeren
Raum. Zum einen schildert Sacks hier einen Extrem(end)zustand der
Erkrankung; solange dieser nicht erreicht ist, verfiigen die Betroffenen
noch tber Reste von Bewegungsmoglichkeiten, von kommunikativen
und kognitiven Fahigkeiten. Zum andern bleiben sie natiirlich eingefuigt
in den sozialen Kontext der »totalen Institutionen« (Goffman) ihrer
Versorgung und die Bemithungen der Angehorigen u.a. Aber die
Schilderungen Sacks machen deutlich, dass diese Patienten dennoch auf
gewisse Weise ein soziales schwarzes Loch bilden, um das herum sich
zwar mannigfache Handlungen und Interaktionen Anderer organisieren,
von deren Korper aber im Extremfall auf gewisse Weise jede soziale
Initiative verschluckt wird und von denen selbst keine erkennbare
Initiative oder Eigenbewegung mehr ausgeht. Dies verdanderte sich abrupt
durch ein Medikament namens L-Dopa. Es fihrte zu dem titelgebenden
abrupten und verbliffenden »Awakening« der schwer kranken
Patienten aus diesem Zustand auch sozialer Dammerung. Die Patienten
beginnen wieder sich zu bewegen und zu sprechen, frithere Fihigkeiten,
Erinnerungen und Wissen kehren zurtick bzw. die Fahigkeit sie zu dufsern,
Emotionen konnen wieder empfunden und ausgedriickt werden und
damit sind sie wieder in die Lage versetzt, sozial zu interagieren, sich in
soziale Zusammenhinge einzuklinken und sie mit zu strukturieren und
von ihnen strukturieren zu lassen. Allerdings blieb diese Wirkung von
L-Dopa nicht dauerhaft, in vielen Fillen stellten sich mit der Zeit derart
drastische Nebenwirkungen ein, dass das Medikament wieder abgesetzt
werden musste. Dennoch illustrieren vielleicht gerade diese Patienten
Sacks’ am eindriicklichsten die Zusammenhinge, die im Folgenden im
Mittelpunkt stehen werden: Korper, Bewegung, Sprache, Gedachtnis und
soziale Struktur.

Es wird auch nochmals darum gehen, zu rekonstruieren, dass und
auf welche Weise solche klinischen Zusammenhinge bei Merleau-Ponty
in den Blick kommen. Immerhin ist ein wichtiger Ausgangspunkt auch

137

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

bei ihm eine neurologische Fallgeschichte, nicht von Oliver Sacks, son-
dern von einem seiner kongenialen Vorlaufer, Kurt Goldstein. Er wird
zundchst fiir Aron Gurwitsch, dann fur Merleau-Ponty und spater dann
auch fur Alfred Schiitz zu einer wichtigen Referenz. Es war, wie ge-
sagt, wiederum Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty mit Goldsteins Fall-
analysen vertraut machte. Es wird zu zeigen sein, dass letztlich auch
diese Auseinandersetzung mafgeblich dafiir wurde, dass Merleau-Pon-
ty die romantischen Aspekte seines Kérperkonzepts zunehmend durch
strukturale Aspekte ersetzt. Dem kam entgegen, dass er bereits beginnt
in den 1940er Jahren beginnt sich mit dem auseinanderzusetzen, was
man spater Strukturalismus nannte, namlich mit der Sprachtheorie Fer-
dinand de Saussures. Die Texte der 1950er Jahre kreisen darum, seine
Themen der Bewegung, der Wahrnehmung, des Korpers und der Zeit im
Ruckgriff auf dessen strukturtheoretische Begrifflichkeiten in Beziehung
zu setzen. Diese Zusammenhinge werden dann im zweiten Teil genau-
er ausgeleuchtet werden.

Aber eines ist schon jetzt deutlich geworden: die Themen, um die es da-
bei gehen wird, sind trotz des Umstandes, dass es ja hier um das Problem
der Struktur in den Sozialwissenschaften gehen soll, nicht in ein enges
disziplindres Korsett zu packen. Auch das verdankt sich letztlich dem
vorher geschilderten, besonderen wissenschaftlichen Milieu des Paris der
Mitte des letzten Jahrhunderts, fiir die Gurwitsch und Merleau-Ponty
stehen. Beide argumentieren letztlich als Philosophen, zugleich doku-
mentieren ihre Biographien und Texte eine disziplindre Breite und Of-
fenheit, die heute fiir uns kaum mehr denkbar ist. Merleau-Ponty setzt
sich in seinen Texten und Vorlesungen mit psychologischen Experimen-
ten, mit der Interpretation klinischer Befunde, mit Sprachtheorie und
Linguistik ebenso selbstverstindlich auseinander wie mit politischen,
ethnografischen und asthetischen Themen.

Gerade darin lag fur Pierre Bourdieu, der ja Anfang der 1950er Jah-
re nicht Soziologie, sondern Philosophie studierte, die Attraktivitdt des
Philosophen Merleau-Ponty. Obwohl sich Bourdieus wissenschaftliche
Laufbahn als eine energische Entfernung vom philosophischen Feld ver-
stehen ldsst, hin zu einer demonstrativen und provozierenden Behaup-
tung einer disziplindren Identitat als Soziologe, konnen seinen Texte
doch andererseits die Sozialisation in diesem Milieu nicht verleugnen.
Seine Meditationen und theoretischen Texte insgesamt changieren —
wie auch die Texte Merleau-Pontys — zwischen Empirie, philosophi-
scher Grundlagenreflexion, Einsprengseln naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse und Kulturtheorie, Erfahrungs- und Strukturanalyse. Wer
das will, kann diesen Autoren je nach Belieben und herausgegriffenem

138

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Textsegment Naturalismus, Kulturalismus und Strukturalismus zugleich
zum Vorwurf machen. Dasselbe gilt auch fiir einen Autor wie Norbert
Elias, nur dass dieser ausdriicklich erklirt, dass er die derzeitigen Dif-
ferenzierungen der » Menschenwissenschaften«, wie er sagt, fur keines-
wegs abschlieffend beantwortet hilt. Die Formel einer Generalitit des
Korpers, in die der erste Teil unser Uberlegungen eingemiindet ist, und
zu der so verschiedene Autor/innen wie Merleau-Ponty, Arendt, Elias
und Schiitz etwas beitragen konnen, fugt sich durchaus in diesen Be-
fund ein.

Auch Merleau-Ponty beteiligt sich, wie Kant sagt, am »Krieg der Fa-
kultdten«, leistet seinen Teil zur Abgrenzung »seiner« Disziplin, der Phi-
losophie von den Geltungsanspriichen der Einzelwissenschaften, auch
der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften von den Naturwissen-
schaften. Aber er verschliefst sich vor keinem Modus der Erfahrung der
Wirklichkeit und arbeitet auch ihre Verwandtschaft und ihre gemeinsa-
me Verankerung heraus.

Seine Wissenschaftskritik als Philosoph betrifft die Sozial- und Kul-
turwissenschaften gleichberechtigt mit den Naturwissenschaften. Sie ist
letztlich einfach zu verstehen und besteht darin, nicht die Modelle an die
Stelle der Erfahrung zu setzen. Gesellschaft und Natur sind das, was wir
dafiir halten, insofern wir ihr durch unsere korperliche Beschaffenheit
angehoren. Thre Wirklichkeit ist nicht grundsatzlich opak, sondern der
Wahrnehmung, auch der technisch vermittelten Wahrnehmung zugiang-
lich und deshalb dafiir offen, aus ihr ein Wissen zu beziehen. Fiir dieses
Wissen gilt aber genau aus demselben Grund: es ist selbst vorlaufig, re-
gional und an eine historische Situation gebunden.

Merleau-Ponty wurde nicht nur seine inhaltliche, sondern auch seine
methodische Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit vorgeworfen. Sei-
nesgleichen sucht in dieser Hinsicht etwa der Text gewordene Wutaus-
bruch von Maxine Sheets-Johnstone in ihrem 20171 erschienen Buch The
Primacy of movement. Unter der ironischen Kapiteluberschrift » Mer-
leau-Ponty: A man in search of a method« (Sheets-Johnstone 2011: 237)
formuliert sie in einem atemberaubenden Stringendo praktisch iiber 36
Buchseiten hinweg Frage an Frage, die methodische und inhaltliche Un-
gereimtheiten in Merleau-Pontys Texten in einer wilden Jagd aufstobern.
Man merkt diesen Fragen ebenso die grofSe Text- und Sachkenntnis an
wie eine Art enttduschte Liebe. Aber vielleicht braucht Merleau-Ponty
deswegen keine Uberlegungen iiber Methoden anzustellen, weil er alle
wirklichen Methoden der Wissenschaften letztlich unangegriffen lisst,
wenn sie denn nur eines beachten: eben nicht die Modelle an die Stel-
le unserer Erfahrung setzen, sondern die Triftigkeit der Modelle immer
wieder an der Erfahrung zu messen. Darin konnte — auf der Grundla-
ge der Idee der Generalitdt des Korpers — ein gemeinsames, wie immer
dann unterschiedlich zu instrumentierendes Leitmotiv fiir die Natur-,

139

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Sozial- und Kulturwissenschaften liegen. Sheets-Johnstone ist auch wii-
tend, weil Merleau-Ponty unentschieden zwischen » Ontologie und Na-
tur« stehe. Aber moglicherweise ist das, so wie er die Dinge entwirft,
keine sinnvolle Kritik.

Wer beispielsweise die Passagen tiber die relativistische Physik in sei-
nen Vorlesungen zum Naturbegriff liest, sieht eine Position am Werk,
die im Streit der Fakultiten von allen Seiten eine bestimmte Bescheiden-
heit fordert. Sie besteht hier wie dort darin, im Hinblick auf den jeweili-
gen Gegenstand nicht den Bereich der Erfahrung, der Wahrnehmung zu
uberspringen, sondern ihn stets zu berticksichtigen und zu reflektieren
und damit die Position des Kosmotheoros in welchen Spielarten auch
immer zu vermeiden. Merleau-Ponty braucht vielleicht selbst keine Me-
thode, weil er abgesehen von dieser Pramisse keine Methode in Frage
stellt, die sich in den empirischen Wissenschaften als tragfihig erwiesen
hat. Und das heifst schlicht: »Eine Theorie, wie solide ihre experimentel-
len Stiitzen auch sein mogen, kann die Moglichkeit neuer Theorien nicht
ausschalten« (Merleau-Ponty 2000: 137). Wissen tritt nicht an die Szel-
le der (wie immer technisch vermittelten) Wahrnehmung. Selbst in der
Physik bleiben die Dialektiken von Wahrnehmung und Wissen in Kraft.
»Die Idee eines inkarnierten Subjekts ist notwendig, um das Mikroskop
und die Mikrophysik zu verstehen.« (ebd.: 144; vgl. auch 1471 ff.). Das
physikalische Denken kann nicht von einem Faktizititskoeffizienten ge-
reinigt werden (ebd.: 137), hilt er der Physik entgegen. Die Philosophie,
die Ontologie (hier die Heideggers) und mit ihr die gesamte » Geisteswis-
senschaft« bekommt dasselbe Argument zu horen: »Une hérmeneutique
de la facticité ne peut étre sans faits.« » Eine Hermeneutik der Faktizitat
kommit nicht obne Fakten aus.« (Merleau-Ponty 2011: 47).

Auch der Dialog von Philosophie und Naturwissenschaft (und Sozial-/
Kulturwissenschaften?) bleibt allein deshalb sinnvoll, weil sie sich wech-
selseitig in ihren Vorurteilen und Vereinseitigungen korrigieren konnen,
einander wechselseitig »negative Entdeckungen « machen lassen konnen.
Am Beispiel: »Wenn das alles stimmt, sieht man, dass die Physik den Sinn
hat, uns >negative philosophische Entdeckungen< machen zu lassen, in-
dem sie zeigt, dass >bestimmte Behauptungen, die eine philosophische
Giiltigkeit beanspruchen, in Wirklichkeit keine habenc [...] Die Physik
zerstort bestimmte Vorurteile des philosophischen und nicht-philosophi-
schen Denkens, ohne deshalb eine Philosophie zu sein.« (Merleau-Pon-
ty 2000: 144; das Zitat stammt von London und Bauer). Das wire im
Verhiltnis der Wissenschaften zueinander zu generalisieren. Allein die-
se Formulierung zeigt: Merleau-Ponty halt auch in seinem Spatwerk an
einem Positivismus der Phinomenologie fest. Es gibt keine Sicherheit a
priori mehr, die philosophische Erkenntnis fiir sich in Anspruch nehmen
konnte. Aber es gibt im Gegenzug durchaus keinen Anlass, die Einzel-
disziplinen philosophisch unbehelligt zu lassen.

140

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Auch Merleau-Ponty ist — und vielleicht tibertreibt er darin seinen
Eifer — ein Denker, dem es darum geht, einen Ausgleich zwischen den
»arroganten Anspriichen der Schulen« (Kant 1990: 35) herbei zu fih-
ren, die Philosophie eingeschlossen. Dass sich die Wissenschaften wech-
selseitig mit negativen Entdeckungen beschenken konnen, zeigt — wie
bei Kant — die Wichtigkeit der Kritik. Nur dass es dabei um eine Kri-
tik in alle Richtungen gehen kann, der Philosophie durch die Wissen-
schaften, der Wissenschaften durch die Philosophie und ganz bestimmt
der Wissenschaften untereinander. Es geht nicht mehr darum, Geltungs-
anspriiche empirischer Disziplinen auszuschalten (insbesondere nicht
um eine pauschale geisteswissenschaftliche Kritik an kausaler Erkennt-
nis der Naturwissenschaften), sondern allein um die Uberziehung von
Geltungsanspriichen. »Die Veranderung betrifft also blofs die arrogan-
ten Anspriiche der Schulen, die sich gerne hierin (wie sonst mit Recht in
vielen anderen Stiicken) fur die alleinigen Kenner und Aufbewahrer sol-
cher Wahrheiten mochten halten lassen, von denen sie dem Publikum
nur den Gebrauch mitteilen, den Schliissel derselben aber fiir sich be-
halten« (1990: 35), schreibt Kant und ich glaube, dass das — in anderer
Registrierung und systematischer Einbettung — auch ein Anliegen Mer-
leau-Pontys war.

Die gemeinsame Grundlage dafiir ist vielleicht doch nicht so weit von
Kant entfernt, wie man vermuten konnte. Die Generalitit des Korpers
bleibt fiir alle Wissenschaften unhintergehbar, selbst dann noch, wenn
sie mit Hilfe technischer Strukturen verldangert, transformiert wird. So-
wohl fir die Gesellschaft wie fiir die Natur gilt, sie sind das »worin wir
sind, als das, womit wir vermischt sind.« (2000: 174). Und auch fir die
Erkenntnis der Gesellschaft gilt dann, was er an einer Stelle iiber die der
Natur sagt: » Wie sollte man sich [...] nicht fir die Wissenschaft inter-
essieren, wenn man wissen will, was die Natur ist? Wenn die Natur ein
Umgreifendes ist, kann man sie nicht von Begriffen, nicht von Deduk-
tionen aus denken, sondern man muss sie von der Erfahrung aus den-
ken, und insbesondere von der Erfahrung in ihrer geregeltsten Form, das
heifSt von der Wissenschaft aus. Und man kann sie umso mehr von der
Wissenschaft aus denken, als diese sich seit funfzig Jahren nicht mehr
einfach auf ihren Gegenstand stiirzt, ohne sich dariiber zu wundern,
ihn anzutreffen, sondern sich im Gegenteil unaufhorlich um sein Sosein
kiimmert. >Warum ist die Welt so wie sie ist, warum ist sie nicht etwas
anderes?< ist eine Frage, die seit Anfang des Jahrhunderts auf der Tages-
ordnung steht.« (Merleau-Ponty 2000: 127). Das heifSt aber auch: das,
was wir den Naturwissenschaften verdanken (im positiven wie im ne-
gativen Sinne), die technische ErschliefSung der Welt, bildet nicht einen
Gegensatz zu der Idee des Chair, der Generalitit des Korpers, unserer
fleischlichen Verbindung mit der wahrnehmbaren Welt, sondern ist nach-
gerade eine ihrer Ausdrucksformen. Alles in allem: eigentlich braucht

141

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

sich Maxine Sheets-Johnstone nicht mehr weiter zu argern. Es ist er-
laubt, Merleau-Pontys Aussagen tiber Sachverhalte zu korrigieren, wo
wir es heute besser wissen. Dass er iber experimentelle Sachverhalte in
der poetischen Sprache eines Paul Valérys schreibt, ist aber fiir sich ge-
nommen noch kein Argument dafir, dass er sich irrt.

Es gibt eine Charakterisierung der Person Merleau-Pontys durch Sartre
— distanziert und intim, ironisch und ernsthaft, freundlich und bosartig
zugleich: »Merleau-Ponty wurde eines Tages auf die Dialektik bose und
mifShandelte sie. Nicht dafS er ihren Ausgangspunkt nicht anerkannt hat-
te; er erkldrt in Signes, dass das Positive immer sein Negatives an sich
hat und umgekehrt: folglich gehen sie in alle Ewigkeiten ineinander tiber
[...]. Merleau-Ponty nimmt die Gewohnheit an, jedes Nein so lange zu
verfolgen, bis er es in ein Ja umschlagen sieht, und jedes Ja so lange, bis
es sich in ein Nein verwandelt. Er wird in den letzten Jahren in diesem
Ringlein-du-musst-wandern-Spiel so geschickt, dass er daraus eine veri-
table Methode macht; ich nenne sie: die Umkehrung. Er springt von ei-
nem Gesichtspunkt zum andern tber, verneint, bejaht, verwandelt das
Mehr in ein Weniger und das Weniger in ein Mehr; alles steht zueinan-
der in Gegensatz, und alles ist auch wabhr. [...] Kurz, Merleau-Ponty will
sehr wohl These und Antithese; aber die Synthese lehnt er ab: er beschul-
digt sie, die Dialektik in ein Spiel mit Bauklotzen zu verwandeln.« (Sar-
tre 1968: 215 f.). »Ich fand immer«, bekennt Sartre, »und finde heute
noch, dass es nur eine Wahrheit gibt [...] Merleau-Ponty [...] fand seine
Sicherheit in der Vielzahl der Perspektiven: er sah darin die Facetten des
Seins.« (ebd.: 156).

Ich gebe gerne zu, dass auch ich mit der teilweise enervierenden Unein-
deutigkeit vieler Texte und Argumentationen Merleau-Pontys, seiner wu-
chernden Metaphorik meine liebe Not habe und hatte. Ich versuche gar
nicht die Anzahl der Seiten zu beziffern, die mir trotz redlicher, teilweise
jahrelanger Bemithungen vollstindig verschlossen blieben — es sind vie-
le. Meine Konsequenz bestand letzten Endes darin, die Vorstellung auf-
zugeben, eine in sich stimmige, immanente philologische Rekonstruk-
tion anzustreben. Ich bemithe mich, so gut ich kann, meine Lesart von
Merleau-Pontys Texten als eine mogliche Lesart zu begriinden. Ich gebe
deren Selektivitat und Kontingenz gerne zu. Mein nicht ganz selbstlo-
ses Motiv liegt wie das jedes Interpreten darin, was ich mit Argumenten
Merleau-Pontys »anfangen kann«. Wenn aber Sartre und viele andere
kritische Freunde und Feinde Merleaus Recht haben, wird es anderen
Lesarten nicht anders gehen.

142

hittps://del.org/10. 08:00:37. O



https://doi.org/10.5771/9783748911333-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

