3. Die Ethik der Seinsgemeinschaft

Thema der Ethik ist das menschliche Handeln. Als handelndes
Wesen aber steht der Mensch vor allem in auffilliger Beziehung zu
anderen Menschen. Man hat ihn deshalb schon frith als ein auf
Gemeinschaft hin angelegtes Wesen verstanden, als ein ,,animal so-
ciale”. Worin besteht aber die Sozialitit des Menschen? Und in-
wiefern ergibt sich aus dieser Sozialitét eine Ethik, eine Lehre vom
moralischen Handeln? Hierzu zundchst einige philosophiege-
schichtliche Vorbemerkungen, an die sich die Erérterung unter-
schiedlicher Auffassungen zu Gemeinschaft und Gesellschaft und
deren ethische Grundlagen anschlieBt. Immer wird dabei die Ab-
sicht verfolgt, die Prinzipien einer auf der ontologischen Erfahrung
fundierenden Seinsgemeinschaft einerseits als Gegensatz zu
bestimmten philosophischen Vorstellungen darzulegen, anderer-
seits aber auch eine Weiterfithrung einiger diese Richtung vorbe-
reitenden Ansétze anzugehen, die bislang noch nicht konsequent zu
einer lebensbestimmenden Ethik gelangt sind.

Zum Begriff des ,,animal sociale“ ist zunichst zu bemerken, daB es
eine Ubersetzung des Aristotelischen Ausdrucks vom Menschen
als ,,zoon politikon“ darstellt. Diese Ubersetzung trifft aber nicht
das von Aristoteles Gemeinte. Der Aristotelische Ausdruck spricht

271



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

namlich gar nicht von der wesenhaften Sozialitit oder gar von der
wesenhaften Gesellschaftlichkeit des Menschen. Der Aristotelische
Begriff des ,,zoon politikon“ bezieht sich auf die Politik. Mit Recht
hat dazu Hannah Arendt kritisch hervorgehoben: ,In Wahrheit
liegen die Dinge ganz anders, und die Selbstverstindlichkeit, mit
der hier das Gesellschaftliche an die Stelle des Politischen tritt,
verrat mehr als alle Theorien, wie sehr die urspriingliche griechi-
sche Auffassung von dem, was Politik eigentlich ist, verloren ge-
gangen war ... Erst als man spéter begann, von einer societas ge-
neris humani, einer Gesellschaft des Menschengeschlechts zu
sprechen, konnte man auch meinen, daB es zur Natur des Men-
schen gehore, ‘sozial’ zu sein, in Gesellschaft zu leben“.! Die
Griechen machten namlich einen Unterschied zwischen dem natur-
bedingten Gemeinschafisleben der Menschen in der Familie im
weitesten Sinne und dem zweckhaft bestimmten Zusammenleben in
der politischen Gemeinschaft, in der Polis. Die Kennzeichnung des
Menschen als ,,zoon politikon“ bezog sich fiir die Griechen nicht
auf eine allgemein-menschliche Eigentiimlichkeit, nichts
Wesenhaftes am Menschen, weshalb Hannah Arendt auch fort-
fahrt: , Natiirlich haben auch Plato und Aristoteles gewuBt, daBl der
Mensch nicht auBerhalb der Menschengesellschaft leben kann,
aber dies gerade galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche
Eigentiimlichkeit, sondern im Gegenteil als etwas, was menschli-
ches und tierisches Leben miteinander gemein haben und das daher
unter keinen Umstinden zu den eigentiimlichen Grundbedingungen
des Menschlichen gerechnet werden kann“.> Nur faktisch ist also
der Mensch ein politisches Wesen. Wenn man ihn deshalb als
»animal sociale” versteht, so kommt man dem Eigentlichen im
Menschen schon niher. Cicero hatte festgestellt, daB die Menschen

; Vita activa oder Vom titigen Leben. Stuttgart 1960, S. 28.
AaO.

278



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht aus Schwiche (imbecillitas) zusammenkommen, sondern
aufgrund eines natiirlichen Zusammenschlusses (congregatio). Das
Menschengeschlecht sei namlich nichts Einzelhaftes (singulare)
und nichts einzeln Herumschweifendes (solivagum). Das entspricht
der Definition des Menschen als ,animal sociale” (vgl. De re
publica I ¢.39).

Welcher Art aber ist die Sozialitit des Menschen? Der Mensch
ist in ganz anderer Weise sozial als etwa die Bienen oder die Amei-
sen. Ein Zeichen dafir ist das immer wieder zu beobachtende
Verlangen nach Alleinsein und Einsamkeit. In ihrem Artikel
,Einsamkeit” im , Historischen Warterbuch der Philosophie® ha-
ben H.Emmel und U.Dierse zu diesem Thema eine Anzahl bemer-
kenswerter Belege und weiterfilhrende Literatur zusammenge-
stellt.> Dort finden sich einerseits Aussagen, in denen Einsamkeit
und Alleinsein als leidvoll und zumindest bedriickend erscheint,
andererseits Hinweise auf Stellungnahmen zur Einsamkeit als
Wert, nicht zuletzt in der Mystik. Nach Berdjaev sucht das Ich in
der Einsamkeit ,,Schutz vor der objektivierten und sozialisierten
Welt“* Bei Ortega ist das menschliche Leben wesenhaft Einsam-
keit, die Gesellschaftlichkeit lediglich etwas Sekund:res.” Herbert
Marcuse verlangt sogar in einer sozialistischen Gesellschaft ,,einen
inneren und duBeren Bereich der Einsamkeit“.® Georg Lukécs sieht
das allerdings im Sinne eines strengen Marxismus-Leninismus
ganz anders. ,Die Einsamkeit gehort bereits zu den zu liqui-
dierenden Resten des Kapitalismus. Der einsame Mensch verkér-
pert den asozialen, den in allen Poren fortschrittsfeindlichen Men-
schen, der infolge seiner Seins-Basis Todfeind der neuen Gesell-

3 HWPh 2. Basel 1972, Sp. 407-413.

* Das Ich und die Welt der Objekte. Versuch einer Philosophie der Einsamkeit
und Gemeinsamkeit. 2. Aufl. Darmstadt 1951, S. 119.

5 Der Mensch und die Leute. Stuttgart 1957, S. 13f.

§ Uber Revolte, Anarchismus und Einsamkeit. Ziirich 1969, S. 43.

279



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft ist, der sich bewuBt auBerhalb der wirtschaftlichen Struktur
des Sozialismus stellt, ... der sich unter der unter schweren Kamp-
fen geborenen menschlichen Gemeinschaft herauslost und den die
neue, sozialistische menschliche Gemeinschaft deshalb - mit Recht
- ausstoBt*.”

Gemeinschaft und Ichhaftigkeit miissen sich aber nicht aus-
schlieBen. In dem soeben schon erwihnten Artikel von Emmel und
Dierse wird eine Reihe von Aussagen zusammengestellt, in denen
die Einsamkeit des Ich gerade als Voraussetzung fiir eine tiefere
Gemeinsamkeit erscheint, etwa in dem aus Armold Metzgers
Schrift ,,Automation und Autonomie® zitierten Satz: ,,In der refle-
xiven Tiefe des Einsamen offenbart sich das gemeinschaftlich Hu-
mane®.® Einen Schritt weiter ist Jaspers gegangen, wenn er im
Sinne existenzphilosophischen Denkens die Selbstwerdung mit der
Kommunikation zu anderen verbindet: ,,Ich kann nicht selbst wer-
den, ohne in Kommunikation zu treten, und nicht in Kommunika-
tion treten, ohne einsam zu sein ... Ich muB die Einsamkeit wollen,
wenn ich selbst aus eigenem Ursprung zu sein und darum in tiefste
Kommunikation zu treten wage“.” Wir brauchen nur einen kleinen
Schritt dariiber hinaus zu tun, um den Grund des ,,gemeinschaft-
lich Humanen® und des Eintritts in , tiefste Kommunikation® in der
insbesondere im 2. Kapitel des ersten Teils analysierten Erfahrung
des Seins zu finden, in der alle menschliche Gemeinschaftlichkeit
ithren Grund hat.

" Werke V 376.
® Pfullingen 1964, S. 51.
? Philosophie. Bd.II. Berlin 1932, S. 61.

280



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II

Nach diesen grundsitzlichen Erinnerungen wenden wir uns nun
wieder der speziell ethischen Thematik und damit dem Handeln des
Menschen zu. Es gibt drei Bereiche des menschlichen Handelns,
die zudem in der Tiefe wiederum miteinander zusammenhéngen:
den Bereich des Ich des Einzelmenschen, den Bereich der anderen
Menschen, mit denen der Einzelne zusammenlebt und auf die sich
sein Handeln bezieht, schlieBlich den Bereich der Natur, der Um-
welt, letztlich sogar der Welt iiberhaupt, auf welchen Bereich und
dessen Bedeutung wir in letzter Zeit durch die immer haufiger
eintretenden Naturkatastrophen besonders achtzugeben gezwungen
werden. Eine auf die Erfahrung des Seins gegriindete Ethik einer
innerlich vertieften Ichhaftigkeit, einer vertieflen Mitmensch-
lichkeit und einer vertieften Weltbezogenheit verlangt ein neues
Verhaltnis zur Innerlichkeit und Geistigkeit, ein Umdenken, eine
Metanoesis.

Beginnen wir mit dem vorlaufig als Ichbereich Bezeichneten.
Das Thema ist nicht neu. Es klingt schon an in Pindars ,,Werde,
der du bist“ aus der zweiten Pythischen Ode (V.72) oder bei Ange-
lus Silesius mit dem ,,Mensch, werde wesentlich® aus dem ,,Cheru-
binischen Wandersmann“ (II 30). In der Philosophie der Ge-
genwart gibt es u.a. einerseits die existenzphilosophische Forde-
rung nach dem ,eigentlichen Selbstsein®, wie es Heidegger in
»oein und Zeit“ vorgetragen hat, andererseits die psychologische
oder auch die soziologisch-politisch bestimmte Forderung nach
»oelbstverwirklichung®, die leider meist recht amoralisch als ,,Ver-
wirklichung der je eigenen Individualitit™ oder als ,,Durchsetzung
der eigenen Interessen* miBverstanden wird."’

19 Vgl. dazu u.a. den Artikel , Selbstverwirklichug, Selbstaktualisierung von
G.Gerhardt im , Historischen Wérterbuch der Philosophie® (Bd.9. Basel 1995,
Sp. 356-360).

281



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Ethik der Verwirklichung der Erfahrung des Seins im Ich
deutet sich schon bei dem , Heidegger-Thomisten* J.B.Lotz an. Im
AnschluB an die Heideggersche Unterscheidung zwischen dem
Seienden und dem Sein unterscheidet er zwischen zwei Menschen-
typen: dem Massenmenschen und dem Menschen als Person: ,,Der
Alltags- und Massenmensch ist ganz an das Seiende verloren und
findet in diesem allein die Wirklichkeit, wihrend ihm das Sein
selbst nichts sagt und bedeutet. Darum ist er auf einen engen Kreis
und schlieBlich auf das wenige Seiende, mit dem er sich noch ab-
gibt, beschrankt, wodurch sein Leben verarmt und verkiimmert,
seinen Gehalt und seine Tiefe verliert“."" Der Alltagsmensch ver-
stoBt also gegen die Forderung der Selbstwerdung, der Seinsver-
wirklichung im Ich. Er erfihrt sein Ich ohne Seinsbezug und han-
delt daher unmoralisch gegen sich selbst, zugleich aber auch gegen
die Mitmenschen, deren Eigentliches und mit ihm Verbundenes er
nicht sehen will. Als Person dagegen handelt der Mensch jedoch
anders, da er seine Ichhaftigkeit nicht isoliert, sondern als seins-
verbunden erféhrt: ,,Weil das Sein alles umfafit, wird die Person,
die in dem und aus dem Sein lebt, durch das Sein mit allem in
Kommunikation gebracht oder zu allem in Beziehung gesetzt“."
Der Alltagsmensch hat in seiner seinsentfremdeten Ichbezogenheit
nicht die Méglichkeit zur inneren Bezogenheit auf seine Mitmen-
schen. Zwar kann er mit ihnen auf eine oberflachliche Weise um-
gehen, doch hat dieser Umgang niemals den Charakter des Morali-
schen, sondern nur des Praktischen und Zweckhaften. Selbst, wenn
er sich mit ihnen unterhilt, bleibt er auf der Ebene des bloBen Ge-
redes, der Plauderei oder des nichtssagenden Geschwitzes.

Vom Standpunkt einer personalistischen, einer Ich-Du-Philoso-
phie ausgehend, ist auch Martin Buber zu einer Ethik des Seinsge-

"' Der Mensch im Sein. Freiburg 1967, S. 366.
2 Aa0.

282



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dankens gelangt. Im Unterschied zu Lotz beurteilt Buber aber das
auBermoralische Verhalten weniger negativ. Er unterscheidet zwei
Menschentypen und ihr Verhalten, die er ,Person® und ,Ei-
genwesen™ nennt: ,,Kein Mensch ist reine Person, keiner reines
Eigenwesen ... Jeder lebt im zwieféltigen Ich. Aber es gibt Men-
schen, die so personbestimmt sind, da man sie Person, und so
cigenbestimmte, daB man sic Eigenwesen nennen darf*.'* Als
moralisch ist nur das Verhalten der ,Person zu verstechen. Das
Verhalten des als ,,Eigenwesen” denkenden und handelnden Sub-
jekts ist zumindest amoralisch aufzufassen. In der Beschreibung
des moralischen ichbezogenen Handelns greift Buber zum Seins-
begriff: ,,Die Person wird sich ihrer selbst als eines am Sein Teil-
nehmenden, als eines Mitseienden, und so als eines Seienden be-
wullt“. In dieser Wendung erscheinen alle drei Aspekte des mora-
lischen Handelns: das Handeln gegeniiber dem eigenen Ich, das
Handeln gegen die Mitmenschen und das Handeln gegen das Sei-
ende schlechthin. Buber blickt dann wieder auf das personhafte
Handeln und Denken des Ich, indem er fortfahrt: ,Die Person sagt:
‘Ich bin’, das Eigenwesen: ‘So bin ich’“. In Erinnerung an das
griechische Wort von der Selbsterkenntnis heiit es abschliefend:
., Erkenne dich selbst’ bedeutet der Person: erkenne dich als Sein,
dem Eigenwesen: erkenne dein Sosein. Indem das Eigenwesen sich
gegen andere absetzt, entfernt es sich vom Sein“.'* Im jeweiligen
Sosein sind die Menschen und die Dinge voneinander getrennt,
verschieden und geschieden. Im Sein sind sie miteinander verbun-
den. Das sich in seinem Sein erfahrende Ich der Person setzt sich
nicht von allem anderen Seienden ab, sondern weiB sich mit diesem
in der Gemeinschaft des Seins verbunden. Diese Erfahrung der

'3 Werke. Miinchen-Heidelberg 1962, Bd.L, S. 122.
“Aa0,8. 121

283



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seinsgemeinschaft im Ich ist die Grundlage und diec Norm einer
ichbezogenen ontologisch gegriindeten Ethik.

Im Rahmen einer solchen Ethik 148t sich eine entsprechende Tu-
gendlehre entwickeln. Allerdings hat der Begriff der Tugend heute
in mancher Hinsicht seinen Ernst und damit seine Bedeutung verlo-
ren, In seinem Aufsatz ,Zur Rehabilitierung der Tugend™ hat
Scheler geschrieben: ,,Das Wort Tugend ist durch die pathetischen
und rithrseligen Apostrophen, welche die Biirger des 18.Jahr-
hunderts als Dichter, Philosophen und Prediger an sie richteten, so
miBliebig geworden, daB wir uns eines Léchelns kaum erwehren
konnen, wenn wir es horen oder lesen ... Und doch war diese alte,
keifende, zahnlose Jungfer zu anderen Zeiten, z.B. in der Bliite des
Mittelalters und bei den Hellenen und Rémemn vor der Kaiserzeit,
ein hochst anmutiges, anlockendes und charmevolles Wesen* (GW
3,15). Sollte daher vielleicht in unserer heutigen mehr an Unmoral
als an Moral interessierten SpaB- und Unterhaltungsgesellschaft
das Wort von der Tugend auch unzeitgeméaB sein, so verdient die
Sache selbst gerade deshalb unser Interesse. Von der aus der grie-
chischen Philosophiegeschichte iiberlieferten Lehre von den vier
Kardinaltugenden (Klugheit, Tapferkeit, Besonnenheit, Gerech-
tigkeit) gehoren die drei ersten Tugenden zur Ethik der Ichbe-
ziehung.

Beginnen wir mit der Tugend der Klugheit, der ‘sophia’ oder
‘phronesis’ im Griechischen, der ‘prudentia’ im Lateinischen, die
die mittelalterliche Scholastik dann iibernommen hat. Fiir den
praktischen und (trotz Cicero) philosophiefremden Sinn der Romer
war die ‘prudentia’ nichts anderes als die Fihigkeit, die Folgen
eines Handelns vorherzusehen: die ,,providentia®, die ,,Vorher-
sicht“. Der Neuthomist Josef Pieper versteht im AnschluB an
Thomas von Aquin die Klugheit als die Voraussetzung fiir alle
anderen Tugenden, weil sie sich an der objektiven Wirklichkeit

284



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausrichte.”” Ebenso hat das deutsche Wort ‘Klugheit’ Nebenbe-
deutungen wie ‘gewandt’, ‘listig’, ‘schlau’. So mag die Klugheit
im praktischen Leben hilfreich sein, scheint aber nicht in die Tiefe
der Ich-Erfahrung hineinzureichen. Anders verhilt es sich offen-
kundig mit dem griechischen Wort fiir diese Tugenden: phronesis
und sophia, insbesondere in der Deutung des Platonischen Philoso-
phie. Das Wort ‘phronesis’ hingt zusammen mit dem griechischen
Wort ‘phren’, eigentlich Zwerchfell, im iibertragenen Sinne dann
‘Herz’, ‘innerer Sinn’, ‘Innerlichkeit’, ‘Geistigkeit’. Im Dialog
,,Phaidon“ unterscheidet Platon die sinnliche Erkenntnis, in der die
Seele ,,vom Korper gezogen wird zu dem, was sich niemals auf die
gleiche Weise verhilt®, weswegen sie dann auch ,,selbst schwankt
und irrt und wie trunken taumelt“ (79C). Es gibt aber noch eine
andere Erkenntnisweise in der Seele des Menschen: ,,Wenn sie aber
sich durch sich selbst betrachtet, dann geht sie zu dem reinen, im-
mer seienden Unsterblichen und sich stets Gleichen ein, und als
diesem verwandt, hilt sie sich stets zu ihm, wenn sie fiir sich selbst
ist und es ihr vergonnt wird, und dann hat sie Ruhe von ithrem Irren
und ist auch in Bezichung auf dieses immer sich selbst gleich ...
und diesen ihren Zustand (pathema) nennt man Innerlichkeit®
(79D: phroénesis). Die Tugend der Phronesis ist also weit mehr als
die fur das Verhalten in der AuBenwelt, der Alltagswelt zweifellos
wichtige Klugheit. Was Platon als ‘phronesis’ beschreibt, ist die
Erfahrung des ,,immer seienden Unsterblichen®, d.h. aber des
Seins, wie es sich im eigenen Selbst offenbart, der tiefste Grund
weisheitlichen Wissens. Der Weise ist der wahrhaft Wissende, sein
Wissen ist ein Wissen des tiefsten Inneren. Schleiermacher
ibersetzt ‘phrénesis’ mit “Verniinftigkeit’, verkennt aber damit das
Moment der seinsgegriindeten Ichbezogenheit, die Verfassung der

'* Traktat iiber die Klugheit. Miinchen 1949, bes. S. 16-21.

285



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seele, in der sie ganz bei sich selbst, selbstgegriindet und ganz in
sich selbst gesammelt ist.

Als eine weitere ichbezogene, selbstgegriindete Tugend hat die
Tapferkeit (lat. fortitudo, gr. andreia) zu gelten. Das franzoésische
Wort ‘courage’, das sich von ‘coeur’ (Herz) ableitet, deutet an,
daB es dabei um eine innere, auf die Innerlichkeit des Einzelmen-
schen bezogene Tugend geht. In ihr wird ,beherztes” Handeln
verlangt. Zu dieser Tugend gehort im letzten Grund ein besonderes
Verhéltnis zum Tod. Nach Pieper, der sich in mehreren Schriften
mit den Kardinaltugenden der christlichen Tugendlehre beschiftigt
hat, gehort zur Tapferkeit ein besonderes Verhiltnis zum Tod:
»alle Tapferkeit steht im Angesichte des Todes. Tapferkeit ist im
Grunde die Bereitschaft zu sterben ... So néhrt sich aus der Todes-
bereitschaft wie aus seiner tiefsten Wurzel jedes tapfere Tun®.'®
Als Todesbereitschaft ist die Tapferkeit auch eine hervorragende
Weise des philosophischen Denkens,'” wie sie bekanntlich vor al-
lem schon bei Platon im ,,Phaidon® als ein ,,Auf-den-Tod-bedacht-
Sein“ (81A meléte thanatou) erscheint und bei Schopenhauer
wieder aufgenommen wird: ,,Der Tod ist der eigentliche inspirie-
rende Genius oder der Musaget der Philosophie ... Schwerlich
sogar wiirde auch ohne den Tod philosophiert werden® (WW III
528). Was aber erméglicht dem Philosophierenden die Tapferkeit
der Todesbereitschaft? Wie iiberwindet er die natiirliche Angst vor
dem Tode, die Angst vor dem Nichts, von der Heidegger in seiner
Freiburger Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1929 so eindringlich
gesprochen hat? Bei der frithverstorbenen franzosischen Philo-
sophin und Mystikerin Simone Weil findet sich dazu die folgende
Uberlegung: ,,Ich mag sterben, das Universum dauert fort. Das ist
kein Trost fiir mich, wenn ich etwas anderes bin als das Uni-

' Vom Sinn der Tapferkeit. Miinchen 1963, S. 27f.
17 Vgl. dazu u.a. J.Choron: Der Tod im abendlindischen Denken. Stuttgart
1967, G.Scherer: Das Problem des Todes in der Philosophie. Darmstadt 1979.

286



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

versum. Ist jedoch das Universum fiir mich wie ein anderer Leib,
dann hort mein Tod auf, fiir mich von groBerer Bedeutung zu sein
als der Tod eines anderen“.'® Im Unterschied vom Alltags-
menschen, der in seiner Verhaftetheit an die Vielheitswelt den
Gedanken an den Tod verdréingt oder verharmlost, kann der Philo-
sophierende im Gedanken an das eine Sein oder die Erfahrung des
Universalen die Todesangst iiberschreiten. Das mit der Unver-
ganglichkeit der Seinseinheit, des Seinsganzen, des Universums
einsgewordene und in ihm aufgehobene Ich erfihrt sich als seiner
Endlichkeit und Vergénglichkeit enthoben. So kann er der Platoni-
schen Vorstellung der Philosophie als eines Sterbens entsprechen
und die Angst vor dem Tod hinter sich lassen. Von dieser Angst
und ihrer philosophischen Uberwindung spricht der Schrifisteller
Hermann Broch, indem er von ihr feststellt, sie werde nur zum
Schweigen gebracht, ,,wenn der Mensch den Zusammenhang seiner
erschreckenden todlichen Endlichkeit mit der Unendlichkeit des
Kosmos zu ahnen beginnt“ (GW 6,231). Und noch stirker: ,,wo
die Schau des Weltalls in seiner ganzen, inneren und duBeren Ein-
heit vollzogen wurde, da ist auch die wahre Erlosung von der un-
ermeBlichen Angst geschehen™ (GW 6,235).

Nun noch die dritte Kardinaltugend des Einzelmenschen, die Be-
sonnenheit, lateinisch ‘temperantia’, griechisch ‘sophrosyne’. In
der Behandlung dieser Tugend bezieht sich Pieper im wesentlichen
auf die lateinische Version und iibersetzt dabei ‘temperantia’, da
wir zu diesem Wort im Deutschen keine genaue Entsprechung
haben, mit den beiden Ausdriicken ‘Zucht und MaB’." Das mag
nun fiir den Bereich der lateinischen Sprache einigermaBen zutref-
fen. Die Bedeutung des griechischen Ausdrucks ist damit jedoch
verfehlt. Zwar darf jemand, der sich in Zucht halten kann und es

'8 Schwerkraft und Gnade. Miinchen 1952, S. 241.
1 Zucht und MaB. Miinchen 1939.

287



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

versteht, sich stets maBvoll zu verhalten, als besonnen aufgefafit
werden, doch ist damit der griechisch gedachte Grund der Beson-
nenheit noch nicht erfaBt: ‘sophrosyne’ besagt mehr und Tieferes.
Das Wort leitet sich ab von ‘sophron’ und enthilt die beiden
Bestandteile ‘sos’ (etwa ‘heil’, ‘unversehrt’, ‘gesund’) und, wie zu-
vor schon genannt, ‘phren’ (Grundbedeutung ‘Zwerchfell’), nim-
lich in ibertragener Bedeutung soviel wie ‘Herz’, ‘Geist’, ‘In-
nerlichkeit’. Die Tugend der ‘Sophrosyne’ meint dann etwa soviel
wie ‘Unversehrtheit in der Innerlichkeit des Geistes’. Im Un-
terschied zum leicht zu beeinflussenden Massenmenschen 148t sich
der Besonnene nicht von den vielen duBeren Eindriicken aus der
Vielheit der Dinge und Ereignisse ablenken, auch nicht vom
Gerede des Alltags oder der politischen Propaganda. Er ruht in
sich selbst, hilt an sich, hat Halt in seiner Innerlichkeit. Das
Selbst, die Innerlichkeit aber ist verwurzelt in der Erfahrung des
Seins. Daher ist die Tugend der Besonnenheit ebenfalls eine auf
dem Seinsbezug des menschlichen BewuBtseins beruhende Tugend.
Indem der Besonnene sich nicht vom Augenblick hinreiBSen 148t, ist
er in der Lage, iiberlegt und iiberlegen zu handeln, gerade auch im
Blick auf das Verhalten zu den anderen Menschen. Aus diesem
Grunde scheint Heraklit die Besonnenheit als die hochste aller
Tugenden angesehen zu haben (B 112), und zwar als eine
allgemeine und mit Selbsterkenntnis verbundene Tugend: ,Den
Menschen ist allen zuteilgeworden, sich selbst zu erkennen und
besonnen zu sein“ (B 116). Diesen Gedanken hat spéter Platon
aufgenommen und mit der Selbsterkenntnis gleichgestellt (Char-
mides 164E). Selbsterkenntnis 148t sich aber nur dann als Tugend
verstehen, wenn sie mit Seinserkenntnis verbunden ist. Dies also zu
den Tugenden, die der Einzelne fiir sich selbst zu entwickeln hat.
Die vierte der klassischen Kardinaltugenden, die Gerechtigkeit
(gr. dikaiosyne, lat. iustitia), ist nun in hochstem MaBe auf das
Verhalten zu den Mitmenschen bezogen. In der Gerechtigkeit liegt

288



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zweierlei: einerseits die Beriicksichtigung des Einzelfalles und der
Eigenart des anderen Menschen (was in der alten Formel des
»suum cuique®, etwa bei Cicero, spater im Corpus iuris Justinians,
zum Ausdruck kommt), andererseits der Riickgang auf das Ge-
meinsame im Menschen, denn alle Beriicksichtigung des Indivi-
duellen geschieht auf dem Grunde einer letzten und tiefsten Ge-
meinschaft: der Gemeinschaft im Sein. Nur auf dem Boden des
Gemeinsamen kann auch die Verschiedenheit erfaBt werden. So
verbindet die Tugend der Gerechtigkeit Einheit und Vielfalt mitein-
ander, Gemeinschaft im Sein und Verschiedenheit des einzelnen
Seienden.

Wir stehen mit diesem Tugendbegriff vor einem zweiten und fiir
besonders wichtig angesehenem moralphilosophischen Thema, das
zuvor schon kurz angeschlagen worden ist: zum Thema des Ver-
haltens des einzelnen Menschen zu seinen Mitmenschen, zu der
Gemeinschaft der vielen anderen Menschen, zum Verhiltnis des
Ich zum Du und zum Ihr und Wir. Beim moralisch indifferenten
Alltagsmenschen hat dieses Verhalten nur einen oberflachlichen,
rein duBerlichen, zweckhaften Charakter, so daB er im Sinne eines
ontologischen Ethikbegriffs gar nicht moralisch handeln kann,
sondern bestenfalls gesetzlich. Der Alltagsmensch bleibt in seinen
Egoismus eingeschlossen und daher von den Mitmenschen abge-
schlossen und abgetrennt. Der auf die Erfahrung des Seins bezo-
gene Mensch entdeckt jedoch in sich etwas, was ihn mit allen ande-
ren Menschen verbindet (und letztlich mit allem anderen Seienden
iiberhaupt: aber dariiber spater). Aus dieser Verbundenheit in der
Seinsgemeinschaft ergibt sich, daB wir nicht nur fiir uns selbst
verantwortlich sind, sondern eine mindestens ebenso groBe, und
vielleicht sogar eine noch groBere Verantwortung auch fiir unsere
Mitmenschen haben.

Das BewuBtsein der Seinsgemeinschaft eroffnet uns ferner ein
Verstdndnis fiir zwei andere Tugenden, die in unserer Zeit in be-

289



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sonderer Weise geachtet sind: Toleranz und Solidaritit. Werfen
wir zunichst einen Blick auf die Toleranz! Wir kénnen z.B. fremde
Meinungen gelten lassen, wenn sie uns gleichgiiltig sind. Aber
dann handelt es sich nicht um Toleranz in ihrer wahren Gestalt.
Dagegen tolerieren wir aber fremde, von den unsrigen weit ver-
schiedene Ansichten aufgrund des Wissens von der Gemeinschaft
im Sein: in diesem Falle erscheinen die abweichenden Meinungen
gegeniiber der fundamentalen Gemeinschaft im Sein als etwas
lediglich Nebensichliches, AuBerliches, Unwesentliches, das nicht
zur Feindseligkeit und Aggression fithren kann. Wo dieses Fun-
dament unbekannt oder miBachtet ist, kénnen sich entsetzliche
Kampfe unter den Vertretern der verschiedenen Meinungen abspie-
len: man denke nur die Religionskriege!

Oder die Tugend der Solidaritit. Sie wird allerdings meist nur
soziologisch verstanden, als Gefithl und BewuBtsein einer Zusam-
mengehorigkeit, aufgrund derer wir dann handeln. Der Pddagoge
Eduard Spranger, der in mancher Hinsicht der Lebensphilosophie
nahestand, hat der Individualpsychologie Alfred Adlers mit Recht
vorgeworfen, dieser habe das menschliche Gemeinschaftsgefiihl
nur unzureichend verstanden, wenn er meine, es komme darauf an,
daB man sein egoistisches und aggressives Ego an ein Wir hingebe.
Dem entgegnet Spranger: ,,Das Wir ist von Natur nicht besser als
das Ich. Auch eine Rauberbande hat ein Wir-BewuBtsein‘™:
Solidaritit als Tugend nimmt nicht den unmittelbaren Weg vom
Ich zum Wir, sondern geht gewissermaBlen den Umweg iiber die
Erfahrung der Einheit im Sein, welche Erfahrung in innerer
Sammlung zugénglich wird. Dazu heiBt es bei Spranger in seiner
ein wenig gefiihligen Ausdrucksweise: ,,In diesem Zustand fiihlt die
Seele den groBen Zusammenhang, in dem ihr Einzelleben mit dem
Universum steht. Da wird etwas von der schmerzlichen Indivi-

2 padagogische Perspektiven. 3.Aufl. Heidelberg 1955, S. 120f.

290



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duation aufgehoben. Da, in dieser gesammelten Stille fithlt man,
daB es ein und dasselbe menschliche Leben ist, das durch alle
Menschenwesen hindurch pulsiert ... BloB gesellschaftliche Soli-
daritit ist Zweckverbundenheit, also etwas viel Flacheres. In jenem
stillen Beisichselbstsein aber leuchtet der geheimnisvolle Urgrund
alles Lebens auf**"; Als ein durch die Diltheysche Lebensphiloso-
phie gepragter Denker vermeidet Spranger den Seinsbegriff der
Metaphysik, doch ist erkennbar, daB dieser letztlich gemeint ist.
Das wird u.a. sichtbar in Sprangers Deutung der Néchstenliebe:
»Was aber diec Menschenliebe betrifft, so ist sie ebenso eine Ah-
nung, daB alle Menschen aus dem gleichen heiligen Urquell her-
kommen, daB man sie im Sinne einer ‘metaphysischen Solidaritit’
zu schonen und zu achten, zu ehren und zu lieben hat“? Hier wird
also die Tugend der Solidaritit auf ein GemeinschaftsbewuBtsein
gegriindet, das von der Art der Metaphysik und folglich auf das
Sein bezogen ist. Sprangers ,metaphysische Solidaritit™ ist Be-
standteil einer mitmenschlichen Moralitit.

I

Nach dem auf den Einzelmenschen sowie auf die Mitmenschen
bezogenen moralischen Verhalten ist nun noch das moralische Ver-
halten gegeniiber der Natur, der Umwelt und der Welt schlechthin
ins Auge zu fassen. Die klassische Ethik seit Platon und Aristote-
les kannte dieses Thema noch nicht: ,,Ethische Bedeutung gehorte
zum direkten Umgang von Mensch mit Mensch, einschlieBlich des
Umgangs mit sich selbst; alle traditionelle Ethik ist anthropozen-

2 Aa.0.,8.136.
2 Aa0.

291



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trisch“® Auf die Bedeutung einer Ethik, die auch die von der
modernen Technik bedrohte Natur in die Betrachtung einbezieht,
hat in den letzten Jahrzehnten vor allem Hans Jonas, Schiiler bei
Husserl und Heidegger, aufmerksam gemacht und eine Ethik fiir
die technologische Zivilisation auf den Begriff der Verantwortung
gegriindet. In diesem Sinne 148t sich sagen, daB wir nicht nur mo-
ralische Verantwortung tragen fiir uns selbst und fiir unsere Mit-
menschen, sondern auch fiir die Natur und sogar fiir die Welt
schlechthin.

Verantwortung kann sich indes auch auf den bloBen Zweckge-
danken stiitzen, wie es bei uns in den Bemithungen um die Ge-
sunderhaltung der ,,Umwelt” der Fall ist. Der in dieser Weise ver-
standene Umweltbegriff ist aber noch vor allem egoistisch und
anthropozentrisch gedacht. Der Begriff der Natur, wie er bei Goe-
the und den Romantikern in Erscheinung tritt, bezieht sich auf
Seiendes schlechthin, auf das Sein dieses Seienden, das dennoch
mit dem Einzelnen verbunden ist und von ihm erfahren werden
kann. Diese Verbundenheit ist zuletzt die innere Erfahrung der
Gemeinschaft im Sein. Aus dieser Erfahrung ergibt sich eine neue
Ethik. Von ihr spricht andeutungsweise schon Hans Jonas, wenn er
schreibt: ,,Die Begriindung einer solchen Ethik, die nicht mehr an
den unmittelbar menschlichen Bereich der Gleichzeitigen gebunden
bleibt, muB in die Metaphysik reichen“? Jonas will daher eine
Ethik grundlegen, in der versucht werden soll, ,,die neu erschienene
Pflicht des Menschen jenseits des Wertsubjektivismus im Sein zu
verankern®,® Das bedeutet, daB Jonas sich von der modischen Idee
einer ,,Ethik ohne Metaphysik™ l6sen will, so daB fiir ihn ,das erste
Prinzip einer ‘Zukiinftigkeitsethik’ nicht selber in der Ethik liegt

® Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die techni-
sche Zivilisation. Frankfurt a. M. 1979, S. 22.

? Das Prinzip Verantwortung, S. 8.

BAsO.

292



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als einer Lehre vom Tun ..., sondern in der Metaphysik als einer
Lehre vom Sein“,”® was sich letztlich gegen die verbreitete These
richtet, aus dem Sein lasse sich kein Sollen ableiten. Wie aber steht
es um die Ethik, wenn sich zwar aus dem Seinsbegriff kein Sollen
(das aus ontologischer Sicht aber vielmehr ein Wollen ist) ableiten
148t, wohl aber aus der Erfahrung des Seins?

Erfahrung des Seins bedeutet aber Entdeckung des Seins im Ich,
SeinsbewuBtsein, und zwar des BewuBtseins vom Sein als des
schlechthin Gemeinsamen, also auch der Gemeinsamkeit von Ich
und Welt. Der sozialistische Schriftsteller und Meister-Eckhart-
Ubersetzer Gustav Landauer schreibt iiber das BewuBtsein der
Verbundenheit von Ich und Welt: ,,Der Weg, den wir gehen miis-
sen, um zur Gemeinschaft mit der Welt zu kommen, fiihrt nicht
nach auflen, sondern nach innen ... Nun denn: kehren wir ganz in
uns selbst zuriick, dann haben wir das Weltall leibhaftig gefun-
den“” Die im SeinsbewuBtsein des Ich zu entdeckende Gemein-
schaft mit der Welt, mit dem Universum, dem Seinsganzen iiber-
trifft die oberflichliche Beziehung zu Gesellschaft und Staat bei
weitem. Landauer faBt dies folgendermaBen zusammen: ,,Unser
Allerindividuellstes ist unser Allgemeinstes. Je tiefer ich in mich
selbst heimkehre, um so mehr werde ich der Welt teilhaftig* % Das
Allerindividuelleste, von dem Landauer spricht, ist das in der Tiefe
des Ich erfahrene Sein alles Seienden, das zugleich das Al-
lerallgemeinste darstellt. Mit der Wendung nach innen wenden wir
uns nur scheinbar von der Welt ab, wahrend wir ,,in dieser Abson-
derung und in tiefster Einkehr bei uns selbst die Welt leibhaftig
und seelenhaft in uns finden und spiiren“” Mit dem Zugang zur

% Aa.0.,8.92.

77 Skepsis und Mystik. 2.Aufl. KéIn 1923, S. 10 (Neudruck Miinster-Wetzlar
1978).

2 Aa0.,8.17.

®pa0.,8.18.

293



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welt auf dem Umweg iiber die Tiefe des Ich und des im Ich erfah-
renen einen Seins ist das Fundament gelegt fiir ein Handeln, das
die Verantwortung fiir die Welt zu iibernehmen bereit ist, nicht
zuletzt auch deshalb, weil wir uns mit der Natur briiderlich ver-
bunden erfahren.

In diesen Zusammenhang gehort auch Max Schelers Begriff der
»kosmischen Einsfiihlung®, wie er in der Schrift iiber ,,Wesen und
Formen der Sympathie* dargelegt wird. Scheler beruft sich dabei
vor allem auf Rabindranath Tagores Buch ,Sadhana“ (Ver-
wirklichung), das damals in Europa bekannt wurde: ,,Als Wald-
volk lebt der Inder - im Gegensatz zur stidtischen antiken und
christlichen Welt - nicht in der Einstellung nordeuropéischen pri-
méren Herrschafts- und Lenkungswillens gegeniiber der Natur ...,
sondern er lebt ‘in’ ihr, d.h. in vitaler Einsfiihlung mit ihr und
ihrem als universal angeschauten All-Leben” (GW 7,89f.). AuBer-
dem erwahnt Scheler in einer Anmerkung noch Theodor Lessing,
in dessen Buch ,,Europa und Asien* der Gedanke der ,,universellen
Seinsdemokratie” gut herausgearbeitet sei, sowie Leopold Ziegler
mit seinem zweibandigen Werk ,,Gestaltwandel der Gotter* Im
christlichen Mittelalter habe es Vergleichbares bei Franz von As-
sisi gegeben, in dessen Orden ,das Bruderschaftsverhiltnis des
Menschen zu Pflanze, Tier, Wind, Wolke* gesehen und erfahren
worden, jedoch bald wieder verlorengegangen sei, so da8 der mo-
derme Mensch schlieBlich ,aus seiner groBen, ewigen Mutter der
Natur* herausgerissen worden sei (GW 7,114). Fiir diese Entwick-
lung ist nach Scheler verantwortlich ,.der einseitige, historisch aus
dem Judentum hervorgegangene Nur-Herrschaftsgedanke des
Menschen iiber die Natur, der immer mehr, trotz aller Gegenbewe-
gungen von Urchristentum, Franziskanismus, Goethe, Fechner,
Bergson, romantischer Naturphilosophie, ein Axiom gleichsam des

¥ GW 7, 90 Anm.

294



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abendldndischen Weltethos geworden ist und der schlieBlich die
materialistische Absolutsetzung des Naturmechanismus erst zu
einer seiner Folgen hatte (GW 7,113). In seinen Betrachtungen
iiber ,,Mensch und Natur bei Franz von Assisi, Jakob Bohme,
Albert Schweitzer, Teilhard de Chardin“ hat Hans-Joachim Wer-
ner daran erinnert, daB inzwischen auch im Abendland ein neues
Einheitsgefiihl hervorgetreten ist, aus dem sich eine auf die Natur
bezogene Ethik entwickeln kénnte, da sich bei den genannten Den-
kern ,nicht nur die ganzheitliche Perspektive, sondern auch ihr
Verhiltnis zur Lebenspraxis® findet.”

Blicken wir noch einmal zuriick. Im vierten Kapitel des zweiten
Teils haben wir den Individualismus und Kollektivismus als zwei
Lebensentwiirfe dargestellt, die jedoch in keiner Weise weder dem
Menschen als Einzelwesen noch als Gemeinschaftswesen gerecht
werden. Dabei haben wir ferner schon darauf hingewiesen, daB in
einer kulturiibergreifenden ontologischen Ethik eine ganz andere
Art des Zusammenlebens erkennbar wird, die eine dritte Lebens-
form, die Seinsgemeinschaft, erfordert. Wie schon erwéhnt wurde,
ist diese soziale Lebensform keine Synthese der beiden vorgenann-
ten, sie iiberschreitet sie vielmehr, indem sowohl der Individualitit
als auch dem Gemeinschaftswesen Rechnung getragen wird.

In vielen der hier erorterten Ansédtze zur Ethik schwingt zwar
schon der Gedanke einer iibergreifenden Instanz fiir menschliches
Handeln mit, die in Bezug auf ein gemeinschaftliches Leben von
hochster Bedeutung ist. Doch auch wenn diese Ansitze schon eine
metaphysische Grundlegung nahelegen, so wird sie dennoch fak-
tisch nicht als begriindendes Prinzip von Denken und Handeln
ausgefithrt. Und so bleibt immer die Frage offen, weshalb denn der
Mensch iiberhaupt gut und nicht nur in seinem, sondern auch im

3 H.-J.Wemner: Eins mit der Natur. Mensch und Natur bei Franz von Assisi,
Jakob Bohme, Albert Schweitzer, Teilhard de Chardin. Miinchen 1986, S. 8f.

295



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interesse der Gemeinschaft agieren sollte. Ihm fehlt die Orientie-
rung, die weder die Vernunft, noch irgendeine andere willkiirlich
angenommene Voraussetzung bieten konnte. Vor allem aber fehlt
eine Perspektive, die weltanschauliche oder kulturspezifische Vor-
annahmen transzendiert, was allerdings im Blick auf unsere Zeit
fur eine aktuelle Ethik unabdingbar ist.

In meiner 1981 erschienenen Abhandlung ,Das gemeinsame
Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen“®? habe ich bereits den
Versuch unternommen, die Sozialitit auf das sie tragende Fun-
dament des gemeinsamen Seins zuriickzufiihren, wobei die Erfah-
rung des Seins als unabdingbares Konstituens des menschlichen
Daseins beschrieben wurde. Ethische Fragen wurden damals je-
doch noch nicht umfassend beriicksichtigt, was in unserem Zu-
sammenhang nach weiteren langjdhrigen Studien allerdings erfol-
gen muBte. So 148t sich nun noch priziser und komplexer fassen,
was eigentlich schon in dem ersten Versuch iiber die Grundlagen
der menschlichen Gemeinschaft latent enthalten war. Es sind dies
Kategorien, die nun eigens ins Auge gefait und vor allem auch
unter der Dimension ihrer Lebensbedeutung betrachtet werden.
Auf diese Weise sind sie als Fundament eines Gemeinschaftsbe-
griffs zu verstehen, das nicht nur Wert- und Tugendbegriffe aus
einer neuen Perspektive heraus definiert, sondern die auch ihren
eigenen Standort - als Individuum und Gemeinschaftswesen - im
Kontext eines ,,wertsetzenden™ Lebens begreift. Der besondere Ak-
zent dieses Lebens ist immer eine alles Handeln steuernde und
regulierende Geistigkeit, die der ontologischen Erfahrung ent-
springt.

Thre besondere Bedeutung erhilt eine ontologisch gegriindete
Ethik durch die ihr eigene Struktur als kulturiibergreifende Ethik.
Thre Wirk- und Uberzeugungskraft liegt in der Tatsache des allen

3 Jetzt in: Philosophische Studien Bd. IV. Sankt Augustin 1992, S. 119-248.

296



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschen gemeinsamen Seins, an dem sie teilhaben, aus dem sie
schopfen und ihr Leben und Handeln gestalten konnen. Religiose
oder kulturelle Bindungen und Uberzeugungen konnen sich dieser
Tatsache nicht entziehen, sie vielmehr aber als Grundprinzip einer
jeden, auch der eigenen Weltanschauung erkennen. Die Faktizitiit
und Evidenz des Seins ist daher als Grundprinzip menschlichen
Denkens und Handelns das tragende Fundament einer ‘verste-
henden’ Weltgemeinchaft, in der durchaus immer wieder auf-
tauchende Differenzen iiberbriickt werden kénnen. Ob diese Tat-
sache wahrgenommen wird, ist indes eine Frage, die der Mensch
sich selbst stellen muB, wenn er nach dem Sinn seines Lebens und
dem Zusammenhang der Dinge fragt.

297



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 20.01.2026, 22:20:26.



https://doi.org/10.5771/9783495993590-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

