»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«
Gehdrlosigkeit im literarischen Werk Ruth Schaumanns

Anfang Dezember 1998 berichtet eine Berliner Tageszeitung iiber eine der beiden Ge-
hérlosenschulen der Stadt. Der Artikel trigt die provokante Uberschrift »Taubstumm
gibt es gar nicht« (Goddar 1998, 11). Zwei Dinge suggeriert dieser Titel, die beide Aus-
druck einer modernen Erziehung zu sein scheinen: dass nimlich der Begriff »taub-
stumm« doch nun bitte schén endgiiltig in die Rumpelkammer der Geschichte gehort,
und dass es ohnehin ganz und gar weltfremd ist, heute noch von Taubstummbeit oder
Gehorlosigkeit zu sprechen. »Unterstiitzt von Horgeriten horen die meisten doch et-
was« (ebd.), meint der Schulleiter.

Im gleichen Monat erscheint in der Zeitschrift Das Zeichen ein Aufsatz von Susan
Plann mit dem Titel: »Francisco Goya y Lucientes und Roberto Pridez y Gautier: Die
Rolle der Gehorlosigkeit im Leben zweier spanischer Kiinstler« (1998, 502fF.). Die Ge-
schichte verspricht spannend zu werden, galt Goya (1746-1828) doch bisher als heraus-
ragender Maler, der in seinem Werk Krone und Kirche einer vernichtenden Kritik un-
terwirft. Dass er taub war, wusste man nur, wenn man sich niher mit seiner Biogra-
fie beschiftigt hat. Von Pradez (1772-1836) war die Gehorlosigkeit bekannt, von seiner
Kunst hingegen wusste man wenig. Dass hier nun der Kinstler im Mittelpunkt steht
und sein Werk in Zusammenhang mit dem eines anderen Kiinstlers gesetzt wird, der
zu den bedeutendsten Malern seiner Zeit gehort, und dass das Ganze unter der Per-
spektive ihrer beider Taubheit betrachtet und reflektiert wird, lisst GrofRes erwarten.
Doch es kommt ganz anders. Auch die Autorin dieses Aufsatzes nihert sich dem The-
ma Gehorlosigkeit zeitgemdfR. Threm Text liegt das bindre Konzept zugrunde, das sie
Harlan Lanes Die Maske der Barmherzigkeit (1994) entnommen hat: Die Vorstellung, die
Gehorlosigkeit als Defizit begreift, als Krankheit, Verlust und personliche Tragédie so-
wie als kulturell-sprachliches Phinomen, als Andersartigkeit, als Wesens- und Lebens-
art (vgl. Plann 1998, 515). Pridez erscheint hier als Vertreter der kulturell-sprachlichen
Sichtweise, wohingegen die »Beweislage« (ebd., 517) Goya eindeutig zu einem Vertreter
derjenigen macht, die mit Gehorlosigkeit das Defizit verbinden.

hittps://dol. 13.02.2026, 07:17:3 /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Wie ist nun die Perspektive von Susan Plann? Der eine ist von Geburt an gehor-
los, der andere ist erst mit 46 ertaubt. Der eine stellte die Staffelei in die Ecke und
wird Gehorlosenlehrer, der andere will hoch hinaus, will Generaldirektor der Akademie
werden, eine Stellung, die ihm wegen seiner Ertaubung, wie Plann mutmafl, versagt
bleibt. Der eine mitht sich, gehorlose Kinder zu unterrichten, der andere malt »zu sei-
nem eigenen Vergniigen in der Quinta del Sordo« (ebd., 513). Der eine taucht ein »in
die Kultur, Sprache, Traditionen und Geschichte der Gehorlosen« (ebd., 518), der andere
konstruiert ein konfuses Fingeralphabet, obwohl die Gebardenden »iiber ein schnelles,
flissiges Kommunikationsmittel verfiigen« (ebd., 517). Die Liste lieRRe sich noch verlin-
gern, die Zielrichtung der Autorin wird jedoch deutlich: Im Gegensatz zu Pridez, der
seine Arbeitskraft niitzlich, weil in Gemeinschaft anderer gehorloser Menschen, ein-
setzt, hat Goya seinen Platz in der Gemeinschaft gehorloser Menschen nicht gefunden.

Die Frage stellt sich, was das mit dem Werk der beiden Kinstler zu tun hat, das
die Autorin unter der Perspektive ihrer Gehorlosigkeit zu witrdigen angekiindigt hat?
Voraussetzung einer solchen Untersuchung ist die Klirung, ob und wie die Kinstler
ihre eigene Gehorlosigkeit reflektiert haben, und hier offenbaren sich tatsichlich enor-
me Unterschiede. Leider hort an dieser Stelle der Artikel auf, der den Leser bisher iiber
eine Reihe historischer und biografischer Details informiert hat. Die im Titel des Auf-
satzes angekiindigte Reflexion findet nicht statt. Tatsichlich geht es Plann weder um
das Werk Goyas noch um das von Pridez. Sie unternimmt keinerlei Versuch, das eine
oder andere Bild Goyas aus der Vielzahl derer, die ihren Artikel illustrieren, mit dem
Wissen um seine Taubheit zu deuten. Und von Pradez wird nicht ein einziges Bild vor-
gestellt, den Hinweis auf ein eventuelles (Euvre entnimmt die Autorin dem Fakt, dass
Pradez Schiiler der Kunstakademie war. Auch das Ende seiner Tatigkeit als Kiinstler
versucht die Autorin nicht zu deuten, weder hier noch in ihrem Aufsatz »Roberto Fran-
cisco Pradez« (Plann 1993), sondern erwihnt finanzielle Griinde (Plann 1993, 70; 1998,
508) sowie Spannungen mit seinem Lehrer (Plann 1993, 70f.). Die Méglichkeit, dass er
keine Sprache als Maler gefunden hat, in der er sich mitteilen konnte, und dass das
eventuell mit seiner Gehorlosigkeit zusammenhing, wird von Plann nicht in Erwidgung
gezogen.

Zugestehen kann sie nur, und hier weif} sie sich einig mit der allgemeinen Kritik,
»dafd die Gehorlosigkeit einen Wendepunkt in Goyas Werk markiert« (Plann 1998, 5171.)
und, »dafd das defizitire Modell mit seiner Betonung auf Gehorlosigkeit als Verlust nicht
die ganze Geschichte erzihlen kann, da es keinen Raum fiir Gehérlosigkeit als Kataly-
sator zu GrofRe und kiinstlerischer Unsterblichkeit lif3t« (ebd. 518). Die Frage bleibt un-
beantwortet, weshalb sie sich dann, wenn sie die Erkenntnisse, die aus der Vorstellung
erwachsen, Gehorlosigkeit sei defizitir, ohnehin als gering erkennt, sich Lanes binirer
Konzeptuierung anschliefdt, die er in einem ganz anderen Zusammenhang, nimlich der
Debatte um das Cochlea-Implantat, eingefithrt hat? Ich vermute, dass fiir Plann dieses
Modell immer noch brauchbar genug ist, ihre normativen Vorstellungen von Gehorlo-
sigkeit zu transportieren: Nur wer seine Gehorlosigkeit akzeptiert hat, kann Teil der
Gehorlosengemeinschaft sein und fir sie titig werden — wem das nicht gelingt, bleibt
isoliert. Um die Reflexion der Werke von zwei gehérlosen Kiinstlern jedoch ist es Plann
tatsdchlich nie gegangen — im Gegenteil, das Modell und seine Anwendung dienen ein-
zig und allein dem Zweck, Leben und Werk der gehérlosen Kiinstler zu eskamotieren.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

Dass die Erfahrung von Gehérlosigkeit fiir einen Menschen die Konfrontation mit
dem Bodenlosen, dem zutiefst Furchtbaren, dem Abgrund bedeuten kann, davon be-
richtet das Werk Goyas, genauso wie das von Ruth Schaumann (1899-1975). Dass diese
Erfahrung konstituierend fiir eine wie auch immer geartete taube Identitit sein kann,
jenseits der Vorstellungen einer Deaf Community und von Deaf Pride, davon kiindet
die Auseinandersetzung dieser beiden Kiinstler mit ihrer Gehorlosigkeit.

Was nun haben Francisco Goya, Ruth Schaumann und die Kinder der Albert-
Gutzmann-Schule von Berlin-Mitte gemeinsam? Sie werden in ihrer Auseinanderset-
zung um Gehorlosigkeit nicht wahrgenommen. Die Kinder nicht, von denen ihr Rektor
schon immer wusste, dass es sich bei ihnen um Simulanten handelt, und die Kiinstler
nicht, weil weder Wille noch Bereitschaft vorhanden sind, ihr (Euvre auf seine gehor-
losen Spuren hin zu untersuchen. Gerade sie strafen mit ihrem schwer zuginglichen
Werk und ihrem 6ffentlichen Erscheinungsbild, das oft widerspriichlich ist und die
Zerrissenheit einer Existenz andeutet, den Entwurf einer emanzipierten gehorlosen
bitrgerlichen Personlichkeit Hohn. So darf sich im Zeichen von Deaf Power Gehorloses
heute nicht prisentieren, ihnen wird ihre Zugehdorigkeit zur Gehorlosengemeinschaft
einfach abgesprochen, Goya von Susan Plann, Schaumann bspw. von der Redaktion
der Deutschen Gehdrlosen-Zeitung anlisslich ihres 75. Geburtstags, die ihr vorwarf: »Es
wurde aber nie der Versuch einer Kontaktnahme mit der Schicksalsgemeinschaft der
Gehorlosen gemacht« (1974, 275). Zur Gehorlosengemeinschaft gehért man nicht, weil
man seinen jahrlichen Obulus in die Vereinskasse zahlt, sondern weil man gehorlos ist.
Gehorlosigkeit lisst sich nicht verbuchen. Zur Gehérlosengemeinschaft gehort man
auch dann, wenn man sich unter gehdrlosen Menschen nicht wohl, sich gar von der
Gehorlosigkeit anderer bedroht fiihlt. Sicherlich war Goya auf seine Taubheit genauso
wenig stolz wie Ruth Schaumann, so wenig wie jeder andere gehérlose Mensch auf
seine Taubheit stolz ist, so wenig wie ein horender Mensch auf sein Hérvermoégen
stolz ist, denn stolz kann man nur auf etwas sein, was man geschaffen hat, nicht
auf etwas, fiir das man nichts kann. Stolz sind gehérlose Menschen auf ihren Mut,
ihre Gehorlosigkeit nicht linger zu verstecken und einem Ideal nachzuhingen, das
nicht ihres ist. Stolz sind sie, ihre Gehorlosigkeit als Zentrum ihres Seins begriffen zu
haben, aus dem sie ihren Entwurf entwickeln, aber dieser ist der Entwurf eines jeden
Einzelnen und nicht der einer Gruppe. Fiir Goya und Schaumann ist die Gehorlosigkeit
ein Zentrum ihres Seins. Gewiss hitten sie es so nie formuliert und dennoch steht
im Mittelpunkt ihres isthetischen Schaffens nicht >The Joy of Deaf Lifec, sondern der
Abgrund, den sie als gehorlose Menschen gesehen haben. Das sieht und liest man
nicht gerne, die horenden Menschen nicht, weil es ihnen ein schlechtes Gewissen
macht, und die gehorlosen Menschen nicht, weil es ihnen zu bekannt ist. Und dennoch
ist dieser Abgrund konstituierend fiir jede gehorlose Existenz. Nicht die Altar- und
Kabinettbilder sind es, die von Goya in Erinnerung bleiben, sondern seine »Caprichos«
von Traum, Wahnsinn und Vernunft, die er als gehorloser Mann gemalt hat. Und auch
von Ruth Schaumann bleiben jene Romane und Gedichte, einzigartig in der deutschen
Literatur, die die Erfahrungen einer religiosen, gehorlosen Frau reflektieren.

Im Ubrigen begegnen sich Goya und Schaumann nicht nur in ihrer Gehérlosig-
keit. Denn das, was Goya »Caprichos« nennt, bedeutet im Deutschen: Launen. Und
was driickt er in diesen Launen aus? »Goya ist Aufklirer, nicht etwa, weil er die Ver-

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

157


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

nunft allegorisierte, seinen Pinsel in den Verstand tauchte oder fiir die Erniedrigten
und Beleidigten eintrat, sondern weil er den Erfahrungs- und Gestaltungsradius sei-
ner Kunst auf die Bedingungen ausdehnte, unter denen Unfreiheit entsteht [...], weil er
das kiinstlerische Tun wieder auf seinen iltesten Auftrag zuriickfithrte und es auf sich
nahm, unser Auge Unerhortes und wahrhaft Abgriindiges sehen zu lassen, um es >vom
Blick ins Grauen der Nacht zu erlésen«< (Nietzsche)« (Hofmann 1981, 16f.). Wenn Hof-
mann in diesem Kontext Goya einen Aufklirer nennt, dann sprengt er die traditionelle
Vorstellung von Aufklirung als einem Ereignis, die ihren Gegenstand jenseits von der
Korperlichkeit und des Leids des Aufklirers weif3, und macht die Erfahrung von Kor-
per und Leid des Kiinstlers zum Ausgangspunkt, sein Werk deuten zu kénnen.' »Goya
bannt das Schreckliche, in dem er es herstellt und leidend erfihrt. Seine Tat wurzelt in
der Erfahrung des Opfers« (ebd., 18f.).

Auch Schaumanns Tat wurzelt in der Erfahrung des Opfers. Auch sie nennt einen
Zyklus ihrer bildenden Kunst »Launenc, und gibt ihnen Namen wie »Armut«, »Heim-
wehg, »Eitelkeit« (1968, 795). Auch sie will, dass der Leser und Betrachter Unerhértes
und Abgriindiges sieht, also etwas, was bisher nicht gehort wurde und was in den Ab-
grund blicken lisst, und da Schaumann im Arsenal, d.h. in dem Roman, in dem sie
autobiografisch ihre Kindheit, ihre Entwicklung als Kiinstlerin und ihr Leben bis zu ih-
rer Hochzeit 1924 gestaltet, den Zusammenhang ihrer Kunst mit ihrer Gehorlosigkeit
reflektiert, erfahrt der Leser, dass ihre »Launen« nicht allein ihrem aufklirerischen,
religiésen Impuls gefolgt sind, sondern dem Zusammenhang von Gehoérlosigkeit, Auf-
klirung und Religion. Wenn Goya ein Capricho »Lux ex tenebris« nennt, dann bedient
er sich einer religiosen Sprache, die in der Aufklirung jenes befreiende Licht sieht, von
dem urspriinglich Johannes sprach, dass es die Dunkelheit erleuchtet (vgl. Joh.1,5). Von
diesem Licht schreibt Ruth Schaumann. Im Folgenden werde ich darzulegen versuchen,
dass ihr Werk im Licht vor allem ihrer Gehorlosigkeit und ihrer Religiositit, die eng mit-
einander verbunden sind, zu deuten und auch heute noch zu lesen und wertzuschitzen
ist.

Schon in ihrem ersten verdffentlichten Werk sind Andeutungen einer gehérlosen
Schreibweise zu erkennen. 1920 erscheint Die Kathedrale, eine Sammlung von 41 Ge-
dichten als 83. Band der Reihe Der jiingste Tag, in der viele Autoren vor allem des
Expressionismus wie Emmy Ball-Hennings, Georg Trakl, Franz Werfel, René Schickele,
Walter Hasenclever und Gottfried Benn publiziert haben. Auch Schaumanns frithe
Gedichte tragen Spuren expressionistischer Schreibweise, also jenen Stils, der in der
Zeit vor und nach dem Ersten Weltkrieg alle Gebiete kiinstlerischen Schaffens umfasste
und in der Literatur die Befreiung des Menschen aus einer zweckbezogenen, techni-
sierten und total verwalteten Welt reflektiert. Gewiss gelten auch fir Ruth Schaumann
die Anspriiche, die Gottfried Benn fir die Lyrik des expressionistischen Jahrzehnts
formuliert hat: »Form und Zucht steigt als Forderung von ganz besonderer Wucht aus

1 Siehe das Capricho 43 in diesem Band auf S. 237.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

jenem triebhaften, gewalttitigen und rauschhaften Sein, das in uns lag und das wir
auslebten, in die Gegenwart auf. Gerade der Expressionist erfuhr die tiefe sachliche
Notwendigkeit, die die Handhabung der Kunst erfordert, ihr handwerkliches Ethos, die
Moral der Form« (1966, 389). Allen Gedichten der Kathedrale ist eine streng eingehaltene
Form gemeinsam, ihre Themen reflektieren Naturerfahrungen und christlich geprigte
Mystik. In einigen der Gedichte deuten sich Erfahrungen gehérlosen Seins an:

Der Engel Gabriel

Mir straubten alle Federn aus den Poren

Vom Schimmern ihres Haares und dem Streifen
Geneigter Stirn, und ich vernahm das Reifen
Von meiner Gegenwart in ihren Ohren.

Und hob die Botschaft an, in unsern Worten;
Nur denkend, aber schon verstand die Leise
Im Auseinanderrinnen roter Kreise,

Vor deren Zug die meinen wie verdorrten.

In steilen Fliigeln hing ich bis sie schwangen
Und ich geblendet glitt vom Sonnenstaube,
Gefolgt vom tiefen Schlummerruf der Taube,
Die sich dem reinsten Nestraum unterfangen.

(Schaumann 1920, 10)

Die einfache Form dieses durchgingig fiinfhebig gehaltenen Gedichts mit seinen aus-
schlieRlich weiblichen Kadenzen steht in Kontrast zur Ungeheuerlichkeit des Vorgangs:
die Begegnung des Engels mit Maria, der bekanntermafen ein Kind zugesagt wird. Wie
nun erscheint Maria diesem Engel? Sind es doch meistens die Engel, die Furcht und
Schrecken verbreiten, wie es in Lukas 2,9 von den Hirten auf dem Felde erzihlt wird,
»und sie fiirchteten sich sehr«. Hier erschaudert der Engel selbst beim Anblick Mari-
as. Wovor straubt sich sein Federkleid? Nicht nur vor ihrer dueren Erscheinung, son-
dern vor ihrer gehorlosen Fihigkeit, innere Sprache zu vernehmen. Spiter wird Schau-
mann einmal schreiben: »Nein, keine Taube! Ich hore nur elf Jahre mit den Ohren nicht
mehr« (Schaumann 1968, 594). Gabriel vernimmt ein Reifen in ihrem Ohr, das nicht ei-
nem akustischen Impuls folgt, sondern einem kognitiven Prozess. Er spricht mit ihr
in Worten, die nicht gehért, sondern gedacht, oder vielleicht besser: geglaubt werden,
und dieser Vorgang — das Auseinanderrinnen der roten Kreise weist darauf hin — wird
Folgen haben, Blut wird fliefden und die Ewigkeit ist beriihrt. Vor den Ziigen einer ge-
hérlosen Frau verdorren die Ziige Gabriels, geblendet »vom tiefen Schlummerruf der
Taubex.

Wer und was ist gemeint? Schaumann hat hiufig mit der Doppeldeutigkeit des
Wortes »Taube« gespielt, zum einen in der Bedeutung »Symbol des Heiligen Geistes
und des Friedens«, und zum anderen als Synonym fiir eine gehorlose Frau. In die-
sem Zusammenhang ist die Rede vom Schlummerruf der Taube, der geh6rlosen Maria.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

159


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Abbildung 1: Ruth Schaumann »Verkiindi-
gung«

»Schlummerruf« ist ein widerspriichliches Wort. Um welchen Ruf hat es sich gehan-
delt? »Fiat mihi secundum verbum tuum« (mir geschehe nach Deinem Wort) ist die
biblische Antwort Marias auf die Ankiindigung des Engels. Schlummerruf meint nun
genau jene Form der Kommunikation, die bereits in der ersten und zweiten Strophe zu
sehen war — eine Kommunikation der inneren Stimme, die bei Schaumann immer auch
ein Akt des Glaubens bedeutet. Wie nun Sprache darstellen, die von diesem Glaubens-
akt spricht? Schaumann greift hier gerne auf lateinische Formen zuriick, die einerseits
den Sprechakt betonen und andererseits, im Riickgriff auf eine zwar nicht mehr ge-
sprochene, jedoch liturgisch benutzte Sprache, den metasprachlichen Charakter deut-
lich machen. Der Schlummerruf ist also ein metasprachlicher Ruf, verstehbar nur mit
einem Ohr, dessen Horfihigkeit sich nicht in Dezibel messen lisst, sondern in der Fi-
higkeit zu glauben. Und tatsichlich heif’t eines der Gedichte der Kathedrale »Fiat, in
dem das lyrische Ich von seiner Sehnsucht spricht, Eingang zu finden in Christus, sich
ganz in thm zu versenken. Der Weg in diese Versenkung wird ein Weg der Schmerzen
und des Leidens sein. »Und viele wird der Eingang tiberkommen, / DaR sie ihn selig

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

suchen, Herr, wie ich« (Schaumann 1920, 31). Das letzte Gedicht der Kathedrale deutet
den gefundenen Eingang an, und da, wie Gottfried Benn schreibt »es keinen anderen
Gegenstand fur die Lyrik als den Lyriker selbst« (1965, 510) gibt, setzt die taube Dichterin
hier eine weitere Andeutung von Gehérlosigkeit:

Abend

Der Anblick schlafgedampfter Vogelspiele
Durch knospenschwere Zweige sanfte Sicht
Auf letzte hingetriebne Wolkenkiele

Baut lautlos meinen Tag vollendungsdicht.

Ein Raum steigt er empor und ich empfinde
lhn gréfler in mir als den Leib umbher,

Und ist lebendig still, wie kithle Winde

In Diinen sind aus nahversenktem Meer.

Und wie ihn nun der Mond, aus fernem Tale
Durch halben Abend gleitend, ruhig schliefit,
Steht er als endlich werte Kathedrale
Gewartig, dafd Du rauschend sie beziehst.

(Schaumann 1920, 45)

Ruth Schaumann ist 21 Jahre alt, als Die Kathedrale erscheint. 15 Jahre ist es her, seit sie
an den Folgen von Scharlach ertaubte. Schon die kleine Ruth fiel durch eine ausgeprig-
te Musikalitit auf. Im Arsenal schildert sie erste Begegnungen mit der Musik und erste
eigene Lyrikversuche, die ihr in dem soldatischen Haushalt des Oberleutnants eine ei-
genbrddlerische Sonderrolle zuweisen. Diese Rolle steigert sich durch die Ertaubung
in den Zustand einer volligen Isolation. Die Reaktion der Eltern auf die Ertaubung der
Tochter ist unterschiedlich: »Vater aber wendet sich ab, nicht ganz, nur halb, teilweise
also, denn er weint« (Schaumann 1968, 102). Und die Mutter sagt zu ihr wenige Mo-
nate nach dem Tod des kleinen Bruders: »Warum bist du Taube am Leben geblieben
und nicht statt Felix, unserem Stammbhalter, tot...« (ebd., 155). Die Ertaubung ist der
Grund, das Elternhaus verlassen zu miissen. Mit sieben wird sie zum Privatunterricht
nach Hamburg geschickt, wobei die Dichterin des Arsenals keinen Zweifel daran lisst,
dass man die Taube aus dem Haus haben wollte, und die Hansestadt gerade weit ge-
nug vom elsissischen Hagenau ist, um das elegante Leben eines kaiserlichen Offiziers
und seiner Familie nicht zu stéren. Ruth Schaumann selbst hat ihr Leben lang schwer
an ihrer Gehorlosigkeit getragen und tat alles, damit sie nicht offenkundig wurde. Die
diesbeziiglichen Hinweise ihrer Séhne* unterstreichen ihre Angst, Verzweiflung und
Einsambkeit, die ihre Gehorlosigkeit fiir sie bedeutete. Den Kontakt zu Gehdrlosenver-
einigungen mied sie, die Gebirdensprache lehnte sie ab, weil sie furchtete, damit ihre

2 Vgl. dazu das Gesprach mit Peter und Andreas Fuchs in diesem Band auf S.197.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

161


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

laut- und schriftsprachlichen Fihigkeiten einzubiiffen, womit sie eine Sichtweise iiber-
nahm, die zu den traditionellen Vorstellungen der Taubstummenpidagogik gehorte.

In Hamburg verkehrt sie auch unter anderen gehorlosen Menschen, doch weder die
Familie Seligmann mit ihren gehérlosen Kindern Eduard und Elisabeth noch das Kin-
dermidchen Gretzki und Lehrer Lutz scheinen irgendetwas von den aufregenden Um-
wilzungen mitzubekommen, die die geh6rlosen Menschen in jenen Tagen in Hamburg
bewegen (vgl. Fischer et al. 1995; Groschek 1995). Und zum Leidwesen aller Erziehenden
hat die junge Cornelie ohnehin ihren eigenen Kopf und schlief3t sich ein in die Welt der
Literatur. »Die zwolfjahrige Nele hat was Neues zu singen. Wo hat sie es her? >Auf steigt
der Strahl, und fallend gief3t / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschleiernd,
uberflief3t .../ .../ Und strémt und ruht ..« Neles Gesang durchstromt sie, rauscht in ihr,
rauscht um sie her. Und auf dem Kinderbinkchen [...] ruht sich Cor dabei unsagbar siif3
aus« (Schaumann 1968, 333). Das Arsenal erzihlt die Geschichte einer gehorlosen Frau,
nicht als Emanzipation in einer gehérlosen Gemeinschaft, sondern als Emanzipation
einer Dichterin. Und so inszeniert Schaumann Cornelies-Neles-Cors-Krrs (Schaumann
hat ihrem literarischen Alter Ego einige Namen gegeben) Entdeckung eines der bekann-
testen Gedichte Conrad Ferdinand Meyers »Der romische Brunnenc als eine sinnliche
Erfahrung. »Mit bewundernswerter Kunstfertigkeit hat er [C.F. Meyer] das Bild des
Brunnens in das Medium der Sprache iibersetzt« (Gelfert 1996, 971.).

Sinnliches in der Begegnung mit anderen Menschen ist immer schwer — die Begeg-
nung mit Gustav Ellwiesen ist noch nicht lange her (vgl. Schaumann 1968, 314ff.) —, das
siiRe Gefiihl, das Nele jetzt bewegt, kommt durch die Poesie, und die kann ihr keiner
streitig machen. Meyers Gedicht mit seiner regelmifiigen Metrik erfiillt Nele mit einem
stromenden und rauschenden Gliicksgefiihl, strémend und rauschend wie die regelmi-
Rige Brandung am Meer, wie ein Zustand, der alles vergessen lisst. Gleichzeitig malt
das Gedicht iiber den rémischen Brunnen, dessen Wasser aus einer in die nichste Scha-
le rinnt, ein Bild von Nehmen und Geben, das fir das poetologische Selbstverstindnis
Schaumanns bedeutsam werden wird. Was Gelfert bei Meyer als Kunstfertigkeit be-
greift, begreift Schaumann mystisch. Immer wieder antwortet sie auf die Frage nach
ihrer Lyrik mit dem Hinweis, ich mache nichts, das Gedicht macht sich selbst; d.h.
sie begreift sich selbst als eine Brunnenschale, in die die Poesie flief3t und aus der sie
stromt. Sicherlich ist es kein Zufall, dass sie auf dem Winthirfriedhof in Miinchen am
Grab des Dichters und Freundes Peter Dérfler einen Brunnen errichtet hat, und dass
ihr eigenes Grab neben diesem Brunnen liegt.

Die Liste ihrer Veroffentlichungen ist riesig. Uber 9o Titel umfasst ihr literarisches
Werkverzeichnis. Das Thema Gehorlosigkeit jedoch ist nur, wenn tiberhaupt, aus An-
deutungen zu lesen (nur Eingeweihte wussten von ihrer Gehérlosigkeit).? 1955 jedoch
erscheint der Roman Die Taube, der die Geschichte der Singerin Camilla erzihlt, die bei

3 Auch lange nach ihrem Tod blieb Ruth Schaumanns Taubheit tabu. Selbst die feministische Lite-
raturkritik nahm sie nicht zur Kenntnis (vgl. Brinker-Gabler et al. 1986, 267ff.).

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

der Rettung eines Kindes vor dem Ertrinken ihr Gehor verliert. Er ist Schaumanns erster
Roman der Gehorlosigkeit, in dem sie die Erfahrung der Gehorlosigkeit eng mit ihrer
christlichen Offenbarungsvorstellung verkniipft. Um diese Verkniipfung zu begreifen
und den Roman nicht als Klamotte religiéser Erbauungsliteratur zu verbrennen — was
Tucholsky tiber den Umgang mit den Biichern Schaumanns in einem »Brief an eine
Katholikin« riet (vgl. Wagner 1990, 92) —, sind einige Vorbemerkungen notwendig, die
Schaumanns religiéses Empfinden transparent machen.

Bereits 1924 hatte Karl Muth im Hochland (22, 345ff.) das Werk Ruth Schaumanns
als kiinstlerischen Ausdruck einer Bewegung interpretiert, deren Ziel in einer Erneue-
rung der katholischen Kirche, insbesondere der Spiritualitit des Gottesdienstes be-
stand, und die zu Beginn des Jahrhunderts, verstirkt aber nach dem Ersten Weltkrieg,
die deutschen Katholiken aufriittelte: die liturgische Bewegung. Die katholische Kirche,
gebeutelt vom deutschen Kulturkampf und dem italienischen Risorgimento, hatte sich
weitgehend isoliert. Angstvoll bekimpfte das Episkopat alle demokratisch-republika-
nischen Bewegungen und erklirte die Monarchie zur einzig gottgewollten Regierungs-
form. Auch in der sozialen Frage hielt sie an feudalen Traditionen fest und forderte zur
Aufhebung des Elends der Industriearbeiterschaft die »Erneuerung des altkirchlichen
Zinsverbotes, Ausrottung des Kapitalismus und Riickkehr zur stindischen Ordnung des
Mittelalters« (Franzen 1973, 356). Doch innerhalb der Kirche, bei Laien, Ménchen, Pries-
tern und Theologen, regte sich der Widerstand. Zentrales Anliegen wurde eine Reform
der Liturgie, deren Form sich seit dem Konzil von Trient (1545-1563) in den Grundziigen
nicht mehr verindert hat und deren Vollzug den Gliubigen kaum noch zu vermitteln
war. Die Reform des liturgischen Geschehens bestand darin, den Gliubigen einen Zu-
gang zur Liturgie zu verschaffen, in dem die Texte ins Deutsche iibersetzt wurden und
der Priester in der Messe sich an die Gemeinde wandte. Im Gottesdienst sollte der
Glaubige miteinbezogen und die rituellen Handlungen verstindlich und nachvollzieh-
bar werden, damit er dadurch in seinem eigenen Glauben neue Impulse erfihrt.

Der Theologe Romano Guardini (1885-1968), einer der wortgewaltigsten Vertreter
dieser Bewegung, schrieb 1922: »Ein Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat einge-
setzt: Die Kirche erwacht in den Seelen« (zit. in Franzen 1973, 357). Ruth Schaumanns
gesamtes literarisches (und bildendes) Schaffen steht im Zeichen dieses Erwachens (lux
ex tenebris) und hier findet sich auch ihre personliche Antwort auf die Fragen, die der
Expressionismus aufgeworfen hat, der »die letzte uns heute faf3bare sBewegung« in-
nerhalb der deutschen Literaturgeschichte, der letzte epochale Ausdruck einer Erneue-
rungssehnsucht im 20. Jahrhundert darstellt« (Erken 1965, 647), und der sich »fast aus-
schlieRlich auf die gemeinsame Frontstellung gegen die birgerliche Gesellschaft und
Kultur der Wilhelminischen Zeit« (ebd.) griindete, deren »Wucht aus jenem triebhaften,
gewalttitigen und rauschhaften Sein« kam, von der Benn schrieb. Die Konsequenzen,
die jeder Kiinstler fir sich dabei zog, die Themen, die er literarisch bearbeitete, der
Lebensstil, der sich daraus fiir ihn ableitete, blieb individuell.

Ruth Schaumann hat in thren Romanen, vor allem in ihren autobiografisch geprig-
ten, die wilhelminische Gesellschaft einer scharfen Kritik unterworfen und ihr ihre star-
ren gesellschaftlichen Konventionen, ihre Ungerechtigkeit, ihre wirtschaftlichen Miss-
stinde, ihren Militarismus, ihre Unbarmherzigkeit gegeniiber Kindern und Minderhei-
ten vorgehalten, und den Kirchen Bigotterie und moralische Verlogenheit vorgeworfen.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

163


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Nie jedoch hat die Kumpanei von Staat und Kirche ihr religiéses Empfinden berithrt.
Das bestimmt ihren Platz im Kanon des Jingsten Tags, und das zitierte Gedicht »Der
Engel Gabriel« deutet an, was die Dichterin mit jenem »Erwachen« meint, von dem
Guardini schreibt und das Maria (Ruth) im Zustand der Gehoérlosigkeit erfihre, sie hort
nicht und hért doch, den »tiefen Schlummerruf der Taube«.

Abbildung 2: Ruth Schaumann »Holzschnitt
fiir ein Messbuch«

Muth schreibt in seiner Rezension im Hochland iber den Gedichtband Der Knospen-
grund: »Die Gedichte sind in drei Gruppen geordnet. Gegenstindlich-religidse reihen
sich wie Einzelpfeiler eines christologischen Domes. Die zweite Gruppe ist ein einziges
Fiat: Ergebung in Gottes Willen und Bitte um solches Ergebensein; die dritte ist Ver-
klirung des Irdischen in seiner Ubernatur« (Hochland 22, 346). Dieses Tableau, diese
Anordnung des Geschehens, findet sich wieder in dem 20 Jahre spiter geschriebenen
Roman Die Taube: Pfeiler, Fiat, Verklirung.

Pfeiler

Wenn Muth das Bild eines Pfeilers in einem Dom benutzt, dann verweist er damit
auf eine Vorstellung von Kirche als Gemeinschaft der Gliubigen, die diese gemeinsam
tragt. Der erste Teil von »Der Knospengrund« thematisiert eine Reihe von Heiligen, vor
allem Maria. Im Verstindnis der Kirche sind alle Menschen, die verstorben, also erlost
sind, heilige Menschen. Einige von ihnen hat sie kanonisiert, weil sie bei ihnen beson-

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

ders deutlich ein vom christlichen Glauben geprigtes Leben erkennt, das vorbildhaft
der Gemeinschaft der Gliubigen gilt. Die Erste in der Gemeinschaft der Heiligen ist
die Gottesmutter Maria. Ihr Fiat und Leidensweg sind konstituierend fiir jeden Hei-
ligen und damit fiir jedes christliche Leben, denn im Leid begegnet der Mensch dem
Leidensweg Christi. Dieser Gedanke ist im Werk Schaumanns grundlegend. Ich kenne
keine Novelle, keinen Roman aus ihrer Feder, in der dieser Gedanke nicht extrapoliert
ist.

Wie kommt nun ein Mensch zum Glauben? Die Frage impliziert die Moglichkeit,
dass ein Mensch nicht zum Glauben kommt, sie impliziert gleichzeitig, dass es etwas
Auflerem bedarf, das diesen Glauben evozieren kann, nicht muss. Glaube ist also nicht
etwas, was uns mit in die Wiege gelegt wird, sondern was erlangt werden kann. »Der
Glaube hat seinen Sitz im Akt der Bekehrung, der Wende des Seins, das sich von der An-
betung des Sichtbaren und Machbaren herumwendet zum Vertrauen auf den Unsicht-
baren« (Ratzinger 1968, 59). Ruth Schaumann inszeniert dieses AuRere, den Moment
der Wende des Seins, als Unfall, als Schock, als Katastrophe, die in das lichte Leben der
jungen, schonen und erfolgreichen Camilla tritt. Gerade noch hat sie mit ihrem Verlob-
ten Prosper iiber ihre Zukunft gesprochen, itber kommende Erfolge, iiber den Wunsch,
Kinder haben zu wollen — hat also das Sichtbare und Machbare im Blick, da bricht die
Katastrophe ein. Ein Kind wird Camilla zum Verhingnis.

Fiat

Christliches Leben beginnt mit dem Empfang des Sakraments der Taufe. Es ist das
Ursakrament, das erste, das Jesus eingesetzt hat. Das Ritual der Taufe besteht im We-
sentlichen darin, dass der Tdufling dreimal ins Wasser eintaucht und aus dem Wasser
auftaucht. Das Eintauchen symbolisiert dabei den Tod, das Auftauchen die Uberwin-
dung des Todes, die Auferstehung. Gleichzeitig bedeutet dieses Ritual eine Waschung,
der Tiufling wird aus dem Zustand der Erbsiinde, in den er hineingeboren ist, in den
des Heils gewaschen; in jenen paradiesischen Zustand also, in dem er sich einst be-
fand, getragen von der Liebe Gottes, aufgefordert, seinen Willen zu tun. Im Laufe der
Geschichte ist das Taufritual zwar modifiziert worden, die diversen Schismen brachten
zudem ein unterschiedliches Kirchenverstindnis hervor, das sich dann auch in den un-
terschiedlichen Taufvollziigen widerspiegelt, doch die Grundelemente - Eintauchen,
Auftauchen und Waschung - haben sich in jedem Taufritual erhalten. Es ist das ar-
chaischste aller Sakramente und alle christlichen Kirchen und Glaubensgemeinschaften
kennen es.

Schaumann, die evangelisch aufgewachsene und spiter konvertierte Katholikin,
lasst ihre Heldin im Arsenal einmal auf die Frage: »Was denn mochtest du sein?« ant-
worten: »Ich will werden wie alle gewesen sind, el es Unterschiede zwischen den Ei-
nen [Protestanten], den Andren [Katholiken] gab. [..] Frithchrist! Katakombenchrist«
(Schaumann 1968, 1011). Und so steht zu Beginn von Camillas Leidensweg eine Taufe.
Das Erretten des ertrinkenden Kindes wird fiir sie zu einer Taufe entsprechend dem
frithchristlichen Verstindnis ihrer Dichterin: »Noch einmal tauchte Camilla wiederum
auf [..] und versank zum drittenmal« (Schaumann 1955, 12f.). »Mit dem dreimaligen
Todessymbol des Ertrinkens und der dreimaligen Symbolisierung des Auferstehens zu

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

165


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

neuem Leben, wird Glaube sinnfillig verdeutlicht als das, was er ist: Bekehrung, Kehre
der Existenz, Wende des Seins« (Ratzinger 1968, 59).

Diese Wende kann gar nicht radikaler sein, als sie von Schaumann inszeniert wird.
Darin bleibt sie treu dem christlichen Verstindnis von Taufe und gestaltet sie als Tod
des biirgerlichen Lebens und dem Beginn eines Suchens nach sich selbst. Durch den
Unfall ertaubt, zerschligt sich das noch eben ertriumte Familiengliick, der Verlobte
trennt sich von ihr, die vielversprechende, berufliche Karriere ist beendet, die Kollegen
wenden sich ab. Sie lebt vom Ersparten und schliagt sich schlieflich als Stickerin durch.
Freundschaften sind nur von kurzer Dauer. Gegen Ende ihres Lebens muss sie sich
eingestehen: »Sie, Camilla, ward von keinem geliebt, von keinem« (Schaumann 1955,
198).

Auch andere erkennen in Camillas Ertauben das Ende ihres biirgerlichen Lebens.
Der Intendant, ihr ehemaliger Chef, nennt sie »die nun lebendig Tote« (ebd., 30), und
ein Kollege aus der Oper meint: »Sie lebt, als lebe sie nicht, [...] sie ist tot und dennoch
nicht tot« (ebd., 54) und nennt das gemeinsame Teetrinken einen »Leichenschmaus«
(ebd., 55). Fiir Camilla selbst scheint dieses Leben als Taube unvorstellbar: »Denn ich
will erscheinen wie die tibrige Welt, wie alle! Ich will kein Mitleid! Ich will das darstellen,
was ich einst warl« (ebd., 38), doch sie ahnt, dass es damit vorbei ist, und fragt sich:
»Kann man Leere, vollkommene Leere, denn mit sich tragen? Eine Liicke? Das Nichts?«
(ebd., 44).

Alle vier Evangelien berichten von einer Zeit, die sich direkt an die Taufe Jesu an-
schlie, die vierzig Tage in der Wiiste, jene Zeit der Anfechtung und Versuchung. Bei
Camilla sind es vierzig Jahre, die sie in der >Wiiste« verbringen muss, vierzig Jahre
des rastlosen Umbherirrens, der Anfechtungen und Versuchungen. Anfechtungen, die
Schaumann bspw. als Denunziationen darstellt, denen ihre Heldin ausgeliefert ist, und
Versuchungen, diesem Leben ein Ende zu setzen: »Ich kann nicht mehr leben, will ster-
ben« (ebd., 198).

In der monastischen Theologie, deren Wurzeln tief in die Zeit vor den grofien Schis-
men reichen, gibt es eine Tradition, die diese Jahre des Lebens, der Suche, des Umher-
irrens, der Anfechtungen und Versuchungen, als Wanderschaft zu Gott hin begreift, als
peregrinatio. Diese impliziert vier Phasen: peregrinatio als Auszug, als Unterwegssein,
als Leben in der Fremde und als Gehen auf ein Ziel hin. Und genau diese vier Phasen be-
gegnen dem Leser im Werk Schaumanns: Camilla verlisst die Stadt ihres biirgerlichen
Lebens, sie begibt sich auf Wanderschaft, wobei sie bevorzugt Frauenkldster aufsucht,
sie lebt als Unbekannte und verschwindet, ohne Abschied zu nehmen. SchliefRlich kehrt
sie in jene Stadt zuriick, aus der sie vor vierzig Jahren aufbrach, um dort ihre Verkli-
rung zu erfahren. Diese Wanderschaft vollzieht sich streng monastisch. »Die Monche
ziehen nicht durch die Welt, um Neues zu erleben, sondern um neu zu werden. Sie
wollen im Gehen ihren Glauben einiiben, daf sie Fremdlinge und Pilger auf dieser Er-
de sind, dafd nicht die Erde mit all ihrer Schénheit, sondern allein Gott ihre Heimat ist«
(Griin 1983, 27).

Indem Ruth Schaumann ihre Heldin vierzig Jahre auf Wanderschaft schicke, greift
sie auf einen Topos zuriick, der ihre Nihe zur Romantik deutlich macht. Auch die
Helden von Novalis und Brentano, von Tieck und Wackenroder verbringen die meiste
Zeit ihres Lebens auf Wanderschaft, durchaus mit dhnlichem arche-christlichen Hin-

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

Abbildung 3: Ruth Schaumann »Die Wanderung«

tergrund. Und dies ist nicht die einzige romantische Gemeinsamkeit: »Im Roman der
Romantik gibt es eine Anzahl fester Topoi, die immer wiederkehren, und das nicht nur
einzeln, sondern wie in einem Ensemble, wo jeder Topos — wie das Instrument in ei-
nem Orchester — seine Klangfarbe zum Ganzen liefert. Diese Topoi sind: der Wald, die
Jagd, das Schlof3, der Eremit, das als Mann verkleidete junge Madchen, das Gewitter,
die Mondnacht und die Feuerbrunst, wobei es meist die Schldsser sind, die brennen.
Dazu wird viel gesungen« (Klefimann 1996, 141). Teilweise in abgewandelter Form, teil-
weise genau wie im Zitat beschrieben, begegnen dem Leser die aufgezihlten Topoi in
Die Taube. Der Wald als Ort des Verloren-Seins und der Namenslosigkeit, den Schau-
mann im Roman als fremd in der Stadt tibersetzt, die Jagd, bei der Camilla das Opfer
ist, die vor einer Meute flieht, Gewitter, Mondnacht, (brennendes) Schloss, Eremit, die
bei Schaumann in der Begegnung Camillas mit der Grifin Zita Kunowska anzutreffen
sind, dem verwahrlosten Schloss Boldanija und dem dort mit seinem Diener einsied-

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

167


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

lerisch lebenden Sohn der Grifin. »Das als Mann verkleidete junge Midchen« jedoch,
bleibt auf den ersten Blick verborgen.

Klefmann stellt fest, dass viele Kiinstler der Romantik Doppelbegabungen waren,
die Maler Philipp Otto Runge, Caspar David Friedrich, Franz Pforr und Ferdinand Oli-
vier schreiben Gedichte, Runge das Mirchen »Vom Fischer und seiner Fru«, das wieder-
um Camilla flief}end den Lippen von Lehrer Lortz ablesen kann (vgl. Schaumann 1955,
36), und er begreift die Romantik als eine Jugend- und Frauenemanzipationsbewegung
und verweist auf ihre Heldinnen Rahel Levin, Caroline Schlegel, Sophie Mereau, Bet-
tina von Arnim (vgl. Kleffmann 1996, 166). Auch diesen romantischen Anspruch erfillt
die Heldin, die, in der von Schaumann ins 19. Jahrhundert angelegten Handlung, ein
eigenstindiges und selbstbestimmtes Leben fithrt, das auch im 21. Jahrhundert Be-
wunderung ausldst. So ist moglicherweise das Mddchen in Minnerkleidung die Heldin
selbst, die uns begegnet. Die von KlefSmann angesprochene Singfreudigkeit bleibt in
einem Roman, dessen Thema die Gehorlosigkeit ist, schwierig. In ihren Ausfithrun-
gen zur Lyrik Schaumanns jedoch weisen Christina Klein und Celeste Machado auf ein
Wesensmerkmal ihrer Dichtung hin, die die Bedeutung von Metrik und Reim wiirdigt
und sie als ein Moment des »inneren Singens« (De Sousa Machado et al. 1999, 397),
wie Schaumann selbst ihr Dichten gelegentlich nannte, begreift. Tatsichlich gibt es
ein Gedicht, dessen Herkunft Camilla nie erfihrt und die auch fiir den Leser bis zum
Schluss ein Geheimnis bleibt. Dieses Gedicht antizipiert das Romangeschehen und er-
scheint immer wieder zitatweise im Roman. Interessanterweise gelangt dieses Gedicht
im gleichen Augenblick in die Hinde der Heldin, in dem sich auch der lokale Gehorlo-
senverein bei ihr meldet und um Mitgliedschaft und Mitgliedsbeitrag bittet. Mitglied
durch Mitgliedsbeitrag wollen weder Ruth noch Camilla sein, und dennoch bleibt die-
ser Brief im Handlungsablauf hingen. Zwar schleudert die Heldin ihn in den Ofen,
den Schaumann jedoch wohlweislich kalt gelassen hat, womit sie andeutet, dass diese
Beziehung zwischen Camilla und den gehorlosen Menschen noch nicht zu Ende ist.

Zweimal trifft Camilla andere gehérlose Menschen, zuerst die alte Grifin, spiter
den Knaben Wilhelm. Durch die Begegnung mit Zita stiirzt sie in eine gefihrliche Ohn-
macht, »ein zweiter Gartenkanal« (Schaumann 1955, 79), also ein zweites Mal Sterben.
Begreift man nun dieses zweite Sterben als ein erneutes Tauferlebnis, dann ist die Be-
gegnung mit Zita sinnstiftend, denn in ihrer Antagonistin sieht sie sich selbst als Taube,
die sie nicht sein will, die lieber tot als lebendig sein soll, und sie findet in ihr gleich-
zeitig eine Freundin, eine Frau, die selbst auf Wanderschaft ist, um der Gewalt ihres
Mannes zu entkommen. Taubheit bekommt ein zweites Gesicht, Zita wird Lehrerin,
und es ist von Schaumann so angelegt, dass die Kunst des Stickens, die Camilla bei Zi-
ta lernt, ihr spiter den Lebensunterhalt sichert. Mit Zita »fithlte sie, wie sie selbst aus
der Zone solcher Sorgen herauskam, ja dieselben verlassen hatte, ohne es recht zu ver-
spiiren« (ebd., 88). Der Tod Zitas stiirzt sie zuriick in die Einsamkeit. Die Erfahrung —
»siif und gewaltig zugleich erschollen [einst ihre Stimme], dann zerschellt [ihr Gehor],
dann verschollen [ihre Person]« (ebd., 104) — bestimmt ihr Leben wihrend der folgen-
den Jahre. Und doch hatte sie die Erfahrung, sich zum ersten Mal nach der Ertaubung
einem anderen Menschen zuzuwenden, mit einer gehérlosen Frau gemacht.

In der Begegnung mit Wilhelm spiirt sie das erste Mal Solidaritit mit einem ande-
ren gehorlosen Menschen. Bei ihm erinnert sie sich des selbst erfahrenen Leids: »Dieser

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

Knabe wiirde Camilla ja iiberleben, um Jahrzehnte, iiber neue Hiufungen von Hohn,
Mifdachtung, Ungeduld und Gewohnheit, Mifdverstehen und ach, Mangel an Liebe weg.
Ja, dieser Mangel kann Haufen bilden wie Haufen von Miill« (ebd., 146). Und Schau-
mann lisst bei Camilla Gefithlen freien Lauf, die geradezu anarchistisch sind und dem
biirgerlichen Sittenverstindnis — und zwar nicht nur dem des 19. Jahrhunderts — véllig
zuwiderlaufen, der Erotik einer erwachsenen Frau mit einem Knaben: »Camilla beug-
te sich iiber den kleinen Tiuberich, sie kiifSte mit geschlossenen Lippen seinen wieder
halbgedfineten Mund. Seit auf Prospers Mund hatte sie niemals wieder Kiisse gegeben«
(ebd., 153).

Ich habe diesen Abschnitt »Fiat« genannt in Anlehnung an einen Vorschlag von Karl
Muth. Fiat, zu deutsch: es geschehe, bedeutet die Aufgabe des eigenen Willens, das Los-
lassen eigener Vorstellungen und Erwartungen, fiir einen Gldubigen, sich ganz hinein-
geben in den Willen Gottes. Schaumann begreift die Gehérlosigkeit Camillas als Ver-
lust jeglicher Identitit, also auch das Konzept einer Gehdrlosen-Identitit, und zwar
dauerhaft. Auch die Begegnungen mit Zita und Wilhelm stellen fiir sie keine Mog-
lichkeiten einer Ich-Findung dar. Der Identititsverlust ist die Voraussetzung fir das
nun stattfindende Verklirungs- bzw. Offenbarungserlebnis. Der Wunsch heimzukeh-
ren, den sowohl Camilla in der Taube als auch Cornelie im Arsenal mehrfach dufdern, der
im christlichen Verstindnis von »wir sind nur Gast auf Erden« wurzelt, bekriftigt Ruth
Schaumanns existenzielles Verstindnis von christlichem Leben. So erlebt Camilla die
vollstindige Dekonstruktion ihrer Existenz. Sie bleibt versteckt, »beinahe namenlos«
(ebd., 175), sie hatte sich an »ihr Schicksal, an ihr Geschick nicht gewohnt« (ebd., 176),
ihre Augen werden schlechter, sie fiirchtet zu erblinden, »sie sank von Stufe zu Stufe,
vom Gipfel alles Erlernten, und wiirde schlieRlich auf der untersten Schwelle sitzen«

(ebd., 196).
Verklarung

Vierzig Jahre nach der Katastrophe, der Taufe, stirbt Camilla. Ihr Ende ist jedoch wie-
derum kaum zu verstehen, ohne den religiésen Hintergrund zu beleuchten. Noch ein-
mal hort sie ndmlich, so wie es ihr der Arzt prophezeit hat, als er ihr mitteilt: »Nach
meiner Erfahrung wird solche Ertaubung unheilbar bleiben, [..] es wire denn, daf3 sich
in der Todesstunde das Gehér noch einmal aus der Lihmung befreit« (ebd., 21). Diese 24
Stunden, die Camilla nach Wiedererlangung ihres Gehors noch zu leben hat, inszeniert
Ruth Schaumann als Phase im Zustand der Verklirung.

Was heiflt Verklirung? Die Theologie der liturgischen Bewegung hat sich hierzu klar
geduflert. In seiner 1940 zuerst veréffentlichten Schrift Die letzten Dinge extrapoliert Ro-
mano Guardini die Themen Tod, Liuterung, Auferstehung, Gericht und Ewigkeit, die
fiir das Verstindnis des letzten Tages im Leben von Camilla grundlegend sind. Die Aus-
fithrungen Guardinis stehen unter dem Leitgedanken der Leiblichkeit der Auferstehung
Christi und damit der Zusage der leiblichen Auferstehung des Menschen, die den we-
sentlichen Unterschied zu allem, was bis dahin an Philosophie und Theologie gelehrt
wurde, darstellt. Ginge es nur um die Unsterblichkeit der Seele, hitte es der christli-
chen Offenbarung nicht bedurft, denn davon sprechen schon Pythagoras, Sokrates und

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

169


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Platon, fiir die der Tod die Befreiung der Seele von den Grenzen und Lasten des Korpers
bedeutet, zu einer Freiheit reinen geistigen Daseins.

»Dem Christentum geht es um etwas ganz anderes: um die Erlésung der Wirklich-
keit, um das ewige Schicksal der Person und ihrer Geschichte. Christentum ist kei-
ne Metaphysik, sondern die Selbstbezeugung des wirklichen Gottes; die Ankiindigung,
daR Er die irdische Wirklichkeit ergriffen habe und sie in ein neues Dasein fithren wol-
le, worin nichts verloren gehen, vielmehr jedes seinen letzten Sinn empfangen werde.
Das alles hingt am Leibe. [...] Wenn dieser nicht aufersteht, ist eine blof3 geistige Un-
sterblichkeit, rund heraus gesagt, ziemlich gleichgiiltig« (Guardini 1989, 64). Die Taufe
ist, wie bereits gesagt, jenes Ereignis der Uberwindung des Todes, in der der Mensch
Gott teilhaftig wird, sie ist Moment der Befreiung von der Last der Erbschuld. Aus der
Taufe »wird der neue Mensch geboren und lebt von da ab, freilich durch den alten ver-
hiillt, im Innern des Glaubenden« (ebd., 78). Im Laufe seines Lebens hat der Mensch die
Freiheit, der Teilhaftigkeit Gottes gewahr zu werden und sich fiir sie zu entscheiden,
oder sie abzulehnen; ein Prozess, der ambivalent verliuft.

Wenn Camilla gegen Ende ihres Lebens zu der Erkenntnis kommt, dass sie von nie-
mandem geliebt ist, bedeutet das im christlichen Verstindnis, dass ihr nicht vergeben
worden ist, dass sie nicht geliebt hat, wie Lukas im 7. Kapitel Jesus zitiert, als er von der
Siinderin spricht: »Ihr miissen viele Siinden vergeben worden sein, wenn sie mir jetzt
soviel Liebe zeigt« (Vers 47). Wenn der Arzt Camilla zu Beginn ihres Leidensweges die
Moglichkeit andeutet, dass sie in der Stunde ihres Todes noch einmal horen wird, dann
meinen die Stunden nach dieser Stunde ein Leben in jener Verklirung, von der auch
Guardini spricht. Nur so ist Schaumanns Konstruktion dieser letzten 24 Stunden zu
erkliren, in denen sie ihre Heldin sich so vollstindig anders verhalten l4sst, dass man
dieses Verhalten nur mit den Worten Guardinis deuten kann: Beginn, Uberschritt, Ver-
wandlung (vgl. Guardini 1989, 23). Denn tatsichlich ist dieses Wieder-h6ren-Kénnen
ein Schock, der dem der Ertaubung durchaus dhnelt. So wie sie vor der Welt ihre Ge-
hérlosigkeit verborgen hat, so verbirgt sie vor ihr nun ihr Hérvermoégen. Zwar fiihlt sie
die Zeit ihrer Kerkerhaft beendet (vgl. Schaumann 1955, 202), doch was sie nun hért, ist
Betrug, Verzweiflung, Abtreibung und Verleumdung, so dass sie sich wiinscht: »Mache,
daR ich morgen wieder ertaubt bin« (ebd., 248).

Wenn ich schreibe, dass die letzten Stunden im Leben Camillas als Verklirung ge-
deutet werden miissen, dann setzt das auch Auferstehung voraus. Auferstehung meint,
»dafd nicht nur die Gestalt, sondern auch die Geschichte, nicht nur die Substanz, son-
dern auch das Leben des Menschen aufersteht. Nichts, was darin gewesen ist, ist ver-
nichtet« (Guardini 1989, 75). Das bedeutet, dass der Mensch sein Leben noch einmal
erlebt und noch einmal neu durcharbeiten muss. Guardini begreift diesen Vorgang
durchaus analog zu dem, was psychoanalytische Therapie heifdt (vgl. ebd., 52). Und ge-
nau das ereignet sich auch in Schaumanns Roman. Camilla hért und begegnet noch
einmal Personen und Ereignissen ihrer vergangenen Geschichte.

Wie sie einst bei der Rettung eines Kindes das Gehor verlor, so erhilt sie es zuriick,
als sie ein Kind in den Armen hilt und singt. Kurz darauf vernimmt sie, dass Drechsler
Jung die kommende Nacht mit einer anderen Frau zu verbringen plant. Camilla, die
selbst einst von ihrem Verlobten verlassen wurde, will das vereiteln. Geschickt gelingt
es ihr, den Drechsler in der Stunde, in der er sich eigentlich mit der Geliebten treffen

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

will, zu sich nach Hause zu holen, wo sie ihm ins Gewissen redet, worauf dieser zu
seiner Frau zuriickkehrt mit den Worten: »Ach, es ist, als sei man vor dieser Tauben
durchsichtig geworden, und nicht alleine vor dieser« (ebd., 234). Schaumann lasst Ca-
milla hier in einer Weise erscheinen, die Guardini als heilig, also Heil stiftend, begreift:
»Ein Heiliger ist ein Mensch, dessen ganzes Sein in Bewegung gekommen ist; in wel-
chem das Licht Gottes Schicht um Schicht durchleuchtet und durchformt« (Guardini
1989, 47).

Sie kehrt zuriick an den Ort der Katastrophe, an jene Stelle am Gartenkanal, wo
sie einst den jungen Max gerettet hat, und diesem begegnet sie dort. Er ist nicht al-
lein und erzihlt seinem Gefihrten die Geschichte, die sich damals hier zugetragen hat.
Doch heute kann er sich dariiber nicht freuen, seine Frau liegt krank im Spital und
er selbst ist arbeitslos. »Warum nur hat's die Dame damals getan?« (Schaumann 1955,
217), fragt er sich. Seine Zweifel an Camillas rettender Tat stellen ihr ganzes Leben in
Einsambkeit, Keuschheit und Armut infrage. Dieser Moment der existenziellen Bedro-
hung ist der Augenblick Camillas, sich an Gott zu wenden, eine Hinwendung, die es
in der Form vorher noch nicht gegeben hat. Alle ihre religiésen Gefiihle blieben bisher
unbestimmt. Diese Unbestimmtheit konstituierte das zerbrochene Ich der Heldin. Auf-
erstehung, Verklirung bedeutet christlich gesehen das Heil-Werden, das Ganz-Werden
dieses zerbrochenen Ichs, daher der Begriff des Heiligen, also desjenigen, der schon im
Heil ist. So deutet sie jetzt ihre Taubheit: »Eines Wesens Wille muf} da sein, sonst ist
alles sinnlos, ist ohne Bedeutung, ist nichts denn Zufall« (ebd., 218; Herv. i. Orig.). Ruth
Schaumann bestitigt hier, dass ein Leben, egal ob das einer horenden oder einer ge-
hoérlosen Frau, nur aus dieser Perspektive gedeutet werden kann, und sich damit einer
Deutung, einer Sinnstiftung aus unserer Perspektive entzieht. Sie findet hier zu einer
literarischen Form, gehorloses Leben zu gestalten.

Nach Heiligkeit und Zuwendung zu Gott vollendet Schaumann in einer dritten Be-
gegnung Camillas Verklirung. Eingeleitet wird sie im Romangeschehen kurz vor dem
Wieder-héren-Koénnen, also vor der Todesstunde. Camilla erlebt noch einmal Momen-
te schmerzhafter Erniedrigung. Als »Gehorlose« denunziert, von Erblindung bedroht,
fiihlt sie sich am Ende ihrer Kraft, »an unterster Schwelle sitzen. Jetzt, in dieser Situati-
on, fragt die Dichterin: »Warum erinnern wir uns nicht daran« (ebd., 193; Herv. i. Orig.)?
Und meint damit den Beginn des Johannes-Prologs: »Am Anfang war es, das WORT
(nicht die Kraft, nicht die Tat, nicht Unrast oder Hast) und das WORT war bei Gott und
Gott war das WORT« (ebd.; Majuskeln i. Orig.). Was meint dieses Johannes-Wort? Es
spricht von dem Urverhiltnis Gottes zu seinem Sohn, der das Wort, das Evangelium
auf der Erde verkiindet hat. Dieses Wort war immer da und steht in einem Verhalt-
nis zu Gott, und zwar nicht nur in einem rein geistigen Verhiltnis, sondern in einem
durchaus kérperlichen, denn der Prolog endet mit den Worten: »Der Einzige, der Gott
ist und am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht« (Joh. 1,18), so wie spiter
Johannes selbst am Herzen von Jesus ruhen wird. In der Weise, wie sich Jesus Johannes
zugewendet hat, wendet sich Camilla jetzt dem Midchen Anna zu, die ihr in diesen
24 Stunden gewiss von grofiter Bedeutung ist. Sie hat den Arzt belauscht, bei dem sie
zur Untermiete wohnt, und dabei erfahren, dass er vor seinem Urlaub noch rasch ein
»Midchen von dem Wurm befreien« (ebd., 225) will.

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

m


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Bedeutet Offenbarung das, was Schaumann mit dem Zitat aus dem Johannes-Prolog
angedeutet hat, von der Guardini schreibt: »Jene Weite, Tiefe und heilige Innigkeit,
jenes Umeinander-Wissen und Fiireinander-Sein ist die Heimat, die uns verheifien ist.
In sie gehort der Mensch hiniiber. Sie ist die Ewigkeit« (Guardini 1989, 122f.), dann
erfilllt sich dieses Umeinander-Wissen und Fiireinander-Sein in der Begegnung mit
dem Midchen Anna. Sie sucht die junge Frau in deren Absteige, die sicherlich nicht
zufillig »Roter Apfel« heifdt, auf, und es gelingt ihr, sie von dem Vorhaben, ihr Kind
abtreiben zu lassen, abzubringen.

Die Themen »ungewollte Schwangerschaft« und »ungewolltes Kind« gehéren zu den
hiufigsten literarischen Motiven in Ruth Schaumanns Prosa-Werk. In unterschiedlichs-
ten Szenarien gestaltet sie sie. In ihren Texten stellen Sung-Eun Hong und Helge Neu
zwei Beispiele aus ihrem literarischen Werk zu diesen Themen vor sowie Marina Gous-
sar, Dirk Mehnert und Cornelia Wojahn die beiden autobiografischen Romane Amei
und Arsenal, in denen das Thema des nicht geliebten Kindes leitmotivisch ist (De Sousa
Machado et al. 1999, 391ff.). Im Roman Die Taube beschreibt die vereitelte Abtreibung das
Ende des Romangeschehens. Sie kehrt nach Hause zuriick, wacht am nichsten Morgen
gelahmt auf und stirbt in den Augen der anderen als Taube.

Zu Beginn dieses Abschnitts habe ich die Frage gestellt: Was heif3t Verklirung? Im
Kontext ihres Romans meint Ruth Schaumann damit die Hinwendung ihrer Heldin
zu ihrem Nichsten, ihre Solidaritit und Liebe — eine Hinwendung, die ihr erst gelingt
durch einen stilistischen Trick, der sich nur im Kontext des christlichen Selbstverstind-
nisses der Dichterin deuten lisst. Die Kirche spricht, wenn sie von Gott spricht, von
ihm als die Liebe. Mit Liebe meint sie das, was Jesus uns vorgelebt hat, d.h. die Hin-
wendung zum Nichsten. Diese Nichsten sind in Ruth Schaumanns Roman zwei ge-
horlose Menschen, denen sich ihre Heldin zuwendet. Es ist also falsch anzunehmen,
Ruth Schaumann habe sich fiir gehorlose Menschen nicht interessiert, nicht um sie
gekiimmert. Im Gegenteil, weil gehorlose Menschen ihr so wichtig waren, konnte die
Begegnung zwischen ihr und ihnen nur auf einer Ebene stattfinden, auf der sie ihre
Wahrheit reflektieren konnte, auf der Ebene der Literatur. Und hier ist diese Zuwen-
dung so radikal und total, wie sie auch die christliche Botschaft begriffen hat, von der
Guardini schreibt: »Nirgendwo ist der Mensch so grof? gesehen wie in der christlichen
Botschaft; nirgendwo wird die Welt so ernst genommen, wie in ihr; nirgendwo wird das
Geschaffene, das in der Zeitlichkeit sich Zutragende so entschieden zu Gott hinauf- und
in Thn hineingehoben, wie es durch Christus geschieht« (Guardini 1989, 127).

Im letzten Satz des Romans fragt sie: »Was loste in den Ziigen der Toten ein so un-
beschreibliches Licheln aus, daf$ jeder, der die Verblichene sieht, durch alle seine fiunf
Sinne hindurch erschrickt und erbleicht?« (Schaumann 1955, 259). Es erschrecken und
erbleichen die anderen, die vermeintlich Gesunden, die ihre fiinf Sinne beisammen ha-
ben, die nicht Anteil haben am Schicksal derjenigen, die eines Sinnes beraubt sind. Wer
eines Sinnes beraubt ist, muss auf Reisen gehen, denn die urspriingliche Bedeutung von
»sinnen« ist reisen. Er muss das suchen, was andere scheinbar so sicher besitzen. Im
»unbeschreiblichen Licheln« Camillas hat Schaumann angedeutet, dass die Erfahrung
von Gehorlosigkeit nicht beschreibbar ist, dass sie auch selbst mit diesem Thema zu
scheitern droht. Und gleichzeitig 16st dieses Scheitern ein Licheln aus, dessen Grund
im Erkennen dieses Scheiterns liegt. Die gehorlose Camilla, die dieses Scheitern Tag fiir

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

Tag erfahren hat, kann nun licheln, doch Hoérende, Normale, Selbstsichere, die miissen
sich davor fiirchten.

v

Der Roman Die Taube (vgl. Abb. 4) steht an einem Wendepunkt im Schaffen Ruth Schau-
manns. Er erscheint 1955, ist aber bereits zehn Jahre frither geschrieben worden (vgl.
Wagner 1990, 64). Die Frage, weshalb der Roman nicht bereits in den 40er-Jahren ver-
Sffentlicht wurde, konnten ihre Séhne nicht beantworten. In den Jahren zwischen 1946
und 49 wurden 18 Titel von Schaumann publiziert, doch der Roman der Gehérlosigkeit
musste warten. Moglicherweise liegt die Antwort in der Brisanz der Thematik. Hier
wird das Leben einer gehérlosen Frau geschildert; fiir den mit den Werken Schaumanns
vertrauten Leser ist es unschwer zu erkennen, dass in den Ziigen Camillas Spuren der
Dichterin zu finden sind. Mit der Verdffentlichung wird ein Thema publik, das es bisher
peinlich zu verbergen galt. Ruth Schaumanns Coming-out als gehérlose Frau steht be-
vor, und dieser Prozess ist so schmerzhaft, wie die Erfahrung der Gehorlosigkeit selbst.
»Mache, dafs ich morgen wieder ertaubt bin« (Schaumann 1955, 248) ist nicht nur der
Hilferuf gegen das Unbill, das auf Camilla hereinstiirzt, es ist auch der Hilferuf, sich
nicht dem Anspruch stellen zu miissen, sich als Taube zu erkennen und zu bekennen,
denn Taubheit — ihre S6hne berichten davon - barg fir Ruth Schaumann auch immer
die Moglichkeit des Riickzugs und des Verstecks. Dennoch musste sie sich dem An-
spruch stellen, wenn nicht im Leben, so doch im Werk, und hier bleibt sie sich treu als
expressionistische Schriftstellerin, die ihr Werk als Befreiung des Menschen begreift
in der Frontstellung gegen die biirgerliche Gesellschaft, die gehérlosen Menschen ei-
nen Platz im Abseits zugewiesen hat, und gegen die biirgerliche Kultur, die neben sich
nichts anderes dulden kann.

Ruth Schaumanns Ehemann, Friedrich Fuchs, bezeichnete die Kunst Ruth Schau-
manns einst als »genuin-christlich« (Fuchs 1923, 192). In dieser Zeit stand Ruth Schau-
mann ganz in der Auseinandersetzung der kommenden Konversion. Das in diesen Jah-
ren entstehende Werk reflektiert diese Auseinandersetzung um eine christliche und
katholische Position. In den Jahren 1945 bis 1955 jedoch findet in ihrem Leben ein Um-
bruch statt. Mit dem Tod von Friedrich Fuchs 1948 hatte sie den wichtigsten Mensch in
ihrer religiésen Auseinandersetzung verloren. Die Bedeutung von Katholizitit — nicht
von christlicher Offenbarung — gerit in den Hintergrund. In den Vordergrund riicke
die Auseinandersetzung um ein Thema, das sowohl in der Familie als auch in der Of-
fentlichkeit tabu war, ihre Gehorlosigkeit. Zehn Jahre dauert es, bis sie sich entschlief,
ihren Roman der Gehorlosigkeit zu verdffentlichen. Jetzt ist sie wieder ganz da und ihre
Feder fliegt. »Es sind 1793 handgeschriebene Seitens, sagt sie mit jenem Ton der Un-
beugsambkeit, der so bezeichnend fiir diese herrische Wahrheitssucherin ist. »Ich habe
sie >Das Arsenal genannt, weil sie voller Waffen sind. Fiir meine Verteidigung und fir
andere, die sie brauchen kénnen — Lehrende, Liebende vielleicht« (Horn 1964, 14). Noch
vier Jahre wird es dauern, bis Das Arsenal verdffentlich werden wird, vier Jahre des Rin-
gens und Kimpfens, denn der Verleger lehnt das Buch in dem Umfang als unverkiuflich
ab. Sie kimpft um jede Seite, jede Zeile, und es gelingt ihr schliefilich, ihren autobiogra-

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@

173


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

fischen Roman durchzusetzen. Es ist ein Roman, der auf fast jeder Seite Gehorlosigkeit
thematisiert. Ruth Schaumann schreibt, was vorher keiner zu schreiben gewagt hat und
was vorher Kritiker und Leser nicht zu lesen gewagt haben. Sie hat Gehorlosigkeit der
Finsternis der Sprachlosigkeit entrissen zu einem Zeitpunkt, wo in Deutschland iiber
dieses Thema nur mit einem mitleidigen Auge hinweggegangen wurde.

Die Gemeinschaft der Gehorlosen kann sich glicklich preisen, in Ruth Schaumann
eine Schwester zu wissen, die — wie keine andere zuvor - literarisch ein Denkmal ge-
setzt hat vom Leben einer gehorlosen Frau.

Abbildung 4: »Die Taube« (1955)

https:/dol. 13.02.2026, 07:17:3! /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

