
»Vom tiefen Schlummerruf der Taube«

Gehörlosigkeit im literarischen Werk Ruth Schaumanns

I

Anfang Dezember 1998 berichtet eine Berliner Tageszeitung über eine der beiden Ge-

hörlosenschulen der Stadt. Der Artikel trägt die provokante Überschrift »Taubstumm

gibt es gar nicht« (Goddar 1998, 11). Zwei Dinge suggeriert dieser Titel, die beide Aus-

druck einer modernen Erziehung zu sein scheinen: dass nämlich der Begriff »taub-

stumm« doch nun bitte schön endgültig in die Rumpelkammer der Geschichte gehört,

und dass es ohnehin ganz und gar weltfremd ist, heute noch von Taubstummheit oder

Gehörlosigkeit zu sprechen. »Unterstützt von Hörgeräten hören die meisten doch et-

was« (ebd.), meint der Schulleiter.

Im gleichen Monat erscheint in der Zeitschrift Das Zeichen ein Aufsatz von Susan

Plann mit dem Titel: »Francisco Goya y Lucientes und Roberto Prádez y Gautier: Die

Rolle der Gehörlosigkeit im Leben zweier spanischer Künstler« (1998, 502ff.). Die Ge-

schichte verspricht spannend zu werden, galt Goya (1746-1828) doch bisher als heraus-

ragender Maler, der in seinem Werk Krone und Kirche einer vernichtenden Kritik un-

terwirft. Dass er taub war, wusste man nur, wenn man sich näher mit seiner Biogra-

fie beschäftigt hat. Von Prádez (1772-1836) war die Gehörlosigkeit bekannt, von seiner

Kunst hingegen wusste man wenig. Dass hier nun der Künstler im Mittelpunkt steht

und sein Werk in Zusammenhang mit dem eines anderen Künstlers gesetzt wird, der

zu den bedeutendsten Malern seiner Zeit gehört, und dass das Ganze unter der Per-

spektive ihrer beider Taubheit betrachtet und reflektiert wird, lässt Großes erwarten.

Doch es kommt ganz anders. Auch die Autorin dieses Aufsatzes nähert sich dem The-

ma Gehörlosigkeit zeitgemäß. Ihrem Text liegt das binäre Konzept zugrunde, das sie

Harlan Lanes Die Maske der Barmherzigkeit (1994) entnommen hat: Die Vorstellung, die

Gehörlosigkeit als Defizit begreift, als Krankheit, Verlust und persönliche Tragödie so-

wie als kulturell-sprachliches Phänomen, als Andersartigkeit, als Wesens- und Lebens-

art (vgl. Plann 1998, 515). Prádez erscheint hier als Vertreter der kulturell-sprachlichen

Sichtweise, wohingegen die »Beweislage« (ebd., 517) Goya eindeutig zu einem Vertreter

derjenigen macht, die mit Gehörlosigkeit das Defizit verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Wie ist nun die Perspektive von Susan Plann? Der eine ist von Geburt an gehör-

los, der andere ist erst mit 46 ertaubt. Der eine stellte die Staffelei in die Ecke und

wird Gehörlosenlehrer, der andere will hoch hinaus, will Generaldirektor der Akademie

werden, eine Stellung, die ihm wegen seiner Ertaubung, wie Plann mutmaßt, versagt

bleibt. Der eine müht sich, gehörlose Kinder zu unterrichten, der andere malt »zu sei-

nem eigenen Vergnügen in der Quinta del Sordo« (ebd., 513). Der eine taucht ein »in

die Kultur, Sprache, Traditionen und Geschichte der Gehörlosen« (ebd., 518), der andere

konstruiert ein konfuses Fingeralphabet, obwohl die Gebärdenden »über ein schnelles,

flüssiges Kommunikationsmittel verfügen« (ebd., 517). Die Liste ließe sich noch verlän-

gern, die Zielrichtung der Autorin wird jedoch deutlich: Im Gegensatz zu Prádez, der

seine Arbeitskraft nützlich, weil in Gemeinschaft anderer gehörloser Menschen, ein-

setzt, hat Goya seinen Platz in der Gemeinschaft gehörloser Menschen nicht gefunden.

Die Frage stellt sich, was das mit dem Werk der beiden Künstler zu tun hat, das

die Autorin unter der Perspektive ihrer Gehörlosigkeit zu würdigen angekündigt hat?

Voraussetzung einer solchen Untersuchung ist die Klärung, ob und wie die Künstler

ihre eigene Gehörlosigkeit reflektiert haben, und hier offenbaren sich tatsächlich enor-

me Unterschiede. Leider hört an dieser Stelle der Artikel auf, der den Leser bisher über

eine Reihe historischer und biografischer Details informiert hat. Die im Titel des Auf-

satzes angekündigte Reflexion findet nicht statt. Tatsächlich geht es Plann weder um

das Werk Goyas noch um das von Prádez. Sie unternimmt keinerlei Versuch, das eine

oder andere Bild Goyas aus der Vielzahl derer, die ihren Artikel illustrieren, mit dem

Wissen um seine Taubheit zu deuten. Und von Prádez wird nicht ein einziges Bild vor-

gestellt, den Hinweis auf ein eventuelles Œuvre entnimmt die Autorin dem Fakt, dass

Prádez Schüler der Kunstakademie war. Auch das Ende seiner Tätigkeit als Künstler

versucht die Autorin nicht zu deuten, weder hier noch in ihrem Aufsatz »Roberto Fran-

cisco Prádez« (Plann 1993), sondern erwähnt finanzielle Gründe (Plann 1993, 70; 1998,

508) sowie Spannungen mit seinem Lehrer (Plann 1993, 70f.). Die Möglichkeit, dass er

keine Sprache als Maler gefunden hat, in der er sich mitteilen konnte, und dass das

eventuell mit seiner Gehörlosigkeit zusammenhing, wird von Plann nicht in Erwägung

gezogen.

Zugestehen kann sie nur, und hier weiß sie sich einig mit der allgemeinen Kritik,

»daß die Gehörlosigkeit einen Wendepunkt in Goyas Werk markiert« (Plann 1998, 517f.)

und, »daß das defizitäreModellmit seiner Betonung auf Gehörlosigkeit als Verlust nicht

die ganze Geschichte erzählen kann, da es keinen Raum für Gehörlosigkeit als Kataly-

sator zu Größe und künstlerischer Unsterblichkeit läßt« (ebd. 518). Die Frage bleibt un-

beantwortet, weshalb sie sich dann, wenn sie die Erkenntnisse, die aus der Vorstellung

erwachsen, Gehörlosigkeit sei defizitär, ohnehin als gering erkennt, sich Lanes binärer

Konzeptuierung anschließt, die er in einem ganz anderen Zusammenhang, nämlich der

Debatte um das Cochlea-Implantat, eingeführt hat? Ich vermute, dass für Plann dieses

Modell immer noch brauchbar genug ist, ihre normativen Vorstellungen von Gehörlo-

sigkeit zu transportieren: Nur wer seine Gehörlosigkeit akzeptiert hat, kann Teil der

Gehörlosengemeinschaft sein und für sie tätig werden – wem das nicht gelingt, bleibt

isoliert. Um die Reflexion der Werke von zwei gehörlosen Künstlern jedoch ist es Plann

tatsächlich nie gegangen – im Gegenteil, das Modell und seine Anwendung dienen ein-

zig und allein dem Zweck, Leben und Werk der gehörlosen Künstler zu eskamotieren.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 157

Dass die Erfahrung von Gehörlosigkeit für einen Menschen die Konfrontation mit

dem Bodenlosen, dem zutiefst Furchtbaren, dem Abgrund bedeuten kann, davon be-

richtet das Werk Goyas, genauso wie das von Ruth Schaumann (1899-1975). Dass diese

Erfahrung konstituierend für eine wie auch immer geartete taube Identität sein kann,

jenseits der Vorstellungen einer Deaf Community und von Deaf Pride, davon kündet

die Auseinandersetzung dieser beiden Künstler mit ihrer Gehörlosigkeit.

Was nun haben Francisco Goya, Ruth Schaumann und die Kinder der Albert-

Gutzmann-Schule von Berlin-Mitte gemeinsam? Sie werden in ihrer Auseinanderset-

zung um Gehörlosigkeit nicht wahrgenommen. Die Kinder nicht, von denen ihr Rektor

schon immer wusste, dass es sich bei ihnen um Simulanten handelt, und die Künstler

nicht, weil weder Wille noch Bereitschaft vorhanden sind, ihr Œuvre auf seine gehör-

losen Spuren hin zu untersuchen. Gerade sie strafen mit ihrem schwer zugänglichen

Werk und ihrem öffentlichen Erscheinungsbild, das oft widersprüchlich ist und die

Zerrissenheit einer Existenz andeutet, den Entwurf einer emanzipierten gehörlosen

bürgerlichen Persönlichkeit Hohn. So darf sich im Zeichen von Deaf Power Gehörloses

heute nicht präsentieren, ihnen wird ihre Zugehörigkeit zur Gehörlosengemeinschaft

einfach abgesprochen, Goya von Susan Plann, Schaumann bspw. von der Redaktion

der Deutschen Gehörlosen-Zeitung anlässlich ihres 75. Geburtstags, die ihr vorwarf: »Es

wurde aber nie der Versuch einer Kontaktnahme mit der Schicksalsgemeinschaft der

Gehörlosen gemacht« (1974, 275). Zur Gehörlosengemeinschaft gehört man nicht, weil

man seinen jährlichen Obulus in die Vereinskasse zahlt, sondern weil man gehörlos ist.

Gehörlosigkeit lässt sich nicht verbuchen. Zur Gehörlosengemeinschaft gehört man

auch dann, wenn man sich unter gehörlosen Menschen nicht wohl, sich gar von der

Gehörlosigkeit anderer bedroht fühlt. Sicherlich war Goya auf seine Taubheit genauso

wenig stolz wie Ruth Schaumann, so wenig wie jeder andere gehörlose Mensch auf

seine Taubheit stolz ist, so wenig wie ein hörender Mensch auf sein Hörvermögen

stolz ist, denn stolz kann man nur auf etwas sein, was man geschaffen hat, nicht

auf etwas, für das man nichts kann. Stolz sind gehörlose Menschen auf ihren Mut,

ihre Gehörlosigkeit nicht länger zu verstecken und einem Ideal nachzuhängen, das

nicht ihres ist. Stolz sind sie, ihre Gehörlosigkeit als Zentrum ihres Seins begriffen zu

haben, aus dem sie ihren Entwurf entwickeln, aber dieser ist der Entwurf eines jeden

Einzelnen und nicht der einer Gruppe. Für Goya und Schaumann ist die Gehörlosigkeit

ein Zentrum ihres Seins. Gewiss hätten sie es so nie formuliert und dennoch steht

im Mittelpunkt ihres ästhetischen Schaffens nicht ›The Joy of Deaf Life‹, sondern der

Abgrund, den sie als gehörlose Menschen gesehen haben. Das sieht und liest man

nicht gerne, die hörenden Menschen nicht, weil es ihnen ein schlechtes Gewissen

macht, und die gehörlosen Menschen nicht, weil es ihnen zu bekannt ist. Und dennoch

ist dieser Abgrund konstituierend für jede gehörlose Existenz. Nicht die Altar- und

Kabinettbilder sind es, die von Goya in Erinnerung bleiben, sondern seine »Caprichos«

von Traum, Wahnsinn und Vernunft, die er als gehörloser Mann gemalt hat. Und auch

von Ruth Schaumann bleiben jene Romane und Gedichte, einzigartig in der deutschen

Literatur, die die Erfahrungen einer religiösen, gehörlosen Frau reflektieren.

Im Übrigen begegnen sich Goya und Schaumann nicht nur in ihrer Gehörlosig-

keit. Denn das, was Goya »Caprichos« nennt, bedeutet im Deutschen: Launen. Und

was drückt er in diesen Launen aus? »Goya ist Aufklärer, nicht etwa, weil er die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

nunft allegorisierte, seinen Pinsel in den Verstand tauchte oder für die Erniedrigten

und Beleidigten eintrat, sondern weil er den Erfahrungs- und Gestaltungsradius sei-

ner Kunst auf die Bedingungen ausdehnte, unter denen Unfreiheit entsteht […], weil er

das künstlerische Tun wieder auf seinen ältesten Auftrag zurückführte und es auf sich

nahm, unser Auge Unerhörtes und wahrhaft Abgründiges sehen zu lassen, um es ›vom

Blick ins Grauen der Nacht zu erlösen‹ (Nietzsche)« (Hofmann 1981, 16f.). Wenn Hof-

mann in diesem Kontext Goya einen Aufklärer nennt, dann sprengt er die traditionelle

Vorstellung von Aufklärung als einem Ereignis, die ihren Gegenstand jenseits von der

Körperlichkeit und des Leids des Aufklärers weiß, und macht die Erfahrung von Kör-

per und Leid des Künstlers zum Ausgangspunkt, sein Werk deuten zu können.1 »Goya

bannt das Schreckliche, in dem er es herstellt und leidend erfährt. Seine Tat wurzelt in

der Erfahrung des Opfers« (ebd., 18f.).

Auch Schaumanns Tat wurzelt in der Erfahrung des Opfers. Auch sie nennt einen

Zyklus ihrer bildenden Kunst »Launen«, und gibt ihnen Namen wie »Armut«, »Heim-

weh«, »Eitelkeit« (1968, 795). Auch sie will, dass der Leser und Betrachter Unerhörtes

und Abgründiges sieht, also etwas, was bisher nicht gehört wurde und was in den Ab-

grund blicken lässt, und da Schaumann im Arsenal, d.h. in dem Roman, in dem sie

autobiografisch ihre Kindheit, ihre Entwicklung als Künstlerin und ihr Leben bis zu ih-

rer Hochzeit 1924 gestaltet, den Zusammenhang ihrer Kunst mit ihrer Gehörlosigkeit

reflektiert, erfährt der Leser, dass ihre »Launen« nicht allein ihrem aufklärerischen,

religiösen Impuls gefolgt sind, sondern dem Zusammenhang von Gehörlosigkeit, Auf-

klärung und Religion. Wenn Goya ein Capricho »Lux ex tenebris« nennt, dann bedient

er sich einer religiösen Sprache, die in der Aufklärung jenes befreiende Licht sieht, von

dem ursprünglich Johannes sprach, dass es die Dunkelheit erleuchtet (vgl. Joh.1,5). Von

diesem Licht schreibt Ruth Schaumann. Im Folgendenwerde ich darzulegen versuchen,

dass ihrWerk im Licht vor allem ihrer Gehörlosigkeit und ihrer Religiosität, die engmit-

einander verbunden sind, zu deuten und auch heute noch zu lesen und wertzuschätzen

ist.

II

Schon in ihrem ersten veröffentlichten Werk sind Andeutungen einer gehörlosen

Schreibweise zu erkennen. 1920 erscheint Die Kathedrale, eine Sammlung von 41 Ge-

dichten als 83. Band der Reihe Der jüngste Tag, in der viele Autoren vor allem des

Expressionismus wie Emmy Ball-Hennings, Georg Trakl, Franz Werfel, René Schickele,

Walter Hasenclever und Gottfried Benn publiziert haben. Auch Schaumanns frühe

Gedichte tragen Spuren expressionistischer Schreibweise, also jenen Stils, der in der

Zeit vor und nach dem ErstenWeltkrieg alle Gebiete künstlerischen Schaffens umfasste

und in der Literatur die Befreiung des Menschen aus einer zweckbezogenen, techni-

sierten und total verwalteten Welt reflektiert. Gewiss gelten auch für Ruth Schaumann

die Ansprüche, die Gottfried Benn für die Lyrik des expressionistischen Jahrzehnts

formuliert hat: »Form und Zucht steigt als Forderung von ganz besonderer Wucht aus

1 Siehe das Capricho 43 in diesem Band auf S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 159

jenem triebhaften, gewalttätigen und rauschhaften Sein, das in uns lag und das wir

auslebten, in die Gegenwart auf. Gerade der Expressionist erfuhr die tiefe sachliche

Notwendigkeit, die die Handhabung der Kunst erfordert, ihr handwerkliches Ethos, die

Moral der Form« (1966, 389). Allen Gedichten der Kathedrale ist eine streng eingehaltene

Form gemeinsam, ihre Themen reflektieren Naturerfahrungen und christlich geprägte

Mystik. In einigen der Gedichte deuten sich Erfahrungen gehörlosen Seins an:

Der Engel Gabriel

 

Mir sträubten alle Federn aus den Poren

Vom Schimmern ihres Haares und dem Streifen

Geneigter Stirn, und ich vernahm das Reifen

Von meiner Gegenwart in ihren Ohren.

 

Und hob die Botschaft an, in unsern Worten;

Nur denkend, aber schon verstand die Leise

Im Auseinanderrinnen roter Kreise,

Vor deren Zug die meinen wie verdorrten.

 

In steilen Flügeln hing ich bis sie schwangen

Und ich geblendet glitt vom Sonnenstaube,

Gefolgt vom tiefen Schlummerruf der Taube,

Die sich dem reinsten Nestraum unterfangen.

 

(Schaumann 1920, 10)

Die einfache Form dieses durchgängig fünfhebig gehaltenen Gedichts mit seinen aus-

schließlich weiblichen Kadenzen steht in Kontrast zur Ungeheuerlichkeit des Vorgangs:

die Begegnung des EngelsmitMaria, der bekanntermaßen ein Kind zugesagt wird.Wie

nun erscheint Maria diesem Engel? Sind es doch meistens die Engel, die Furcht und

Schrecken verbreiten, wie es in Lukas 2,9 von den Hirten auf dem Felde erzählt wird,

»und sie fürchteten sich sehr«. Hier erschaudert der Engel selbst beim Anblick Mari-

as. Wovor sträubt sich sein Federkleid? Nicht nur vor ihrer äußeren Erscheinung, son-

dern vor ihrer gehörlosen Fähigkeit, innere Sprache zu vernehmen. Später wird Schau-

mann einmal schreiben: »Nein, keine Taube! Ich höre nur elf Jahre mit den Ohren nicht

mehr« (Schaumann 1968, 594). Gabriel vernimmt ein Reifen in ihrem Ohr, das nicht ei-

nem akustischen Impuls folgt, sondern einem kognitiven Prozess. Er spricht mit ihr

in Worten, die nicht gehört, sondern gedacht, oder vielleicht besser: geglaubt werden,

und dieser Vorgang – das Auseinanderrinnen der roten Kreise weist darauf hin – wird

Folgen haben, Blut wird fließen und die Ewigkeit ist berührt. Vor den Zügen einer ge-

hörlosen Frau verdorren die Züge Gabriels, geblendet »vom tiefen Schlummerruf der

Taube«.

Wer und was ist gemeint? Schaumann hat häufig mit der Doppeldeutigkeit des

Wortes »Taube« gespielt, zum einen in der Bedeutung »Symbol des Heiligen Geistes

und des Friedens«, und zum anderen als Synonym für eine gehörlose Frau. In die-

sem Zusammenhang ist die Rede vom Schlummerruf der Taube, der gehörlosen Maria.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Abbildung 1: Ruth Schaumann »Verkündi-

gung«

»Schlummerruf« ist ein widersprüchliches Wort. Um welchen Ruf hat es sich gehan-

delt? »Fiat mihi secundum verbum tuum« (mir geschehe nach Deinem Wort) ist die

biblische Antwort Marias auf die Ankündigung des Engels. Schlummerruf meint nun

genau jene Form der Kommunikation, die bereits in der ersten und zweiten Strophe zu

sehen war – eine Kommunikation der inneren Stimme, die bei Schaumann immer auch

ein Akt des Glaubens bedeutet. Wie nun Sprache darstellen, die von diesem Glaubens-

akt spricht? Schaumann greift hier gerne auf lateinische Formen zurück, die einerseits

den Sprechakt betonen und andererseits, im Rückgriff auf eine zwar nicht mehr ge-

sprochene, jedoch liturgisch benutzte Sprache, den metasprachlichen Charakter deut-

lich machen. Der Schlummerruf ist also ein metasprachlicher Ruf, verstehbar nur mit

einem Ohr, dessen Hörfähigkeit sich nicht in Dezibel messen lässt, sondern in der Fä-

higkeit zu glauben. Und tatsächlich heißt eines der Gedichte der Kathedrale »Fiat«, in

dem das lyrische Ich von seiner Sehnsucht spricht, Eingang zu finden in Christus, sich

ganz in ihm zu versenken. Der Weg in diese Versenkung wird ein Weg der Schmerzen

und des Leidens sein. »Und viele wird der Eingang überkommen, / Daß sie ihn selig

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 161

suchen, Herr, wie ich« (Schaumann 1920, 31). Das letzte Gedicht der Kathedrale deutet

den gefundenen Eingang an, und da, wie Gottfried Benn schreibt »es keinen anderen

Gegenstand für die Lyrik als den Lyriker selbst« (1965, 510) gibt, setzt die taubeDichterin

hier eine weitere Andeutung von Gehörlosigkeit:

Abend

 

Der Anblick schlafgedämpfter Vogelspiele

Durch knospenschwere Zweige sanfte Sicht

Auf letzte hingetriebne Wolkenkiele

Baut lautlos meinen Tag vollendungsdicht.

 

Ein Raum steigt er empor und ich empfinde

Ihn größer in mir als den Leib umher,

Und ist lebendig still, wie kühle Winde

In Dünen sind aus nahversenktemMeer.

 

Und wie ihn nun der Mond, aus fernem Tale

Durch halben Abend gleitend, ruhig schließt,

Steht er als endlich werte Kathedrale

Gewärtig, daß Du rauschend sie beziehst.

 

(Schaumann 1920, 45)

Ruth Schaumann ist 21 Jahre alt, als Die Kathedrale erscheint. 15 Jahre ist es her, seit sie

an den Folgen von Scharlach ertaubte. Schon die kleine Ruth fiel durch eine ausgepräg-

te Musikalität auf. Im Arsenal schildert sie erste Begegnungen mit der Musik und erste

eigene Lyrikversuche, die ihr in dem soldatischen Haushalt des Oberleutnants eine ei-

genbrödlerische Sonderrolle zuweisen. Diese Rolle steigert sich durch die Ertaubung

in den Zustand einer völligen Isolation. Die Reaktion der Eltern auf die Ertaubung der

Tochter ist unterschiedlich: »Vater aber wendet sich ab, nicht ganz, nur halb, teilweise

also, denn er weint« (Schaumann 1968, 102). Und die Mutter sagt zu ihr wenige Mo-

nate nach dem Tod des kleinen Bruders: »Warum bist du Taube am Leben geblieben

und nicht statt Felix, unserem Stammhalter, tot…« (ebd., 155). Die Ertaubung ist der

Grund, das Elternhaus verlassen zu müssen. Mit sieben wird sie zum Privatunterricht

nach Hamburg geschickt, wobei die Dichterin des Arsenals keinen Zweifel daran lässt,

dass man die Taube aus dem Haus haben wollte, und die Hansestadt gerade weit ge-

nug vom elsässischen Hagenau ist, um das elegante Leben eines kaiserlichen Offiziers

und seiner Familie nicht zu stören. Ruth Schaumann selbst hat ihr Leben lang schwer

an ihrer Gehörlosigkeit getragen und tat alles, damit sie nicht offenkundig wurde. Die

diesbezüglichen Hinweise ihrer Söhne2 unterstreichen ihre Angst, Verzweiflung und

Einsamkeit, die ihre Gehörlosigkeit für sie bedeutete. Den Kontakt zu Gehörlosenver-

einigungen mied sie, die Gebärdensprache lehnte sie ab, weil sie fürchtete, damit ihre

2 Vgl. dazu das Gespräch mit Peter und Andreas Fuchs in diesem Band auf S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

laut- und schriftsprachlichen Fähigkeiten einzubüßen, womit sie eine Sichtweise über-

nahm, die zu den traditionellen Vorstellungen der Taubstummenpädagogik gehörte.

In Hamburg verkehrt sie auch unter anderen gehörlosenMenschen, doch weder die

Familie Seligmann mit ihren gehörlosen Kindern Eduard und Elisabeth noch das Kin-

dermädchen Gretzki und Lehrer Lutz scheinen irgendetwas von den aufregenden Um-

wälzungen mitzubekommen, die die gehörlosen Menschen in jenen Tagen in Hamburg

bewegen (vgl. Fischer et al. 1995; Groschek 1995). Und zum Leidwesen aller Erziehenden

hat die junge Cornelie ohnehin ihren eigenen Kopf und schließt sich ein in die Welt der

Literatur. »Die zwölfjährige Nele hat was Neues zu singen.Wo hat sie es her? ›Auf steigt

der Strahl, und fallend gießt / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschleiernd,

überfließt … / … / Und strömt und ruht …‹ Neles Gesang durchströmt sie, rauscht in ihr,

rauscht um sie her. Und auf dem Kinderbänkchen […] ruht sich Cor dabei unsagbar süß

aus« (Schaumann 1968, 333). Das Arsenal erzählt die Geschichte einer gehörlosen Frau,

nicht als Emanzipation in einer gehörlosen Gemeinschaft, sondern als Emanzipation

einer Dichterin. Und so inszeniert Schaumann Cornelies-Neles-Cors-Krrs (Schaumann

hat ihrem literarischen Alter Ego einige Namen gegeben) Entdeckung eines der bekann-

testen Gedichte Conrad Ferdinand Meyers »Der römische Brunnen« als eine sinnliche

Erfahrung. »Mit bewundernswerter Kunstfertigkeit hat er [C.F. Meyer] das Bild des

Brunnens in das Medium der Sprache übersetzt« (Gelfert 1996, 97f.).

Sinnliches in der Begegnung mit anderen Menschen ist immer schwer – die Begeg-

nung mit Gustav Ellwiesen ist noch nicht lange her (vgl. Schaumann 1968, 314ff.) –, das

süße Gefühl, das Nele jetzt bewegt, kommt durch die Poesie, und die kann ihr keiner

streitig machen.Meyers Gedicht mit seiner regelmäßigenMetrik erfüllt Nele mit einem

strömenden und rauschenden Glücksgefühl, strömend und rauschend wie die regelmä-

ßige Brandung am Meer, wie ein Zustand, der alles vergessen lässt. Gleichzeitig malt

das Gedicht über den römischen Brunnen, dessenWasser aus einer in die nächste Scha-

le rinnt, ein Bild von Nehmen und Geben, das für das poetologische Selbstverständnis

Schaumanns bedeutsam werden wird. Was Gelfert bei Meyer als Kunstfertigkeit be-

greift, begreift Schaumann mystisch. Immer wieder antwortet sie auf die Frage nach

ihrer Lyrik mit dem Hinweis, ich mache nichts, das Gedicht macht sich selbst; d.h.

sie begreift sich selbst als eine Brunnenschale, in die die Poesie fließt und aus der sie

strömt. Sicherlich ist es kein Zufall, dass sie auf dem Winthirfriedhof in München am

Grab des Dichters und Freundes Peter Dörfler einen Brunnen errichtet hat, und dass

ihr eigenes Grab neben diesem Brunnen liegt.

III

Die Liste ihrer Veröffentlichungen ist riesig. Über 90 Titel umfasst ihr literarisches

Werkverzeichnis. Das Thema Gehörlosigkeit jedoch ist nur, wenn überhaupt, aus An-

deutungen zu lesen (nur Eingeweihte wussten von ihrer Gehörlosigkeit).3 1955 jedoch

erscheint der RomanDie Taube, der die Geschichte der Sängerin Camilla erzählt, die bei

3 Auch lange nach ihrem Tod blieb Ruth Schaumanns Taubheit tabu. Selbst die feministische Lite-

raturkritik nahm sie nicht zur Kenntnis (vgl. Brinker-Gabler et al. 1986, 267ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 163

der Rettung eines Kindes vor demErtrinken ihr Gehör verliert. Er ist Schaumanns erster

Roman der Gehörlosigkeit, in dem sie die Erfahrung der Gehörlosigkeit eng mit ihrer

christlichen Offenbarungsvorstellung verknüpft. Um diese Verknüpfung zu begreifen

und den Roman nicht als Klamotte religiöser Erbauungsliteratur zu verbrennen – was

Tucholsky über den Umgang mit den Büchern Schaumanns in einem »Brief an eine

Katholikin« riet (vgl. Wagner 1990, 92) –, sind einige Vorbemerkungen notwendig, die

Schaumanns religiöses Empfinden transparent machen.

Bereits 1924 hatte Karl Muth im Hochland (22, 345ff.) das Werk Ruth Schaumanns

als künstlerischen Ausdruck einer Bewegung interpretiert, deren Ziel in einer Erneue-

rung der katholischen Kirche, insbesondere der Spiritualität des Gottesdienstes be-

stand, und die zu Beginn des Jahrhunderts, verstärkt aber nach dem Ersten Weltkrieg,

die deutschen Katholiken aufrüttelte: die liturgische Bewegung.Die katholische Kirche,

gebeutelt vom deutschen Kulturkampf und dem italienischen Risorgimento, hatte sich

weitgehend isoliert. Angstvoll bekämpfte das Episkopat alle demokratisch-republika-

nischen Bewegungen und erklärte die Monarchie zur einzig gottgewollten Regierungs-

form. Auch in der sozialen Frage hielt sie an feudalen Traditionen fest und forderte zur

Aufhebung des Elends der Industriearbeiterschaft die »Erneuerung des altkirchlichen

Zinsverbotes, Ausrottung des Kapitalismus und Rückkehr zur ständischenOrdnung des

Mittelalters« (Franzen 1973, 356). Doch innerhalb der Kirche, bei Laien,Mönchen, Pries-

tern und Theologen, regte sich der Widerstand. Zentrales Anliegen wurde eine Reform

der Liturgie, deren Form sich seit dem Konzil von Trient (1545-1563) in den Grundzügen

nicht mehr verändert hat und deren Vollzug den Gläubigen kaum noch zu vermitteln

war. Die Reform des liturgischen Geschehens bestand darin, den Gläubigen einen Zu-

gang zur Liturgie zu verschaffen, in dem die Texte ins Deutsche übersetzt wurden und

der Priester in der Messe sich an die Gemeinde wandte. Im Gottesdienst sollte der

Gläubige miteinbezogen und die rituellen Handlungen verständlich und nachvollzieh-

bar werden, damit er dadurch in seinem eigenen Glauben neue Impulse erfährt.

Der Theologe Romano Guardini (1885-1968), einer der wortgewaltigsten Vertreter

dieser Bewegung, schrieb 1922: »Ein Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat einge-

setzt: Die Kirche erwacht in den Seelen« (zit. in Franzen 1973, 357). Ruth Schaumanns

gesamtes literarisches (und bildendes) Schaffen steht im Zeichen dieses Erwachens (lux

ex tenebris) und hier findet sich auch ihre persönliche Antwort auf die Fragen, die der

Expressionismus aufgeworfen hat, der »die letzte uns heute faßbare ›Bewegung‹ in-

nerhalb der deutschen Literaturgeschichte, der letzte epochale Ausdruck einer Erneue-

rungssehnsucht im 20. Jahrhundert darstellt« (Erken 1965, 647), und der sich »fast aus-

schließlich auf die gemeinsame Frontstellung gegen die bürgerliche Gesellschaft und

Kultur derWilhelminischen Zeit« (ebd.) gründete, deren »Wucht aus jenem triebhaften,

gewalttätigen und rauschhaften Sein« kam, von der Benn schrieb. Die Konsequenzen,

die jeder Künstler für sich dabei zog, die Themen, die er literarisch bearbeitete, der

Lebensstil, der sich daraus für ihn ableitete, blieb individuell.

Ruth Schaumann hat in ihren Romanen, vor allem in ihren autobiografisch gepräg-

ten, die wilhelminische Gesellschaft einer scharfen Kritik unterworfen und ihr ihre star-

ren gesellschaftlichen Konventionen, ihre Ungerechtigkeit, ihre wirtschaftlichen Miss-

stände, ihrenMilitarismus, ihre Unbarmherzigkeit gegenüber Kindern undMinderhei-

ten vorgehalten, und den Kirchen Bigotterie undmoralische Verlogenheit vorgeworfen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Nie jedoch hat die Kumpanei von Staat und Kirche ihr religiöses Empfinden berührt.

Das bestimmt ihren Platz im Kanon des Jüngsten Tags, und das zitierte Gedicht »Der

Engel Gabriel« deutet an, was die Dichterin mit jenem »Erwachen« meint, von dem

Guardini schreibt und das Maria (Ruth) im Zustand der Gehörlosigkeit erfährt, sie hört

nicht und hört doch, den »tiefen Schlummerruf der Taube«.

Abbildung 2: Ruth Schaumann »Holzschnitt

für ein Messbuch«

Muth schreibt in seiner Rezension im Hochland über den Gedichtband Der Knospen-

grund: »Die Gedichte sind in drei Gruppen geordnet. Gegenständlich-religiöse reihen

sich wie Einzelpfeiler eines christologischen Domes. Die zweite Gruppe ist ein einziges

Fiat: Ergebung in Gottes Willen und Bitte um solches Ergebensein; die dritte ist Ver-

klärung des Irdischen in seiner Übernatur« (Hochland 22, 346). Dieses Tableau, diese

Anordnung des Geschehens, findet sich wieder in dem 20 Jahre später geschriebenen

Roman Die Taube: Pfeiler, Fiat, Verklärung.

Pfeiler

Wenn Muth das Bild eines Pfeilers in einem Dom benutzt, dann verweist er damit

auf eine Vorstellung von Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen, die diese gemeinsam

trägt. Der erste Teil von »Der Knospengrund« thematisiert eine Reihe von Heiligen, vor

allem Maria. Im Verständnis der Kirche sind alle Menschen, die verstorben, also erlöst

sind, heilige Menschen. Einige von ihnen hat sie kanonisiert, weil sie bei ihnen beson-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 165

ders deutlich ein vom christlichen Glauben geprägtes Leben erkennt, das vorbildhaft

der Gemeinschaft der Gläubigen gilt. Die Erste in der Gemeinschaft der Heiligen ist

die Gottesmutter Maria. Ihr Fiat und Leidensweg sind konstituierend für jeden Hei-

ligen und damit für jedes christliche Leben, denn im Leid begegnet der Mensch dem

Leidensweg Christi. Dieser Gedanke ist im Werk Schaumanns grundlegend. Ich kenne

keine Novelle, keinen Roman aus ihrer Feder, in der dieser Gedanke nicht extrapoliert

ist.

Wie kommt nun ein Mensch zum Glauben? Die Frage impliziert die Möglichkeit,

dass ein Mensch nicht zum Glauben kommt, sie impliziert gleichzeitig, dass es etwas

Äußerem bedarf, das diesen Glauben evozieren kann, nicht muss. Glaube ist also nicht

etwas, was uns mit in die Wiege gelegt wird, sondern was erlangt werden kann. »Der

Glaube hat seinen Sitz im Akt der Bekehrung, derWende des Seins, das sich von der An-

betung des Sichtbaren und Machbaren herumwendet zum Vertrauen auf den Unsicht-

baren« (Ratzinger 1968, 59). Ruth Schaumann inszeniert dieses Äußere, den Moment

der Wende des Seins, als Unfall, als Schock, als Katastrophe, die in das lichte Leben der

jungen, schönen und erfolgreichen Camilla tritt. Gerade noch hat sie mit ihrem Verlob-

ten Prosper über ihre Zukunft gesprochen, über kommende Erfolge, über den Wunsch,

Kinder haben zu wollen – hat also das Sichtbare und Machbare im Blick, da bricht die

Katastrophe ein. Ein Kind wird Camilla zum Verhängnis.

Fiat

Christliches Leben beginnt mit dem Empfang des Sakraments der Taufe. Es ist das

Ursakrament, das erste, das Jesus eingesetzt hat. Das Ritual der Taufe besteht im We-

sentlichen darin, dass der Täufling dreimal ins Wasser eintaucht und aus dem Wasser

auftaucht. Das Eintauchen symbolisiert dabei den Tod, das Auftauchen die Überwin-

dung des Todes, die Auferstehung. Gleichzeitig bedeutet dieses Ritual eine Waschung,

der Täufling wird aus dem Zustand der Erbsünde, in den er hineingeboren ist, in den

des Heils gewaschen; in jenen paradiesischen Zustand also, in dem er sich einst be-

fand, getragen von der Liebe Gottes, aufgefordert, seinen Willen zu tun. Im Laufe der

Geschichte ist das Taufritual zwar modifiziert worden, die diversen Schismen brachten

zudem ein unterschiedliches Kirchenverständnis hervor, das sich dann auch in den un-

terschiedlichen Taufvollzügen widerspiegelt, doch die Grundelemente – Eintauchen,

Auftauchen und Waschung – haben sich in jedem Taufritual erhalten. Es ist das ar-

chaischste aller Sakramente und alle christlichen Kirchen undGlaubensgemeinschaften

kennen es.

Schaumann, die evangelisch aufgewachsene und später konvertierte Katholikin,

lässt ihre Heldin im Arsenal einmal auf die Frage: »Was denn möchtest du sein?« ant-

worten: »Ich will werden wie alle gewesen sind, eh’ es Unterschiede zwischen den Ei-

nen [Protestanten], den Andren [Katholiken] gab. […] Frühchrist! Katakombenchrist«

(Schaumann 1968, 1011). Und so steht zu Beginn von Camillas Leidensweg eine Taufe.

Das Erretten des ertrinkenden Kindes wird für sie zu einer Taufe entsprechend dem

frühchristlichen Verständnis ihrer Dichterin: »Noch einmal tauchte Camilla wiederum

auf […] und versank zum drittenmal« (Schaumann 1955, 12f.). »Mit dem dreimaligen

Todessymbol des Ertrinkens und der dreimaligen Symbolisierung des Auferstehens zu

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

neuem Leben, wird Glaube sinnfällig verdeutlicht als das, was er ist: Bekehrung, Kehre

der Existenz, Wende des Seins« (Ratzinger 1968, 59).

Diese Wende kann gar nicht radikaler sein, als sie von Schaumann inszeniert wird.

Darin bleibt sie treu dem christlichen Verständnis von Taufe und gestaltet sie als Tod

des bürgerlichen Lebens und dem Beginn eines Suchens nach sich selbst. Durch den

Unfall ertaubt, zerschlägt sich das noch eben erträumte Familienglück, der Verlobte

trennt sich von ihr, die vielversprechende, berufliche Karriere ist beendet, die Kollegen

wenden sich ab. Sie lebt vom Ersparten und schlägt sich schließlich als Stickerin durch.

Freundschaften sind nur von kurzer Dauer. Gegen Ende ihres Lebens muss sie sich

eingestehen: »Sie, Camilla, ward von keinem geliebt, von keinem« (Schaumann 1955,

198).

Auch andere erkennen in Camillas Ertauben das Ende ihres bürgerlichen Lebens.

Der Intendant, ihr ehemaliger Chef, nennt sie »die nun lebendig Tote« (ebd., 30), und

ein Kollege aus der Oper meint: »Sie lebt, als lebe sie nicht, […] sie ist tot und dennoch

nicht tot« (ebd., 54) und nennt das gemeinsame Teetrinken einen »Leichenschmaus«

(ebd., 55). Für Camilla selbst scheint dieses Leben als Taube unvorstellbar: »Denn ich

will erscheinenwie die übrigeWelt,wie alle! Ichwill keinMitleid! Ichwill das darstellen,

was ich einst war!« (ebd., 38), doch sie ahnt, dass es damit vorbei ist, und fragt sich:

»Kann man Leere, vollkommene Leere, denn mit sich tragen? Eine Lücke? Das Nichts?«

(ebd., 44).

Alle vier Evangelien berichten von einer Zeit, die sich direkt an die Taufe Jesu an-

schließt, die vierzig Tage in der Wüste, jene Zeit der Anfechtung und Versuchung. Bei

Camilla sind es vierzig Jahre, die sie in der ›Wüste‹ verbringen muss, vierzig Jahre

des rastlosen Umherirrens, der Anfechtungen und Versuchungen. Anfechtungen, die

Schaumann bspw. als Denunziationen darstellt, denen ihre Heldin ausgeliefert ist, und

Versuchungen, diesem Leben ein Ende zu setzen: »Ich kann nicht mehr leben, will ster-

ben« (ebd., 198).

In der monastischenTheologie, derenWurzeln tief in die Zeit vor den großen Schis-

men reichen, gibt es eine Tradition, die diese Jahre des Lebens, der Suche, des Umher-

irrens, der Anfechtungen und Versuchungen, als Wanderschaft zu Gott hin begreift, als

peregrinatio. Diese impliziert vier Phasen: peregrinatio als Auszug, als Unterwegssein,

als Leben in der Fremde und als Gehen auf ein Ziel hin. Und genau diese vier Phasen be-

gegnen dem Leser im Werk Schaumanns: Camilla verlässt die Stadt ihres bürgerlichen

Lebens, sie begibt sich auf Wanderschaft, wobei sie bevorzugt Frauenklöster aufsucht,

sie lebt als Unbekannte und verschwindet, ohne Abschied zu nehmen. Schließlich kehrt

sie in jene Stadt zurück, aus der sie vor vierzig Jahren aufbrach, um dort ihre Verklä-

rung zu erfahren. Diese Wanderschaft vollzieht sich streng monastisch. »Die Mönche

ziehen nicht durch die Welt, um Neues zu erleben, sondern um neu zu werden. Sie

wollen im Gehen ihren Glauben einüben, daß sie Fremdlinge und Pilger auf dieser Er-

de sind, daß nicht die Erde mit all ihrer Schönheit, sondern allein Gott ihre Heimat ist«

(Grün 1983, 27).

Indem Ruth Schaumann ihre Heldin vierzig Jahre auf Wanderschaft schickt, greift

sie auf einen Topos zurück, der ihre Nähe zur Romantik deutlich macht. Auch die

Helden von Novalis und Brentano, von Tieck und Wackenroder verbringen die meiste

Zeit ihres Lebens auf Wanderschaft, durchaus mit ähnlichem arche-christlichen Hin-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 167

Abbildung 3: Ruth Schaumann »Die Wanderung«

tergrund. Und dies ist nicht die einzige romantische Gemeinsamkeit: »Im Roman der

Romantik gibt es eine Anzahl fester Topoi, die immer wiederkehren, und das nicht nur

einzeln, sondern wie in einem Ensemble, wo jeder Topos – wie das Instrument in ei-

nem Orchester – seine Klangfarbe zum Ganzen liefert. Diese Topoi sind: der Wald, die

Jagd, das Schloß, der Eremit, das als Mann verkleidete junge Mädchen, das Gewitter,

die Mondnacht und die Feuerbrunst, wobei es meist die Schlösser sind, die brennen.

Dazu wird viel gesungen« (Kleßmann 1996, 141). Teilweise in abgewandelter Form, teil-

weise genau wie im Zitat beschrieben, begegnen dem Leser die aufgezählten Topoi in

Die Taube. Der Wald als Ort des Verloren-Seins und der Namenslosigkeit, den Schau-

mann im Roman als fremd in der Stadt übersetzt, die Jagd, bei der Camilla das Opfer

ist, die vor einer Meute flieht, Gewitter, Mondnacht, (brennendes) Schloss, Eremit, die

bei Schaumann in der Begegnung Camillas mit der Gräfin Zita Kunowska anzutreffen

sind, dem verwahrlosten Schloss Boldanija und dem dort mit seinem Diener einsied-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

lerisch lebenden Sohn der Gräfin. »Das als Mann verkleidete junge Mädchen« jedoch,

bleibt auf den ersten Blick verborgen.

Kleßmann stellt fest, dass viele Künstler der Romantik Doppelbegabungen waren,

die Maler Philipp Otto Runge, Caspar David Friedrich, Franz Pforr und Ferdinand Oli-

vier schreiben Gedichte, Runge dasMärchen »Vom Fischer und seiner Fru«, das wieder-

um Camilla fließend den Lippen von Lehrer Lortz ablesen kann (vgl. Schaumann 1955,

36), und er begreift die Romantik als eine Jugend- und Frauenemanzipationsbewegung

und verweist auf ihre Heldinnen Rahel Levin, Caroline Schlegel, Sophie Mereau, Bet-

tina von Arnim (vgl. Kleßmann 1996, 166). Auch diesen romantischen Anspruch erfüllt

die Heldin, die, in der von Schaumann ins 19. Jahrhundert angelegten Handlung, ein

eigenständiges und selbstbestimmtes Leben führt, das auch im 21. Jahrhundert Be-

wunderung auslöst. So ist möglicherweise das Mädchen in Männerkleidung die Heldin

selbst, die uns begegnet. Die von Kleßmann angesprochene Singfreudigkeit bleibt in

einem Roman, dessen Thema die Gehörlosigkeit ist, schwierig. In ihren Ausführun-

gen zur Lyrik Schaumanns jedoch weisen Christina Klein und Celeste Machado auf ein

Wesensmerkmal ihrer Dichtung hin, die die Bedeutung von Metrik und Reim würdigt

und sie als ein Moment des »inneren Singens« (De Sousa Machado et al. 1999, 397),

wie Schaumann selbst ihr Dichten gelegentlich nannte, begreift. Tatsächlich gibt es

ein Gedicht, dessen Herkunft Camilla nie erfährt und die auch für den Leser bis zum

Schluss ein Geheimnis bleibt. Dieses Gedicht antizipiert das Romangeschehen und er-

scheint immer wieder zitatweise im Roman. Interessanterweise gelangt dieses Gedicht

im gleichen Augenblick in die Hände der Heldin, in dem sich auch der lokale Gehörlo-

senverein bei ihr meldet und um Mitgliedschaft und Mitgliedsbeitrag bittet. Mitglied

durch Mitgliedsbeitrag wollen weder Ruth noch Camilla sein, und dennoch bleibt die-

ser Brief im Handlungsablauf hängen. Zwar schleudert die Heldin ihn in den Ofen,

den Schaumann jedoch wohlweislich kalt gelassen hat, womit sie andeutet, dass diese

Beziehung zwischen Camilla und den gehörlosen Menschen noch nicht zu Ende ist.

Zweimal trifft Camilla andere gehörlose Menschen, zuerst die alte Gräfin, später

den KnabenWilhelm. Durch die Begegnungmit Zita stürzt sie in eine gefährliche Ohn-

macht, »ein zweiter Gartenkanal« (Schaumann 1955, 79), also ein zweites Mal Sterben.

Begreift man nun dieses zweite Sterben als ein erneutes Tauferlebnis, dann ist die Be-

gegnungmit Zita sinnstiftend, denn in ihrer Antagonistin sieht sie sich selbst als Taube,

die sie nicht sein will, die lieber tot als lebendig sein soll, und sie findet in ihr gleich-

zeitig eine Freundin, eine Frau, die selbst auf Wanderschaft ist, um der Gewalt ihres

Mannes zu entkommen. Taubheit bekommt ein zweites Gesicht, Zita wird Lehrerin,

und es ist von Schaumann so angelegt, dass die Kunst des Stickens, die Camilla bei Zi-

ta lernt, ihr später den Lebensunterhalt sichert. Mit Zita »fühlte sie, wie sie selbst aus

der Zone solcher Sorgen herauskam, ja dieselben verlassen hatte, ohne es recht zu ver-

spüren« (ebd., 88). Der Tod Zitas stürzt sie zurück in die Einsamkeit. Die Erfahrung –

»süß und gewaltig zugleich erschollen [einst ihre Stimme], dann zerschellt [ihr Gehör],

dann verschollen [ihre Person]« (ebd., 104) – bestimmt ihr Leben während der folgen-

den Jahre. Und doch hatte sie die Erfahrung, sich zum ersten Mal nach der Ertaubung

einem anderen Menschen zuzuwenden, mit einer gehörlosen Frau gemacht.

In der Begegnung mit Wilhelm spürt sie das erste Mal Solidarität mit einem ande-

ren gehörlosenMenschen. Bei ihm erinnert sie sich des selbst erfahrenen Leids: »Dieser

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 169

Knabe würde Camilla ja überleben, um Jahrzehnte, über neue Häufungen von Hohn,

Mißachtung, Ungeduld und Gewohnheit, Mißverstehen und ach,Mangel an Liebe weg.

Ja, dieser Mangel kann Haufen bilden wie Haufen von Müll« (ebd., 146). Und Schau-

mann lässt bei Camilla Gefühlen freien Lauf, die geradezu anarchistisch sind und dem

bürgerlichen Sittenverständnis – und zwar nicht nur dem des 19. Jahrhunderts – völlig

zuwiderlaufen, der Erotik einer erwachsenen Frau mit einem Knaben: »Camilla beug-

te sich über den kleinen Täuberich, sie küßte mit geschlossenen Lippen seinen wieder

halbgeöffnetenMund. Seit auf Prospers Mund hatte sie niemals wieder Küsse gegeben«

(ebd., 153).

Ich habe diesen Abschnitt »Fiat« genannt in Anlehnung an einen Vorschlag von Karl

Muth. Fiat, zu deutsch: es geschehe, bedeutet die Aufgabe des eigenenWillens, das Los-

lassen eigener Vorstellungen und Erwartungen, für einen Gläubigen, sich ganz hinein-

geben in den Willen Gottes. Schaumann begreift die Gehörlosigkeit Camillas als Ver-

lust jeglicher Identität, also auch das Konzept einer Gehörlosen-Identität, und zwar

dauerhaft. Auch die Begegnungen mit Zita und Wilhelm stellen für sie keine Mög-

lichkeiten einer Ich-Findung dar. Der Identitätsverlust ist die Voraussetzung für das

nun stattfindende Verklärungs- bzw. Offenbarungserlebnis. Der Wunsch heimzukeh-

ren, den sowohl Camilla in der Taube als auch Cornelie im Arsenalmehrfach äußern, der

im christlichen Verständnis von »wir sind nur Gast auf Erden« wurzelt, bekräftigt Ruth

Schaumanns existenzielles Verständnis von christlichem Leben. So erlebt Camilla die

vollständige Dekonstruktion ihrer Existenz. Sie bleibt versteckt, »beinahe namenlos«

(ebd., 175), sie hatte sich an »ihr Schicksal, an ihr Geschick nicht gewohnt« (ebd., 176),

ihre Augen werden schlechter, sie fürchtet zu erblinden, »sie sank von Stufe zu Stufe,

vom Gipfel alles Erlernten, und würde schließlich auf der untersten Schwelle sitzen«

(ebd., 196).

Verklärung

Vierzig Jahre nach der Katastrophe, der Taufe, stirbt Camilla. Ihr Ende ist jedoch wie-

derum kaum zu verstehen, ohne den religiösen Hintergrund zu beleuchten. Noch ein-

mal hört sie nämlich, so wie es ihr der Arzt prophezeit hat, als er ihr mitteilt: »Nach

meiner Erfahrung wird solche Ertaubung unheilbar bleiben, […] es wäre denn, daß sich

in der Todesstunde das Gehör noch einmal aus der Lähmung befreit« (ebd., 21). Diese 24

Stunden, die Camilla nachWiedererlangung ihres Gehörs noch zu leben hat, inszeniert

Ruth Schaumann als Phase im Zustand der Verklärung.

Was heißt Verklärung? DieTheologie der liturgischen Bewegung hat sich hierzu klar

geäußert. In seiner 1940 zuerst veröffentlichten Schrift Die letzten Dinge extrapoliert Ro-

mano Guardini die Themen Tod, Läuterung, Auferstehung, Gericht und Ewigkeit, die

für das Verständnis des letzten Tages im Leben von Camilla grundlegend sind. Die Aus-

führungen Guardinis stehen unter dem Leitgedanken der Leiblichkeit der Auferstehung

Christi und damit der Zusage der leiblichen Auferstehung des Menschen, die den we-

sentlichen Unterschied zu allem, was bis dahin an Philosophie und Theologie gelehrt

wurde, darstellt. Ginge es nur um die Unsterblichkeit der Seele, hätte es der christli-

chen Offenbarung nicht bedurft, denn davon sprechen schon Pythagoras, Sokrates und

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Platon, für die der Tod die Befreiung der Seele von den Grenzen und Lasten des Körpers

bedeutet, zu einer Freiheit reinen geistigen Daseins.

»Dem Christentum geht es um etwas ganz anderes: um die Erlösung der Wirklich-

keit, um das ewige Schicksal der Person und ihrer Geschichte. Christentum ist kei-

ne Metaphysik, sondern die Selbstbezeugung des wirklichen Gottes; die Ankündigung,

daß Er die irdische Wirklichkeit ergriffen habe und sie in ein neues Dasein führen wol-

le, worin nichts verloren gehen, vielmehr jedes seinen letzten Sinn empfangen werde.

Das alles hängt am Leibe. […] Wenn dieser nicht aufersteht, ist eine bloß geistige Un-

sterblichkeit, rund heraus gesagt, ziemlich gleichgültig« (Guardini 1989, 64). Die Taufe

ist, wie bereits gesagt, jenes Ereignis der Überwindung des Todes, in der der Mensch

Gott teilhaftig wird, sie ist Moment der Befreiung von der Last der Erbschuld. Aus der

Taufe »wird der neue Mensch geboren und lebt von da ab, freilich durch den alten ver-

hüllt, im Innern des Glaubenden« (ebd., 78). Im Laufe seines Lebens hat der Mensch die

Freiheit, der Teilhaftigkeit Gottes gewahr zu werden und sich für sie zu entscheiden,

oder sie abzulehnen; ein Prozess, der ambivalent verläuft.

Wenn Camilla gegen Ende ihres Lebens zu der Erkenntnis kommt, dass sie von nie-

mandem geliebt ist, bedeutet das im christlichen Verständnis, dass ihr nicht vergeben

worden ist, dass sie nicht geliebt hat, wie Lukas im 7. Kapitel Jesus zitiert, als er von der

Sünderin spricht: »Ihr müssen viele Sünden vergeben worden sein, wenn sie mir jetzt

soviel Liebe zeigt« (Vers 47). Wenn der Arzt Camilla zu Beginn ihres Leidensweges die

Möglichkeit andeutet, dass sie in der Stunde ihres Todes noch einmal hören wird, dann

meinen die Stunden nach dieser Stunde ein Leben in jener Verklärung, von der auch

Guardini spricht. Nur so ist Schaumanns Konstruktion dieser letzten 24 Stunden zu

erklären, in denen sie ihre Heldin sich so vollständig anders verhalten lässt, dass man

dieses Verhalten nur mit den Worten Guardinis deuten kann: Beginn, Überschritt, Ver-

wandlung (vgl. Guardini 1989, 23). Denn tatsächlich ist dieses Wieder-hören-Können

ein Schock, der dem der Ertaubung durchaus ähnelt. So wie sie vor der Welt ihre Ge-

hörlosigkeit verborgen hat, so verbirgt sie vor ihr nun ihr Hörvermögen. Zwar fühlt sie

die Zeit ihrer Kerkerhaft beendet (vgl. Schaumann 1955, 202), doch was sie nun hört, ist

Betrug, Verzweiflung, Abtreibung und Verleumdung, so dass sie sich wünscht: »Mache,

daß ich morgen wieder ertaubt bin« (ebd., 248).

Wenn ich schreibe, dass die letzten Stunden im Leben Camillas als Verklärung ge-

deutet werden müssen, dann setzt das auch Auferstehung voraus. Auferstehung meint,

»daß nicht nur die Gestalt, sondern auch die Geschichte, nicht nur die Substanz, son-

dern auch das Leben des Menschen aufersteht. Nichts, was darin gewesen ist, ist ver-

nichtet« (Guardini 1989, 75). Das bedeutet, dass der Mensch sein Leben noch einmal

erlebt und noch einmal neu durcharbeiten muss. Guardini begreift diesen Vorgang

durchaus analog zu dem, was psychoanalytische Therapie heißt (vgl. ebd., 52). Und ge-

nau das ereignet sich auch in Schaumanns Roman. Camilla hört und begegnet noch

einmal Personen und Ereignissen ihrer vergangenen Geschichte.

Wie sie einst bei der Rettung eines Kindes das Gehör verlor, so erhält sie es zurück,

als sie ein Kind in den Armen hält und singt. Kurz darauf vernimmt sie, dass Drechsler

Jung die kommende Nacht mit einer anderen Frau zu verbringen plant. Camilla, die

selbst einst von ihrem Verlobten verlassen wurde, will das vereiteln. Geschickt gelingt

es ihr, den Drechsler in der Stunde, in der er sich eigentlich mit der Geliebten treffen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 171

will, zu sich nach Hause zu holen, wo sie ihm ins Gewissen redet, worauf dieser zu

seiner Frau zurückkehrt mit den Worten: »Ach, es ist, als sei man vor dieser Tauben

durchsichtig geworden, und nicht alleine vor dieser« (ebd., 234). Schaumann lässt Ca-

milla hier in einer Weise erscheinen, die Guardini als heilig, also Heil stiftend, begreift:

»Ein Heiliger ist ein Mensch, dessen ganzes Sein in Bewegung gekommen ist; in wel-

chem das Licht Gottes Schicht um Schicht durchleuchtet und durchformt« (Guardini

1989, 47).

Sie kehrt zurück an den Ort der Katastrophe, an jene Stelle am Gartenkanal, wo

sie einst den jungen Max gerettet hat, und diesem begegnet sie dort. Er ist nicht al-

lein und erzählt seinem Gefährten die Geschichte, die sich damals hier zugetragen hat.

Doch heute kann er sich darüber nicht freuen, seine Frau liegt krank im Spital und

er selbst ist arbeitslos. »Warum nur hat’s die Dame damals getan?« (Schaumann 1955,

217), fragt er sich. Seine Zweifel an Camillas rettender Tat stellen ihr ganzes Leben in

Einsamkeit, Keuschheit und Armut infrage. Dieser Moment der existenziellen Bedro-

hung ist der Augenblick Camillas, sich an Gott zu wenden, eine Hinwendung, die es

in der Form vorher noch nicht gegeben hat. Alle ihre religiösen Gefühle blieben bisher

unbestimmt. Diese Unbestimmtheit konstituierte das zerbrochene Ich der Heldin. Auf-

erstehung, Verklärung bedeutet christlich gesehen das Heil-Werden, das Ganz-Werden

dieses zerbrochenen Ichs, daher der Begriff des Heiligen, also desjenigen, der schon im

Heil ist. So deutet sie jetzt ihre Taubheit: »Eines Wesens Wille muß da sein, sonst ist

alles sinnlos, ist ohne Bedeutung, ist nichts denn Zufall« (ebd., 218; Herv. i. Orig.). Ruth

Schaumann bestätigt hier, dass ein Leben, egal ob das einer hörenden oder einer ge-

hörlosen Frau, nur aus dieser Perspektive gedeutet werden kann, und sich damit einer

Deutung, einer Sinnstiftung aus unserer Perspektive entzieht. Sie findet hier zu einer

literarischen Form, gehörloses Leben zu gestalten.

Nach Heiligkeit und Zuwendung zu Gott vollendet Schaumann in einer dritten Be-

gegnung Camillas Verklärung. Eingeleitet wird sie im Romangeschehen kurz vor dem

Wieder-hören-Können, also vor der Todesstunde. Camilla erlebt noch einmal Momen-

te schmerzhafter Erniedrigung. Als »Gehörlose« denunziert, von Erblindung bedroht,

fühlt sie sich amEnde ihrer Kraft, »an unterster Schwelle sitzen«. Jetzt, in dieser Situati-

on, fragt die Dichterin: »Warum erinnern wir uns nicht daran« (ebd., 193; Herv. i. Orig.)?

Und meint damit den Beginn des Johannes-Prologs: »Am Anfang war es, das WORT

(nicht die Kraft, nicht die Tat, nicht Unrast oder Hast) und das WORT war bei Gott und

Gott war das WORT« (ebd.; Majuskeln i. Orig.). Was meint dieses Johannes-Wort? Es

spricht von dem Urverhältnis Gottes zu seinem Sohn, der das Wort, das Evangelium

auf der Erde verkündet hat. Dieses Wort war immer da und steht in einem Verhält-

nis zu Gott, und zwar nicht nur in einem rein geistigen Verhältnis, sondern in einem

durchaus körperlichen, denn der Prolog endet mit den Worten: »Der Einzige, der Gott

ist und am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht« (Joh. 1,18), so wie später

Johannes selbst am Herzen von Jesus ruhen wird. In der Weise, wie sich Jesus Johannes

zugewendet hat, wendet sich Camilla jetzt dem Mädchen Anna zu, die ihr in diesen

24 Stunden gewiss von größter Bedeutung ist. Sie hat den Arzt belauscht, bei dem sie

zur Untermiete wohnt, und dabei erfahren, dass er vor seinem Urlaub noch rasch ein

»Mädchen von dem Wurm befreien« (ebd., 225) will.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Bedeutet Offenbarung das,was Schaumannmit demZitat aus dem Johannes-Prolog

angedeutet hat, von der Guardini schreibt: »Jene Weite, Tiefe und heilige Innigkeit,

jenes Umeinander-Wissen und Füreinander-Sein ist die Heimat, die uns verheißen ist.

In sie gehört der Mensch hinüber. Sie ist die Ewigkeit« (Guardini 1989, 122f.), dann

erfüllt sich dieses Umeinander-Wissen und Füreinander-Sein in der Begegnung mit

dem Mädchen Anna. Sie sucht die junge Frau in deren Absteige, die sicherlich nicht

zufällig »Roter Apfel« heißt, auf, und es gelingt ihr, sie von dem Vorhaben, ihr Kind

abtreiben zu lassen, abzubringen.

DieThemen »ungewollte Schwangerschaft« und »ungewolltes Kind« gehören zu den

häufigsten literarischenMotiven in Ruth Schaumanns Prosa-Werk. In unterschiedlichs-

ten Szenarien gestaltet sie sie. In ihren Texten stellen Sung-Eun Hong und Helge Neu

zwei Beispiele aus ihrem literarischen Werk zu diesenThemen vor sowie Marina Gous-

sar, Dirk Mehnert und Cornelia Wojahn die beiden autobiografischen Romane Amei

und Arsenal, in denen das Thema des nicht geliebten Kindes leitmotivisch ist (De Sousa

Machado et al. 1999, 391ff.). ImRomanDie Taube beschreibt die vereitelte Abtreibung das

Ende des Romangeschehens. Sie kehrt nach Hause zurück, wacht am nächsten Morgen

gelähmt auf und stirbt in den Augen der anderen als Taube.

Zu Beginn dieses Abschnitts habe ich die Frage gestellt: Was heißt Verklärung? Im

Kontext ihres Romans meint Ruth Schaumann damit die Hinwendung ihrer Heldin

zu ihrem Nächsten, ihre Solidarität und Liebe – eine Hinwendung, die ihr erst gelingt

durch einen stilistischen Trick, der sich nur im Kontext des christlichen Selbstverständ-

nisses der Dichterin deuten lässt. Die Kirche spricht, wenn sie von Gott spricht, von

ihm als die Liebe. Mit Liebe meint sie das, was Jesus uns vorgelebt hat, d.h. die Hin-

wendung zum Nächsten. Diese Nächsten sind in Ruth Schaumanns Roman zwei ge-

hörlose Menschen, denen sich ihre Heldin zuwendet. Es ist also falsch anzunehmen,

Ruth Schaumann habe sich für gehörlose Menschen nicht interessiert, nicht um sie

gekümmert. Im Gegenteil, weil gehörlose Menschen ihr so wichtig waren, konnte die

Begegnung zwischen ihr und ihnen nur auf einer Ebene stattfinden, auf der sie ihre

Wahrheit reflektieren konnte, auf der Ebene der Literatur. Und hier ist diese Zuwen-

dung so radikal und total, wie sie auch die christliche Botschaft begriffen hat, von der

Guardini schreibt: »Nirgendwo ist der Mensch so groß gesehen wie in der christlichen

Botschaft; nirgendwowird dieWelt so ernst genommen,wie in ihr; nirgendwowird das

Geschaffene, das in der Zeitlichkeit sich Zutragende so entschieden zu Gott hinauf- und

in Ihn hineingehoben, wie es durch Christus geschieht« (Guardini 1989, 127).

Im letzten Satz des Romans fragt sie: »Was löste in den Zügen der Toten ein so un-

beschreibliches Lächeln aus, daß jeder, der die Verblichene sieht, durch alle seine fünf

Sinne hindurch erschrickt und erbleicht?« (Schaumann 1955, 259). Es erschrecken und

erbleichen die anderen, die vermeintlich Gesunden, die ihre fünf Sinne beisammen ha-

ben, die nicht Anteil haben am Schicksal derjenigen, die eines Sinnes beraubt sind.Wer

eines Sinnes beraubt ist,muss auf Reisen gehen, denn die ursprüngliche Bedeutung von

»sinnen« ist reisen. Er muss das suchen, was andere scheinbar so sicher besitzen. Im

»unbeschreiblichen Lächeln« Camillas hat Schaumann angedeutet, dass die Erfahrung

von Gehörlosigkeit nicht beschreibbar ist, dass sie auch selbst mit diesem Thema zu

scheitern droht. Und gleichzeitig löst dieses Scheitern ein Lächeln aus, dessen Grund

im Erkennen dieses Scheiterns liegt. Die gehörlose Camilla, die dieses Scheitern Tag für

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vom tiefen Schlummerruf der Taube« 173

Tag erfahren hat, kann nun lächeln, doch Hörende, Normale, Selbstsichere, die müssen

sich davor fürchten.

IV

Der RomanDie Taube (vgl. Abb. 4) steht an einemWendepunkt im Schaffen Ruth Schau-

manns. Er erscheint 1955, ist aber bereits zehn Jahre früher geschrieben worden (vgl.

Wagner 1990, 64). Die Frage, weshalb der Roman nicht bereits in den 40er-Jahren ver-

öffentlicht wurde, konnten ihre Söhne nicht beantworten. In den Jahren zwischen 1946

und 49 wurden 18 Titel von Schaumann publiziert, doch der Roman der Gehörlosigkeit

musste warten. Möglicherweise liegt die Antwort in der Brisanz der Thematik. Hier

wird das Leben einer gehörlosen Frau geschildert; für denmit denWerken Schaumanns

vertrauten Leser ist es unschwer zu erkennen, dass in den Zügen Camillas Spuren der

Dichterin zu finden sind.Mit der Veröffentlichung wird einThema publik, das es bisher

peinlich zu verbergen galt. Ruth Schaumanns Coming-out als gehörlose Frau steht be-

vor, und dieser Prozess ist so schmerzhaft, wie die Erfahrung der Gehörlosigkeit selbst.

»Mache, daß ich morgen wieder ertaubt bin« (Schaumann 1955, 248) ist nicht nur der

Hilferuf gegen das Unbill, das auf Camilla hereinstürzt, es ist auch der Hilferuf, sich

nicht dem Anspruch stellen zu müssen, sich als Taube zu erkennen und zu bekennen,

denn Taubheit – ihre Söhne berichten davon – barg für Ruth Schaumann auch immer

die Möglichkeit des Rückzugs und des Verstecks. Dennoch musste sie sich dem An-

spruch stellen, wenn nicht im Leben, so doch im Werk, und hier bleibt sie sich treu als

expressionistische Schriftstellerin, die ihr Werk als Befreiung des Menschen begreift

in der Frontstellung gegen die bürgerliche Gesellschaft, die gehörlosen Menschen ei-

nen Platz im Abseits zugewiesen hat, und gegen die bürgerliche Kultur, die neben sich

nichts anderes dulden kann.

Ruth Schaumanns Ehemann, Friedrich Fuchs, bezeichnete die Kunst Ruth Schau-

manns einst als »genuin-christlich« (Fuchs 1923, 192). In dieser Zeit stand Ruth Schau-

mann ganz in der Auseinandersetzung der kommenden Konversion. Das in diesen Jah-

ren entstehende Werk reflektiert diese Auseinandersetzung um eine christliche und

katholische Position. In den Jahren 1945 bis 1955 jedoch findet in ihrem Leben ein Um-

bruch statt. Mit dem Tod von Friedrich Fuchs 1948 hatte sie den wichtigsten Mensch in

ihrer religiösen Auseinandersetzung verloren. Die Bedeutung von Katholizität – nicht

von christlicher Offenbarung – gerät in den Hintergrund. In den Vordergrund rückt

die Auseinandersetzung um ein Thema, das sowohl in der Familie als auch in der Öf-

fentlichkeit tabu war, ihre Gehörlosigkeit. Zehn Jahre dauert es, bis sie sich entschließt,

ihren Roman der Gehörlosigkeit zu veröffentlichen. Jetzt ist sie wieder ganz da und ihre

Feder fliegt. »›Es sind 1793 handgeschriebene Seiten‹, sagt sie mit jenem Ton der Un-

beugsamkeit, der so bezeichnend für diese herrische Wahrheitssucherin ist. »Ich habe

sie ›Das Arsenal‹ genannt, weil sie voller Waffen sind. Für meine Verteidigung und für

andere, die sie brauchen können – Lehrende, Liebende vielleicht‹« (Horn 1964, 14). Noch

vier Jahre wird es dauern, bis Das Arsenal veröffentlich werden wird, vier Jahre des Rin-

gens und Kämpfens, denn der Verleger lehnt das Buch in demUmfang als unverkäuflich

ab. Sie kämpft um jede Seite, jede Zeile, und es gelingt ihr schließlich, ihren autobiogra-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

fischen Roman durchzusetzen. Es ist ein Roman, der auf fast jeder Seite Gehörlosigkeit

thematisiert. Ruth Schaumann schreibt, was vorher keiner zu schreiben gewagt hat und

was vorher Kritiker und Leser nicht zu lesen gewagt haben. Sie hat Gehörlosigkeit der

Finsternis der Sprachlosigkeit entrissen zu einem Zeitpunkt, wo in Deutschland über

dieses Thema nur mit einem mitleidigen Auge hinweggegangen wurde.

Die Gemeinschaft der Gehörlosen kann sich glücklich preisen, in Ruth Schaumann

eine Schwester zu wissen, die – wie keine andere zuvor – literarisch ein Denkmal ge-

setzt hat vom Leben einer gehörlosen Frau.

Abbildung 4: »Die Taube« (1955)

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010 - am 13.02.2026, 07:17:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

