
—7—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Philosophie und Öffentlichkeit*

Rainer Enskat
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

rainer.enskat@phil.uni-halle.de 

Zusammenfassung

In diesem Aufsatz geht es um die Klärung der Beziehungen zwischen 
Philosophie und Öffentlichkeit. Seit den terminologischen Prägungen 
durch Aristoteles bildet die Kategorien-Analyse das Kernstück der phi-
losophischen Arbeit - also Analysen, die die Gründe der Berechtigung 
klären sollen, mit der solchen Kategorien sowohl in der alltäglichen wie 
in der wissenschaftlichen Erfahrung Schlüsselrollen für die Erschließung 
von Grundstrukturen der Welt zufallen, und zwar von Strukturen der 
natürlichen Welt ebenso wie von solchen der praktischen und der te-
chnischen Welt. Obwohl die kategorialanalytische Arbeit der Philoso-
phie der Öffentlichkeit fremd bleibt, bleibt die Philosophie doch stets 
auf die Öffentlichkeit bezogen, weil die von ihr analysierten Kategorien 
aus dem Gebrauch stammen, der ursprünglich in der Öffentlichkeit von 
ihnen gemacht wird. Löst man die Resultate solcher Kategorialanaly-
sen aus ihrer Verflechtung mit den Arbeitsmethoden und -techniken der 
Philosophie heraus, um sie in der Öffentlichkeit in verständlicher Weise 
zu kommunizieren, dann entstehen in der Regel pseudo-philosophische 
Quasi-Gerüchte - analog wie pseudo-wissenschaftliche Quasi-Gerüchte 
entstehen, wenn man Resultate wissenschaftlicher Forschung zu diesem 
Zweck aus ihrer Verflechtung mit den Untersuchungsmethoden und 
-technken dieser Forschung herauslöst. Diese öffentlichen Kommu-
nikationsgeschicke sind ein Teil des Entfremdungsgeschehens, das der 
Philosophie durch die Struktur der Öffentlichkeit nicht weniger wider-
fährt als der Wissenschaft. Diesem Geschehen kann die Philosophie in 
authentischer Weise nur an dem öffentlichen Ort entgegenwirken, der 
zu keinem anderen Zweck institutionalisiert worden ist als dazu, daß 
sie ihre jeweils fruchtbarsten Analysemethoden und -techniken in au-
thentischer Weise erprobt, verbessert und ihren jeweils besten Adepten 
zu vermitteln sucht - an der Universität mit ihren rechtlich gehegten 
Räumen für Forschung und Lehre.

Schlüsselwörter: Öffentlichkeit, Universität, Aufklärung, Entfremdung.

*	 Der Text bildet die für die Publikation überarbeitete Fassung meiner 
Abschiedsvorlesung an der Universität Halle vom 7. Juli 2008. Neu sind 
außer den Fußnoten nur die in der Vorlesung zurückgehaltenen Abschnitte 
II-IV, S, 2-8.

Methodus Nº 4 (2009) pp. 7 - 45 Artículos

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—8—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

Abstract

This text attempts to clarify the relationship between philosophy and 
the public sphere. Since Aristotle coined certain key philosophical 
terms, the analysis of categories has become the focus of philosophical 
work – that is, analysis that should elucidate the foundations of the the 
authority of categories that play a key role in uncovering basic struc-
tures of both everyday and scientific experience. Such categories are 
also significant for uncovering the structures of the natural, practical 
and technical world. Although the philosophical analysis of catego-
ries is foreign to the public sphere, philosophy continues to refer to 
it for the following reason: Philosophy analyzes categories that ari-
se from the public sphere where they are originally employed. If one 
disconnects the results of such category-analyses from the methods 
and techniques of philosophy –so that one may communicate them 
to the public sphere–  in general they turn into pseudo-philosophical 
“sounds”, analogous to the way pseudo-scientific “sounds” arise when 
the results of scientific investigations are disconnected from their re-
search methods and techniques. These skills of public communication 
are a component of the alienation process that affects philosophy no 
less than science. Philosophy can counter this process in an authentic 
way only at the university, i.e., a public space intended for research 
and teaching, which was institutionalized for no other reason than to 
test and improve its philosophical methods and techniques of analysis 
in an authentic way.  

Keywords:  Public sphere, University, Enlightenment, Alienation.

I

Als ich heute vor 15 Jahren meine Antrittsvorlesung an dieser 
Universität gehalten habe, habe ich u.a. auch an eine symbolträchtige 
und gleichzeitig tragische Beziehung zwischen Philosophie und Öf-
fentlichkeit erinnert – an die Tragik, die sich in der öffentlichen Ver-
klagung, Selbstverteidigung, Verurteilung und Hinrichtung von So-
krates gezeigt hat1. Als ich dreißig Jahre früher, im Sommersemester 
1963 mein Studium an der Universität Hamburg aufnahm, wurde ich 
durch den Umstand irritiert, daß sich im Vorlesungsverzeichnis hinter 

1	 Vgl. vom Verf., Aufklärung als abendländische Bewegung, in: Inmitten 
der Zeit. Beiträge zur europäischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift 
für Manfred Riedel (Hg. Th. Grethlein und H. Leitner), Würzburg 1996, 
S. 519-35. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—9—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

den Titeln von Professoren die Buchstabenabkürzungen „o.ö.“ bzw. 
„a.ö.“ fanden. Ich wurde schnell darüber informiert, daß damit signa-
lisiert wurde, daß diese Professoren den Status von ordentlichen bzw. 
von außerordentlichen öffentlichen Professoren innehaben. Es kann 
hier nicht meine Aufgabe sein, die rechtspolitische Vorgeschichte und 
Legitimation dieser Statusqualität zu erläutern. Doch der Kontrast 
könnte kaum dramatischer sein als der zwischen dem öffentlichen 
Charakter der Orte in der athenischen Polis, an denen Sokrates durch 
seine Dialoge buchstäblich sein Leben aufs Spiel setzte, und dem öf-
fentlichen Charakter des Status’, mit dem ein moderner Professor 
für Philosophie seine Lehrveranstaltungen in dem rechtspolitisch ge-
schützten und gehegten Raum der akademischen Öffentlichkeit einer 
Universität anbieten kann. Zwar hat sich bis in die jüngste Vergan-
genheit immer wieder einmal gezeigt, daß dieser Raum buchstäblich 
über Nacht, aber im hellen Licht der Öffentlichkeit zum Medium des 
Unrechts und der Gewalt nicht nur einer verblendeten Politik und 
einer verblendeten Rechtssprechung, sondern sogar von verblendeten 
Professoren und von irregeführten Studenten werden kann. 

Umso undurchsichtiger wird in solchen Situationen die Struktur 
der Öffentlichkeit, in deren Licht alles dies geschehen kann. Das viel 
beschworene ‚Licht der Öffentlichkeit’ ist offensichtlich am allerwe-
nigsten geeignet, Licht in die Struktur der Öffentlichkeit selbst zu 
werfen. Was ist das also für eine eigentümliche Dimensionen namens 
Öffentlichkeit, die so viele verschiedene Ausfaltungen hat wie z. B. 
die akademische Öffentlichkeit, die Gerichtsöffentlichkeit, die bür-
gerliche Öffentlichkeit oder die Medienöffentlichkeit, die aber auch 
zu einem personalen Statusattribut werden konnte wie im Fall eines 
öffentlichen Professors? Und unter welchen Aspekten und mit Hil-
fe welcher Methoden kann die Philosophie zu solchen Fragen über-
haupt in einer Weise Stellung nehmen, die ihr von keiner anderen 
Disziplin abgenommen oder streitig gemacht werden kann?

Ich habe in den Jahrzehnten seit dem Beginn meines Studiums 
der Philosophie gelernt, daß es viel schwieriger ist, diese Frage an-
gemessen zu beantworten, als es zunächst scheinen mag – auch im 
Licht der Antworten, die ich seit damals studiert habe. Nicht viel 
leichter ist es, die Frage nach der Art der Beziehungen zu beantwor-
ten, die die Philosophie und die Öffentlichkeit nicht nur faktisch zu-
einander unterhalten, sondern die sie zueinander auch unterhalten 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—10—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

können oder unterhalten sollten – und zwar insbesondere unter den 
Bedingungen einer Lebenswelt, die durch eine unablässig wachsende 
Wissenschafts- und Technikbasierung ebenso  unablässig komplexer 
wird. Ich möchte meine heutige Vorlesung daher benutzen, in einigen 
Schritten zu bedenken zu geben, wie die Philosophie zur Antwort auf 
die Frage gelangen kann,  wie sie in der Gegenwart mit ihren ureigen-
sten Mitteln ihr eigenes Verhältnis zur Öffentlichkeit durchschauen 
und angemessen gestalten kann.

II

Wenn man in den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts Philosophie stu-
dierte und die schwer durchschaubaren Beziehungen zwischen Phi-
losophie und Öffentlichkeit durchschauen wollte, war es fast unum-
gänglich, einem zuerst 1962 erschienenen Buch zu begegnen, in dem 
unter dem Titel Strukturwandel der Öffentlichkeit eine, wie es im 
Untertitel heißt, Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft untersucht 
wurde2. Sein Verfasser wurde bald danach – nicht zuletzt auf der 
Grundlage dieses Buches – in Personalunion Professor für Philoso-
phie und für Soziologie. Das Buch von Jürgen Habermas ist in den 
Jahrzehnten seit seinem Erscheinen zu einem internationalen Spit-
zenreiter auf dem Zitationsindex seines Themen- und Problemkreises 
geworden und ist seitdem fast zwei Dutzend mal neu aufgelegt wor-
den. Doch was für ein Bild von der Struktur der Öffentlichkeit und 
deren Wandel konnte sich ein Student der Philosophie – aber selbst-
verständlich nicht nur der Philosophie – in den 60er Jahren zueigen 
machen, wenn er die Untersuchungen dieses Buches studierte?

Er wurde von Habermas darüber ins Bild gesetzt, daß die unter 
den Bedingungen der Realgeschichte reifste mögliche Gestalt der Öf-
fentlichkeit zwei Brennpunkte habe: In dem einen Brennpunkt loka-
lisiert Habermas die „literarisch bestimmte […] Öffentlichkeit eines 
Publikums räsonierender Privatleute“3, die als „politisch fungierende 
Öffentlichkeit“4 den „permanenten kritischen Kommentator […] des 
Parlaments […] und […] offiziell bestellten Diskussionspartner der 

2	 Vgl. Jürgen Habermas. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen 
zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft (11962), Neuwied 21965.

3	 Strukturwandel, S. 8.
4	 A.a.O., S. 40.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—11—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Abgeordneten“5 bildet, weil sie „die Funktion einer pragmatischen 
Wahrheitskontrolle“6 ausübt und weil „das öffentliche Räsonne-
ment der Privatleute überzeugend den Charakter einer gewaltlosen 
Ermittlung des zugleich Richtigen und Rechten behauptet“7; in dem 
anderen Brennpunkt lokalisiert Habermas „politische Institutionen 
[…], die als ihren objektiven Sinn die Idee ihrer eigenen Aufhebung 
glaubhaft in sich aufnehmen: veritas non auctoritas facit legem, die 
Idee der Auflösung der Herrschaft in jenen leichtfüßigen Zwang, der 
nurmehr in der zwingenden Einsicht einer öffentlichen Meinung sich 
durchsetzt“8; das wichtigste Verfallssymptom dieser Struktur identifi-
ziert Habermas mit einem „Widerspruch der im bürgerlichen Rechts-
staat institutionalisierten Öffentlichkeit […]: mit Hilfe ihres Prinzips, 
das der eigenen Idee zufolge aller Herrschaft entgegengesetzt ist, 
war eine politische Ordnung begründet, deren gesellschaftliche Basis 
Herrschaft nun doch nicht überflüssig machte“9.

Wer sich dieses Bild von der Struktur der Öffentlichkeit und von 
ihrem Verfall zueigen gemacht hatte, konnte sich allerdings spätestens 
1973 von dem Freiburger Politikwissenschaftler Wolfgang Jäger dar-
über belehren lassen, daß die wichtigsten Prämissen von Habermas’ 
Erklärungen, Diagnosen und therapeutischen Implikationen auf einer 
rückwärtsgewandten Utopie beruhen.10 Rückwärtsgewandte Utopi-
en haben bekanntlich eine gemeinsame Struktur: Sie beschreiben zu-
nächst in hinreichend zutreffender Weise eine empirisch vorfindliche, 
aus überlieferten Dokumenten rekonstruierbare gesellschaftliche oder 
verfassungspolitische Mustersituation; sie verleihen der Struktur dieser 
Mustersituation sodann mit Hilfe von prinzipientheoretischen norma-
tiven Überlegungen aus Texten der geschichtlichen Phase dieser Mu-
stersituation den Rang eines unüberbietbaren, optimalen Höhepunkts; 
sie stellen anschließend wiederum empirisch fest, daß sich die Struktur 
der Mustersituation im Laufe der Geschichte spätestens in der Ge-
genwart aufgelöst hat; sie diagnostizieren schließlich diese Geschichte 

5	 A.a.O., S. 77-78.
6	 A.a.O., S. 122.
7	 A.a.O., S. 94.
8	 A.a.O., S. 101.
9	 A.a.O., S. 101.
10	 Vgl. Wolfgang Jäger, Öffentlichkeit und Parlamentarismus. Eine Kritik an 

Jürgen Habermas, Stuttgart/ Berlin/ Köln/ Mainz 1973.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—12—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

konsequenterweise als eine Verfallgeschichte und lassen der Gegenwart 
mehr oder stillschweigend nur noch die Wahl, sich mit ihrer unheil-
baren Situation und deren weiterem Verfall entweder sehenden Auges 
und resignativ oder aber blind abzufinden oder aber die Grundstruktur 
der vergangenen Mustersituation durch eine revolutionäre Aktion und 
mit Hilfe eines dafür geeigneten revolutionären Subjekts in angeblich 
zeitgemäßer Gestalt wiederherzustellen.

III

Es ist das Verdienst der damaligen Analysen von Jäger, aus Haber-
mas’ verwickelten Überlegungen die realgeschichtlichen Momente 
klar herauspräpariert zu haben, aus denen dieser das Material seiner 
rückwärtsgewandten Utopie gewonnen hat. Jäger macht darauf auf-
merksam, daß sich die von Habermas ins Auge gefasste Mustersitua-
tion allenfalls in transitorischen Formen in einigen Bundesstaaten des 
Deutschen Reiches in der Zeit des Vormärz abgezeichnet hat – also 
während der rund dreißig Jahre seit dem Ende der napoleonischen 
Herrschaft 1815 und der deutschen Märzrevolution von 1848. Die 
maßgeblichen Theoretiker der normativen Grundlagen dieses Typus’ 
einer sehr vergänglichen und regional sehr beschränkten politischen 
Öffentlichkeit, auf die sich Habermas hätte berufen können, aber 
auffälligerweise gar nicht berufen hat, waren in Deutschland Autoren 
wie Lorenz von Stein, Rudolf Gneist, Robert Bluntschli und Hegel, 
in Frankreich Autoren wie François Guizot und Benjamin Constant. 

Habermas’ wichtigster theoretischer Gewährsmann ist statt-
dessen Kant. Den einen theoretischen Brennpunkt bilden Kants 
berühmte Bemerkungen über die Chancen der Aufklärung: „Es ist 
für jeden einzelnen Menschen schwer, sich aus der ihm beinahe zur 
Natur gewordenen Unmündigkeit herauszuarbeiten. […] Daß aber 
ein Publikum sich selbst aufkläre, ist eher möglich; ja es ist, wenn 
man ihm nur die Freiheit läßt, beinahe unausbleiblich“11; gleich-
wohl, so fügt zwar Kant, aber nicht Habermas hinzu, „kann ein 
Publicum nur langsam zur Aufklärung gelangen“12. Kants Formu-
lierungen werden offensichtlich von einer äußerst spannungsvollen 
11	 Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, in: Kant’s 

gesammelte Werke, Akademie-Ausgabe (Ak.), Berlin 1900ff., Bd. VIII, S. 
36; vgl. Habermas, a.a.O., S. 118.

12	 Kant, Aufklärung, S. 36.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—13—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Verbindung aus einer theoretischen Gewissheit und aus einer sehr 
vorsichtigen und weit in die Zukunft zielenden praktischen Hoff-
nung getragen. Doch zu den für Habermas’ Konzeption zentralen 
Frage, nämlich: mit welchen Mitteln, mit welchen Zielen und unter 
welchen Aspekten die Mitglieder eines Publikums in angemesse-
ner Weise zu einer politisch fungierenden Öffentlichkeit beitragen 
können, hat Kant weder in diesem noch in einem anderen Kontext 
jemals Stellung genommen. Er hat allerdings klargestellt, dass Än-
derungen der politischen Struktur eines Gemeinwesens – und damit 
auch an den die Struktur der Öffentlichkeit bildenden Institutionen 
und Organisationen – nur durch Reformen „von oben herab“,13 
aber nicht durch eine „Revolution“14  „von unten hinauf“15  durch-
geführt werden dürfen. Die von Habermas nicht berücksichtigte 
verfassungsrechtliche und -politische Konzeption des für eine po-
litische Öffentlichkeit konstitutiven Teilfaktors einer freien Presse 
findet sich allerdings zum ersten Mal und sogleich mit großer real-
geschichtlicher Tragweite schon in den vorrevolutuionären Debat-
ten der Federalist Papers16  von 1787 bis 1788.

Den anderen theoretischen Brennpunkt in Habermas’ Kant-
Rekurs bilden Kants scharfsinnige formale Überlegungen zur 
Verträglichkeit von Moral und Politik im II. Anhang seiner Schrift 
Zum ewigen Frieden17. Dieser Rekurs hat wiederum den für Habermas’ 
Öffentlichkeitskonzeption entscheidenden Nachteil, daß dem 
Publikum durch Kants Kriterium der Verträglichkeit von Moral und 
Politik ausschließlich die Rolle einer moralischen Instanz, aber gerade 
nicht die Trägerschaft einer politisch fungierenden Öffentlichkeit 
zugeschrieben wird. Wer ein vom Parlament verabschiedetes Gesetz 
oder ein Gesetzesvorhaben oder eine Maßnahme der Regierung oder 
der Verwaltung moralkonform findet, der braucht die politische 
Materie der jeweiligen Agenda genauso wenig beurteilen zu 
können wie er zur politischen Materie einer moralisch skandalösen 

13	 Vgl.  Kant, Der Streit der Fakultäten, in: Ak. VII, S. 92. 
14	 A.a.O., S. 87.
15	 A.a.O., S. 92
16	 Vgl. Federalist Papers. Hamilton/Madison/Jay . With an introduction, 

table of contents, and index of ideas by Clinton Rosseter, Ney York/
Toronto/London 1961, S. 516.

17	 Vgl. Habermas, Öffentlichkeit, a.a.O., S. 122ff.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—14—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

politischen Agende Stellung nehmen können muß. Das von Kant in 
diesem Kontext konzipierte Publikum ist jedenfalls ausschließlich ein 
moralisch fungierendes, aber gerade nicht ein politisch fungierendes 
Publikum. Ich lasse heute allerdings die Frage auf sich beruhen, 
welche Tragweite es für die Konzeption einer politisch fungierenden 
Öffentlichkeit mit sich bringt, wenn man eine Konzeption einer 
moralisch fungierenden Öffentlichkeit mit einer Konzeption einer 
politisch fungierenden Öffentlichkeit konfundiert. Es muß jedenfalls 
mehr als bloß zu denken geben, daß Habermas aus den von ihm 
berücksichtigten Teilen seiner Kant-Lektüre allen Ernstes meinte die 
Konsequenz ziehen zu können, daß „[…] Politik grundsätzlich in 
Moral überführt werden [kann]“18.

Doch mindestens so aufschlussreich wie die theoretischen 
Kontexte Kants, denen Habermas Beachtung geschenkt hat, sind 
die theoretischen Kontexte, die er vernachlässigt hat. Ein ganz 
besonderes Gewicht unter diesen vernachlässigten Kontexten 
fällt Kants Rechtsphilosophie zu. Vor allem einem Element fällt 
in diesem Zusammenhang eine Schlüsselrolle zu – der Theorie 
Kants, die der Begründung des Gedankens gewidmet ist, daß, wie 
Kant es formuliert, „das Recht […] mit der Befugnis zu zwingen 
verbunden [ist]“19. Diese Theorie liefert bis heute eine der am besten 
durchdachten Konzeption dessen, was man während der Jahre meines 
Studiums unter dem irreführenden Decknamen der ‚strukturellen 
Gewalt’ öffentlich in Mißkredit zu bringen versucht hat. Doch bei 
der sog. strukturellen Gewalt, die mit der dem Recht innewohnenden 
Zwangsbefugnis identisch ist, handelt es sich um nichts anderes als 
um die Gewalt, die ausschließlich der Durchsetzung des Respektes 
für das Recht in einem rechtlich geordneten politischen Gemeinwesen 
dient. Habermas’ Formel von den politischen Institutionen, die als 
ihren objektiven Sinn die Idee ihrer eigenen Aufhebung glaubhaft in 
sich aufnehmen, um Herrschaft überflüssig zu machen und Politik in 
Moral überzuführen, setzt stillschweigend eine Anthropologie voraus, 
wie sie menschenfremder, politikfremder und weltfremder nicht sein 
könnte. Durch eine solche Anthropologie wird dem Publikum ebenso 
stillschweigend der geradezu abgründige Irrtum vermittelt, als wenn 
die wichtigste Aufgabe einer politisch fungierenden Öffentlichkeit in 

18	 A.a.O., S. 122.
19	 Kant, Metaphysik der Sitten, Ak. VI,  S. 231ff. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—15—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

der Wachsamkeit darüber bestünde, daß die politischen Institutionen 
vor allem darauf hinzuwirken hätten, sich selbst und damit Herrschaft 
überhaupt überflüssig zu machen und Politik in Moral überzuführen.

Exkurs

In welchen Formen ein Versuch Gestalt annehmen kann, Politik in Mo-
ral überzuführen, wenn er in der von Habermas erörterten geschichtli-
chen Phase der europäischen Geschichte unmittelbar unter den Bedin-
gungen der politischen Praxis unternommen wird, zeigt sich, wenn man 
darauf achtet, wie Maximilien Robespierre die Adressaten in seinem 
politischen Aktionsfeld am 15. April 1793 und am 5. Februar 1794 vor 
der Société des amis de la liberté et de l´égalité auf das Thema Sur la 
constitution bzw. Sur la principe de morale politique qui doivent gui-
der la convention nationale dans l´administration de la République ein-
zustimmen gesucht hat20. Robespierre greift hier die Aufforderung des 
Mitglieds Buzot der Société auf, endlich „commencer par l´organisation 
du gouvernement“21. Er versteht diese Aufforderung, Institutionen, 
Ämter, Befugnisse, Zuständigkeiten und deren Grenzen sowie Gremien 
und Prozeduren für die praktischen, kognitiven und technischen Au-
fgaben der politische Regierungspraxis des Alltags zu entwerfen,  als 
Ausdruck der Frage, „qu´est-ce que l´organisation du gouvernement 
d´un peuple?“.22 Der Kunstgriff von Robespierres Umfunktionierung 
der sowohl verfassungspolitischen wie organisationspolitischen Frage 
nach der zu entwerfenden Regierungsform  in die Frage nach der Form 
einer Volksregierung enthüllt seine Funktion, indem er Robespierre er-
laubt zu behaupten, „Ce n´est autre chose, …, que les loix fondamen-
tales qui forment sa (i.e. du peuple, R.E.) constitution, qui constitutent 
son gouvernment“23.  Und die damit vorbereitete identifikatorische 
Frage „Quelle est la base de la constitution et du gouvernement?“ 
bereitet die identifikatorische Antwort vor „Ce sont, sans contredit, 
les droits des hommes“24. Entscheidend indessen für das ganze argu-
mentative Grundmuster von Robespierres Rückführung von Politik 

20	 Vgl. Oeuvres de  Maximilien Robespierre, Tome IX. Discours (4e Partie). 
Septembre 1792-27 Juillet 1793 (Hg. M. Bouloiseau/G. Dautry/ J. 
Lefebvre/A. Soboul, Paris 1957, S. 433-41 bzw.  Tome X (Discours (5e 
Partie).27 Juillet 1793-27 juillet 1794, S. 350-68.

21	 S. 434.
22	 Ebd., Hervorhebung R.E.
23	 Ebd.
24	 Ebd., Hervorhebung R.E.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—16—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

in Moral ist indessen der Umstand, dass er die Menschenrechte  nicht 
etwas als Rechte konzipierte, wie sie von jeder Regierung – ob nun auf 
Grund einer positiven Verfassungsbestimmung oder ohne sie – respe-
ktiert werden müssen.  Vielmehr geht er von seiner bis zu diesem Punkt 
konstitutionalistischen Argumentation zu einer finalistischen oder te-
leologischen Argumentation über mit Hilfe der doppelten Frage „Quel 
est le but du gouvernement? Quel est le but de la constitution?“25. Im 
Licht – oder besser: im Schatten – dieser finalistisch-teleologischen Ver-
kehrung bestimmt er das Ziel von Verfassung und Regierung sodann 
mit Hilfe der im Grunde apolitischen, individual-ethischen Kategorie 
des Glücks, indem er seine Doppelfrage beantwortet: “C´est le bonheur 
des hommes“26. Doch  ohne dass dies durch die ohnehin schon abwe-
gige finalistisch-teleologische Verkehrung der verfassungspolitischen 
Aufgaben in ethisch-moralische Konzeptionen aus kategorial- oder 
argumentationsanalytischen Gründen zwingend gemacht wäre, übers-
pannt er die Debatte über die Verfassung – und damit über die Re-
gierung – in völlig maßloser Weise mit der geradezu anthropologisch 
überspannten Aufgabe festzulegen, worin die Verfassung – und damit 
die Regierung – das Glück des Volkes zu sehen habe: “La discussion de 
la constitution… doit fixer le bonheur du peuple“27. Robespierre hat 
die nicht nur verfassungspolitische, sondern auch anthropologische 
Überspanntheit dieser Aufgabenstellung offenkundig selbst durchs-
chaut, wenn er bemerkt, eine verfassungspolitische Debatte mit dieser 
Aufgabenstellung sei “un acte religieux“28. Rousseau, der bekanntlich 
Robespierres schwärmerisch verunstaltete Autorität in Fragen der Po-
litischen Philosophie war29, hätte im Blick auf die kognitiven Quellen 
einer verfassungspolitischen Debatte, die das Glück des Volkes ein für 
alle Mal durch einen religiösen verfassungspolitischen Akt bestimmen 
soll, nur die sarkastische Frage übrig gehabt, ob denn die Einsicht in 

25	 Ebd., Hervorhebungen R.E.
26	 Ebd.- Es fällt auf, dass Habermas ausgerechnet in der Abhandlung, Die 

klassische Lehre von der Politik und ihr Verhältnis zur Sozialphilosophie, 
in: ders., Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Neuwied 
1963, S. 13-51, die Aufgabe der praktischen Politik am individual-ethisch 
konzipierten Ziel des guten, gerechten und glücklichen Lebens orientiert. 

27	 A.a.O., S. 435, Hervorhebung  R.E. 
28	 Ebd.
29	 Zu Rousseaus Politischer Philosophie vgl. vom Verf., Bedingungen der 

Aufklärung. Philosophische Untersuchungen zu einer Aufgabe der Ur-
teilskraft, Velbrück Wissenschaft, Weilerswit 2008, S. 425-514.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—17—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

den Charakter dieses Glücks „… par une inspiration subite?“30 ge-
lingen solle. Angesichts von Robespierres Überführung von Politik in 
Moral ist es dann freilich auch nur konsequent, dass er tugendethisch 
argumentiert, „… le ressort du gouvernement populaire dans le paix 
est la vertu“31, und dass er terroristisch argumentiert, „… le ressort 
du gouvernement populaire en révolution est à la fois la vertu et la 
terreur“, weil „La terreur n´est autre chose que … une émanation de la 
vertu“32. Die wirklichen politischen Aktionen, die Robespierre seit sei-
ner ersten Wortmeldung als Abgeordneter der Nationalversammlung 
am 16. Juni 1789 praktiziert, angeregt bzw. organisiert hat, bilden den 
ebenso unmissverständlichen wie unentbehrlichen `Klartext´ zu dieser 
Überführung der Politik in Moral. 

IV

In Wahrheit verhalten sich die Dinge in diesem Zusammenhang nur 
allzu offenkundig nahezu umgekehrt als sie von Habermas konzipiert 
werden. Politische Institutionen sind nicht dazu da, sich selbst über-
flüssig zu machen und Politik in Moral überzuführen, und die poli-
tisch fungierende Öffentlichkeit ist nicht dazu da, über eine möglichst 
tüchtige Wahrnehmung solcher Scheinaufgaben durch die Politik zu 
wachen. Vielmehr sind politische Institutionen, politische Ämter, po-
litische Gremien und politische Prozeduren aus anthropologischen 
Gründen, aus Gründen der praktischen, der kognitiven und der tech-
nischen conditio humana bis zum Sanktimmerleinstag unentbehrlich. 
Keinem einzelnen Menschen und keiner noch so großen Gruppe von 
Menschen kann zugetraut oder zugemutet werden, daß sie sich neben 
ihrer alltäglichen kognitiven, praktischen und technischen Sorge um 
ihre individuelle und familiäre Bedürfnisbefriedigung und ihre damit 
verbundene, beruflich vermittelte Nutzenoptimierung auch noch hin-
reichend tüchtig um die praktischen, die kognitiven und die technis-
chen Aufgaben kümmern, die die beiden chronischen Schlüsselaufga-
ben der Politik mit sich bringen – die Suche nach normativen Regu-
lierungen, durch die die leibhaftigen Handlungsweisen der Mitglieder 
eines Gemeinwesens unter ihren mehr oder weniger schnell sich wan-

30	 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, in: ders., Oeuvres complètes 
(=O.C.), Bd. III, Paris 1996, S. 380.

31	 Tome X, S. 357.
32	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—18—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

delnden kollektiven Lebensumständen so koordiniert werden kön-
nen, daß die realen Chancen für Förderung, für die Bewahrung bzw. 
für die Wiedererlangung des Gemeinwohl verbessert werden, ohne 
die Moralfähigkeit und die Rechtsansprüche der Menschen sowie die 
Rechtsansprüche der Bürger zu verletzen oder zu gefährden. 

Doch für die Wahrnehmung dieser komplexen praktischen, ko-
gnitiven und technischen Aufgaben der Politik sind in der alteuro-
päischen Tradition von alters her Institutionen, Ämter, Prozeduren 
und Gremien entworfen worden, die von Personen wahrgenommen 
werden sollten, die von ihresgleichen für aufgeklärt genug gehalten 
werden, um sich dieser zur conditio humana gehörenden – und damit 
wahrhaft unendlichen – politischen Sorgen und Aufgaben anzuneh-
men33. Unter den Aspekten der Gegenwart muß man indessen eine 
Mehrzahl von strukturellen Faktoren berücksichtigen, wenn man 
nicht einer rückwärtsgewandten Utopie zum Opfer fallen will, sobald 
man sich an einer Konzeption der Politik und der politisch fungie-
renden Öffentlichkeit versucht. Man muß den ungeheuren kogniti-
ven, praktischen und technischen Komplexitätszuwachs in Rechnung 
stellen, den die politischen Agenden seit dem Beginn der Industriellen 
Revolution und der mit ihr beginnenden wissenschaftsbasierten tech-
nischen Dauerrevolutionierung der alltäglichen Lebenswelt und seit 
der kapitalistischen Revolutionierung der Wirtschaft durchgemacht 
haben; man muß diesen Komplexitätszuwachs an der Vervielfälti-
gung der Ressorts einer modernen Regierung und an dem immensen 
Binnenwachstum der modernen Regierungsapparate spiegeln; man 
muß den nicht weniger großen Komplexitäts- und Funktionszuwachs 
des Parlamentarismus in den westlichen Regierungssystemen in Rech-
nung stellen; man muß das geradezu überdimensionale Wachstum 
sowie den beunruhigenden institutionellen und gesellschaftlichen 
Diffusionsgrad der modernen politischen Integrationsparteien be-
rücksichtigen; und man muß schließlich die Dauerrevolutionierung 
der medialen Techniken für die kommunikative Vermittlung von In-
formationen und Urteilen über die politische Praxis an die Adresse 
des politisch fungierenden Publikums in Rechnung stellen.

33	�������������������������������������������������������������������������� Vgl. zu diesem personalen Attribut der (politisch-praktischen) Aufgeklärt-
heit von Inhaber politischer Ämter unter den Vorzeichen eines republika-
nischen Gemeinwesens im Format eines neuzeitlichen Nationalstaats The 
Federalist Papers, S. 516f. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—19—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Wenn man alle diese strukturellen Faktoren der modernen Politik 
und ihrer neuzeitlichen Entwicklung gebührend in Rechnung stellt und 
ebenso die Aufgabe der Politik, diese Faktoren in den Dienst ihrer klas-
sischen Verpflichtung zur kognitiven, praktischen und technischen Sor-
ge um das Gemeinwohl, dann erweist sich Habermas´ Konzeption der 
Politik und der entsprechenden politisch fungierenden Öffentlichkeit 
nicht nur als rückwärtsgewandte, sondern als schlechte, also schlecht 
durchdachte Utopie. Umso erstaunlicher ist der Erfolg, der dieser Kon-
zeption in der akademischen Öffentlichkeit und auch in beträchtlichen 
Kreisen der nicht-akademischen Öffentlichkeit während der vergange-
nen viereinhalb Jahrzehnte zuteil geworden ist. Was kann insbesondere 
die Philosophie unter diesen Umständen mit ihren Mitteln dazu bei-
tragen, daß die Struktur der Öffentlichkeit besser durchschaut werden 
kann, so daß sie ihr eigenes Verhältnis zur Öffentlichkeit besser durch-
schauen und angemessen gestalten kann und insbesondere ihren genu-
inen Anteil am politisch fungierenden Publikum besser durchschauen 
und angemessen gestalten kann?

V

Ein besonders günstiger Ausblick auf einen gut begehbaren Weg zur 
Beantwortung dieser Fragen eröffnet sich, wenn man sich nicht von 
Anfang an auf quasi-terminologische Formeln wie Struktur, Struk-
turwandel oder Funktionswandel der Öffentlichkeit fixiert, sondern 
wenn man die vieldeutige Metaphorik zu Hilfe nimmt, die sich in der 
herkömmlichen Rede vom Licht der Öffentlichkeit anbietet. Wie jede 
metaphorische Redeweise so hat auch diese gleichsam eine metapho-
rische Nullstufe, auf der sie von ihrer wörtlichen Bedeutung zu ihrer 
metaphorischen übergeht. Auf dieser metaphorischen Nullstufe ist 
das Licht der Öffentlichkeit nichts anderes als das helle Tageslicht, in 
dem die leibhaftigen Handlungs- und Verhaltensweisen – einschließ-
lich der sprachlichen Verhaltensweisen – aber auch die Gestiken und 
die Mimiken der Mitglieder eines Gemeinwesens für die anderen 
Mitglieder desselben Gemeinwesens sichtbar werden.

Doch bereits auf dieser Nullstufe der Metaphorik ist der Schritt 
auf die nachfolgenden Stufen der Metaphorik unvermeidlich. Denn 
jeder weiß aus Erfahrung, daß man z. B. eine und dieselbe Hand-
lungsweise, eine und dieselbe Verhaltensweise, eine und dieselbe 
Gestik, eine und dieselbe Mimik einer und derselben Person in ei-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—20—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

ner und derselben Situation in unterschiedlichen Formen charakte-
risieren kann und trotzdem in diesen unterschiedlichen Formen in 
zutreffender Weise charakterisieren kann. So kann man von einer 
und derselben Handlungsweise einer und derselben Person in einer 
und derselben Situation in zutreffender Weise sagen, daß sie langsam 
agiert, aber auch, daß sie umsichtig agiert, oder, daß sie vorsichtig 
handelt, oder auch, daß sie richtig handelt. Mit jeder entsprechenden 
Aussage kann man über eine und dieselbe Handlungsweise einer und 
derselben Person in einer und derselben Situation die Wahrheit sagen.

Und dennoch wirft man mit jeder dieser wahren Aussagen, wie 
wir ganz ungezwungen sagen können, ein anderes Licht auf diese 
Person, ihre Handlungsweise und ihre Situation. Denn die Lang-
samkeitsaussage ist eine verkappte Vergleichsaussage: Man gibt im 
Grunde zu verstehen, daß die Person langsamer agiert als man es 
von den meisten vergleichbaren Personen in vergleichbaren Situa-
tionen im Durchschnitt der Fälle erwarten darf. Außerdem ist das 
Langsamkeits-Prädikat kein genuines Handlungsprädikat, sondern 
kann genauso angemessen verwendet werden, wenn man feststellt, 
daß sich der Mond langsam bewegt im Vergleich mit einem gleichzei-
tig sichtbaren Kometen. Durch die Umsichtigkeits-Aussage trifft man 
hingegen keine verkappte Vergleichsaussage, sondern gibt zu verste-
hen, daß der Akteur darauf bedacht ist, alle für den Erfolg seiner 
Handlungsweise relevanten gegenwärtigen Umstände rechtzeitig und 
zutreffend zu erfassen und angemessen zu gewichten. Schließlich gibt 
man durch die Vorsichtigkeitsaussage zu verstehen, daß der Akteur 
darauf bedacht ist, alle für ihn vorhersehbaren zukünftigen Konse-
quenzen seiner Handlungsweise ebenfalls rechtzeitig und zutreffend 
zu erfassen und angemessen zu gewichten.

Es liegt auf der Hand, daß und inwiefern man in solchen Fällen 
metaphorisch spricht, wenn man sagt, daß wir jeweils ein anderes 
Licht auf den besprochenen Sachverhalt werfen. Denn es reicht nun 
einmal auch das hellste Tageslicht nicht aus, um unmittelbar beur-
teilen und erkennen zu können, daß eine konkrete Person in einer 
konkreten Situation langsamer handelt als man es von den meisten 
Personen in vergleichbaren Situationen im Durchschnitt der Fälle er-
warten kann. Denn man muß offenbar in der Vergangenheit schon 
häufig genug mit vergleichbaren Handlungsweisen vergleichbarer 
Personen in vergleichbaren Situationen Erfahrung gesammelt haben, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—21—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

um schließlich beurteilen zu können, wie man in einem vergleichba-
ren gegenwärtigen Fall angemessen urteilen kann. Und eine komple-
xe kognitive und praktische Haltung wie die Umsicht eines Akteurs 
erschließt sich aus analogen Gründen ebenso wenig durch das bloße 
Tageslicht wie die nicht weniger komplexe kognitive und praktische 
Haltung der Vorsicht.

VI

Die Philosophie ist fast von Anfang an bemüht gewesen, das Irri-
tierungspotential so weitgehend wie möglich zu neutralisieren, das 
ein naiver Gebrauch von Metaphern aktualisieren kann. Zu die-
sem Zweck prägt sie in entsprechenden Situationen terminologische 
Kunstworte, die sie dann anstelle irritierender Metaphern verwenden 
kann. In unserem konkreten Fall braucht man dann nicht mehr davon 
zu sprechen, daß man auf eine und dieselbe Handlungsweise einer 
und derselben Person in einer und derselben Situation unterschied-
liches Licht wirft, wenn man sagt, die Person handle langsam bzw. 
umsichtig bzw. vorsichtig. Man kann dann davon sprechen, daß man 
in diesen drei Fällen unterschiedliche Kategorien verwendet – eine im 
Grunde physikalische Kategorie, wenn man einem Akteur attestiert, 
daß er langsam agiere, und teilweise kognitive und teilweise prakti-
sche Kategorien, wenn man ihm Umsicht oder Vorsicht attestiert. Bei 
einer kategorialanalytischen Feindifferenzierung müsste man sogar 
noch trennschärfer unterscheiden. Denn die Umsicht bezieht sich auf 
gegenwärtige Umstände einer Handlungsweise und die Vorsicht auf 
zukünftige Konsequenzen einer Handlungsweise. Jede dieser beiden 
kognitiven Tugenden bezieht sich sowohl auf eine andere Dimension 
der Zeit wie auf andere Sachverhalte innerhalb der jeweiligen Zeit-
dimension als die jeweils andere kognitive Tugend. Ebenso setzt die 
Ausübung der Umsicht offenkundig ganz andere kognitive Fähigkei-
ten voraus als die Ausübung der Vorsicht. Doch eben deswegen kann 
die Philosophie alle derartigen Unterschiede schon seit langem in ei-
ner einfachen technischen, unmetaphorischen Sprache als kategoriale 
Unterschiede charakterisieren. 

Die wichtigste Pointe dieser Erinnerung an die Prägung des Ter-
minus Kategorie durch die Philosophie liegt aber darin, daß dieser 
Terminus schon längst einen festen Stammplatz im Sprachgebrauch 
der gehobenen Bildung hat. Dieser Umstand erlaubt es aber auch, ge-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—22—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

nauer zu sagen, wovon das Licht abhängt, das durch die Öffentlich-
keit und in der Öffentlichkeit auf einen Sachverhalt fällt. Denn dies 
hängt offensichtlich davon ab, welche Kategorien verwendet werden, 
wenn in der Öffentlichkeit über einen Sachverhalt gesprochen und 
geurteilt wird. Das Licht der Öffentlichkeit ist daher gar nichts an-
deres als das Licht, das in der Öffentlichkeit auf einen Sachverhalt 
fällt, sofern jemand über diesen Sachverhalt öffentlich mit Hilfe einer 
bestimmten Kategorie spricht und urteilt – und zwar ganz unabhän-
gig davon, ob jemand richtig oder aber falsch urteilt. Wenn jemand 
falsch urteilt, dann fällt lediglich ein trügerisches Licht auf diesen 
Sachverhalt. Deswegen – und nur deswegen – kann auch das Licht 
der Öffentlichkeit trügerisch sein, wie insbesondere die politische Er-
fahrung vermutlich zu allen Zeiten gelehrt hat.

Diese knappen Hinweise und Fragen sollen zunächst nur dar-
auf aufmerksam machen, daß der Gebrauch des Terminus Kategorie 
in unserem Alltag viel mehr zur Klärung des Titelproblems meines 
Vortrags beitragen kann als es zunächst den Anschein haben mag. 
Das hängt sogar unmittelbar mit der sprachgeschichtlichen Situation 
zusammen, in der dieser Terminus zunächst nur für die Zwecke der 
innerphilosophischen Verständigung geprägt worden ist. Als Aristo-
teles diese terminologische Prägung im Athen des vierten vorchristli-
chen Jahrhunderts vollzog, war er mit allen Komponenten der alltäg-
lichen, der außerphilosophischen Gebrauchsbedeutung des Wortes 
kategoría vertraut. Er wusste also, daß es in seinem alltäglichen 
Gebrauch so viel wie Anklage, Vorwurf oder Verklagung bedeutet, 
und zwar insbesondere im Angesicht eines in ein entsprechendes 
öffentliches Amt berufenen Richters. So legt Platon sogleich in der 
zweiten Zeile der allerersten von ihm veröffentlichten philosophi-
schen Schrift – in der Apologie des Sokrates – dem Sokrates das Wort 
von den kategoroí, von seinen Anklägern in den Mund. Aristoteles 
wusste aber genauso selbstverständlich, daß es sich sowohl bei dem 
Substantiv kategoría wie bei den zugrunde liegenden Verbalformen 
um zweiteilige Komposita handelt, an denen auch und letzten Endes 
das griechische Wort a5gora für jenen Platz in einer Polis beteiligt 
ist, auf dem sich alle Bürger versammeln, sobald es darum geht, ge-
meinsam eine alle Bürger gemeinsam betreffende rechtliche oder 
politische Agende in einer allen Bürgern gleichzeitig zugänglichen, 
also öffentlichen Form zu behandeln, also eine alle Bürger betreffen-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—23—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

de praktische Angelegenheit ihres gemeinsamen Wohls als Mitglie-
der eines und desselben Gemeinwesens. Das Wort a5gora bedeutet 
aber je nach den situativen Umständen seines Gebrauchs auch den 
Platz des allgemeinen, rechtlich regulierten Warenaustauschs, also 
den Markt. Aristoteles wusste daher auch, daß die Verbalformen, die 
seinem philosophischen Terminus Kategorie zugrunde liegen, sowohl 
sprachliche wie nicht-sprachliche Tätigkeiten bedeuten, wie sie von 
jedem Bürger unter den Augen und den Ohren aller anderen Bürger 
und von Inhabern forensischer bzw. politischer Ämter in der Volks-
versammlung oder auf dem Markt ausgeübt werden und damit dem 
öffentlichen Urteil der versammelten Bürger und Amtsinhaber ausge-
setzt sind. Seit im klassischen Griechenland die klassische politische 
Sprache ausgebildet worden ist, ist die Öffentlichkeit das Medium, in 
dem zwischen Bürgern und Amtsinhabern alle und nur die praktis-
chen Themen verhandelt werden, von denen das Gemeinwohl aller 
Bürger abhängt.

VII

Nun hat Aristoteles den technischen Terminus der Kategorie aus 
demselben Grund geprägt, aus dem technische Termini regelmäßig 
in der Philosophie und in den Wissenschaften eingeführt werden – 
um einen komplexen Sachverhalt und eine komplexe Einsicht mit 
möglichst knappen sprachlichen Mitteln thematisieren zu können. In 
diesem Sinne ist eine Kategorie bei Aristoteles zunächst einmal ein 
Element aus einer Liste von mindestens zehn Kategorien. Die Ver-
wandtschaftsbeziehungen zwischen diesen zehn Kategorien hängen 
von einem komplexen Sachverhalt ab, an dem verschiedene Fakto-
ren beteiligt sind: 1.) Jede Kategorie kann mit Hilfe der primitivsten 
grammatischen und logischen Form ausgedrückt werden, von der 
Menschen öffentlich und in allgemein verständlicher Weise Gebrauch 
machen können, wenn sie Aussagen treffen – auf die prädikative Aus-
sagenform, in der also die unscheinbare Verknüpfungsvokabel ist die 
grammatische Hauptschaltstelle markiert; wenn wir z. B. von jemand 
oder von etwas sagen, daß jemand oder etwas irgendwo ist, verwen-
den wir die Lokalisierungs-Kategorie; wenn wir von jemand oder 
von etwas sagen, daß jemand oder etwas irgendwann ist – vor allem 
irgendwann existiert –, verwenden wir die Datierungs-Kategorie; 
wenn wir von jemand oder von etwas sagen, daß jemand oder et-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—24—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

was irgendwie sei, verwenden wir die Qualifizierungs-Kategorie; 2.) 
grammatisch und logisch gleichsam verschlüsselt in der prädikativen 
Aussageform sprechen und urteilen wir in diesem Sinne über minde-
stens zehn kategorial verschiedene, aber öffentlich und allen Men-
schen allgemein zugängliche Sachverhalte; 3.) allen Menschen mit 
Hilfe prädikativer Aussagen können wir über öffentlich zugängliche 
Sachverhalte so sprechen und urteilen, daß diese Aussagen entweder 
wahr oder aber falsch ausfallen und daß sowohl die Wahrheit wie 
die Falschheit solcher Aussagen zu einer öffentlich manifesten An-
gelegenheit werden kann – und zwar dadurch, daß die Gründe der 
Wahrheit34 öffentlich und allgemein zugänglich sind, oder aber die 
Gründe der Falschheit.

Mit seiner zehnteiligen Kategorien-Liste und der Theorie, mit 
der sie verflochten ist, hat Aristoteles den Anfang mit einer zentralen 
methodischen Forschungsrichtung der Philosophie gemacht. Auf der 
Linie dieser Forschungsrichtung werden planmäßig die Kategorien 
analysiert, die in den unzähligen verschiedenen grammatischen und 
logischen Formen gleichsam verschlüsselt sind, mit deren Hilfe wir 
wahre oder aber falsche Aussagen über die Sachverhalte treffen, die 
wir überhaupt zum Thema machen. Auf dieser Linie hat die Philo-
sophie bis heute ein immer weitläufiger, immer engmaschiger und 
immer vieldimensionaler werdendes Netz von Kategorialanalysen 
erarbeitet. Diese Analysen haben im Laufe der Geschichte immer 
besser durchschaubar gemacht, wie die grammatischen, die logischen 
und schließlich auch die mathematischen Formen von Aussagen un-
ter dem von Aristoteles erfundenen Terminus der Kategorie mit den 
Strukturen der Sachverhalte zusammenhängen, die die Gründe der 
Wahrheit und der Falschheit dieser Aussagen beisteuern.

In dieser Geschichte markiert die aristotelische Kategorienleh-
re deswegen einen paradigmatischen Beitrag, weil sie mit mehr oder 
weniger stillschweigenden Voraussetzungen verbunden ist, durch die 
die philosophische Arbeit an der Kategorienlehre die Sphäre des Öf-
fentlichen und des nicht-Öffentlichen in einer spezifischen Form mit-
einander verschränkt. Die Sphäre des Öffentlichen ist in dieser Arbeit 
beständig durch eine gleichsam mehrfach gespaltene Voraussetzung 
präsent: Durch die Voraussetzung, daß es sich bei den Kategorien 1. 

34	 Vgl. Aristoteles, Cat. 12, 14b19ff.: tò ... pra<gma fai’netai’ pwç ai5tion 
tou< ei3nai a1lhqh< tòn lo’gon*

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—25—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

um öffentlich gebräuchliche und allgemein verständliche gramma-
tische und logische Formen von wahrheitsfähigen Aussagen über 2. 
öffentlich zugängliche Dinge, Phänomene und Sachverhalte handelt, 
wobei diese öffentlich zugänglichen Dinge, Phänomene und Sachver-
halte insbesondere 3. als öffentlich zugängliche Gründe der Wahr-
heit oder aber der Falschheit solcher Aussagen in Frage kommen. Die 
Sphäre des nicht-Öffentlichen wird indessen von Anfang an durch die 
Methoden der philosophischen Arbeit selbst repräsentiert. 

Diese Arbeit geht den beiden Fragen nach, zu denen sich die 
Kategorienlehre durch zwei staunenerregende, geheimnisvoll anmu-
tende Strukturkomponenten unserer gemeinsamen öffentlichen Welt-
erfahrung provozieren läßt: Zum einen durch den Umstand, daß so 
flüchtige künstliche Gebilde wie sprachliche Äußerungen mit ihren 
grammatisch-logischen Formen die nahezu geheimnisvolle Eigen-
schaft haben, daß wir uns mit ihrer Hilfe auf nicht-sprachliche Din-
ge, Phänomene und Sachverhalte so beziehen können, daß sie wahr 
ausfallen und daß wir uns sogar in der gemeinsamen öffentlichen 
Praxis auf die jeweils entsprechende Wahrheit verlassen können, 
und zwar wiederum in öffentlich zugänglichen Formen. Die andere, 
hierzu gewissermaßen komplementäre Leitfrage der Kategorienlehre 
wird durch den Umstand provoziert, daß nicht-sprachliche Dinge, 
Phänomene und Sachverhalte, die von keinem Menschen gemacht 
worden sind, offenbar die nicht weniger geheimnisvolle Eigenschaft 
haben, daß sie sich von uns überhaupt und dann auch noch so zu 
Gegenständen sprachlicher Äußerungen machen lassen, daß sie zu 
Recht und in öffentlich zugänglichen Formen als Gründe von deren 
Wahrheit in Anspruch genommen werden können.

Diese geheimnisvolle Struktur einer auch noch die öffentliche 
Praxis tragenden wahrheitsförmigen Übereinstimmung zwischen 
sprachlichen Äußerungen und nicht-sprachlichen Entitäten bildet seit 
Aristoteles’ einschlägigen Untersuchungen das Leitthema der philoso-
phischen Kategorienlehre. Schon bei Aristoteles verzweigen sich diese 
Untersuchungen allerdings in so komplizierter Weise, daß sie früher 
oder später aus Gründen der Spezialisierung und der Arbeitsteilung in 
die Obhut von so verschiedenen Disziplinen wie der Sprachphiloso-
phie, der Logik, der Ontologie und der Erkenntnistheorie übergehen 
konnten und auch mußten. Es sind aber nun einmal die Methoden, 
mit deren Hilfe diese Disziplinen ihre Untersuchungen durchführen, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—26—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

was nicht mehr jedem einzelnen Menschen und auch nicht mehr allen 
Menschen gemeinsam öffentlich zugänglich ist. Das ist im übrigen 
in der Philosophie nicht anders als in den positiven Wissenschaften. 
Und ebenso sind die Dinge, die Phänomene und die Sachverhalte 
nicht mehr öffentlich zugänglich, die man mit Hilfe solcher philo-
sophischen Untersuchungsmethoden ausfindig machen kann. Und 
auch das ist in den positiven Wissenschaften nicht anders als in der 
Philosophie. Solche strukturellen Entwicklungen von Komplexitäts-
zuwachs, Spezialisierung und Arbeitsteilung sind es denn auch, die 
in Wahrheit der vielbeschworenen sog. Emanzipation der positiven 
Wissenschaften von der Philosophie zugrunde liegen. Die positiven 
Wissenschaften waren einer Emanzipation von der Philosophie von 
einem bestimmten Entwicklungsstadium nicht etwa bedürftig oder 
fähig. Ihre Forschungen konnten vielmehr auf Grund ihrer wachsen-
den methodischen, bereichsspezifischen und theoretischen – schließ-
lich auch mathematischen – Komplexität ganz einfach nicht mehr in 
Personalunion von einzelnen auch noch so hoch begabten Forschern 
und Gelehrten gemeistert werden, sondern konnten nur noch arbeits-
teiliger disziplinärer Autonomie gefördert werden.

VIII

Die aristotelische Kategorienlehre ist indessen noch mit einer weite-
ren außerordentlich wichtigen stillschweigenden Voraussetzung ver-
bunden. Das ist die Voraussetzung, die mit der Bedingung der öffent-
lichen und allen Menschen gemeinsamen Zugänglichkeit von katego-
rial verschiedenen Phänomenen, Dingen und Sachverhalten verbun-
den ist. Dieser speziellen Zugänglichkeitsbedingung kommt man auf 
die Spur, wenn man beachtet, daß Aristoteles die Mehrzahl der von 
ihm gefundenen Kategorien durch substantivierte Frage-Pronomina 
thematisiert – also nicht durch einen Namen wie Lokalisierungs-Ka-
tegorie, sondern durch die Phrase das Wo; nicht durch einen Namen 
wie Datierungs-Kategorie, sondern durch die Phrase das Wann; und 
nicht durch einen Namen wie Qualifizierungs-Kategorie, sondern die 
Phrase das Wie-beschaffen, usw35. Diese unscheinbare grammatische 
Technik der Thematisierung der Kategorie macht darauf aufmerk-

35	 Vgl. Aristoteles, Cat. 1b25-2a10, Met. 1028a10-13 und Top. 103b20-
104a2.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—27—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

sam, daß Aristoteles die Kategorien nicht einfach zur Charakterisie-
rung von Unterschieden zwischen Sachverhalten konzipiert, über die 
man gleichwohl mit Hilfe einer und derselben grammatischen und 
logischen Form wahre und falsche Aussagen machen kann. Vielmehr 
werden diese Kategorien von Anfang an zur Charakterisierung von 
Unterschieden im Spannungsfeld zwischen Formen von Fragen und 
den Formen der Aussagen konzipiert, mit deren Hilfe man Fragen der 
gegebenen Form adäquat beantworten kann.

Doch eben dieses Spannungsfeld zwischen Fragen und Antwor-
ten ist unter anderem auch durch die spezifischen Zugänglichkeits-
bedingung strukturiert, unter denen die verschiedenen Dinge, Phä-
nomene und Sachverhalte stehen, die zu verschiedenen Kategorien 
gehören. Denn Antworten auf Fragen fallen nicht vom Himmel, son-
dern müssen gesucht werden. Und Antworten auf Fragen nach dem 
Wann, nach dem Wo, nach dem Wie-beschaffen und auf Fragen der 
anderen kategorialen Typen können nur gesucht und gefunden wer-
den, wenn die Antwortenden über gewisse elementare methodische 
und technische Fähigkeiten verfügen. Diese Fähigkeiten gehören aber 
ganz wesentlich mit zu den öffentlichen und allen Menschen gemein-
samen Zugänglichkeitsbedingungen, unter dem die Dinge, Phänome-
ne und Sachverhalte stehen, die Aristoteles im Rahmen seiner Kate-
gorialanalyse unterscheidet. Fragen nach einem Wo kann man nur 
beantworten, wenn man bereits über eine relativ stark differenzierte 
Fähigkeit verfügt, sich räumlich zu orientieren; Fragen nach einem 
Wann kann man nur beantworten, wenn man bereits über eine rela-
tiv stark differenzierte Fähigkeit verfügt, sich zeitlich zu orientieren; 
und Fragen nach dem Wie-beschaffen-jemand-oder-etwas-ist setzen 
eine stark differenzierte Fähigkeit voraus, sich über Gestaltunter-
schiede zu orientieren wie über die subjektinvarianten Unterschiede, 
die unseren diversen subjektiven Sinnesmeldungen zugrunde liegen. 
Entsprechendes gilt für alle anderen Kategorien.

Bei den öffentlichen und allen Menschen gemeinsamen Zu-
gänglichkeitsbedingungen, unter denen kategorial verschiedene Din-
ge, Phänomene und Sachverhalte stehen, handelt es sich also um die 
allen Menschen gemeinsamen kognitiven und speziell methodischen 
und technischen Fähigkeiten ihrer alltäglichen Weltorientierung. Die-
se Zugänglichkeitsbedingungen werden zwar nicht mehr innerhalb 
der aristotelischen Kategorienlehre behandelt. Aber Aristoteles be-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—28—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

handelt sie ausführlich in seiner Methodenlehre der Erkenntnis in 
den sog. Zweiten Analytiken, in den Raum-, Zeit- und Bewegungs-
analysen seiner Physik und in den erkenntnistheoretischen Analy-
sen seiner Untersuchungen Über die Seele, aber auch in seinen sog. 
Kleinen naturkundlichen Schriften z.B. Über die Wahrnehmung und 
Über Gedächtnis und Erinnerung.

Mit Blick auf unser Hauptthema ist es indessen außerordentlich 
wichtig hervorzuheben, daß alle Kategorien, die Aristoteles analy-
siert, und alle Zugänglichkeitsbedingungen, die er analysiert, sowohl 
in dem vorwissenschaftlichen wie in dem präliterarischen Erfahrungs-
horizont der Menschen zu Hause sind, also weder irgendeine litera-
rische noch irgendeine wissenschaftliche Kultur der Menschen vor-
aussetzen. Alle diese Analysen tragen daher in ihrem Zusammenhang 
zur Antwort auf die Frage bei, welcher gemeinsamen und öffentlich 
zugänglichen Welterfahrung Menschen fähig sind, wenn sie keinerlei 
literarische und keinerlei wissenschaftliche Methoden und Techniken 
zu Hilfe nehmen. Und trotzdem stehen diese Untersuchungen selbst 
– wie die Untersuchungen in den positiven Wissenschaften – unter 
dem Gesetz der funktionalen Esoterik: Obwohl ihr Thema das der 
Struktur der allen Menschen gemeinsamen und öffentlich zugängli-
chen alltäglichen Welterfahrung ist, sind diese Untersuchungen selbst 
auf Grund ihrer methodischen Struktur zur nicht-Öffentlichkeit ver-
urteilt, weil diese methodische Struktur nur dem extrem kleinen ex-
klusiven Kreis der speziellen, methodisch, sachbereichsspezifisch und 
theoretisch trainierten Experten zugänglich ist. 

IX

Diese funktionale Esoterik sowohl der Philosophie wie der positi-
ven Wissenschaften hat in der Neuzeit endgültig zu einem institu-
tionellen und rechtlichen Vorgang geführt, dessen geschichtliche und 
praktisch-politische Tragweite man schwerlich überschätzen kann: 
Die Philosophie und die positiven Wissenschaften haben in der eu-
ropäischen Tradition ihre wichtigste Heimstatt endgültig in öffentli-
chen Institutionen unter dem Namen der Universität gefunden. Doch 
die wichtigste Funktion des öffentlichen Charakters dieser Institution 
besteht gerade darin, der funktionalen Esoterik philosophischer und 
wissenschaftlicher Untersuchungen und Forschungen in angemesse-
ner Weise Rechnung zu tragen, nämlich zwischen der bürgerlichen 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—29—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Öffentlichkeit und dem nicht-öffentlichen Charakter der Untersu-
chungsmethoden zu vermitteln, die von den in der Universität institu-
tionalisierten Disziplinen kultiviert werden, und ebenso zu vermitteln 
zwischen dieser Öffentlichkeit und dem nicht-öffentlichen Charakter 
der Dinge, der Phänomene und der Sachverhalte, die diese Diszipli-
nen mit Hilfe ihrer Untersuchungsmethoden ausfindig machen kön-
nen. Die wichtigste Form dieser Vermittlung zwischen der Sphäre des 
Öffentlichen und der des nicht-Öffentlichen wird in der universitären 
Lehre vollzogen. Die Absolventen eines Universitätsstudiums werden 
über mehrere Jahre in gemeinsamen öffentlichen Lehrveranstaltun-
gen, also in öffentlich zugänglichen und in wechselseitig von allen 
Beteiligten kontrollierbaren Formen schrittweise in die Methoden, 
Techniken und Theorien der Philosophie und der Wissenschaften 
eingeführt und eingeübt. Die Einführung und die Einübung in diese 
Techniken, Methoden und Theorien sollen ihnen in ihrem komple-
xen Zusammenhang bis zum Ende ihres Studiums eine hinreichen-
de methodisch-technische und theoretische Kompetenz vermitteln – 
hinreichend nämlich dafür, daß sie in erfolgsträchtiger Weise an der 
Ausübung der bürgerlichen Berufe mitwirken können, deren Ziele 
und Arbeitsweisen überhaupt auf eine solche Kompetenz angewiesen 
sind. In den maximalen und optimalen Fällen führt die Einübung in 
diese komplexen methodisch-technischen und theoretischen Zusam-
menhänge die Absolventen bis zu einem Niveau dieser Kompetenz, 
auf dem sie in Zukunft selbst in fruchtbarer Weise nicht-öffentliche 
Dinge, Phänomene und Sachverhalte erforschen und andere darin 
unterrichten können – freilich um den Preis, daß die Öffentlichkeit 
an dieser Kompetenz wiederum nicht in unmittelbarer und authenti-
scher Weise teilhaben kann.

Doch so wichtig der Blick auf die Ziele auch sein mag, die der 
Lehre an einer Universität durch deren öffentlich-rechtlichen Cha-
rakter aufgegeben sind – noch wichtiger ist in unserem thematischen 
Zusammenhang der Rückblick auf den Ausgangspunkt des Weges, 
der zu diesem Ziel führen soll. Denn mit jedem Schritt, durch den 
Studierende an einer wissenschaftlichen Hochschule Fortschritte im 
Erwerb einer disziplinären Kompetenz machen, lassen sie auch den 
Horizont der alltäglichen öffentlichen Welterfahrung hinter sich, den 
sie gleichwohl nach wie vor immer noch mit allen anderen Trägern 
der Öffentlichkeit und der in ihr erworbenen Welterfahrung teilen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—30—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

Die philosophischen Arbeitserfahrungen nicht weniger als die 
wissenschaftlichen Arbeitserfahrungen führen daher in einer entspre-
chend organisierten Gesellschaft vom ersten bis zum letzten Schritt ei-
nes Studiums in eine immer tiefer werdende kognitive Spaltung und 
gleichzeitig in eine immer stärker werdende kognitive Spannung zwi-
schen den Absolventen solcher Studien und allen anderen Trägern der 
Öffentlichkeit. Diese kognitive Spaltung ist indessen durch eine eigen-
tümliche Asymmetrie charakterisiert. Wenn man diese Asymmetrie um 
einer ersten Klarheit willen mit einer gewissen dramatischen Pointie-
rung charakterisieren darf, dann zeigt sich diese Asymmetrie darin, daß 
die Opfer dieser kognitiven Spaltung und Spannung diejenigen sind, 
die keine wissenschaftliche Ausbildung erfahren haben – also der aller-
größte Teil der Menschen. Sie sind es, denen die Methoden und Tech-
niken, die Begriffe und die Theorien, die Forschungsthemen, die For-
schungsgegenstände und die Forschungsfelder der Wissenschaft fremd 
bleiben, während andererseits die Wissenschaftler mit ihnen immer 
noch den gemeinsamen Horizont der alltäglichen Welterfahrung teilen. 

Eine asymmetrische kognitive Spaltung und Spannung dieses 
Typs hört daher seit nunmehr rund zweihundertfünfzig Jahren auf 
einen Namen, auf den sie von einem der hellsichtigsten Diagnosti-
ker und Analytiker des modernen Bewußtseins – von Jean-Jacques 
Rousseau – getauft worden ist: auf den Namen der Entfremdung. Ge-
wiß ist dieses Wort inzwischen längst zu einer Allerweltsvokabel aller 
Spielarten einer Kulturkritik geworden, die nicht selten fast schon 
an Formen von Hysterie grenzt. Doch trotz des inflationären Verlu-
stes ihres ursprünglichen semantischen Realwertes ist es nach wie vor 
möglich, die ursprüngliche Funktion des Entfremdungsvokabulars in 
aufschlußreicher Form zu nutzen, wenn man behutsam genug ist, die-
se Funktion nicht zu überspannen. Wenn dies gelingt, dann kommt 
man einem Vorgang auf die Spur, bei dem es sich um nicht mehr und 
nicht weniger als um eine schleichende Revolutionierung der Öffent-
lichkeit handelt.

Zu diesem Zweck ist es nützlich, sich an die Diagnose eines 
großen Gelehrten zu erinnern, der zu den fast schon sprichwörtlichen 
Garanten kühler und sachlicher Nüchternheit gehört. Jacob Burck-
hardt ist in dieser Hinsicht zweifellos einer der bedeutendsten Anti-
poden von Rousseau. Gleichwohl hat er sich an einer historischen 
Datierung des Beginns der Entfremdung jenes Typs versucht hat, der 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—31—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

in die Entfremdung mündet, die sich im Laufe der vergangenen rund 
dreihundert Jahre zwischen den philosophisch oder wissenschaftlich 
untrainierten Trägern der bürgerlichen Öffentlichkeit gegenüber den 
entsprechend Trainierten entwickelt hat. Ohne daß Burckhardt die 
Entfremdungs-Vokabel verwenden würde oder müsste, datiert er den 
Anfang der ersten Phase der Entfremdung des fraglichen Typs auf die 
letzten Jahrzehnte des 14. Jahrhunderts in Florenz36. Hier beginnt be-
kanntlich der zweite von vielen nachfolgenden Humanismen, als vor 
allem Mitglieder des Adels und der politischen Führung durch das 
Medium der Schriften vor allem Ciceros beginnen, die Bestimmung 
des Menschen mit der gelehrten Bildung zu identifizieren, die er bei 
den griechischen und den römischen Klassikern erwerben kann. 
Burckhardts Datierung und Diagnose ist in den vergangenen Jahren 
noch einmal durch die Forschungen des englischen Kulturhistorikers 
Peter Burke erhärtet und differenziert worden37.

Von den beiden Schlüsselkomponenten jeder Entfremdung – der 
kognitiven Spaltung und der kognitiven Spannung – spielt in der ge-
schichtlichen Situation, die Burckhardt untersucht, zunächst nur die 
kognitive Spaltung der Gesellschaft eine Rolle: „Dies Gesamtereignis 
[also die Anfänge der Renaissance in Italien durch den Zweiten Hu-
manismus; R.E.] besteht darin, daß neben der Kirche, welche bisher 
(und nicht mehr für lange) das Abendland zusammenhielt, ein neues 
geistiges Medium entsteht, welches, von Italien her sich ausbreitend, 
zur Lebensatmosphäre für alle höher gebildeten Europäer wird. Der 
schärfste Tadel, den man hierüber aussprechen kann, ist der der Un-
volkstümlichkeit, der erst jetzt notwendig eintretenden Scheidung 
von Gebildeten und Ungebildeten. Dieser Tadel ist aber ganz wertlos, 
sobald man eingestehen muß, daß die Sache noch heute, obwohl klar 
erkannt, nicht beseitigt werden kann“38. Es ist, wie Burckhardt mit 
musterhafter Nüchternheit zu verstehen gibt, deswegen ganz über-
flüssig, die kognitive Spaltung der Gesellschaft in Gebildete und Un-
gebildete zu tadeln, weil diese Spaltung, wie Burckhardt zu bedenken 
gibt, gar nicht beseitigt werden kann. 

36	 Vgl. Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien, (11860), 
Berlin 1928, S. 172ff..

37	 Vgl. Peter Burke, Die europäische Renaissance. Zentren und Peripherien, 
München 1998, S. 45ff. 

38	 Vgl. Burckhardt, S. 172.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—32—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

Burckhardts Diagnose gewinnt ihre ganze Bedeutsamkeit in-
dessen erst dann, wenn man sie im Licht der Analysen betrachtet, 
durch die Aristoteles die präliterarischen und die vorwissenschaftli-
chen Formen untersucht, in denen die den Menschen gemeinsam und 
öffentlich mögliche Welterfahrung gewonnen wird. Denn der Gebil-
dete des Zweiten Humanismus muß gerade auch über jene literarisch 
und linguistisch basierten Kulturkompetenzen verfügen, ohne die 
man sich die Inhalte der Texte der klassischen griechischen und rö-
mischen Antike gar nicht erschließen könnte. Mit dem Bildungsideal 
des Zweiten Humanismus wird daher der Horizont der präliterari-
schen Welterfahrung radikal überschritten. Zu der ohnehin abgrün-
digen rechtlichen und sozialökonomischen Kluft zwischen denen, die 
sich diese Art von Bildung leisten können, und denen, die dies nicht 
können, kommt die nicht weniger abgründige kognitive Spaltung 
zwischen den so Gebildeten und den nicht so Gebildeten hinzu.

X

Unter diesen Vorzeichen ist in unserem Zusammenhang der ge-
schichtliche Vorgang mindestens genauso wichtig, durch den knapp 
vierhundert Jahre nach der von Burckhardt so nüchtern diagnosti-
zierten kognitiven Spaltung der europäischen Gesellschaften in hu-
manistisch Gebildete und humanistisch Ungebildete jene kognitive 
Spannung ausgelöst worden ist, die Rousseau auf den Namen der 
Entfremdung getauft hat und die kein geringeres Format hat als das 
einer schleichenden Revolutionierung der Öffentlichkeit. Wie jede 
schleichende Revolution so wird auch diese zunächst aus unzähligen 
verschiedenartigen unscheinbaren Quellen gespeist. Die Umstände 
haben es indessen gefügt, daß ein literarisches Monument überlie-
fert ist, das den Anfang dieser Entfremdungs-Revolution markiert 
und das gleichzeitig die entwickelte Gestalt einer anderen Revolution 
symbolisch antizipiert – ich meine die zu Recht, berühmte, von Dide-
rot und d’Alembert herausgegebene Encyclopédie, die von 1751 bis 
1776 in mehr als drei Dutzend Folio-Bänden herausgegeben worden 
ist39. Die Verbreitung dieses Werks umfasste schon zur Zeit seines Er-
scheinens den gesamten Raum von Skandinavien bis Sizilien und von 

39	 Encyclopedie ou Dictionnaire Raisonne des Sciences, des Arts et des Me-
tiers, Paris 1751ff.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—33—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Portugal bis Russland. Der amerikanische Sozialhistoriker Robert 
Darnton hat durch minutiöse Rekonstruktion der Verkaufswege und 
der Verkaufserlöse errechnet, daß im historischen Vergleich und un-
ter Berücksichtigung der einschlägigen ökonomischen Maßstäbe der 
Verkauf der Encyclopédie zu Lebzeiten ihrer Herausgeber bis heute 
das glänzendste Geschäft der gesamten bisherigen Literaturgeschich-
te gewesen ist40.

Die symbolische Funktion dieses epochalen literarischen Monu-
ments ergibt sich aus dem vollständigen Titel des Werks. Es ist näm-
lich eine Encyclopédie des Sciences, des Arts et des Métiers, also eine 
Enzyklopädie der Wissenschaften, der Künste – also auch der Technik 
– und der Gewerbe. Die präzendenzlose Verbindung dieser drei Di-
mensionen gewinnt eine geradezu unheimliche symbolische Tragweite, 
wenn man berücksichtigt, daß der amerikanische Wirtschaftshistori-
ker und Nobelpreisträger David Landes den Anfang der Industriellen 
Revolution im Licht von einkommensstatistischen Kriterien auf das 
Jahr 1750 datiert – also auf das Jahr vor dem Publikationsbeginn der 
Encyclopédie41. Doch diese Industrielle Revolution hatte sich bereits 
in den darauffolgenden hundert Jahren zu jenem Verbundsystem aus 
Wissenschaft, wissenschaftsbasierter Technik und wissenschafts- und 
technikbasierter Wirtschaft ausgewachsen, das heute unsere gesamte 
Lebenswelt durchdringt. Diderots und d’Alemberts Enzyklopädie der 
Wissenschaften, der Künste und der Gewerbe ist am Anfang der Indu-
striellen Revolution durch ihren programmatischen Titel der symboli-
sche Vorbote dieses Verbundsystems.

Ihre nicht-symbolische, ihre realgeschichtliche Tragweite fällt 
dieser Enzyklopädie durch das Programm zu, das Diderot im Art. 
Encyclopédie mit ihr verbindet. Hier zeigt Diderot, daß und wie die 
Encyclopédie in den Dienst an dem epochalen thematischen Flucht-
punkt des 18. Jahrhunderts gestellt werden soll – in den Dienst an der 
Aufklärung. Diderot formuliert hier ausdrücklich, daß die Encyclo-
pédie dem Ziel dient, daß viel mehr Menschen aufgeklärt sein möch-

40	 Vgl. Robert Darnton, Glänzende Geschäfte. Die Verbreitung von Diderots 
Encyclpedie Oder: wie verkauft man Wissen mit Gewinn (amerik. 11979), 
Berlin 1993. 

41	 Vgl. David Landes, The Unbound Prometheus. Technical Change and 
Industrial Development in Western Europe from 1750 to the Present 
(11969), Cambridge/New York 1999. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—34—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

ten (afin que beaucoup plus d’hommes soient éclairés). Dazu fasst 
die Encyclopédie zwei Mittel ins Auge (deux moyens): Das eine Mit-
tel besteht darin, die Menge der Entdeckungen zu vergrößern (l’un 
d’augmenter la masse des déscouvertes) – das ist und bleibt selbstver-
ständlich die angestammte Aufgabe der Wissenschaften; das andere 
Mittel besteht darin, diese Entdeckungen im Stile einer Encyclopédie 
zusammenzustellen und zu ordnen (l’autre des rapprocher les déscou-
vertes et de les ordonner entre elles)42.

Hier wird offenkundig mit wenigen Sätzen eine Konzeption 
umrissen, die die Aufklärung durch Wissenschaft für möglich hält. 
Selbstverständlich kann und sollte man skeptisch fragen, ob Aufklärung 
durch Wissenschaft möglich ist oder ob Aufklärung trotz Wissenschaft 
nötig ist. Ich werde dieser Frage heute nicht nachgehen, sondern werde 
mich auf drei Kernthesen über die Initialfunktion beschränken, die der 
Encyclopédie in der Geschichte des Funktionswandels der Öffentlichkeit 
und des Publikums zufällt, bevor ich die Frage nach dem Verhältnis 
der Philosophie zur Öffentlichkeit beantworte: 1.) Mit der Publikation 
der Encyclopédie beginnt endgültig die uneingeschränkte Proliferation 
aller möglichen wissenschaftlichen und technischen Informationen 
an die Adresse eines unbegrenzten anonymen Publikums; 2.) mit der 
Publikation der Encyclopédie fängt die Öffentlichkeit endgültig an, 
zum uneingeschränkten Medium aller möglichen wissenschaftlichen 
und technischen Informationen zu werden; 3.) mit der Publikation 
der Encyclopédie beginnt das Publikum zu der Instanz zu werden, 
der zugetraut und zugemutet wird, sowohl die sachliche Tragfähigkeit 
sowie die praktische Tragweite von beliebigen wissenschaftlichen und 
technischen Informationen treffend beurteilen zu können und auf dieser 
Basis von ihnen einen guten Gebrauch machen zu können, also einen 
sachgemäßen, situationsgerechten und zweckdienlichen Gebrauch.

XI

Der erste Analytiker und Diagnostiker dieser Situation war Rous-
seau. Ein Jahr vor dem Publikationsbeginn der Encyclopédie – also 
1750 – veröffentlicht er seinen berühmt-berüchtigten Diskurs über 
die Wissenschaften und die Künste43. Rousseau ist zu diesem Zeit-

42	 Art. Encyclopedie, S. 637.
43	 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur les sciences et les arts, in: der. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—35—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

punkt schon länger mit Diderot befreundet, er ist Mitarbeiter an der 
Encyclopédie und mit der szientistischen Programmatik und Begrün-
dung dieser Programmatik bis in alle Einzelheiten vertraut. Vor allem 
aber hat Rousseau gemeinsam mit Diderot drei Jahre vor der Publi-
kation seines Diskurses den vollständigen einjährigen Chemie-Kurs 
bei einem der europaweit renommiertesten Experten und Didaktiker 
der Chemie absolviert – bei Francois Rouelle, der den entsprechenden 
Lehrstuhl an der wissenschaftlichen Einrichtung in den Königlichen 
Gärten zu Paris innehatte. Aus diesem Chemie-Studium ist ein ein-
einhalbtausend Seiten umfassendes Manuskript Rousseaus hervorge-
gangen, das von dem postumen wissenschaftshistorischen Herausge-
ber am Anfang des 20. Jahrhunderts als Zeugnis einer beeindruckend 
intelligenten Verarbeitung dieses Studiums bewertet worden ist44.

Unter diesen Vorzeichen formuliert er seine Entfremdungsdia-
gnose mit Hilfe einer Dunkelheitsmetaphorik: Wir einfachen Men-
schen aus dem Volk (nous, hommes vulgaires) bleiben in unserer 
Dunkelheit befangen (restons dans notre obscurité),45 und zwar in 
dem Maß (à mésure), in dem unsere Wissenschaften und Künste – 
also die Technik – (que nos sciences et nos arts) der Vervollkomm-
nung näher gekommen sind (se sont avancés à la perfection).46 Rous-
seau fasst hier also das Komplexitätswachstum von Wissenschaft 
und Technik ins Auge, durch das sich die wissenschaftlichen und die 
technischen Experten immer mehr von den kognitiven Kapazitäten 
der nicht-Experten entfernen – durch das die nicht-Experten dem Er-
fahrungsraum dieser Experten also immer mehr entfremdet werden.

Rousseau hat diese Diagnose durch zwei skeptisch klingende 
rhetorische Fragen begründet – also durch zwei Fragen, deren Ant-
worten auf der Hand lagen. Er faßt zum einen den Anspruch auf ob-
jektive Wahrheit ins Auge, den Wissenschaftler mit ihren Forschungs-
resultaten verbinden und fragt, welches unser – also der einfachen 
Menschen aus dem Volk – Kriterium sein wird, um darüber gut – also 
mit guten Gründen – zu urteilen (Quel sera notre Criterium pour en 

Oeuvres complètes (=OC.) , Bd. III.
44	 Les Institutions Chymiques de Jean-Jacques Rousseau. Publiées et anotées 

par M. Gautier, in: Analles Jean-Jacques Rousseau, Tome 12 (1918-19), S. 
V-XXIII, 1-164, sowie Tome 13 (1920-21), S. 1-177.

45	 Discours, S. 30.
46	 A.a.O., S. 9.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—36—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

bien juger?)47. Später hat Rousseau diese Frage durch einen Klartext 
ergänzt, in dem die kognitiven Möglichkeiten des Publikums in dieser 
Frage eingeschätzt werden: Das Publikum hat überhaupt keine Me-
thode (Le public n’a point de méthode)48 – nämlich keine Methode, 
wissenschaftliche Wahrheitsansprüche zu beurteilen.

Die zweite skeptisch-rhetorische Frage knüpft an die erste an, 
indem sie den Fall unterstellt, daß ein objektiv wahres wissenschaft-
liches Forschungsergebnis schon vorliegt und die Öffentlichkeit über 
dieses Ergebnis informiert ist – z. B. durch einen Artikel in der En-
cyclopédie oder in einem anderen publizistischen Medium. Dann 
lautet die sowohl praktisch wie kognitiv orientierte Schlüsselfrage 
Rousseaus: Wer von uns – nämlich von uns einfachen Menschen aus 
dem Volk – wird davon einen guten Gebrauch zu machen wissen? 
(Qui de nous en saura faire un bon usage?)49. Rousseau ist also mehr 
als skeptisch, daß das Publikum den beiden ganz verschiedenartigen 
Beurteilungsproblemen gewachsen sein wird, denen es durch die un-
eingeschränkte Proliferation von immer anspruchsvoller werdenden 
wissenschaftlichen und technischen Informationen im Medium der 
Öffentlichkeit in zunehmendem Maß ausgesetzt sein wird.

Rousseaus einschlägige Entfremdungsdiagnose setzt sich also aus 
drei Teildiagnosen zusammen: 1. Wir einfachen Menschen aus dem 
Volk werden der Wissenschaft und der Technik in dem Maße entfrem-
det, in dem die Wissenschaft und die Technik Fortschritte machen; 2. 
diese Entfremdung hängt von zwei Bedingungen ab: a) davon, daß 
wir einfachen Menschen aus dem Volk der kognitiven Aufgabe immer 
weniger gewachsen sind, den Wahrheitsgehalt wissenschaftlicher und 
technischer Informationen richtig zu beurteilen, und b) davon, daß wir 
einfachen Menschen aus dem Volk der ganz anderen kognitiven Auf-
gabe immer weniger gewachsen sind, den praktischen Gebrauchswert 
wissenschaftlicher und technischer Informationen richtig zu beurteilen.

XII

Mit dieser komplexen Entfremdungs-Diagnose Rousseaus und mit 
den kritischen Intentionen, die er in ihrem Licht auf die Publikati-

47	 Discours, S. 18.
48	 Ebd.
49	 Jean-Jacques Rousseau, Fragments de Botanique, in: ders., OC IV, S. 1253.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—37—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

on und auf die Programmatik der Encyclopédie richtet, sind wir un-
mittelbar in der Gegenwart angekommen. Im selben Atemzug kom-
men aber auch die methodischen Einstellungen erneut zum Tragen, 
die bei Aristoteles’ Prägung des Schlüsselbegriffs der Kategorie Pate 
gestanden haben. Denn das Hauptgeschäft der Philosophie besteht 
demnach in der Analyse der Kategorien, die man den mehr oder we-
niger einfachen grammatischen und logischen Formen entnehmen 
kann, die die Mitglieder politischer Gemeinwesen verwenden, wenn 
sie in einer gemeinsamen Sprache in der Öffentlichkeit allen Bürgern 
verständliche wahrheitsfähige Aussagen über öffentlich zugängliche 
Phänomene machen.

Doch unter den Lebensbedingungen einer unwiderruflich wis-
senschaftsbasierten Gesellschaft kann die Philosophie diese metho-
dischen Einstellungen nicht unmodifiziert durchhalten. Das Leben in 
dieser Gesellschaft ist nun einmal ebenso unwiderruflich durch die 
immer weiter sich verschärfende kognitive Spaltung und Spannung 
zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit strukturiert, die Rousseau 
auf den Namen der Entfremdung getauft hat. Diese Entfremdung 
wird nicht etwa reduziert, sondern durch die Illusion ihrer Über-
windung um unzählige Potenzen noch einmal verschärft, indem die 
Öffentlichkeit endgültig zu einem Medium der uneingeschränkten 
Kommunikation aller möglichen wissenschaftlichen und technischen 
Informationen geworden ist. Denn bei diesen in der Öffentlichkeit 
kursierenden Informationen handelt es sich auch im günstigsten Fall 
nur um mehr oder weniger verunstaltete Spaltprodukte des authenti-
schen Wissens, das von den wissenschaftlichen und den technischen 
Experten erarbeitet wird50. Abgespalten aus den Begriffsnetzen, aus 
den Begründungszusammenhängen, aus den Theorien und aus den 
Untersuchungsmethoden, die dieses authentische Wissen der Exper-
ten strukturieren, kursieren solche informationellen Spaltprodukte 
durch die Öffentlichkeit wie herrenlose Sachen, über die jeder, der sie 
findet, nach Gutdünken und nach Belieben verfügen kann, aber eben 
auch ohne die kognitiven Kompetenzen der Experten. Im kognitiven 
Haushalt der nicht-Experten sind wissenschafts- und technikbasier-
te Informationen einem Gerücht verwandter als dem bescheidensten 
Wissen. Die nicht-Experten beherrschen die Begriffsnetze nicht, in 

50	 Vgl. hierzu vom Verf., Authentisches Wissen. Prolegomena zur Erkennt-
nistheorie in praktischer Hinsicht, Göttingen 2005. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—38—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

deren Sprache wissenschaftliche und technische Einsichten von Hau-
se aus formuliert sind, sie beherrschen die Begründungen nicht, die 
diesen Einsichten die Grade ihrer Tragfähigkeit verleihen, und sie 
beherrschen die Methoden nicht, mit deren Hilfe sie überhaupt erst 
einmal gewonnen werden müssen. Kurz: Alles und jedes, was eine 
wissenschaftliche und eine technische Einsicht überhaupt zu einer 
Einsicht macht, ist und bleibt dem Publikum fremd. Und je kom-
plexer und darum anspruchsvoller die Wissenschaft und die Technik 
im Laufe ihrer Geschichte werden, umso fremder werden sie dem 
Publikum. 

Die Philosophie hat dieser Entfremdung zunächst dadurch Rech-
nung getragen, daß sie während der vergangenen rund hundert Jahre 
einer Spezialdisziplin unter dem Namen der Wissenschaftstheorie zur 
Ausbildung verholfen hat. Die Aufgaben dieser Wissenschaftstheorie 
kann man durchaus mit Hilfe von zentralen Aspekten der aristoteli-
schen Kategorienlehre erfassen. Denn auch die Wissenschaftstheorie 
soll in einem präzisierbaren Sinne Kategorien analysieren. Sie soll also 
ebenfalls die grammatischen und die logischen Formen von Aussagen 
analysieren und sie soll insbesondere die Beziehungen analysieren, 
die zwischen Aussagen mit bestimmten grammatischen und logischen 
Formen einerseits und andererseits den Sachverhalten bestehen, über 
die man mit Hilfe solcher grammatischen und logischen Formen wah-
re und falsche Aussagen treffen kann. Der radikale Unterschied zum 
Untersuchungsfeld der aristotelischen Kategorienlehre besteht aber 
selbstverständlich von Anfang an darin, daß es sich bei den von der 
Wissenschaftstheorie analysierten Kategorien ausschließlich um spe-
zifisch wissenschaftliche Kategorien handelt – also um Kategorien, 
mit deren Hilfe ausschließlich spezifisch wissenschaftliche Erkennt-
nisse und andere spezifisch wissenschaftliche Fortschritte charakteri-
siert werden. Dabei analysiert die Wissenschaftstheorie diese wissen-
schaftlichen Fortschritte auf Schritt und Tritt unter der methodologi-
schen Voraussetzung, daß diese Fortschritte in wahrheitsfähigen und 
lehrbuchreifen Aussagen mit wohlbestimmten grammatischen und 
logischen Formen dokumentiert werden können. 

Die wohl wichtigste Kategorie zur Charakterisierung sowohl 
der bescheidensten wie der anspruchsvollsten wissenschaftlicher Er-
kenntnisse – also die Kategorie, die in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit gerät, wenn man gleichsam das Fadenkreuz der Aufklärung 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—39—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

benutzt – diese zentrale Kategorie ergibt sich aus dem Umstand, daß 
jede wissenschaftliche Erkenntnis in ihrer logischen Tiefenstruktur 
eine Hypothese ist, weil die Form ihrer Gültigkeit stets von mehr 
oder weniger verborgenen Voraussetzungen abhängt, die erst im 
Laufe der Zeit ganz ans Licht kommen und zu einer Korrektur der 
zunächst für uneingeschränkt gültig gehaltenen Erkenntnis nötigen. 
Diesen hypothetischen Status und damit ihre Korrekturträchtigkeit 
wird keine wissenschaftliche Erkenntnis, die diesen Namen verdient, 
jemals ganz und gar verlieren.

Erst im Horizont dieser aufgeklärten Wissenschaft kann die Wis-
senschaftstheorie ihre ganze Fruchtbarkeit entwickeln. Dies geschieht 
vor allem mit Hilfe der Kategorie der wissenschaftlichen Erklärung. 
Denn sie muß die Struktur von wissenschaftlichen Erklärungen von 
der Struktur wissenschaftlichen Prognosen unterscheiden. Sie muß 
die strukturellen Unterschiede zwischen statischen, deterministischen 
und genetischen Erklärungen analysieren, zwischen physikalischen, 
chemischen und biologischen Erklärungen, zwischen naturwissen-
schaftlichen, sozialwissenschaftlichen und historischen Erklärungen, 
zwischen Erklärungen, Begründungen, Beweisen und Ableitungen. 
Sie muß andererseits die tiefen strukturellen Unterschiede zwischen 
den eben erwähnten Wissenschaftsgruppen und jener anderen Wis-
senschaftsgruppe analysieren, die von der Antike bis ins 19. Jahr-
hundert im Selbstverständnis der ganzen wissenschaftlichen Welt die 
praktischen Wissenschaften umfasste und zu denen die Medizin, die 
Politikwissenschaft, die Rechtswissenschaft, die Wirtschaftswissen-
schaften und die Erziehungswissenschaften gehören. Und schließlich 
muß die Wissenschaftstheorie auch noch den komplexesten Sachver-
halt der Wissenschaftsgeschichte analysieren – das Faktum des wis-
senschaftlichen Fortschritts. Unter dem Stichwort der Theoriereduk-
tion stehen diese Arbeiten gegenwärtig allerdings erst am Anfang.

Doch wie jede um Wissenschaftlichkeit bemühte Disziplin so 
konnte sich auch die Wissenschaftstheorie dem Zwang nicht entzie-
hen, eine Gestalt methodischer Strenge, methodischer Autonomie 
und methodischer Expertenschaft zu kultivieren, die zunehmend in 
funktionale Esoterik mündet und dem wissenschaftstheoretischen 
Laien lediglich einen neuen Bannkreis seiner Entfremdung von der 
Wissenschaft beschert. Im Fall der Wissenschaftstheorie verdoppelt 
sich dieser Bannkreis in gewisser Weise sogar noch. Denn durch ihre 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—40—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

methodische Strenge, Autonomie und Expertenschaft auf dem Feld 
der logischen Analyse wissenschaftlicher Leistungen verbannt sie 
nicht nur die normalen wissenschaftlichen Laien in die Entfremdung. 
Sogar die Wissenschaftler selbst, deren Leistungen die Wissenschafts-
theorie logisch analysiert, geraten in den Bannkreis dieser Entfrem-
dung, weil ihnen die formalen Analysemethoden der Logik fremd 
sind, die diese Wissenschaftstheorie in ihren Dienst stellt.

XIII

Will man daher in der Gegenwart zu der Frage Stellung nehmen, wie 
die Philosophie ihr Verhältnis zur Öffentlichkeit wahrnehmen kann, 
ohne die bisher erörterten Zusammenhänge zu vernachlässigen, dann 
sollte man sich jedenfalls darüber keine Illusionen machen, daß die 
Philosophie sowohl durch ihre Untersuchungs- und Forschungsme-
thoden wie durch den seit fast dreihundert Jahre währenden Struk-
tur- und Funktionswandel der Öffentlichkeit dazu verurteilt ist, 
selbst ein Teil des erörterten Entfremdungsprozesses zu sein. Einer-
seits sind und bleiben ihre Untersuchungs- und Forschungsmethoden 
der Öffentlichkeit ebenso fremd wie die der positiven Wissenschaf-
ten. Andererseits kursieren im kommunikativen Medium der Öffent-
lichkeit ganze Ströme von Kategorien, die genauso informationelle 
Spaltprodukte philosophischer Thesen, Argumente und Theorien 
sind wie die entsprechenden informationellen Spaltprodukte der Ar-
beit in den Wissenschaften. Abgespalten von den Begriffsnetzen, von 
den Begründungszusammenhängen und von den Untersuchungsme-
thoden ihrer philosophischen bzw. ihrer wissenschaftlichen Herkunft 
sind die Inhalte dieser Kategorien im kognitiven Haushalt des philo-
sophisch bzw. wissenschaftlich untrainierten Publikums Gerüchten 
verwandter als den bescheidensten Formen des Wissens. Durch das 
Medium der Öffentlichkeit werden daher ständig größer werdende 
Mengen solcher kategorialen Quasi-Gerüchte aus Wissenschaft und 
Philosophie kommuniziert51. Wenn das Licht der Öffentlichkeit von 
den Kategorien abhängt, mit deren Hilfe in der Öffentlichkeit gespro-

51	 Wolfgang Stegmüller spricht mit Blick auf die Konsequenzen, die sich 
durch die Proliferation dieses Typus´ von Gerüchten ergeben, von der 
`semantischen Verschmutzung der geistigen Umwelt des Menschen´, vgl. 
Wolfgang Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. 
Eine kritische Einführung. Bd.II, Stuttgart 1975, S. Xff. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—41—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

chen und geurteilt wird, dann ist das Licht der Öffentlichkeit im gün-
stigsten Fall ein diffuses Licht, im wahrscheinlicheren, allerdings auch 
ungünstigeren Fall ist es ein Irrlicht. Die öffentliche Kommunikation 
der kategorialen Quasi-Gerüchte aus Philosophie und Wissenschaft 
ist daher der Prozess der Entfremdung, von dem auch die Philosophie 
ein Teil ist. Und auch von diesem Prozess der Entfremdung gilt, was 
Jacob Burckhardt von der Scheidung in Gebildete und Ungebildete 
durch das zweite, das Florentiner Humanismus-Programm gesagt hat 
– daß nämlich diese Entfremdung, wiewohl erkannt, nicht beseitigt 
werden kann.

In dieser Situation bietet sich der Philosophie eine einzigartige 
rechtsgeschichtliche, institutionengeschichtliche und wissenschafts-
geschichtliche Gelegenheit, ihre Beziehungen zu der so strukturierten 
Öffentlichkeit dadurch zu kultivieren, daß sie das irreversible Fak-
tum dieser Entfremdung mit Hilfe ihrer ureigensten Methoden in ihre 
Arbeit integriert. Diese Gelegenheit liegt in der schon viel zu sehr zur 
Selbstverständlichkeit gewordenen Institutionalisierung der philoso-
phischen Forschung und Lehre im rechtlich geschützten und geheg-
ten öffentlichen Raum der Universität. Gewiß wird es die Philosophie 
stets auch unabhängig von diesem rechtlichen und institutionellen 
Rahmen geben, weil sie, wie Kant so treffend bemerkt hat, ein Natur-
bedürfnis des Menschen ist. Doch nur in diesem institutionellen Rah-
men kann und soll sie unabhängig von allen äußeren methodischen, 
thematischen, praktischen und psychischen Präokkupationen von 
dem Problemniveau, dem Methodenniveau und dem Reflexionsni-
veau profitieren, das sie sich von der klassischen griechischen Antike 
bis in unsere Gegenwart erarbeitet hat. Das Kernstück dieser Arbeit 
bildet die Kategorienanalyse in allen während dieser Zeitspanne er-
probten methodischen Varianten. Die aristotelische Kategorienlehre 
bietet hier nach wie vor das klassische Muster, weil sie Kategorien 
analysiert, die Elemente einer öffentlichen Welterfahrung bilden, wie 
sie allen Menschen noch vor aller Entfremdung möglich ist. Den-
noch vermittelt diese Kategorienlehre im Rückblick immerhin noch 
indirekt auch eine Botschaft über die Entfremdung. Denn durch ihre 
Konzentration auf die primitiven grammatischen und logischen For-
men prädikativer Aussagen, durch ihre Konzentration auf die Pri-
mitivität der allen Menschen öffentlich zugänglichen Sachverhalte, 
über die sie in diesen prädikativen Formen Wahres sagen können, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—42—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

und durch ihre Konzentration auf die vergleichsweise extremen Mi-
krostrukturen der politischen Gemeinwesens, in denen sie sich auch 
in ihrer gemeinsamen öffentlichen Praxis auf die Wahrheit solcher 
Aussagen verlassen können – durch alles das gibt sie im Rückblick in-
direkt zu verstehen, wie extrem eng der Horizont der Welterfahrung 
ist, innerhalb von dem das Entfremdungsrisiko vielleicht – aber auch 
nur vielleicht – gleich Null ist.

Analysen wie die der Aristotelischen Kategorienlehre gehören 
daher zum festen Bestand der Philosophie, die an unseren Universi-
täten öffentlich gelehrt wird, wenn sie ihren Absolventen eine Mög-
lichkeit eröffnen will, in einer methodisch kontrollierbaren Weise den 
Weg Schritt für Schritt durchzudenken, auf dem die Kategorien der 
Welterfahrung nach und nach so kompliziert werden, daß sie in der 
Öffentlichkeit nicht mehr verständlich gemacht werden können, son-
dern nur noch in den immer zahlreicher werdenden exklusiven Zir-
keln hochspezialisierter wissenschaftlicher und technischer Experten 
durchschaut werden können – obwohl diese der Öffentlichkeit im-
mer mehr entfremdeten Kategorien nach wie vor das einzige richtige 
Licht auf die logischen und die kognitiven Grundlagen der wissen-
schafts- und technikbasierten Funktionselemente werfen, auf die wir 
uns in unserer gemeinsamen Lebenswelt verlassen. Indem die Philo-
sophie in diesem Sinne Kategorien analysiert – von den einfachsten 
bis zu den komplexesten –, tut sie etwas, was sie immer schon getan 
hat. Indem sie dies im Rahmen einer Einrichtung des öffentlichen 
Rechts tut, verwandelt sich dieses Tun in die Erfüllung einer öffent-
lichen Aufgabe. Indem sie dies unter den Bedingungen wachsender 
Entfremdung des Publikums von den tragenden Strukturen seiner Le-
benswelt tut, gewinnt diese Aufgabe eine zusätzliche Dimension. Es 
ist kein Zufall, daß der wichtigste Gegenbegriff zum Begriff der Ent-
fremdung der Begriff der Aufklärung ist. Spätestens seitdem Platon 
mit Hilfe des Symbols der Aufklärung – des Lichts der Sonne – den 
höchsten Orientierungspunkt aller kognitiven und aller praktischen 
Bemühungen des Menschen – die Idee des Guten – bezeichnet hat, 
ist die Philosophie die reflexive Hauptanwältin der Aufklärung52. Die 
Philosophie weiß indessen schon lange, daß sie Strukturen wie die 
der Entfremdung mit ihren Mitteln nicht auflösen kann – es sei denn, 
und auch dies nur im eher seltenen, optimalen Fall – auf dem Weg 

52	 Vgl. auch hierzu vom Verf., Bedingungen der Aufklärung. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—43—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

durch das reflexive Medium des Philosophierenden selbst. Indessen 
kann sie mit ihren Mitteln dazu beitragen, über Strukturen wie die 
der Entfremdung aufzuklären. Aufklärung über die Strukturen der 
Entfremdung ist daher unter Bedingungen der Entfremdung eine 
der wichtigsten Aufgaben der Philosophie. Wenn sie Forschung und 
Lehre überdies im Rahmen einer Einrichtung des öffentlichen Rechts 
wahrnimmt, dann ist diese Art von Aufklärung ihre wichtigste öffent-
liche Aufgabe. Doch in methodischer Hinsicht braucht sie in diesem 
Rahmen auch unter Bedingungen der Entfremdung nichts anderes 
zu tun als das, was sie in der Tradition von Platons und von Ari-
stoteles’ Philosophieren schon immer getan hat. Ihre Arbeit gewinnt 
im Rahmen dieser öffentlichen Aufgabe indessen eine neue Orientie-
rung. Denn nur wenn die Aufklärung über die Strukturen der Ent-
fremdung gelingt, kann auch verhütet werden, daß die Entfremdung 
in völlige Blindheit und Dunkelheit umschlägt. An keinem anderen 
Ort als im rechtlich geschützten und gehegten Raum ihrer universi-
tären Forschung und Lehre hat die Philosophie auch nur annähernd 
so große Chancen, zu dieser Aufklärung beizutragen. Jenseits dieses 
Raumes, also in der bürgerlichen Öffentlichkeit und deren Medien 
gerät sie fast mit jedem Wort, durch das sie sich zu artikulieren sucht, 
unter dieselben Gesetze der Entfremdung, unter denen alles seine Au-
thentizität einbüßt, was in diesen Medien kommuniziert wird. Nur in 
dem Maß, in dem ihr die Aufklärung über Strukturen der Entfrem-
dung im nach wie vor immer noch geschichtlich einzigartigen Raum 
der Universität gelingt, vermittelt die Philosophie den erfolgreichen 
Absolventen ihres Studiums auch das skeptisch-methodische Poten-
tial, das für eine distanzierende Reflexion auf Entfremdungsfaktoren 
vonnöten ist. Die Philosophie braucht daher im rechtlich geschützten 
und gehegten Raum ihrer öffentlichen Institutionen auch gar nicht 
nach einer besonderen Beziehung zur Öffentlichkeit zu suchen. Eine 
möglichst methodentüchtige Wahrnehmung ihrer öffentlichen Auf-
klärungsaufgabe in Forschung und Lehre ist gar nichts anderes als 
ihre genuine Beziehung zur Öffentlichkeit.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—44—

Methodus Nº 4 (2009) Rainer Enskat

Literatur

Burckhardt, J. Die Kultur der Renaissance in Italien, (11860), Berlin 
1928.

Burke, P. Die europäische Renaissance. Zentren und Peripherien, 
München 1998.

Darnton, R. Glänzende Geschäfte. Die Verbreitung von Diderots En-
cyclpedie Oder: wie verkauft man Wissen mit Gewinn (amerik. 
11979), Berlin 1993.

Encyclopedie ou Dictionnaire Raisonne des Sciences, des Arts et des 
Metiers, Paris. 1751.

Enskat, R. „Aufklärung als abendländische Bewegung“, in: Inmitten 
der Zeit. Beiträge zur europäischen Gegenwartsphilosophie. 
Festschrift für Manfred Riedel (Hg. Th. Grethlein und H. Leit-
ner), Würzburg 1996.

Enskat. R. Authentisches Wissen. Prolegomena zur Erkenntnistheorie 
in praktischer Hinsicht, Göttingen 2005. 

Enskat. R. Bedingungen der Aufklärung. Philosophische Untersuchun-
gen zu einer Aufgabe der Urteilskraft, Velbrück Wissenschaft, 
Weilerswit 2008, 

Gautier, M. (ed.), „Les Institutions Chymiques de Jean-Jacques Rous-
seau“. Publiées et anotées par M. Gautier, in: Analles Jean-Jac-
ques Rousseau, Tome 12 (1918-19).

Habermas, J. Die klassische Lehre von der Politik und ihr Verhältnis 
zur Sozialphilosophie, in: ders., Theorie und Praxis. Sozialphilo-
sophische Studien, Neuwied 1963.

Habermas, J. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu 
einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft (11962), Neuwied 
21965.

Hamilton,Madison & Jay. Federalist Papers. With an introduction, 
table of contents, and index of ideas by Clinton Rosseter, Ney 
York/Toronto/London 1961.

Jäger, W. Öffentlichkeit und Parlamentarismus. Eine Kritik an Jürgen 
Habermas, Stuttgart/ Berlin/ Köln/ Mainz 1973.

Kant, I. „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, in: Kant’s 
gesammelte Werke, Akademie-Ausgabe (Ak.), Berlin 1900ff., Bd. 
VIII.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—45—

Methodus Nº 4 (2009)Philosophie und Öffentlichkeit

Kant, I. Der Streit der Fakultäten, in: Ak. VII.

Kant, I. Metaphysik der Sitten, Ak. VI.

Landes, D. The Unbound Prometheus. Technical Change and Indu-
strial Development in Western Europe from 1750 to the Present 
(11969), Cambridge/New York 1999.

Oeuvres de Maximilien Robespierre, Tome IX. Discours (4e Partie). 
Septembre 1792-27 Juillet 1793 (Hg. M. Bouloiseau/G. Dautry/ 
J. Lefebvre/A. Soboul, Paris 1957, S. 433-41 bzw. Tome X (Dis-
cours (5e Partie).27 Juillet 1793-27 juillet 1794.

Rousseau, J-J. „Discours sur les sciences et les arts“, in: ders. Oeuvres 
complètes, Bd. III.

Rousseau, J-J. „Du contrat social“, in: ders., Oeuvres complètes 
(=O.C.), Bd. III, Paris 1996.

Rousseau, J-J. „Fragments de Botanique“, in: ders., Oeuvres comp-
lètes IV.

Stegmüller, W. Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Eine 
kritische Einführung. Bd.II, Stuttgart 1975.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7


—6—

Methodus Nº 8 (2016)

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

