Methodus N° 4 (2009) pp. 7 - 45 Articulos

PHILOSOPHIE UND OFFENTLICHKEIT*

Rainer Enskat
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg
rainer.enskat@phil.uni-halle.de

ZUSAMMENFASSUNG

In diesem Aufsatz geht es um die Klirung der Beziehungen zwischen
Philosophie und Offentlichkeit. Seit den terminologischen Prigungen
durch Aristoteles bildet die Kategorien-Analyse das Kernstiick der phi-
losophischen Arbeit - also Analysen, die die Griinde der Berechtigung
klaren sollen, mit der solchen Kategorien sowohl in der alltaglichen wie
in der wissenschaftlichen Erfahrung Schlisselrollen fur die Erschlieffung
von Grundstrukturen der Welt zufallen, und zwar von Strukturen der
natiirlichen Welt ebenso wie von solchen der praktischen und der te-
chnischen Welt. Obwohl die kategorialanalytische Arbeit der Philoso-
phie der Offentlichkeit fremd bleibt, bleibt die Philosophie doch stets
auf die Offentlichkeit bezogen, weil die von ihr analysierten Kategorien
aus dem Gebrauch stammen, der urspriinglich in der Offentlichkeit von
ihnen gemacht wird. Lost man die Resultate solcher Kategorialanaly-
sen aus ihrer Verflechtung mit den Arbeitsmethoden und -techniken der
Philosophie heraus, um sie in der Offentlichkeit in verstindlicher Weise
zu kommunizieren, dann entstehen in der Regel pseudo-philosophische
Quasi-Geriichte - analog wie pseudo-wissenschaftliche Quasi-Gertichte
entstehen, wenn man Resultate wissenschaftlicher Forschung zu diesem
Zweck aus ihrer Verflechtung mit den Untersuchungsmethoden und
-technken dieser Forschung herauslost. Diese offentlichen Kommu-
nikationsgeschicke sind ein Teil des Entfremdungsgeschehens, das der
Philosophie durch die Struktur der Offentlichkeit nicht weniger wider-
fahrt als der Wissenschaft. Diesem Geschehen kann die Philosophie in
authentischer Weise nur an dem offentlichen Ort entgegenwirken, der
zu keinem anderen Zweck institutionalisiert worden ist als dazu, dafS
sie ihre jeweils fruchtbarsten Analysemethoden und -techniken in au-
thentischer Weise erprobt, verbessert und ihren jeweils besten Adepten
zu vermitteln sucht - an der Universitit mit ihren rechtlich gehegten
Raumen fur Forschung und Lehre.

Schliisselworter: Offentlichkeit, Universitit, Aufklirung, Entfremdung.

Der Text bildet die fiir die Publikation tberarbeitete Fassung meiner
Abschiedsvorlesung an der Universitit Halle vom 7. Juli 2008. Neu sind
aufser den Fufsnoten nur die in der Vorlesung zuriickgehaltenen Abschnitte
IV, S, 2-8.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

ABSTRACT

This text attempts to clarify the relationship between philosophy and
the public sphere. Since Aristotle coined certain key philosophical
terms, the analysis of categories has become the focus of philosophical
work — that is, analysis that should elucidate the foundations of the the
authority of categories that play a key role in uncovering basic struc-
tures of both everyday and scientific experience. Such categories are
also significant for uncovering the structures of the natural, practical
and technical world. Although the philosophical analysis of catego-
ries is foreign to the public sphere, philosophy continues to refer to
it for the following reason: Philosophy analyzes categories that ari-
se from the public sphere where they are originally employed. If one
disconnects the results of such category-analyses from the methods
and techniques of philosophy —so that one may communicate them
to the public sphere- in general they turn into pseudo-philosophical
“sounds”, analogous to the way pseudo-scientific “sounds” arise when
the results of scientific investigations are disconnected from their re-
search methods and techniques. These skills of public communication
are a component of the alienation process that affects philosophy no
less than science. Philosophy can counter this process in an authentic
way only at the university, i.e., a public space intended for research
and teaching, which was institutionalized for no other reason than to
test and improve its philosophical methods and techniques of analysis
in an authentic way.

Keywords: Public sphere, University, Enlightenment, Alienation.

I

ALs ICH HEUTE VOR 15 JAHREN meine Antrittsvorlesung an dieser
Universitit gehalten habe, habe ich u.a. auch an eine symboltrachtige
und gleichzeitig tragische Beziehung zwischen Philosophie und Of-
fentlichkeit erinnert — an die Tragik, die sich in der 6ffentlichen Ver-
klagung, Selbstverteidigung, Verurteilung und Hinrichtung von So-
krates gezeigt hat'. Als ich dreifSig Jahre frither, im Sommersemester
1963 mein Studium an der Universitit Hamburg aufnahm, wurde ich
durch den Umstand irritiert, daf$ sich im Vorlesungsverzeichnis hinter

! Vgl. vom Verf., Aufklarung als abendlindische Bewegung, in: Inmitten

der Zeit. Beitrage zur europdischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift
fir Manfred Riedel (Hg. Th. Grethlein und H. Leitner), Wiirzburg 1996,
S. 519-35.

—8—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

den Titeln von Professoren die Buchstabenabkiirzungen ,,0.6.“ bzw.
,»a.0.“ fanden. Ich wurde schnell dartiber informiert, dafs damit signa-
lisiert wurde, daf$ diese Professoren den Status von ordentlichen bzw.
von aufSerordentlichen 6ffentlichen Professoren innehaben. Es kann
hier nicht meine Aufgabe sein, die rechtspolitische Vorgeschichte und
Legitimation dieser Statusqualitdt zu erldutern. Doch der Kontrast
konnte kaum dramatischer sein als der zwischen dem o6ffentlichen
Charakter der Orte in der athenischen Polis, an denen Sokrates durch
seine Dialoge buchstiblich sein Leben aufs Spiel setzte, und dem 6f-
fentlichen Charakter des Status’, mit dem ein moderner Professor
fur Philosophie seine Lehrveranstaltungen in dem rechtspolitisch ge-
schiitzten und gehegten Raum der akademischen Offentlichkeit einer
Universitit anbieten kann. Zwar hat sich bis in die jungste Vergan-
genheit immer wieder einmal gezeigt, daf$ dieser Raum buchstiblich
iber Nacht, aber im hellen Licht der Offentlichkeit zum Medium des
Unrechts und der Gewalt nicht nur einer verblendeten Politik und
einer verblendeten Rechtssprechung, sondern sogar von verblendeten
Professoren und von irregefiihrten Studenten werden kann.

Umso undurchsichtiger wird in solchen Situationen die Struktur
der Offentlichkeit, in deren Licht alles dies geschehen kann. Das viel
beschworene ,Licht der Offentlichkeit’ ist offensichtlich am allerwe-
nigsten geeignet, Licht in die Struktur der Offentlichkeit selbst zu
werfen. Was ist das also fiir eine eigentiimliche Dimensionen namens
Offentlichkeit, die so viele verschiedene Ausfaltungen hat wie z. B.
die akademische Offentlichkeit, die Gerichtsoffentlichkeit, die biir-
gerliche Offentlichkeit oder die Medienoffentlichkeit, die aber auch
zu einem personalen Statusattribut werden konnte wie im Fall eines
offentlichen Professors? Und unter welchen Aspekten und mit Hil-
fe welcher Methoden kann die Philosophie zu solchen Fragen tiber-
haupt in einer Weise Stellung nehmen, die ihr von keiner anderen
Disziplin abgenommen oder streitig gemacht werden kann?

Ich habe in den Jahrzehnten seit dem Beginn meines Studiums
der Philosophie gelernt, dafs es viel schwieriger ist, diese Frage an-
gemessen zu beantworten, als es zunichst scheinen mag — auch im
Licht der Antworten, die ich seit damals studiert habe. Nicht viel
leichter ist es, die Frage nach der Art der Beziehungen zu beantwor-
ten, die die Philosophie und die Offentlichkeit nicht nur faktisch zu-
einander unterhalten, sondern die sie zueinander auch unterhalten

_9_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

konnen oder unterhalten sollten — und zwar insbesondere unter den
Bedingungen einer Lebenswelt, die durch eine unablissig wachsende
Wissenschafts- und Technikbasierung ebenso unablissig komplexer
wird. Ich mochte meine heutige Vorlesung daher benutzen, in einigen
Schritten zu bedenken zu geben, wie die Philosophie zur Antwort auf
die Frage gelangen kann, wie sie in der Gegenwart mit ihren ureigen-
sten Mitteln ihr eigenes Verhiltnis zur Offentlichkeit durchschauen
und angemessen gestalten kann.

I

Wenn man in den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts Philosophie stu-
dierte und die schwer durchschaubaren Beziehungen zwischen Phi-
losophie und Offentlichkeit durchschauen wollte, war es fast unum-
ganglich, einem zuerst 1962 erschienenen Buch zu begegnen, in dem
unter dem Titel Strukturwandel der Offentlichkeit eine, wie es im
Untertitel heifst, Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft untersucht
wurde?. Sein Verfasser wurde bald danach - nicht zuletzt auf der
Grundlage dieses Buches — in Personalunion Professor fir Philoso-
phie und fur Soziologie. Das Buch von Jirgen Habermas ist in den
Jahrzehnten seit seinem Erscheinen zu einem internationalen Spit-
zenreiter auf dem Zitationsindex seines Themen- und Problemkreises
geworden und ist seitdem fast zwei Dutzend mal neu aufgelegt wor-
den. Doch was fiir ein Bild von der Struktur der Offentlichkeit und
deren Wandel konnte sich ein Student der Philosophie — aber selbst-
verstandlich nicht nur der Philosophie — in den 60er Jahren zueigen
machen, wenn er die Untersuchungen dieses Buches studierte?

Er wurde von Habermas dartber ins Bild gesetzt, dafs die unter
den Bedingungen der Realgeschichte reifste mogliche Gestalt der Of-
fentlichkeit zwei Brennpunkte habe: In dem einen Brennpunkt loka-
lisiert Habermas die ,literarisch bestimmte [...] Offentlichkeit eines
Publikums rasonierender Privatleute*?, die als ,,politisch fungierende
Offentlichkeit“4 den ,,permanenten kritischen Kommentator [...] des
Parlaments [...] und [...] offiziell bestellten Diskussionspartner der

2 Vgl.Jiirgen Habermas. Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen

zu einer Kategorie der buirgerlichen Gesellschaft ('1962), Neuwied 21965.
3 Strukturwandel, S. 8.
4 A.a.0., . 40.

—JIO0—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Abgeordneten*’ bildet, weil sie ,,die Funktion einer pragmatischen
Wahrheitskontrolle“¢ ausiibt und weil ,,das offentliche Risonne-
ment der Privatleute tiberzeugend den Charakter einer gewaltlosen
Ermittlung des zugleich Richtigen und Rechten behauptet*’; in dem
anderen Brennpunkt lokalisiert Habermas ,,politische Institutionen
[...], die als ihren objektiven Sinn die Idee ihrer eigenen Authebung
glaubhaft in sich aufnehmen: veritas non auctoritas facit legem, die
Idee der Auflosung der Herrschaft in jenen leichtfiifSigen Zwang, der
nurmehr in der zwingenden Einsicht einer 6ffentlichen Meinung sich
durchsetzt“%; das wichtigste Verfallssymptom dieser Struktur identifi-
ziert Habermas mit einem ,, Widerspruch der im burgerlichen Rechts-
staat institutionalisierten Offentlichkeit [...]: mit Hilfe ihres Prinzips,
das der eigenen Idee zufolge aller Herrschaft entgegengesetzt ist,
war eine politische Ordnung begriindet, deren gesellschaftliche Basis
Herrschaft nun doch nicht uiberfliissig machte?.

Wer sich dieses Bild von der Struktur der Offentlichkeit und von
ihrem Verfall zueigen gemacht hatte, konnte sich allerdings spatestens
1973 von dem Freiburger Politikwissenschaftler Wolfgang Jager dar-
uber belehren lassen, dafs die wichtigsten Pramissen von Habermas’
Erklarungen, Diagnosen und therapeutischen Implikationen auf einer
rickwirtsgewandten Utopie beruhen.® Riickwirtsgewandte Utopi-
en haben bekanntlich eine gemeinsame Struktur: Sie beschreiben zu-
nachst in hinreichend zutreffender Weise eine empirisch vorfindliche,
aus uberlieferten Dokumenten rekonstruierbare gesellschaftliche oder
verfassungspolitische Mustersituation; sie verleihen der Struktur dieser
Mustersituation sodann mit Hilfe von prinzipientheoretischen norma-
tiven Uberlegungen aus Texten der geschichtlichen Phase dieser Mu-
stersituation den Rang eines uniiberbietbaren, optimalen Hohepunkts;
sie stellen anschlieffend wiederum empirisch fest, dafs sich die Struktur
der Mustersituation im Laufe der Geschichte spitestens in der Ge-
genwart aufgelost hat; sie diagnostizieren schlieSlich diese Geschichte

5 A.a.0.,8. 77-78.
¢ A.a.0.,S. 122.
7 A.a.0.,S. 94.

5 A..0.,S. 101.
 A.a.0.,S. 101.

Vgl. Wolfgang Jiager, Offentlichkeit und Parlamentarismus. Eine Kritik an
Jurgen Habermas, Stuttgart/ Berlin/ K6ln/ Mainz 1973.

—II—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

konsequenterweise als eine Verfallgeschichte und lassen der Gegenwart
mehr oder stillschweigend nur noch die Wahl, sich mit ihrer unheil-
baren Situation und deren weiterem Verfall entweder sehenden Auges
und resignativ oder aber blind abzufinden oder aber die Grundstruktur
der vergangenen Mustersituation durch eine revolutiondre Aktion und
mit Hilfe eines dafir geeigneten revolutiondren Subjekts in angeblich
zeitgemafSer Gestalt wiederherzustellen.

111

Es ist das Verdienst der damaligen Analysen von Jager, aus Haber-
mas’ verwickelten Uberlegungen die realgeschichtlichen Momente
klar herausprapariert zu haben, aus denen dieser das Material seiner
ruckwiartsgewandten Utopie gewonnen hat. Jager macht darauf auf-
merksam, dafS sich die von Habermas ins Auge gefasste Mustersitua-
tion allenfalls in transitorischen Formen in einigen Bundesstaaten des
Deutschen Reiches in der Zeit des Vormarz abgezeichnet hat — also
wahrend der rund dreifSig Jahre seit dem Ende der napoleonischen
Herrschaft 1815 und der deutschen Mairzrevolution von 1848. Die
mafSgeblichen Theoretiker der normativen Grundlagen dieses Typus’
einer sehr verginglichen und regional sehr beschrinkten politischen
Offentlichkeit, auf die sich Habermas hitte berufen konnen, aber
auffilligerweise gar nicht berufen hat, waren in Deutschland Autoren
wie Lorenz von Stein, Rudolf Gneist, Robert Bluntschli und Hegel,
in Frankreich Autoren wie Francois Guizot und Benjamin Constant.

Habermas® wichtigster theoretischer Gewahrsmann ist statt-
dessen Kant. Den einen theoretischen Brennpunkt bilden Kants
bertihmte Bemerkungen uber die Chancen der Aufklirung: ,,Es ist
fur jeden einzelnen Menschen schwer, sich aus der ihm beinahe zur
Natur gewordenen Unmundigkeit herauszuarbeiten. [...] DafS aber
ein Publikum sich selbst aufklire, ist eher moglich; ja es ist, wenn
man ihm nur die Freiheit 1af8t, beinahe unausbleiblich“!; gleich-
wohl, so fugt zwar Kant, aber nicht Habermas hinzu, ,kann ein
Publicum nur langsam zur Aufklirung gelangen“'?. Kants Formu-
lierungen werden offensichtlich von einer dufSerst spannungsvollen

"' Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?“, in: Kant’s
gesammelte Werke, Akademie-Ausgabe (Ak.), Berlin 1900ff., Bd. VIII, S.
36; vgl. Habermas, a.a.0., S. 118.

12 Kant, Aufklarung, S. 36.

—I2—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Verbindung aus einer theoretischen Gewissheit und aus einer sehr
vorsichtigen und weit in die Zukunft zielenden praktischen Hoff-
nung getragen. Doch zu den fir Habermas’ Konzeption zentralen
Frage, namlich: mit welchen Mitteln, mit welchen Zielen und unter
welchen Aspekten die Mitglieder eines Publikums in angemesse-
ner Weise zu einer politisch fungierenden Offentlichkeit beitragen
konnen, hat Kant weder in diesem noch in einem anderen Kontext
jemals Stellung genommen. Er hat allerdings klargestellt, dass An-
derungen der politischen Struktur eines Gemeinwesens — und damit
auch an den die Struktur der Offentlichkeit bildenden Institutionen
und Organisationen — nur durch Reformen ,von oben herab“,
aber nicht durch eine ,,Revolution“!* , von unten hinauf“!s durch-
gefithrt werden dirfen. Die von Habermas nicht berticksichtigte
verfassungsrechtliche und -politische Konzeption des fur eine po-
litische Offentlichkeit konstitutiven Teilfaktors einer freien Presse
findet sich allerdings zum ersten Mal und sogleich mit grofSer real-
geschichtlicher Tragweite schon in den vorrevolutuionidren Debat-
ten der Federalist Papers'® von 1787 bis 1788.

Den anderen theoretischen Brennpunkt in Habermas® Kant-
Rekurs bilden Kants scharfsinnige formale Uberlegungen zur
Vertraglichkeit von Moral und Politik im II. Anhang seiner Schrift
Zum ewigen Frieden'’. Dieser Rekurs hat wiederum den fiir Habermas’
Offentlichkeitskonzeption entscheidenden Nachteil, daff dem
Publikum durch Kants Kriterium der Vertraglichkeit von Moral und
Politik ausschliefSlich die Rolle einer moralischen Instanz, aber gerade
nicht die Trigerschaft einer politisch fungierenden Offentlichkeit
zugeschrieben wird. Wer ein vom Parlament verabschiedetes Gesetz
oder ein Gesetzesvorhaben oder eine MafSnahme der Regierung oder
der Verwaltung moralkonform findet, der braucht die politische
Materie der jeweiligen Agenda genauso wenig beurteilen zu
konnen wie er zur politischen Materie einer moralisch skandalésen

13 Vgl. Kant, Der Streit der Fakultaten, in: Ak. VIL S. 92.

4 A.a.0.,S. 87.

15 A.a.0.,S.92

Vgl. Federalist Papers. Hamilton/Madison/Jay . With an introduction,

table of contents, and index of ideas by Clinton Rosseter, Ney York/
Toronto/London 1961, S. 516.

17 Vgl. Habermas, Offentlichkeit, a.a.O., S. 122ff.

_13_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

politischen Agende Stellung nehmen konnen mufS. Das von Kant in
diesem Kontext konzipierte Publikum ist jedenfalls ausschliefSlich ein
moralisch fungierendes, aber gerade nicht ein politisch fungierendes
Publikum. Ich lasse heute allerdings die Frage auf sich beruhen,
welche Tragweite es fiir die Konzeption einer politisch fungierenden
Offentlichkeit mit sich bringt, wenn man eine Konzeption einer
moralisch fungierenden Offentlichkeit mit einer Konzeption einer
politisch fungierenden Offentlichkeit konfundiert. Es muf§ jedenfalls
mehr als blofS zu denken geben, dafl Habermas aus den von ihm
berticksichtigten Teilen seiner Kant-Lektiire allen Ernstes meinte die
Konsequenz ziehen zu konnen, daf§ ,,[...] Politik grundsitzlich in
Moral uberfiihrt werden [kann]“'s,

Doch mindestens so aufschlussreich wie die theoretischen
Kontexte Kants, denen Habermas Beachtung geschenkt hat, sind
die theoretischen Kontexte, die er vernachldssigt hat. Ein ganz
besonderes Gewicht unter diesen vernachlissigten Kontexten
fallt Kants Rechtsphilosophie zu. Vor allem einem Element fallt
in diesem Zusammenhang eine Schlusselrolle zu — der Theorie
Kants, die der Begriindung des Gedankens gewidmet ist, dafs, wie
Kant es formuliert, ,,das Recht [...] mit der Befugnis zu zwingen
verbunden [ist]“'. Diese Theorie liefert bis heute eine der am besten
durchdachten Konzeption dessen, was man wahrend der Jahre meines
Studiums unter dem irrefithrenden Decknamen der ,strukturellen
Gewalt’ offentlich in MifSkredit zu bringen versucht hat. Doch bei
der sog. strukturellen Gewalt, die mit der dem Recht innewohnenden
Zwangsbefugnis identisch ist, handelt es sich um nichts anderes als
um die Gewalt, die ausschliefSlich der Durchsetzung des Respektes
fur das Recht in einem rechtlich geordneten politischen Gemeinwesen
dient. Habermas’ Formel von den politischen Institutionen, die als
ihren objektiven Sinn die Idee ihrer eigenen Aufhebung glaubhaft in
sich aufnehmen, um Herrschaft tiberfliissig zu machen und Politik in
Moral tiberzufiihren, setzt stillschweigend eine Anthropologie voraus,
wie sie menschenfremder, politikfremder und weltfremder nicht sein
konnte. Durch eine solche Anthropologie wird dem Publikum ebenso
stillschweigend der geradezu abgriindige Irrtum vermittelt, als wenn
die wichtigste Aufgabe einer politisch fungierenden Offentlichkeit in

8 A.a.0.,S. 122.
19 Kant, Metaphysik der Sitten, Ak. VI, S. 231ff.

_14_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

der Wachsamkeit dariiber bestiinde, dafs die politischen Institutionen
vor allem darauf hinzuwirken hitten, sich selbst und damit Herrschaft
tberhaupt tberfliissig zu machen und Politik in Moral tiberzufiihren.

ExXKURS

In welchen Formen ein Versuch Gestalt annehmen kann, Politik in Mo-
ral iberzufithren, wenn er in der von Habermas erorterten geschichtli-
chen Phase der europadischen Geschichte unmittelbar unter den Bedin-
gungen der politischen Praxis unternommen wird, zeigt sich, wenn man
darauf achtet, wie Maximilien Robespierre die Adressaten in seinem
politischen Aktionsfeld am 15. April 1793 und am 5. Februar 1794 vor
der Société des amis de la liberté et de I'égalité auf das Thema Sur la
constitution bzw. Sur la principe de morale politique qui doivent gui-
der la convention nationale dans I'administration de la République ein-
zustimmen gesucht hat?’. Robespierre greift hier die Aufforderung des
Mitglieds Buzot der Société auf, endlich ,,commencer par I"organisation
du gouvernement“?!. Er versteht diese Aufforderung, Institutionen,
Amter, Befugnisse, Zustiandigkeiten und deren Grenzen sowie Gremien
und Prozeduren fir die praktischen, kognitiven und technischen Au-
fgaben der politische Regierungspraxis des Alltags zu entwerfen, als
Ausdruck der Frage, ,qu’est-ce que 'organisation du gouvernement
d’un peuple?“.?> Der Kunstgriff von Robespierres Umfunktionierung
der sowohl verfassungspolitischen wie organisationspolitischen Frage
nach der zu entwerfenden Regierungsform in die Frage nach der Form
einer Volksregierung enthiillt seine Funktion, indem er Robespierre er-
laubt zu behaupten, ,,Ce n’est autre chose, ..., que les loix fondamen-
tales qui forment sa (i.e. du peuple, R.E.) constitution, qui constitutent
son gouvernment“?. Und die damit vorbereitete identifikatorische
Frage ,,Quelle est la base de la constitution ef du gouvernement?*
bereitet die identifikatorische Antwort vor ,,Ce sont, sans contredit,
les droits des hommes“?*. Entscheidend indessen fur das ganze argu-
mentative Grundmuster von Robespierres Ruckfithrung von Politik

20 Vgl. Oeuvres de Maximilien Robespierre, Tome IX. Discours (4¢ Partie).
Septembre 1792-27 Juillet 1793 (Hg. M. Bouloiseau/G. Dautry/ ].
Lefebvre/A. Soboul, Paris 1957, S. 433-41 bzw. Tome X (Discours (5¢
Partie).27 Juillet 1793-27 juillet 1794, S. 350-68.

21§, 434,

22 Ebd., Hervorhebung R.E.

2 Ebd.

2% Ebd., Hervorhebung R.E.

—T 5_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

in Moral ist indessen der Umstand, dass er die Menschenrechte nicht
etwas als Rechte konzipierte, wie sie von jeder Regierung — ob nun auf
Grund einer positiven Verfassungsbestimmung oder ohne sie — respe-
ktiert werden miussen. Vielmehr geht er von seiner bis zu diesem Punkt
konstitutionalistischen Argumentation zu einer finalistischen oder te-
leologischen Argumentation tiber mit Hilfe der doppelten Frage ,,Quel
est le but du gouvernement? Quel est le but de la constitution?“?’, Im
Licht — oder besser: im Schatten — dieser finalistisch-teleologischen Ver-
kehrung bestimmt er das Ziel von Verfassung und Regierung sodann
mit Hilfe der im Grunde apolitischen, individual-ethischen Kategorie
des Glucks, indem er seine Doppelfrage beantwortet: “C’est le bonheur
des hommes“?*. Doch ohne dass dies durch die ohnehin schon abwe-
gige finalistisch-teleologische Verkehrung der verfassungspolitischen
Aufgaben in ethisch-moralische Konzeptionen aus kategorial- oder
argumentationsanalytischen Griinden zwingend gemacht wire, iibers-
pannt er die Debatte Giber die Verfassung — und damit tber die Re-
gierung — in vollig mafSloser Weise mit der geradezu anthropologisch
tiberspannten Aufgabe festzulegen, worin die Verfassung — und damit
die Regierung — das Gliick des Volkes zu sehen habe: “La discussion de
la constitution... doit fixer le bonheur du peuple“?”. Robespierre hat
die nicht nur verfassungspolitische, sondern auch anthropologische
Uberspanntheit dieser Aufgabenstellung offenkundig selbst durchs-
chaut, wenn er bemerkt, eine verfassungspolitische Debatte mit dieser
Aufgabenstellung sei “un acte religieux“?®. Rousseau, der bekanntlich
Robespierres schwirmerisch verunstaltete Autoritit in Fragen der Po-
litischen Philosophie war?’, hatte im Blick auf die kognitiven Quellen
einer verfassungspolitischen Debatte, die das Gliick des Volkes ein fiir
alle Mal durch einen religiosen verfassungspolitischen Akt bestimmen
soll, nur die sarkastische Frage tibrig gehabt, ob denn die Einsicht in

% Ebd., Hervorhebungen R.E.

26 Ebd.- Es fillt auf, dass Habermas ausgerechnet in der Abhandlung, Die
klassische Lebre von der Politik und ibr Verhiltnis zur Sozialphilosophie,
in: ders., Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Neuwied
1963, S. 13-51, die Aufgabe der praktischen Politik am individual-ethisch
konzipierten Ziel des guten, gerechten und gliicklichen Lebens orientiert.

27 A.a.0.,S. 435, Hervorhebung R.E.

28 Ebd.

2 Zu Rousseaus Politischer Philosophie vgl. vom Verf., Bedingungen der
Aufklarung. Philosophische Untersuchungen zu einer Aufgabe der Ur-
teilskraft, Velbriick Wissenschaft, Weilerswit 2008, S. 425-514.

—T 6_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

den Charakter dieses Gliicks ,,... par une inspiration subite?“3* ge-
lingen solle. Angesichts von Robespierres Uberfiithrung von Politik in
Moral ist es dann freilich auch nur konsequent, dass er tugendethisch
argumentiert, ,,... le ressort du gouvernement populaire dans le paix
est la vertu“3!, und dass er terroristisch argumentiert, ,,... le ressort
du gouvernement populaire en révolution est a la fois la vertu et la
terreur, weil ,,La terreur n’est autre chose que ... une émanation de la
vertu“32, Die wirklichen politischen Aktionen, die Robespierre seit sei-
ner ersten Wortmeldung als Abgeordneter der Nationalversammlung
am 16. Juni 1789 praktiziert, angeregt bzw. organisiert hat, bilden den
ebenso unmissverstandlichen wie unentbehrlichen “Klartext” zu dieser
Uberfiihrung der Politik in Moral.

v

In Wahrheit verhalten sich die Dinge in diesem Zusammenhang nur
allzu offenkundig nahezu umgekehrt als sie von Habermas konzipiert
werden. Politische Institutionen sind nicht dazu da, sich selbst tiber-
flissig zu machen und Politik in Moral tiberzufithren, und die poli-
tisch fungierende Offentlichkeit ist nicht dazu da, iiber eine moglichst
tiichtige Wahrnehmung solcher Scheinaufgaben durch die Politik zu
wachen. Vielmehr sind politische Institutionen, politische Amter, po-
litische Gremien und politische Prozeduren aus anthropologischen
Griinden, aus Griinden der praktischen, der kognitiven und der tech-
nischen conditio humana bis zum Sanktimmerleinstag unentbehrlich.
Keinem einzelnen Menschen und keiner noch so grofSen Gruppe von
Menschen kann zugetraut oder zugemutet werden, dafs sie sich neben
ihrer alltdglichen kognitiven, praktischen und technischen Sorge um
ihre individuelle und familidre Bediirfnisbefriedigung und ihre damit
verbundene, beruflich vermittelte Nutzenoptimierung auch noch hin-
reichend tiichtig um die praktischen, die kognitiven und die technis-
chen Aufgaben kiimmern, die die beiden chronischen Schliisselaufga-
ben der Politik mit sich bringen — die Suche nach normativen Regu-
lierungen, durch die die leibhaftigen Handlungsweisen der Mitglieder
eines Gemeinwesens unter ihren mehr oder weniger schnell sich wan-

30 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, in: ders., Oeuvres complétes
(=0.C.), Bd. I1I, Paris 1996, S. 380.

31 Tome X, S. 357.
32 Ebd.

—T 7_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

delnden kollektiven Lebensumstinden so koordiniert werden kon-
nen, dafs die realen Chancen fiir Forderung, fir die Bewahrung bzw.
fur die Wiedererlangung des Gemeinwohl verbessert werden, ohne
die Moralfahigkeit und die Rechtsanspriiche der Menschen sowie die
Rechtsanspriiche der Biirger zu verletzen oder zu gefahrden.

Doch fur die Wahrnehmung dieser komplexen praktischen, ko-
gnitiven und technischen Aufgaben der Politik sind in der alteuro-
piischen Tradition von alters her Institutionen, Amter, Prozeduren
und Gremien entworfen worden, die von Personen wahrgenommen
werden sollten, die von ihresgleichen fir aufgeklart genug gehalten
werden, um sich dieser zur conditio humana gehorenden — und damit
wahrhaft unendlichen — politischen Sorgen und Aufgaben anzuneh-
men?3. Unter den Aspekten der Gegenwart mufd man indessen eine
Mehrzahl von strukturellen Faktoren berticksichtigen, wenn man
nicht einer riickwartsgewandten Utopie zum Opfer fallen will, sobald
man sich an einer Konzeption der Politik und der politisch fungie-
renden Offentlichkeit versucht. Man muf$ den ungeheuren kogniti-
ven, praktischen und technischen Komplexitatszuwachs in Rechnung
stellen, den die politischen Agenden seit dem Beginn der Industriellen
Revolution und der mit ihr beginnenden wissenschaftsbasierten tech-
nischen Dauerrevolutionierung der alltiglichen Lebenswelt und seit
der kapitalistischen Revolutionierung der Wirtschaft durchgemacht
haben; man mufs diesen Komplexitatszuwachs an der Vervielfalti-
gung der Ressorts einer modernen Regierung und an dem immensen
Binnenwachstum der modernen Regierungsapparate spiegeln; man
mufS den nicht weniger grofSen Komplexitits- und Funktionszuwachs
des Parlamentarismus in den westlichen Regierungssystemen in Rech-
nung stellen; man mufS das geradezu iiberdimensionale Wachstum
sowie den beunruhigenden institutionellen und gesellschaftlichen
Diffusionsgrad der modernen politischen Integrationsparteien be-
rucksichtigen; und man mufS schlieflich die Dauerrevolutionierung
der medialen Techniken fir die kommunikative Vermittlung von In-
formationen und Urteilen tiber die politische Praxis an die Adresse
des politisch fungierenden Publikums in Rechnung stellen.

33 Vgl. zu diesem personalen Attribut der (politisch-praktischen) Aufgeklart-
heit von Inhaber politischer Amter unter den Vorzeichen eines republika-
nischen Gemeinwesens im Format eines neuzeitlichen Nationalstaats The
Federalist Papers, S. 516f.

—T 8_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Wenn man alle diese strukturellen Faktoren der modernen Politik
und ihrer neuzeitlichen Entwicklung gebithrend in Rechnung stellt und
ebenso die Aufgabe der Politik, diese Faktoren in den Dienst ihrer klas-
sischen Verpflichtung zur kognitiven, praktischen und technischen Sor-
ge um das Gemeinwohl, dann erweist sich Habermas” Konzeption der
Politik und der entsprechenden politisch fungierenden Offentlichkeit
nicht nur als ruckwirtsgewandte, sondern als schlechte, also schlecht
durchdachte Utopie. Umso erstaunlicher ist der Erfolg, der dieser Kon-
zeption in der akademischen Offentlichkeit und auch in betrichtlichen
Kreisen der nicht-akademischen Offentlichkeit wihrend der vergange-
nen viereinhalb Jahrzehnte zuteil geworden ist. Was kann insbesondere
die Philosophie unter diesen Umstinden mit ihren Mitteln dazu bei-
tragen, dafd die Struktur der Offentlichkeit besser durchschaut werden
kann, so daf3 sie ihr eigenes Verhiltnis zur Offentlichkeit besser durch-
schauen und angemessen gestalten kann und insbesondere ihren genu-
inen Anteil am politisch fungierenden Publikum besser durchschauen
und angemessen gestalten kann?

\Y%

Ein besonders guinstiger Ausblick auf einen gut begehbaren Weg zur
Beantwortung dieser Fragen eroffnet sich, wenn man sich nicht von
Anfang an auf quasi-terminologische Formeln wie Struktur, Struk-
turwandel oder Funktionswandel der Offentlichkeit fixiert, sondern
wenn man die vieldeutige Metaphorik zu Hilfe nimmt, die sich in der
herkémmlichen Rede vom Licht der Offentlichkeit anbietet. Wie jede
metaphorische Redeweise so hat auch diese gleichsam eine metapho-
rische Nullstufe, auf der sie von ihrer wortlichen Bedeutung zu ihrer
metaphorischen tibergeht. Auf dieser metaphorischen Nullstufe ist
das Licht der Offentlichkeit nichts anderes als das helle Tageslicht, in
dem die leibhaftigen Handlungs- und Verhaltensweisen — einschlief3-
lich der sprachlichen Verhaltensweisen — aber auch die Gestiken und
die Mimiken der Mitglieder eines Gemeinwesens fur die anderen
Mitglieder desselben Gemeinwesens sichtbar werden.

Doch bereits auf dieser Nullstufe der Metaphorik ist der Schritt
auf die nachfolgenden Stufen der Metaphorik unvermeidlich. Denn
jeder weif$ aus Erfahrung, daf man z. B. eine und dieselbe Hand-
lungsweise, eine und dieselbe Verhaltensweise, eine und dieselbe
Gestik, eine und dieselbe Mimik einer und derselben Person in ei-

_19_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

ner und derselben Situation in unterschiedlichen Formen charakte-
risieren kann und trotzdem in diesen unterschiedlichen Formen in
zutreffender Weise charakterisieren kann. So kann man von einer
und derselben Handlungsweise einer und derselben Person in einer
und derselben Situation in zutreffender Weise sagen, dafs sie langsam
agiert, aber auch, daf sie umsichtig agiert, oder, daf$ sie vorsichtig
handelt, oder auch, dafs sie richtig handelt. Mit jeder entsprechenden
Aussage kann man tber eine und dieselbe Handlungsweise einer und
derselben Person in einer und derselben Situation die Wahrheit sagen.

Und dennoch wirft man mit jeder dieser wahren Aussagen, wie
wir ganz ungezwungen sagen konnen, ein anderes Licht auf diese
Person, ihre Handlungsweise und ihre Situation. Denn die Lang-
samkeitsaussage ist eine verkappte Vergleichsaussage: Man gibt im
Grunde zu verstehen, dafd die Person langsamer agiert als man es
von den meisten vergleichbaren Personen in vergleichbaren Situa-
tionen im Durchschnitt der Fille erwarten darf. AuSerdem ist das
Langsamkeits-Pradikat kein genuines Handlungspridikat, sondern
kann genauso angemessen verwendet werden, wenn man feststellt,
daf$ sich der Mond langsam bewegt im Vergleich mit einem gleichzei-
tig sichtbaren Kometen. Durch die Umsichtigkeits-Aussage trifft man
hingegen keine verkappte Vergleichsaussage, sondern gibt zu verste-
hen, dafd der Akteur darauf bedacht ist, alle fiir den Erfolg seiner
Handlungsweise relevanten gegenwirtigen Umstiande rechtzeitig und
zutreffend zu erfassen und angemessen zu gewichten. SchlieSlich gibt
man durch die Vorsichtigkeitsaussage zu verstehen, dafs der Akteur
darauf bedacht ist, alle fir ihn vorhersehbaren zukiinftigen Konse-
quenzen seiner Handlungsweise ebenfalls rechtzeitig und zutreffend
zu erfassen und angemessen zu gewichten.

Es liegt auf der Hand, daf§ und inwiefern man in solchen Fallen
metaphorisch spricht, wenn man sagt, daf§ wir jeweils ein anderes
Licht auf den besprochenen Sachverhalt werfen. Denn es reicht nun
einmal auch das hellste Tageslicht nicht aus, um unmittelbar beur-
teilen und erkennen zu konnen, daf eine konkrete Person in einer
konkreten Situation langsamer handelt als man es von den meisten
Personen in vergleichbaren Situationen im Durchschnitt der Falle er-
warten kann. Denn man mufS offenbar in der Vergangenheit schon
haufig genug mit vergleichbaren Handlungsweisen vergleichbarer
Personen in vergleichbaren Situationen Erfahrung gesammelt haben,

—20—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

um schliefflich beurteilen zu kénnen, wie man in einem vergleichba-
ren gegenwartigen Fall angemessen urteilen kann. Und eine komple-
xe kognitive und praktische Haltung wie die Umsicht eines Akteurs
erschliefSt sich aus analogen Griinden ebenso wenig durch das blofSe
Tageslicht wie die nicht weniger komplexe kognitive und praktische
Haltung der Vorsicht.

VI

Die Philosophie ist fast von Anfang an bemuht gewesen, das Irri-
tierungspotential so weitgehend wie moglich zu neutralisieren, das
ein naiver Gebrauch von Metaphern aktualisieren kann. Zu die-
sem Zweck pragt sie in entsprechenden Situationen terminologische
Kunstworte, die sie dann anstelle irritierender Metaphern verwenden
kann. In unserem konkreten Fall braucht man dann nicht mehr davon
zu sprechen, daf§ man auf eine und dieselbe Handlungsweise einer
und derselben Person in einer und derselben Situation unterschied-
liches Licht wirft, wenn man sagt, die Person handle langsam bzw.
umsichtig bzw. vorsichtig. Man kann dann davon sprechen, daf§ man
in diesen drei Fillen unterschiedliche Kategorien verwendet — eine im
Grunde physikalische Kategorie, wenn man einem Akteur attestiert,
daf$ er langsam agiere, und teilweise kognitive und teilweise prakti-
sche Kategorien, wenn man ihm Umsicht oder Vorsicht attestiert. Bei
einer kategorialanalytischen Feindifferenzierung miisste man sogar
noch trennscharfer unterscheiden. Denn die Umsicht bezieht sich auf
gegenwartige Umstiande einer Handlungsweise und die Vorsicht auf
zukiinftige Konsequenzen einer Handlungsweise. Jede dieser beiden
kognitiven Tugenden bezieht sich sowohl auf eine andere Dimension
der Zeit wie auf andere Sachverhalte innerhalb der jeweiligen Zeit-
dimension als die jeweils andere kognitive Tugend. Ebenso setzt die
Austbung der Umsicht offenkundig ganz andere kognitive Fahigkei-
ten voraus als die Ausiibung der Vorsicht. Doch eben deswegen kann
die Philosophie alle derartigen Unterschiede schon seit langem in ei-
ner einfachen technischen, unmetaphorischen Sprache als kategoriale
Unterschiede charakterisieren.

Die wichtigste Pointe dieser Erinnerung an die Pragung des Ter-
minus Kategorie durch die Philosophie liegt aber darin, dafS dieser
Terminus schon langst einen festen Stammplatz im Sprachgebrauch
der gehobenen Bildung hat. Dieser Umstand erlaubt es aber auch, ge-

—_2 T

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

nauer zu sagen, wovon das Licht abhingt, das durch die Offentlich-
keit und in der Offentlichkeit auf einen Sachverhalt fillt. Denn dies
hangt offensichtlich davon ab, welche Kategorien verwendet werden,
wenn in der Offentlichkeit iiber einen Sachverhalt gesprochen und
geurteilt wird. Das Licht der Offentlichkeit ist daber gar nichts an-
deres als das Licht, das in der Offentlichkeit auf einen Sachverhalt
fallt, sofern jemand tuber diesen Sachverhalt 6ffentlich mit Hilfe einer
bestimmten Kategorie spricht und urteilt — und zwar ganz unabhin-
gig davon, ob jemand richtig oder aber falsch urteilt. Wenn jemand
falsch urteilt, dann fallt lediglich ein trugerisches Licht auf diesen
Sachverhalt. Deswegen — und nur deswegen — kann auch das Licht
der Offentlichkeit triigerisch sein, wie insbesondere die politische Er-
fahrung vermutlich zu allen Zeiten gelehrt hat.

Diese knappen Hinweise und Fragen sollen zunichst nur dar-
auf aufmerksam machen, dafs der Gebrauch des Terminus Kategorie
in unserem Alltag viel mehr zur Klarung des Titelproblems meines
Vortrags beitragen kann als es zunidchst den Anschein haben mag.
Das hiangt sogar unmittelbar mit der sprachgeschichtlichen Situation
zusammen, in der dieser Terminus zunichst nur fiir die Zwecke der
innerphilosophischen Verstindigung geprigt worden ist. Als Aristo-
teles diese terminologische Pragung im Athen des vierten vorchristli-
chen Jahrhunderts vollzog, war er mit allen Komponenten der alltag-
lichen, der auflerphilosophischen Gebrauchsbedeutung des Wortes
kategoria vertraut. Er wusste also, daf§ es in seinem alltaglichen
Gebrauch so viel wie Anklage, Vorwurf oder Verklagung bedeutet,
und zwar insbesondere im Angesicht eines in ein entsprechendes
offentliches Amt berufenen Richters. So legt Platon sogleich in der
zweiten Zeile der allerersten von ihm veroffentlichten philosophi-
schen Schrift — in der Apologie des Sokrates — dem Sokrates das Wort
von den kategorofi, von seinen Ankligern in den Mund. Aristoteles
wusste aber genauso selbstverstindlich, daf$ es sich sowohl bei dem
Substantiv kategoria wie bei den zugrunde liegenden Verbalformen
um zweiteilige Komposita handelt, an denen auch und letzten Endes
das griechische Wort afora fiir jenen Platz in einer Polis beteiligt
ist, auf dem sich alle Burger versammeln, sobald es darum geht, ge-
meinsam eine alle Biirger gemeinsam betreffende rechtliche oder
politische Agende in einer allen Biirgern gleichzeitig zuginglichen,
also offentlichen Form zu behandeln, also eine alle Burger betreffen-

—_2 22—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

de praktische Angelegenheit ihres gemeinsamen Wohls als Mitglie-
der eines und desselben Gemeinwesens. Das Wort afora bedeutet
aber je nach den situativen Umstanden seines Gebrauchs auch den
Platz des allgemeinen, rechtlich regulierten Warenaustauschs, also
den Markt. Aristoteles wusste daher auch, daf$ die Verbalformen, die
seinem philosophischen Terminus Kategorie zugrunde liegen, sowohl
sprachliche wie nicht-sprachliche Tatigkeiten bedeuten, wie sie von
jedem Biirger unter den Augen und den Ohren aller anderen Biirger
und von Inhabern forensischer bzw. politischer Amter in der Volks-
versammlung oder auf dem Markt ausgetibt werden und damit dem
offentlichen Urteil der versammelten Biirger und Amtsinhaber ausge-
setzt sind. Seit im klassischen Griechenland die klassische politische
Sprache ausgebildet worden ist, ist die Offentlichkeit das Medium, in
dem zwischen Biirgern und Amtsinhabern alle und nur die praktis-
chen Themen verhandelt werden, von denen das Gemeinwohl aller
Biirger abhingt.

VII

Nun hat Aristoteles den technischen Terminus der Kategorie aus
demselben Grund geprigt, aus dem technische Termini regelmafSig
in der Philosophie und in den Wissenschaften eingefiithrt werden —
um einen komplexen Sachverhalt und eine komplexe Einsicht mit
moglichst knappen sprachlichen Mitteln thematisieren zu konnen. In
diesem Sinne ist eine Kategorie bei Aristoteles zunachst einmal ein
Element aus einer Liste von mindestens zehn Kategorien. Die Ver-
wandtschaftsbeziechungen zwischen diesen zehn Kategorien hiangen
von einem komplexen Sachverhalt ab, an dem verschiedene Fakto-
ren beteiligt sind: 1.) Jede Kategorie kann mit Hilfe der primitivsten
grammatischen und logischen Form ausgedriickt werden, von der
Menschen offentlich und in allgemein verstandlicher Weise Gebrauch
machen konnen, wenn sie Aussagen treffen — auf die pradikative Aus-
sagenform, in der also die unscheinbare Verkniipfungsvokabel ist die
grammatische Hauptschaltstelle markiert; wenn wir z. B. von jemand
oder von etwas sagen, daf$ jemand oder etwas irgendwo ist, verwen-
den wir die Lokalisierungs-Kategorie; wenn wir von jemand oder
von etwas sagen, dafd jemand oder etwas irgendwann ist — vor allem
irgendwann existiert —, verwenden wir die Datierungs-Kategorie;
wenn wir von jemand oder von etwas sagen, daf$ jemand oder et-

_23_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

was irgendwie sei, verwenden wir die Qualifizierungs-Kategorie; 2.)
grammatisch und logisch gleichsam verschliisselt in der pradikativen
Aussageform sprechen und urteilen wir in diesem Sinne iiber minde-
stens zehn kategorial verschiedene, aber o6ffentlich und allen Men-
schen allgemein zugingliche Sachverhalte; 3.) allen Menschen mit
Hilfe pradikativer Aussagen konnen wir tiber 6ffentlich zugdngliche
Sachverhalte so sprechen und urteilen, daf$ diese Aussagen entweder
wahr oder aber falsch ausfallen und daf$ sowohl die Wahrheit wie
die Falschheit solcher Aussagen zu einer offentlich manifesten An-
gelegenheit werden kann — und zwar dadurch, daf$ die Griinde der
Wahrheit* offentlich und allgemein zuginglich sind, oder aber die
Griinde der Falschheit.

Mit seiner zehnteiligen Kategorien-Liste und der Theorie, mit
der sie verflochten ist, hat Aristoteles den Anfang mit einer zentralen
methodischen Forschungsrichtung der Philosophie gemacht. Auf der
Linie dieser Forschungsrichtung werden planmifSig die Kategorien
analysiert, die in den unzidhligen verschiedenen grammatischen und
logischen Formen gleichsam verschlusselt sind, mit deren Hilfe wir
wahre oder aber falsche Aussagen tiber die Sachverhalte treffen, die
wir uberhaupt zum Thema machen. Auf dieser Linie hat die Philo-
sophie bis heute ein immer weitldufiger, immer engmaschiger und
immer vieldimensionaler werdendes Netz von Kategorialanalysen
erarbeitet. Diese Analysen haben im Laufe der Geschichte immer
besser durchschaubar gemacht, wie die grammatischen, die logischen
und schliefflich auch die mathematischen Formen von Aussagen un-
ter dem von Aristoteles erfundenen Terminus der Kategorie mit den
Strukturen der Sachverhalte zusammenhingen, die die Griinde der
Wahrheit und der Falschheit dieser Aussagen beisteuern.

In dieser Geschichte markiert die aristotelische Kategorienleh-
re deswegen einen paradigmatischen Beitrag, weil sie mit mehr oder
weniger stillschweigenden Voraussetzungen verbunden ist, durch die
die philosophische Arbeit an der Kategorienlehre die Sphire des Of-
fentlichen und des nicht-Offentlichen in einer spezifischen Form mit-
einander verschrinkt. Die Sphire des Offentlichen ist in dieser Arbeit
bestandig durch eine gleichsam mehrfach gespaltene Voraussetzung
prasent: Durch die Voraussetzung, dafs es sich bei den Kategorien 1.

3* Vgl. Aristoteles, Cat. 12, 14b19ff.: t0 ... pragma faihetai’ pwcg aifion
tou<eiBai alhgh<ton logon*

_24_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

um offentlich gebrauchliche und allgemein verstindliche gramma-
tische und logische Formen von wahrheitsfihigen Aussagen tiber 2.
offentlich zugingliche Dinge, Phianomene und Sachverhalte handelt,
wobei diese offentlich zuganglichen Dinge, Phanomene und Sachver-
halte insbesondere 3. als offentlich zugangliche Grinde der Wahr-
heit oder aber der Falschheit solcher Aussagen in Frage kommen. Die
Sphire des nicht-Offentlichen wird indessen von Anfang an durch die
Methoden der philosophischen Arbeit selbst reprasentiert.

Diese Arbeit geht den beiden Fragen nach, zu denen sich die
Kategorienlehre durch zwei staunenerregende, geheimnisvoll anmu-
tende Strukturkomponenten unserer gemeinsamen 6ffentlichen Welt-
erfahrung provozieren ldfft: Zum einen durch den Umstand, dafs so
fliichtige kiinstliche Gebilde wie sprachliche Auflerungen mit ihren
grammatisch-logischen Formen die nahezu geheimnisvolle Eigen-
schaft haben, dafs wir uns mit ihrer Hilfe auf nicht-sprachliche Din-
ge, Phanomene und Sachverhalte so beziehen konnen, dafS sie wahr
ausfallen und daf§ wir uns sogar in der gemeinsamen offentlichen
Praxis auf die jeweils entsprechende Wahrheit verlassen konnen,
und zwar wiederum in 6ffentlich zuginglichen Formen. Die andere,
hierzu gewissermafSen komplementire Leitfrage der Kategorienlehre
wird durch den Umstand provoziert, daf$ nicht-sprachliche Dinge,
Phianomene und Sachverhalte, die von keinem Menschen gemacht
worden sind, offenbar die nicht weniger geheimnisvolle Eigenschaft
haben, daf$ sie sich von uns uiberhaupt und dann auch noch so zu
Gegenstinden sprachlicher Auflerungen machen lassen, daf§ sie zu
Recht und in offentlich zugdnglichen Formen als Griinde von deren
Wahrheit in Anspruch genommen werden konnen.

Diese geheimnisvolle Struktur einer auch noch die o6ffentliche
Praxis tragenden wahrheitsférmigen Ubereinstimmung zwischen
sprachlichen Auflerungen und nicht-sprachlichen Entititen bildet seit
Aristoteles’ einschlidgigen Untersuchungen das Leitthema der philoso-
phischen Kategorienlehre. Schon bei Aristoteles verzweigen sich diese
Untersuchungen allerdings in so komplizierter Weise, daf$ sie friher
oder spater aus Griinden der Spezialisierung und der Arbeitsteilung in
die Obhut von so verschiedenen Disziplinen wie der Sprachphiloso-
phie, der Logik, der Ontologie und der Erkenntnistheorie iibergehen
konnten und auch mufSten. Es sind aber nun einmal die Methoden,
mit deren Hilfe diese Disziplinen ihre Untersuchungen durchfiihren,

—_2 5_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

was nicht mehr jedem einzelnen Menschen und auch nicht mehr allen
Menschen gemeinsam offentlich zuganglich ist. Das ist im ubrigen
in der Philosophie nicht anders als in den positiven Wissenschaften.
Und ebenso sind die Dinge, die Phinomene und die Sachverhalte
nicht mehr offentlich zugidnglich, die man mit Hilfe solcher philo-
sophischen Untersuchungsmethoden ausfindig machen kann. Und
auch das ist in den positiven Wissenschaften nicht anders als in der
Philosophie. Solche strukturellen Entwicklungen von Komplexitits-
zuwachs, Spezialisierung und Arbeitsteilung sind es denn auch, die
in Wahrheit der vielbeschworenen sog. Emanzipation der positiven
Wissenschaften von der Philosophie zugrunde liegen. Die positiven
Wissenschaften waren einer Emanzipation von der Philosophie von
einem bestimmten Entwicklungsstadium nicht etwa bedirftig oder
fahig. Thre Forschungen konnten vielmehr auf Grund ihrer wachsen-
den methodischen, bereichsspezifischen und theoretischen — schlief3-
lich auch mathematischen — Komplexitit ganz einfach nicht mehr in
Personalunion von einzelnen auch noch so hoch begabten Forschern
und Gelehrten gemeistert werden, sondern konnten nur noch arbeits-
teiliger disziplindrer Autonomie geférdert werden.

VIII

Die aristotelische Kategorienlehre ist indessen noch mit einer weite-
ren aufSerordentlich wichtigen stillschweigenden Voraussetzung ver-
bunden. Das ist die Voraussetzung, die mit der Bedingung der o6ffent-
lichen und allen Menschen gemeinsamen Zuginglichkeit von katego-
rial verschiedenen Phinomenen, Dingen und Sachverhalten verbun-
den ist. Dieser speziellen Zuginglichkeitsbedingung kommt man auf
die Spur, wenn man beachtet, dafs Aristoteles die Mehrzahl der von
ihm gefundenen Kategorien durch substantivierte Frage-Pronomina
thematisiert — also nicht durch einen Namen wie Lokalisierungs-Ka-
tegorie, sondern durch die Phrase das Wo; nicht durch einen Namen
wie Datierungs-Kategorie, sondern durch die Phrase das Wann; und
nicht durch einen Namen wie Qualifizierungs-Kategorie, sondern die
Phrase das Wie-beschaffen, usw*. Diese unscheinbare grammatische
Technik der Thematisierung der Kategorie macht darauf aufmerk-

3 Vgl. Aristoteles, Cat. 1b25-2a10, Met. 1028a10-13 und Top. 103b20-
104a2.

_26_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

sam, daf$ Aristoteles die Kategorien nicht einfach zur Charakterisie-
rung von Unterschieden zwischen Sachverhalten konzipiert, tiber die
man gleichwohl mit Hilfe einer und derselben grammatischen und
logischen Form wahre und falsche Aussagen machen kann. Vielmehr
werden diese Kategorien von Anfang an zur Charakterisierung von
Unterschieden im Spannungsfeld zwischen Formen von Fragen und
den Formen der Aussagen konzipiert, mit deren Hilfe man Fragen der
gegebenen Form adidquat beantworten kann.

Doch eben dieses Spannungsfeld zwischen Fragen und Antwor-
ten ist unter anderem auch durch die spezifischen Zuginglichkeits-
bedingung strukturiert, unter denen die verschiedenen Dinge, Pha-
nomene und Sachverhalte stehen, die zu verschiedenen Kategorien
gehoren. Denn Antworten auf Fragen fallen nicht vom Himmel, son-
dern miissen gesucht werden. Und Antworten auf Fragen nach dem
Wann, nach dem Wo, nach dem Wie-beschaffen und auf Fragen der
anderen kategorialen Typen konnen nur gesucht und gefunden wer-
den, wenn die Antwortenden {iber gewisse elementare methodische
und technische Fihigkeiten verfugen. Diese Fahigkeiten gehoren aber
ganz wesentlich mit zu den 6ffentlichen und allen Menschen gemein-
samen Zuganglichkeitsbedingungen, unter dem die Dinge, Phanome-
ne und Sachverhalte stehen, die Aristoteles im Rahmen seiner Kate-
gorialanalyse unterscheidet. Fragen nach einem Wo kann man nur
beantworten, wenn man bereits iiber eine relativ stark differenzierte
Fahigkeit verfugt, sich raumlich zu orientieren; Fragen nach einem
Wann kann man nur beantworten, wenn man bereits iiber eine rela-
tiv stark differenzierte Fahigkeit verfuigt, sich zeitlich zu orientieren;
und Fragen nach dem Wie-beschaffen-jemand-oder-etwas-ist setzen
eine stark differenzierte Fahigkeit voraus, sich tiber Gestaltunter-
schiede zu orientieren wie iiber die subjektinvarianten Unterschiede,
die unseren diversen subjektiven Sinnesmeldungen zugrunde liegen.
Entsprechendes gilt fiir alle anderen Kategorien.

Bei den offentlichen und allen Menschen gemeinsamen Zu-
ganglichkeitsbedingungen, unter denen kategorial verschiedene Din-
ge, Phanomene und Sachverhalte stehen, handelt es sich also um die
allen Menschen gemeinsamen kognitiven und speziell methodischen
und technischen Fihigkeiten ihrer alltdglichen Weltorientierung. Die-
se Zuganglichkeitsbedingungen werden zwar nicht mehr innerhalb
der aristotelischen Kategorienlehre behandelt. Aber Aristoteles be-

_27_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

handelt sie ausfiihrlich in seiner Methodenlehre der Erkenntnis in
den sog. Zweiten Analytiken, in den Raum-, Zeit- und Bewegungs-
analysen seiner Physik und in den erkenntnistheoretischen Analy-
sen seiner Untersuchungen Uber die Seele, aber auch in seinen sog.
Kleinen naturkundlichen Schriften z.B. Uber die Wahrnehmung und
Uber Gedichtnis und Erinnerung.

Mit Blick auf unser Hauptthema ist es indessen aufSerordentlich
wichtig hervorzuheben, daf$ alle Kategorien, die Aristoteles analy-
siert, und alle Zuganglichkeitsbedingungen, die er analysiert, sowohl
in dem vorwissenschaftlichen wie in dem praliterarischen Erfahrungs-
horizont der Menschen zu Hause sind, also weder irgendeine litera-
rische noch irgendeine wissenschaftliche Kultur der Menschen vor-
aussetzen. Alle diese Analysen tragen daher in ihrem Zusammenhang
zur Antwort auf die Frage bei, welcher gemeinsamen und o6ffentlich
zuganglichen Welterfahrung Menschen fihig sind, wenn sie keinerlei
literarische und keinerlei wissenschaftliche Methoden und Techniken
zu Hilfe nehmen. Und trotzdem stehen diese Untersuchungen selbst
— wie die Untersuchungen in den positiven Wissenschaften — unter
dem Gesetz der funktionalen Esoterik: Obwohl ihr Thema das der
Struktur der allen Menschen gemeinsamen und offentlich zugangli-
chen alltaglichen Welterfahrung ist, sind diese Untersuchungen selbst
auf Grund ihrer methodischen Struktur zur nicht-Offentlichkeit ver-
urteilt, weil diese methodische Struktur nur dem extrem kleinen ex-
klusiven Kreis der speziellen, methodisch, sachbereichsspezifisch und
theoretisch trainierten Experten zuginglich ist.

IX

Diese funktionale Esoterik sowohl der Philosophie wie der positi-
ven Wissenschaften hat in der Neuzeit endgultig zu einem institu-
tionellen und rechtlichen Vorgang gefiihrt, dessen geschichtliche und
praktisch-politische Tragweite man schwerlich tiberschitzen kann:
Die Philosophie und die positiven Wissenschaften haben in der eu-
ropdischen Tradition ihre wichtigste Heimstatt endgultig in 6ffentli-
chen Institutionen unter dem Namen der Universitit gefunden. Doch
die wichtigste Funktion des offentlichen Charakters dieser Institution
besteht gerade darin, der funktionalen Esoterik philosophischer und
wissenschaftlicher Untersuchungen und Forschungen in angemesse-
ner Weise Rechnung zu tragen, nimlich zwischen der biirgerlichen

—_2 8_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Offentlichkeit und dem nicht-6ffentlichen Charakter der Untersu-
chungsmethoden zu vermitteln, die von den in der Universitat institu-
tionalisierten Disziplinen kultiviert werden, und ebenso zu vermitteln
zwischen dieser Offentlichkeit und dem nicht-6ffentlichen Charakter
der Dinge, der Phinomene und der Sachverhalte, die diese Diszipli-
nen mit Hilfe ihrer Untersuchungsmethoden ausfindig machen kon-
nen. Die wichtigste Form dieser Vermittlung zwischen der Sphare des
Offentlichen und der des nicht-Offentlichen wird in der universitiren
Lehre vollzogen. Die Absolventen eines Universititsstudiums werden
uber mehrere Jahre in gemeinsamen offentlichen Lehrveranstaltun-
gen, also in offentlich zuganglichen und in wechselseitig von allen
Beteiligten kontrollierbaren Formen schrittweise in die Methoden,
Techniken und Theorien der Philosophie und der Wissenschaften
eingefiithrt und eingetibt. Die Einfihrung und die Eintibung in diese
Techniken, Methoden und Theorien sollen ihnen in ihrem komple-
xen Zusammenhang bis zum Ende ihres Studiums eine hinreichen-
de methodisch-technische und theoretische Kompetenz vermitteln —
hinreichend namlich dafur, dafS sie in erfolgstrachtiger Weise an der
Austibung der biirgerlichen Berufe mitwirken konnen, deren Ziele
und Arbeitsweisen uberhaupt auf eine solche Kompetenz angewiesen
sind. In den maximalen und optimalen Fillen fiihrt die Eintibung in
diese komplexen methodisch-technischen und theoretischen Zusam-
menhinge die Absolventen bis zu einem Niveau dieser Kompetenz,
auf dem sie in Zukunft selbst in fruchtbarer Weise nicht-6ffentliche
Dinge, Phanomene und Sachverhalte erforschen und andere darin
unterrichten konnen — freilich um den Preis, daf die Offentlichkeit
an dieser Kompetenz wiederum nicht in unmittelbarer und authenti-
scher Weise teilhaben kann.

Doch so wichtig der Blick auf die Ziele auch sein mag, die der
Lehre an einer Universitiat durch deren offentlich-rechtlichen Cha-
rakter aufgegeben sind — noch wichtiger ist in unserem thematischen
Zusammenhang der Ruckblick auf den Ausgangspunkt des Weges,
der zu diesem Ziel fithren soll. Denn mit jedem Schritt, durch den
Studierende an einer wissenschaftlichen Hochschule Fortschritte im
Erwerb einer diszipliniren Kompetenz machen, lassen sie auch den
Horizont der alltiglichen o6ffentlichen Welterfahrung hinter sich, den
sie gleichwohl nach wie vor immer noch mit allen anderen Tragern
der Offentlichkeit und der in ihr erworbenen Welterfahrung teilen.

_29_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

Die philosophischen Arbeitserfahrungen nicht weniger als die
wissenschaftlichen Arbeitserfahrungen fithren daher in einer entspre-
chend organisierten Gesellschaft vom ersten bis zum letzten Schritt ei-
nes Studiums in eine immer tiefer werdende kognitive Spaltung und
gleichzeitig in eine immer stirker werdende kognitive Spannung zwi-
schen den Absolventen solcher Studien und allen anderen Triagern der
Offentlichkeit. Diese kognitive Spaltung ist indessen durch eine eigen-
timliche Asymmetrie charakterisiert. Wenn man diese Asymmetrie um
einer ersten Klarheit willen mit einer gewissen dramatischen Pointie-
rung charakterisieren darf, dann zeigt sich diese Asymmetrie darin, dafs
die Opfer dieser kognitiven Spaltung und Spannung diejenigen sind,
die keine wissenschaftliche Ausbildung erfahren haben — also der aller-
grofSte Teil der Menschen. Sie sind es, denen die Methoden und Tech-
niken, die Begriffe und die Theorien, die Forschungsthemen, die For-
schungsgegenstiande und die Forschungsfelder der Wissenschaft fremd
bleiben, wahrend andererseits die Wissenschaftler mit ihnen immer
noch den gemeinsamen Horizont der alltiglichen Welterfahrung teilen.

Eine asymmetrische kognitive Spaltung und Spannung dieses
Typs hort daher seit nunmehr rund zweihundertfiinfzig Jahren auf
einen Namen, auf den sie von einem der hellsichtigsten Diagnosti-
ker und Analytiker des modernen BewufStseins — von Jean-Jacques
Rousseau — getauft worden ist: auf den Namen der Entfremdung. Ge-
wif$ ist dieses Wort inzwischen langst zu einer Allerweltsvokabel aller
Spielarten einer Kulturkritik geworden, die nicht selten fast schon
an Formen von Hysterie grenzt. Doch trotz des inflationdren Verlu-
stes ihres urspriinglichen semantischen Realwertes ist es nach wie vor
moglich, die urspriingliche Funktion des Entfremdungsvokabulars in
aufschlufSreicher Form zu nutzen, wenn man behutsam genug ist, die-
se Funktion nicht zu tiberspannen. Wenn dies gelingt, dann kommt
man einem Vorgang auf die Spur, bei dem es sich um nicht mehr und
nicht weniger als um eine schleichende Revolutionierung der Offent-
lichkeit handelt.

Zu diesem Zweck ist es nutzlich, sich an die Diagnose eines
grofSen Gelehrten zu erinnern, der zu den fast schon sprichwértlichen
Garanten kuhler und sachlicher Nuchternheit gehort. Jacob Burck-
hardt ist in dieser Hinsicht zweifellos einer der bedeutendsten Anti-
poden von Rousseau. Gleichwohl hat er sich an einer historischen
Datierung des Beginns der Entfremdung jenes Typs versucht hat, der

_3 o—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

in die Entfremdung miindet, die sich im Laufe der vergangenen rund
dreihundert Jahre zwischen den philosophisch oder wissenschaftlich
untrainierten Trigern der biirgerlichen Offentlichkeit gegeniiber den
entsprechend Trainierten entwickelt hat. Ohne dafd Burckhardt die
Entfremdungs-Vokabel verwenden wiirde oder musste, datiert er den
Anfang der ersten Phase der Entfremdung des fraglichen Typs auf die
letzten Jahrzehnte des 14. Jahrhunderts in Florenz*. Hier beginnt be-
kanntlich der zweite von vielen nachfolgenden Humanismen, als vor
allem Mitglieder des Adels und der politischen Fiihrung durch das
Medium der Schriften vor allem Ciceros beginnen, die Bestimmung
des Menschen mit der gelehrten Bildung zu identifizieren, die er bei
den griechischen und den romischen Klassikern erwerben kann.
Burckhardts Datierung und Diagnose ist in den vergangenen Jahren
noch einmal durch die Forschungen des englischen Kulturhistorikers
Peter Burke erhirtet und differenziert worden®”.

Von den beiden Schliisselkomponenten jeder Entfremdung — der
kognitiven Spaltung und der kognitiven Spannung — spielt in der ge-
schichtlichen Situation, die Burckhardt untersucht, zunichst nur die
kognitive Spaltung der Gesellschaft eine Rolle: ,,Dies Gesamtereignis
[also die Anfinge der Renaissance in Italien durch den Zweiten Hu-
manismus; R.E.] besteht darin, daf§ neben der Kirche, welche bisher
(und nicht mehr fiir lange) das Abendland zusammenhielt, ein neues
geistiges Medium entsteht, welches, von Italien her sich ausbreitend,
zur Lebensatmosphire fir alle hoher gebildeten Europaer wird. Der
schirfste Tadel, den man hieriiber aussprechen kann, ist der der Un-
volkstumlichkeit, der erst jetzt notwendig eintretenden Scheidung
von Gebildeten und Ungebildeten. Dieser Tadel ist aber ganz wertlos,
sobald man eingestehen mufS, daf$ die Sache noch heute, obwohl klar
erkannt, nicht beseitigt werden kann“*. Es ist, wie Burckhardt mit
musterhafter Niichternheit zu verstehen gibt, deswegen ganz tiber-
flissig, die kognitive Spaltung der Gesellschaft in Gebildete und Un-
gebildete zu tadeln, weil diese Spaltung, wie Burckhardt zu bedenken
gibt, gar nicht beseitigt werden kann.

% Vgl. Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien, ('1860),
Berlin 1928, S. 172ff..

37 Vgl. Peter Burke, Die europdische Renaissance. Zentren und Peripherien,
Miinchen 1998, S. 45ff.

3% Vgl. Burckhardt, S. 172.

_3 I—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

Burckhardts Diagnose gewinnt ihre ganze Bedeutsamkeit in-
dessen erst dann, wenn man sie im Licht der Analysen betrachtet,
durch die Aristoteles die praliterarischen und die vorwissenschaftli-
chen Formen untersucht, in denen die den Menschen gemeinsam und
offentlich mogliche Welterfahrung gewonnen wird. Denn der Gebil-
dete des Zweiten Humanismus mufS gerade auch tiber jene literarisch
und linguistisch basierten Kulturkompetenzen verfiigen, ohne die
man sich die Inhalte der Texte der klassischen griechischen und ro-
mischen Antike gar nicht erschlieffen konnte. Mit dem Bildungsideal
des Zweiten Humanismus wird daher der Horizont der priliterari-
schen Welterfahrung radikal tberschritten. Zu der ohnehin abgriin-
digen rechtlichen und sozialokonomischen Kluft zwischen denen, die
sich diese Art von Bildung leisten konnen, und denen, die dies nicht
konnen, kommt die nicht weniger abgriindige kognitive Spaltung
zwischen den so Gebildeten und den nicht so Gebildeten hinzu.

X

Unter diesen Vorzeichen ist in unserem Zusammenhang der ge-
schichtliche Vorgang mindestens genauso wichtig, durch den knapp
vierhundert Jahre nach der von Burckhardt so niichtern diagnosti-
zierten kognitiven Spaltung der europdischen Gesellschaften in hu-
manistisch Gebildete und humanistisch Ungebildete jene kognitive
Spannung ausgelost worden ist, die Rousseau auf den Namen der
Entfremdung getauft hat und die kein geringeres Format hat als das
einer schleichenden Revolutionierung der Offentlichkeit. Wie jede
schleichende Revolution so wird auch diese zunichst aus unzihligen
verschiedenartigen unscheinbaren Quellen gespeist. Die Umstinde
haben es indessen gefiigt, daf ein literarisches Monument tberlie-
fert ist, das den Anfang dieser Entfremdungs-Revolution markiert
und das gleichzeitig die entwickelte Gestalt einer anderen Revolution
symbolisch antizipiert — ich meine die zu Recht, berithmte, von Dide-
rot und d’Alembert herausgegebene Encyclopédie, die von 1751 bis
1776 in mehr als drei Dutzend Folio-Banden herausgegeben worden
ist**. Die Verbreitung dieses Werks umfasste schon zur Zeit seines Er-
scheinens den gesamten Raum von Skandinavien bis Sizilien und von

3 Encyclopedie ou Dictionnaire Raisonne des Sciences, des Arts et des Me-
tiers, Paris 1751ff.

_3 2—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Portugal bis Russland. Der amerikanische Sozialhistoriker Robert
Darnton hat durch minutiose Rekonstruktion der Verkaufswege und
der Verkaufserlose errechnet, dafs im historischen Vergleich und un-
ter Berticksichtigung der einschliagigen okonomischen MafSstabe der
Verkauf der Encyclopédie zu Lebzeiten ihrer Herausgeber bis heute
das glanzendste Geschift der gesamten bisherigen Literaturgeschich-
te gewesen ist*.

Die symbolische Funktion dieses epochalen literarischen Monu-
ments ergibt sich aus dem vollstindigen Titel des Werks. Es ist nim-
lich eine Encyclopédie des Sciences, des Arts et des Métiers, also eine
Enzyklopadie der Wissenschaften, der Kiinste — also auch der Technik
— und der Gewerbe. Die prazendenzlose Verbindung dieser drei Di-
mensionen gewinnt eine geradezu unheimliche symbolische Tragweite,
wenn man berucksichtigt, daf$ der amerikanische Wirtschaftshistori-
ker und Nobelpreistrager David Landes den Anfang der Industriellen
Revolution im Licht von einkommensstatistischen Kriterien auf das
Jahr 1750 datiert — also auf das Jahr vor dem Publikationsbeginn der
Encyclopédie*'. Doch diese Industrielle Revolution hatte sich bereits
in den darauffolgenden hundert Jahren zu jenem Verbundsystem aus
Wissenschaft, wissenschaftsbasierter Technik und wissenschafts- und
technikbasierter Wirtschaft ausgewachsen, das heute unsere gesamte
Lebenswelt durchdringt. Diderots und d’Alemberts Enzyklopadie der
Wissenschaften, der Kiinste und der Gewerbe ist am Anfang der Indu-
striellen Revolution durch ihren programmatischen Titel der symboli-
sche Vorbote dieses Verbundsystems.

Thre nicht-symbolische, ihre realgeschichtliche Tragweite fallt
dieser Enzyklopadie durch das Programm zu, das Diderot im Art.
Encyclopédie mit ihr verbindet. Hier zeigt Diderot, daf§ und wie die
Encyclopédie in den Dienst an dem epochalen thematischen Flucht-
punkt des 18. Jahrhunderts gestellt werden soll — in den Dienst an der
Aufklarung. Diderot formuliert hier ausdriicklich, daf$ die Encyclo-
pédie dem Ziel dient, daf$ viel mehr Menschen aufgeklart sein méoch-

40 Vgl. Robert Darnton, Glianzende Geschifte. Die Verbreitung von Diderots
Encyclpedie Oder: wie verkauft man Wissen mit Gewinn (amerik. '11979),
Berlin 1993.

# Vgl. David Landes, The Unbound Prometheus. Technical Change and
Industrial Development in Western Europe from 1750 to the Present
(11969), Cambridge/New York 1999.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

ten (afin que beaucoup plus d’hommes soient éclairés). Dazu fasst
die Encyclopédie zwei Mittel ins Auge (deux moyens): Das eine Mit-
tel besteht darin, die Menge der Entdeckungen zu vergrofSern ('un
d’augmenter la masse des déscouvertes) — das ist und bleibt selbstver-
standlich die angestammte Aufgabe der Wissenschaften; das andere
Mittel besteht darin, diese Entdeckungen im Stile einer Encyclopédie
zusammenzustellen und zu ordnen (I"autre des rapprocher les déscou-
vertes et de les ordonner entre elles)®.

Hier wird offenkundig mit wenigen Sitzen eine Konzeption
umrissen, die die Aufklirung durch Wissenschaft fir moglich halt.
Selbstverstandlich kann und sollte man skeptisch fragen, ob Aufklarung
durch Wissenschaft moglich ist oder ob Aufklarung trotz Wissenschaft
notig ist. Ich werde dieser Frage heute nicht nachgehen, sondern werde
mich auf drei Kernthesen tiber die Initialfunktion beschrinken, die der
Encyclopédiein der Geschichte des Funktionswandels der Offentlichkeit
und des Publikums zufillt, bevor ich die Frage nach dem Verhailtnis
der Philosophie zur Offentlichkeit beantworte: 1.) Mit der Publikation
der Encyclopédie beginnt endgiiltig die uneingeschrankte Proliferation
aller moglichen wissenschaftlichen und technischen Informationen
an die Adresse eines unbegrenzten anonymen Publikums; 2.) mit der
Publikation der Encyclopédie fingt die Offentlichkeit endgiiltig an,
zum uneingeschrankten Medium aller moglichen wissenschaftlichen
und technischen Informationen zu werden; 3.) mit der Publikation
der Encyclopédie beginnt das Publikum zu der Instanz zu werden,
der zugetraut und zugemutet wird, sowohl die sachliche Tragfahigkeit
sowie die praktische Tragweite von beliebigen wissenschaftlichen und
technischen Informationen treffend beurteilen zu konnen und auf dieser
Basis von ihnen einen guten Gebrauch machen zu konnen, also einen
sachgemaifSen, situationsgerechten und zweckdienlichen Gebrauch.

XI

Der erste Analytiker und Diagnostiker dieser Situation war Rous-
seau. Ein Jahr vor dem Publikationsbeginn der Encyclopédie — also
1750 — veroffentlicht er seinen berihmt-beruichtigten Diskurs iiber
die Wissenschaften und die Kiinste®*. Rousseau ist zu diesem Zeit-

2 Art. Encyclopedie, S. 637.
4 Jean-Jacques Rousseau, Discours sur les sciences et les arts, in: der.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

punkt schon linger mit Diderot befreundet, er ist Mitarbeiter an der
Encyclopédie und mit der szientistischen Programmatik und Begriin-
dung dieser Programmatik bis in alle Einzelheiten vertraut. Vor allem
aber hat Rousseau gemeinsam mit Diderot drei Jahre vor der Publi-
kation seines Diskurses den vollstindigen einjahrigen Chemie-Kurs
bei einem der europaweit renommiertesten Experten und Didaktiker
der Chemie absolviert — bei Francois Rouelle, der den entsprechenden
Lehrstuhl an der wissenschaftlichen Einrichtung in den Koniglichen
Girten zu Paris innehatte. Aus diesem Chemie-Studium ist ein ein-
einhalbtausend Seiten umfassendes Manuskript Rousseaus hervorge-
gangen, das von dem postumen wissenschaftshistorischen Herausge-
ber am Anfang des 20. Jahrhunderts als Zeugnis einer beeindruckend
intelligenten Verarbeitung dieses Studiums bewertet worden ist*.
Unter diesen Vorzeichen formuliert er seine Entfremdungsdia-
gnose mit Hilfe einer Dunkelheitsmetaphorik: Wir einfachen Men-
schen aus dem Volk (nous, hommes vulgaires) bleiben in unserer
Dunkelheit befangen (restons dans notre obscurité),” und zwar in
dem MafS (a mésure), in dem unsere Wissenschaften und Kunste —
also die Technik — (que nos sciences et nos arts) der Vervollkomm-
nung niher gekommen sind (se sont avancés a la perfection).* Rous-
seau fasst hier also das Komplexititswachstum von Wissenschaft
und Technik ins Auge, durch das sich die wissenschaftlichen und die
technischen Experten immer mehr von den kognitiven Kapazititen
der nicht-Experten entfernen — durch das die nicht-Experten dem Er-
fahrungsraum dieser Experten also immer mehr entfremdet werden.
Rousseau hat diese Diagnose durch zwei skeptisch klingende
rhetorische Fragen begriindet — also durch zwei Fragen, deren Ant-
worten auf der Hand lagen. Er fafSt zum einen den Anspruch auf ob-
jektive Wahrheit ins Auge, den Wissenschaftler mit ihren Forschungs-
resultaten verbinden und fragt, welches unser — also der einfachen
Menschen aus dem Volk — Kriterium sein wird, um daruber gut — also
mit guten Grunden — zu urteilen (Quel sera notre Criterium pour en

Oeuvres compleétes (=OC.) , Bd. III.

4 Les Institutions Chymiques de Jean-Jacques Rousseau. Publiées et anotées
par M. Gautier, in: Analles Jean-Jacques Rousseau, Tome 12 (1918-19), S.
V-XXIII, 1-164, sowie Tome 13 (1920-21), S. 1-177.

4 Discours, S. 30.
4% A.a.0.,S.9.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

bien juger?)¥. Spater hat Rousseau diese Frage durch einen Klartext
erganzt, in dem die kognitiven Moglichkeiten des Publikums in dieser
Frage eingeschitzt werden: Das Publikum hat iiberhaupt keine Me-
thode (Le public n’a point de méthode)* — namlich keine Methode,
wissenschaftliche Wahrheitsanspriiche zu beurteilen.

Die zweite skeptisch-rhetorische Frage knuipft an die erste an,
indem sie den Fall unterstellt, daf§ ein objektiv wahres wissenschaft-
liches Forschungsergebnis schon vorliegt und die Offentlichkeit iiber
dieses Ergebnis informiert ist — z. B. durch einen Artikel in der En-
cyclopédie oder in einem anderen publizistischen Medium. Dann
lautet die sowohl praktisch wie kognitiv orientierte Schliisselfrage
Rousseaus: Wer von uns — ndmlich von uns einfachen Menschen aus
dem Volk — wird davon einen guten Gebrauch zu machen wissen?
(Qui de nous en saura faire un bon usage?)*. Rousseau ist also mehr
als skeptisch, daf§ das Publikum den beiden ganz verschiedenartigen
Beurteilungsproblemen gewachsen sein wird, denen es durch die un-
eingeschrankte Proliferation von immer anspruchsvoller werdenden
wissenschaftlichen und technischen Informationen im Medium der
Offentlichkeit in zunehmendem Maf$ ausgesetzt sein wird.

Rousseaus einschligige Entfremdungsdiagnose setzt sich also aus
drei Teildiagnosen zusammen: 1. Wir einfachen Menschen aus dem
Volk werden der Wissenschaft und der Technik in dem MafSe entfrem-
det, in dem die Wissenschaft und die Technik Fortschritte machen; 2.
diese Entfremdung hingt von zwei Bedingungen ab: a) davon, daf3
wir einfachen Menschen aus dem Volk der kognitiven Aufgabe immer
weniger gewachsen sind, den Wahrheitsgehalt wissenschaftlicher und
technischer Informationen richtig zu beurteilen, und b) davon, dafs wir
einfachen Menschen aus dem Volk der ganz anderen kognitiven Auf-
gabe immer weniger gewachsen sind, den praktischen Gebrauchswert
wissenschaftlicher und technischer Informationen richtig zu beurteilen.

XII

Mit dieser komplexen Entfremdungs-Diagnose Rousseaus und mit
den kritischen Intentionen, die er in threm Licht auf die Publikati-

47 Discours, S. 18.

4 Ebd.
4 Jean-Jacques Rousseau, Fragments de Botanique, in: ders., OC IV, S. 1253.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

on und auf die Programmatik der Encyclopédie richtet, sind wir un-
mittelbar in der Gegenwart angekommen. Im selben Atemzug kom-
men aber auch die methodischen Einstellungen erneut zum Tragen,
die bei Aristoteles’ Pragung des Schlusselbegriffs der Kategorie Pate
gestanden haben. Denn das Hauptgeschaft der Philosophie besteht
demnach in der Analyse der Kategorien, die man den mehr oder we-
niger einfachen grammatischen und logischen Formen entnehmen
kann, die die Mitglieder politischer Gemeinwesen verwenden, wenn
sie in einer gemeinsamen Sprache in der Offentlichkeit allen Biirgern
verstandliche wahrheitsfihige Aussagen tiber offentlich zugangliche
Phianomene machen.

Doch unter den Lebensbedingungen einer unwiderruflich wis-
senschaftsbasierten Gesellschaft kann die Philosophie diese metho-
dischen Einstellungen nicht unmodifiziert durchhalten. Das Leben in
dieser Gesellschaft ist nun einmal ebenso unwiderruflich durch die
immer weiter sich verscharfende kognitive Spaltung und Spannung
zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit strukturiert, die Rousseau
auf den Namen der Entfremdung getauft hat. Diese Entfremdung
wird nicht etwa reduziert, sondern durch die Illusion ihrer Uber-
windung um unzihlige Potenzen noch einmal verscharft, indem die
Offentlichkeit endgiiltig zu einem Medium der uneingeschrinkten
Kommunikation aller moglichen wissenschaftlichen und technischen
Informationen geworden ist. Denn bei diesen in der Offentlichkeit
kursierenden Informationen handelt es sich auch im gunstigsten Fall
nur um mehr oder weniger verunstaltete Spaltprodukte des authenti-
schen Wissens, das von den wissenschaftlichen und den technischen
Experten erarbeitet wird®. Abgespalten aus den Begriffsnetzen, aus
den Begriindungszusammenhingen, aus den Theorien und aus den
Untersuchungsmethoden, die dieses authentische Wissen der Exper-
ten strukturieren, kursieren solche informationellen Spaltprodukte
durch die Offentlichkeit wie herrenlose Sachen, iiber die jeder, der sie
findet, nach Gutdiinken und nach Belieben verfugen kann, aber eben
auch ohne die kognitiven Kompetenzen der Experten. Im kognitiven
Haushalt der nicht-Experten sind wissenschafts- und technikbasier-
te Informationen einem Gerticht verwandter als dem bescheidensten
Wissen. Die nicht-Experten beherrschen die Begriffsnetze nicht, in

50 Vgl. hierzu vom Verf., Authentisches Wissen. Prolegomena zur Erkennt-
nistheorie in praktischer Hinsicht, Gottingen 2005.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

deren Sprache wissenschaftliche und technische Einsichten von Hau-
se aus formuliert sind, sie beherrschen die Begriindungen nicht, die
diesen Einsichten die Grade ihrer Tragfahigkeit verleihen, und sie
beherrschen die Methoden nicht, mit deren Hilfe sie tiberhaupt erst
einmal gewonnen werden missen. Kurz: Alles und jedes, was eine
wissenschaftliche und eine technische Einsicht tiberhaupt zu einer
Einsicht macht, ist und bleibt dem Publikum fremd. Und je kom-
plexer und darum anspruchsvoller die Wissenschaft und die Technik
im Laufe ihrer Geschichte werden, umso fremder werden sie dem
Publikum.

Die Philosophie hat dieser Entfremdung zunachst dadurch Rech-
nung getragen, dafs sie wihrend der vergangenen rund hundert Jahre
einer Spezialdisziplin unter dem Namen der Wissenschaftstheorie zur
Ausbildung verholfen hat. Die Aufgaben dieser Wissenschaftstheorie
kann man durchaus mit Hilfe von zentralen Aspekten der aristoteli-
schen Kategorienlehre erfassen. Denn auch die Wissenschaftstheorie
soll in einem prizisierbaren Sinne Kategorien analysieren. Sie soll also
ebenfalls die grammatischen und die logischen Formen von Aussagen
analysieren und sie soll insbesondere die Beziehungen analysieren,
die zwischen Aussagen mit bestimmten grammatischen und logischen
Formen einerseits und andererseits den Sachverhalten bestehen, iiber
die man mit Hilfe solcher grammatischen und logischen Formen wah-
re und falsche Aussagen treffen kann. Der radikale Unterschied zum
Untersuchungsfeld der aristotelischen Kategorienlehre besteht aber
selbstverstandlich von Anfang an darin, daf$ es sich bei den von der
Wissenschaftstheorie analysierten Kategorien ausschliefSlich um spe-
zifisch wissenschaftliche Kategorien handelt — also um Kategorien,
mit deren Hilfe ausschliefSlich spezifisch wissenschaftliche Erkennt-
nisse und andere spezifisch wissenschaftliche Fortschritte charakteri-
siert werden. Dabei analysiert die Wissenschaftstheorie diese wissen-
schaftlichen Fortschritte auf Schritt und Tritt unter der methodologi-
schen Voraussetzung, daf$ diese Fortschritte in wahrheitsfahigen und
lehrbuchreifen Aussagen mit wohlbestimmten grammatischen und
logischen Formen dokumentiert werden konnen.

Die wohl wichtigste Kategorie zur Charakterisierung sowohl
der bescheidensten wie der anspruchsvollsten wissenschaftlicher Er-
kenntnisse — also die Kategorie, die in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit gerdt, wenn man gleichsam das Fadenkreuz der Aufkliarung

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

benutzt — diese zentrale Kategorie ergibt sich aus dem Umstand, daf
jede wissenschaftliche Erkenntnis in ihrer logischen Tiefenstruktur
eine Hypothese ist, weil die Form ihrer Gultigkeit stets von mehr
oder weniger verborgenen Voraussetzungen abhingt, die erst im
Laufe der Zeit ganz ans Licht kommen und zu einer Korrektur der
zunichst fur uneingeschriankt gultig gehaltenen Erkenntnis notigen.
Diesen hypothetischen Status und damit ihre Korrekturtrachtigkeit
wird keine wissenschaftliche Erkenntnis, die diesen Namen verdient,
jemals ganz und gar verlieren.

Erst im Horizont dieser aufgeklarten Wissenschaft kann die Wis-
senschaftstheorie ihre ganze Fruchtbarkeit entwickeln. Dies geschieht
vor allem mit Hilfe der Kategorie der wissenschaftlichen Erklarung.
Denn sie muf$ die Struktur von wissenschaftlichen Erklarungen von
der Struktur wissenschaftlichen Prognosen unterscheiden. Sie mufS
die strukturellen Unterschiede zwischen statischen, deterministischen
und genetischen Erklarungen analysieren, zwischen physikalischen,
chemischen und biologischen Erkldrungen, zwischen naturwissen-
schaftlichen, sozialwissenschaftlichen und historischen Erklarungen,
zwischen Erklirungen, Begriindungen, Beweisen und Ableitungen.
Sie muf$ andererseits die tiefen strukturellen Unterschiede zwischen
den eben erwihnten Wissenschaftsgruppen und jener anderen Wis-
senschaftsgruppe analysieren, die von der Antike bis ins 19. Jahr-
hundert im Selbstverstindnis der ganzen wissenschaftlichen Welt die
praktischen Wissenschaften umfasste und zu denen die Medizin, die
Politikwissenschaft, die Rechtswissenschaft, die Wirtschaftswissen-
schaften und die Erziehungswissenschaften gehoren. Und schlieSlich
muf$ die Wissenschaftstheorie auch noch den komplexesten Sachver-
halt der Wissenschaftsgeschichte analysieren — das Faktum des wis-
senschaftlichen Fortschritts. Unter dem Stichwort der Theoriereduk-
tion stehen diese Arbeiten gegenwirtig allerdings erst am Anfang.

Doch wie jede um Wissenschaftlichkeit bemiihte Disziplin so
konnte sich auch die Wissenschaftstheorie dem Zwang nicht entzie-
hen, eine Gestalt methodischer Strenge, methodischer Autonomie
und methodischer Expertenschaft zu kultivieren, die zunehmend in
funktionale Esoterik miindet und dem wissenschaftstheoretischen
Laien lediglich einen neuen Bannkreis seiner Entfremdung von der
Wissenschaft beschert. Im Fall der Wissenschaftstheorie verdoppelt
sich dieser Bannkreis in gewisser Weise sogar noch. Denn durch ihre

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhatts I i



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

methodische Strenge, Autonomie und Expertenschaft auf dem Feld
der logischen Analyse wissenschaftlicher Leistungen verbannt sie
nicht nur die normalen wissenschaftlichen Laien in die Entfremdung.
Sogar die Wissenschaftler selbst, deren Leistungen die Wissenschafts-
theorie logisch analysiert, geraten in den Bannkreis dieser Entfrem-
dung, weil ihnen die formalen Analysemethoden der Logik fremd
sind, die diese Wissenschaftstheorie in ihren Dienst stellt.

XIII

Will man daher in der Gegenwart zu der Frage Stellung nehmen, wie
die Philosophie ihr Verhiltnis zur Offentlichkeit wahrnehmen kann,
ohne die bisher erorterten Zusammenhinge zu vernachlassigen, dann
sollte man sich jedenfalls dariiber keine Illusionen machen, daf§ die
Philosophie sowohl durch ihre Untersuchungs- und Forschungsme-
thoden wie durch den seit fast dreihundert Jahre wihrenden Struk-
tur- und Funktionswandel der Offentlichkeit dazu verurteilt ist,
selbst ein Teil des erorterten Entfremdungsprozesses zu sein. Einer-
seits sind und bleiben ihre Untersuchungs- und Forschungsmethoden
der Offentlichkeit ebenso fremd wie die der positiven Wissenschaf-
ten. Andererseits kursieren im kommunikativen Medium der Offent-
lichkeit ganze Strome von Kategorien, die genauso informationelle
Spaltprodukte philosophischer Thesen, Argumente und Theorien
sind wie die entsprechenden informationellen Spaltprodukte der Ar-
beit in den Wissenschaften. Abgespalten von den Begriffsnetzen, von
den Begriindungszusammenhingen und von den Untersuchungsme-
thoden ihrer philosophischen bzw. ihrer wissenschaftlichen Herkunft
sind die Inhalte dieser Kategorien im kognitiven Haushalt des philo-
sophisch bzw. wissenschaftlich untrainierten Publikums Geriichten
verwandter als den bescheidensten Formen des Wissens. Durch das
Medium der Offentlichkeit werden daher stindig groler werdende
Mengen solcher kategorialen Quasi-Gertichte aus Wissenschaft und
Philosophie kommunizierts'. Wenn das Licht der Offentlichkeit von
den Kategorien abhingt, mit deren Hilfe in der Offentlichkeit gespro-

1 Wolfgang Stegmuller spricht mit Blick auf die Konsequenzen, die sich
durch die Proliferation dieses Typus” von Gerlichten ergeben, von der
‘semantischen Verschmutzung der geistigen Umwelt des Menschen’, vgl.
Wolfgang Stegmiiller, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie.
Eine kritische Einfiihrung. Bd.II, Stuttgart 1975, S. Xff.

_40_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

chen und geurteilt wird, dann ist das Licht der Offentlichkeit im giin-
stigsten Fall ein diffuses Licht, im wahrscheinlicheren, allerdings auch
ungunstigeren Fall ist es ein Irrlicht. Die 6ffentliche Kommunikation
der kategorialen Quasi-Geriichte aus Philosophie und Wissenschaft
ist daher der Prozess der Entfremdung, von dem auch die Philosophie
ein Teil ist. Und auch von diesem Prozess der Entfremdung gilt, was
Jacob Burckhardt von der Scheidung in Gebildete und Ungebildete
durch das zweite, das Florentiner Humanismus-Programm gesagt hat
— daf§ niamlich diese Entfremdung, wiewohl erkannt, nicht beseitigt
werden kann.

In dieser Situation bietet sich der Philosophie eine einzigartige
rechtsgeschichtliche, institutionengeschichtliche und wissenschafts-
geschichtliche Gelegenheit, ihre Beziehungen zu der so strukturierten
Offentlichkeit dadurch zu kultivieren, dafd sie das irreversible Fak-
tum dieser Entfremdung mit Hilfe ihrer ureigensten Methoden in ihre
Arbeit integriert. Diese Gelegenheit liegt in der schon viel zu sehr zur
Selbstverstandlichkeit gewordenen Institutionalisierung der philoso-
phischen Forschung und Lehre im rechtlich geschutzten und geheg-
ten Offentlichen Raum der Universitit. Gewifs wird es die Philosophie
stets auch unabhidngig von diesem rechtlichen und institutionellen
Rahmen geben, weil sie, wie Kant so treffend bemerkt hat, ein Natur-
bediirfnis des Menschen ist. Doch nur in diesem institutionellen Rah-
men kann und soll sie unabhingig von allen dufSeren methodischen,
thematischen, praktischen und psychischen Priaokkupationen von
dem Problemniveau, dem Methodenniveau und dem Reflexionsni-
veau profitieren, das sie sich von der klassischen griechischen Antike
bis in unsere Gegenwart erarbeitet hat. Das Kernstiick dieser Arbeit
bildet die Kategorienanalyse in allen wahrend dieser Zeitspanne er-
probten methodischen Varianten. Die aristotelische Kategorienlehre
bietet hier nach wie vor das klassische Muster, weil sie Kategorien
analysiert, die Elemente einer 6ffentlichen Welterfahrung bilden, wie
sie allen Menschen noch vor aller Entfremdung moglich ist. Den-
noch vermittelt diese Kategorienlehre im Riickblick immerhin noch
indirekt auch eine Botschaft tiber die Entfremdung. Denn durch ihre
Konzentration auf die primitiven grammatischen und logischen For-
men pradikativer Aussagen, durch ihre Konzentration auf die Pri-
mitivitat der allen Menschen offentlich zuganglichen Sachverhalte,
uber die sie in diesen pradikativen Formen Wahres sagen konnen,

_41_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

und durch ihre Konzentration auf die vergleichsweise extremen Mi-
krostrukturen der politischen Gemeinwesens, in denen sie sich auch
in ihrer gemeinsamen offentlichen Praxis auf die Wahrheit solcher
Aussagen verlassen konnen — durch alles das gibt sie im Riickblick in-
direkt zu verstehen, wie extrem eng der Horizont der Welterfahrung
ist, innerhalb von dem das Entfremdungsrisiko vielleicht — aber auch
nur vielleicht — gleich Null ist.

Analysen wie die der Aristotelischen Kategorienlehre gehoren
daher zum festen Bestand der Philosophie, die an unseren Universi-
taten offentlich gelehrt wird, wenn sie ihren Absolventen eine Mog-
lichkeit eroffnen will, in einer methodisch kontrollierbaren Weise den
Weg Schritt fur Schritt durchzudenken, auf dem die Kategorien der
Welterfahrung nach und nach so kompliziert werden, daf$ sie in der
Offentlichkeit nicht mehr verstindlich gemacht werden kénnen, son-
dern nur noch in den immer zahlreicher werdenden exklusiven Zir-
keln hochspezialisierter wissenschaftlicher und technischer Experten
durchschaut werden kénnen — obwohl diese der Offentlichkeit im-
mer mehr entfremdeten Kategorien nach wie vor das einzige richtige
Licht auf die logischen und die kognitiven Grundlagen der wissen-
schafts- und technikbasierten Funktionselemente werfen, auf die wir
uns in unserer gemeinsamen Lebenswelt verlassen. Indem die Philo-
sophie in diesem Sinne Kategorien analysiert — von den einfachsten
bis zu den komplexesten —, tut sie etwas, was sie immer schon getan
hat. Indem sie dies im Rahmen einer Einrichtung des 6ffentlichen
Rechts tut, verwandelt sich dieses Tun in die Erfillung einer 6ffent-
lichen Aufgabe. Indem sie dies unter den Bedingungen wachsender
Entfremdung des Publikums von den tragenden Strukturen seiner Le-
benswelt tut, gewinnt diese Aufgabe eine zusatzliche Dimension. Es
ist kein Zufall, daf§ der wichtigste Gegenbegriff zum Begriff der Ent-
fremdung der Begriff der Aufkliarung ist. Spatestens seitdem Platon
mit Hilfe des Symbols der Aufklirung — des Lichts der Sonne — den
hochsten Orientierungspunkt aller kognitiven und aller praktischen
Bemuihungen des Menschen — die Idee des Guten — bezeichnet hat,
ist die Philosophie die reflexive Hauptanwiltin der Aufklarung®. Die
Philosophie weif$ indessen schon lange, daf$ sie Strukturen wie die
der Entfremdung mit ihren Mitteln nicht auflosen kann — es sei denn,
und auch dies nur im eher seltenen, optimalen Fall — auf dem Weg

52 Vgl. auch hierzu vom Verf., Bedingungen der Aufkldrung.

_42_

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

durch das reflexive Medium des Philosophierenden selbst. Indessen
kann sie mit ihren Mitteln dazu beitragen, éiber Strukturen wie die
der Entfremdung aufzuklaren. Aufklarung #iber die Strukturen der
Entfremdung ist daher unter Bedingungen der Entfremdung eine
der wichtigsten Aufgaben der Philosophie. Wenn sie Forschung und
Lehre uberdies im Rahmen einer Einrichtung des 6ffentlichen Rechts
wahrnimmt, dann ist diese Art von Aufklarung ihre wichtigste 6ffent-
liche Aufgabe. Doch in methodischer Hinsicht braucht sie in diesem
Rahmen auch unter Bedingungen der Entfremdung nichts anderes
zu tun als das, was sie in der Tradition von Platons und von Ari-
stoteles’ Philosophieren schon immer getan hat. Thre Arbeit gewinnt
im Rahmen dieser offentlichen Aufgabe indessen eine neue Orientie-
rung. Denn nur wenn die Aufkliarung iiber die Strukturen der Ent-
fremdung gelingt, kann auch verhiitet werden, daf§ die Entfremdung
in vollige Blindheit und Dunkelheit umschlagt. An keinem anderen
Ort als im rechtlich geschiitzten und gehegten Raum ihrer universi-
taren Forschung und Lehre hat die Philosophie auch nur annihernd
so grofle Chancen, zu dieser Aufklarung beizutragen. Jenseits dieses
Raumes, also in der biirgerlichen Offentlichkeit und deren Medien
gerat sie fast mit jedem Wort, durch das sie sich zu artikulieren sucht,
unter dieselben Gesetze der Entfremdung, unter denen alles seine Au-
thentizitit einbiifSt, was in diesen Medien kommuniziert wird. Nur in
dem Maf, in dem ihr die Aufkliarung tber Strukturen der Entfrem-
dung im nach wie vor immer noch geschichtlich einzigartigen Raum
der Universitit gelingt, vermittelt die Philosophie den erfolgreichen
Absolventen ihres Studiums auch das skeptisch-methodische Poten-
tial, das fir eine distanzierende Reflexion auf Entfremdungsfaktoren
vonnoten ist. Die Philosophie braucht daher im rechtlich geschiitzten
und gehegten Raum ihrer offentlichen Institutionen auch gar nicht
nach einer besonderen Beziehung zur Offentlichkeit zu suchen. Eine
moglichst methodentiichtige Wahrnehmung ihrer offentlichen Auf-
klarungsaufgabe in Forschung und Lehre ist gar nichts anderes als
ihre genuine Beziehung zur Offentlichkeit.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Methodus N° 4 (2009) Rainer Enskat

LITERATUR

Burckhardt, J. Die Kultur der Renaissance in Italien, ('1860), Berlin
1928.

Burke, P. Die europdische Renaissance. Zentren und Peripherien,
Miinchen 1998.

Darnton, R. Glinzende Geschidfte. Die Verbreitung von Diderots En-
cyclpedie Oder: wie verkauft man Wissen mit Gewinn (amerik.
11979), Berlin 1993.

Encyclopedie ou Dictionnaire Raisonne des Sciences, des Arts et des
Metiers, Paris. 1751.

Enskat, R. ,,Aufklarung als abendlandische Bewegung®, in: Inmitten
der Zeit. Beitrige zur europdischen Gegenwartsphilosopbhie.
Festschrift fiir Manfred Riedel (Hg. Th. Grethlein und H. Leit-
ner), Wirzburg 1996.

Enskat. R. Authentisches Wissen. Prolegomena zur Erkenntnistheorie
in praktischer Hinsicht, Gottingen 20035.

Enskat. R. Bedingungen der Aufklirung. Philosophische Untersuchun-
gen zu einer Aufgabe der Urteilskraft, Velbriick Wissenschaft,
Weilerswit 2008,

Gautier, M. (ed.), ,Les Institutions Chymiques de Jean-Jacques Rous-
seau“. Publiées et anotées par M. Gautier, in: Analles Jean-Jac-
ques Rousseau, Tome 12 (1918-19).

Habermas, J. Die klassische Lebre von der Politik und ibr Verbiltnis
zur Sozialphilosophie, in: ders., Theorie und Praxis. Sozialphilo-
sophische Studien, Neuwied 1963.

Habermas, J. Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft ('1962), Neuwied
21965.

Hamilton,Madison & Jay. Federalist Papers. With an introduction,
table of contents, and index of ideas by Clinton Rosseter, Ney
York/Toronto/London 1961.

Jager, W. Offentlichkeit und Parlamentarismus. Eine Kritik an Jiirgen
Habermas, Stuttgart/ Berlin/ Koln/ Mainz 1973.

Kant, 1. ,Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?“, in: Kant’s
gesammelte Werke, Akademie-Ausgabe (Ak.), Berlin 1900ff., Bd.
VIII.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

Philosophie und Offentlichkeit Methodus N° 4 (2009)

Kant, I. Der Streit der Fakultditen, in: Ak. VII.
Kant, . Metaphysik der Sitten, Ak. V1.

Landes, D. The Unbound Prometheus. Technical Change and Indu-
strial Development in Western Europe from 1750 to the Present
(11969), Cambridge/New York 1999.

Oeuvres de Maximilien Robespierre, Tome IX. Discours (4¢ Partie).
Septembre 1792-27 Juillet 1793 (Hg. M. Bouloiseau/G. Dautry/
J. Lefebvre/A. Soboul, Paris 1957, S. 433-41 bzw. Tome X (Dis-
cours (5¢ Partie).27 Juillet 1793-27 juillet 1794.

Rousseau, J-J. ,,Discours sur les sciences et les arts®, in: ders. Oeuvres
completes, Bd. 111.

Rousseau, J-J. ,,Du contrat social“, in: ders., Oeuvres complétes
(=0.C.), Bd. III, Paris 1996.

Rousseau, J-J. ,Fragments de Botanique®, in: ders., Oeuvres comp-
letes IV.

Stegmiiller, W. Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie. Eine
kritische Einfitbrung. Bd.Il, Stuttgart 1975.

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. @ Urhebarrachtlich geschitzter Inhalt.
Inhalts I fir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56.
i

Ir oder In KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-7

