Zur weiteren Diskussion

Martin Rosie

Volker Gerhardts Text zur kulturellen Erneuerung diente als
Grundlage fiir ein Kolloquium, das am 15./16. Mai 2019 auf
dem Meisterhof, Bad Wiessee, stattfand.

Daran nahmen neben Volker Gerhardt die Initiatoren Mein-
hard Miegel, Vorsitzender des Kuratoriums der Stiftung kul-
turelle Erneuerung, und Stefanie Wahl, Mitglied des Kurato-
riums, sowie acht Kollegen aus den Fichern Philosophie,
Politikwissenschaften und Theologie teil:

Wilhelm Grib, Leiter des Forschungsbereichs Religidse Ge-
meinschaften und nachhaltige Entwicklung, Humboldt-
Universitit zu Berlin,

Jan-Christoph Heilinger, Akademischer Geschiftsfiihrer
des Miinchner Kompetenzzentrums Ethik (MKE), Lud-
wig-Maximilians-Universitit Miinchen,

Oliver Hidalgo, Institut fiir Politikwissenschaft, Universitdt
Regensburg,

Otfried Hoffe, Professor em. fiir Philosophie, Universitit
Tiibingen,

Oliver Miiller, Heisenberg-Professur fiir Philosophie, Al-
bert-Ludwigs-Universitét Freiburg,

Christian Polke, Professor fiir Systematische Theologie,
Universitat Gottingen,

Martin Rosie, wissenschaftlicher Mitarbeiter, Berlin-Bran-
denburgische Akademie der Wissenschaften, und

Barbara Zehnpfennig, Professorin fiir Politikwissenschaft,
Universitadt Passau.

109



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Der nachfolgende Bericht versucht, die Diskussionen des Kol-
loquiums thematisch zu biindeln, ohne sich allzu sehr an die
tatsichliche Chronologie zu halten; vielmehr sollten thema-
tische Zusammenhinge herausgearbeitet werden.

Ist die westliche Kultur selbstzerstorerisch? Wenn ja, kann
dann Erneuerung aus dem Inneren dieser Kultur selbst kom-
men? Hat sie auch lebensfordernde, nachhaltige Momente?
Und welche Rolle spielt in deren (Wieder-)Entdeckung die
Tradition der abendlidndischen Philosophie?

Zunichst kommt die Frage auf, ob wir eigentlich von der Kul-
tur des Menschen sprechen, wenn die Rede von der selbstzer-
storerischen Tendenz der Kultur ist. Schnell einigen sich alle
Beteiligten darauf, dass wir hier und heute von der westlichen
Kultur sprechen und nicht von der Kultur tiberhaupt — jedoch
mit Einschridnkungen: Denn erstens ist die westliche Kultur
nicht mehr allein die westliche, fiihrt man sich vor Augen,
dass etwa China, Indien und andere (ehemalige) Entwick-
lungslinder den zentralen Motor der westlichen Kultur —
Wachstum des allgemeinen Wohlstands durch Naturvernut-
zung und technologische Entwicklung — langst tibernommen
haben. Zweitens gab es auch in der Geschichte der sogenann-
ten Naturvolker immer wieder Beispiele fiir selbstzerstoreri-
sches Verhalten, sodass irrationales Festhalten an schadlichen
Gewohnheiten sicher nicht als Alleinstellungsmerkmal der
westlichen Moderne begriffen werden kann. Und drittens
hat die westliche Kultur nicht nur die Naturzerstérung, son-
dern genauso Tierrechte und Umweltschutz erfunden. Den-
noch haben wir es mit einer spezifischen Kultur zu tun, die
im Hier und Heute Gegenstand der Frage ist, wie sie erneuert
werden kann. Doch was sind die Spezifika dieser — grob
»westlich« oder »modern« zu nennenden — Kulturen? Mit

110

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

dem Soziologen Hartmut Rosa liefSe sich ihr Wachstums-
und Beschleunigungszwang als zentrales Merkmal wie auch
Problem benennen, die Tatsache, dass sich moderne Gesell-
schaften nur mehr dynamisch stabilisieren lassen und diese
Eigendynamik sich von jeder politischen oder ethischen Kon-
trolle losgesagt hat.

Dass die »westlichen«, wachstumsgetriebenen Kulturen
grundlegender Reformen bediirfen, daran besteht in der
Runde auf dem Meisterhof nicht der geringste Zweifel. Denn
die momentane multiple Krise der modernen Lebensform
ldsst auf deren Zukunftsuntauglichkeit schlieffen: Nicht nur
befindet sich die Erde okologisch auf einem fatalen Kurs —
und dies wiederum nicht nur durch den Klimawandel, son-
dern auch etwa durch Artensterben, Verschmutzung und
Entwaldung —, auch die globale Ungleichheit unter den Men-
schen ist nur mehr erschiitternd zu nennen: So stiinde jedem
Menschen, wenn der Wohlstand global gerecht verteilt wire,
Kaufkraft im Ausmaf3 von etwa 900 hiesigen Euro zu. Mit
welchen Mitteln lasst sich diese multiple, 6kologisch-sozial-
politische Krise fassen, wie ihre Zukunft denken — und was
kann die (abendlindische) Philosophie fiir diese Aufgabe
leisten?

Dass es wenig bringt, vorschnell mit dem » Anthropozin«
das Zeitalter des Menschen auszurufen und zu behaupten, die
Natur brauche man nun nicht mehr, dariiber herrscht Einig-
keit unter den DiskutantInnen. Sofern der Anthropozén-
begriff jedoch an die Verantwortung erinnert, die der Mensch
gegeniiber seiner Mitwelt gerade aufgrund seiner techno-
logischen Ubermacht wahrzunehmen hat, spricht jedoch
nichts gegen diesen Begriff — wobei er dann allerdings die
Schranke zwischen Sein und Sollen antastet. So gibt es Na-
turwissenschaftlerInnen, die ihre hard facts vor dem Hinter-
grund der herannahenden Klimakatastrophe wieder mit nor-
mativen Aussagen dariiber verbinden, wie wir besser zu
handeln und zu leben haben. Welcher Art also ist die Verant-

111

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

wortung des Menschen fiir die Natur, wenn sie sich nicht in
der klassischen Dichotomie von Sein und Sollen einfangen
lasst, sondern durch die Riickkehr der Natur in die Kultur
zwischen beiden Seiten oszilliert? Wir konnen uns in dieser
Situation, so scheint es, weder langer auf die hard facts der
Naturwissenschaft allein noch auf eine von diesen strikt ge-
trennte menschliche Moral verlassen.

Die Eingelassenheit des Menschen in die Natur macht
einen Balanceakt gedanklicher Natur erforderlich, wenn es
um den Begriff der Verantwortung geht: Denn weder haben
wir es beim Menschen mit einem komplett determinierten
Wesen zu tun, das ohne jede Bewegungsfreiheit in die Ord-
nung der Welt eingelassen wire, noch mit einem derart freien
Wesen, dass es sich einfach aus dem Nichts heraus eine Le-
bensform erschaffen konnte. Doch dieser Zwischenstatus des
Menschen spiegelt auf den Naturbegriff zuriick: Viel mehr
als die ontologische Auszeichnung eines apriorisch von der
menschlichen Kultur abgetrennten Seinsbereichs stellt dieser
eine epistemisch-hermeneutische Kategorie dar, und gerade
das macht den Begriff besonders interessant: Denn auf der
hermeneutischen Ebene ist intendierte Veranderung denkbar,
indem sich die Motivation und die Herangehensweise der
menschlichen Akteure an die Natur verwandeln liefen.
Wenn der Mensch nicht als von der Natur getrennt gedacht
werden kann, dann hat er gerade deshalb Verantwortung fiir
die Natur — nicht aus einem abstrakten Pflichtbegriff heraus,
sondern aus seinem lebendigen Eigeninteresse. Und nicht zu-
letzt ldsst sich die Menschheit ohne den Begriff der Verant-
wortung gar nicht denken: Die intersubjektiv-kooperative
Anlage menschlicher Gesellschaften bringt immer schon ziel-
gerichtetes Handeln mit sich, das Verantwortung fiir die ei-
genen Handlungen impliziert. Selbst eine Gesellschaft, die
sich entschlgsse, keinerlei Verantwortung mehr zu tiberneh-
men, hdtte immer noch diejenige, keine zu haben.

Doch wenn von der (Eigen-)Verantwortung des Menschen

112

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

nun ein Umsteuern in politisch-6konomisch-6kologischen
Fragen — eben eine kulturelle Erneuerung — erfordert wird:
Wer ist dann Trager dieser Verantwortung? Von wo muss
die Verinderung ausgehen? Hier sind sich die TeilnehmerIn-
nen uneins: Ist die etablierte Politik der richtige Ansprech-
partner? Oder muss es um eine Graswurzelbewegung, um
die schleichende, von unten kommende Verdnderung unserer
Alltagspraktiken gehen, bei der dann jede und jeder Einzelne
gefordert wire, um das Ganze mitzuziehen? Ein wichtiger
Beitrag der Philosophie besteht in diesen Fragen darin, die
Hoffnung auf einen archimedischen Punkt zu konzentrieren,
von dem aus sich solche Fragen klar und ohne jedes Dilemma
beantworten liefen — was auch heifst, dass die angestrebte
kulturelle Erneuerung nicht von einem Punkt aus, sondern
nur multiperspektivisch und als Prozessbegriff gedacht wer-
den kann. Daher kann und wird es auch nicht den Triger der
Verinderung geben: Da wir in arbeitsteiligen Gesellschaften
leben, gibt es auch verschiedene Handlungsbereiche, die ver-
schiedene Verantwortung fiir ihr jeweiliges Metier tragen.
Kulturelle Erneuerung lasst sich daher nur als gemeinsamer
Prozess all dieser Handlungsbereiche auf das Ziel der Zu-
kunftsfahigkeit hin denken.

Dabei darf jedoch kein naives Bild regieren: Gier und kurz-
fristiges Nutzendenken sind immer auch Triebkrafte des Men-
schen, der nach Kant sein Leben in »ungeselliger Geselligkeit«
zubringt, und konnen nicht einfach aus der Gleichung gestri-
chen werden. Hier kann die Philosophie hilfreich sein, weil sie
es immer schon mit der Frage zu tun hatte, wie der Mensch es
schaffen kann, sich an seinem eigenen Guten und nicht an
seiner Gier und Ruhmsucht zu orientieren und welcher kul-
turellen Mittel und Techniken es zu diesem Zweck bedarf.
Wissensvermittlung und Erziehung stehen dabei genauso im
Fokus wie die Ausbildung solcher klassischen Tugenden wie
Besonnenheit und Verantwortung. Doch diese Ausrichtung
steht offenkundig im krassen Widerspruch zum liberalen

113

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Laissez-faire-Kapitalismus, der gerade nicht tugend- oder
wertegebunden prozessiert und dementsprechend verantwor-
tungsloses Handeln 6konomisch belohnt. Bedarf es also, um
dieser grassierenden Verantwortungslosigkeit entgegenzu-
wirken, eines inhaltlich substanzvollen Begriffs des Guten?
Und wie liefe sich ein solches Ansinnen rechtfertigen vor
dem Hintergrund des ethischen Pluralismus der Moderne?

Zum modernen Pluralismus gehoren Dilemmata wie die-
ses: Heifst » Verantwortung« zum Beispiel Verantwortung fiir
Arme und Benachteiligte oder fiir Wachstum und Arbeits-
pldtze? Beides impliziert vollig andere Politiken, und fiir bei-
de Standpunkte gibt es eigene politische Parteien und Pro-
gramme, aber keinen gesamtgesellschaftlichen Konsens —
was heif3t, dass die modernen westlichen Gesellschaften sich
langst daran gewohnt haben, in ihrer Sittlichkeit entzweit zu
sein und daher konfligierende Handlungsziele im Medium
der pluralen Demokratie auszufechten. Dies steht der Mog-
lichkeit eines substanzvollen Begriffs des Guten aus prinzi-
piellen Griinden im Wege, von dem aus sich die Erneuerung
der westlichen Tugenden andernfalls »archimedisch« denken
liefSe. Wenn kein Begriff des Guten zur Verfiigung steht, von
dem aus sich Erneuerung denken ldsst, dann muss dieser Pro-
zess eher von seinen motivationalen Grundlagen her gedacht
werden. Hier liefert die Sozialpsychologie wichtige Einsich-
ten: Was sind begiinstigende, was sind hemmende Faktoren
menschlichen Handelns? Responsibility muss auf response
gegriindet werden, nicht auf abstrakten Pflichten — was mit
sich bringt, dass ein anderer, nachhaltiger Lebensstil attraktiv
gemacht, kulturell aufgewertet werden muss, der dann einen
umfassenden Bewusstseinswandel initiieren konnte.

Dass dies keine leichte Aufgabe ist, geschweige denn eine,
die sich am Reif3brett [6sen lief3e, dariiber sind sich alle Dis-
kutantInnen einig. Dennoch zeigen sich in der Diskussion
einige Ansatzpunkte: Denn Bewusstsein muss stets als affek-
tiv besetzt und in einem sozialen Raum verortet gedacht wer-

114

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

den. Der notwendige Bewusstseinswandel muss sich also tie-
fer als blofl auf der propositionalen Ebene sedimentieren.
Und hier leisten Slogans, die Kunst, auch Demonstrations-
dsthetik wie momentan im Fall der »Fridays for Future«-
Bewegung einen erheblichen Beitrag. Um allen Menschen
jedoch die Teilnahme an der Symbolschopfung und am poli-
tischen Diskurs zu ermdglichen, steht Bildung im Mittel-
punkt, Bildung jedoch nicht begriffen als bloSe Ubermittlung
von Fachkenntnissen, sondern im Sinne des humanistischen
Bildungsideals: als umfassende, asthetische Erziehung des
Menschen hin zur reflektierten Selbstverantwortung. Doch
wenn der Bildungsbegriff beim individuellen Pol ansetzt,
wie steht es dann mit dem kollektiven, strukturellen?
Solange die Weltwirtschaft vom Streben nach immer gro-
eren Bruttoinlandsprodukten und der Konkurrenz um die
hochsten Wachstumszahlen geprigt ist, kann sich der einzel-
ne Mensch ja gar nicht anders verhalten als nach diesen Im-
perativen. Brauchen wir also ein anderes Wirtschaftsmodell
als das herrschende? Diese Frage wird von den DiskutantIn-
nen im Groflen und Ganzen bejaht, bringt doch das jetzige
Wirtschaftsmodell — unabhéngig von der Frage, ob man es
Kapitalismus, Neoliberalismus oder auch Kreditismus nennt
— okologische Verheerungen und demokratiegefdhrdende
Ungleichheit zwischen den Menschen mit sich. Doch wenn
ein neues Wirtschaftsmodell von miindigen Biirgern selbst-
bestimmt erarbeitet und durchgesetzt werden soll und nicht
von einer wie auch immer gearteten Diktatur dekretiert,
dann ist unter allen Umstinden die Demokratie zu bewahren,
mit der der Kapitalismus allerdings im Moment noch fest
verbunden ist. So geraten beispielsweise die Zustimmungs-
raten zur Demokratie augenblicklich dann in Abschwung, so-
bald die wirtschaftliche Prosperitit nachlasst. Wenn ein ande-
res Wirtschaftsmodell nicht ohne Wohlstandsverzicht zu
haben ist, dann miissen die Aussichten fiir die Demokratie
sehr diister sein. Daher braucht es die Zustimmung von sig-

115

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

nifikanten Mehrheiten fiir den kulturell-6konomischen
Wandel — sofern nicht Demokratie ohnehin nur eine Variable
von Wirtschaftswachstum ist und ausschliefSlich in reichen
Gesellschaften vorkommt. Erste Indizien fiir einen einsetzen-
den Bewusstseinswandel machen jedoch Hoffnung: Ob das
die Wahlergebnisse der Griinen gerade unter Jungwihlern
sind oder das interkulturelle oder dkologische Engagement
etwa in Fliichtlingsheimen oder Stadtteilgarten, es entwickelt
sich bereits ein dem nach wie vor global herrschenden Mate-
rialismus entgegengesetztes Narrativ, spitestens wenn es in
Schweden ein eigenes Wort dafiir gibt, jene zu diffamieren,
die zu viele Flugreisen in Anspruch nehmen (»flygskam«).
Die Drift westlicher Gesellschaften in Nationalchauvinismus
und gegenaufkliarerische Weltbilder geschlossener Identiti-
ten mag also eine Reaktion auf die globale Krise des Wachs-
tumsmodells sein, aber es ist sicher nicht die einzige. Was
konnen nun Philosophen, was kann die abendlandische Phi-
losophie tun, um den Wandel weiter in jene progressive,
postmaterialistische Richtung zu lenken, die von einem Teil
der Bevolkerung schon getragen wird?

Anders gefragt: Braucht es nicht gerade Philosophen,
wenn es darum geht, ein Narrativ zu verdndern, auf das zu-
mindest die westlichen Gesellschaften seit nunmehr 200 Jah-
ren eingenordet sind? Denn hier schldgt der synthetisierende
Charakter der Philosophie zu Buche: Zwar kann und sollte
die Philosophie nicht wie im platonischen Bild des Philoso-
phenkonigs alleine die Gesetze erlassen, doch kann sie als
Ubersetzerin zwischen den Einzelwissenschaften fungieren,
Verbindungslinien zwischen den verschiedenen Diskursen
ziehen und nicht zuletzt den diskursiven Rahmen, in dem
die Debatten stattfinden, selbst beeinflussen. Zum Beispiel
kann sie, wenn kulturelle Erneuerung in den Augen vieler
vor allem fiir Verzicht steht, diesen Verzicht umkonnotieren,
ihn als einen Gewinn an Lebensqualitit und Zeitwohlstand
darstellen helfen — zumal ethische Uberlegungen, etwa ob

116

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Reichtum fiir Gliick notwendig ist oder nicht, der Philosophie
von Anbeginn an eingeschrieben sind. Die Hauptaufgabe der
Philosophie liegt dabei in der Verbindung von Werten und
Lebensformen. Denn eine nichtreduktionistische Philosophie
weif3, dass menschliche Praktiken immer wertegebunden sind
und umgekehrt ihrerseits unsere Werte erst pragen. Wenn es
um Verdnderung in einem derart umfassenden Sinne geht,
muss die Philosophie ein nicht nur 6konomisches, sondern
auch ethisches, spirituelles, dsthetisches, institutionelles,
kurzum: umfassendes Bild einer postmaterialistischen Le-
bensform vermitteln, das all diese Disziplinen miteinander
in Dialog treten und an einer gemeinsamen Idee fiir eine
nachhaltige Lebensform forschen lasst.

Bei alldem gilt es besonders, die kritische Tradition der
Philosophie fortzusetzen. Philosophie gibt keine einfachen
Antworten, ja vielleicht sogar tiberhaupt keine Antworten —
vielmehr fokussiert sie das Problem, versucht, es durch seine
Durchdringung handhabbar zu machen. So hat sie in der ge-
genwirtigen Lage daran zu erinnern, dass uns weder ein mit
apokalyptischen Farben gemaltes Bild der Zukunft noch ein
naiver Glaube an »die« Technik, die das Problem ganz einfach
16sen wird, irgendwie weiterbringt, sondern eher sogar davon
abhilt, die Problemlage, vor der die globale Menschheit heute
steht, richtig zu benennen. Die Philosophie kann dabei das
Spannungsfeld zwischen der Riickbindung ans faktisch Mog-
liche und der notwendigen Utopie erkunden, die es braucht,
um einen jeglichen Wandel willentlich zu initiieren. Klar
scheint, dass das Erbe der abendliandischen Philosophie an
uns alle als miindige Biirger appelliert und uns mit der Auf-
gabe konfrontiert, die selbstgemachten Probleme auch selbst-
bestimmt zu losen, also trotz allem aufs design zu vertrauen
statt auf das desaster, das im Falle seines Eintretens die Pro-
bleme moderner Gesellschaften nur dadurch zu lésen ver-
mochte, dass es nach seinem Eintreten ebenjene Gesellschaf-
ten nicht mehr gébe.

117

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Doch steckt im Anspruch der abendlédndischen Philosophie
genauso auch eine Mahnung zur Bescheidenheit: Keine sou-
verdne Vernunft wird, auf sich allein gestellt und aus einer
gottgleichen Perspektive blickend, jemals die Problemlage als
ganze und vollstindig durchdringen und eine maf3geschnei-
derte Losung finden konnen. Das bedeutet nicht, dass der
Wandel hin zu einer postmaterialistischen Gesellschafts-
und Lebensform unméglich wire, insofern er sich jeglicher
Steuerung entzoge. Nur ldsst er sich eben auch nicht er-
zwingen oder in im Voraus zu kontrollierende Bahnen len-
ken. Da Vernunft keine monologische Gabe ist, sondern in
Kommunikation genauso entsteht, wie sie stets an sie riick-
gebunden bleibt, kann Vernunft auch nicht mehr tun, als das
Gesprach zu suchen, Standpunkte auszuloten und Moglich-
keiten aufzutun weiterzugehen. Totalitiren Versuchungen
bleibt die auf kritische Vernunft gebaute Philosophie dabei
abhold: Wenn etwa der Digitalisierung vonseiten einiger
Denker des Silicon Valley das utopische Potenzial zugespro-
chen wird, den Einzelmenschen aus dem Gefidngnis seiner
Partikularitit zu befreien und ihn oder sein Bewusstsein all-
umfassend, vielleicht gar unsterblich zu machen, so ist durch
die Philosophie daran zu erinnern, dass noch keine solche
religiose Erlosungshoffnung je dazu beitragen konnte, ein
konkretes Problem — und sei es auch nur vorlaufig — zu lgsen.

Um unsere Partikularitdt, Beschranktheit und Subjektivi-
tait kommen wir nicht herum — und gerade darin liegen so-
wohl der Grund als auch die Bedingung fiir Verantwortung.
In die Moglichkeit, ein verantwortungsvolles Leben zu fiih-
ren, konnen wir nur unser Vertrauen setzen. Die Frage: wie
leben? — stellt sich dem Menschen unverwandt, und obwohl
sie nie letztgiiltig wird beantwortet werden konnen, ist es
wichtig, ihren vollen Appell an uns zu verstehen und ihr
nicht auszuweichen. Im Vertrauen, die gewaltigen Probleme,
die sich den modernen Gesellschaften heute stellen, unbeirrt
zu benennen und ihnen ein experimentierendes Denken des

118

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Real-Utopischen entgegenzusetzen, zeigt sich die Vernunft
des Menschen, der, obwohl stets nur partikular, kommuni-
kativ immer wieder neue Antworten entwerfen kann auf die
Frage, wie zu leben ist. In der Offnung dieser Frage auf
radikal andere Lebens- und Gesellschaftsentwiirfe hin, in
deren moglichst umfassender Ausformulierung unter Betei-
ligung verschiedenster Akteure aus verschiedenen diszipli-
niren Zusammenhingen, konnte eine wichtige Aufgabe lie-
gen — nicht zuletzt fiir der Stiftung kulturelle Erneuerung.
Es geht um einen an reale Moglichkeiten riickgebundenen
utopischen Entwurf auf interdisziplinirer Ebene, an dessen
Ende eine nicht mehr wachstumsgetriebene Wirtschaftsform
auf der gesellschaftlichen Ebene ebenso steht wie nach-
haltige Lebensstile und -selbstverstindnisse auf der indivi-
duellen.

Welche Gefahr die totalitire Versuchung immer dann
darstellt, wenn sich ein umfassender Wandel ankiindigt,
zeigt zuletzt das Beispiel der Digitalisierung, die vielleicht
die grofte Erfindung seit der Zihmung des Feuers darstell,
aber ebendeshalb auch mit denselben Risiken einhergeht:
Denn so befreiend das Internet auf den einzelnen Geist wir-
ken kann, indem es diesem ermoglicht, sich mit allem und
jedem jederzeit zu vernetzen und unbegrenzt Informationen
auszutauschen, so sehr droht doch genau dieser Einzelgeist,
in einem dauernden stream von Informationen, Bildern und
Filmen unterzugehen. Zudem herrscht ein naiv-technizisti-
sches Idealbild der »wertneutralen«, »objektiven« Maschine
vor, die schleichend den menschlichen Alltag infiltriert, etwa
wenn Computeralgorithmen bei Gerichtsverfahren den
Richter ersetzen sollen. Wie jedem grofSen technologischen
Schritt der Menschheit wohnt auch der Digitalisierung das
grofle Versprechen der Erweiterung des menschlich Mogli-
chen genauso inne wie die Gefahr der Manipulation und
Entfremdung von den selbstgesteckten Zielen. Und auch
hier bringt ein naiver Glaube an die Macht der Technik,

119

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

wie er im Silicon Valley vorherrscht, ebenso wenig weiter
wie ihre pauschale Verteufelung. Es gilt wiederum, an das
grofle Erbe der europdischen Tradition anzuschliefen: an
die Kritik, die illusionslos auf Vorteile und Risiken hin-
zuweisen hat, um so den Menschen Freiraum zu verschaf-
fen, selbst zu entscheiden, welchen Umgang sie etwa mit
digitalen Medien pflegen.

Kulturelle Erneuerung, so liele sich zusammenfassen,
wird weder von selbst kommen wie eine Schicksalsmacht,
noch lédsst sie sich durch eine ordnende Vernunft einfach
steuern. Die Kantische Frage: »Was ist der Mensch?« ist in
Wahrheit eine metaphysische, denn die Ambivalenz der
menschlichen Natur ist unhintergehbar. So wird der Mensch
es sich sicher auch in Zukunft nicht nehmen lassen, Grenzen
zu Uiberschreiten und das sprichwortliche Spiel mit dem Feuer
zu wagen. Dennoch gibt es Ansatzpunkte zu einem kulturel-
len Umsteuern: Narrative von nachhaltigen Lebensstilen sind
bereits im Umlauf, und Sozialpsychologie oder Postwachs-
tumsbewegungen steuern gezielt die Beantwortung der Frage
an, wie sich solche Narrative als positiv besetzte sowohl in
gesellschaftlichen Makrostrukturen wie der Politik und der
Wirtschaft als auch im individuellen Bewusstsein und All-
tagshandeln verankern lassen. Der Philosophie féllt in diesem
Prozess zweierlei Aufgabe zu: zum einen einen interdiszipli-
niren Rahmen zu schaffen, um nachhaltige Lebensstile mog-
lichst vielseitig zu erforschen und mdoglichst umfassend in
den 6ffentlichen Diskurs zu bringen; zum anderen kritisch
an die Selbstverantwortung des Menschen zu erinnern, um
vor apokalyptischem Fatalismus genauso zu warnen wie vor
naiver Hoffnung auf Erlosung durch die Segnungen der
Technik. Die kritische Tradition der Philosophie muss sich
hier neuen Themenstellungen 6ffnen und vor allem wieder
das werden, was sie einmal mehr war als heute: eine deutlich
vernehmbare Stimme im 6ffentlichen Diskurs.

120

- am 25.01.2026, 22:57:30.



https://doi.org/10.5771/9783495819920-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

