
Olaf Meyer
Verteidigung des Dialogs gegen 
seine Feinde

Die transzendentalpragmatische Diskursethik, die unter Diskurs im 
wesentlichen einen argumentativen Dialog versteht, wird in der 
zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts von Karl-Otto-Apel 
begründet und bis heute weiterentwickelt, nicht zuletzt von Dietrich 
Böhler und seinen Mitstreiter*innen als »reflexive Diskurspragma­
tik« (»Berliner Diskurspragmatik«). Sie ist zunächst eine Aufweisme­
thode moralischer Grundsätze. Als solche zeichnet sie sich dadurch 
aus, daß sie dialogreflexiv verfährt, das heißt in der Rückwendung auf 
das, was wir als Dialogteilnehmer*innen im Zuge dieser Teilnahme, 
also je aktuell, schon voraussetzen und daher nur um den Preis eines 
pragmatischen Selbstwiderspruchs leugnen können. Entsprechend 
lautet ihr Moralprinzip1:

 
Handle stets so, daß du es im Dialog gegenüber allen anderen

verantworten kannst.
 

Denn diesen Grundsatz können wir im argumentativen Dialog – sei 
es in einem öffentlichen Diskurs, sei es in dem stillen, virtuellen 
Dialog, den wir Denken nennen – nicht sinnvoll bestreiten, da wir 
in der Redehandlung des Bestreitens bereits in Anspruch nehmen, 
diese gegenüber allen anderen verantworten zu können. Im einzelnen 
umfaßt dies die folgenden Sinnvoraussetzungen:

1.8.

1 Zur Formulierung des diskursethischen Moralprinzips siehe Dietrich Böhler, Ver­
bindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach der Wende zur kommunika­
tiven Ethik – Orientierung in der ökologischen Dauerkrise, Freiburg/München: Studi­
enausgabe 2014, S. 316.

114

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. für unsere Rede verantwortlich zu sein (Selbstverantwortung,
Zurechenbarkeit),

2. die Gültigkeit und Verbindlichkeit des Gesagten bzw. Gedachten 
erweisen zu können,

3. auf die anderen adäquat zu antworten (Ver-Antwortung), und
4. unserer Mitverantwortung (für den Dialog und seine Realisie­

rungsbedingungen) gerecht zu werden.

Gleichzeitig ergibt sich aus der dialogreflexiven Selbsteinholung 
(die ich hier leider nicht Schritt für Schritt ausführen kann), daß 
wir den Dialog niemals zum Mittel machen, also in keiner Weise 
manipulieren, benutzen, verzwecken oder mißbrauchen dürfen. Der 
Erweis hierfür liegt darin, daß wir als Argumentierende notwendiger­
weise einen Objektivitäts-, oder besser: Intersubjektivitätsanspruch 
erheben. Denn der umgekehrte Fall, ein Bias – also eine subjektive 
Verzerrung, ein Vorurteil, eine einseitige Färbung oder ein partikula­
res Interesse –, würde die Geltungsfähigkeit unserer Argumente und 
zugleich unsere Glaubwürdigkeit untergraben. In ethischer Hinsicht 
folgt daraus, daß wir eine Person niemals über die andere stellen dür­
fen, da wir sonst unseren Intersubjektivitätsanspruch nicht einlösen 
können. Das Gebot aber, die eine Person nicht über die andere zu 
stellen, impliziert ein Instrumentalisierungsverbot. Dieses wiederum 
schließt zum einen geltungslogisch einen Mißbrauch des Dialogs 
aus. Zum anderen ist es gleichbedeutend mit der Anerkennung von 
Menschenwürde, mithin aller möglichen Diskursteilnehmer*innen 
als gleichberechtigte und gleichwertige Dialogpartner*innen.

Die transzendentalpragmatische Diskursethik ist, insbesondere 
als Begründungsprogramm, nicht unwidersprochen geblieben. So 
wird sie u.a. immer wieder mit dem Verdacht konfrontiert, eine Karte 
aus dem Ärmel zu ziehen, die sie selbst hineingetan hat, also eine 
petitio principii zu begehen.2

2 So zum Beispiel Holm Tetens, Philosophisches Argumentieren. Eine Einführung, 
München 2004, S. 165–168; Otfried Höffe, Lebenskunst und Moral, München 2007,
S. 282–283. Vgl. auch Wolfgang Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung, Freiburg/
München 1985, S. 101–104, sowie Dietrich Böhlers Entgegnung auf Tetens in Diet­
rich Böhler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach der Wende zur 
kommunikativen Ethik – Orientierung in der ökologischen Dauerkrise, Freiburg/
München: Studienausgabe 2014, S. 319–320, und ders., »Handlung und Begleitdis­
kurs oder: Selbsteinholung und Mitverantwortung des leibhaften Diskurpartners«, in: 
J.O. Beckers, F. Preußger u. Th. Rusche (Hg.), Dialog – Reflexion – Verantwortung. Zur 
Diskussion der Diskurspragmatik, Würzburg 2013, S. 3–46, hier S. 37–38.

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

115

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Wahrheit freilich sitzt die transzendentalpragmatische Dis­
kursethik keinem Fehlschluß auf. Sie erweist sich vielmehr gerade aus 
und in der Kritik an sich selbst, indem sie den Prüfstein (des Bestrei­
tens, des Kritikübens, des Zweifelns usw.) zum Grundstein macht.3 
Auf diese Weise zeigt sie, daß wir den Dialog nicht mit den eigenen 
Mitteln schlagen, ihn also nicht hintergehen können, da Bestreiten 
bzw. Argumentieren bereits eine intersubjektive Redehandlung ist, 
mit der wir uns schon im Dialog befinden und verantworten. Der 
Dialog hat keine inneren Feinde.

 
Der Dialog hat aber immer schon äußere Feinde. Feindschaft heißt 
hier, daß der Dialog angegriffen, zersetzt, ausgehöhlt, unterminiert, 
zerstört oder gezielt verhindert wird. Für die betroffenen Personen 
bedeutet dies letzten Endes, daß sie nicht als Dialogpartner*innen 
geachtet, sondern als etwas entwertet werden, das bekämpft, wenn 
nicht vernichtet werden muß.

Nun schien es vielen so, als seien die Feinde des Dialogs bereits 
auf dem Rückzug. Sie sind jedoch im Gegenteil wieder auf dem 
Vormarsch. Sie treten dabei in vielerlei Gestalt auf: als Angriffs­
krieg, Faschismus, Autoritarismus, Wissenschaftsfeindlichkeit oder 
Sozialdarwinismus (der sich um den eigenen naturalistischen Fehl­
schluß nicht schert). Sie folgen nicht den Prinzipien von Menschen­
würde, Verantwortung oder Rücksicht, sondern ersetzen Verständi­
gung durch Stärke, Moral durch Macht und Menschlichkeit durch 
Grausamkeit. Dafür ist ihnen jedes Mittel recht. So nutzen sie vor 
oder neben der Gewalt durchaus auch Rede und Argument, jedoch 
weder dialogpartnerschaftlich noch glaub- oder vertrauenswürdig. 
Sie setzen Argumente vielmehr als Mittel ein, als Waffe oder troja­
nisches Pferd, um in der Attitüde unerschrockener Wahrheitssuche 
und radikaler Skepsis das Vertrauen in Vernunft und Wissenschaft 
zu zerstören, damit am Ende nichts übrigbleibt als das »Recht des 
Stärkeren«, das kein Recht ist, sondern Gewalt. Dies zeigt sich auch, 
wenn wir moralisch vorbildlich sein wollen und auf die Dialogfeinde 
zugehen, um sie nicht auszuschließen, sondern für den Dialog zurück­

3 Bei einer petitio principii bejahen wir eine These, weil wir sie schon voraussetzen, 
können sie aber dann logisch nicht mehr verneinen. Der transzendentalpragmatische 
Ansatz dagegen weist umgekehrt auf, was wir nicht nur im Bejahen, sondern auch im 
Verneinen sowie im Dazwischen, dem Zweifeln, schon voraussetzen. Siehe Vittorio 
Hösle, Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie. Transzenden­
talphilosophie, Letztbegründung, Ethik, München 1990, S. 168.

Olaf Meyer

116

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugewinnen: In der Regel erkennen Dialogfeinde darin eine bloße 
»Schwäche«, die sie gnadenlos ausnutzen, um ihren Einfluß zu ver­
größern.

Neben der Desinformation in allen ihren Facetten haben sie dabei 
vielfältige und ausgefeilte Strategien entwickelt, wie sie den Dialog 
instrumentalisieren, metapolitisch unterwandern, in die Eskalation 
zwingen oder vollends zerstören können, um ihre Agenda voranzu­
treiben. Fast schon klassisch ist das Mittel der Täter-Opfer-Umkehr, 
mit dem die Täter*innen sich als Opfer einer Kampagne, Verleum­
dung oder neuerdings »cancel culture« inszenieren. Oft genug reagie­
ren sie dabei auf einen Protest, den sie mit voller Absicht selbst 
provoziert haben.

Ein weiteres Mittel ist die Diskurspiraterie, die positiv besetzte 
Begriffe wie zum Beispiel »Freiheit« kapert, um die Oberhand in der 
gesellschaftlichen Auseinandersetzung zu gewinnen. Überflüssig zu 
erwähnen, daß dies auch mit den Begriffen »Dialog« und »Diskurs« 
selbst geschieht, die mißbraucht werden, um die Opponenten ins 
Unrecht zu setzen oder die eigenen dialogfeindlichen Ziele zu ver­
schleiern.

Noch perfider und zugleich verheerender ist schließlich die 
bereits von Hannah Arendt4 beschriebene Strategie, Fakten und Argu­
mente zu bloßen Meinungen herabzustufen, die genauso beliebig sind 
wie ihre Gegenpositionen. Denn wenn alles nur noch bloße Meinung 
ist, so die »Logik« dieser Strategie, gibt es kein geteiltes Wissen und 
keine Geltungs- und Verbindlichkeitskriterien mehr, ja nicht einmal 
eine gemeinsame »Realität« und folglich auch keine Basis für einen 
Dialog. Demokratie wäre dann unmöglich, wie Marina Weisband 
hervorhebt, und damit der Weg frei für eine Diktatur.5

 
Angesichts der zunehmenden Verbreitung dialogfeindlicher Bestre­
bungen stellt sich die Frage: Können wir im und mit dem Dialog diesen 
gegen seine Feinde verteidigen? Meine Antwort lautet Nein. Wir kön­
nen und müssen die Möglichkeit einer Rückkehr in den Dialog offen­

4 Hannah Arendt, »Besuch in Deutschland. Die Nachwirkungen des Naziregimes«, in: 
dies.: Zur Zeit. Politische Essays, hg. von Marie Luise Knott und übers. von Eike Geisel, 
Berlin 1986, S. 43–70, hier: S. 46–48; online: https://jochenteuffel.com/2020/05
/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen, zuletzt aufgerufen am 16.07.2022.
5 Marina Weisband, Der Himmel ist grün – wie eine Demokratie fallen kann: https://
www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA, zuletzt abgerufen am 23.07.2022.

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

117

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA


halten, gewiß. Aber solange der Dialog von außen angegriffen wird, 
bleibt uns nichts anderes übrig, als uns selbst ins Äußere zu begeben 
und den Dialog vor seinen Toren zu verteidigen – selbstverständlich 
mit den mildestmöglichen Mitteln. Denn in der Konfrontation mit den 
Feinden des Dialogs können wir nur noch auf diesem Wege, eben ante 
portas, das Moralprinzip wahren. Ein Verzicht darauf, ja Untätigkeit 
überhaupt, wäre unverantwortlich und letzten Endes fatal, weil es der 
Etablierung dialogfeindlicher Strukturen in die Hände spielen würde.6

Im Hinblick auf den brutalen Angriffs-, ja Vernichtungskrieg, 
den Putins Rußland gegen die Ukraine führt, bedeutet dies konkret, 
daß wir (als Bundesrepublik Deutschland) die Ukraine mit Sank­
tionen, Waffenlieferungen, militärischer Ausbildung und anderen 
»Konterstrategien« (Böhler)7 gegen den russischen Aggressor konse­
quent unterstützen sollten. Ich bin entsetzt, daß diejenigen, die sich 
gegen eine solche Unterstützung aussprechen, den Dialog (»Dialog 
mit Rußland«, »Friedensgespräche«, »Kompromisse« usw.) gegen die 
Freiheit und das Leben ukrainischer Menschen ausspielen. Denn dies 
bedeutet in letzter Konsequenz, daß wir Dialogpartner*innen opfern 
sollen, um den (Schein-)Dialog mit ihren Mördern zu retten. Hierin 
liegt, wie auf seiten des Aggressors, eine moralische Ignoranz, die 
wir mit Sokrates als »Amathia«8 und Hannah Arendt als »Gedanken­
losigkeit«9 bezeichnen können, nämlich der Unwille, sich auf die 
Betroffenen einzulassen: auf ihr Leid, ihre Bedürfnisse, ihre Würde.

6 Vgl. Dietrich Böhler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach 
der Wende zur kommunikativen Ethik – Orientierung in der ökologischen Dauerkrise, 
Freiburg/München: Studienausgabe 2014, S. 229.
7 Ebd. S. 350–360.
8 Im Euthydemos-Dialog (Platon: Euthydemos, 281 e) stellt Sokrates der Weisheit 
die Amathia, das Nicht-Lernen, gegenüber: die Weisheit sei das einzige Gut, die 
Amathia das einzige Übel. Sherwood Belangia und Massimo Pigliucci zufolge läßt 
sich Amathia (αμάθεια) dabei durchaus als Unwille, als ein Nicht-Lernen-Wollen aus­
legen: https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity, zuletzt 
abgerufen am 22.07.2022; Massimo Pigliucci, Die Weisheit der Stoiker. Ein philoso­
phischer Leitfaden für stürmische Zeiten, München 2017, S. 121–126, sowie https://h
owtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word, zuletzt abgerufen am 
23.07.2022.
9 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen, München 42008,
S. 14 ff. Lesenswert dazu: Bernadette Herrmann, »Das Problem des Bösen und der 
Begleitdiskurs«, in: J. O. Beckers, F. Preußger u. Th. Rusche (Hg.), Dialog – Reflexion 
– Verantwortung. Zur Diskussion der Diskurspragmatik, Würzburg 2013, S. 99–106.

Olaf Meyer

118

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word


Hinzu kommt, daß wir gesellschaftlich gegenüber der Ukraine 
auch etwas gutzumachen haben. Denn aufgrund zahlreicher poli­
tischer, finanziell-ökonomischer und ideologischer Verstrickungen 
tragen wir ohne Frage eine Mitschuld am russischen Angriffskrieg. 
Dies gilt nicht zuletzt auch für jene »Intellektuelle«, die entweder 
Putin verklärt oder mit ihrem Relativismus, Fatalismus und haltlo­
sem Skeptizismus dazu beigetragen haben, eben jenes Vakuum zu 
schaffen, das nun durch diese Verklärung gefüllt wird. Was sie dabei 
verkennen, ist letzten Endes eines der Kernstücke der transzendental­
pragmatischen Diskursethik, nämlich die reflexive Einsicht, daß Rela­
tivismus und Skeptizismus selbstwidersprüchlich sind, weil sie ihre 
eigene Geltungsgrundlage unterlaufen. Auch der Fatalismus, der uns 
zunehmend wehrloser macht gegen die Feinde des Dialogs, erodiert 
seinen eigenen Geltungsboden: zum einen, weil er unmittelbar im 
Widerspruch steht zur Verantwortung im Dialog, zum anderen, weil 
er im Sinne einer self-fulfilling prophecy die Gefahr birgt, sich selbst 
zu erfüllen und damit die Realisierungsbedingungen des Dialogs 
zu vernichten. Lassen wir uns also nicht entmutigen, handeln wir 
vielmehr und halten mit Hans Jonas daran fest, »daß wie man denkt, 
was man denkt, was man sagt und wie man in der wechselseitigen 
Kommunikation Ideen verbreitet, einen Unterschied ausmacht im 
Gang der Dinge.«10

10 Hans Jonas, »Fatalismus wäre die eine Todsünde des Augenblicks«, in Dietrich 
Böhler (Hg.), Hans Jonas. Fatalismus wäre Todsünde. Gespräche über Ethik und Mit­
verantwortung im dritten Jahrtausend, Münster 2005, S. 53–55, Zitat: S. 54.

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

119

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114 - am 20.01.2026, 01:03:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

