Olaf Meyer
1.8. Verteidigung des Dialogs gegen
seine Feinde

Die transzendentalpragmatische Diskursethik, die unter Diskurs im
wesentlichen einen argumentativen Dialog versteht, wird in der
zweiten Halfte des zwanzigsten Jahrhunderts von Karl-Otto-Apel
begriindet und bis heute weiterentwickelt, nicht zuletzt von Dietrich
Béhler und seinen Mitstreiter*innen als »reflexive Diskurspragma-
tik« (»Berliner Diskurspragmatik«). Sie ist zunachst eine Aufweisme-
thode moralischer Grundsitze. Als solche zeichnet sie sich dadurch
aus, dafd sie dialogreflexiv verfahrt, das heif8t in der Riickwendung auf
das, was wir als Dialogteilnehmer*innen im Zuge dieser Teilnahme,
also je aktuell, schon voraussetzen und daher nur um den Preis eines
pragmatischen Selbstwiderspruchs leugnen konnen. Entsprechend
lautet ihr Moralprinzip!:

Handle stets so, dafs du es im Dialog gegeniiber allen anderen
verantworten kannst.

Denn diesen Grundsatz konnen wir im argumentativen Dialog — sei
es in einem Offentlichen Diskurs, sei es in dem stillen, virtuellen
Dialog, den wir Denken nennen — nicht sinnvoll bestreiten, da wir
in der Redehandlung des Bestreitens bereits in Anspruch nehmen,
diese gegentiber allen anderen verantworten zu konnen. Im einzelnen
umfafit dies die folgenden Sinnvoraussetzungen:

I Zur Formulierung des diskursethischen Moralprinzips siehe Dietrich Bohler, Ver-
bindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach der Wende zur kommunika-
tiven Ethik — Orientierung in der Gkologischen Dauerkrise, Freiburg/Miinchen: Studi-
enausgabe 2014, S. 316.

114

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

1. fiir unsere Rede verantwortlich zu sein (Selbstverantwortung,
Zurechenbarkeit),

2. die Giiltigkeit und Verbindlichkeit des Gesagten bzw. Gedachten

erweisen zu konnen,

auf die anderen addquat zu antworten (Ver-Antwortung), und

4. unserer Mitverantwortung (fiir den Dialog und seine Realisie-
rungsbedingungen) gerecht zu werden.

W

Gleichzeitig ergibt sich aus der dialogreflexiven Selbsteinholung
(die ich hier leider nicht Schritt fiir Schritt ausfithren kann), dafd
wir den Dialog niemals zum Mittel machen, also in keiner Weise
manipulieren, benutzen, verzwecken oder mifibrauchen diirfen. Der
Erweis hierfiir liegt darin, dafd wir als Argumentierende notwendiger-
weise einen Objektivitdts-, oder besser: Intersubjektivitdtsanspruch
erheben. Denn der umgekehrte Fall, ein Bias — also eine subjektive
Verzerrung, ein Vorurteil, eine einseitige Farbung oder ein partikula-
res Interesse —, wiirde die Geltungsfahigkeit unserer Argumente und
zugleich unsere Glaubwiirdigkeit untergraben. In ethischer Hinsicht
folgt daraus, daf3 wir eine Person niemals iiber die andere stellen diir-
fen, da wir sonst unseren Intersubjektivitdtsanspruch nicht einlosen
konnen. Das Gebot aber, die eine Person nicht tiber die andere zu
stellen, impliziert ein Instrumentalisierungsverbot. Dieses wiederum
schlieft zum einen geltungslogisch einen Miflbrauch des Dialogs
aus. Zum anderen ist es gleichbedeutend mit der Anerkennung von
Menschenwiirde, mithin aller méglichen Diskursteilnehmer*innen
als gleichberechtigte und gleichwertige Dialogpartner*innen.

Die transzendentalpragmatische Diskursethik ist, insbesondere
als Begriindungsprogramm, nicht unwidersprochen geblieben. So
wird sie u.a. immer wieder mit dem Verdacht konfrontiert, eine Karte
aus dem Armel zu ziehen, die sie selbst hineingetan hat, also eine
petitio principii zu begehen.?

2 So zum Beispiel Holm Tetens, Philosophisches Argumentieren. Eine Einfiihrung,
Miinchen 2004, S.165-168; Otfried Hoffe, Lebenskunst und Moral, Miinchen 2007,
S.282-283. Vgl. auch Wolfgang Kuhlmann, Reflexive Letztbegriindung, Freiburg/
Miinchen 1985, S.101-104, sowie Dietrich Bohlers Entgegnung auf Tetens in Diet-
rich Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach der Wende zur
kommunikativen Ethik - Orientierung in der 6kologischen Dauerkrise, Freiburg/
Miinchen: Studienausgabe 2014, S. 319-320, und ders., »Handlung und Begleitdis-
kurs oder: Selbsteinholung und Mitverantwortung des leibhaften Diskurpartners, in:
J.O. Beckers, F. Preufiger u. Th. Rusche (Hg.), Dialog - Reflexion - Verantwortung. Zur
Diskussion der Diskurspragmatik, Wiirzburg 2013, S. 3-46, hier S. 37-38.

115

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Olaf Meyer

In Wahrheit freilich sitzt die transzendentalpragmatische Dis-
kursethik keinem Fehlschluf} auf. Sie erweist sich vielmehr gerade aus
und in der Kritik an sich selbst, indem sie den Priifstein (des Bestrei-
tens, des Kritikiibens, des Zweifelns usw.) zum Grundstein macht.3
Auf diese Weise zeigt sie, dafl wir den Dialog nicht mit den eigenen
Mitteln schlagen, ihn also nicht hintergehen konnen, da Bestreiten
bzw. Argumentieren bereits eine intersubjektive Redehandlung ist,
mit der wir uns schon im Dialog befinden und verantworten. Der
Dialog hat keine inneren Feinde.

Der Dialog hat aber immer schon duflere Feinde. Feindschaft heif3t
hier, dafy der Dialog angegriffen, zersetzt, ausgehohlt, unterminiert,
zerstort oder gezielt verhindert wird. Fiir die betroffenen Personen
bedeutet dies letzten Endes, daf sie nicht als Dialogpartner*innen
geachtet, sondern als etwas entwertet werden, das bekdmpft, wenn
nicht vernichtet werden mufs.

Nun schien es vielen so, als seien die Feinde des Dialogs bereits
auf dem Riickzug. Sie sind jedoch im Gegenteil wieder auf dem
Vormarsch. Sie treten dabei in vielerlei Gestalt auf: als Angriffs-
krieg, Faschismus, Autoritarismus, Wissenschaftsfeindlichkeit oder
Sozialdarwinismus (der sich um den eigenen naturalistischen Fehl-
schluf nicht schert). Sie folgen nicht den Prinzipien von Menschen-
wiirde, Verantwortung oder Riicksicht, sondern ersetzen Verstandi-
gung durch Stdrke, Moral durch Macht und Menschlichkeit durch
Grausamkeit. Dafiir ist ihnen jedes Mittel recht. So nutzen sie vor
oder neben der Gewalt durchaus auch Rede und Argument, jedoch
weder dialogpartnerschaftlich noch glaub- oder vertrauenswiirdig.
Sie setzen Argumente vielmehr als Mittel ein, als Waffe oder troja-
nisches Pferd, um in der Attitiide unerschrockener Wahrheitssuche
und radikaler Skepsis das Vertrauen in Vernunft und Wissenschaft
zu zerstoren, damit am Ende nichts iibrigbleibt als das »Recht des
Starkereng, das kein Recht ist, sondern Gewalt. Dies zeigt sich auch,
wenn wir moralisch vorbildlich sein wollen und auf die Dialogfeinde
zugehen, um sie nicht auszuschliefien, sondern fiir den Dialog zurtick-

3 Bei einer petitio principii bejahen wir eine These, weil wir sie schon voraussetzen,
konnen sie aber dann logisch nicht mehr verneinen. Der transzendentalpragmatische
Ansatz dagegen weist umgekehrt auf, was wir nicht nur im Bejahen, sondern auch im
Verneinen sowie im Dazwischen, dem Zweifeln, schon voraussetzen. Siehe Vittorio
Hosle, Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie. Transzenden-
talphilosophie, Letztbegriindung, Ethik, Miinchen 1990, S. 168.

116

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

zugewinnen: In der Regel erkennen Dialogfeinde darin eine blofie
»Schwiche, die sie gnadenlos ausnutzen, um ihren Einflu8 zu ver-
grofiern.

Neben der Desinformation in allen ihren Facetten haben sie dabei
vielfiltige und ausgefeilte Strategien entwickelt, wie sie den Dialog
instrumentalisieren, metapolitisch unterwandern, in die Eskalation
zwingen oder vollends zerstoren konnen, um ihre Agenda voranzu-
treiben. Fast schon klassisch ist das Mittel der Tater-Opfer-Umbkehr,
mit dem die Tdter*innen sich als Opfer einer Kampagne, Verleum-
dung oder neuerdings »cancel culture« inszenieren. Oft genug reagie-
ren sie dabei auf einen Protest, den sie mit voller Absicht selbst
provoziert haben.

Ein weiteres Mittel ist die Diskurspiraterie, die positiv besetzte
Begriffe wie zum Beispiel »Freiheit« kapert, um die Oberhand in der
gesellschaftlichen Auseinandersetzung zu gewinnen. Uberﬂiissig zu
erwiahnen, daf8 dies auch mit den Begriffen »Dialog« und »Diskurs«
selbst geschieht, die mifSbraucht werden, um die Opponenten ins
Unrecht zu setzen oder die eigenen dialogfeindlichen Ziele zu ver-
schleiern.

Noch perfider und zugleich verheerender ist schliefSlich die
bereits von Hannah Arendt* beschriebene Strategie, Fakten und Argu-
mente zu bloBen Meinungen herabzustufen, die genauso beliebig sind
wie ihre Gegenpositionen. Denn wenn alles nur noch blof}e Meinung
ist, so die »Logik« dieser Strategie, gibt es kein geteiltes Wissen und
keine Geltungs- und Verbindlichkeitskriterien mehr, ja nicht einmal
eine gemeinsame »Realitdt« und folglich auch keine Basis fiir einen
Dialog. Demokratie ware dann unmoglich, wie Marina Weisband
hervorhebt, und damit der Weg frei fiir eine Diktatur.®

Angesichts der zunehmenden Verbreitung dialogfeindlicher Bestre-
bungen stellt sich die Frage: Konnen wir im und mit dem Dialog diesen
gegen seine Feinde verteidigen? Meine Antwort lautet Nein. Wir kon-
nen und miissen die Moglichkeit einer Riickkehr in den Dialog offen-

4 Hannah Arendt, »Besuch in Deutschland. Die Nachwirkungen des Naziregimes«, in:
dies.: Zur Zeit. Politische Essays, hg. von Marie Luise Knott und tibers. von Eike Geisel,
Berlin 1986, S. 43-70, hier: S. 46—48; online: https://jochenteuffel.com/2020/05
/23 /hannah-arendt-uber-die-deutschen, zuletzt aufgerufen am 16.07.2022.

5 Marina Weisband, Der Himmel ist griin — wie eine Demokratie fallen kann: https://
www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA, zuletzt abgerufen am 23.07.2022.

117

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://jochenteuffel.com/2020/05/23/hannah-arendt-uber-die-deutschen
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA
https://www.youtube.com/watch?v=p_LHUFQCheA

Olaf Meyer

halten, gewifl. Aber solange der Dialog von aufien angegriffen wird,
bleibt uns nichts anderes tibrig, als uns selbst ins Aufere zu begeben
und den Dialog vor seinen Toren zu verteidigen — selbstverstiandlich
mit den mildestmoglichen Mitteln. Denn in der Konfrontation mit den
Feinden des Dialogs konnen wir nur noch auf diesem Wege, eben ante
portas, das Moralprinzip wahren. Ein Verzicht darauf, ja Untatigkeit
iiberhaupt, wire unverantwortlich und letzten Endes fatal, weil es der
Etablierung dialogfeindlicher Strukturen in die Hande spielen wiirde.°
Im Hinblick auf den brutalen Angriffs-, ja Vernichtungskrieg,
den Putins Rufiland gegen die Ukraine fiihrt, bedeutet dies konkret,
daf? wir (als Bundesrepublik Deutschland) die Ukraine mit Sank-
tionen, Waffenlieferungen, militarischer Ausbildung und anderen
»Konterstrategien« (Bohler)” gegen den russischen Aggressor konse-
quent unterstiitzen sollten. Ich bin entsetzt, daf} diejenigen, die sich
gegen eine solche Unterstiitzung aussprechen, den Dialog (»Dialog
mit Rulland, »Friedensgespréache«, »Kompromisse« usw.) gegen die
Freiheit und das Leben ukrainischer Menschen ausspielen. Denn dies
bedeutet in letzter Konsequenz, dafy wir Dialogpartner*innen opfern
sollen, um den (Schein-)Dialog mit ihren Mordern zu retten. Hierin
liegt, wie auf seiten des Aggressors, eine moralische Ignoranz, die
wir mit Sokrates als »Amathia«® und Hannah Arendt als »Gedanken-
losigkei’t«9 bezeichnen konnen, namlich der Unwille, sich auf die
Betroffenen einzulassen: auf ihr Leid, ihre Bediirfnisse, ihre Wiirde.

¢ Vgl. Dietrich Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach
der Wende zur kommunikativen Ethik — Orientierung in der 6kologischen Dauerkrise,
Freiburg/Miinchen: Studienausgabe 2014, S. 229.

7 Ebd. S.350-360.

8 Im Euthydemos-Dialog (Platon: Euthydemos, 281 e) stellt Sokrates der Weisheit
die Amathia, das Nicht-Lernen, gegeniiber: die Weisheit sei das einzige Gut, die
Amathia das einzige Ubel. Sherwood Belangia und Massimo Pigliucci zufolge 143t
sich Amathia (apd9eia) dabei durchaus als Unwille, als ein Nicht-Lernen-Wollen aus-
legen: https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity, zuletzt
abgerufen am 22.07.2022; Massimo Pigliucci, Die Weisheit der Stoiker. Ein philoso-
phischer Leitfaden fiir stiirmische Zeiten, Miinchen 2017, S.121-126, sowie https://h
owtobeastoic.wordpress.com/2016,/01/19/one-crucial-word, zuletzt abgerufen am
23.07.2022.

9 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen, Miinchen #2008,
S.14 ff. Lesenswert dazu: Bernadette Herrmann, »Das Problem des Bdsen und der
Begleitdiskurs, in: J. O. Beckers, F. Preufiger u. Th. Rusche (Hg.), Dialog - Reflexion
- Verantwortung. Zur Diskussion der Diskurspragmatik, Wiirzburg 2013, S. 99-106.

118

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://woodybelangia.com/2014/09/08/ignorance-vs-stupidity
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word
https://howtobeastoic.wordpress.com/2016/01/19/one-crucial-word

1.8. Verteidigung des Dialogs gegen seine Feinde

Hinzu kommt, daf$ wir gesellschaftlich gegeniiber der Ukraine
auch etwas gutzumachen haben. Denn aufgrund zahlreicher poli-
tischer, finanziell-6konomischer und ideologischer Verstrickungen
tragen wir ohne Frage eine Mitschuld am russischen Angriffskrieg.
Dies gilt nicht zuletzt auch fiir jene »Intellektuelle«, die entweder
Putin verklart oder mit ihrem Relativismus, Fatalismus und haltlo-
sem Skeptizismus dazu beigetragen haben, eben jenes Vakuum zu
schaffen, das nun durch diese Verklarung gefiillt wird. Was sie dabei
verkennen, ist letzten Endes eines der Kernstiicke der transzendental-
pragmatischen Diskursethik, namlich die reflexive Einsicht, daf$ Rela-
tivismus und Skeptizismus selbstwiderspriichlich sind, weil sie ihre
eigene Geltungsgrundlage unterlaufen. Auch der Fatalismus, der uns
zunehmend wehrloser macht gegen die Feinde des Dialogs, erodiert
seinen eigenen Geltungsboden: zum einen, weil er unmittelbar im
Widerspruch steht zur Verantwortung im Dialog, zum anderen, weil
er im Sinne einer self-fulfilling prophecy die Gefahr birgt, sich selbst
zu erfiillen und damit die Realisierungsbedingungen des Dialogs
zu vernichten. Lassen wir uns also nicht entmutigen, handeln wir
vielmehr und halten mit Hans Jonas daran fest, »dafl wie man denkt,
was man denkt, was man sagt und wie man in der wechselseitigen
Kommunikation Ideen verbreitet, einen Unterschied ausmacht im
Gang der Dinge.«!©

10" Hans Jonas, »Fatalismus wire die eine Todstinde des Augenblicks«, in Dietrich
Bohler (Hg.), Hans Jonas. Fatalismus wire Todsiinde. Gespriche iiber Ethik und Mit-
verantwortung im dritten Jahrtausend, Minster 2005, S. 53-55, Zitat: S. 54.

119

hitpssfdol - am 20.01.2026, 01:03:45.



https://doi.org/10.5771/9783495997857-114
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

