
I. 2 MODI DES SPIEGELBLICKS 

1. Spiegel bedürfen der Blicke, um Spiegelbilder zu zeigen. Solange 

nur, als wir etwas in ihnen erblicken, wird es in ihnen abgebildet, im 
Augenblick der Abkehr ist das Bild schon vernichtet. Man könnte im 

Blick, jedenfalls in Anbetracht der Bilder, den Herrn des Spiegels' se­

hen; denn es sind Bilder in irgend eines Auges (auch eines Kameraau­
ges') Perspektive, Spiegelbilder in niemandes Auge Perspektive gibt es 

nicht. 3 Mit dem Blick als dem Herrn des Spiegels muß vertraut sein, 

wer dessen Bildern sich vertrauen will. Die Berechtigung, von Modi des 
Blicks zu sprechen, als von der jeweils unterschiedlichen Art und Wei­

se, wie auf Unterschiedliches abzweckende Blicke modifiziert werden•, 
eröffnet zwar ein Recht, auch von Modi des Spiegelblicks zu sprechen. 

1 Siehe Abschnitt I.1.5 [ab S. 33] und Anm. 46 [aufS. 34]. 

2 Engl. >camera-eye<; Ausdruck von John Dos Passes, U.S.A. 

3 Hingegen gilt, »daß das physikalische Phänomen der Spiegelung unab-

hängig von einem begleitenden Bewußtsein ist. [ ... ] Spiegelungen gibt es, 

solange es Spiegelndes in der Welt gibt. Wahrgenommen zu werden brau­

chen sie nicht, um physikalische Realität zu sein«, schreibt Hans Heinz Holz, 

Die Selbstinterpretation des Seins. [Formale Untersuchungen zu einer auf­

schließenden Metapher, in: Hegel-Jahrbuch 1961], S. 68). Ich expliziere das 

Problem in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111]. 

4 I Vgl. [Rene] Descartes, Les Passions de l'ame, article CXIII: »Il n'y a 

aucune Passion que quelque particuliere action des yeux ne declare: & cela 

est si manifeste en quelques-unes, que mesme les valets les plus stupides 

peuvent remarquer a l'ceil de leur maistre, s'il esz fasche contre eux, ou s'il 

ne l'est pas. Mais encore qu'on aper~oive aysement ces actions des yeux, & 

qu'on s~ache ce qu'elles signifient, il n'est pas ayse pour cela de les descrire, 

a cause que chacune est composee de plusieurs changements, qui arrivent au 

mouvement & en la figure de l'ceil, lesquels sont si particuliers & si petits, 

que chacun d'eux ne peut estre aperceu separement, bien que ce qui resulte 

de leur conjonction seit fort ayse a remarquer. [* Es gibt keine Leidenschaft, 

die sich nicht durch eine eigentümliche Augenbewegung verrät. Bei einigen 

ist es aber so offensichtlich, daß selbst die stumpfsinnigsten Lakaien bemer­

ken, ob ihr Herr gegen sie böse ist oder nicht. Obgleich man jedoch leicht die 

Augenbewegungen bemerkt und weiß, was sie bedeuten, ist es deswegen 

nicht so leicht, sie zu beschreiben, weil eine jede von ihnen aus verschiede­

nen Veränderungen zusammengesetzt ist, welche in der Bewegung und dem 

Aussehen der Augen vorkommen und die so spezifisch und so klein sind, daß 

einejede von ihnen nicht getrennt festzustellen ist, wenn man auch das, was 

aus ihrer Verbindung hervorgeht, sehr leicht feststellen kann. (dt.: Klaus 

43 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Um jedoch das Triviale an diesen Rechten hinter sich zu lassen, ist es 

notwendig zu wissen, was der Modus sei; das weitere Wissen, was Modi 

des Blicks und des Spiegelblicks seien, folgt daraus erst. 

Harnmacher in: Rene Descartes, Die Leidenschaften der Seele, Harnburg 

1984, s. 173)]« 

Wie eine Illustration zu article CXIII (»Des actions des yeux & du visage« 

[*Von den Augen- und GesichtsbewegungenD Läßt sich Bernard Picarts Ra­

dierung »La Tranquilite, L'Admiration, L'Etonnement, L'Etonnement avec 

frayeur«, in: Conference du Monsieur LeBrun, Paris 1713, auf den Text von 

Charles LeBrun: »Conference sur L'expression des passions« ansehen. Abbil­

dung in: Oskar Bätschmann, Nicolas Poussin , Landschaft mit Pyramus und 

Thisbe. Das Liebesunglück und die Grenzen der Malerei, Frankfurt a.M. 1987, 

S. 38f. LeBruns Text wurde zuletzt in der »Nouvelle Revue de Psychanalyse«, 

21/1980, S. 109-121, nachgedruckt. LeBrun bezieht sich auf Erkenntnisse 

von Descartes. 

Vgl. Charles Darwin, Der Ausdruck der Gemütsbewegungen bei dem Men­

schen und den Tieren, Stuttgart 1872 (Reprint Nördlingen 1982), S. 232f. 

Vgl. auch Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Erster Band 

1854, unter >Auge<; Zweiter Band 1860, unter >blicken<. 

Eine immense Beispielsammlung enthält die Dissertation »Das Auge im Mit­

telalter« von Gudrun Schleusener-Eichholz, München 1985 (Münstersche 

Mittelalter-Schriften, Bd. 35/ 1-11). Insbesondere das bei Drucklegung hin­

zugekommene Kapitel XII, »Auge und Affekt« (S. 685-848), bietet Modi des 

Blicks die Fülle: reine, keusche, frohe, Lachende, trauernde, begehrliche, 

stolze, mißgünstige, zornige ... Augen; Blickgebärden. 

Auf Johannes Müllers einzigartige Abhandlung »Zur vergleichenden Physio­

Logie des Gesichtssinnes des Menschen und der Thiere nebst einem Versuch 

über die Bewegungen der Augen und über den menschlichen Blick« (Leipzig 

1826), eine für die Modi des Blicks unentbehrliche, Leider nahezu vergessene 

Arbeit, gehe ich weiter unten ausführlich ein (!.2.3 [ab S. 50]). Allenfalls 

Müllers Banner Antrittsvorlesung von 1824, »Von dem Bedürfniß der Physio­

Logie nach einer philosophischen Naturbetrachtung«, und sein Buch »Ueber 

die phantastischen Gesichtserscheinungen. Eine physiologische Untersu­

chung mit einer physiologischen Urkunde des Aristoteles über den Traum, 

den Philosophen und Aerzten gewidmet« (Koblenz 1826) werden noch beach­

tet und nachgedruckt. Die Vorlesung vgl. in H. H. Holz/ J. Schiekel (Hrg.) , 

Vom Geist der Naturwissenschaft, Zürich 1969, S. 53-82. Neuerdings wird 

Müller auch philosophische Aufmerksamkeit zugewendet; vgl. Bettina Wahrig­

Schmidt, Johannes Müller. Die Monadenlehre und die Folgen, in: D[omenico] 

Losurdo/ H[ans] J[örg] Sandkühler (Hrg.), Philosophie als Verteidigung des 

Ganzen der Vernunft, Köln 1988 (Studien zur Dialektik), S. 96-104. 

44 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Der Ausdruck >Modus< hat viele Bedeutungen auf sich gezogen: Modi des 
grammatische, logische, metaphysische, umgangssprachliche. Sie al- Spiegelblicks 
le, auch die zu Termini geronnenen, geben die Art und Weise an, z.B. 

wie ausgesagt oder wie verfahren wird. In der Grammatik benennt >Mo-

dus< »die Einstellung der Sprechenden zu dem durch das Verb bezeich-

neten Vorgang«5 sowie deren verbale Äußerungsform6: So werde mit-

tels des Indikativs ein Satzinhalt »als factisch oder als Thatsache«, 
mittels des Konjunktivs ein Satz »im Allgemeinen [ ... ] nicht als Fac-

tum, sondern als Vorstellung ( d.h. unter der Form der Vorstellung) aus­

gesprochen.«7 In der Logik meint Modus eine der zahlreichen, durch 

Kombination von vier quantitativ und qualitativ verschiedenen Prä-

missen gebildeten Schlußweisen; man erinnere sich etwa der Namen 

der ersten Figur »bArbArA, cElArEnt, dAriL jEriO, in welchen Wörtern 

das A einen allgemeinen bekräfftigenden, das E einen allgemeinen 

verneinenden, das I einen besandem bekräfftigenden, und endlich 

das 0 einen insbesondere verneinenden Satz bedeutet.«8 In der Meta-

5 I Hans-Jürgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M. 1971, S. 

154. 

6 I verbale Außerungsfarm: Nicht- bzw. kaum flektierende Sprachen- wie 

Chinesisch bzw. Samoanisch, die Franz Nikolaus Finck, Die Haupttypen des 

Sprachbaus, Leipzig 1910, in »Wurzel-« und »stammisolierende« unterschie­

den hat- können Modi, nicht unbedingt indogermanische, durch Hinzuset­

zen von Hilfswörtern ausdrücken. Vgl. Georg von der Gabelentz, Chinesische 

Grammatik. Mit Ausschluß des niederen Stils und der heutigen Umgangs­

sprache, Berlin 1953 (Reprint der 1. Auflage von 1881), in der Einleitung 

zum Kapitel »Die Finalpartikeln« (§ 806): »Alle hier zu behandelnden Hilfs­

wörter sind ihrer Wirkung nach modal[ ... ].« Vgl. auch H. Neffgen, Gramma­

tik der Samoanischen Sprache nebst Lesestücken und Wörterbuch, Wien/ 

Leipzig o.J., z.B. S. 24: »Die Bildung des Imperativs ist einfach; entweder 

wird das nackte Verbum gebraucht, oder man setzt vor dasselbe >ina< und 

hinter dasselbe >ia<, oder läßt nur >ia< allein folgen.« 

7 I C[arl] G[ottlieb) Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin 

1865, S. 343, 347. »Der Conjunctiv«, lautet eine lesenswerte Anmerkung auf 

S. 347, »ist eine Form, die ich dem Satz gebe; auf den Inhalt kommt es nicht 

an. Daher wird ich glaube, ich vermuthete, obgleich diese Wörter eine Vor­

stellung enthalten, im Indicativ ausgedrückt, insofern glauben und ver­

muthen als wirklich Statt findend ausgegeben werden. Aber wenn ich sage, 

ich möchte glauben, wenn ich dächte, so wird durch den Conjunctiv glauben 

und denken als etwas Vorgestelltes ausgedrückt, mit der Andeutung, da ß es 

nicht wirklich ist, oder auch nicht einmal sein kann.« 

8 I Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken Von den Kräfften des mensch-

45 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke physikwerden unter Modus, gemäß der Definition Spinozas, u.a. »sub­

stantiae affectiones, sive id, quod in alio est. per quod etiam concipi­

tur [* die Affektionen der Substanz oder das, was in einem anderen ist, 

durch das es auch begriffen wird]«' verstanden. In der Umgangsspra­
che zielt >Modus< auf die Verfahrensweise: »den M. der Verteidigung 

festlegen; einen M. zur Verständigung finden; nach einem bestimmten 

M. vorgehen.«10 

Um eine aUgemeine philosophische Bestimmung des Modus zu ge­

winnen, gehe ich mit Josef König von Aristoteles aus. Er »unterscheidet 

bekanntlich das Was (Ti) und das Wie (TTolov) der Dinge. >Tisch< ist 

das Was dieses Dinges, aus Holz zu sein, sein Wie. Neben die Quali­

tät (TTotOTTJ<;) treten dann die übrigen Akzidenzen (avvßeßeKoTa, 

mJ:3TJ)«11, das Quantum (TToaov), das Relative (TTpoc; Tt) etc. Diese Be­

stimmungen oderWeisen-zu-sein (TpoTTot), z.B. aus Holz, groß, breiter 

als zu sein, seien allesamt, als »die sinnlich faßbaren Eigenschaften der 

Dinge«, Beispiele »determinierender Eigenschaften oder auch determi­
nierender Prädikate«. 12 Ihnen stellt König modifizierende Prädikate wie 

>gerecht<, >schön<, >gut<, >gütig< gegenüber13, in denen ebenfalls das 

Wie des Seienden erfaßt werden könne: »wie ist dies? schön oder gütig 

u. dgl.«, ebenfalls als eine Qualität. »die gleichsam entfernter ist von 

dem durch sie Qualifizierten, als es die anderen Akzidenzen sind«. 

Die Grammatik, genauer, der Redeteil Adverb, vermag zur Klärung 

des problematischen »Entfernter-liegen[s; J. S.] der Art und Weise« 

beizutragen. »Nach Aristoteles würde das Tun und Leiden14 dem deter­

minierenden Wie zuzurechnen sein. Wie jedoch tut einer, was er tut?« 

fragt König. »Dies sagt das Adverb als eine gleichsam entferntere Be­

stimmung«, antwortet er. »Das Adverb ist von daher die Bestimmung 

liehen Verstandes Und Ihrem richtigen Gebrauche In Erkäntniß der Wahr­

heit, Den Liebhabern der Wahrheit mitgetheilet, 8. Auflage, »hin und wieder 

vermehret«, Halle im Magdeburg 1736, 5. 89. 

9 I Spinoza, Ethik, pars prima, def[initio] V; [übers. von Jakob Stern, in: 

Ethik, lat.-dt., Stuttgart 1977,5. 5]. 

10 I Duden. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache, Band 4, Mann­

heim/Wien/ Zürich 1978, unter >Modul<. 

11 I Vgl. Josef König, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1937, S. 6-7 (§ 2. 

»Vorbemerkungen über den Begriff des Modus«). Zitate, die diesem kurzen 

Abschnitt entnommen sind, werden hier nicht besonders nachgewiesen. 

12 Vgl. ebd., S. 2. 

13 I Vgl. ebd. 

14 I Also auch Aktiv und Passiv, die als grammatische Kategorien den phi­

losophischen Tun und Leiden entsprechen. 

46 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einer Bestimmung oder die >bestimmte Bestimmtheit<, wie Hegel den Modi des 

Modus faßt.«'5 Aber die Grammatik belehrt uns, daß im Terminus >Ad- Spiegelblicks 

verb< das Problem des Modus verengt wird: die sogenannten Adverbia 

treten, ihres Begriffes spottend, auch Adjektiven und sogar Substan-

tiven bei. Im Lateinischen z.B. ist »ein vere puer derjenige, welcher 

die Eigenschaft eines Knaben im wahren Sinne besitzt« (wohingegen 

verus puer einer ist, »welcher außer seiner Eigenschaft als Knabe noch 

15 I Der betreffende Passus Lautet bei [G.W.F.] Hegel, [Wissenschaft der] 

Logik, zit. nach derTheorie-Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 6, S. 197 

(Der Modus des Absoluten. Anmerkung. Spinozistische und Leibnizische Phi­

Losophie): »Das Dritte, der Modus, ist bei Spinoza Affektion der Substanz, die 

bestimmte Bestimmtheit, was in einem Anderen ist und durch dies Andere 

gefaßt wird.« Das ist Hegels deutsche Version der oben im Text angeführten 

Definition Spinozas. 

Karl Christian Friedrich Krause, ein Schüler Schellings, hinterließ Nieder­

schriften aus den Jahren 1812-1815, die August Wünsche unter dem Titel 

»Zur Sprachphilosophie« herausgegeben hat (Leipzig 1891). 

Im Abschnitt »Gliedbau der Sprache« findet Krause eine Formulierung für 

das Adverb, die Hegels Formulierung für den Modus ähnelt. Von den soge­

nannten Eigenwörtern schreibt er:»[ ... ] sind sie dem Hauptworte angefügt, 

so sind sie Haupteigenwörter (Adjectiva), finden sie sich aber an irgend an­

dern Redetheilen, so sind sie Eigeneigenwörter, d.h. Eigenwörter, welche 

fernere Eigenschaften von Eigenschaften bezeichnen (Adverbia), z.B. in 

[ ... ] liebt innig bezeichnet liebt eine Eigenschaft, und innig wiederum die 

Eigenschaft dieser Eigenschaft.« (Ich zitiere Krause nach Heinrich Jun ker, 

Sprachphilosophisches Lesebuch, Heidelberg 1948, S. 138.) 

Auch Alexander Pfänder, Logik, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 312, 

erinnert an Hegels bestimmte Bestimmtheit und Krauses Eigeneigenwörter, 

wenn er die »Adverbia/begriffe oder doppelstufigen Nebenbegriffe« charak­

terisiert: »Auch sie meinen Gegenstände, auch sie fassen die gemeinten Ge­

genstände gedanklich unselbständig, aber sie fassen sie zweistufig unselb­

ständig, indem sie die Gegenstände hinordnen auf solche Gegenstände, die 

selbst schon unselbständig, aber nur einstufig unselbständig gefaßt sind. 

So faßt z.B. der Begriff >schnell< in dem zusammengesetzten Begriff >eine 

schnell Laufende Turbine< das gegenständliche >schnell< zweistufig unselb­

ständig, indem er dasselbe nicht der selbständig gefaßten Turbine, sondern 

direkt nur dem Laufen der Turbine, aber diesem als unselbständig gefaßten 

Gegenstand zuordnet, der seinerseits erst an der selbständig gefaßten Tur­

bine ihren [seinen; J. S.] endgültigen gedanklichen Halt findet.« Die zwei­

stufige Unselbständigkeit des Adverbs entspricht, wie Krausesfernere Eigen­

schaften, dem Entfernter-Liegen der Art und Weise. 

47 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke wahrhaftig ist«) .16 Wie jedoch ist einer, was er, ist etwas, was es ist. lie­

ße Königs Frage sich abwandeln: »Kann überhaupt ein Seiendes ihm«, 

dem Modus, »entgehen«? 

Der Unterschied von Eigenschaften bzw. von Prädikaten, determi­

nierend oder17 modifizierend zu sein, gilt auch von Adverbien 18 : das 

Wie eines Tuns z.B. ist gleichfalls das eine oder das andere. >Er geht 

schnell davon<, >er lacht laut<, >er schreibt steil< sind Exempel des ers­
ten, >er geht glücklich davon<, >er lacht zynisch<, >er schreibt schön< 

sind solche des zweiten Falles. Allgemeiner können wir von dem Wie 
des Seienden sprechen: Als determinierendes ist es das Wie eines sinn­

lich faßbaren Wirklichen; hingegen ist »es das modifizierende Wie des 

Seienden«, definiert König, »[ ... ] das Wie eines gewissen Wirkens« 19, 

das, ebenso wie die modifizierenden Prädikate, »das große Rätsel der 

Unsinnlichkeit dessen, was ist. gewahren« läßt. 20 Einem Wie antwortet 

ein So; einem Wie des Wirklichen antwortet ein soundso-Wirkliches, 
einem Wie des Wirkens ein so-Wirken. 21 »[ ... ] wenn z.B. ein Zimmer 

leer-wirkt, nicht etwa leer zu sein scheint«, sei das »leer-Wirken [ ... ] 

16 I C. G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.O. [Anm. 7]. S. 189. 

17 I Gebraucht im Sinne des nicht-ausschließenden >oder<. Zwar gibt es 

nur-determinierende Prädikate (>klein<, >sauer<, >schnell< etc.), doch sind 

die modifizierenden Prädikate auch-determinierende; sie haben den Unter­

schied zu determinierenden als einen Selbstunterschied in sich; vgl. J. Kö­

nig, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11]. S. 3. 

18 I Sind es keine echten Adverbia, sollte man besser einen allgemein, d.h. 

auch auf andere Redeteile als Verben anwendbaren Terminus gebrauchen. 

Das von Apollonies und Dionysios Thrax verwendete >EvKAim<;< meint Adver­

bien als »Aussagen über die Verba/formen«; vgl. Heinrich Steinthal, Ge­

schichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Römern mit besonde­

rer Rücksicht auf die »Logik«, Zweiter Teil, 2. Auflage, Berlin 1891, S. 320 

(Hervorh. v. m.). Steinthal moniert ein altes terminologisches Übel, wenn er 

schreibt (ebd.): »Dass das Adverbium auch das Adjectivum bestimmt, wird 

von Apollonies außer Acht gelassen.« 

19 J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11]. S. 7 (Hervorh. v. m.). 

20 I Ebd., s. 1. 

21 I >so-Wirken<: Begriff von J . König in: ebd., passim. >soundso-Wirkli­

ches<: Ich bilde diesen Begriff in Anlehnung an die Logistische Theorie der 

Beschreibungen (description), da determinierende Eigenschaften »unmit­

telbar (Qualitäten) oder mittelbar (Quantitäten) sinnlich aufweisbar« (ebd., 

S. 1), und d.h. beschreibbar sind. Vgl. Alfred North WhiteheadjBertrand Rus­

sell, Principia Mathematica, vol. I, 2"d ed[ition]. Cambridge 1960, S. 30: »By 

a >description< we mean a phrase of the form >the so-and-so< or of some 

48 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Weise, in der das Zimmer da ist«, führt König aus; »es ist die Weise Modi des 
oder das Wie seines Seins.«" Das so-Wirken ist demzufolge ein so-Sein, Spiegelblicks 
als solches ist es »der Träger der modifizierenden Prädikate [ .. . ]. Das 

adverbiale so des so-Wirkens tritt damit zugleich auf als adjektivische 
Qualität: die Geste wirkt majestätisch (Adverb), und wir sprechen von 

ihr als einer majestätischen.«23 Von dem soundso-Wirklichen indes 

läßt sich schlechterdings nicht sagen, es sei als soundso-Sein der Trä-

ger der determinierenden Prädikate24; vielmehr ist es selber nichts als 
Beschaffensein, d.h. in gewisser Weise nichts als Prädikaf', und schon 

garkein beschaffen-Wirken. 
Der Modus ist ein determinierender oder ein modifizierender; als 

determinierender ist er die Art und Weise des soundso-Wirklichen, als 

modifizierender, Modus stricto sensu26, ist er diejenige des so-Wirkens. 
Determinierende wie modifizierende Eigenschaften kommen beide 

equivalent form.« Die Definition des Soundso impliziert dessen Einzigkeit 

und Existenz. - Vgl. das Kapitel »Beschreibungen« in: Betrand Russell, Ein­

führung in die mathematische Philosophie, München 1923, S. 168-181. 

22 I J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 27f. Daransch ließt 

sich der Satz: »Das Zimmer ist da sozusagen auf leere oder in leerer Weise; 

>leer< ist insofern Adverb dieses Daseins und Seins« (ebd., S. 28). 

23 I Ebd., S. 32. (Die ersten beiden Hervorhebungen von mir.) 

24 I Zweifellos ergibt die auch hier mögliche Umformung des adverbialen 

in adjektivische Qualität - etwa die Umformung von >sie liest langsam< in 

>ihr langsames Lesen<- eine semantische Differenz. - Sprachphilosophisch 

ebensowenig relevant, obwohl von sprachwissenschaftlichem Interesse, 

scheint mir zu sein, daß ein Adverb sich prinzipiell gleichbedeutend umfor­

men läßt: »[ ... ] die Identität von >promptement = avec promptitude< oder 

>ici = dans ce lieu< deutet ein Strukturschema Adv. = Präp. +Substantiv an.« 

Vgl. Jürgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von 

Paul Valery, Diss., Kiel1965, S. 201. Schmidt zieht dafür außer Valery noch 

Ferdinand Brunot, La Pensee et La Langue, Paris 1922, bei. 

25 I Nehmen wir das soundso-Wirkliche als Substanz (Ding), können wir 

Kant in Anschlag bringen: Akzidenzen - determinierende Eigenschaften -

»heißen« die »Bestimmungen einer Substanz, die nichts anderes sind, als 

besondere Arten derselben zu existieren« (Kritik der reinen Vernunft, B 

229). 

26 I Mit König ([Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 222) merke ich an: 

»In bezugauf das Wort >modus< darf daran erinnert werden , daß es das Maß 

bedeutet. Die Wurzel ist med oder auch mod; die Worte meditari (>erwägen, 

abmessen<) und unser messen gehen auf sie zurück. Die modifizierende Rede 

drückt insofern das Ergebnis eines ursprünglichen Messens, Schätzens oder 

49 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke »dem Ding rein auf dem Grunde seiner selbst [ ... ] den entsprechenden 

Sachen rein auf deren eigenem Grunde« zu'7; insofern sind determi­

nierender wie modifizierender Modus beide bestimmte Bestimmtheiten 

(Hegel) »der res selbst«. Jedoch gilt fiir den modifizierenden Modus 
dasselbe, was König den modifizierenden Prädikaten zuspricht: »[ ... ] 

daß sie ihren Trägern allererst zuwachsen, wenn der fiihlende Mensch 

vor diese hintritt. [ ... ] Dinge dieser Art sehen uns von sich aus an; 

wir werden von ihnen angeweht; sie kommen uns mit ihrem eigenen 

bestimmten Sein entgegen; und doch gilt alles dieses nur bezüglich, 

d.h. nur wenn wir ihnen gleichsam entgegengehen.« Auch der modifi­

zierende Modus verlangt, eben um des so-Wirkens willen, daß ich mich 

dem so-Wirkenden zuwende, um seiner gewahr zu werden. 

3. Z.B. wende ich mich dem eignen Spiegelblick zu, dessen ich in mei­

nem gespiegelt enteigneten Blick gewahr werde. Das Verb >gewahr wer­

den< birgt in >gewahr< die Erinnerung an ein modifizierendes Prädikat: 

>wägend<; auch richtet es sich zu frühen Zeiten seines Gebrauchs vor­

zugsweise auf Objekte des Sehens." Infolgedessen taugt es sozusagen 

schon etymologisch, der Vergewisserung eines Spiegelblicks angemes­

sen Ausdruck zu geben: Spiegelblicke als Augenblicke vor dem Spiegel, 

welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten29, sind ausnahmslos so­

Wirkende, ihre Modi sind allesamt modifizierende; das Blicken dieser 

Augen, was immer darin zu lesen, ist immer ein so-Wirken. Das sich­

Spiegeln dieses Blickens wird allein durch modifizierende Prädikate 

ausdrückbar sein. 

auch Kastens aus.« - Vgl. auch Alois Walde, Lateinisches etymologisches 

Wörterbuch, 2. Auflage, Heidelberg 1910, unter >modus< und >meditari<. 

27 I J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11), S. 4f. Die zwei weite­

ren Zitate dieses Absatzes stehen beide aufS. 5 von »Sein und Denken«. Das 

letzte ist ein schönes Beispiel für das philosophische Pathos, dem König sich 

gelegentlich überläßt. 

28 I Vgl. Grimm, Deutsches Wörterbuch, a.a.O. [Anm. 4), Sechster Band 

1911, unter >Gewahr<. Drei Grundbedeutungen sind verzeichnet, das Wörter­

buch gibt sie als >Gewahr< (wahr) , G[ewahr] (fem.) und G[ewahr] (aufmerk­

sam) getrennt an. Das in Frage stehende >gewahr<, das nhd. nur noch in 

>gewahr werden< vorkommt, leitet sich nicht, wie man unbelehrt annehmen 

möchte, von der ersten Bedeutung (>wahr<), sondern von der dritten her: 

>achtsam<, sich steigernd zu >fürsorglich<. Es gehört etymologisch zu dem 

ahd. Substantiv >wara<, das soviel wie >geistige Inbetrachtnahme, Erwägung< 

(lat. >consideratio<) meint. 

29 I Siehe I.1.2 [ab S. 23 in diesem Band]. 

50 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von einem liebevollen, einem ängstlichen, einem wehmütigen, Modi des 
einem herausfordernden Blick läßt sich als von einem je besonderen Spiegelblicks 
Blick sprechen, einzig der Spiegelblick, der mittelbare wie der unmit-

telbare, ist ein ausnehmend besonderer Blick.30 Anders gesagt, unsere 

Blicke, in verschiedener Absicht getan, sind verschiedene Blicke; der 

Spiegelblick ist ebenfalls ein von ihnen verschiedener, jedoch zugleich 

als Blick verschiedener, deshalb unterschiedener Blick. 31 So schaut die 
böse Königin, ihr sich spiegelndes Auge gespiegelt, hoffärtig auf das 

vis-a-vis, wenn sie nach der Schönsten im ganzen Lande fragt. Da der 

Spiegelblick ein von irgend anderen Blicken verschiedener und außer-
dem unterschiedener Blick ist, hat er den Unterschied zu ihnen als ei-

nen Selbstunterschied in sich selber. Die logische Sachlage ist dieselbe 

wie bei modifizierenden Prädikaten, die ja gleichfalls den Unterschied 

zu determinierenden als einen ihrer selbst in sich haben. 32 Freilich 

müssen wir uns hüten, den Unterschied zwischen einem Blick, beliebig 

welchem, und einem Spiegelblick als einen zwischen determinierenden 

und modifizierenden Modi zu denken; denn in beider Art und Weise 
sind die Blicke so-Wirkende, denen ausschließlich modifizierende Prä-

dikate anstehen. Ihr Selbstunterschied ist einer innerhalb eines, des 
modifizierenden Modus, mithin dessen innerer Unterschied. 

Nicht zwar die Physis des Auges, jedoch dessen Blicken haben 

die Wissenschaftler, außer dem einen Johannes Müller, stets ge-

30 I Zum mittel- bzw. unmittelbaren Spiegelblick siehe wieder 1.1.2 [ab S. 

23]. Den Ausdruck >ausnehmend besonderer Blick< gebrauche ich, antizipie­

rend, in Anlehnung an Königs Formulierung, »daß ein Spiegel als sichtbares 

Ding ein anderes ist, als die sichtbaren Dinge, die es zu spiegeln ve rmag; 

anstatt des letzten werden wir auch kurz, aber streng gemeint sagen: daß 

ein Spiegel als solcher ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding ist« ([Sein 

und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 118). Die Sache selbst habe ich, oh ne auf 

König zu rekurrieren, in 1.1.2 auseinandergelegt; es scheint mir in der Logik 

dieser Sache zu liegen, daß dem ausnehmend besonderen sichtbaren Ding 

Spiegel auch der ausnehmend besondere sehende Blick in den Spiegel ent­

spreche. Den Begriff der ausnehmenden Besonderheit greife ich in der Stu­

die »Spiegelbilder« [ab S. 115 in diesem Band] wieder auf. 

31 I Scheinbar ist der unmittelbare Spiegelblick sogar doppelt von anderen 

Blicken verschieden: erstens als besonderer, zweitens als ausnehmend be­

sonderer Blick. Aber das Besondere eines Blicks geht in das ausnehmend 

Besondere dieses Spiegelblicks ein, d.h. es wird spekular modifiziert. Z.B. ist 

die Wehmut eines Blicks nicht dieselbe wie die Wehmut eines unmittelbaren 

Spiegelblickes. Siehe auch 1.2.4 [ab S. 57 in diesem Band]. 

32 I Siehe Anm. 17 (zu 1.1.2) [ab S. 23f. in diesem Band]. 

51 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke ring geschätzt; Müllers »Versuch über die Bewegungen der Augen 

und über den menschlichen Blick«33 besticht durch goethisch ge­

übte Beobachtung und Beschreibung. Auch die Physiognomik des 

Auges, beklagt der Autor, habe »sich immer mit dem Blicke selbst 

gütlich abgefunden. Man ist gewöhnlich nicht über die Augenlieder 

hinausgekommen«, »bald beim Bewundern stehen geblieben«. 34 Die 

Meinung LeBruns, die Augäpfel drückten durch ihre Bewegung »nur 
Leidenschaft überhaupt, die Augenlieder und Augenbraunen aber 

den Modus der Leidenschaft aus«, könne man »nicht einmal für sei­

nen malerischen Standpunct wahr finden«. 35 [Della] Porta, heißt es, 

»ruht, außer einzelnen sinnreichen Andeutungen, nur auf Verglei­

chungen mit Thieren«, und Lavater sei »Über die Augen weggeeilt«, 

sei »nirgend dürftiger, als in dem kargen Abschnitte über die Au­
gen«.36 Allerdings sind spätere Physiognomen darüber nicht mitteil­

samer: für Stirn und Kinn, Nase und Mund haben sie viele Seiten, 

den menschlichen Blick zu ergründen, überlassen sie dem, freilich 

oft trefflichen, Einfall der Dichter. 37 Erst recht fehlt jede Auskunft, 

ob und wodurch unser Blick in den Spiegel von anderen Blicken sich 

33 I Zu Johannes Müller siehe Anm. 4 [aufS. 43f.). Die siebzig Seiten des 

Versuchs bilden Teil VI der dort angeführten Abhandlung vom Gesichtssinn 

(der Müller als Teil I seine Antrittsvorlesung beigegeben hat). Nach der Ab­

handlung ist im folgenden zitiert. 

34 Ebd., S. 237. 

35 I Ebd., S. 236. (Hervorh. v. m.) Zu LeBrun siehe Anm. 4 [aufS. 43f.). 

36 I J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. 

[Anm. 4), S. 237. - Giambattista della Porta, bekannt als Autor einer weit 

und Lange verbreiteten »Magia naturalis« (1558 in vier, 1589 in zwanzig 

Bänden), arbeitete auch über diverse technische und naturwissenschaftli­

che Gegenstände: z.B. über den Dampfdruck, das Fernrohr, die Meteorolo­

gie, etc. Auf della Portas Bemerkungen über Spiegel komme ich in anderen 

Studien zurück. - Johann Kaspar Lavater, Physiognomische Fragmente zur 

Beförderung der Menschenkenntniß und Menschenliebe, 4 Bde., 1775-1778; 

an ihnen hat auch Goethe mitgearbeitet (vgl. auch »[Aus meinem Leben] 

Dichtung [und] Wahrheit«, Buch XIX). 

37 I Dafür typisch ist Rudolf Kassner, Die Grundlagen der Physiognomik, 

Leipzig 1922, ein eher geist- als sinnreiches Buch. Äußert Kassner sich über­

haupt einmal zum Auge, Liest es sich so: »Nun besitzen aber die Weddahs in 

Ceylon, die selten von Reisenden erblickt werden, weil sie nie den Urwald 

verlassen, überaus gefährliche Bogenschützen, hohe, steile Stirnen, dazu 

dann kleine, traurige, scheue Augen« (ebd., S. 27). In seinem Buch »Zahl 

und Gesicht. Nebst einer Einleitung: Der Um riß einer universalen Physiogno-

52 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unterscheide; sogar Müller säumt hierin. Gleichwohl muß er zu Wor- Modi des 
te kommen, bleiben Spiegelblicke, erwerben wir keinen Verstand für Spiegelblicks 
Blicke schlechthin, doch unverstanden. 

Seine Aufgabe sei »keine geringere«, schreibt Müller38, als »ein 

physiologisches Terminologium der Bewegungen der Augen und des 

Menschenblickes zu entwerfen, von welchem die Aussicht wäre, die 

objectiven Gründe des verschiedenen menschlichen Blickes beiläufig 

zu erkennen«; Blicke, denen bis dahin vornehmlich antike Autoren 

die Characteristica gefunden hatten: »6<p3a/q.w\ TTCxVTa 3EOpovvTE) 

axAvwÖT]« {Aristoteles), »a<p3aAIJO) vypos- 6 EVKOTO<j>EPJlS" Ei) 

i]öovas-« [* Es ist in feuchtes Auge, welches zu Freuden führt] {He­

sychios), »oculi ludibundi et illecebrae pleni [*lustige und verführeri­

sche Augen]« {Aulus Gellius).39 Wie Goethe den Farben eine »sinnlich­

sittliche Wirkung« attestiert, z.B. das hochwürdig-Wirken des Purpurs, 

mik«, Leipzig 1919, trägt Kassner ein wenig mehr, wenn auch ebenso An­

fechtbares zum geistigen Ausdruck des Auges bei: »Ich habe einmal [ ... ] 

eine Lüge gesehen, die nicht im Auge als Spiegel, sondern - wenn ich so 

sagen darf- im Augapfel war, ganz rund, körperlich und greifbar wie dieser, 

die Lüge als Position [ ... ] die Lüge im Auge nackt, unschuldig, seiend und 

nicht reflektierend« (ebd., S. 25f.); zum Gesicht des Verbrechers: »Das 

Nichtsehen der kleinen , wie eingeritzten, wunden Augen darin ist die Ge­

walt, die hier das Fleisch dem Fleische antun [ ... ] will« (ebd., S. 29); »Den 

Verbrecher werden wir im Auge, im Gesicht, den heimlich Schuldigen im 

Nacken erkennen« (ebd., S. 35); im Vergleich zur Hand: »[ ... ] welche auch 

mehr verrät als das Auge. Im Auge ist die Sünde, in der Hand das Laster« 

(ebd.). 

Weit seriöser, obschon nicht befriedigend, ist Carl Gustav Carus, Symbolik 

der menschlichen Gestalt. Ein Handbuch zur Menschenkenntniß, Radebeulj 

Dresden 1938 (Reprint als 4. Auflage der 2. von 1858). Innerhalb des 400-

Seiten-Buches behandelt Carus, der seinen Johannes Müller gelesen hat, auf 

vierzehn Seiten das Auge, die Augenbraue und das innere Auge, »mit der 

tiefsinnigen, oft Leichter zu empfinden als in Worte zu fassenden Symbolik 

seines Gesammtausdrucks!« (ebd., S. 226); eine treffliche Charakteristik der 

modifizierenden Eigenschaften bzw. Prädikate. 

38 I J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. 

[Anm. 4], S. 237. 

39 I Daß Augen, die alles schauen, verdunkelt, daß Augen auch schmach­
tend den Lüsten geneigt blickten, sind berühmte antike Beispiele modifizie­

render Prädikate. >~1yp6<;< hat einen wahren Bedeutungshof ausgelegt 

(>weich, biegsam, geschmeidig, [vom Auge; J. S.] sehnsüchtig und schwim­

mend<), die ursprüngliche, jede andere verantwortende Bedeutung ist >naß, 

53 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke nimmt Müller einen »physionomisch-ethische[n; J. S.] Ausdruck des 

Blickes« an40; diesen- mehr oder minder- geistigen Ausdruck, für den 

unsere Sprache kein eigenes Wort besitzt, nennt er, Plinius nutzend, 

contuitus.41 Mehr oder minder: exemplifizieren wir an den lustigen, 

verführerischen Augen, von denen Müller bei Gellius liest; ursprüng­

lich von himmlischer Effizienz, wirken sie schließlich recht irdisch. 

»Diejenigen Bewegungen, [ ... ]die wir in der Natur am liebsten sehen, 

indem wir sie schön nennen, müssen auch einem schönen Blicke, ei­

nem, sinnvoll frei beweglichen Auge zukommen«, und wo eher kämen 

sie ihm zu, »als in dem Tanze einer schönen Gestalt. [ ... ] Aber die 

Bewegungen der Augen, die den Tanzenden folgen, können auch frei 

ohne äußeres Ziel und Maß seyn. Es gibt einen Tanz der Augen in 

diesem Sinne«, Apuleius habe ihn der Venus zugeschrieben, >>Und ein 

feucht, flüssig<. Diese Grund- und Ausgangsbedeutung herrscht in vielen 

Jahrhunderten Physiologie vor; Friedrich Schiller z.B. schreibt in seiner er­

sten, Fragment gebliebenen Dissertation »Philosophia Physiologiae«, 1779, 

§ 7: »Unter den Organen, welche das Objekt verändern, ist das Auge das 

weiteste, schönste, edelste. Ich sehe die Körper, wenn ich das Zittern des 

Lichtes auf ihren Flächen gewahr werde. Und da nun mei ne Nervengeister 

nicht auf den Flächen dieser Körper existieren können, so mußten die Un­

terkräfte des Auges das Licht auf jenen ebenso zittern machen, als es auf 

den Flächen der Körper gezittert hat. Dies ist es, was man das Objekt malen 

heißt. Dies geschieht durch die Feuchtigkeit des Auges« (abgedruckt in: 

Friedrich Schiller, Medizinische Schriften, hrg. von der Deutschen Hoff­

mann-La Rache AG, o.[O]., 1959, S. 45, Hervorh. v. m.). 

40 I [Johann Wolfgang Goethe,] Zur Farbenlehre, DidaktischerTeiL 792; J. 

Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. [Anm. 

4], s. 290. 

41 I Vgl. Plinius z.B. XI 145, XXXVII 63. Von Interesse ist die Bedeutungs­

verschiebung von Plinius zu Augustinus, von Naturkunde zu Theologie: 

»[Item, quod mihi dicit in aurem interiorem,] expectatio rerum venturarum 

fit contuitus, cum venerint, idemque contuitus fit memoria, cum praeterier­

int: omnis porro intentio, quae ita variatur, mutabilis est [ ... ].[*Soll ferner 

falsch sein , was mir die Wahrheit ins innere Ohr ruft, daß die Erwartung 

künftiger Dinge dann, wenn sie da sind, zur Anschauung wird und eben die 

Anschauung dann, wenn die Dinge nicht mehr da sind, zur Erinnerung? Jede 

Anstrengung jedoch, die derart dem Wandel unterliegt, ist veränderlich.)« 

Conf[essiones], XV 18 [dt.: Aurelius Augustinus: Bekenntnisse, übers. von 

Kurt FlaschjBurkhard Mojsisch, Stuttgart 1993, S. 344); >contuitus< steht 

bei Augustinus nicht mehr wie bei Plinius, für den geistigen Ausdruck, son­

dern für die geistige Anschauung. 

54 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bacchantisches Trunkenseyn der Augen aus verschwenderischer Le- Modi des 

bensfreude«; die »Buhlerin« kenne das Lockende dieses BlicksY Spiegelblicks 

Unsere Blicke seien »verschieden, wie die Schatten des Tages vom 

Morgen zum Abend«; es gebe >>Unendlich feine Unterschiede in der 

Temperatur des Auges, die nur durch die Bewegungen desselben gesi­

chert sind«, und von diesen gelte, was wiederum Plinius sagt: »Ocu­

los cum osculamur, animum ipsum videmur attingere [* Die Augen 
zu küssen ist wie die Seele selbst zu berühren].«43 Müller beschreibt 

und benennt wohl vier Dutzend verschiedene Blicke, jedem Contuitus 
bestimmt er den physiologischen Grund44 »Neigung der Sehachsen«; 

Augenbewegung in Kreisen, regelmäßigen Kurven, Wellenlinien, und 

42 I J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. 

[Anm. 4L S. 265f. - Im Gegensatz dazu seien »uns die ortsverändernden 

wellenförmigen Bewegungen gewisser Thiere [ ... ] weniger angenehm, ja 

nicht selten widrig«, führt Müller aus (ebd., S. 259ff.); sie hätten »etwas 

Bannendes für den Blick, ja ich möchte sagen, etwas Vernichtendes; und ich 

zweifle nicht, daß Alles, was von der Zauberkraft der Schlangen auf die 

Thiere erzählt und geträumt wird, auf den Gesichtseindruckjener Bewegung 

hinausläuft. Die Gewalt des Eindruckes beruht darauf, daß das Auge dieser 

Art der wellenförmigen lebendigen Bewegung fixirend nicht zu folgen ver­

mag. [ ... ] Die letzte Wirkung ist Lähmung der freien Bewegung des Auges 

durch die Meisterschaft einer äußern. Im höchsten Grade theilt sich der 

Schreck des Auges dem ganzen Körper mit, und alle Muskelbewegung ist 

augenblicklich vernichtet. Das Auge hat unter diesen Umständen einen eige­

nen Ausdruck des Blickes. Der Blick ist wesentlich gelähmt. Das Thier, das von 

den Bewegungen der Schlange gebannt wird, sieht sich nach keiner Flucht 

mehr um.« (Hervorh. v. m.) 

43 I Plinius, zitiert nach J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des 

Gesichtssinnes,] a.a.O. [Anm. 4], S. 236. 

44 I J. Müller gibt diese modifizierenden Prädikate von Augen und Blicken 

samt den sie determinierenden Physiologica auf den Seiten 255-295 (ebd.) 

an. Sie hier aufzureihen, ermangelte des Witzes, der allein im Geiste ihrer 

Beobachtung und im Stile ihrer Beschreibung liegt.- Müller wird der eigenen 

Maxime, die bereits seine Antrittsvorlesung formuliert (Abschnitt: Beobach­

tung und Versuch; nachzulesen in: Vom Geist der Naturwissenschaft, a.a.O. 

[Anm. 4], S. 68-75), ganz und gar gerecht: »Die Beobachtung schlicht, un­

verdrossen, fleißig, aufrichtig, ohne vorgefaßte Meinung.[ ... ] Die Tugenden 

des beobachtenden Naturforschers sind sehr einfach, aber der rechte Sinn in 

der Beobachtung, die rechte Beobachtungsgabe und die Anwendung dersel­

ben«, beklagt Müller, »sind seltener unter den Naturforschern geworden, 

welche sich mit der Ergründung des lebenden Organismus beschäfti-

55 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke wiederum in geraden Linien; »Sehweite des beweglichen Blickes« etc. 

So trage der Mensch »seine Augen auch mit derjenigen mittleren Seh­

weite mit sich, in welcher ihm seine Beobachtung, seine Erfahrung 

gegeben wird«. Tüchtige Praktiker, die »den Nagel, wie man sagt, auf 

den Kopf treffen«, hätten »selten einen großen Mesoropter«; eine sehr 

kurze Sehweite besäße, einen gleichsam geizenden Blick, wer »immer 

nur Geld zu zählen hat«.45 Aber Kolossalköpfen eigneten ferner Horop­

ter45 und kleinste Neigungswinkel der Sehachsen: »In dem Blicke liegt 

nichts Menschliches mehr«; solche Augen kämen »dem Gotte zu, von 

dem es heißt: der Blick seiner Augenlieder läßt die Erde erzittern«, 

ein wenig bescheidener schlagen »geniale Denker, Dichter, Künstler« 

sie auf.46 

Die Kongruenz zwischen Augenbewegung und Augenausdruck, 
genauer, das Folgen des Contuitus aus Gründen der Motion, verlangt 

anzunehmen, daß die modifizierenden Eigenschaften eines Blicks in 
die ihn determinierenden eingebettet seien.47 Modifizierende Prädi­

kate, laut König die »Unsinnlichkeit dessen, was ist, gewahren« las-

gen.«- Statt dessen häufen sich die Experimente; jedoch, um mit bedeuten­

den Worten Müllers diese, bis heute übermächtige Tendenz zu beurteilen 

(verurteilen): »Es ist nichts Leichter, als eine Menge sogenannter interessan­

ter Versuche zu machen. Man darf die Natur nur auf irgendeine Weise gewalt­

tätig versuchen; sie wird immer in ihrer Not eine Leidende Antwort geben.« 

-In diesem Zusammenhang verweise ich auf Carolyn Merchant, Der Tod der 

Natur. Ökologie, Frauen und neuzeitliche Naturwissenschaft, München 1987, 

S. 183: »Die Vernehmung von Hexen als Sinnbild für das Verhör der Natur, 

der Gerichtssaal als Modell für ihre peinliche Befragung und die Folter durch 

mechanische Hilfsmittel als Instrument zur Unterjochung des Chaos: dies 

alles ist grundlegend für die wissenschaftliche Methode als Ausübung von 

Gewalt und Macht.« 

45 I J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. 

[Anm. 4], S. 284f. - Mesoropter: »Jeder Mensch hat, wie es scheint, seine 

Alletagssehweite, die ich den Mesoropter des Blickes nennen will« (ebd., S. 

284), d.i. die mittlere Sehweite. Horopter: »Die Entfernung des Convergenz­

punctes der Sehachsen ist von uns [ ... ] die Sehweite oder der Horopter der 

Augen genannt worden« (ebd., S. 239). 

46 I Ebd., S. 299 bzw. S. 286. 

47 I Man muß sich vor einer Verwechslung in acht nehmen. Hier Liegt eine 

andere Sachlage vor, als die, daß die modifizierenden Prädi kate »auch deter­

minierende Prädikate sind« (denn »in der Tat determinieren sie ja gleichfalls 

ihre Subjekte«); J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 3. Die 

56 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


send48, sind bedingt durch determinierende, die ihrerseits das sinnlich Modi des 
Aufweisbare wohl verwahren. Das Problem soll aufgeworfen, indessen Spiegelblicks 
nicht verfolgt werden, ob alles Modifizierende qua objektiv Begrün-

dete in Determinierendem qua objektiv Begründendem fundiert sei, 
womöglich ein bene fundatum. Denn geht nicht das Tun dem Wie des 

Tuns, liegt nicht das Sein dem Wie des Seins voraus? Ist nicht der 

Modus ein zwar notwendig Hinzukommendes, doch ein allemal rein 
Hinzukommendes? Die Antwort auf diese Fragen, sie heiße »Ja«, sei 

materialistischem Denken unverächtlich. 

4. Daß mein Spiegelblick mich mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu 

schauen, ändert nichts an dem Contuitus der Augen; ich blicke ebenso 

neidisch, belustigt, erstaunt auf einen extravagant gekleideten Mann, 
ebenso entzückt, beifällig, hilflos auf ein extrem modern gemaltes 

Bild, als hätte ich sie unreflektiert vor mir. Der mich meiner spekularen 

Sicht unmittelbar belehrende Blick zeigt hingegen den Contuitus der 
Reflexion, welcher dem geistigen Ausdruck, z.B. eines prüfend fixie­

renden, sich gleichsam überlagert hat. Eben diesen Contuitus be­

schreibt Marcel Proust an Madame de Guermantes; eine trouvaiUe spe­
culaire. »[ ... ]je pouvais l'apercevoir devant sa glace, jouant, avec une 

conviction exempte de de'doublement et d'ironie, avec passion, avec 

mauvaise humeur, avec amour-propre, comme une reine qui a accepte 

de representer une soubrette dans une comedie de cour, ce röle, si 

inferieur a elle, de femme elegante; et dans loubli mythologique de sa 

grandem native, elle regardait si sa voilette etait bien tiree, aplatissait 
ses manches, ajustait son manteau, comme le cygne divin fait tous les 

mouvements de son espece animale, garde ses yeux peints des deux 

cötes de son bec sans y mettrede regards et se jette taut d'un coup sur 

un bouton ou un parapluie, en cygne, sans se souvenir qu'il est un dieu 

[* ( ... ) konnte ich sie vor ihrem Ausgang vor dem Spiegel stehen se­

hen, wie sie mit einer von Selbstvergessenheit und Ironie völlig ent­

fernten Hingabe, ja Leidenschaft und der von schlechter Laune getrüb­

ten betonten Eigenliebe einer Königin, die sich dazu herbeiläßt in 
einer Komödie bei Hofe als Soubrette aufzutreten, eine der ihren so 

untergeordneten Rolle spielte, wie die der eleganten Dame es war; in 

mythologisch bedingtem Vergessen der angeborenen Größe prüfte sie 

dann sogar, ob ihr Schleier auch straff genug gezogen sei, glättete 

ihre Ärmel, zupfte den Mantel zurecht, so wie der göttliche Schwan, 

Sachlage ist vielmehr, daß sie als modifizierende eingebettet sind in deter­

minierende Prädikate. 
48 I J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 3 

57 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke mit seiner wie aufgemalt wirkenden, blicklosen Augen zu beiden Sei­

ten des Schnabels, alle Bewegungen seiner Tiergattung macht und sich 

auf einen Knopf oder Regenschirm stürzt, ganz Schwan und ohne sei­

ner Gottheit noch eingedenk zu sein].«49 

Das Schlüsselwort >glace< steht einmal, am Anfang; Proust setzt es 

dahin, wie jeder Erzähler täte, um die Spiegelsituation einzuführen. Um 

die Szene selber zu schildern, um den Blick der Herzogin zu reflektie­

ren, benötigt er glace nicht. Man lese Satz für Satz und Wort für Wort. 

in jedem tritt die Guermantes sich selbst gegenüber, von jedem wären 

wir getäuscht. stände sie nicht vor dem Spiegel. Ein weiteres Schlüssel­

wort ist >dedoublement<; wer es für »Selbstvergessen«50 nimmt. anstatt 

wortwörtlich bei Entdoppelung zu bleiben, begibt sich dessen Sinns, 

wahrhaft eines widerspiegelnden: Marcel sah die Herzogin befreit (ex­

empte) von der Überzeugung, daß ihre Verdoppelung aufgehoben sei51, 

und deshalb befreit auch von Ironie. Sodann heißt >representer< zwar 

(auf der Bühne) >auftreten<, heißt aber auch >abbilden<, >vor Augen 

stellen<; beides zugleich geschieht: Madame de Guermantes geriert 

sich wie eine Königin, die eingewilligt hat, eine Soubrette (im Spie­

gel) abbildend und (sich selbst) vor Augen stellend, aufzutreten . Dieses 

49 I Marcel Proust. Le cöte de Guermantes, Taschenbuch Ed[ition], Bd. I, 

Paris 1985, S. 34 [dt. siehe Anm. 50]. 

50 I Die Zitate in diesem Absatz sind sämtlich der Übersetzung von Eva 

Rechel-Mertens entnommen: Marcel Proust, Die Welt der Guermantes, in: 

ders., Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Bd. III, Frankfurt a. M./ Zürich 

1955, S. 39. Die Übersetzerin wird nicht nur die hier geäu ßerte Kritik hin­

nehmen, sondern sich auch fragen lassen müssen, warum sie Wörter aus­

läßt. z.B. taut d'un coup, oder Wörter übersetzt. die nicht dastehen, z.B. 

>Hingabe<. Leider haben Walter Benjamin (»Die wahre Übersetzung ist 

durchscheinend«, »Wörtlichkeit die Arkade«) und Franz Hessel nur die er­

sten zwei Bände des Romans verdeutscht. 

51 I Zur (weiblichen) Verdoppelung vor Spiegeln vgl. Rilkes erstes der 

»Drei Gedichte aus dem Umkreis: Spiegelungen«. Zitiert werden die Stro­

phen eins und zwei (HeNh. v. m.) . 

»0 schöner Glanz des scheuen Spiegelbilds! 

Wie darf es glänzen, weil es ni rgends dauert. 

Der Frauen Dürsten nach sich selber stillts. 

Wie ist die Welt mit Spiegeln zugemauert für sie. 

Wir fallen in des Spiegels Glanz 

wie in geheimem Abfluß unseres Wesens; 

sie aber finden ihres dort: sie lesens. 

Sie müssen doppelt sein, dann sind sie ganz.« 

58 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geschieht mit ihr: In mythologischem Vergessen (dans loubli mytholo- Modi des 
gique) ihrer angeborenen Größe wollte sie sehen, prüfte sie sich (regar- Spiegelblicks 
dait), ob ihr Gesichtsschleier gut gestrafft wäre. Mythologisch nennen 

wir, von einem Mythos zu sprechen; wer »mythologisch bedingt« erfin-

det, der unterstellt, das herzogliche Vergessen angestammter grandem 

würde vom Reden über den Mythos bestimmt; nur, hier wird angespielt 

auf den Mythos jenes göttlichen Schwans, dem Leda sich ergab. Als 
Schwan vergaß auch Zeus, er des Olymps, war ganz und gar bloß Tier; 

die Augen aufgemalt beiderseits des Schnabels, unbeteiligt die Blicke 

(sans y mettrede regards). Wer auf »blicklose Augen« kommt verfehlt 

daß Proust im Bilde des gottvergessenen Schwans, den fixierenden 
Spiegelblick einer adelvergessenen Dame beschreibt. 

Zu fragen ist, ob gewisse Blicke nur als Spiegelblicke möglich und 
gewisse andere als Spiegelblicke unmöglich seien. Der Blick der Madame 

de Guermantes z.B. unterliegt, in Ansehung aller ihm zugeschriebenen 

Details, der Alternative, einer von beiden Blicken zu sein; die Herzo­

gin mag andere Personen, mag unreflektierte Dinge mit denselben teil­

nahmslos wirkenden Augen anstarren, sie vermag durch nichts von ihrer 

conviction de dedoublement die sich zweifellos auf den Blick auswirkt, 
frei zu werden. Kritisiert aber Longinos, Xenophon, diesem Heros im 

Schreiben, stehe es nicht an, »Tas Ev Tols 6<p3af..;wls JiJ.!wv Kopas 

AEyEtv TTap3€vovs aio~J.!ovas<<,52 so nennt er einen derjenigen Blicke, 
die unmöglich Spiegelblicke sind: den (Xenophons Verallgemeinerung 

beiseite) jungfräulich schamhaften, von entkleideten Freundinnen und 

sogar vom eigenen nackten Körper sich abwendenden Blick. Der scham­
hafte Spiegelblick eines nackten Mädchens auf sich selber ist nicht dessen 

spekulare Modifikation , er ist ein ganz anderer. 53 Erinnert nun Longinos, 

um bei ihm zu bleiben, anschließend an Homers Ausdruck >hündische 

Augen< (»Kvvos ÖJ.!J.laTa EXWV<<54), spricht er von einem auf beide Art 
möglichen Blick; doch übt der Spiegel, läßt er diesen ein, sein octroi. 

52 I [Pseudo-]Longinos, [De] sublim[itate] [nEpt "YTTmovs, Über das Er­

habene] 4 (4).- Xenophon, rep[ublica] Lac[edaemonia] [AaKEOm~-toviwv 

noALTEta, Die Verfassung der Spartaner] 3,5. Griech. >KOTTT\< (>Mädchen<) 

ist unser >Pupille<, lat. >pupilla< (>unmündiges Mädchen<), weil ein Mädchen 

(pupa) sich in ihr darstelle, d.h. spiegele. 

53 I Ernst Bloch (Verfremdungen I, Frankfurt a.M. 1962, S. 14) sähe das 

ganz andere des Körperblicks ohne Spiegel darin, daß ihm ein Wesentliches 

»ga r nicht erscheint: ein Ohnekopf, ein Decapite ist der angeschaute Mensch 

vor sich selbst<<. Ich komme darauf in der Studie »Spiegelbilder« in diesem 

Band [aufS. 115] zurück. 

54 I Homer, Ilias 1, 225. 

59 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Nicht allein das Besondere des einen oder anderen Spiegelblicks, 

wie jenes von Proust oder jenes von Homer beobachteten, auch das 

ausnehmend Besondere des Spiegelblicks als solchen läßt sich angeben. 

Ich werde eines Blicks z.B. als eines spöttischen gewahr, weil er so, 
nämlich spöttisch, auf mich wirkt; auf jemand anderen mag derselbe 

Blick gutmütig wirken. Aber ist dieser Blick, der auf mich und auf 
ihn verschieden wirkt, überhaupt derselbe Blick? Sätze von Josef König 
abwandelnd 55, ist zu antworten: Wenn ein Blick spöttisch-wirkt, nicht 

etwa spöttisch zu sein scheint, ist das so-Wirken des Blicks »dann un­

mittelbar das Sein [des Blicks; J. S.] und zwar das Sein desselben im 

Sinne eines gewissen Daseins«; das spöttisch-Wirken ist die Weise, in 

welcher der Blick da ist. Wir können spöttisch durch gutmütig ersetzen, 

so daß nunmehr das gutmütig-Wirken des Blicks unmittelbar dessen 
Sein ist, oder dessen Weise da zu sein.56 Physiologisch ein und derselbe, 

ist der Blick einmal vorhanden; so-wirkend hingegen ist der eine Blick 

zweimal da. 57 Das so-Wirken sei »nur als erlebtes«, setzt König hinzu58, 

»so-Wirken«, d.h. da-Sein; das vorhanden-Sein eines Blicks ist von je­

mandes Erleben nicht bedingt. Ein Blick ist als spöttisch-wirkender da, 
weil ich ihn so erlebe, er ist als gutmütig-wirkender da, weil ein anderer 
ihn so erlebt. Das Weil in diesem (und dem obigen) Satz begründet 

das erlebte so-Wirken keinesfalls als Ursache, woraufhin erst das Ge­

wahr-werden nachfolge; vielmehr sind Gewahren-als (Sehen-als) und 
so-Wirken eines, das Gewahr-werden ist dessen Sein. 

Werde ich meines Spiegelblicks als eines spöttischen gewahr, kann 

ich ihn schlechthin nur als einen so, nämlich spöttisch-wirkenden, ge-

55 I J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 28; siehe !.2.2 [ab 

s. 45). 

56 I König (ebd.) entsprechend, können wir formulieren : Der Blick ist da 

sozusagen auf gutmütige (bzw. spöttische) Weise; >gutmütig< (bzw. >spöt­

tisch<) sind insofern Adverbien dieses Daseins und Seins. 

57 I Eine Analogie zu diesem einen Blick, der zweimal da-ist, führt König 

an (ebd., S. 30): »Die Dinge, die so wirken, sind[ ... ] keine als Dinge voraus­

gesetzten Dinge. Das Zimmer, das Leer wirkt, ist nicht ein als Zimmer voraus­

gesetztes Zimmer. Freilich ist es auch nicht einfach deshalb ein Zimmer, weil 

es Leer wirkt; wohl aber ist es deshalb beispielsweise ein Zimmer. Es ist 

möglich, daß ein Zimmer von dieser Seite her Leer wirkt, von jener Seite her 

dagegen nicht. Und wenn nun ein Zimmer, das leer wirkt, ein Anderes ist, als 

ein Zimmer, das nicht leer wirkt, so ist ohne Widerspruch ein Zimmer (näm­

lich ein als Zimmer vorausgesetztes Zimmer) zwei Zimmer (nämlich zwei 

nicht als Zimmer vorausgesetzte Zimmer).« 

58 I Ebd., 5. 40. 

60 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wahren; er vermag nicht anders, z.B. gutmütig, aufmich zu wirken. Der Modi des 
scheinbare Widerspruch, daß ein und der selbe Blick zweimal da sei, Spiegelblicks 
ist nicht allein unmöglich, sondern notwendig59 unmöglich. Vonjedem 

so-Wirken zwar, welchem immer, läßt sich aussagen, es sei möglicher 
Weise ein so-Wirken auf mehrere, also auf uns; von dem so-Wirken 

meines (oder deines) Spiegelblicks indes läßt sich notwendiger Weise 

kein für uns, wohl aber ein für mich (oder für dich) aussagen. Notwen-
dig ist das seiner Gewahren-als, z.B. als eines spöttisch-wirkenden, 

mein Sehen-als, werde ich seines so-Wirkens gewahr als eines Seins 
für mich allein. Außer in meinem Spiegelblick wird kein wie auch gear-

tetes Sein, mit niemandem zu teilen, notwendig mir jemals ansichtig. 

Das Spiegeln, trügerische Doppelung des Ich, läßt mich einsam mit mir 

selbst zurück; nicht einmal die mythische Gunst, die es Narziß erwies, 

daß er fortblühe in gewandelter Gestalt. wird mir zuteil. Schneller als 

jede Blüte ist mein Bild dahin. 

5. Nicht selten sei es der Kopf, bemerkt Johannes Müller eher beiläufig, 

der, »in leisen schaukelnden Bewegungen begriffen«, »an still sinnen­

de Menschen« auffalle, auch »an Liebenden«.6° Kurz vorher erwähnt er 

das Bedürfnis, mittels Kopfbewegungen das Gesichtsfeld zu erweitern, 

findet darinjedoch nur einen »Mangel des Blickes« und »den Ausdruck 

der Ungeschicklichkeit«. 61 Die erste Stelle weist kaum rudimentär, die 

zweite gar ex negative voraus auf eine Lehre, wie Viktor von Weizsä­

cker und Maurice Merleau-Ponty sie später vortragen62: Daß die Bewe­

gung, den Modifikationen unseres Blickes kongruent, sich keineswegs 

auf Augenmuskeln und Augäpfel, Sehachsen und Neigungswinkel be­

schränke, daß viel mehr der Körper insgesamt an ihr teilnehme. Der eine 

meint uns berechtigt, »das ganze Geschehen - Sehen + Bewegen - ei­

nen Akt zu nennen«63 , der andere uns genötigt, unseren Körper für 

59 I Bloß unmöglich (d.i. nicht notwendig unmöglich) wäre er, handelte 

es sich darum, daß nur eine einzige Person anwesend ist. 

60 I J. Müller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.O. 

[Anm. 4], 5. 267. Ebd. schreibt er auch: »Körper und Augen theilen hier die 

gemeinsame Bewegung; aber die Stellung der Augen in Beziehung auf das 

Haupt. ihren bewegten Boden wechselt in jedem Augenblicke.« 

61 I Ebd., 5. 265. 

62 I Viktor von Weizsäcker, Der Gestaltkreis. Theorie der Einheit von Wahr­

nehmen und Bewegen, zuerst 1940; hier zitiert nach der Ausgabe Frankfurt 

a.M. 1973; Maurice Merleau-Ponty, L'CEil et L'esprit, Paris 1964; hier zitiert 

nach der deutschen Ausgabe »Das Auge und der Geist. Philosophische Es­

says«, hrg. und übers. von Hans Werner Arndt, Harnburg 1984. 

61 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke »ein Wahrnehmung und Bewegung Verbindendes« zu halten. 64 Beider 

Auffassungen ähneln einander, differieren aber, scheinbar Grund und 

Folge unter sich tauschend, jedenfalls in einem: Die Bewegung, so 

Weizsäcker, lasse »den Gegenstand erscheinen«65, als wäre sie in visu 

dessen Ermöglichungsgrund; die Bewegung, so Merleau-Ponty, sei 

»die natürliche Folge und das Zur-Reife-gelangen eines Sehens«.66 

Merleau-Ponty spricht expresso verbo von einer Folge, Weizsäckers 
Erscheinen-lassen dagegen läßt einen Grund nicht zu. In Wahrnehmen 
sieht er »das Moment aktiven Handelns schon enthalten, nämlich das 

>Nehmen<. Wahrnehmen ist eben [ ... ] eine Selbsttätigkeit«, ist Bewe­

gung qua SelbstbewegungY Wir dürfen über das >ist< nicht hinwegle­

sen: »Die Wahrnehmung [ ... ] ist«, steht emphatisch da, »Selbstbewe­

gung«. 68 Das Prinzip ihrer Verbindung wird angegeben: keine Identität 
(ist dasselbe wie), sondern eine »Verschränkung«69 , i.e. ein Sowohl­

als-auch, welches gleichermaßen ein Entweder-oder ist. Weizsäcker 

erläutert das Prinzip am Beispiel der Drehtür, durch die wir sowohl 

hinein - als auch hinausgehen können, doch entweder hinein- oder 

hinausgehen müssen70 , so daß unsere Sicht auf das jeweilige Vor-uns 

(und dem jeweiligen Hinter-uns Entgegengesetzte) eingegrenzt wird. 
Dementsprechend haben wir »es mit dem Verhältnis des gegenseitigen 

63 I V. v. Weizsäcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.O. [Anm. 62] , S. 34. Der Begriff 

>Akt< ist biologisch zu verstehen. 

64 I M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.O. [Anm. 62], S. 15. 

65 I V. v. Weizsäcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.O. [Anm. 62], S. 34. Dieser 

Formulierung gehen folgende Sätze vorher: »Wir betrachten einen Men­

schen, der einen Schmetterling beobachtet, welcher in seinem Gesichtsfeld 

erscheint. Man darf annehmen, daß zunächst sein Bild über ein Stückehen 

Netzhaut gleitet. Es folgt eine Blickbewegung in der Flugrichtung des Tieres, 

der bei dessen eigentümlicher Flugweise bald Kopfbewegungen, Rumpfbe­

wegungen und Gangbewegungen folgen. Der Erfolg dieses vielseitigen Ein­

satzes der Muskulatur ist immer derselbe: sie ermöglichen eine möglichst 

kontinuierliche Abbildung des Tieres auf der zentralen Netzhautpartie. Auf 

diese Weise bleibttrotzmannigfacher Störung der Beobachter mit dem Tiere 

optisch vereint. Auch hier Läßt also die Bewegung den Gegenstand erschei­

nen [ ... ]« (ebd., S. 33f.). 

66 I M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.O. [Anm. 62], S. 16. 

67 I V. v. Weizsäcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.O. [Anm. 62], S. 31f. 

68 I Ebd., s. 50. 

69 I Ebd. 

70 I Zum Drehtürprinzip vgl. V. v. Weizsäcker, ebd. In einer Anmerkung zu 

dieser Stelle ( ebd., S. 279, Anm. 13a) sagt Weizsäcker, das Gleichnis »stammt 

62 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausschlusses von Wahrnehmen und Bewegen zu tun«, mit ihrer gegen- Modi des 
seitigen »Verborgenheit«7', haben es zu tun mit einer, die unsymmetri- Spiegelblicks 
sehe Relation des Grundes zur Folge ausschließenden, symmetrischen 
Beziehung." 

Lateinisch >speculo< wird vom Spähen, von einem mit-den-Augen­

Lauern gebraucht; die Brüderschaft zwischen >speculare< und >specu­

lum< besagt eher Genealogie denn Etymologie: Spiegelblick. Der Spiegel 

setzt das »Ausschlußverhältnis«73 der Verschränkung außer Kraft; die 

{laut Weizsäcker) in dieser enthaltene »notwendige Bedingung, daß 

die Tätigkeit, wodurch mir etwas erscheint, selbst nicht erscheint, 

und daß, indem mir etwas erscheint, ich auch tätig bin«74, entfällt im 

nicht von mir, sondern wird gelegentlich von Lou Andreas-Salome gebraucht 

(in >Mein Dank an Freud<, Wien 1931). Es wird wohl von da in mein Unbewuß­

tes eingetaucht und später wieder erschienen sein.« Bei dieser Herkunft 

liegt der Begriff >Verdrängung< nahe. Tatsächlich lesen wir bei Viktor von 

Weizsäckers Neffen, Carl Friedrich v. W.: »Eine Wahrnehmung wird verd rängt, 

damit die andere möglich wird. Das ist das Drehtürprinzip. [ ... ) Freuds Be­

griff der Verdrängung ist hier nicht zufällig aufgetaucht. Verdrängung ist 

notwendig, um das Ich zu stabilisieren. [ ... ) Auch die Seele [ ... ) blickt auf 

einmal nur in eine Richtung. Eben dies setzt der Begriff der gegenseitigen 

Verborgenheit voraus« (C. F. v. Weizsäcker, Gestaltkreis und Komplementari­

tät, in: Zum Weltbild der Physik, 12. Auflage, Stuttgart 1976, 5. 340). 

71 I V. v. Weizsäcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.O. [Anm. 62), 5. 50. In einer 

Anmerkung zu dieser Stelle (ebd., S. 279, Anm. 14) bemerkt Viktor v. W.: 

»Ich werde der Versuchung nicht folgen, die mögliche Analogie zu [ ... ] Ent­

wicklungen der heutigen theoretischen Physik (Unbestimmtheitsrelation) zu 

untersuchen; es muß sich erst zeigen, ob der in der Unbestimmtheitsrelati­

on liegende Dualismus etwas mit unserem Prinzip der gegenseitigen Verbor­

genheit von Wahrnehmen und Bewegen zu tun hat.«- Carl Friedrich v. W. 

hat, als Physiker, die Frage aufgegriffen und positiv beantwortet. Vgl. Ab­

schnitt IU: Die Einheit von Wahrnehmen und Bewegen, in: Der Garten des 

Menschlichen. Beispiele zur geschichtlichen Ant hropologie, München/Wien 

1977, 5. 206-224, besonders. 5. 215ff. 

72 I Vgl. V. v. Weizsäcker, Pathosophie, Göttingen 1956, 5. 360: »Hier ge­

raten also Bewegung und Wahrnehmung in eine besonders enge und aus­

schließliche Beziehung. Außerdem ist eine Art von Symmetrie oder Spiegel­

bildlichkeit zu bemerken, derzufolge Bewegung das Wahrgenommene ist und 

die Wahrnehmung Bewegung wahrnimmt.« 

73 I V. v. Weizsäcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.O. [Anm. 62), S. 50. Im Buch 

irrtümlich >Anschlussverhältnis<. 

74 I Ebd. 

63 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke spekularenAnsehen meiner selbst. Nicht allein ist es möglich, sondern 

es ist notwendig möglich, daß die Selbstbewegung, durch welche mir 

ein Gegenstand erscheint, auch selber erscheint; ich kann sie überdies 

zum auszuspähenden Gegenstand meiner Blicke machen. Jeder Schau­

spieler, der einen Augenaufschlag, das Werfen eines Blickes vor dem 

Spiegel probt. weiß davon, er probt ja deshalb vor ihm. Sicherlich weiß 

er auch, wie eifrig er dort zu agieren habe, damit ihm die beabsichtigte 
Nuance gelinge. Jener andere aber, Kleist erzählt von ihm, ein junger 

Mann, »über dessen Bildung damals eine wunderbare Anmut verbreitet 

war«75 , hatte die Unschuld seines Blickes, welche ihm die Selbstbewe­

gung unentdeckt gelassen, eben vor dem Spiegel verloren, hatte die 

ihm eigen gewesene Grazie des Dornausziehers, »trotz aller ersinnli­

chen Bemühungen«, »tagelang vor dem Spiegel zu stehen«, »nachher 
niemals wieder gefunden«. Seine Grazie hätte sich, wie von selber, ihm 

neuerlich mitgeteilt, »wenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Un­

endliches gegangen« wäre, so daß er sich, beinah ein »Gliedermann«, 

beinah ohne Bewußtsein aufgeführt hätte. 

Merleau-Ponty nennt das »lneinandergreifen« von Sehen und Be­

wegen ein »Rätsel«76; es zu lösen, geht er, wie Weizsäcker, von der 
Selbstbewegung aus: »Von einem Ding sage ich, daß es bewegt wird, 

aber mein Körper bewegt sich, meine Bewegung entfaltet sich.«77 Dieses 

Sich, nicht denkend als gedachtes, vielmehr empfindend als empfunde­

nes, werde »durch eine narzißtische Verbundenheit dessen, der sieht. 
mit dem, was er sieht. dessen, der berührt, mit dem, was er berührt«78 

konstituiert. Narzißmus ist, stricte, ein lediglich im Sehen begründba­
rer Modus des Empfindens und, strictissime, beschränkt auf den Mythos 

einer Person (weshalb die Rede von einem-ismusdoppelt absurd klingt); 

jedenfalls, zur gedanken-, bedenkenlos gestreuten Metapher verblaßt 

und mißbraucht, drängt Narzißmus über das etwas-Sehen zu einem 

Gesehen-werden hinaus, und zwar zu einem medialen Seiner-selbst-im­
Spiegel-ansichtig-werden. Merleau-Ponty kommt auf Spiegel wohl zu 

sprechen79, ihre entscheidende Rolle darin, »daß mein Körper zugleich 

sehend und sichtbar ist«80, vernachlässigt er. Der Körper »sieht sich 

sehend«81, heißt es, doch genau dieses vermag nicht, wer immer sich da 

sehe, außer durch Reflexion, in welcher das Selbst erscheint. 

75 Heinrich von Kleist. Über das Marionettentheater. 

76 M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist ,] a.a.O. [Anm. 62]. S. 16. 

77 Ebd. 

78 Ebd. 

79 Ebd., S. 21ff. 

80 Ebd., S. 16. 

64 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein bloßes Miteinander von Sehen und Bewegen hätte wenig Er- Modi des 
staunliches82, dem Rätsel ihres Ineinander indessen sind noch weitere Spiegelblicks 
Silben zu finden; nicht alle werden in Spiegelschrift zu lesen sein. Den 

Wechsel des Contuitus zeigt ein Wechsel in der Konvergenz der Augen, 

in der Neigung ihrer Achsen an; die Sehweite, in der ihre Strahlen83 

zusammentreffen, verrät dem Physiognomen den Modus eine Blicks. 

Zuweilen widerspricht die Sehweite unserer Distanz zum Gegenstand, 

vor oder hinter ihm kreuzen sich dann die Augenstrahlen83, der Blick 

geht wie durch ihn hindurch oder visiert zu knapp. Augen, die sich an 

ihrem Objekt vermessen, blicken indessen unverständig, selbst wenn 

sie erblicken; hätten sie, was sie suchten, ohne Irren getroffen, wä-

ren sie kaum ohne Urteil. >Blick< und >blicken< sind Wörter aus dem 

Sinnbezirk des Auges, dem insbesondere >sehen< zugehört; jedoch 

drückt >blicken< keineswegs immer aus, daß etwas gesehen wird. In 

solchen Fällen nimmt das Verb andere Bedeutungen als die alte von 

>blitzen<, >leuchten<, >glänzen< an; zum Beispiel verbindet es sich [mit] 

dem Dativ: einem >blicken< meint nicht >ihn sehen<, sondern >ihm mit 

einem Blick ein Zeichen geben<. Jeremias Gotthelf setzt beides auch 

nebeneinander: »Die Mutter hatte ihm geblickt. sobald sie ihn sah, 

das Mädchen aber schäkerte mit ihm.«84 Des weiteren wenden wir den 

Blick, senken ihn, halten ihn zurück, um etwas nicht zu sehen, wie wir 

81 I Ebd. 

82 I Vgl. ebd., S. 16: »Dieses erstaunliche Ineinandergreifen von Sehen 

und Bewegung [ ... ).« 

83 I Wie die Ausdrücke >Strahlen<, >Augenstrahlen< zu legitimieren sind, 

siehe Abschnitte !.2.8 [ab S. 72] und !.2.9 [ab S. 78].- Einer Angabe bei 

Apuleius (Apol[ogia)15) verdankt sich die Zuschreibung, der als Mathema­

tiker und Naturwissenschaftler bedeutende Pythagoräer Archytas (1. Hälfte 

4. Jh.) habe den Terminus >Strahl< (lat. >radius< für griech. >avyr]<) im Sinne 

von >5ehstrahl< eingeführt; Apuleius vgl. bei Hermann Diels/ Walther Kranz, 

Die Fragmente der Vorsokratiker, griech. u. dt., 6. Auflage 1951, S. 431. In 

welchem Sinn der mit Archytas befreundete Platon (427-347) den Ausd ruck 

gebrauchte, ist schwierig zu entscheiden. »avyr]c; [ ... ] ExovTa Ta ö""aTa 

"wn'x<<, [De] Rep[ublica] VII, 516 a, meint sicherlich »die Augen voll Licht 

haben«; aber an einer Spiegel-Stelle des »Timaios« (46 b) übersetzt Marsilio 

Ficino, entsprechend der Grundbedeutung, >avyr]c;< mit >luminis<, Franz Su­

semihl, er womöglich ein besserer Kenner der optischen Lehren Platons, 

hingegen mit »des Sehstrahles<<. Bereits Sophokles (496-406) hat, Ai [ax]. 

70, »o""aTwv aüyai«, wo es ebenfalls >Augenlicht< oder >Augenstrahl< hei­

ßen kann. 

84 I Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter >blicken<. 

65 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke anderseits einen Blick werfen, ihn heben ihn schweifen lassen, um 
etwas zu sehen. Einige dieser Modi sind uns allen, auch ohne daß wir 

proben, durchaus vor Spiegeln angelegen. 

Können wir also nicht sehen, ohne zu blicken, ist das Umgekehr­

te doch möglich: unser Blick bleibt dann ohne Ziel. Manch einem 

wird nachgesagt, daß er von Zorn geblendet sei, obwohl er zugleich 
zornsprühende Blicke schleudert. (Der Ausdruck steht nicht nur als 
Metapher im Gebrauch; heute trübt die Erregung unsere Sinne bloß, 

morgen raubt sie uns, ähnlich dem blendenden Sonnenlicht, alles Seh­

vermögen.) Manch andere wandeln gedankenvoll umher und nehmen, 

auf was ihr Blick fällt, nicht wahr. Beidemal entläßt das Auge leere 

Blicke, die nichts erblicken. Man darf diesen Mangel, einen modus 
deftciens in strengem Sinn, nicht geringachten: Wer aus Affekt, aus 
Affektiertheit nichts mehr sieht, erinnert oft an Blinde; wie sie wirkt 

er unmenschlich oder menschenfem. Deshalb erfaßt uns Grauen vor 

dem blind wütenden Ajax, ergreift uns Ehrfurcht vor Teiresias, dessen 

blickloses Auge, auf Unsichtbares gerichtet, den Tod des Spiegelknaben 

voraussieht. 85 

6. Die Göttin der Gerechtigkeit wird mit verbundenen Augen darge­

stellt: sie weiß, was sie tut, sieht aber nicht, wem sie es tut; vor ihren 

Augen, denen der Blick verwehrt ist, kann niemand Gnade finden. Zu­

teilen von Gnade setzt Zuwenden des Blicks voraus; auch sie selber 

wird, leuchtend im Lächeln des Auges, wenn sie vor Recht ergeht, dem 

einen und dem anderen zugewendet. Die Zuwendung des Blicks impli­
ziert seine Zueignung; wen er auch trifft, jeden hat er anders getroffen, 

weil er von jedem anders betroffen ist. Unsere Blicke (hierin den Far­

ben nach Goethes Lehre verwandt86) sind Taten und Leiden zugleich, 
auch Goethes weiterer Satz, daß ihr Entstehen und sich-Entscheiden 
eins sei87, paßt auf sie. Das Geschoß ist gleichgültig gegen das Ziel; es 

durchmißt seine Bahn, unangefochten, ob an deren Ende ein Feind, 

ein Freund oder der Schütze selber steht; es trifft ohne Ansehen der 

Person. Auch bleibt die Deformation beim Aufschlag, abhängig von 

Ballistik und Material, dem Geschosse äußerlich; ob es zersplittert, 

bloß abplattet oder sogar heil austritt, ficht nur das Opfer an. Dagegen 

fordert der Sehstrahl88, indem er sich für ein bestimmtes Ziel entschei-

85 [Vgl.] Ovid, Metamorphosen, III, 346ff. 

86 [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil, Vorwort. 

87 Ebd., § 695. Die beiden Paragraphen 695 und 696 haben die gemein-

same Überschrift »Wie entschieden die Farbe sei«. 

88 I Vgl. Anm. 83. 

66 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


det, selber seine Bestimmung heraus: den Blick, welcher er ist, modifi- Modi des 
ziert der Blick, den er hat. Spiegelblicks 

Der Blick unserer Augen sieht etwas, wie der Pfeil des Bogens die 

Scheibe trifft, doch niemals kommt er unversehens ins Schwarze. Man 

könnte den Sehstrahl einen entschiedenen Treffer des Sichtbaren nen­

nen, abermals an Goethe erinnert. dem der Fisch ein »entschiedener 

Bewohner« des Wassers war, weil er »durch das Wasser zum Wasser« 

gebildet worden89, oder das Auge ein entschiedenes Organ des Lichtes, 
weil es ihm sein Dasein verdanke.90 Der Blick empfängt. was er ist. vom 

Anblick, seine Bestimmung ist das Erblicken, ihn bilden die Aspekte 

zum Sehen. Da indes die Ansicht wechselt, variiert auch der Blick; bei­
de ereilen sie einander. So ist der Blick, als Zeugung und Empfängnis 

seiner Bilder, von androgyner Art. Wir erkennen durch das Sehen einen 

Gegenstand, wie Adam noch in Luthers Sprache sein Weib »erkann­

te«91: nämlich Söhne und Töchter mit ihr zeugte, Bilder seiner selbst; 

89 I Zitiert nach Hans Lipps, Goethes Farbenlehre. Ansätze zu einer In­

terpretation (in: H. Lipps, Die Wirklichkeit des Menschen, Frankfurt a.M. 

1954, S. 109). Vgl. dazu Goethe, Versuch einer allgemeinen Vergleichungs­

lehre (Weimarer Ausgabe, Reprint 1987, Bd. 71, S. 221): »Der Fisch ist für 

das Wasser da, scheint mir viel weniger zu sagen als: der Fisch ist in dem 

Wasser und durch das Wasser da; denn dieses letzte drückt viel deutlicher 

aus, was in dem erstern nur dunkel verborgen liegt, nämlich die Existenz 

eines Geschöpfes, das wir Fisch nennen, sei nur unter der Bedingung eines 

Elementes, das wir Wasser nennen , möglich, nicht allein, um darin zu sein, 

sondern auch um darin zu werden.«- Ähnlich heißt es in Goethes »Einlei­

tung in die vergleichende Anatomie« (Weimarer Ausgabe, Bd. 72, S. 20): 

»So bildet sich der Adler durch die Luft zur Luft, durch die Berghöhe zur 

Berg höhe.«- Grundsätzlich formuliert Goethe (Anwendung verschiedener 

Principien auf den Typus, dessen Bildung und Abänderung; Weimarer Aus­

gabe, Bd. 72, S. 312f.): »Das Thier wird durch Umstände zu Umständen 

gebildet. Daher seine innere Vollkommenheit und seine Zweckmäßigkeit 

nach außen.« 

90 I [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil. Einlei­

tung. 

91 I 1. Mose 4,1. Vulgata: »cognovit uxorem suam [* Er erkannte sein 

Weib].«- Vgl. Grimm DWB, Dritter Band 1862, unter>erkennen<: »den ura lten 

zusammenhangdes wortesmit zeugen und gebären legt am deutlichsten das 

ags. cennan >parere<, cennend >praegnans<, iicenned >natus, genitus< vor au­

gen. da beide wörter und bedeutungen auch schon im Beowulf erscheinen, 

lassen sie sich kaum auf geistliche einwirkung zurückleiten; alts. ist kennid 

>genitus<, ahd. kichennit >gignit< und >nascitur<, archennit >gignit<, der bibli-

67 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke doch »erkannte« sie auch ihn. Allerdings ist, was Mann und Frau erst 

zusammen sind, unser Blick in einem: er hat das Bild als seine Schöp­

fung und als seine Konzeption. 

7. Vor Spiegeln leuchtet die Androgynie des Blickes, insofern dessen 

Modi in auch-, nur- und nie-spekulare differenzierbar sind, exempla­

risch ein. Den Blick zu analysieren, ohne auf Spiegelblicke aufmerksam 

zu sein, mag Physiologen und sogar einem Johannes Müller, nicht 

aber Philosophen und zumal keinem Sartre hingehen. Kaum weniger 

negligent als Merleau-Ponty, kommt Sartre auf Spiegelung qua Refle­

xion zwar zu sprechen, z.B. auf »le >reflet-refletant< reflechi [* das 

reflektierte Widergespiegelte-Wiederspiegelnde]« und »Un >reflet-re­

fletant< reflexif [* ein reflexives Widergespiegeltes-Widerspiegeln­

des]«92; der Spiegel selber, obschon er im Abschnitt »Le regard« (L'etre 

et le neant, III.lA) thematisch so naheliegt, bleibt unbedacht. Nicht 

bestritten wird die Gültigkeit der Analyse, wohl aber ihre Vollständig­

keit. 

Einer der phänomenologischen Befunde, denen das Fehlen des 

Spiegels zum Verfehlen ausschlägt liefert ein Analogon zu jenem Aus­

schlußverhältnis zwischen Wahrnehmung und Bewegung, dem Prin­

zip der Drehtür: Blick oder Augen; »il faut que ce soit l'un ou l'autre 

[* es kann nur eins oder das andere sein]«.93 Wie erinnerlich, gilt das 

consulto auch Verdrängung genannte Prinzip nicht vor dem Spiegel; 
schauen wir hinein, ob wir über unserem Blick auf uns selbst unserer 

Augen noch gewahr werden. Zunächst sehen wir jedoch, mit Sartre, 

von Spiegeln ab: »Sans doute, ce qui manifeste le plus souvent un 

regard, c'est la convergence vers moi de deux globes oculaires. Mais 

il donnera tout aussi bien a l'occasion d'un froissement de branches, 

d'un bruit de pas suivis du silence, de l'entre-baillement d'un vo­

let, d'un leger mouvement d'un rideau. Pendant un coup de main, 

les hommes qui rampent dans les buissons saisissent comme regard a 
eviter. Non deux yeux, mais taute une ferme blanche qui se decoupe 

contre le ciel. en haut d'une colline. [ ... ] Or, le buisson, la ferme ne 

sont pas le regard: ils representent seulement l'reil. car l'ceil n'est pas 

sehe Sprachgebrauch führte als edeln ausdruck ein oder bestätigte cognos­
cerefeminam, wie es bereits das classische Latein auf den concubitus anwen­

dete.« 

92 I Jean-Paul Sartre, L'etre et Le neant. Essai d'ontologie phenomenolo­

gique, Paris 1943 (hrg. 1960), 5. 359 [dt. von Justus Streller in: Das Sein 

und das Nichts (Anm. 98), 5. 392f.]. 

93 I Ebd. , 5. 316 [dt. 5. 345] . 

68 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


saisi d'abord comme organe sensible de vision, mais comme support Modi des 
du regard. Ils ne renvoient donc jamais aux yeux de chair du guet- Spiegelblicks 
teur embusque derrigre le rideau, derriere une fenetre de la ferme: 

a eux seuls, ils sont deja yeux. [* Ohne Zweifel ist das Sichrichten 

zweier Augen auf mich dasjenige, was am häufigsten einen Blick of-

fenbart. Aber er würde ebensogut gelegentlich eines Raschelns von 

Zweigen, eines von Stille gefelgtem Geräusches von Schritten, eines 
halb offenstehenden Fensterladens, der leichten Bewegung einer Gar-

dine gegeben sein. Bei einem Handstreich erfassen die Männer, die 

durch das Gebüsch kriechen, als einen zu vermeidenden Blick nicht 

zwei Augen, sondern ein ganzes weißes Bauernhaus, das sich oben 

auf deinem Hügel gegen den Himmel abzeichnet. ( ... ) Das Gebüsch 

und das Bauernhaus sind also nicht der Blick: sie stellen nur das Au-
ge dar, denn das Auge wird zunächst nicht als Sinnesorgan für das 

Sehen aufgefaßt, sondern als Träger des Blickes. Sie verweisen also 

nie auf die körperlichen Augen des hinter dem Gebüsch, hinter einem 

Fenster des Bauernhauses versteckten Aufpassers: für sich allein sind 

es schon Augen.]«94 

Das bisher Zitierte bedarf keiner speziellen Obacht auf Spiegel; sie 
geben darin, nehmen wir species ernst, keine besondere Art das Ge­

nus Ding ab, sind den Dingen vielmehr als etwas in derselben Weise 

wie diese Vorhandenes zuzurechnen (ovvapt911Etv95). Nicht anders als 
das sich bewegende Gebüsch oder das weiße Bauernhaus, die Sartre 

anführt, erfasse ich auch den Spiegel, mittels dessen ich mich belau­

ert meine, als einen zu vermeidenden Blick; auch der Spiegel ist nicht 
der Blick, sondern stellt nur das Auge, den Träger des Blickes, dar. 

Eigentlich spekulare Probleme treten ebenfalls nicht auf, wenn Sartre 

fortfährt, der Blick sei weder >>Une qualite parmi d'autres de l'objet 

qui fait fonction d'reil [* eine der verschiedenen Eigenschaften des 

Objektes, das als Auge tätig ist]«, noch sei er »la forme totale de cet 

objet [* die ganzheitliche Gestalt dieses Objektes)«.96 Doch werden sie 

unausweichlich, wenn er dem Blick abspricht, »un rapport >mondain< 

qui s'etablit entre cet objet et moi [* eine >weltliche< Beziehung, die 
zwischen dem Objekt und mir entsteht)«9 7 zu sein; denn zwischen mir 

und dem Spiegel als diesem Objekt besteht eine solche Beziehung zwei­

fellos. Ich bin eben nicht »weit davon entfernt, den Blick an jenen 

94 I Ebd. , 5. 315f. [dt. 5. 344] . 

95 I Näheres siehe im letzten Absatz von !.2.7, insbesondere in Anm. 105 

[auf 5. 71f.]. 

96 I J.-P. 5artre, [L'etre et le neant,] a.a.O. [Anm. 92], 5. 316 [dt. 5. 344] 

97 I Ebd. [dt. 5. 344]. 

69 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Objekten, die ihn offenbaren, wahrzunehmen [ ... ]«98, sobald ich ihm 

auf (Sartre: »Sur«) einem Spiegel begegne. 

Der letzte, vorwegnehmende Satz gehört bereits zu der sich un­

mittelbar anschließenden Passage, die gleichsam eine Antwort des 

Spiegels, überdies das phänomenologische Verfahren der Enoxrj zu 

provozieren scheint: »Bien au contraire, loin de per-cevoir le regard 

sur les objets qui le manifestent, mon apprehension d'un regard tour­
ne vers moi paralt sur fond de destruction des yeux qui >me regar­

dent<: si j'apprehende le regard, je cesse de percevoir les yeux: ils 

sont la, ils demeurent dans le champ de ma perception, comme de 

pures presentations, mais je n' en fais pas usage, ils sont neutralises, 

hors jeu, ils ne sont plus objet d'une these, ils restent dans l'etat de 

>mise hors circuit< ou se trouve le monde pour une conscience qui 
effectuerait la reduction phenomenologique prescrite par Husserl. Ce 

n'est jamais quand des yeux vous regardent qu'on peut les trauver 

beaux ou laids, qu'on peut remarquer leur couleur. Le regard d'autrui 

masque ses yeux, il semble aller devanteux. [*Ganz im Gegenteil: weit 

davon entfernt, den Blick an jenen Objekten, die ihn offenbaren, 

wahrzunehmen, erscheint meine Auffassung eines auf mich gerichte­
ten Blickes auf dem Grunde einer Zerstörung der Augen, die >mich er­

blicken<: wenn ich den Blick erfasse, nehme ich die Augen nicht mehr 

wahr: sie sind da, sie verbleiben in meinem Wahrnehmungsfelde als 

reine Darbietungen, aber ich mache von ihnen keinen Gebrauch, sie 

sind neutralisiert, nicht mit im Spiele, sie sind nicht mehr Gegenstand 

einer Setzung, sie verbleiben im Zustand des >Ausgeschaltetseins<, 

in dem ich die Welt für ein Bewußtsein befindet, das die von Husserl 

vorgeschriebene phänomenologische Reduktion ausgeführt hat. Nie­

mals kann man Augen, die einen ansehen, schön oder häßlich finden, 

kann man ihre Farbe feststellen. Der Blick des Anderen verbirgt seine 

Augen, er scheint vor ihnen zu stehen.]«99 Da Sartre die Analyse hier 

beendet, glaubt er unseren Blick der Alternative »percevoir le monde 

[* die Welt wahrnehmen]« oder »saisir [ ... ] un regard fixe sur nous 

[* einen auf uns gerichteten Blick erfassen]« ausgesetzt: »C'est que 

percevoir, c'est regarder, et saisir un regard n'est pas apprehenser un 

objet-regard dans le monde (a moins que ce regard ne soit pas dirige 

sur nous), c'est prendre conscience d'etre regarde. [* Wahrnehmen ist 

nämlich erblicken, und einen Blick erfassen ist nicht ein Blick-Objekt 

98 I Zitiert nach der deutschen Übersetzung: Jean-Paul Sartre, Das Sein 

und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie, erste voll­

ständige dt. Ausgabe, Harnburg 1962, 5. 344. 

99 I J.-P. Sartre, [L'etre et le neant,] a.a.O. [Anm. 92], 5. 316 [dt. 5. 344]. 

70 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der Welt auffassen (es sei denn, dieser Blick wäre nicht auf uns Modi des 
gerichtet), es ist vielmehr Bewußtsein davon erlangen, erblickt zu wer- Spiegelblicks 
den.]«100 Wer mochte jemals, den eigenen Blick im Spiegel erfassend, 

eines Erblickt-seins bewußt werden? 

Das Phänomen, daß der nicht-spekulare Blick die Augen, welche 

ihn auf mich richten, hinter sich verschwinden lasse, mag trefflich 

beobachtet und treffend beschrieben, die Wendungen, sie seien dann 
»neutralises [* neutralisiert]«, seien dann »hors jeu [* im Spiele]«, 

mögen metaphorisch gelungen sein; zur Berufung auf Husserl taugen 

weder jenes Phänomen noch diese Metaphern. Daß die Augen nicht 

mehr »objet d'une these« (einer >Setzung<), sondern Objekt des »mise 

hors circuit« (des >Ausgeschaltetseins<101 , der >Einklammerung<) sei­

en, ist phänomenal nicht aufweis bar, es ist eine theoretische, nämlich 
die phänomenologische Einstellung, damit das reine, d.h. nicht auf 

das Ich bezogene Phänomen allererst zur Anschauung komme.102 Nur, 

taugt diese broxi) überhaupt für meinen Spiegelblick? Vermag ich bei 
meinem Blick mir in die Augen überhaupt diese Augen dem »rapport 

>mondain«<, der weltlichen Setzung zu entziehen? Man ist versucht, 

die Antwort in einem Beispiel abzutun: dem Spiegelblick einer Da­
me wie der Herzogin von Guermantes. Deren Augen sind auf Spuren 
aus, nach Inkorrektheit, wenn schon nicht nach Schönheit, spähend 

en detail, auch in Details ihrer selbst. 103 Aber diese exemplifizierende 

Antwort tut der Frage kaum genug, man entdecke denn das Spezielle 
darin. Auch der Spiegel als solcher gehört zu den Dingen der Welt, 

freilich nicht in derselben Weise, wie Dinge sonst zu ihnen gehören; so 

ist auch seine Weltzugehörigkeit wie er selber, von besonderer Art. Man 

nivelliere den Spiegel, argumentiert Josef König104, »wenn man ihn, 

der allerdings so gut ein Ding ist, wie das Ding, das er spiegelt, un­
ter die Dinge rechnet« (ovvapt311Eiv Ti Ttvt105). Aber »das Tiefere« sei, 

100 Ebd. [dt. 5. 344]. 

101 So die dt. Übersetzung, 5. 344. 

102 Vgl. dazu etwa Edmund Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf 

Vorlesungen, hrg. u. eingel. von Walter Biemel, Husserliana, Bd. II, 2. Aufla­

ge, Haag 1958, 5. 44f. - Vgl. auch Werner Marx, Die Phänomenologie Edmund 

Husserls. Eine Einführung, München 1987, 5. 24ff., 5. 32ff. zu broxi) . 

103 I Dieser Satz steht, etwas abweichend, in meinem Essai »Canetti. Ver­

blendung und Verwandlung« (in : J . Schicket, Spiegelbilder. Sappho/ Ovid, 

Wittgenstein/Canetti, Marx/ Piranesi. Interpretationen, Stuttgart 1975, 5. 

92); er gehört seit 1958 in den Zusammenhang der »Spiegelschrift«. 

104 J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], 5. 69f. 

105 I Vgl. ebd., 5. 69, Anm. 1: »So gebraucht z.B. Aristoteles das Wort an 

71 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke »daß dennoch nur auf diesem Wege der Unterschied beider unverlierbar 

gemacht werden kann. Denn unumkehrbar und insofern unverlierbar 
ist im Unterschied zu dem Ding, das gespiegelt wird, der Spiegel das 

Ding, das jenes spiegelt.«106 Um Königs Argument aufzunehmen: Wie 

der Spiegel wird auch der Spiegelblick nivelliert, wenn man ihn, der 

allerdings so gut ein Blick ist, wie sonst ein Blick, der etwas sieht, 

unter die Blicke rechnet. Ebenfalls gilt: Allein im Unterschied zu einem 
Blick, der die Welt (mitsamt den Augen) auszuschalten scheint, ist der 

Spiegelblick ein Blick, der die Augen (mitsamt der Welt), anstatt sie 

einzuklammern, im Vollzuge seines Sehens zur Setzung bringt.'07 

8. Wir kommen zum Sehen erst wenn wir erblicken, und nicht schon, 

wenn wir mit unserem Blick agieren; das eine ist sowenig das andere 
wie gehen und zum Ziele kommen . Was philosophisch im Hintergrund 

liegt, wird an einer Distinction des Aristoteles deutlich: » [ ... ] man 

sieht zugleich [»ä!la«;J. S.] und hat gesehen, überlegt und hat über­

legt, denkt und hat gedacht108 ; aber man lernt nicht und hat gelernt 

[ ... ] durchschreitet nicht zugleich (»ov yap ä11a«) und hat durch­

schritten, baut nicht und hat gebaut [ ... ] .«109 So hat die Kolonne eine 

einer überhaupt, aber hier Lediglich in logischer Rücksicht, denkwürdigen 

Stelle (1097 b). Die Rede ist dort von der Eudaimonie. Und Aristoteles sagt 

nun: sie sei das am meisten Begehrte unter allem Begeh rten . Die Eudaimonie 

ist also ein Begehrtes: die nivellierende Bestimmung! Allein sie ist es 11n 

ovvapt3110V!1EVTJV, d.h . als ein nicht zu dem (übrigen) Begehrten oder unter 
das (übrige) Begehrte zu Zählendes oder zu Rechnendes.« - Zur Eudaimonie 

siehe das Scholion »Leibniz: Mirairs vivants« [in diesem Band ab S. 299]. 

106 I J . König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 11], S. 70. 

107 I Die entgegen Sartre behauptete Geltung dieses Zur-Setzung-Brin­

gens vermag hinsichtlich der Augen wohl einzuleuchten, hinsichtlich der 
Welt, einer von eigenartiger Art, ist sie freilich zu begründen. Siehe darüber 

die Studie »Spiegelwelten« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. - Husserl 

betreffend, verweise ich auf Anm. 32 (zu !.1.3 [auf 5. 27]) und das im zuge­

hörigen Text Gesagte. 

108 I Bezüglich dieser Parallelität von Sehen und Denken erinnere ich an 

das im Letzten Absatz von I.1.6 Gesagte [aufS. 39]. 

109 I Aristoteles, Met[aphysik] 1048 b23-31. Da ich diesen Passus zum 

Gegenstand des erwähnten Aristoteles-Sch olion mache, begnüge ich mich 

hier mit einer, an Eugen Rotfes (Philos[ophische] Bibl[iothekL Bd. 3, Leip­

zig 1928) angelehnten deutschen Übersetzung. Hinzugefügt sei die versio 

latina: »[ ... ] videt et vidit, sapit et sapuit, intelligit atque intellexit; sed non 

discit et didicit [ ... ], non [ ... ] simul ambulat et ambulavit, neque aedificat 

72 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Furt durchschritten, sobald sie das andere Ufer erreicht; ist sie indes- Modi des 

sen dort. durchschreitet sie die Furt nicht mehr. Während an einem Spiegelblicks 
Haus gearbeitet wird, baut der Architekt es noch und hat es nicht be-

reits gebaut. Derlei Tätigkeiten sind laut Aristoteles lediglich »Wege 
zum Ziel« (»Twv nEpl To TEAos«110), zum jenseitigen Ufer oder zum 

schlüsselfertigen Haus, selber ist »kein Ziel« (»ovoE~[a TEAos<<111). Er 

nennt sie daher »Bewegungen« (»Ktvr]oEtS<<112); denn auch diese haben 

ihr Ende nicht in sich selber, sie dauern fort, bis sie zur Ruhe kommen. 

Was aber noch in Bewegung ist. sich wie ein dahinfliegendes Geschoß, 

wie eine marschierende Kolonne noch unterwegs befindet. hat seine 

Aufgabe erst zum Teil verwirklicht: die Kolonne mag von der Furt abir-

ren, das Geschoß vorzeitig krepieren. Solange die Bewegung andauert. 

sind Zufälle nicht ausgeschlossen, bleiben Möglichkeiten offen, solan-

ge ist sie »unvollendete Bewegung« (»KLVTJOLS aTEArls<<113). 

Beim Sehen nun soll es anders sein: es ist eine »Tätigkeit, in welcher 

sich das Ziel findet« (»EKELVlJ EvvnapxEt To TEAos Kal rj npäl;ts<<114), 

es trifft einen Punkt, in dem es ihn visiert. Wer einen Feind sieht, verlor 

die Möglichkeit, ihn übersehen zu haben, während die Kugel, ob aufs 

gerraueste gezielt. bis zuletzt ihn fehlen kann. Als Bewegung läßt sich 

das Sehen keinesfalls fassen: wer sollte es, das in seinem eigenen Au­

genblick, einem einzigen, irgendwohin kommt und zugleich da ist, un­

terwegs aufhalten. Es muß als in sich vollendete Wirklichkeit (qua Wirk­

samkeit) bestimmt werden oder, mit dem Aristotelischen Terminus, 

als »EVEpyEta<<. 115 Anders als die Augen der niederen Tiere, »die noch 

nicht das >enthalten<, was im Auge >als Ziel begriffen<116 ist«, schreibt 

Hans Lipps, auf Aristoteles sich berufend117, »hält sich das Sehen des 

et aedificavit [ ... ].« Erste Formulierungen zu diesem Abschnitt 1.2.8 finden 

sich in meinen Essais »Piranesi. Schwarze Träume aus Stein« (in: J. Schickel, 

Spiegelbilder, a.a.O. [Anm. 103). S. 121ff., S. 130f.) und »Mo Ti. Der Spiegel 

und das Licht« (in: J. Schickel, Große Mauer, Große Methode. Annäherungen 

an China, Stuttgart 1968 (als Taschenbuch Frankfurt a.M. 1976), S. 305f.) 

[in diesem Band ab S. 347). 

110 Met[aphysik]1048 b19. 

111 Met[aphysik]1048 b18. 

112 Met[aphysik]1048 b28. 

113 Met[aphysik]1048 b29. 

114 Met[aphysik]1048 b22f. 

115 Met[aphysik]1048 b34. 

116 Goethe, zit. nach H. Lipps, Goethes Farbenlehre, a.a.O. [Anm. 89). 

s. 110. 

117 I Ebd., S. 110 f. ; Met[aphysik]1048 b18-36. 

73 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Menschen in seinem eigenen Ziel: man will >zum Sehen< kommen. Das 
Sehen des Menschen ist etwas, was - wie auch das Denken - in einem 

ausgezeichneten Sinn >vollzogen<, aber nicht nur betätigt wird.« 

Jedoch scheint der Satz, daß unser Sehen nicht Bewegung sei, 

vielmehr im Augenblick vollendete Wirklichkeit, auch anfechtbar zu 

sein. Gemäß einer plausiblen Etymologie liegt dem Sinogramm >chien< 

(>sehen<), das Bild eines Licht aussendenden Auges zugrunde!: sehr 
frühe Schreibformen zeigen einen um einen Punkt (Pupille) gezogenen 

Kreis (Iris) innerhalb einer Ellipse (Auge), von der Strahlen ausge­

hen~ 118 Demnach meinten die Chinesen, aus ihren Augen falle Licht 

auf die Dinge, sie sichtbar zu machen. Diese Meinung wurde auch im 

antiken Griechenland geteilt allerdings nicht von Aristoteles, der »zu 

der Ansicht (neigt), daß wir dadurch sehen, daß wir von außen her 
Eindrücke empfangen«. 119 Ähnlich dem brahmanischen Nyaya, nach 

dessen Aussage »ein feiner, unsichtbarer Feuerstrahl vom Auge zum 

118 I Den prägnanten terminus technicus >Sinogramm< für die chinesi­

schen Schriftzeichen übernehme ich von Wolfgang Münke, Die klassische 

chinesische Mythologie, Stuttgart 1976. 

Leon Wieger (Caracteres Chinois. Etymologie. Graphies. Lexiques, 4. Auflage, 

Taichung [Taiwan; J. 5.] 1963) und Bernhard Karlgren (Grammata Serica 

Recensa, Stockholm 1957) führen diese Etymologie nicht an. Karlgren bildet 

unter Nr. 241 b, c, d zwei Inschriften aufYin-Knochen und eine auf (hau-Bron­

ze ab: »The graph shows a >man< with a big >eye<.« Hingegen steht in »Analysis 

of Chinese Characters, from Baller's Mandarin Primer. Based Mainly on Dr. L. 

Wieger's Etymological Lessons and the Shuo Wen«, o.O., o.J., unter Nr. 85 zu 

lesen: »chien, Ta see. This is the 147th radical, of characters relating to sight, 

perception. Wieger explains it as an eye, on a man (W. 158 C). But Chalfant* 

finds a writing more ancient than the seal writing(:) [chien; J. 5.], which is a 

picture of the eye emitting light.« Er bekräftigt diese Interpretation: »The 

Chinese believe that lightcomesout of a normal eye, enabling it to see.« Ich 

schließe mich seiner Interpretation an; sie leuchtet wegen der dahinterliegen­

den mikro-makrokosmischen Entsprechung (siehe Anm. 120) durchaus ein. 

*F. H. Chalfant, Early Chinese Writing, in: Memoirs of the Carnegie Museum 

Pittsburgh, 1906, 4,1. Chalfants picture ist den Abbildungen bei Karlgren 

sehr ähnlich, doch hat dessen Interpretation sich durchgesetzt. 

119 I Ingemar Düring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines 

Denkens, Heidelberg 1966, 5. 563. Düring führt 5. 563, Anm . 43, zwei Beleg­

stellen an: Top[ik] I 14, 105 b6: »opw!JEV EioOEXOIJEVoi Tt , ovK EKlTEIJlTOVTES. 

[* Wir sehen, indem wir etwas in uns aufnehmen, nicht, indem wir etwas 

aussenden (Topik, griech.-dt., Bd. 1, hrg. und übers. von Hans Günter Zekl, 

Harnburg 1997, 5. 33)].« De an[nima] II 7, 419 a17: >maoxovTos y6:p n 

74 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegenstand hineilt, um ihn zu erfassen«120 , lehrte Empedokles (und, Modi des 

wie manche behaupten, andere bestreiten, Platon), »daß das Auge Spiegelblicks 

feueriger Natur sei, und daß das Sehen erfolge, indem das Licht aus 

Tov aio3TJTLKov yiyvETat To öpav [* Denn das Sehen kommt zustande 

dadurch, daß das Wahrnehmungsvermögen etwas erleidet (Über die Seele, 

hrg. von Ernst Grumbach, übers. von WillyTheiler, Darmstadt 1959, S. 37)].<< 

Auch »De sensu« ist heranzuziehen. 

120 I Walter Ruben, Geschichte der indischen Philosophie, Berlin 1954, S. 

253. Ruben schreibt ebd.: »Kein Hinduphilosoph ist damals oder später bei 

diesem Problem auf den Gedanken gekommen, statt vom Gesichts-Feuer­

strahl von den vom Gegenstand ausgehenden Lichtstrahlen und ihrer für den 

Hindu nicht meßbaren, ungeheuren Lichtgeschwindigkeit oder von Sternen, 

die viele Lichtjahre von uns entfernt sind, zu reden [ ... ]. Die Hindu-Philoso­

phen kamen von der uralten Tradition der Mikro-Makrokosmos-Analogie von 

Sonne und Auge nicht los, die letztlich der Nyayalehre (um 500 post) vom 

Lichtstrahl des Auges zugrunde liegt.« Vgl. dazu Nyaya Philosophy. Literat 

Translation of Gautama's >Nyayasutra< & Vatsyayana's >Bhasya< along with a 

free and abridged translation ofthe Elucidation by Mahamahopadhyaya Pha­

nibhusana Tarkavagisa; part I, Calcutta 1967, S. 45f. (Elucidation von Sutren 

III 1.45 und III 1,34); part III, Calcutta 1972, S. 55 (für Sutra 34), S. 66ff. 

(für Sutra 45ff.).- Sutra 34 z.B. lautet: »Perception [ ... ] is due to a specific 

form of contact between the rays (rasmi, i.e. the rays supposed tobe radia­

ting from the eyes) and the object.<< 

121 I Emil Wilde, Geschichte der Optik, vom Ursprunge dieser Wissenschaft 

bis auf die gegenwärtige Zeit, Erster Theil, Berlin 1838, S. 7. - Ob Platon 

womöglich ein Doppeltes gelehrt habe: daß Lichtstrahlen von den Dingen 

her in unsere Augen fielen, daß aber Strahlen, weder aus Licht noch aus 

Feuer, nämlich Blickstrahlen, von unseren Augen zu den Dingen hinkämen, 

untersuche ich in einem Scholion (vor allem am »Timaios<< und am Calcidius­

Kommentar) [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. Eine Sehtheorie, die sich 

des Spiegels argumentativ bedient, hat Adelard von Bath (Blüte zwischen 

1116 und 1142) vorgetragen:»[ ... ] im Gehirn wird eine gewisse feine Sub­

stanz hergestellt, die von der gleichen Beschaffenheit wie Feuer ist. Sie 

gelangt durch den Sehnerv ins Auge und dringt durch die Pupille nach drau­

ßen. Dieser >Sehhauch< (oder >feurige Kraft<) fährt dann mit phantastischer 

Geschwindigkeit zum sichtbaren Körper, wo ihm die Form des Körpers einge­

prägt wird. Zurückgekehrt zu seinem Ursprung, teilt der Sehhauch diese 

Form dann der Seele des Beobachters mit.<< Adelards Spiegel-Argument lau­

tet nun, allein diese Theorie könne erklären, »wie man sich selbst im Spiegel 

sieht: der Sehhauch wird vom Spiegel zurück in das Gesicht des Betrachters 

reflektiert, empfängt dort dessen Form und kehrt über den Spiegel zum Auge 

75 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke dem Auge, wie aus einer Laterne ausströme«121; die Optik Euklids und 

die Katoptrik Damians, gab deren Argumentation sich auch wissen­

schaftlicher, lehrten kaum anderes.122 »Nach der Meinung einiger alten 

und schließlich zur Seele zurück. ( ... ] Adelard bezeichnet die [ ... ] Theorie 

alsjene >göttliche Meinung<, die Platon im >Timaeus< darlege, und er unter­

stützt sie durch einige Lange wörtliche Zitate aus der >Timaeus<-Fassung von 

Chalcidius« (David C. Lindberg, Auge und Licht im Mittelalter. Die Entwick­

Lung der Optik von Alkindi bis Kepler, Frankfurt a.M. 1987, S. 171f.). Vgl. 

Adelard von Bath, Die >Quaestiones naturales< des Adelardus von Bath, hrg. 

von Martin Müller, in: Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelal­

ters, Bd. 31/II, Münster 1934. 

122 I Vgl. E. Wilde, Geschichte der Optik, a.a.O. [Anm. 121]. S. 13 bzw. S. 

62. -Zu Euklid sei M[ax] Herzberger, Strahlenoptik (Die Grundlehren der 

mathematischen Wissenschaften in Einzeldarstellungen [mit besonderer Be­

rücksichtigung der Anwendungsgebiete]; Bd. XXXV), Berlin 1931, S. 179f., 

zitiert: »Bedenken wir, daß die Griechen annahmen, die Lichtstrahlen gin­

gen vom Auge aus (Sehstrahlen!) zu den Dingen, so wird es verständlich 

erscheinen, daß im Altertum und im Mittelalter die Fragen der optischen 

Projektion das größte Interesse fanden. In der dem Euklid (ca. 300 v. Chr.) 

zugeschriebenen Optik finden wir eine eingehende Darstellung der Gesetze 

der Perspektive, in seiner Katoptrik finden wir eine Darstellung der Gesetze 

vom Sehen durch Spiegel. Als Bildpunkt bezeichnen Euklid und seine Nach­

folger den Punkt, in dem der reflektierte Hauptstrahl das vom Objektpunkt 

aus auf den Spiegel gefällte Flächenlot schneidet. Erst Kepler gab für diese 

Wahl eine Begründung. Es handelt sich um den sagittalen Bildpunkt*; dieser 

ist beim beidäugigen Sehen bevorzugt dadurch, daß wir meistens die Augen 

symmetrisch zur Meridianebene durch den Objektpunkt halten. Interessant 

ist, daß Euklid annahm, vom Auge gingen nur diskrete Lichtstrahlen aus; 

hierdurch konnte er die Tatsache erklären, daß Gegenstände nicht mehr ge­

sehen werden können, wenn sie dem Auge in zu großer Entfernung, d.h. 

unter zu kleinem Winkel dargeboten werden.« 

* »Sagittal-, Äquatorial-, in Wortverbindungen wie S.-Ebene, S.-Schnitt, S.­

Strahl usw. Hauptschnitt durch ein optisches System, in dem Lediglich die 

Krümmungsmittelpunkte der Linsenflächen, nicht aber seitlich der optischen 

Achse Liegende Ding- bzw. Bildpunkte Liegen. Er steht senkrecht zur Meridi­

onalebene; in der üblichen Darstellung durch die zur Zeichenebene senk­

rechte Ebene wiedergegeben« (ABC der Optik, Hanau 1972). >sagittal<, von 

Lat. >sagitta<, >Pfeil<. 

Damianos von Larissa verfaßte wahrscheinlich »KE<paAEta Twv oTTTIKwv 

vTTo SEaEwv (* Grundlegende Thesen der Optik]«, deren dritter Teil der 

Katoptrik gilt: »[ ... ] das Werk ist ohne Originalität, erlaubt aber die Rekon-

76 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathematiker«, resümiert Gotthilf Heinrich von Schubert, »sollte das Modi des 
Sehen da geschehen, wo der vom rechten und der vom linken Auge Spiegelblicks 
ausgehende Strahl wie an der Spitze eines Kegels zusammenträfen«. 123 

Schubert, Naturwissenschaftler nicht minder als Naturphilosoph, beeilt 

sich hinzuzusetzen, die physikalische Unzulänglichkeit solcher An-

sichten habe schon Basilius nachgewiesen, »ein vertrauter Freund der 

Natur unter den Vätern«. 124 

Gewiß hätten sogar Anklänge an derlei Theorien, wären sie nichts 
als Physik, längst ausgedient, indes kommt ihnen noch andere Bedeu­
tung zu. Daher beziehen wir das Recht, vom Strahl der Augen zu reden, 

welcher den Spiegel trifft. Daß jemand sein Augenlicht ausschicke, um 

etwas zu erblicken, ist nicht gemeint; diese Erklärung des Gesichts 

wurde vor der physikalischen und physiologischen Optik so unglaub­
würdig wie Überlieferungen, Kaiser Tiberius habe mittels der Phospho­

reszenz seiner Augen im Dunkel sehen können.125 Natürlich leuchten 

unsere Augen nicht, es sei denn, sie reflektierten Licht, allein auch ihr 

Reflex verblaßt angesichtsdes grünlich hellen Scheins, den das tape­

turn lucidum im Katzenauge selbst noch der Nacht zurückgibt. So viel 

ist sicher: damit wir die Dinge sehen, muß ihr Abglanz auf uns fallen. 
Die Wendung >Strahl der Augen< verstößt nicht gegen die Natur, ihr 

Sinn liegtjenseits der Physik. Die Wendung >Augenlicht< aber, was im­

mer sie einst besagt hat, rechtfertigt sich, nunmehr schöne Metapher, 

im Widerleuchten des Blickes. 126 

Die zwei Wörter >visieren< und >Strahl<, bei Gelegenheit wie ange­
legentlich gebraucht, legen eine Spur zu anthropologischem Befund. 

Das Grimmsehe Wörterbuch verzeichnet als nhd. einzig noch gültige 

Bedeutung von >visieren<: »scharf ins auge fassen, den blick scharf auf 

einen punkt richten [ ... ] im besonderen sinne zielen nach etwas«.127 

Wer irgendein Ziel visiert, der muß, um mit seinen Augen ins Schwarze 

struktion von Versuchen des Ptolemaios über die Geradlinigkeit des Seh­

strahls und die Ausdehnung des Gesichtsfeldes« (Lexikon der Alten Welt, 

Zürich/Stuttgart 1965, 5. 688). 

123 I Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, 5. 

Auflage, Stuttgart 1877, 5. 212. 

124 I Ebd. 

125 I Überliefert bei Damian (siehe Anm. 122); vgl. E. Wilde, Geschichte 

der Optik, a.a.O. [Anm. 121] , 5. 61. 

126 I Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter >Blick<: »schön und oft 

verwendet unserespracheblick vom licht und strahl des auges, das ja selbst 

das sehende, leuchtende ist.« 

127 I Grimm DWB, Zwölfter Band (2. Abt[eilung]) 1951, unter >visieren<. 

77 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke zu treffen, in gerader Richtung abkommen; beim Gewehr fixieren Kim­

me und Korn den Verlauf der Geraden. Ihr entlang verlaufen, ebenso 
wie Pfeile, die Sehstrahlen der Augen.128 Die Etymologie signiert es: 

»Strahl, m., telum, sagitta, pilum; fulmen; radius. [ ... ] auszerhalb des 

germ. kslav. strela, f. >pfeil< [ ... ] als entlehnung noch aus der slav. 

gruppe lit. strela-s, strela m. f. >pfeik als urspr. bedeutung erscheint 

>pfeil<, wobei die wortfindung möglichst weit nach asten zu schieben 
ist.«129 Das Sehen also, obwohl es nichts von einem Lichtstrahl an sich 

hat, kann, ja muß, dennoch als Strahl begriffen werden. Wir sehen 

etwas in der Weise des Pfeilschusses, der Blick erreicht pfeilgerade 
sein Ziel. Auch daß wir sagen, jemandfaßt einen Gegner ins Auge oder 

er richtet den Blick auf ihn, deutet die Nähe zum Bogenschießen an, 

doch wird kein Pfeil gerader gerichtet als der Augenstrahl; gewiß wird 
auch keiner schneller sein, und gäbe die Sehne ihm Lichtgeschwindig­

keit. Nur der Sehstrahl trifft in einem einzigen Augenblick, welcher 
sein eigener ist, und hat bereits getroffen, nur im Schuß dieses Pfeils 
sind Bogen und Scheibe eins. Derselbe Pfeil fliegt auch vom Ich zum 

Spiegel-Ich. Nur vor dem Spiegel gilt, daß ich mich sehe und zugleich 

gesehen habe, also mich selbst erblicke. Die Zeit, die mich von meinem 
Photo distanziert, macht mir mein Spiegelbild nicht fremd. 130 

9. Ein Jahrhundert hat es gedauert, bis dem Ensemble der Augenbewe­

gungen, das Johannes Müller 1826 zur Constituante der Modi des Ge­

sichtssinnes erhoben hatte, der Grundmodus gefunden war: Helmuth 

Pleßner erkannte ihn 1923 in der Strahligkeit qua Gerichtetheit des 
Blicks. »Die Sehstrahlfunktion«, schrieb er in seinem Buch »Die Ein­

heit der Sinne«, »darf man nicht in eine Summe von Augenmuskel-

128 I Auch die ballistische Kurve eines Geschosses und sogar der Seit­

wärtsbogen, in welchem Indianer ihren Tomahawk ins Ziel zu werfen vermö­

gen, sind in der visierten Geraden fundiert. 

129 I Grimm DWB, Zehnter Band (3. Abt.) 1957, unter >Strahl<. Die Verfas­

ser fügen launig hinzu: »die begriffe b/itzstrahl und sannenstrahl als mytho­

logische requisiten haben unter nordischem himmel keinen platz, sie sind 

ein geschenk der antike.« - Hans Lipps schreibt: »Daß das Wort >Strahl< 

nicht mehr für den Pfeil verwendet wird, zeigt weniger einen Wandel in sei­
ner Bedeutung als in der Auffassung dessen an, wofür es ursprünglich ver­

wendet wurde« (in: Die Verbindlichkeit der Sprache. Arbeiten zur Sprachphi­

losophie und Logik, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1958, S. 72, Anm. 5). 

130 I Für diesen Satz gilt ebenfalls das in [Anm.]103 [auf S. 71] Gesagte; 

er findet sich [in meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung«] 

a.a.O. [Anm. 103], S. 95. 

78 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


spannungen und Bewegungsempfindungen des Bulbus, Akkomoda- Modi des 
tionsempfindungen usw. auflösen wollen. Sie fundamentiert gerade Spiegelblicks 
alle diese Leistungen, und wäre sie nicht, so gäbe es kein eigentliches 

Sehen und die ganze optische Apparatur wäre hinfällig.«131 Hinfällig 

wäre desgleichen, verstünden wir Richtung nicht, die Möglichkeit geo-

metrischer Konstruktion: »Jede Figur und jedes Figurelement hat dar-

an ihr Apriori.«132 Folgerecht nimmt Pleßner an, die »Affinität der rei-
nen Anschauung in der Geometrie zur Sehfunktion« könne kein barer 

Zufall sein. 133 Die Aisthesis des Sehens kommt mit der Kategorialität 
des Denkens, eins das andre enthaltend wie enthalten das eine im an-
dem, ganz und gar überein; transzendentale Dialektik im Anfang . 

131 I Helmuth Pleßner, Anthropologie der Sinne, [in: ders.,] Gesammelte 

Schriften[, Band III], Frankfurt a.M. 1980, S. 260f. Dieser Band enthält 

außer dem Buch »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Ästhesiologie des 

Geistes«, Bann 1923, aus dem ich zitiere, die Abhandlung »Anthropologie 

der Sinne« (aus: H. Pleßner, Philosophische Anthropologie, Frankfurt a.M. 

1970). 

132 I Ebd., s. 259. 

133 I Ebd. - Anm. zu I.2: Der Blick des Malers, der mittels eines Spiegels 

sich selber porträtiert, ist zweifellos den Spiegelblicken zuzurechnen. Unter 

deren Modi gebührt ihm, z.B. wegen seiner kunsttheoretischen Relevanz, 

sogar besondere Aufmerksamkeit. Gleichwohl erscheint mir die Studie »Spie­

gelkunst« [von Schiekel nicht ausgearbeitet] als der angemessene Ort, den 

Spiegelblick des Malers zu behandeln [siehe dazu das Scholion »Narziss ... « 

ab S. 271]. 

79 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43 - am 14.02.2026, 16:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

