1.2 Mob1 DES SPIEGELBLICKS

1. Spiegel bediirfen der Blicke, um Spiegelbilder zu zeigen. Solange
nur, als wir etwas in ihnen erblicken, wird es in ihnen abgebildet, im
Augenblick der Abkehr ist das Bild schon vernichtet. Man konnte im
Blick, jedenfalls in Anbetracht der Bilder, den Herrn des Spiegels® se-
hen; denn es sind Bilder in irgend eines Auges (auch eines Kameraau-
ges?) Perspektive, Spiegelbilder in niemandes Auge Perspektive gibt es
nicht.® Mit dem Blick als dem Herrn des Spiegels muf vertraut sein,
wer dessen Bildern sich vertrauen will. Die Berechtigung, von Modi des
Blicks zu sprechen, als von der jeweils unterschiedlichen Art und Wei-
se, wie auf Unterschiedliches abzweckende Blicke modifiziert werden*,
eroffnet zwar ein Recht, auch von Modi des Spiegelblicks zu sprechen.

1 | Siehe Abschnitt I.1.5 [ab S. 33] und Anm. 46 [auf S. 34].

2 | Engl.>camera-eye¢; Ausdruck von John Dos Passos, U.S.A.

3 | Hingegen gilt, »daR das physikalische Phanomen der Spiegelung unab-
hangig von einem begleitenden BewuRtsein ist. [...] Spiegelungen gibt es,
solange es Spiegelndes in der Welt gibt. Wahrgenommen zu werden brau-
chen sie nicht, um physikalische Realitdt zu sein«, schreibt Hans Heinz Holz,
Die Selbstinterpretation des Seins. [Formale Untersuchungen zu einer auf-
schlieRenden Metapher, in: Hegel-Jahrbuch 1961], S. 68). Ich expliziere das
Problem in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111].

4 | Vgl. [René] Descartes, Les Passions de l'ame, article CXIII: »Il n'y a
aucune Passion que quelque particuliére action des yeux ne declare: & cela
est si manifeste en quelques-unes, que mesme les valets les plus stupides
peuvent remarquer a l'ceil de leur maistre, s'il esz fasché contre eux, ou s'il
ne l'est pas. Mais encore qu’on apercoive aysement ces actions des yeux, &
qu’on scache ce qu’elles signifient, il n"est pas aysé pour cela de les descrire,
a cause que chacune est composée de plusieurs changements, qui arrivent au
mouvement & en la figure de U'ceil, lesquels sont si particuliers & si petits,
que chacun d’eux ne peut estre aperceu separement, bien que ce qui resulte
de leur conjonction soit fort aysé a remarquer. [* Es gibt keine Leidenschaft,
die sich nicht durch eine eigentiimliche Augenbewegung verrét. Bei einigen
ist es aber so offensichtlich, daR selbst die stumpfsinnigsten Lakaien bemer-
ken, ob ihr Herr gegen sie bose ist oder nicht. Obgleich man jedoch leicht die
Augenbewegungen bemerkt und weiR, was sie bedeuten, ist es deswegen
nicht so leicht, sie zu beschreiben, weil eine jede von ihnen aus verschiede-
nen Verdnderungen zusammengesetzt ist, welche in der Bewegung und dem
Aussehen der Augen vorkommen und die so spezifisch und so klein sind, daf
eine jede von ihnen nicht getrennt festzustellen ist, wenn man auch das, was
aus ihrer Verbindung hervorgeht, sehr leicht feststellen kann. (dt.: Klaus

43

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Um jedoch das Triviale an diesen Rechten hinter sich zu lassen, ist es
notwendig zu wissen, was der Modus sei; das weitere Wissen, was Modi
des Blicks und des Spiegelblicks seien, folgt daraus erst.

Hammacher in: René Descartes, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg
1984, S. 173)]«

Wie eine Illustration zu article CXIII (»Des actions des yeux & du visage«
[* Von den Augen- und Gesichtsbewegungen]) ldRt sich Bernard Picarts Ra-
dierung »la Tranquilité, 'Admiration, I'Etonnement, L'Etonnement avec
frayeur, in: Conférence du Monsieur LeBrun, Paris 1713, auf den Text von
Charles LeBrun: »Conférence sur 'expression des passions« ansehen. Abbil-
dung in: Oskar Batschmann, Nicolas Poussin, Landschaft mit Pyramus und
Thisbe. Das Liebesungliick und die Grenzen der Malerei, Frankfurt a.M. 1987,
S. 38f. LeBruns Text wurde zuletzt in der »Nouvelle Revue de Psychanalyse«,
21/1980, S. 109-121, nachgedruckt. LeBrun bezieht sich auf Erkenntnisse
von Descartes.

Vgl. Charles Darwin, Der Ausdruck der Gemiitsbewegungen bei dem Men-
schen und den Tieren, Stuttgart 1872 (Reprint Nordlingen 1982), S. 232f.
Vgl. auch Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches W&rterbuch, Erster Band
1854, unter »Auge<; Zweiter Band 1860, unter sblickens.

Eine immense Beispielsammlung enthilt die Dissertation »Das Auge im Mit-
telalter« von Gudrun Schleusener-Eichholz, Miinchen 1985 (Miinstersche
Mittelalter-Schriften, Bd. 35/1-11). Inshesondere das bei Drucklegung hin-
zugekommene Kapitel XII, »Auge und Affekt« (S. 685-848), bietet Modi des
Blicks die Fiille: reine, keusche, frohe, lachende, trauernde, begehrliche,
stolze, milkgiinstige, zornige ... Augen; Blickgebarden.

Auf Johannes Miillers einzigartige Abhandlung »Zur vergleichenden Physio-
logie des Gesichtssinnes des Menschen und der Thiere nebst einem Versuch
tiber die Bewegungen der Augen und iiber den menschlichen Blick« (Leipzig
1826), eine fiir die Modi des Blicks unentbehrliche, leider nahezu vergessene
Arbeit, gehe ich weiter unten ausfiihrlich ein (I.2.3 [ab S. 50]). Allenfalls
Miillers Bonner Antrittsvorlesung von 1824, »Von dem Bediirfnil} der Physio-
logie nach einer philosophischen Naturbetrachtung«, und sein Buch »Ueber
die phantastischen Gesichtserscheinungen. Eine physiologische Untersu-
chung mit einer physiologischen Urkunde des Aristoteles iiber den Traum,
den Philosophen und Aerzten gewidmet« (Koblenz 1826) werden noch beach-
tet und nachgedruckt. Die Vorlesung vgl. in H. H. Holz/J. Schickel (Hrg.),
Vom Geist der Naturwissenschaft, Ziirich 1969, S. 53-82. Neuerdings wird
Miiller auch philosophische Aufmerksamkeit zugewendet; vgl. Bettina Wahrig-
Schmidt, Johannes Miiller. Die Monadenlehre und die Folgen, in: D[omenico]
Losurdo/H[ans] J[6rg] Sandkiihler (Hrg.), Philosophie als Verteidigung des
Ganzen der Vernunft, Koln 1988 (Studien zur Dialektik), S. 96-104.

44

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Der Ausdruck >Modus< hat viele Bedeutungen auf sich gezogen: Modi des
grammatische, logische, metaphysische, umgangssprachliche. Sie al- Spiegelblicks
le, auch die zu Termini geronnenen, geben die Art und Weise an, z.B.

wie ausgesagt oder wie verfahren wird. In der Grammatik benennt >Mo-

dus¢ »die Einstellung der Sprechenden zu dem durch das Verb bezeich-

neten Vorgang«® sowie deren verbale AuRerungsform®: So werde mit-

tels des Indikativs ein Satzinhalt »als factisch oder als Thatsache,

mittels des Konjunktivs ein Satz »im Allgemeinen [...] nicht als Fac-

tum, sondern als Vorstellung (d.h. unter der Form der Vorstellung) aus-
gesprochen.«’ In der Logik meint Modus eine der zahlreichen, durch
Kombination von vier quantitativ und qualitativ verschiedenen Pra-

missen gebildeten SchluRweisen; man erinnere sich etwa der Namen

der ersten Figur »bArbArA, cEIArEnt, dArIl, fErI0, in welchen Wortern

das A einen allgemeinen bekrdfftigenden, das E einen allgemeinen
verneinenden, das I einen besondern bekrdfftigenden, und endlich

das O einen insbesondere verneinenden Satz bedeutet.«® In der Meta-

5 | Hans-Jirgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M. 1971, S.
154.

6 | verbale AuBerungsform: Nicht — bzw. kaum flektierende Sprachen — wie
Chinesisch bzw. Samoanisch, die Franz Nikolaus Finck, Die Haupttypen des
Sprachbaus, Leipzig 1910, in »wurzel-« und »stammisolierende« unterschie-
den hat - kdnnen Modi, nicht unbedingt indogermanische, durch Hinzuset-
zen von Hilfswortern ausdriicken. Vgl. Georg von der Gabelentz, Chinesische
Grammatik. Mit Ausschlul des niederen Stils und der heutigen Umgangs-
sprache, Berlin 1953 (Reprint der 1. Auflage von 1881), in der Einleitung
zum Kapitel »Die Finalpartikeln« (8§ 806): »Alle hier zu behandelnden Hilfs-
worter sind ihrer Wirkung nach modal [...].« Vgl. auch H. Neffgen, Gramma-
tik der Samoanischen Sprache nebst Lesestiicken und Wérterbuch, Wien/
Leipzig 0.J., z.B. S. 24: »Die Bildung des Imperativs ist einfach; entweder
wird das nackte Verbum gebraucht, oder man setzt vor dasselbe »ina< und
hinter dasselbe >ia¢, oder ldRt nur >ia< allein folgen.«

7 | Clarl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 343, 347. »Der Conjunctivk, lautet eine lesenswerte Anmerkung auf
S. 347, »ist eine Form, die ich dem Satz gebe; auf den Inhalt kommt es nicht
an. Daher wird ich glaube, ich vermuthete, obgleich diese Worter eine Vor-
stellung enthalten, im Indicativ ausgedriickt, insofern glauben und ver-
muthen als wirklich Statt findend ausgegeben werden. Aber wenn ich sage,
ich méchte glauben, wenn ich ddchte, so wird durch den Conjunctiv glauben
und denken als etwas Vorgestelltes ausgedriickt, mit der Andeutung, daR es
nicht wirklich ist, oder auch nicht einmal sein kann.«

8 | Christian Wolff, Verniinfftige Gedancken Von den Krafften des mensch-

45

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke physik werden unter Modus, gemdf3 der Definition Spinozas, u.a. »sub-
stantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipi-
tur [* die Affektionen der Substanz oder das, was in einem anderen ist,
durch das es auch begriffen wird]«°® verstanden. In der Umgangsspra-
che zielt >Modus« auf die Verfahrensweise: »den M. der Verteidigung
festlegen; einen M. zur Verstdndigung finden; nach einem bestimmten
M. vorgehen.«™

Um eine allgemeine philosophische Bestimmung des Modus zu ge-
winnen, gehe ich mit Josef K6nig von Aristoteles aus. Er »unterscheidet
bekanntlich das Was (ti) und das Wie (moiov) der Dinge. >Tische ist
das Was dieses Dinges, aus Holz zu sein, sein Wie. Neben die Quali-
tdt (moidtng) treten dann die {ibrigen Akzidenzen (ouvBeBexdTa,
T&In)«", das Quantum (mroodv), das Relative (1pds T1) etc. Diese Be-
stimmungen oder Weisen-zu-sein (tpémot), z.B. aus Holz, gro3, breiter
als zu sein, seien allesamt, als »die sinnlich faRbaren Eigenschaften der
Dinge«, Beispiele »determinierender Eigenschaften oder auch determi-
nierender Prddikate«." Thnen stellt K6nig modifizierende Pradikate wie
»gerechts, »schor, >gut, »giitige gegeniiber’, in denen ebenfalls das
Wie des Seienden erfalt werden kdnne: »wie ist dies? schon oder giitig
u. dgl.«, ebenfalls als eine Qualitdt, »die gleichsam entfernter ist von
dem durch sie Qualifizierten, als es die anderen Akzidenzen sind«.

Die Grammatik, genauer, der Redeteil Adverb, vermag zur Kldrung
des problematischen »Entfernter-liegen[s; J. S.] der Art und Weise«
beizutragen. »Nach Aristoteles wiirde das Tun und Leiden’ dem deter-
minierenden Wie zuzurechnen sein. Wie jedoch tut einer, was er tut?«
fragt Konig. »Dies sagt das Adverb als eine gleichsam entferntere Be-
stimmung«, antwortet er. »Das Adverb ist von daher die Bestimmung

lichen Verstandes Und Ihrem richtigen Gebrauche In Erkdntni} der Wahr-
heit, Den Liebhabern der Wahrheit mitgetheilet, 8. Auflage, »hin und wieder
vermehret«, Halle im Magdeburg 1736, S. 89.

9 | Spinoza, Ethik, pars prima, def[initio] V; [iibers. von Jakob Stern, in:
Ethik, lat.-dt., Stuttgart 1977, S. 5].

10 | Duden. Das groRRe Wérterbuch der deutschen Sprache, Band 4, Mann-
heim/Wien/Ziirich 1978, unter >Modulx.

11 | Vgl. Josef Kénig, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1937, S. 6-7 (8§ 2.
»Vorbemerkungen iiber den Begriff des Modus«). Zitate, die diesem kurzen
Abschnitt entnommen sind, werden hier nicht besonders nachgewiesen.

12 | Vgl ebd., S. 2.

13 | Vgl ebd.

14 | Also auch Aktiv und Passiv, die als grammatische Kategorien den phi-
losophischen Tun und Leiden entsprechen.

46

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einer Bestimmung oder die >bestimmte Bestimmtheitc, wie Hegel den Modi des
Modus faRt.«* Aber die Grammatik belehrt uns, daR® im Terminus >Ad- Spiegelblicks
verb¢ das Problem des Modus verengt wird: die sogenannten Adverbia

treten, ihres Begriffes spottend, auch Adjektiven und sogar Substan-

tiven bei. Im Lateinischen z.B. ist »ein vere puer derjenige, welcher

die Eigenschaft eines Knaben im wahren Sinne besitzt« (wohingegen

verus puer einer ist, »welcher auRRer seiner Eigenschaft als Knabe noch

15 | Der betreffende Passus lautet bei [G.W.F.] Hegel, [Wissenschaft der]
Logik, zit. nach der Theorie-Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 6, S. 197
(Der Modus des Absoluten. Anmerkung. Spinozistische und Leibnizische Phi-
losophie): »Das Dritte, der Modus, ist bei Spinoza Affektion der Substanz, die
bestimmte Bestimmtheit, was in einem Anderen ist und durch dies Andere
gefal3t wird.« Das ist Hegels deutsche Version der oben im Text angefiihrten
Definition Spinozas.

Karl Christian Friedrich Krause, ein Schiiler Schellings, hinterlie® Nieder-
schriften aus den Jahren 1812-1815, die August Wiinsche unter dem Titel
»Zur Sprachphilosophie« herausgegeben hat (Leipzig 1891).

Im Abschnitt »Gliedbau der Sprache« findet Krause eine Formulierung fiir
das Adverb, die Hegels Formulierung fiir den Modus &hnelt. Von den soge-
nannten Eigenwdrtern schreibt er: »[...] sind sie dem Hauptworte angefiigt,
so sind sie Haupteigenwdrter (Adjectiva), finden sie sich aber an irgend an-
dern Redetheilen, so sind sie Eigeneigenwérter, d.h. Eigenwdrter, welche
fernere Eigenschaften von Eigenschaften bezeichnen (Adverbia), z.B. in
[...] liebt innig bezeichnet liebt eine Eigenschaft, und innig wiederum die
Eigenschaft dieser Eigenschaft.« (Ich zitiere Krause nach Heinrich Junker,
Sprachphilosophisches Lesebuch, Heidelberg 1948, S. 138.)

Auch Alexander Pfander, Logik, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 312,
erinnert an Hegels bestimmte Bestimmtheit und Krauses Eigeneigenwérter,
wenn er die »Adverbialbegriffe oder doppelstufigen Nebenbegriffe« charak-
terisiert: »Auch sie meinen Gegenstdnde, auch sie fassen die gemeinten Ge-
genstdande gedanklich unselbstindig, aber sie fassen sie zweistufig unselb-
stdndig, indem sie die Gegenstdnde hinordnen auf solche Gegenstédnde, die
selbst schon unselbstdndig, aber nur einstufig unselbstdandig gefaBt sind.
So faRt z.B. der Begriff >schnell in dem zusammengesetzten Begriff seine
schnell laufende Turbine« das gegenstdndliche >schnell< zweistufig unselb-
standig, indem er dasselbe nicht der selbstdndig gefalRten Turbine, sondern
direkt nur dem Laufen der Turbine, aber diesem als unselbstdndig gefaliten
Gegenstand zuordnet, der seinerseits erst an der selbstdndig gefalRten Tur-
bine ihren [seinen; J. S.] endgiiltigen gedanklichen Halt findet.« Die zwei-
stufige Unselbstdndigkeit des Adverbs entspricht, wie Krauses fernere Eigen-
schaften, dem Entfernter-liegen der Art und Weise.

47

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wahrhaftig ist«).' Wie jedoch ist einer, was er, ist etwas, was es ist, lie-
Re Konigs Frage sich abwandeln: »Kann {iberhaupt ein Seiendes ihmg,
dem Modus, »entgehen«?

Der Unterschied von Eigenschaften bzw. von Pradikaten, determi-
nierend oder” modifizierend zu sein, gilt auch von Adverbien®: das
Wie eines Tuns z.B. ist gleichfalls das eine oder das andere. >Er geht
schnell davong, »er lacht lauts, »er schreibt steilc sind Exempel des ers-
ten, »er geht gliicklich davong, »er lacht zynische, »er schreibt schén¢
sind solche des zweiten Falles. Allgemeiner kdnnen wir von dem Wie
des Seienden sprechen: Als determinierendes ist es das Wie eines sinn-
lich faRbaren Wirklichen; hingegen ist »es das modifizierende Wie des
Seienden«, definiert Konig, »[...] das Wie eines gewissen Wirkens«®,
das, ebenso wie die modifizierenden Pradikate, »das groRRe Ratsel der
Unsinnlichkeit dessen, was ist, gewahren« ldRt.?° Einem Wie antwortet
ein So; einem Wie des Wirklichen antwortet ein soundso-Wirkliches,
einem Wie des Wirkens ein so-Wirken.?* »[...] wenn z.B. ein Zimmer
leer-wirkt, nicht etwa leer zu sein scheint«, sei das »leer-Wirken [...]

16 | C.G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 7], S. 189.

17 | Gebraucht im Sinne des nicht-ausschlieBenden >oder<. Zwar gibt es
nur-determinierende Prddikate (>klein¢, »sauers, »schnellc etc.), doch sind
die modifizierenden Pradikate auch-determinierende; sie haben den Unter-
schied zu determinierenden als einen Selbstunterschied in sich; vgl. J. Ko-
nig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3.

18 | Sind es keine echten Adverbia, sollte man besser einen allgemein, d.h.
auch auf andere Redeteile als Verben anwendbaren Terminus gebrauchen.
Das von Apollonios und Dionysios Thrax verwendete >évkAiois< meint Adver-
bien als »Aussagen iiber die Verbalformen«; vgl. Heinrich Steinthal, Ge-
schichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und R6mern mit besonde-
rer Riicksicht auf die »Logik«, Zweiter Teil, 2. Auflage, Berlin 1891, S. 320
(Hervorh. v. m.). Steinthal moniert ein altes terminologisches Ubel, wenn er
schreibt (ebd.): »Dass das Adverbium auch das Adjectivum bestimmt, wird
von Apollonios aulRer Acht gelassen.«

19 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 7 (Hervorh. v. m.).
20 | Ebd.,S. 1.

21 | »>so-Wirken«: Begriff von J. Konig in: ebd., passim. >soundso-Wirkli-
ches«: Ich bilde diesen Begriff in Anlehnung an die logistische Theorie der
Beschreibungen (description), da determinierende Eigenschaften »unmit-
telbar (Qualitdten) oder mittelbar (Quantitaten) sinnlich aufweisbar« (ebd.,
S. 1), und d.h. beschreibbar sind. Vgl. Alfred North Whitehead/Bertrand Rus-
sell, Principia Mathematica, vol. I, 2" ed[ition], Cambridge 1960, S. 30: »By
a »description< we mean a phrase of the form »the so-and-so< or of some

48

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Weise, in der das Zimmer da ist«, fiihrt K6nig aus; »es ist die Weise Modi des
oder das Wie seines Seins.«? Das so-Wirken ist demzufolge ein so-Sein, Spiegelblicks
als solches ist es »der Trdger der modifizierenden Prddikate [...]. Das

adverbiale so des so-Wirkens tritt damit zugleich auf als adjektivische

Qualitdt: die Geste wirkt majestédtisch (Adverb), und wir sprechen von

ihr als einer majestdtischen.«®® Von dem soundso-Wirklichen indes

laRt sich schlechterdings nicht sagen, es sei als soundso-Sein der Tra-

ger der determinierenden Pradikate?; vielmehr ist es selber nichts als
Beschaffensein, d.h. in gewisser Weise nichts als Prddikat®, und schon

garkein beschaffen-Wirken.

Der Modus ist ein determinierender oder ein modifizierender; als
determinierender ist er die Art und Weise des soundso-Wirklichen, als
modifizierender, Modus stricto sensu®, ist er diejenige des so-Wirkens.
Determinierende wie modifizierende Eigenschaften kommen beide

equivalent form.« Die Definition des Soundso impliziert dessen Einzigkeit
und Existenz. — Vgl. das Kapitel »Beschreibungen« in: Betrand Russell, Ein-
fiilhrung in die mathematische Philosophie, Miinchen 1923, S. 168-181.

22 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 27f. Daran schlieRt
sich der Satz: »Das Zimmer ist da sozusagen auf leere oder in leerer Weise;
sleer<ist insofern Adverb dieses Daseins und Seins« (ebd., S. 28).

23 | Ebd., S. 32. (Die ersten beiden Hervorhebungen von mir.)

24 | Zweifellos ergibt die auch hier magliche Umformung des adverbialen
in adjektivische Qualitdt — etwa die Umformung von »ssie liest langsam« in
»ihr langsames Lesen< — eine semantische Differenz. — Sprachphilosophisch
ebensowenig relevant, obwohl von sprachwissenschaftlichem Interesse,
scheint mir zu sein, dal® ein Adverb sich prinzipiell gleichbedeutend umfor-
men l@Rt: »[...] die Identitdt von >promptement = avec promptitude< oder
»ici = dans ce lieuc deutet ein Strukturschema Adv. = Prap. + Substantiv an.«
Vgl. Jiirgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von
Paul Valéry, Diss., Kiel 1965, S. 201. Schmidt zieht dafiir auRer Valéry noch
Ferdinand Brunot, La Pensée et la Langue, Paris 1922, bei.

25 | Nehmen wir das soundso-Wirkliche als Substanz (Ding), kdnnen wir
Kant in Anschlag bringen: Akzidenzen — determinierende Eigenschaften —
»heillen« die »Bestimmungen einer Substanz, die nichts anderes sind, als
besondere Arten derselben zu existieren« (Kritik der reinen Vernunft, B
229).

26 | Mit Konig ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 222) merke ich an:
»In bezug auf das Wort smodus< darf daran erinnert werden, daf es das Maf3
bedeutet. Die Wurzel ist med oder auch mod; die Worte meditari (>erwdgen,
abmessenc) und unser messen gehen auf sie zuriick. Die modifizierende Rede
driickt insofern das Ergebnis eines urspriinglichen Messens, Schatzens oder

49

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»dem Ding rein auf dem Grunde seiner selbst [...] den entsprechenden
Sachen rein auf deren eigenem Grunde« zu?; insofern sind determi-
nierender wie modifizierender Modus beide bestimmte Bestimmtheiten
(Hegel) »der res selbst«. Jedoch gilt fiir den modifizierenden Modus
dasselbe, was Konig den modifizierenden Prddikaten zuspricht: »[...]
daR sie ihren Trdgern allererst zuwachsen, wenn der filhlende Mensch
vor diese hintritt. [...] Dinge dieser Art sehen uns von sich aus an;
wir werden von ihnen angeweht; sie kommen uns mit ihrem eigenen
bestimmten Sein entgegen; und doch gilt alles dieses nur beziiglich,
d.h. nur wenn wir ihnen gleichsam entgegengehen.« Auch der modifi-
zierende Modus verlangt, eben um des so-Wirkens willen, daf$ ich mich
dem so-Wirkenden zuwende, um seiner gewahr zu werden.

3. Z.B. wende ich mich dem eignen Spiegelblick zu, dessen ich in mei-
nem gespiegelt enteigneten Blick gewahr werde. Das Verb >gewahr wer-
denc birgt in »gewahr« die Erinnerung an ein modifizierendes Pradikat:
>wagends; auch richtet es sich zu frithen Zeiten seines Gebrauchs vor-
zugsweise auf Objekte des Sehens.?® Infolgedessen taugt es sozusagen
schon etymologisch, der Vergewisserung eines Spiegelblicks angemes-
sen Ausdruck zu geben: Spiegelblicke als Augenblicke vor dem Spiegel,
welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten®, sind ausnahmslos so-
Wirkende, ihre Modi sind allesamt modifizierende; das Blicken dieser
Augen, was immer darin zu lesen, ist immer ein so-Wirken. Das sich-
Spiegeln dieses Blickens wird allein durch modifizierende Pradikate
ausdriickbar sein.

auch Kostens aus.« — Vgl. auch Alois Walde, Lateinisches etymologisches
Worterbuch, 2. Auflage, Heidelberg 1910, unter >smodus< und »meditari«.

27 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 4f. Die zwei weite-
ren Zitate dieses Absatzes stehen beide auf S. 5 von »Sein und Denken«. Das
letzte ist ein schones Beispiel fiir das philosophische Pathos, dem Kénig sich
gelegentlich tberldRt.

28 | Vgl. Grimm, Deutsches Wérterbuch, a.a.0. [Anm. 4], Sechster Band
1911, unter >Gewahr<. Drei Grundbedeutungen sind verzeichnet, das Worter-
buch gibt sie als »Gewahr¢ (wahr), G[ewahr] (fem.) und G[ewahr] (aufmerk-
sam) getrennt an. Das in Frage stehende >gewahr¢, das nhd. nur noch in
>gewahr werden< vorkommt, leitet sich nicht, wie man unbelehrt annehmen
mochte, von der ersten Bedeutung (>wahr<), sondern von der dritten her:
»achtsam, sich steigernd zu >fiirsorglich«. Es gehdrt etymologisch zu dem
ahd. Substantiv >warag, das soviel wie »geistige Inbetrachtnahme, Erwdgung«
(lat. >consideratio<) meint.

29 | SieheI.1.2 [abS. 23 in diesem Band].

50

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von einem liebevollen, einem dngstlichen, einem wehmiitigen, Modi des
einem herausfordernden Blick 1df3t sich als von einem je besonderen Spiegelblicks
Blick sprechen, einzig der Spiegelblick, der mittelbare wie der unmit-
telbare, ist ein ausnehmend besonderer Blick.’® Anders gesagt, unsere
Blicke, in verschiedener Absicht getan, sind verschiedene Blicke; der
Spiegelblick ist ebenfalls ein von ihnen verschiedener, jedoch zugleich
als Blick verschiedener, deshalb unterschiedener Blick.*! So schaut die
bose Konigin, ihr sich spiegelndes Auge gespiegelt, hoffartig auf das
vis-a-vis, wenn sie nach der Schonsten im ganzen Lande fragt. Da der
Spiegelblick ein von irgend anderen Blicken verschiedener und aufier-
dem unterschiedener Blick ist, hat er den Unterschied zu ihnen als ei-
nen Selbstunterschied in sich selber. Die logische Sachlage ist dieselbe
wie bei modifizierenden Pradikaten, die ja gleichfalls den Unterschied
zu determinierenden als einen ihrer selbst in sich haben.* Freilich
miissen wir uns hiiten, den Unterschied zwischen einem Blick, beliebig
welchem, und einem Spiegelblick als einen zwischen determinierenden
und modifizierenden Modi zu denken; denn in beider Art und Weise
sind die Blicke so-Wirkende, denen ausschlieRlich modifizierende Pra-
dikate anstehen. Ihr Selbstunterschied ist einer innerhalb eines, des
modifizierenden Modus, mithin dessen innerer Unterschied.

Nicht zwar die Physis des Auges, jedoch dessen Blicken haben
die Wissenschaftler, auRer dem einen Johannes Miiller, stets ge-

30 | Zum mittel- bzw. unmittelbaren Spiegelblick siehe wieder I.1.2 [ab S.
23]. Den Ausdruck »ausnehmend besonderer Blick< gebrauche ich, antizipie-
rend, in Anlehnung an Konigs Formulierung, »daR ein Spiegel als sichtbares
Ding ein anderes ist, als die sichtbaren Dinge, die es zu spiegeln vermag;
anstatt des letzten werden wir auch kurz, aber streng gemeint sagen: daRR
ein Spiegel als solcher ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding ist« ([Sein
und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 118). Die Sache selbst habe ich, ohne auf
Konig zu rekurrieren, in I.1.2 auseinandergelegt; es scheint mir in der Logik
dieser Sache zu liegen, daR dem ausnehmend besonderen sichtbaren Ding
Spiegel auch der ausnehmend besondere sehende Blick in den Spiegel ent-
spreche. Den Begriff der ausnehmenden Besonderheit greife ich in der Stu-
die »Spiegelbilder« [ab S. 115 in diesem Band] wieder auf.

31 | Scheinbarist der unmittelbare Spiegelblick sogar doppelt von anderen
Blicken verschieden: erstens als besonderer, zweitens als ausnehmend be-
sonderer Blick. Aber das Besondere eines Blicks geht in das ausnehmend
Besondere dieses Spiegelblicks ein, d.h. es wird spekular modifiziert. Z.B. ist
die Wehmut eines Blicks nicht dieselbe wie die Wehmut eines unmittelbaren
Spiegelblickes. Siehe auch I.2.4 [ab S. 57 in diesem Band].

32 | Siehe Anm. 17 (zu 1.1.2) [ab S. 23f. in diesem Band].

51

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke ring geschdtzt; Miillers »Versuch i{iber die Bewegungen der Augen
und iiber den menschlichen Blick«?*® besticht durch goethisch ge-
iibte Beobachtung und Beschreibung. Auch die Physiognomik des
Auges, beklagt der Autor, habe »sich immer mit dem Blicke selbst
giitlich abgefunden. Man ist gewdhnlich nicht iiber die Augenlieder
hinausgekommenc, »bald beim Bewundern stehen geblieben«.3* Die
Meinung LeBruns, die Augdpfel driickten durch ihre Bewegung »nur
Leidenschaft {iberhaupt, die Augenlieder und Augenbraunen aber
den Modus der Leidenschaft aus«, kdnne man »nicht einmal fiir sei-
nen malerischen Standpunct wahr finden«.?® [Della] Porta, heift es,
»ruht, auller einzelnen sinnreichen Andeutungen, nur auf Verglei-
chungen mit Thieren«, und Lavater sei »iiber die Augen weggeeilt,
sei »nirgend diirftiger, als in dem kargen Abschnitte iiber die Au-
gen«.*® Allerdings sind spdtere Physiognomen dariiber nicht mitteil-
samer: fiir Stirn und Kinn, Nase und Mund haben sie viele Seiten,
den menschlichen Blick zu ergriinden, iiberlassen sie dem, freilich
oft trefflichen, Einfall der Dichter.”” Erst recht fehlt jede Auskunft,
ob und wodurch unser Blick in den Spiegel von anderen Blicken sich

33 | Zu Johannes Miiller siehe Anm. 4 [auf S. 43f.]. Die siebzig Seiten des
Versuchs bilden Teil VI der dort angefiihrten Abhandlung vom Gesichtssinn
(der Miiller als Teil I seine Antrittsvorlesung beigegeben hat). Nach der Ab-
handlung ist im folgenden zitiert.

34 | Ebd.,S. 237.

35 | Ebd.,S. 236. (Hervorh. v. m.) Zu LeBrun siehe Anm. 4 [auf S. 43f.].
36 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 237. - Giambattista della Porta, bekannt als Autor einer weit
und lange verbreiteten »Magia naturalis« (1558 in vier, 1589 in zwanzig
Banden), arbeitete auch iiber diverse technische und naturwissenschaftli-
che Gegenstdnde: z.B. iiber den Dampfdruck, das Fernrohr, die Meteorolo-
gie, etc. Auf della Portas Bemerkungen iiber Spiegel komme ich in anderen
Studien zuriick. — Johann Kaspar Lavater, Physiognomische Fragmente zur
Beférderung der MenschenkenntniR und Menschenliebe, 4 Bde., 1775-1778;
an ihnen hat auch Goethe mitgearbeitet (vgl. auch »[Aus meinem Leben]
Dichtung [und] Wahrheit«, Buch XIX).

37 | Dafiir typisch ist Rudolf Kassner, Die Grundlagen der Physiognomik,
Leipzig 1922, ein eher geist- als sinnreiches Buch. AuRert Kassner sich {iber-
haupt einmal zum Auge, liest es sich so: »Nun besitzen aber die Weddahs in
Ceylon, die selten von Reisenden erblickt werden, weil sie nie den Urwald
verlassen, iiberaus gefdhrliche Bogenschiitzen, hohe, steile Stirnen, dazu
dann kleine, traurige, scheue Augen« (ebd., S. 27). In seinem Buch »Zahl
und Gesicht. Nebst einer Einleitung: Der UmriR einer universalen Physiogno-

52

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unterscheide; sogar Miiller sdumt hierin. Gleichwohl muR er zu Wor- Modi des
te kommen, bleiben Spiegelblicke, erwerben wir keinen Verstand fiir Spiegelblicks
Blicke schlechthin, doch unverstanden.

Seine Aufgabe sei »keine geringere«, schreibt Miiller®®, als »ein
physiologisches Terminologium der Bewegungen der Augen und des
Menschenblickes zu entwerfen, von welchem die Aussicht ware, die
objectiven Griinde des verschiedenen menschlichen Blickes beildufig
zu erkennen«; Blicke, denen bis dahin vornehmlich antike Autoren
die Characteristica gefunden hatten: »o@3aApoi mévta JeopoivTes
axAucrdn« (Aristoteles), »apdaApds Uypods 6 eUkaTagepns eis
ndovdas« [* Es ist in feuchtes Auge, welches zu Freuden fiihrt] (He-
sychios), »oculi ludibundi et illecebrae pleni [* lustige und verfiihreri-
sche Augen]« (Aulus Gellius).** Wie Goethe den Farben eine »sinnlich-
sittliche Wirkung« attestiert, z.B. das hochwiirdig-Wirken des Purpurs,

mik«, Leipzig 1919, tragt Kassner ein wenig mehr, wenn auch ebenso An-
fechtbares zum geistigen Ausdruck des Auges bei: »Ich habe einmal [...]
eine Liige gesehen, die nicht im Auge als Spiegel, sondern — wenn ich so
sagen darf — im Augapfel war, ganz rund, korperlich und greifbar wie dieser,
die Liige als Position [...] die Liige im Auge nackt, unschuldig, seiend und
nicht reflektierend« (ebd., S. 25f.); zum Gesicht des Verbrechers: »Das
Nichtsehen der kleinen, wie eingeritzten, wunden Augen darin ist die Ge-
walt, die hier das Fleisch dem Fleische antun [...] will« (ebd., S. 29); »Den
Verbrecher werden wir im Auge, im Gesicht, den heimlich Schuldigen im
Nacken erkennen« (ebd., S. 35); im Vergleich zur Hand: »[...] welche auch
mehr verrdt als das Auge. Im Auge ist die Siinde, in der Hand das Laster«
(ebd.).

Weit serigser, obschon nicht befriedigend, ist Carl Gustav Carus, Symbolik
der menschlichen Gestalt. Ein Handbuch zur MenschenkenntniR, Radebeul/
Dresden 1938 (Reprint als 4. Auflage der 2. von 1858). Innerhalb des 400-
Seiten-Buches behandelt Carus, der seinen Johannes Miiller gelesen hat, auf
vierzehn Seiten das Auge, die Augenbraue und das innere Auge, »mit der
tiefsinnigen, oft leichter zu empfinden als in Worte zu fassenden Symbolik
seines Gesammtausdrucks!« (ebd., S. 226); eine treffliche Charakteristik der
modifizierenden Eigenschaften bzw. Pradikate.

38 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 237.

39 | DaR Augen, die alles schauen, verdunkelt, dalk Augen auch schmach-
tend den Liisten geneigt blickten, sind berlihmte antike Beispiele modifizie-
render Prddikate. »Uypds< hat einen wahren Bedeutungshof ausgelegt
(>weich, biegsam, geschmeidig, [vom Auge; J. S.] sehnsiichtig und schwim-
mend<), die urspriingliche, jede andere verantwortende Bedeutung ist >naR,

53

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke nimmt Miiller einen »physionomisch-ethische[n; J. S.] Ausdruck des
Blickes« an®’; diesen — mehr oder minder — geistigen Ausdruck, fiir den
unsere Sprache kein eigenes Wort besitzt, nennt er, Plinius nutzend,
contuitus. Mehr oder minder: exemplifizieren wir an den lustigen,
verfiihrerischen Augen, von denen Miiller bei Gellius liest; urspriing-
lich von himmlischer Effizienz, wirken sie schlieflich recht irdisch.
»Diejenigen Bewegungen, [...] die wir in der Natur am liebsten sehen,
indem wir sie schon nennen, miissen auch einem schonen Blicke, ei-
nem, sinnvoll frei beweglichen Auge zukommen«, und wo eher kdmen
sie ihm zu, »als in dem Tanze einer schonen Gestalt. [...] Aber die
Bewegungen der Augen, die den Tanzenden folgen, konnen auch frei
ohne duleres Ziel und Mal} seyn. Es gibt einen Tanz der Augen in
diesem Sinne«, Apuleius habe ihn der Venus zugeschrieben, »und ein

feucht, fliissig<. Diese Grund- und Ausgangsbedeutung herrscht in vielen
Jahrhunderten Physiologie vor; Friedrich Schiller z.B. schreibt in seiner er-
sten, Fragment gebliebenen Dissertation »Philosophia Physiologiae«, 1779,
& 7: »Unter den Organen, welche das Objekt verdndern, ist das Auge das
weiteste, schonste, edelste. Ich sehe die Korper, wenn ich das Zittern des
Lichtes auf ihren Flichen gewahr werde. Und da nun meine Nervengeister
nicht auf den Flachen dieser Kdrper existieren konnen, so muRten die Un-
terkrdfte des Auges das Licht auf jenen ebenso zittern machen, als es auf
den Flachen der Kdrper gezittert hat. Dies ist es, was man das Objekt malen
heiRt. Dies geschieht durch die Feuchtigkeit des Auges« (abgedruckt in:
Friedrich Schiller, Medizinische Schriften, hrg. von der Deutschen Hoff-
mann-La Roche AG, 0.[0]., 1959, S. 45, Hervorh. v. m.).

40 | [Johann Wolfgang Goethe,] Zur Farbenlehre, Didaktischer Teil, 792; J.
Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0. [Anm.
4], S. 290.

41 | Vgl. Plinius z.B. XI 145, XXXVII 63. Von Interesse ist die Bedeutungs-
verschiebung von Plinius zu Augustinus, von Naturkunde zu Theologie:
»[Item, quod mihi dicit in aurem interiorem,] expectatio rerum venturarum
fit contuitus, cum venerint, idemque contuitus fit memoria, cum praeterier-
int: omnis porro intentio, quae ita variatur, mutabilis est [...]. [* Soll ferner
falsch sein, was mir die Wahrheit ins innere Ohr ruft, daR die Erwartung
kiinftiger Dinge dann, wenn sie da sind, zur Anschauung wird und eben die
Anschauung dann, wenn die Dinge nicht mehr da sind, zur Erinnerung? Jede
Anstrengung jedoch, die derart dem Wandel unterliegt, ist verdanderlich.]«
Conf[essiones], XV 18 [dt.: Aurelius Augustinus: Bekenntnisse, iibers. von
Kurt Flasch/Burkhard Mojsisch, Stuttgart 1993, S. 344]; >contuitus< steht
bei Augustinus nicht mehr wie bei Plinius, fiir den geistigen Ausdruck, son-
dern fiir die geistige Anschauung.

54

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bacchantisches Trunkenseyn der Augen aus verschwenderischer Le- Modi des

bensfreude«; die »Buhlerin« kenne das Lockende dieses Blicks.* Spiegelblicks
Unsere Blicke seien »verschieden, wie die Schatten des Tages vom

Morgen zum Abend«; es gebe »unendlich feine Unterschiede in der

Temperatur des Auges, die nur durch die Bewegungen desselben gesi-

chert sind«, und von diesen gelte, was wiederum Plinius sagt: »Ocu-

los cum osculamur, animum ipsum videmur attingere [* Die Augen

zu kiissen ist wie die Seele selbst zu beriihren].«** Miiller beschreibt

und benennt wohl vier Dutzend verschiedene Blicke, jedem Contuitus

bestimmt er den physiologischen Grund* »Neigung der Sehachsenc;

Augenbewegung in Kreisen, regelmdfRigen Kurven, Wellenlinien, und

42 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 265f. — Im Gegensatz dazu seien »uns die ortsverandernden
wellenformigen Bewegungen gewisser Thiere [...] weniger angenehm, ja
nicht selten widrig, fiihrt Miiller aus (ebd., S. 259ff.); sie hédtten »etwas
Bannendes fiir den Blick, ja ich mdchte sagen, etwas Vernichtendes; und ich
zweifle nicht, dall Alles, was von der Zauberkraft der Schlangen auf die
Thiere erzahlt und getrdumt wird, auf den Gesichtseindruck jener Bewegung
hinauslduft. Die Gewalt des Eindruckes beruht darauf, dall das Auge dieser
Art der wellenférmigen lebendigen Bewegung fixirend nicht zu folgen ver-
mag. [...] Die letzte Wirkung ist Lahmung der freien Bewegung des Auges
durch die Meisterschaft einer duflern. Im hochsten Grade theilt sich der
Schreck des Auges dem ganzen Kdrper mit, und alle Muskelbewegung ist
augenblicklich vernichtet. Das Auge hat unter diesen Umstédnden einen eige-
nen Ausdruck des Blickes. Der Blick ist wesentlich geldhmt. Das Thier, das von
den Bewegungen der Schlange gebannt wird, sieht sich nach keiner Flucht
mehr um.« (Hervorh. v. m.)

43 | Plinius, zitiert nach J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des
Gesichtssinnes,] a.a.0. [Anm. 4], S. 236.

44 | J. Miiller gibt diese modifizierenden Prddikate von Augen und Blicken
samt den sie determinierenden Physiologica auf den Seiten 255-295 (ebd.)
an. Sie hier aufzureihen, ermangelte des Witzes, der allein im Geiste ihrer
Beobachtung und im Stile ihrer Beschreibung liegt. — Miiller wird der eigenen
Maxime, die bereits seine Antrittsvorlesung formuliert (Abschnitt: Beobach-
tung und Versuch; nachzulesen in: Vom Geist der Naturwissenschaft, a.a.0.
[Anm. 4], S. 68-75), ganz und gar gerecht: »Die Beobachtung schlicht, un-
verdrossen, fleiRig, aufrichtig, ohne vorgefaRte Meinung. [...] Die Tugenden
des beobachtenden Naturforschers sind sehr einfach, aber der rechte Sinn in
der Beobachtung, die rechte Beobachtungsgabe und die Anwendung dersel-
ben«, beklagt Miiller, »sind seltener unter den Naturforschern geworden,
welche sich mit der Ergriindung des lebenden Organismus beschafti-

55

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wiederum in geraden Linien; »Sehweite des beweglichen Blickes« etc.
So trage der Mensch »seine Augen auch mit derjenigen mittleren Seh-
weite mit sich, in welcher ihm seine Beobachtung, seine Erfahrung
gegeben wird«. Tiichtige Praktiker, die »den Nagel, wie man sagt, auf
den Kopf treffen«, hitten »selten einen grofRen Mesoropter; eine sehr
kurze Sehweite besédRe, einen gleichsam geizenden Blick, wer »immer
nur Geld zu zdhlen hat«.* Aber Kolossalkopfen eigneten ferner Horop-
ter* und kleinste Neigungswinkel der Sehachsen: »In dem Blicke liegt
nichts Menschliches mehr«; solche Augen kdmen »dem Gotte zu, von
dem es heil’t: der Blick seiner Augenlieder 1dRt die Erde erzitterng,
ein wenig bescheidener schlagen »geniale Denker, Dichter, Kiinstler«
sie auf.“®

Die Kongruenz zwischen Augenbewegung und Augenausdruck,
genauer, das Folgen des Contuitus aus Griinden der Motion, verlangt
anzunehmen, daR die modifizierenden Eigenschaften eines Blicks in
die ihn determinierenden eingebettet seien.” Modifizierende Prddi-
kate, laut Konig die »Unsinnlichkeit dessen, was ist, gewahren« las-

gen.« — Statt dessen hdufen sich die Experimente; jedoch, um mit bedeuten-
den Worten Miillers diese, bis heute iibermédchtige Tendenz zu beurteilen
(verurteilen): »Es ist nichts leichter, als eine Menge sogenannter interessan-
ter Versuche zu machen. Man darf die Natur nur aufirgendeine Weise gewalt-
tdtig versuchen; sie wird immer in ihrer Not eine leidende Antwort geben.«
- In diesem Zusammenhang verweise ich auf Carolyn Merchant, Der Tod der
Natur. Okologie, Frauen und neuzeitliche Naturwissenschaft, Miinchen 1987,
S. 183: »Die Vernehmung von Hexen als Sinnbild fiir das Verhor der Natur,
der Gerichtssaal als Modell fiir ihre peinliche Befragung und die Folter durch
mechanische Hilfsmittel als Instrument zur Unterjochung des Chaos: dies
alles ist grundlegend fiir die wissenschaftliche Methode als Ausiibung von
Gewalt und Macht.«

45 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 284f. — Mesoropter: »Jeder Mensch hat, wie es scheint, seine
Alletagssehweite, die ich den Mesoropter des Blickes nennen will« (ebd., S.
284), d.i. die mittlere Sehweite. Horopter: »Die Entfernung des Convergenz-
punctes der Sehachsen ist von uns [...] die Sehweite oder der Horopter der
Augen genannt worden« (ebd., S. 239).

46 | Ebd.,S. 299 bzw. S. 286.

47 | Man muR sich vor einer Verwechslung in acht nehmen. Hier liegt eine
andere Sachlage vor, als die, dal die modifizierenden Pradikate »auch deter-
minierende Pradikate sind« (denn »in der Tat determinieren sie ja gleichfalls
ihre Subjekte«); J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3. Die

56

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

send*, sind bedingt durch determinierende, die ihrerseits das sinnlich Modi des
Aufweisbare wohl verwahren. Das Problem soll aufgeworfen, indessen Spiegelblicks
nicht verfolgt werden, ob alles Modifizierende qua objektiv Begriin-

dete in Determinierendem qua objektiv Begriindendem fundiert sei,

womdoglich ein bene fundatum. Denn geht nicht das Tun dem Wie des

Tuns, liegt nicht das Sein dem Wie des Seins voraus? Ist nicht der

Modus ein zwar notwendig Hinzukommendes, doch ein allemal rein
Hinzukommendes? Die Antwort auf diese Fragen, sie heifle »Jak, sei
materialistischem Denken unverdchtlich.

4. DaR mein Spiegelblick mich mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu
schauen, dndert nichts an dem Contuitus der Augen; ich blicke ebenso
neidisch, belustigt, erstaunt auf einen extravagant gekleideten Mann,
ebenso entziickt, beifdllig, hilflos auf ein extrem modern gemaltes
Bild, als hdtte ich sie unreflektiert vor mir. Der mich meiner spekularen
Sicht unmittelbar belehrende Blick zeigt hingegen den Contuitus der
Reflexion, welcher dem geistigen Ausdruck, z.B. eines priifend fixie-
renden, sich gleichsam tiiberlagert hat. Eben diesen Contuitus be-
schreibt Marcel Proust an Madame de Guermantes; eine trouvaille spé-
culaire. »[...] je pouvais l'apercevoir devant sa glace, jouant, avec une
conviction exempte de de’doublement et d‘ironie, avec passion, avec
mauvaise humeur, avec amour-propre, comme une reine qui a accepté
de représenter une soubrette dans une comédie de cour, ce r6le, si
inférieur a elle, de femme élégante; et dans loubli mythologique de sa
grandeur native, elle regardait si sa voilette etait bien tirée, aplatissait
ses manches, ajustait son manteau, comme le cygne divin fait tous les
mouvements de son espéce animale, garde ses yeux peints des deux
cotés de son bec sans y mettre de regards et se jette tout d'un coup sur
un bouton ou un parapluie, en cygne, sans se souvenir qu'il est un dieu
[* (...) konnte ich sie vor ihrem Ausgang vor dem Spiegel stehen se-
hen, wie sie mit einer von Selbstvergessenheit und Ironie v6llig ent-
fernten Hingabe, ja Leidenschaft und der von schlechter Laune getriib-
ten betonten Eigenliebe einer Konigin, die sich dazu herbeildfit, in
einer Komddie bei Hofe als Soubrette aufzutreten, eine der ihren so
untergeordneten Rolle spielte, wie die der eleganten Dame es war; in
mythologisch bedingtem Vergessen der angeborenen Grofe priifte sie
dann sogar, ob ihr Schleier auch straff genug gezogen sei, gldttete
ihre Armel, zupfte den Mantel zurecht, so wie der géttliche Schwan,

Sachlage ist vielmehr, daR sie als modifizierende eingebettet sind in deter-
minierende Pradikate.
48 | J. Kénig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3

57

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke mit seiner wie aufgemalt wirkenden, blicklosen Augen zu beiden Sei-
ten des Schnabels, alle Bewegungen seiner Tiergattung macht und sich
auf einen Knopf oder Regenschirm stiirzt, ganz Schwan und ohne sei-
ner Gottheit noch eingedenk zu sein].«*

Das Schliisselwort >glace« steht einmal, am Anfang; Proust setzt es
dahin, wie jeder Exzdhler tate, um die Spiegelsituation einzufiihren. Um
die Szene selber zu schildern, um den Blick der Herzogin zu reflektie-
ren, benotigt er glace nicht. Man lese Satz fiir Satz und Wort fiir Wort,
in jedem tritt die Guermantes sich selbst gegeniiber, von jedem waren
wir getduscht, stande sie nicht vor dem Spiegel. Ein weiteres Schliissel-
wort ist xdédoublements; wer es fiir »Selbstvergessen«®*® nimmt, anstatt
wortwortlich bei Entdoppelung zu bleiben, begibt sich dessen Sinns,
wahrhaft eines widerspiegelnden: Marcel sah die Herzogin befreit (ex-
empte) von der Uberzeugung, daf ihre Verdoppelung aufgehoben sei®,
und deshalb befreit auch von Ironie. Sodann heilt >représenter< zwar
(auf der Biihne) >auftretenc, heiRRt aber auch >abbilden¢, >vor Augen
stellen¢; beides zugleich geschieht: Madame de Guermantes geriert
sich wie eine K6nigin, die eingewilligt hat, eine Soubrette (im Spie-
gel) abbildend und (sich selbst) vor Augen stellend, aufzutreten. Dieses

49 | Marcel Proust, Le coté de Guermantes, Taschenbuch Ed[ition], Bd. I,
Paris 1985, S. 34 [dt. siehe Anm. 50].
50 | Die Zitate in diesem Absatz sind simtlich der Ubersetzung von Eva
Rechel-Mertens entnommen: Marcel Proust, Die Welt der Guermantes, in:
ders., Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, Bd. III, Frankfurt a. M./Ziirich
1955, S. 39. Die Ubersetzerin wird nicht nur die hier geduRerte Kritik hin-
nehmen, sondern sich auch fragen lassen miissen, warum sie Worter aus-
laRt, z.B. tout d‘un coup, oder Worter iibersetzt, die nicht dastehen, z.B.
»Hingabe«. Leider haben Walter Benjamin (»Die wahre Ubersetzung ist
durchscheinend«, »Wortlichkeit die Arkade«) und Franz Hessel nur die er-
sten zwei Bdnde des Romans verdeutscht.
51 | Zur (weiblichen) Verdoppelung vor Spiegeln vgl. Rilkes erstes der
»Drei Gedichte aus dem Umkreis: Spiegelungen«. Zitiert werden die Stro-
phen eins und zwei (Hervh. v. m.).

»0 schoner Glanz des scheuen Spiegelbilds!

Wie darf es gldnzen, weil es nirgends dauert.

Der Frauen Diirsten nach sich selber stillts.

Wie ist die Welt mit Spiegeln zugemauert fiir sie.

Wir fallen in des Spiegels Glanz

wie in geheimem Abflul unseres Wesens;

sie aber finden ihres dort: sie lesens.

Sie miissen doppelt sein, dann sind sie ganz.«

58

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geschieht mit ihr: In mythologischem Vergessen (dans loubli mytholo- Modi des
gique) ihrer angeborenen GroRRe wollte sie sehen, priifte sie sich (regar- Spiegelblicks
dait), ob ihr Gesichtsschleier gut gestrafft ware. Mythologisch nennen

wir, von einem Mythos zu sprechen; wer »mythologisch bedingt« erfin-

det, der unterstellt, das herzogliche Vergessen angestammter grandeur

wiirde vom Reden tiber den Mythos bestimmt; nur, hier wird angespielt

auf den Mythos jenes gottlichen Schwans, dem Leda sich ergab. Als

Schwan vergal’ auch Zeus, er des Olymps, war ganz und gar blof? Tier;

die Augen aufgemalt beiderseits des Schnabels, unbeteiligt die Blicke

(sans y mettre de regards). Wer auf »blicklose Augen« kommt, verfehlt,

dalR Proust, im Bilde des gottvergessenen Schwans, den fixierenden
Spiegelblick einer adelvergessenen Dame beschreibt.

Zu fragen ist, ob gewisse Blicke nur als Spiegelblicke moglich und
gewisse andere als Spiegelblicke unmdoglich seien. Der Blick der Madame
de Guermantes z.B. unterliegt, in Ansehung aller ihm zugeschriebenen
Details, der Alternative, einer von beiden Blicken zu sein; die Herzo-
gin mag andere Personen, mag unreflektierte Dinge mit denselben teil-
nahmslos wirkenden Augen anstarren, sie vermag durch nichts von ihrer
conviction de dédoublement, die sich zweifellos auf den Blick auswirkt,
frei zu werden. Kritisiert aber Longinos, Xenophon, diesem Heros im
Schreiben, stehe es nicht an, »t&s év Tols dpdaAuols Muddv képas
Aéyew mapdévous aidruovas«,® so nennt er einen derjenigen Blicke,
die unmdglich Spiegelblicke sind: den (Xenophons Verallgemeinerung
beiseite) jungfraulich schamhaften, von entkleideten Freundinnen und
sogar vom eigenen nackten Korper sich abwendenden Blick. Der scham-
hafte Spiegelblick eines nackten Maddchens auf sich selber ist nicht dessen
spekulare Modifikation, er ist ein ganz anderer.>® Erinnert nun Longinos,
um bei ihm zu bleiben, anschlieRend an Homers Ausdruck >hiindische
Augen< (»kuvos dupata éxcov«), spricht er von einem auf beide Art
moglichen Blick; doch iibt der Spiegel, 1ldRt er diesen ein, sein octroi.

52 | [Pseudo-]Longinos, [De] sublim[itate] [TTep1 “Ymoious, Uber das Er-
habene] 4 (4). — Xenophon, rep[ublica] Lac[edaemonia] [Aakedaipovicov
TToAitela, Die Verfassung der Spartaner] 3,5. Griech. >kotrii< (sMddchen<)
ist unser >Pupille¢, lat. »pupilla< (Gunmiindiges Maddchenc), weil ein Madchen
(pupa) sich in ihr darstelle, d.h. spiegele.

53 | Ernst Bloch (Verfremdungen I, Frankfurt a.M. 1962, S. 14) sdhe das
ganz andere des Krperblicks ohne Spiegel darin, daB ihm ein Wesentliches
»gar nicht erscheint: ein Ohnekopf, ein Décapité ist der angeschaute Mensch
vor sich selbst«. Ich komme darauf in der Studie »Spiegelbilder« in diesem
Band [auf S. 115] zuriick.

54 | Homer, Ilias 1, 225.

59

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

Nicht allein das Besondere des einen oder anderen Spiegelblicks,
wie jenes von Proust oder jenes von Homer beobachteten, auch das
ausnehmend Besondere des Spiegelblicks als solchen a3t sich angeben.
Ich werde eines Blicks z.B. als eines spottischen gewahr, weil er so,
ndmlich spéttisch, auf mich wirkt; auf jemand anderen mag derselbe
Blick gutmiitig wirken. Aber ist dieser Blick, der auf mich und auf
ihn verschieden wirkt, iiberhaupt derselbe Blick? Sdtze von Josef Konig
abwandelnd®, ist zu antworten: Wenn ein Blick spottisch-wirkt, nicht
etwa spdttisch zu sein scheint, ist das so-Wirken des Blicks »dann un-
mittelbar das Sein [des Blicks; J. S.] und zwar das Sein desselben im
Sinne eines gewissen Daseins«; das spottisch-Wirken ist die Weise, in
welcher der Blick da ist. Wir kénnen spéttisch durch gutmiitig ersetzen,
so daR nunmehr das gutmiitig-Wirken des Blicks unmittelbar dessen
Sein ist, oder dessen Weise da zu sein.*® Physiologisch ein und derselbe,
ist der Blick einmal vorhanden; so-wirkend hingegen ist der eine Blick
zweimal da.”” Das so-Wirken sei »nur als erlebtes«, setzt Konig hinzu®®,
»s0-Wirken«, d.h. da-Sein; das vorhanden-Sein eines Blicks ist von je-
mandes Erleben nicht bedingt. Ein Blick ist als spottisch-wirkender da,
weil ich ihn so erlebe, er ist als gutmiitig-wirkender da, weil ein anderer
ihn so erlebt. Das Weil in diesem (und dem obigen) Satz begriindet
das erlebte so-Wirken keinesfalls als Ursache, woraufhin erst das Ge-
wahr-werden nachfolge; vielmehr sind Gewahren-als (Sehen-als) und
so-Wirken eines, das Gewahr-werden ist dessen Sein.

Werde ich meines Spiegelblicks als eines spottischen gewahr, kann
ich ihn schlechthin nur als einen so, ndmlich spottisch-wirkenden, ge-

55 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 28; siehe I.2.2 [ab
S. 45].

56 | Kénig (ebd.) entsprechend, kénnen wir formulieren: Der Blick ist da
sozusagen auf gutmiitige (bzw. spottische) Weise; >gutmiitigc (bzw. »spot-
tisch<) sind insofern Adverbien dieses Daseins und Seins.

57 | Eine Analogie zu diesem einen Blick, der zweimal da-ist, fiihrt Konig
an (ebd., S. 30): »Die Dinge, die so wirken, sind [...] keine als Dinge voraus-
gesetzten Dinge. Das Zimmer, das leer wirkt, ist nicht ein als Zimmer voraus-
gesetztes Zimmer. Freilich ist es auch nicht einfach deshalb ein Zimmer, weil
es leer wirkt; wohl aber ist es deshalb beispielsweise ein Zimmer. Es ist
mdglich, daR ein Zimmer von dieser Seite her leer wirkt, von jener Seite her
dagegen nicht. Und wenn nun ein Zimmer, das leer wirkt, ein Anderesist, als
ein Zimmer, das nicht leer wirkt, so ist ohne Widerspruch ein Zimmer (ndm-
lich ein als Zimmer vorausgesetztes Zimmer) zwei Zimmer (namlich zwei
nicht als Zimmer vorausgesetzte Zimmer).«

58 | Ebd., S. 40.

60

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wahren; er vermag nicht anders, z.B. gutmiitig, auf mich zu wirken. Der Modi des
scheinbare Widerspruch, daf ein und der selbe Blick zweimal da sei, Spiegelblicks
ist nicht allein unméglich, sondern notwendig®® unmdglich. Von jedem
so-Wirken zwar, welchem immer, ldRt sich aussagen, es sei méaglicher

Weise ein so-Wirken auf mehrere, also auf uns; von dem so-Wirken

meines (oder deines) Spiegelblicks indes 1dRt sich notwendiger Weise

kein fiir uns, wohl aber ein fiir mich (oder fiir dich) aussagen. Notwen-

dig ist das seiner Gewahren-als, z.B. als eines spdttisch-wirkenden,

mein Sehen-als, werde ich seines so-Wirkens gewahr als eines Seins

fiir mich allein. AuRRer in meinem Spiegelblick wird kein wie auch gear-

tetes Sein, mit niemandem zu teilen, notwendig mir jemals ansichtig.

Das Spiegeln, triigerische Doppelung des Ich, lGfst mich einsam mit mir

selbst zurtick; nicht einmal die mythische Gunst, die es Narzil} erwies,

daR er fortbliithe in gewandelter Gestalt, wird mir zuteil. Schneller als

jede Bliite ist mein Bild dahin.

5. Nicht selten sei es der Kopf, bemerkt Johannes Miiller eher beildufig,
der, »in leisen schaukelnden Bewegungen begriffen«, »an still sinnen-
de Menschen« auffalle, auch »an Liebenden«.® Kurz vorher erwdhnt er
das Bediirfnis, mittels Kopfbewegungen das Gesichtsfeld zu erweitern,
findet darin jedoch nur einen »Mangel des Blickes« und »den Ausdruck
der Ungeschicklichkeit«.® Die erste Stelle weist kaum rudimentdr, die
zweite gar ex negativo voraus auf eine Lehre, wie Viktor von Weizsa-
cker und Maurice Merleau-Ponty sie spdter vortragen®: DaR die Bewe-
gung, den Modifikationen unseres Blickes kongruent, sich keineswegs
auf Augenmuskeln und Augdpfel, Sehachsen und Neigungswinkel be-
schranke, daf viel mehr der Korper insgesamt an ihr teilnehme. Der eine
meint uns berechtigt, »das ganze Geschehen - Sehen + Bewegen - ei-
nen Akt zu nennen«®, der andere uns genétigt, unseren Korper fiir

59 | BloB unmdglich (d.i. nicht notwendig unmdglich) wére er, handelte
es sich darum, daR nur eine einzige Person anwesend ist.

60 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 267. Ebd. schreibt er auch: »Kdrper und Augen theilen hier die
gemeinsame Bewegung; aber die Stellung der Augen in Beziehung auf das
Haupt, ihren bewegten Boden wechselt in jedem Augenblicke.«

61 | Ebd., S. 265.

62 | Viktorvon Weizsédcker, Der Gestaltkreis. Theorie der Einheit von Wahr-
nehmen und Bewegen, zuerst 1940; hier zitiert nach der Ausgabe Frankfurt
a.M. 1973; Maurice Merleau-Ponty, L'(Eil et 'esprit, Paris 1964; hier zitiert
nach der deutschen Ausgabe »Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says«, hrg. und tbers. von Hans Werner Arndt, Hamburg 1984.

61

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»ein Wahrnehmung und Bewegung Verbindendes« zu halten.® Beider
Auffassungen dhneln einander, differieren aber, scheinbar Grund und
Folge unter sich tauschend, jedenfalls in einem: Die Bewegung, so
Weizsdcker, lasse »den Gegenstand erscheinen«®, als ware sie in visu
dessen Ermdglichungsgrund; die Bewegung, so Merleau-Ponty, sei
»die natiirliche Folge und das Zur-Reife-gelangen eines Sehens«.%
Merleau-Ponty spricht expresso verbo von einer Folge, Weizsdckers
Erscheinen-lassen dagegen ldft einen Grund nicht zu. In Wahrnehmen
sieht er »das Moment aktiven Handelns schon enthalten, ndmlich das
»Nehmen«. Wahrnehmen ist eben [...] eine Selbsttdtigkeit«, ist Bewe-
gung qua Selbstbewegung.®” Wir diirfen iiber das »ist< nicht hinwegle-
sen: »Die Wahrnehmung [...] ist«, steht emphatisch da, »Selbstbewe-
gung«.% Das Prinzip ihrer Verbindung wird angegeben: keine Identitét
(ist dasselbe wie), sondern eine »Verschrankung«®, i.e. ein Sowohl-
als-auch, welches gleichermallen ein Entweder-oder ist. Weizsdcker
erldutert das Prinzip am Beispiel der Drehtiir, durch die wir sowohl
hinein — als auch hinausgehen kénnen, doch entweder hinein- oder
hinausgehen miissen, so daf} unsere Sicht auf das jeweilige Vor-uns
(und dem jeweiligen Hinter-uns Entgegengesetzte) eingegrenzt wird.
Dementsprechend haben wir »es mit dem Verhdltnis des gegenseitigen

63 | V.v.Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 34. Der Begriff
»Akt¢ ist biologisch zu verstehen.

64 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 15.
65 | V.v. Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 34. Dieser
Formulierung gehen folgende Sétze vorher: »Wir betrachten einen Men-
schen, der einen Schmetterling beobachtet, welcher in seinem Gesichtsfeld
erscheint. Man darf annehmen, dal® zundchst sein Bild liber ein Stiickchen
Netzhaut gleitet. Es folgt eine Blickbewegung in der Flugrichtung des Tieres,
der bei dessen eigentiimlicher Flugweise bald Kopfbewegungen, Rumpfbe-
wegungen und Gangbewegungen folgen. Der Erfolg dieses vielseitigen Ein-
satzes der Muskulatur ist immer derselbe: sie ermdglichen eine mdglichst
kontinuierliche Abbildung des Tieres auf der zentralen Netzhautpartie. Auf
diese Weise bleibt trotz mannigfacher Storung der Beobachter mit dem Tiere
optisch vereint. Auch hier ldRt also die Bewegung den Gegenstand erschei-
nen [...]« (ebd., S. 33f.).

66 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 16.
67 | V.v.Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 31f.

68 | Ebd.,S. 50.

69 | Ebd.

70 | Zum Drehtirprinzip vgl. V. v. Weizsdcker, ebd. In einer Anmerkung zu
dieser Stelle (ebd., S. 279, Anm. 13a) sagt Weizsdcker, das Gleichnis »stammt

62

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausschlusses von Wahrnehmen und Bewegen zu tun«, mit ihrer gegen- Modi des
seitigen »Verborgenheit«™, haben es zu tun mit einer, die unsymmetri- Spiegelblicks
sche Relation des Grundes zur Folge ausschlieRenden, symmetrischen
Beziehung.”?
Lateinisch »speculo< wird vom Spahen, von einem mit-den-Augen-
Lauern gebraucht; die Briiderschaft zwischen >speculare« und >specu-
lumc¢ besagt eher Genealogie denn Etymologie: Spiegelblick. Der Spiegel
setzt das »AusschluBRverhdltnis«’® der Verschrankung aufer Kraft; die
(laut Weizsdcker) in dieser enthaltene »notwendige Bedingung, dal3
die Tétigkeit, wodurch mir etwas erscheint, selbst nicht erscheint,
und daf3, indem mir etwas erscheint, ich auch tdtig bin«™, entfdllt im

nicht von mir, sondern wird gelegentlich von Lou Andreas-Salomé gebraucht
(in>Mein Dank an Freud<, Wien 1931). Es wird wohlvon da in mein UnbewulR-
tes eingetaucht und spdter wieder erschienen sein.« Bei dieser Herkunft
liegt der Begriff »Verdrangung«< nahe. Tatsdchlich lesen wir bei Viktor von
Weizsdckers Neffen, Carl Friedrich v. W.: »Eine Wahrnehmung wird verdrangt,
damit die andere mdglich wird. Das ist das Drehtiirprinzip. [...] Freuds Be-
griff der Verdrangung ist hier nicht zuféllig aufgetaucht. Verdrangung ist
notwendig, um das Ich zu stabilisieren. [...] Auch die Seele [...] blickt auf
einmal nur in eine Richtung. Eben dies setzt der Begriff der gegenseitigen
Verborgenheit voraus« (C. F. v. Weizsdcker, Gestaltkreis und Komplementari-
tat, in: Zum Weltbild der Physik, 12. Auflage, Stuttgart 1976, S. 340).

71 | V.v. Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 50. In einer
Anmerkung zu dieser Stelle (ebd., S. 279, Anm. 14) bemerkt Viktor v. W.:
»Ich werde der Versuchung nicht folgen, die mdgliche Analogie zu [...] Ent-
wicklungen der heutigen theoretischen Physik (Unbestimmtheitsrelation) zu
untersuchen; es muR sich erst zeigen, ob der in der Unbestimmtheitsrelati-
on liegende Dualismus etwas mit unserem Prinzip der gegenseitigen Verbor-
genheit von Wahrnehmen und Bewegen zu tun hat.« — Carl Friedrich v. W.
hat, als Physiker, die Frage aufgegriffen und positiv beantwortet. Vgl. Ab-
schnitt II,3: Die Einheit von Wahrnehmen und Bewegen, in: Der Garten des
Menschlichen. Beispiele zur geschichtlichen Anthropologie, Miinchen/Wien
1977, S. 206—224, besonders. S. 215ff.

72 | Vgl. V. v. Weizsdcker, Pathosophie, Géttingen 1956, S. 360: »Hier ge-
raten also Bewegung und Wahrnehmung in eine besonders enge und aus-
schlieRliche Beziehung. AuBerdem ist eine Art von Symmetrie oder Spiegel-
bildlichkeit zu bemerken, derzufolge Bewegung das Wahrgenommene ist und
die Wahrnehmung Bewegung wahrnimmt.«

73 | V.v. Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 50. Im Buch
irrtlimlich >Anschlussverhaltnis<.

74 | Ebd.

63

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke spekularen Ansehen meiner selbst. Nicht allein ist es mdglich, sondern
es ist notwendig moglich, daf} die Selbstbewegung, durch welche mir
ein Gegenstand erscheint, auch selber erscheint; ich kann sie tiberdies
zum auszuspdhenden Gegenstand meiner Blicke machen. Jeder Schau-
spieler, der einen Augenaufschlag, das Werfen eines Blickes vor dem
Spiegel probt, weil} davon, er probt ja deshalb vor ihm. Sicherlich weil
er auch, wie eifrig er dort zu agieren habe, damit ihm die beabsichtigte
Nuance gelinge. Jener andere aber, Kleist erzahlt von ihm, ein junger
Mann, »iiber dessen Bildung damals eine wunderbare Anmut verbreitet
war«’®, hatte die Unschuld seines Blickes, welche ihm die Selbstbewe-
gung unentdeckt gelassen, eben vor dem Spiegel verloren, hatte die
ihm eigen gewesene Grazie des Dornausziehers, »trotz aller ersinnli-
chen Bemiihungen«, »tagelang vor dem Spiegel zu stehen«, »nachher
niemals wieder gefundenc. Seine Grazie hitte sich, wie von selber, ihm
neuerlich mitgeteilt, »wenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Un-
endliches gegangen« wdre, so daR er sich, beinah ein »Gliedermann,
beinah ohne BewulR3tsein aufgefiihrt hitte.

Merleau-Ponty nennt das »Ineinandergreifen« von Sehen und Be-
wegen ein »Rdtsel«’®; es zu 1osen, geht er, wie Weizsdcker, von der
Selbstbewegung aus: »Von einem Ding sage ich, daf} es bewegt wird,
aber mein Korper bewegt sich, meine Bewegung entfaltet sich.«’” Dieses
Sich, nicht denkend als gedachtes, vielmehr empfindend als empfunde-
nes, werde »durch eine narziRtische Verbundenheit dessen, der sieht,
mit dem, was er sieht, dessen, der beriihrt, mit dem, was er beriihrt«’®
konstituiert. Narzilmus ist, stricte, ein lediglich im Sehen begriindba-
rer Modus des Empfindens und, strictissime, beschrankt auf den Mythos
einer Person (weshalb die Rede von einem -ismus doppelt absurd klingt);
jedenfalls, zur gedanken-, bedenkenlos gestreuten Metapher verblaRt
und miBbraucht, drangt NarziRmus iiber das etwas-Sehen zu einem
Gesehen-werden hinaus, und zwar zu einem medialen Seiner-selbst-im-
Spiegel-ansichtig-werden. Merleau-Ponty kommt auf Spiegel wohl zu
sprechen’, ihre entscheidende Rolle darin, »daR mein Kdrper zugleich
sehend und sichtbar ist«®, vernachldssigt er. Der Korper »sieht sich
sehend«®!, heillt es, doch genau dieses vermag nicht, wer immer sich da
sehe, aufler durch Reflexion, in welcher das Selbst erscheint.

75 | Heinrich von Kleist, Uber das Marionettentheater.
76 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 16.

77 | Ebd.
78 | Ebd.
79 | Ebd., S. 21ff.
80 | Ebd.,S. 16.

64

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein bloRes Miteinander von Sehen und Bewegen hdtte wenig Er- Modi des
staunliches?®?, dem Ratsel ihres Ineinander indessen sind noch weitere Spiegelblicks
Silben zu finden; nicht alle werden in Spiegelschrift zu lesen sein. Den
Wechsel des Contuitus zeigt ein Wechsel in der Konvergenz der Augen,
in der Neigung ihrer Achsen an; die Sehweite, in der ihre Strahlen®
zusammentreffen, verrdt dem Physiognomen den Modus eine Blicks.
Zuweilen widerspricht die Sehweite unserer Distanz zum Gegenstand,
vor oder hinter ihm kreuzen sich dann die Augenstrahlen®, der Blick
geht wie durch ihn hindurch oder visiert zu knapp. Augen, die sich an
ihrem Objekt vermessen, blicken indessen unverstandig, selbst wenn
sie erblicken; hitten sie, was sie suchten, ohne Irren getroffen, wa-
ren sie kaum ohne Urteil. »Blick< und »blicken«< sind Worter aus dem
Sinnbezirk des Auges, dem inshesondere >sehenc< zugehdrt; jedoch
driickt >blicken¢ keineswegs immer aus, daf$ etwas gesehen wird. In
solchen Féllen nimmt das Verb andere Bedeutungen als die alte von
»blitzeng, >leuchtens, >gldnzenc< an; zum Beispiel verbindet es sich [mit]
dem Dativ: einem >blicken< meint nicht »ihn seherng, sondern »ihm mit
einem Blick ein Zeichen gebenc. Jeremias Gotthelf setzt beides auch
nebeneinander: »Die Mutter hatte ihm geblickt, sobald sie ihn sah,
das Méddchen aber schékerte mit ihm.«3 Des weiteren wenden wir den
Blick, senken ihn, halten ihn zuriick, um etwas nicht zu sehen, wie wir

81 | Ebd.

82 | Vgl. ebd., S. 16: »Dieses erstaunliche Ineinandergreifen von Sehen
und Bewegung [...].«

83 | Wie die Ausdriicke >Strahlen<, >Augenstrahlen< zu legitimieren sind,
siehe Abschnitte 1.2.8 [ab S. 72] und 1.2.9 [ab S. 78]. — Einer Angabe bei
Apuleius (Apol[ogia] 15) verdankt sich die Zuschreibung, der als Mathema-
tiker und Naturwissenschaftler bedeutende Pythagorder Archytas (1. Halfte
4. Jh.) habe den Terminus »Strahl¢ (lat. >radius« fiir griech. »aUyri<) im Sinne
von >Sehstrahl¢ eingefiihrt; Apuleius vgl. bei Hermann Diels/Walther Kranz,
Die Fragmente der Vorsokratiker, griech. u. dt., 6. Auflage 1951, S. 431. In
welchem Sinn der mit Archytas befreundete Platon (427-347) den Ausdruck
gebrauchte, ist schwierig zu entscheiden. »aUyris [...] éxovta T& dppata
ueoTa«, [De] Rep[ublica] VII, 516 a, meint sicherlich »die Augen voll Licht
haben«; aber an einer Spiegel-Stelle des »Timaios« (46 b) tibersetzt Marsilio
Ficino, entsprechend der Grundbedeutung, >adyris< mit >luminis¢, Franz Su-
semihl, er womdglich ein besserer Kenner der optischen Lehren Platons,
hingegen mit »des Sehstrahles«. Bereits Sophokles (496-406) hat, Ai[ax].
70, »oupnaTav alyai, wo es ebenfalls >Augenlicht< oder sAugenstrahl< hei-
Ren kann.

84 | Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter sblickenc.

65

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke anderseits einen Blick werfen, ihn heben ihn schweifen lassen, um
etwas zu sehen. Einige dieser Modi sind uns allen, auch ohne daf} wir
proben, durchaus vor Spiegeln angelegen.

Konnen wir also nicht sehen, ohne zu blicken, ist das Umgekehr-
te doch mdoglich: unser Blick bleibt dann ohne Ziel. Manch einem
wird nachgesagt, daR er von Zorn geblendet sei, obwohl er zugleich
zornsprithende Blicke schleudert. (Der Ausdruck steht nicht nur als
Metapher im Gebrauch; heute triibt die Errequng unsere Sinne bloR,
morgen raubt sie uns, dhnlich dem blendenden Sonnenlicht, alles Seh-
vermdgen.) Manch andere wandeln gedankenvoll umher und nehmen,
auf was ihr Blick fallt, nicht wahr. Beidemal entldRt das Auge leere
Blicke, die nichts erblicken. Man darf diesen Mangel, einen modus
deficiens in strengem Sinn, nicht geringachten: Wer aus Affekt, aus
Affektiertheit nichts mehr sieht, erinnert oft an Blinde; wie sie wirkt
er unmenschlich oder menschenfern. Deshalb erfal’t uns Grauen vor
dem blind wiitenden Ajax, ergreift uns Ehrfurcht vor Teiresias, dessen
blickloses Auge, auf Unsichtbares gerichtet, den Tod des Spiegelknaben
voraussieht.®

6. Die Gottin der Gerechtigkeit wird mit verbundenen Augen darge-
stellt: sie weil3, was sie tut, sieht aber nicht, wem sie es tut; vor ihren
Augen, denen der Blick verwehrt ist, kann niemand Gnade finden. Zu-
teilen von Gnade setzt Zuwenden des Blicks voraus; auch sie selber
wird, leuchtend im Lacheln des Auges, wenn sie vor Recht ergeht, dem
einen und dem anderen zugewendet. Die Zuwendung des Blicks impli-
ziert seine Zueignung; wen er auch trifft, jeden hat er anders getroffen,
weil er von jedem anders betroffen ist. Unsere Blicke (hierin den Far-
ben nach Goethes Lehre verwandt®) sind Taten und Leiden zugleich,
auch Goethes weiterer Satz, daR ihr Entstehen und sich-Entscheiden
eins sei¥’, palRt auf sie. Das GeschoR ist gleichgiiltig gegen das Ziel; es
durchmif3t seine Bahn, unangefochten, ob an deren Ende ein Feind,
ein Freund oder der Schiitze selber steht; es trifft ohne Ansehen der
Person. Auch bleibt die Deformation beim Aufschlag, abhdngig von
Ballistik und Material, dem Geschosse dufRerlich; ob es zersplittert,
bloR abplattet oder sogar heil austritt, ficht nur das Opfer an. Dagegen
fordert der Sehstrahl®, indem er sich fiir ein bestimmtes Ziel entschei-

85 | [Vgl.] Ovid, Metamorphosen, III, 346ff.

86 | [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil, Vorwort.
87 | Ebd., § 695. Die beiden Paragraphen 695 und 696 haben die gemein-
same Uberschrift »Wie entschieden die Farbe sei«.

88 | Vgl. Anm. 83.

66

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

det, selber seine Bestimmung heraus: den Blick, welcher er ist, modifi- Modi des

ziert der Blick, den er hat. Spiegelblicks
Der Blick unserer Augen sieht etwas, wie der Pfeil des Bogens die

Scheibe trifft, doch niemals kommt er unversehens ins Schwarze. Man

konnte den Sehstrahl einen entschiedenen Treffer des Sichtbaren nen-

nen, abermals an Goethe erinnert, dem der Fisch ein »entschiedener

Bewohner« des Wassers war, weil er »durch das Wasser zum Wasser«

gebildet worden®, oder das Auge ein entschiedenes Organ des Lichtes,

weil es ihm sein Dasein verdanke.*® Der Blick empfangt, was er ist, vom

Anblick, seine Bestimmung ist das Erblicken, ihn bilden die Aspekte

zum Sehen. Da indes die Ansicht wechselt, variiert auch der Blick; bei-

de ereilen sie einander. So ist der Blick, als Zeugung und Empfangnis

seiner Bilder, von androgyner Art. Wir erkennen durch das Sehen einen

Gegenstand, wie Adam noch in Luthers Sprache sein Weib »erkann-

te«®’: ndmlich S6hne und Téchter mit ihr zeugte, Bilder seiner selbst;

89 | Zitiert nach Hans Lipps, Goethes Farbenlehre. Ansdtze zu einer In-
terpretation (in: H. Lipps, Die Wirklichkeit des Menschen, Frankfurt a.M.
1954, S. 109). Vgl. dazu Goethe, Versuch einer allgemeinen Vergleichungs-
lehre (Weimarer Ausgabe, Reprint 1987, Bd. 71, S. 221): »Der Fisch ist fiir
das Wasser da, scheint mir viel weniger zu sagen als: der Fisch ist in dem
Wasser und durch das Wasser da; denn dieses letzte driickt viel deutlicher
aus, was in dem erstern nur dunkel verborgen liegt, ndmlich die Existenz
eines Geschdpfes, das wir Fisch nennen, sei nur unter der Bedingung eines
Elementes, das wir Wasser nennen, mdglich, nicht allein, um darin zu sein,
sondern auch um darin zu werden.« — Ahnlich heiRt es in Goethes »Einlei-
tung in die vergleichende Anatomie« (Weimarer Ausgabe, Bd. 72, S. 20):
»So bildet sich der Adler durch die Luft zur Luft, durch die Berghdhe zur
Berghdhe.« — Grundsatzlich formuliert Goethe (Anwendung verschiedener
Principien auf den Typus, dessen Bildung und Abdnderung; Weimarer Aus-
gabe, Bd. 72, S. 312f.): »Das Thier wird durch Umstdande zu Umstdanden
gebildet. Daher seine innere Vollkommenheit und seine ZweckmdRigkeit
nach aulRen.«

90 | [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil, Einlei-
tung.

91 | 1. Mose 4,1. Vulgata: »cognovit uxorem suam [* Er erkannte sein
Weib].« = Vgl. Grimm DWB, Dritter Band 1862, unter serkennenc: »den uralten
zusammenhang des wortes mit zeugen und gebdren legt am deutlichsten das
ags. cennan >pareres, cennend >praegnans¢, dcenned >natus, genitus< vor au-
gen. da beide worter und bedeutungen auch schon im Beowulf erscheinen,
lassen sie sich kaum auf geistliche einwirkung zuriickleiten; alts. ist kennid
»genitus, ahd. kichennit >gignit< und »nascitur<, archennit >gignit¢, der bibli-

67

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke doch »erkannte« sie auch ihn. Allerdings ist, was Mann und Frau erst
zusammen sind, unser Blick in einem: er hat das Bild als seine Schop-
fung und als seine Konzeption.

7. Vor Spiegeln leuchtet die Androgynie des Blickes, insofern dessen
Modi in auch-, nur- und nie-spekulare differenzierbar sind, exempla-
risch ein. Den Blick zu analysieren, ohne auf Spiegelblicke aufmerksam
zu sein, mag Physiologen und sogar einem Johannes Miiller, nicht
aber Philosophen und zumal keinem Sartre hingehen. Kaum weniger
negligent als Merleau-Ponty, kommt Sartre auf Spiegelung qua Refle-
xion zwar zu sprechen, z.B. auf »le sreflet-reflétant« réfléchi [* das
reflektierte Widergespiegelte-Wiederspiegelnde]« und »un sreflet-re-
flétant< réflexif [* ein reflexives Widergespiegeltes-Widerspiegeln-
des]«??; der Spiegel selber, obschon er im Abschnitt »Le regard« (L'étre
et le néant, III.1,4) thematisch so naheliegt, bleibt unbedacht. Nicht
bestritten wird die Giiltigkeit der Analyse, wohl aber ihre Vollstdndig-
keit.

Einer der phdnomenologischen Befunde, denen das Fehlen des
Spiegels zum Verfehlen ausschldgt, liefert ein Analogon zu jenem Aus-
schlufRverhdltnis zwischen Wahrnehmung und Bewegung, dem Prin-
zip der Drehtiir: Blick oder Augen; »il faut que ce soit l'un ou l'autre
[* es kann nur eins oder das andere sein]«.%* Wie erinnerlich, gilt das
consulto auch Verdrdngung genannte Prinzip nicht vor dem Spiegel;
schauen wir hinein, ob wir iiber unserem Blick auf uns selbst unserer
Augen noch gewahr werden. Zundchst sehen wir jedoch, mit Sartre,
von Spiegeln ab: »Sans doute, ce qui manifeste le plus souvent un
regard, c’est la convergence vers moi de deux globes oculaires. Mais
il donnera tout aussi bien a l'occasion d‘un froissement de branches,
d‘un bruit de pas suivis du silence, de Uentre-baillement d'un vo-
let, d‘un léger mouvement d'un rideau. Pendant un coup de main,
les hommes qui rampent dans les buissons saisissent comme regard a
eviter. Non deux yeux, mais toute une ferme blanche qui se découpe
contre le ciel, en haut d‘une colline. [...] Or, le buisson, la ferme ne
sont pas le regard: ils représentent seulement [‘ceil, car I'ceil n’est pas

sche sprachgebrauch fiihrte als edeln ausdruck ein oder bestdtigte cognos-
cere feminam, wie es bereits das classische latein auf den concubitus anwen-
dete.«

92 | Jean-Paul Sartre, L‘étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménolo-
gique, Paris 1943 (hrg. 1960), S. 359 [dt. von Justus Streller in: Das Sein
und das Nichts (Anm. 98), S. 392f.].

93 | Ebd., S. 316 [dt. S. 345].

68

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

saisi d‘abord comme organe sensible de vision, mais comme support Modi des
du regard. Ils ne renvoient donc jamais aux yeux de chair du quet- Spiegelblicks
teur embusqué derrigre le rideau, derriére une fenétre de la ferme:

a eux seuls, ils sont déja yeux. [* Ohne Zweifel ist das Sichrichten

zweier Augen auf mich dasjenige, was am hdufigsten einen Blick of-

fenbart. Aber er wiirde ebensogut gelegentlich eines Raschelns von
Zweigen, eines von Stille gefolgtem Gerdusches von Schritten, eines

halb offenstehenden Fensterladens, der leichten Bewegung einer Gar-

dine gegeben sein. Bei einem Handstreich erfassen die Médnner, die

durch das Gebiisch kriechen, als einen zu vermeidenden Blick nicht

zwei Augen, sondern ein ganzes weilles Bauernhaus, das sich oben

auf deinem Hiigel gegen den Himmel abzeichnet. (...) Das Gebiisch

und das Bauernhaus sind also nicht der Blick: sie stellen nur das Au-

ge dar, denn das Auge wird zundchst nicht als Sinnesorgan fiir das

Sehen aufgefalt, sondern als Trdger des Blickes. Sie verweisen also

nie auf die korperlichen Augen des hinter dem Gebiisch, hinter einem

Fenster des Bauernhauses versteckten Aufpassers: fiir sich allein sind

es schon Augen.]«*

Das bisher Zitierte bedarf keiner speziellen Obacht auf Spiegel; sie
geben darin, nehmen wir species ernst, keine besondere Art das Ge-
nus Ding ab, sind den Dingen vielmehr als etwas in derselben Weise
wie diese Vorhandenes zuzurechnen (ouvapidueiv®). Nicht anders als
das sich bewegende Gebiisch oder das weifle Bauernhaus, die Sartre
anfiihrt, erfasse ich auch den Spiegel, mittels dessen ich mich belau-
ert meine, als einen zu vermeidenden Blick; auch der Spiegel ist nicht
der Blick, sondern stellt nur das Auge, den Trager des Blickes, dar.
Eigentlich spekulare Probleme treten ebenfalls nicht auf, wenn Sartre
fortfahrt, der Blick sei weder »une qualité parmi d‘autres de l'objet
qui fait fonction d‘ceil [* eine der verschiedenen Eigenschaften des
Objektes, das als Auge tdtig ist]«, noch sei er »la forme totale de cet
objet [* die ganzheitliche Gestalt dieses Objektes]«.%® Doch werden sie
unausweichlich, wenn er dem Blick abspricht, »un rapport mondain«
qui s’établit entre cet objet et moi [* eine >weltliche« Beziehung, die
zwischen dem Objekt und mir entsteht]«”” zu sein; denn zwischen mir
und dem Spiegel als diesem Objekt besteht eine solche Beziehung zwei-
fellos. Ich bin eben nicht »weit davon entfernt, den Blick an jenen

94 | Ebd., S. 315f. [dt. S. 344].

95 | Naheres siehe im letzten Absatz von I.2.7, insbesondere in Anm. 105
[auf S. 71f.].

96 | J.-P. Sartre, [L'étre et le néant,] a.a.0. [Anm. 92], S. 316 [dt. S. 344]
97 | Ebd. [dt. S. 344].

69

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Objekten, die ihn offenbaren, wahrzunehmen [...]«%, sobald ich ihm
auf (Sartre: »sur«) einem Spiegel begegne.

Der letzte, vorwegnehmende Satz gehort bereits zu der sich un-
mittelbar anschlieRenden Passage, die gleichsam eine Antwort des
Spiegels, iiberdies das phdnomenologische Verfahren der ¢moxr zu
provozieren scheint: »Bien au contraire, loin de per-cevoir le regard
sur les objets qui le manifestent, mon appréhension d‘un regard tour-
né vers moi paralt sur fond de destruction des yeux qui >me regar-
dent«: si j'appréhende le regard, je cesse de percevoir les yeux: ils
sont 13, ils demeurent dans le champ de ma perception, comme de
pures présentations, mais je n’en fais pas usage, ils sont neutralisés,
hors jeu, ils ne sont plus objet d'une thése, ils restent dans l'état de
>mise hors circuit« ol se trouve le monde pour une conscience qui
effectuerait la réduction phénoménologique prescrite par Husserl. Ce
n’est jamais quand des yeux vous regardent qu’‘on peut les trouver
beaux ou laids, qu’on peut remarquer leur couleur. Le regard d‘autrui
masque ses yeux, il semble aller devanteux. [* Ganz im Gegenteil: weit
davon entfernt, den Blick an jenen Objekten, die ihn offenbaren,
wahrzunehmen, erscheint meine Auffassung eines auf mich gerichte-
ten Blickes auf dem Grunde einer Zerstérung der Augen, die >mich er-
blicken<: wenn ich den Blick erfasse, nehme ich die Augen nicht mehr
wahr: sie sind da, sie verbleiben in meinem Wahrnehmungsfelde als
reine Darbietungen, aber ich mache von ihnen keinen Gebrauch, sie
sind neutralisiert, nicht mit im Spiele, sie sind nicht mehr Gegenstand
einer Setzung, sie verbleiben im Zustand des »Ausgeschaltetseinsg,
in dem ich die Welt fiir ein BewuRtsein befindet, das die von Husserl
vorgeschriebene phdnomenologische Reduktion ausgefiihrt hat. Nie-
mals kann man Augen, die einen ansehen, schon oder haRlich finden,
kann man ihre Farbe feststellen. Der Blick des Anderen verbirgt seine
Augen, er scheint vor ihnen zu stehen.]«* Da Sartre die Analyse hier
beendet, glaubt er unseren Blick der Alternative »percevoir le monde
[* die Welt wahrnehmen]« oder »saisir [...] un regard fixé sur nous
[* einen auf uns gerichteten Blick erfassen]« ausgesetzt: »C’est que
percevoir, c’est regarder, et saisir un regard n’est pas appréhenser un
objet-regard dans le monde (a moins que ce regard ne soit pas dirigé
sur nous), c’est prendre conscience d‘étre regardé. [* Wahrnehmen ist
ndmlich erblicken, und einen Blick erfassen ist nicht ein Blick-Objekt

98 | Zitiert nach der deutschen Ubersetzung: Jean-Paul Sartre, Das Sein
und das Nichts. Versuch einer phdanomenologischen Ontologie, erste voll-
standige dt. Ausgabe, Hamburg 1962, S. 344.

99 | J.-P. Sartre, [L'étre et le néant,] a.a.0. [Anm. 92], S. 316 [dt. S. 344].

70

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Welt auffassen (es sei denn, dieser Blick wdre nicht auf uns Modi des
gerichtet), es ist vielmehr BewuRtsein davon erlangen, erblickt zu wer- Spiegelblicks
den.]«' Wer mochte jemals, den eigenen Blick im Spiegel erfassend,

eines Erblickt-seins bewul3t werden?

Das Phinomen, dal der nicht-spekulare Blick die Augen, welche
ihn auf mich richten, hinter sich verschwinden lasse, mag trefflich
beobachtet und treffend beschrieben, die Wendungen, sie seien dann
»neutralisés [* neutralisiert]«, seien dann »hors jeu [* im Spiele]«,
mogen metaphorisch gelungen sein; zur Berufung auf Husserl taugen
weder jenes Phanomen noch diese Metaphern. Dal die Augen nicht
mehr »objet d‘une thése« (einer »Setzung«), sondern Objekt des »mise
hors circuit« (des »>Ausgeschaltetseins<'®?, der >Einklammerung¢) sei-
en, ist phdnomenal nicht aufweisbar, es ist eine theoretische, namlich
die phdnomenologische Einstellung, damit das reine, d.h. nicht auf
das Ich bezogene Phdnomen allererst zur Anschauung komme.*? Nur,
taugt diese émoxrj iiberhaupt fiir meinen Spiegelblick? Vermag ich bei
meinem Blick mir in die Augen iiberhaupt diese Augen dem »rapport
»mondain««, der weltlichen Setzung zu entziehen? Man ist versucht,
die Antwort in einem Beispiel abzutun: dem Spiegelblick einer Da-
me wie der Herzogin von Guermantes. Deren Augen sind auf Spuren
aus, nach Inkorrektheit, wenn schon nicht nach Schoénheit, spihend
en détail, auch in Details threr selbst.’® Aber diese exemplifizierende
Antwort tut der Frage kaum genug, man entdecke denn das Spezielle
darin. Auch der Spiegel als solcher gehort zu den Dingen der Welt,
freilich nicht in derselben Weise, wie Dinge sonst zu ihnen gehoéren; so
ist auch seine Weltzugehorigkeit, wie er selber, von besonderer Art. Man
nivelliere den Spiegel, argumentiert Josef K6nig'%, »wenn man ihn,
der allerdings so gut ein Ding ist, wie das Ding, das er spiegelt, un-
ter die Dinge rechnet« (ouvapiSueiv i Tivi®). Aber »das Tiefere« sei,

100 | Ebd. [dt. S. 344].

101 | So die dt. Ubersetzung, S. 344.

102 | Vgl. dazu etwa Edmund Husserl, Die Idee der Phdnomenologie. Fiinf
Vorlesungen, hrg. u. eingel. von Walter Biemel, Husserliana, Bd. II, 2. Aufla-
ge, Haag 1958, S. 44f. — Vgl. auch Werner Marx, Die Phdnomenologie Edmund
Husserls. Eine Einfiihrung, Miinchen 1987, S. 24ff., S. 32ff. zu émoxn.

103 | Dieser Satz steht, etwas abweichend, in meinem Essai »Canetti. Ver-
blendung und Verwandlung« (in: J. Schickel, Spiegelbilder. Sappho/Ovid,
Wittgenstein/Canetti, Marx/Piranesi. Interpretationen, Stuttgart 1975, S.
92); er gehort seit 1958 in den Zusammenhang der »Spiegelschrift«.

104 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 69f.

105 | Vgl. ebd., S. 69, Anm. 1: »So gebraucht z.B. Aristoteles das Wort an

71

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»dal dennoch nur auf diesem Wege der Unterschied beider unverlierbar
gemacht werden kann. Denn unumkehrbar und insofern unverlierbar
ist im Unterschied zu dem Ding, das gespiegelt wird, der Spiegel das
Ding, das jenes spiegelt.«’ Um Konigs Argument aufzunehmen: Wie
der Spiegel wird auch der Spiegelblick nivelliert, wenn man ihn, der
allerdings so gut ein Blick ist, wie sonst ein Blick, der etwas sieht,
unter die Blicke rechnet. Ebenfalls gilt: Allein im Unterschied zu einem
Blick, der die Welt (mitsamt den Augen) auszuschalten scheint, ist der
Spiegelblick ein Blick, der die Augen (mitsamt der Welt), anstatt sie
einzuklammern, im Vollzuge seines Sehens zur Setzung bringt.”’

8. Wir kommen zum Sehen erst, wenn wir erblicken, und nicht schon,
wenn wir mit unserem Blick agieren; das eine ist sowenig das andere
wie gehen und zum Ziele kommen. Was philosophisch im Hintergrund
liegt, wird an einer Distinction des Aristoteles deutlich: »[...] man
sieht zugleich [»&ua«; J. S.] und hat gesehen, iiberlegt und hat iiber-
legt, denkt und hat gedacht'®; aber man lernt nicht und hat gelernt
[...] durchschreitet nicht zugleich (»oU y&p &ua«) und hat durch-
schritten, baut nicht und hat gebaut [...].«'® So hat die Kolonne eine

einer liberhaupt, aber hier lediglich in logischer Riicksicht, denkwiirdigen
Stelle (1097 b). Die Rede ist dort von der Eudaimonie. Und Aristoteles sagt
nun: sie sei das am meisten Begehrte unter allem Begehrten. Die Eudaimonie
ist also ein Begehrtes: die nivellierende Bestimmung! Allein sie ist es un
ouvapidpoupévny, d.h. als ein nicht zu dem (librigen) Begehrten oder unter
das (librige) Begehrte zu Zihlendes oder zu Rechnendes.« — Zur Eudaimonie
siehe das Scholion »Leibniz: Miroirs vivants« [in diesem Band ab S. 299].
106 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 70.

107 | Die entgegen Sartre behauptete Geltung dieses Zur-Setzung-Brin-
gens vermag hinsichtlich der Augen wohl einzuleuchten, hinsichtlich der
Welt, einer von eigenartiger Art, ist sie freilich zu begriinden. Siehe dariiber
die Studie »Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet]. — Husserl
betreffend, verweise ich auf Anm. 32 (zu I.1.3 [auf S. 27]) und das im zuge-
horigen Text Gesagte.

108 | Beziiglich dieser Parallelitdt von Sehen und Denken erinnere ich an
das im letzten Absatz von I.1.6 Gesagte [auf S. 39].

109 | Aristoteles, Met[aphysik] 1048 b23-31. Da ich diesen Passus zum
Gegenstand des erwdhnten Aristoteles-Scholion mache, begniige ich mich
hier mit einer, an Eugen Rolfes (Philos[ophische] Bibl[iothek], Bd. 3, Leip-
zig 1928) angelehnten deutschen Ubersetzung. Hinzugefiigt sei die versio
latina: »[...] videt et vidit, sapit et sapuit, intelligit atque intellexit; sed non
discit et didicit [...], non [...] simul ambulat et ambulavit, neque aedificat

72

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Furt durchschritten, sobald sie das andere Ufer erreicht; ist sie indes- Modi des
sen dort, durchschreitet sie die Furt nicht mehr. Wahrend an einem Spiegelblicks
Haus gearbeitet wird, baut der Architekt es noch und hat es nicht be-
reits gebaut. Derlei Tdtigkeiten sind laut Aristoteles lediglich »Wege
zum Ziel« (»Tédv Tepl 1O TéAos«!™?), zum jenseitigen Ufer oder zum
schliisselfertigen Haus, selber ist »kein Ziel« (»oUSepia TéAos«!™). Ex
nennt sie daher »Bewegungen« (»xiwvrjoeis«'*?); denn auch diese haben
ihr Ende nicht in sich selber, sie dauern fort, bis sie zur Ruhe kommen.
Was aber noch in Bewegung ist, sich wie ein dahinfliegendes Geschof3,
wie eine marschierende Kolonne noch unterwegs befindet, hat seine
Aufgabe erst zum Teil verwirklicht: die Kolonne mag von der Furt abir-
ren, das Geschol3 vorzeitig krepieren. Solange die Bewegung andauert,
sind Zufdlle nicht ausgeschlossen, bleiben Moglichkeiten offen, solan-
ge ist sie »unvollendete Bewegung« (»kivnois ateAris« ).

Beim Sehen nun soll es anders sein: es ist eine »Tdtigkeit, in welcher
sich das Ziel findet« (»keivy évuttdpxel TO TéAos kai 1) Tp&Eis«™),
es trifft einen Punkt, in dem es ihn visiert. Wer einen Feind sieht, verlor
die Mdglichkeit, ihn tibersehen zu haben, wahrend die Kugel, ob aufs
genaueste gezielt, bis zuletzt ihn fehlen kann. Als Bewegung 1dRt sich
das Sehen keinesfalls fassen: wer sollte es, das in seinem eigenen Au-
genblick, einem einzigen, irgendwohin kommt und zugleich da ist, un-
terwegs aufhalten. Es mul als in sich vollendete Wirklichkeit (qua Wirk-
samkeit) bestimmt werden oder, mit dem Aristotelischen Terminus,
als »évépyeia«.’® Anders als die Augen der niederen Tiere, »die noch
nicht das »enthalten, was im Auge »als Ziel begriffen<'® ist«, schreibt
Hans Lipps, auf Aristoteles sich berufend'’, »hilt sich das Sehen des

et aedificavit [...].« Erste Formulierungen zu diesem Abschnitt 1.2.8 finden
sich in meinen Essais »Piranesi. Schwarze Trdume aus Stein« (in: J. Schickel,
Spiegelbilder, a.a.0. [Anm. 103], S. 121ff., S. 130f.) und »Mo Ti. Der Spiegel
und das Licht« (in: J. Schickel, GroRe Mauer, GroRe Methode. Anndherungen
an China, Stuttgart 1968 (als Taschenbuch Frankfurt a.M. 1976), S. 305f.)
[in diesem Band ab S. 347].

110 | Met[aphysik] 1048 b19.

111 | Met[aphysik] 1048 b18.

112 | Met[aphysik] 1048 b28.

113 | Met[aphysik] 1048 b29.

114 | Met[aphysik] 1048 b22f.

115 | Met[aphysik] 1048 b34.

116 | Goethe, zit. nach H. Lipps, Goethes Farbenlehre, a.a.0. [Anm. 89],
S. 110.

117 | Ebd., S. 110 f.; Met[aphysik] 1048 h18-36.

73

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Menschen in seinem eigenen Ziel: man will >zum Sehen< kommen. Das
Sehen des Menschen ist etwas, was — wie auch das Denken - in einem
ausgezeichneten Sinn s»vollzogen«, aber nicht nur betdtigt wird.«

Jedoch scheint der Satz, daR unser Sehen nicht Bewegung sei,
vielmehr im Augenblick vollendete Wirklichkeit, auch anfechtbar zu
sein. Gemdl} einer plausiblen Etymologie liegt dem Sinogramm >chienc
(>sehenc), das Bild eines Licht aussendenden Auges zugrunde | : sehr
frithe Schreibformen zeigen einen um einen Punkt (Pupille) gezogenen
Kreis (Iris) innerhalb einer Ellipse (Auge), von der Strahlen ausge-
hen® 18 Demnach meinten die Chinesen, aus ihren Augen falle Licht
auf die Dinge, sie sichtbar zu machen. Diese Meinung wurde auch im
antiken Griechenland geteilt, allerdings nicht von Aristoteles, der »zu
der Ansicht (neigt), daf® wir dadurch sehen, daR wir von aulRen her
Eindriicke empfangen«.”™ Ahnlich dem brahmanischen Nyaya, nach
dessen Aussage »ein feiner, unsichtbarer Feuerstrahl vom Auge zum

118 | Den prégnanten terminus technicus »Sinogrammc fiir die chinesi-
schen Schriftzeichen iibernehme ich von Wolfgang Miinke, Die klassische
chinesische Mythologie, Stuttgart 1976.

Léon Wieger (Caractéres Chinois. Etymologie. Graphies. Lexiques, 4. Auflage,
Taichung [Taiwan; J. S.] 1963) und Bernhard Karlgren (Grammata Serica
Recensa, Stockholm 1957) fiihren diese Etymologie nicht an. Karlgren bildet
unter Nr. 241 b, ¢, d zwei Inschriften auf Yin-Knochen und eine auf Chou-Bron-
ze ab: »The graph shows a »man<with a big »eye<.« Hingegen steht in »Analysis
of Chinese Characters, from Baller’s Mandarin Primer. Based Mainly on Dr. L.
Wieger’s Etymological Lessons and the Shuo Wen«, 0.0., 0.J., unter Nr. 85 zu
lesen: »chien, To see. This is the 147th radical, of characters relating to sight,
perception. Wieger explains it as an eye, on a man (W. 158 C). But Chalfant*
finds a writing more ancient than the seal writing(:) [chien; J. S.], which is a
picture of the eye emitting light.« Er bekréftigt diese Interpretation: »The
Chinese believe that light comes out of a normal eye, enabling it to see.« Ich
schlieRe mich seiner Interpretation an; sie leuchtet wegen der dahinterliegen-
den mikro-makrokosmischen Entsprechung (siehe Anm. 120) durchaus ein.
*F. H. Chalfant, Early Chinese Writing, in: Memoirs of the Carnegie Museum
Pittsburgh, 1906, 4,1. Chalfants picture ist den Abbildungen bei Karlgren
sehr dhnlich, doch hat dessen Interpretation sich durchgesetzt.

119 | Ingemar Diiring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines
Denkens, Heidelberg 1966, S. 563. Diiring fiihrt S. 563, Anm. 43, zwei Beleg-
stellenan: Top[ik] I 14, 105 b6: »Opdouev eiodexSuevoi Ti, OUK EKTTEUTTOVTES.
[* Wir sehen, indem wir etwas in uns aufnehmen, nicht, indem wir etwas
aussenden (Topik, griech.-dt., Bd. 1, hrg. und lbers. von Hans Giinter Zekl,
Hamburg 1997, S. 33)].« De an[nima] II 7, 419 al7: »w&oxovTos Ydap Tl

74

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegenstand hineilt, um ihn zu erfassen«'®, lehrte Empedokles (und, Modi des
wie manche behaupten, andere bestreiten, Platon), »da das Auge Spiegelblicks
feueriger Natur sei, und daR das Sehen erfolge, indem das Licht aus

ToU aiodnTikoU ylyvetan 16 8pdv [* Denn das Sehen kommt zustande
dadurch, daB das Wahrnehmungsvermdgen etwas erleidet (Uber die Seele,
hrg. von Ernst Grumbach, {ibers. von Willy Theiler, Darmstadt 1959, S. 37)].«
Auch »De sensu« ist heranzuziehen.

120 | Walter Ruben, Geschichte der indischen Philosophie, Berlin 1954, S.
253. Ruben schreibt ebd.: »Kein Hinduphilosoph ist damals oder spdter bei
diesem Problem auf den Gedanken gekommen, statt vom Gesichts-Feuer-
strahlvon den vom Gegenstand ausgehenden Lichtstrahlen und ihrer fiir den
Hindu nicht meRbaren, ungeheuren Lichtgeschwindigkeit oder von Sternen,
die viele Lichtjahre von uns entfernt sind, zu reden [...]. Die Hindu-Philoso-
phen kamen von der uralten Tradition der Mikro-Makrokosmos-Analogie von
Sonne und Auge nicht los, die letztlich der Nyayalehre (um 500 post) vom
Lichtstrahl des Auges zugrunde liegt.« Vgl. dazu Nyaya Philosophy. Literal
Translation of Gautama’s >Nyayasutra< & Vatsyayana’s »Bhasya< along with a
free and abridged translation of the Elucidation by Mahamahopadhyaya Pha-
nibhusana Tarkavagisa; part I, Calcutta 1967, S. 45f. (Elucidation von Sutren
IIT 1,45 und III 1,34); part ITI, Calcutta 1972, S. 55 (fiir Sutra 34), S. 66ff.
(fiir Sutra 45ff.). — Sutra 34 z.B. lautet: »Perception [...] is due to a specific
form of contact between the rays (rasmi, i.e. the rays supposed to be radia-
ting from the eyes) and the object.«

121 | EmilWilde, Geschichte der Optik, vom Ursprunge dieser Wissenschaft
bis auf die gegenwartige Zeit, Erster Theil, Berlin 1838, S. 7. — Ob Platon
womdglich ein Doppeltes gelehrt habe: dal® Lichtstrahlen von den Dingen
her in unsere Augen fielen, daR aber Strahlen, weder aus Licht noch aus
Feuer, namlich Blickstrahlen, von unseren Augen zu den Dingen hinkdmen,
untersuche ich in einem Scholion (vor allem am »Timaios« und am Calcidius-
Kommentar) [von Schickel nicht ausgearbeitet]. Eine Sehtheorie, die sich
des Spiegels argumentativ bedient, hat Adelard von Bath (Bliite zwischen
1116 und 1142) vorgetragen: »[...] im Gehirn wird eine gewisse feine Sub-
stanz hergestellt, die von der gleichen Beschaffenheit wie Feuer ist. Sie
gelangt durch den Sehnerv ins Auge und dringt durch die Pupille nach drau-
Ren. Dieser>Sehhauch« (oder >feurige Kraft<) fahrt dann mit phantastischer
Geschwindigkeit zum sichtbaren Kérper, wo ihm die Form des Krpers einge-
prdgt wird. Zuriickgekehrt zu seinem Ursprung, teilt der Sehhauch diese
Form dann der Seele des Beobachters mit.« Adelards Spiegel-Argument lau-
tet nun, allein diese Theorie kdnne erkldren, »wie man sich selbst im Spiegel
sieht: der Sehhauch wird vom Spiegel zuriick in das Gesicht des Betrachters
reflektiert, empfangt dort dessen Form und kehrt {iber den Spiegel zum Auge

75

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke dem Auge, wie aus einer Laterne ausstrome«*?!; die Optik Euklids und
die Katoptrik Damians, gab deren Argumentation sich auch wissen-
schaftlicher, lehrten kaum anderes.*?? »Nach der Meinung einiger alten

und schlieBlich zur Seele zuriick. [...] Adelard bezeichnet die [...] Theorie
als jene »gottliche Meinungg, die Platon im >Timaeus< darlege, und er unter-
stiitzt sie durch einige lange wortliche Zitate aus der >Timaeus<-Fassung von
Chalcidius« (David C. Lindberg, Auge und Licht im Mittelalter. Die Entwick-
lung der Optik von Alkindi bis Kepler, Frankfurt a.M. 1987, S. 171f.). Vgl.
Adelard von Bath, Die >Quaestiones naturales< des Adelardus von Bath, hrg.
von Martin Miiller, in: Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelal-
ters, Bd. 31/II, Miinster 1934.

122 | Vgl. E. Wilde, Geschichte der Optik, a.a.0. [Anm. 121], S. 13 bzw. S.
62. — Zu Euklid sei M[ax] Herzberger, Strahlenoptik (Die Grundlehren der
mathematischen Wissenschaften in Einzeldarstellungen [mit besonderer Be-
riicksichtigung der Anwendungsgebiete]; Bd. XXXV), Berlin 1931, S. 179f.,
zitiert: »Bedenken wir, daR die Griechen annahmen, die Lichtstrahlen gin-
gen vom Auge aus (Sehstrahlen!) zu den Dingen, so wird es verstandlich
erscheinen, daR im Altertum und im Mittelalter die Fragen der optischen
Projektion das grofte Interesse fanden. In der dem Euklid (ca. 300 v. Chr.)
zugeschriebenen Optik finden wir eine eingehende Darstellung der Gesetze
der Perspektive, in seiner Katoptrik finden wir eine Darstellung der Gesetze
vom Sehen durch Spiegel. Als Bildpunkt bezeichnen Euklid und seine Nach-
folger den Punkt, in dem der reflektierte Hauptstrahl das vom Objektpunkt
aus auf den Spiegel gefdllte Flachenlot schneidet. Erst Kepler gab fiir diese
Wahl eine Begriindung. Es handelt sich um den sagittalen Bildpunkt*; dieser
ist beim beiddugigen Sehen bevorzugt dadurch, dall wir meistens die Augen
symmetrisch zur Meridianebene durch den Objektpunkt halten. Interessant
ist, dall Euklid annahm, vom Auge gingen nur diskrete Lichtstrahlen aus;
hierdurch konnte er die Tatsache erkldren, daR Gegenstdnde nicht mehr ge-
sehen werden kénnen, wenn sie dem Auge in zu groRer Entfernung, d.h.
unter zu kleinem Winkel dargeboten werden.«

* Sagittal-, Aquatorial-, in Wortverbindungen wie S.-Ebene, S.-Schnitt, S.-
Strahl usw. Hauptschnitt durch ein optisches System, in dem lediglich die
Kriimmungsmittelpunkte der Linsenfldchen, nicht aber seitlich der optischen
Achse liegende Ding- bzw. Bildpunkte liegen. Er steht senkrecht zur Meridi-
onalebene; in der iiblichen Darstellung durch die zur Zeichenebene senk-
rechte Ebene wiedergegeben« (ABC der Optik, Hanau 1972). »sagittal¢, von
lat. »sagitta¢, >Pfeilc.

Damianos von Larissa verfalte wahrscheinlich »kepaAeia Tdov omTIKGDVY
utro Jéoecov [* Grundlegende Thesen der Optik]«, deren dritter Teil der
Katoptrik gilt: »[...] das Werk ist ohne Originalitdt, erlaubt aber die Rekon-

76

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathematiker«, resiimiert Gotthilf Heinrich von Schubert, »sollte das Modi des
Sehen da geschehen, wo der vom rechten und der vom linken Auge Spiegelblicks
ausgehende Strahl wie an der Spitze eines Kegels zusammentréafen«.*?
Schubert, Naturwissenschaftler nicht minder als Naturphilosoph, beeilt
sich hinzuzusetzen, die physikalische Unzuldnglichkeit solcher An-
sichten habe schon Basilius nachgewiesen, »ein vertrauter Freund der
Natur unter den Vitern«.'*

Gewild hitten sogar Ankldnge an derlei Theorien, wéren sie nichts
als Physik, langst ausgedient, indes kommt ihnen noch andere Bedeu-
tung zu. Daher beziehen wir das Recht, vom Strahl der Augen zu reden,
welcher den Spiegel trifft. DaR jemand sein Augenlicht ausschicke, um
etwas zu erblicken, ist nicht gemeint; diese Erkldrung des Gesichts
wurde vor der physikalischen und physiologischen Optik so unglaub-
wiirdig wie Uberlieferungen, Kaiser Tiberius habe mittels der Phospho-
reszenz seiner Augen im Dunkel sehen konnen.'? Natiirlich leuchten
unsere Augen nicht, es sei denn, sie reflektierten Licht, allein auch ihr
Reflex verblafit angesichts des griinlich hellen Scheins, den das tape-
tum lucidum im Katzenauge selbst noch der Nacht zuriickgibt. So viel
ist sicher: damit wir die Dinge sehen, muR ihr Abglanz auf uns fallen.
Die Wendung »>Strahl der Augen« verstof3t nicht gegen die Natur, ihr
Sinn liegt jenseits der Physik. Die Wendung »Augenlicht¢ aber, was im-
mer sie einst besagt hat, rechtfertigt sich, nunmehr schéne Metapher,
im Widerleuchten des Blickes.'?

Die zwei Worter svisieren< und »Strahl¢, bei Gelegenheit wie ange-
legentlich gebraucht, legen eine Spur zu anthropologischem Befund.
Das Grimmsche Worterbuch verzeichnet als nhd. einzig noch giiltige
Bedeutung von >visieren«: »scharf ins auge fassen, den blick scharf auf
einen punkt richten [...] im besonderen sinne zielen nach etwas«.’
Wer irgendein Ziel visiert, der muf3, um mit seinen Augen ins Schwarze

struktion von Versuchen des Ptolemaios iiber die Geradlinigkeit des Seh-
strahls und die Ausdehnung des Gesichtsfeldes« (Lexikon der Alten Welt,
Ziirich/Stuttgart 1965, S. 688).

123 | Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, 5.
Auflage, Stuttgart 1877, S. 212.

124 | Ebd.

125 | Uberliefert bei Damian (siehe Anm. 122); vgl. E. Wilde, Geschichte
der Optik, a.a.0. [Anm. 121], S. 61.

126 | Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter >Blick«: »schon und oft
verwendet unsere sprache blick vom licht und strahl des auges, das ja selbst
das sehende, leuchtende ist.«

127 | Grimm DWB, Zwdlfter Band (2. Abt[eilung]) 1951, unter >visierenc.

77

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

zu treffen, in gerader Richtung abkommen; beim Gewehr fixieren Kim-
me und Korn den Verlauf der Geraden. Ihr entlang verlaufen, ebenso
wie Pfeile, die Sehstrahlen der Augen.'?® Die Etymologie signiert es:
»Strahl, m., telum, sagitta, pilum; fulmen; radius. [...] auszerhalb des
germ. kslav. stréla, f. >pfeik [...] als entlehnung noch aus der slav.
gruppe lit. stréla-s, stréla m. f. >pfeilc. als urspr. bedeutung erscheint
»pfeils, wobei die wortfindung moglichst weit nach osten zu schieben
ist.«’° Das Sehen also, obwohl es nichts von einem Lichtstrahl an sich
hat, kann, ja muf, dennoch als Strahl begriffen werden. Wir sehen
etwas in der Weise des Pfeilschusses, der Blick erreicht pfeilgerade
sein Ziel. Auch daR wir sagen, jemand faf3t einen Gegner ins Auge oder
er richtet den Blick auf ihn, deutet die Nahe zum Bogenschiel3en an,
doch wird kein Pfeil gerader gerichtet als der Augenstrahl; gewify wird
auch keiner schneller sein, und gébe die Sehne ihm Lichtgeschwindig-
keit. Nur der Sehstrahl trifft in einem einzigen Augenblick, welcher
sein eigener ist, und hat bereits getroffen, nur im SchuR dieses Pfeils
sind Bogen und Scheibe eins. Derselbe Pfeil fliegt auch vom Ich zum
Spiegel-Ich. Nur vor dem Spiegel gilt, daf3 ich mich sehe und zugleich
gesehen habe, also mich selbst erblicke. Die Zeit, die mich von meinem
Photo distanziert, macht mir mein Spiegelbild nicht fremd.*°

9. Ein Jahrhundert hat es gedauert, bis dem Ensemble der Augenbewe-
gungen, das Johannes Miiller 1826 zur Constituante der Modi des Ge-
sichtssinnes erhoben hatte, der Grundmodus gefunden war: Helmuth
PleRner erkannte ihn 1923 in der Strahligkeit qua Gerichtetheit des
Blicks. »Die Sehstrahlfunktion«, schrieb er in seinem Buch »Die Ein-
heit der Sinne«, »darf man nicht in eine Summe von Augenmuskel-

128 | Auch die ballistische Kurve eines Geschosses und sogar der Seit-
wartsbogen, in welchem Indianer ihren Tomahawk ins Ziel zu werfen vermé-
gen, sind in der visierten Geraden fundiert.

129 | Grimm DWB, Zehnter Band (3. Abt.) 1957, unter»Strahl<. Die Verfas-
ser fligen launig hinzu: »die begriffe blitzstrahl und sonnenstrahl als mytho-
logische requisiten haben unter nordischem himmel keinen platz, sie sind
ein geschenk der antike.« — Hans Lipps schreibt: »Dall das Wort >Strahl
nicht mehr fiir den Pfeil verwendet wird, zeigt weniger einen Wandel in sei-
ner Bedeutung als in der Auffassung dessen an, wofiir es urspriinglich ver-
wendet wurde« (in: Die Verbindlichkeit der Sprache. Arbeiten zur Sprachphi-
losophie und Logik, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1958, S. 72, Anm. 5).

130 | Fir diesen Satz gilt ebenfalls das in [Anm.] 103 [auf S. 71] Gesagte;
er findet sich [in meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung«]
a.a.0. [Anm. 103], S. 95.

78

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

spannungen und Bewegungsempfindungen des Bulbus, Akkomoda- Modi des
tionsempfindungen usw. auflosen wollen. Sie fundamentiert gerade Spiegelblicks
alle diese Leistungen, und ware sie nicht, so gdbe es kein eigentliches

Sehen und die ganze optische Apparatur wére hinfdllig.«** Hinfallig

wdre desgleichen, verstiinden wir Richtung nicht, die Mdglichkeit geo-
metrischer Konstruktion: »Jede Figur und jedes Figurelement hat dar-

an ihr Apriori.«** Folgerecht nimmt PleRner an, die »Affinitdt der rei-

nen Anschauung in der Geometrie zur Sehfunktion« kdnne kein barer

Zufall sein.®? Die Aisthesis des Sehens kommt mit der Kategorialitat

des Denkens, eins das andre enthaltend wie enthalten das eine im an-

dern, ganz und gar iiberein; transzendentale Dialektik im Anfang.

131 | Helmuth PleRner, Anthropologie der Sinne, [in: ders.,] Gesammelte
Schriften[, Band III], Frankfurt a.M. 1980, S. 260f. Dieser Band enthalt
auRer dem Buch »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des
Geistes«, Bonn 1923, aus dem ich zitiere, die Abhandlung »Anthropologie
der Sinne« (aus: H. PleRner, Philosophische Anthropologie, Frankfurt a.M.
1970).

132 | Ebd., S. 259.

133 | Ebd. - Anm. zu I.2: Der Blick des Malers, der mittels eines Spiegels
sich selber portrdtiert, ist zweifellos den Spiegelblicken zuzurechnen. Unter
deren Modi gebiihrt ihm, z.B. wegen seiner kunsttheoretischen Relevanz,
sogar besondere Aufmerksamkeit. Gleichwohl erscheint mir die Studie »Spie-
gelkunst« [von Schickel nicht ausgearbeitet] als der angemessene Ort, den
Spiegelblick des Malers zu behandeln [siehe dazu das Scholion »Narziss ...«
ab S. 271].

79

43 - am 14.02.2026, 16:14:08, A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

43 - am 14.02.2026, 1



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

