
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

ERSTES KAPITEL: 
DIE DISKUSSION DES PHÄNOMENS AUTORSCHAFT IM 

KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR 
 

 
1. – Zu den besonders kontrovers diskutierten Themen in und in Zusammenhang 
mit der Nietzsche-Literatur der letzten dreißig, vierzig Jahre gehört das, was man in 
Anlehnung an Arthur C. Danto unter dem Motto Nietzsche als Autor fassen könnte. 
Danto reagierte mit seiner 1965 erschienenen, Nietzsche as Philosopher titulierten, 

Studie provokativ auf eine tief gespaltene Nietzsche-Rezeption innerhalb der durch 
den Pragmatismus und die Analytische Philosophie geprägten (und bis zu einem 
gewissen Grade auch blockierten) zeitgenössischen angelsächsischen Universitäts-
philosophie.1 Kontinentaleuropäische Philosophie galt – vereinfacht gesagt – als 
dunkel und verwirrend: Ihre historische Ausrichtung wurde als Manko angesehen, 
und Nietzsches obsessive Betonung der Genealogie der Begriffe und Vorstellungen, 

seine Analyse der »Chemie  der  Begr i f fe  und  Empf indungen «2, galt der 
angelsächsischen Philosophie als Beispiel einer Verdunkelung und sinnwidrigen 
Erörterung der eigentlichen Sachprobleme. Zudem erschien einer besonders auf der 
Auffassung von common sense basierenden öffentlich-demokratischen Debattenkul-
tur und philosophischen sowie geistes- und kulturwissenschaftlichen Forschungs-
landschaft intellektuell und moralisch völlig inakzeptabel. Nietzsches Anti-

Egalitarismus, sein ästhetischer Radikalismus und Aristokratismus waren ein aus-

                                                             
1   Vgl. Arthur C. Danto: Nietzsche als Philosoph, München 1998 (engl. 1965). – Danto 

hat seinen intellektuellen Werdegang als analytischer Philosoph begonnen, sich je-
doch auch sehr früh geschichtsphilosophischen Spekulationen geöffnet, die sich dem 
Verhältnis von Historie und Erzählung widmen. Vgl. dazu: Arthur C. Danto: Analytic 
Philosophy in Action, Cambridge 1965; ders.: Analytic Philosophy of History, Cam-
bridge 1965. 

2   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, 23. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

serordentliches Hindernis, um in der angelsächsischen und amerikanischen akade-
mischen Welt ernstgenommen zu werden. 3

Nietzsche galt Dantos Fachkollegen (mit der für die Nietzsche-Forschung wich-
tigen Ausnahme Walter Kaufmann4) entweder als mehr oder minder literarisch be-
gabter, aber philosophisch nicht wirklich ernstzunehmender, gänzlich unsystemati-
scher und widersprüchlicher Schriftsteller – also nicht so sehr als Philosoph. Oder 
aber er galt als politisch gefährlicher, moralisch verwerflicher Demagoge, den man 
eher verschweigen als in einem Seminar behandeln sollte. Dies lag nicht zuletzt da-

ran, daß in der angelsächsischen Welt die frühe Nietzsche-Rezeption durch Sozial-
darwinisten wie Thomas Common oder Havelock Ellis geprägt war.5 Anders ver-
hielt es sich freilich unter Künstlern und Schriftstellern, die Nietzsche sehr bald als 
einen wichtigen Stichwortgeber für das entdeckten, was man die ästhetische Mo-
derne nennen kann.6  

Danto nun verfolgte seiner Zeit mit der Publikation seiner Studie eine doppelte 

Strategie: Einerseits versuchte er, Nietzsche als ernstzunehmenden philosophischen 
Denker zu würdigen und für die angelsächsische Philosophie, vor allem in erkennt-
nistheoretischer und ästhetischer Hinsicht, fruchtbar zu machen. Damit versuchte er 
auch eine Brücke zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie zu schlagen. 
Andererseits ging es Danto darum, Nietzsche zu entmythisieren, das heißt, den 
vermeintlichen Irrationalismus, der das ganze Werk Nietzsches durchziehe, dort, 

wo er tatsächlich vorhanden ist, freizulegen, seine Gesellschaftsdiagnosen philoso-
phisch-argumentativ auf der Ebene ihrer Aussage (wie es der Praxis der Analyti-
schen Philosophie, die sich auch gesellschaftlichen und historischen Phänomenen 
annahm, entsprach) zu entkräften und ihn dadurch politisch und historisch zu ent-

                                                             
3   Vgl. dazu Hays Alan Steilberg: Die amerikanische Nietzsche-Rezeption 1896-1950, 

Berlin/New York 1996. 
4   Vgl. W. Kaufmann: Nietzsche. – Es handelt sich bei dieser Studie, die in einer nicht 

ganz so umfangreichen Form 1950 das erste Mal erschien, um eine der bis zum heu-
tigen Tage besten und präzisesten Darstellungen von Nietzsches (Gesamt-)Werk und 
Philosophie, die auch in wissenschaftshistorischer Perspektive äußerst aufschlußreich 
ist: Denn im Gegensatz zu anderen zeitgenössischen Darstellungen des Nietzsche-
schen Werks, vor allem aus dem deutschsprachigen Raum, stellt diese Studie den an-
timetaphysischen und metaphysikkritischen Kern von Nietzsches Denken und 
Schreiben ins Zentrum ihrer Darstellung. – Zur herausragenden Rolle von Kaufmann 
und Danto für die angelsächsische Nietzsche-Rezeption vgl. Alfons Reckermann: 
Lesarten der Philosophie Nietzsches. Ihre Rezeption und Diskussion in Frankreich, 
Italien und der angelsächsischen Welt 1960-2000, Berlin 2003, S. 129-146. 

5   Vgl. dazu David S. Thatcher: Nietzsche in England 1890-1914, Toronto 1970. 
6   Vgl. zur Nietzsche-Rezeption innerhalb der Künste im angelsächsischen Raum bei-

spielsweise: Monroe K. Spears: Dionysos and the City. Modernism in Twentieth-
Century Poetry, New York 1970; Patrick Bridgewater: Nietzsche in Anglosaxony, 
Leicester 1972. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 29 

 

schärfen.7 Retrospektiv kann man nun sagen, daß Dantos Studie und Herangehens-
weise eine Öffnung der akademischen Philosophie im angelsächsischen Raum ge-

genüber der europäisch-kontinentalen, philosophischen Tradition bewirkte, die es 
auf diese Weise im englischsprachigen Raum zuvor nicht gegeben hatte.8 Nietzsche 
wurde als erntzunehmender Philosoph und Schriftsteller in den universitär-
akademischen Kanon aufgenommen.9 

                                                             
7   Dantos Bemühen traf mit ungefähr zwanzig- bis dreißigjähriger Verspätung im an-

gelsächsischen Raum innerhalb der ästhetischen Theoriebildung auf fruchtbaren Bo-
den. Vgl. beispielsweise die auf Nietzsche und Sartre zentrierte Studie von Hugh J. 
Silverman: Textualities. Between Hermeneutics and Deconstruction, New 
York/London 1994. – Nicht ganz unproblematisch an dieser Studie ist jedoch, daß sie 
nicht zwischen dem Derridaschen Projekt der Dekonstruktion und den Lektüren Paul 
de Mans klar unterscheidet. Zwei völlig unterschiedliche Praktiken werden daher von 
Silverman praktisch gleichgesetzt. Paul de Mans dekonstruktivistische Lektüren spei-
sen sich jedoch viel mehr aus ästhetikgeschichtlichen und literarhistorischen Kontex-
ten und Gedankenfiguren, während Derridas Projekt der Dekonstruktion ihren Aus-
gangspunkt von einer kritischen Auseinandersetzung mit der Semiotik und Linguistik 
de Saussurescher Prägung und der Phänomenologie sowie Transzendentalphilosophie 
nimmt. Silverman geht es, im Anschluß an Nietzsche, wie er betont, darum, den Kern 
der abendländischen Metaphysik als privates und autobiographisches Phantasma of-
fen zu legen. Inwieweit die philosophische Reflexion mit der Gattung der Autobio-
graphie und dem autobiographischen Schreiben zu tun hat, wird im Folgenden auch 
Gegenstand dieser Studie sein. 

8   Wichtig in diesem Zusammenhang sind auch Dantos Studien zu Hegel und zur philo-
sophischen Ästhetik Kontinentaleuropas im Allgemeinen. In ihnen kommt er auch 
immer wieder auf Nietzsche zu sprechen. Vgl. Arthur C. Danto: Die philosophische 
Entmündigung der Kunst, München 1993 (engl. 1986); ders.: Kunst nach dem Ende 
der Kunst, München 1996 (engl. 1992); ders.: Das Fortleben der Kunst, München 
1999 (engl. 1997). – In diesen Studien versucht Danto nachzuweisen, daß die künst-
lerischen und literarischen Avantgarden in Einklang mit Hegels Diagnose vom Ende 
der Kunst stehen und daß die ästhetischen Theoriebildungen eine philosophische 
Entmündigung der Kunst betreiben. 

9   So schreibt beispielsweise auch Alexander Nehamas im Vorwort zu seiner Nietzsche-
Studie: »Einerseits sah ich, daß es in Nietzsches Werk Passagen gab, die mir gefie-
len, die ich bewunderte und über die ich nachdenken wollte. Andererseits gab es auch 
Passagen, die mir bestenfalls unverständlich und schlimmstenfalls befremdlich schie-
nen, Passagen, die man besser vergaß oder wenigstens taktvoll übersah. […] Und 
gleichzeitig überzeugte mich Nietzsche as Philosopher von Arthur Danto, daß man 
Nietzsche lesen sollte. Ich erinnere mich noch an den überschwenglichen Enthusias-
mus, mit dem ich in Dantos Buch einen Autor entdeckte, dessen Ideen für die Prob-
leme, mit denen ich mich damals beschäftigte, sehr wichtig waren.« Alexander 
Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, Göttingen 1996 (engl. 1985), S. 9f. – Spä-
testens seit dem auch die unterschiedlichen aus Frankreich stammenden poststrukura-
listischen Strömungen, die sich immer wieder in ihren Arbeiten auf Nietzsche bezo-
gen haben, im angelsächsischen Sprachraum rezipiert und deren Philosopheme und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

2. – Hinter der Formel Nietzsche als Autor nun, um die es in großen Teilen inner-
halb des ersten Teils der vorliegenden Studie unter anderem gehen soll, steht eine 

nicht minder tiefe Spaltung innerhalb der internationalen Literatur und Forschung 
zu Nietzsche als diejenige, auf die Danto mit seiner Schrift im englischsprachigen 
Raum reagiert hatte. Es handelt sich thematisch gesehen um die Teilung der Litera-
tur zu Nietzsche in eine den Autor zentrierende und eine den Autor de-zentrierende 
Position. Es handelt sich unter anderem also um ein Phänomen, das, wenn man sich 
die Theoriedebatte der letzten dreißig bis vierzig Jahre vergegenwärtigt, seine ganz 

eigene Sprengkraft besitzt und das mit den Stichwort Poststrukturalismus gegen 
Hermeneutik nur unzureichend umrissen ist.10  

                                                                
Theoreme (wie beispielsweise durch Richard Rorty) weiterentwickelt worden sind, 
ist Nietzsche zum festen Bestandteil der englischsprachigen akademischen Welt ge-
worden. 

10   Im Allgemeinen und in methodologischer Hinsich geht es dabei dennoch um die De-
batte zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion, Diskursanalyse, Postmoderne usw., 
wobei es sich gerade bei den beiden Begriffen Hermeneutik und Dekonstruktion lan-
ge Zeit um zwei Unbekannte handelte, denn analysiert man unter kritisch-
analytischen Gesichtspunkten auch und gerade, was in den letzten dreißig, vierzig 
Jahren unter dem Lemma Dekonstruktion oder Hermeneutik, und nicht nur in bezug 
auf Nietzsche, publiziert worden ist, dann läßt sich fragen, ob erstens solche Begriffe 
der Binnendifferenzierung der damit vermeintlich benannten Phänomene gerecht 
werden, und zweitens, ob überhaupt eine gemeinsame Sprache innerhalb der histo-
risch-philologischen Wissenschaften und innerhalb der unterschiedlichen philosophi-
schen Schulen und Traditionslinien möglich ist. Das Verhältnis von Text und Kon-
text sowie die Frage nach dem referentiellen und propositionalen Status von Texten, 
Sätzen und Zeichen bilden bis heute zentrale Konfliktpunkte. Vgl. dazu beispielswei-
se Jonathan Culler: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literatur-
theorie, Reinbek bei Hamburg 1988 (engl. 1982); Moritz Baßler: Die kulturpoetische 
Funktion und das Archiv. Eine literaturwissenschaftliche Text-Kontext-Theorie, Tü-
bingen 2005. – Andererseits kann man recht einfach, wenn man Baßler folgt, den Un-
terschied zwischen der hermeneutischen und der dekonstruktiven Position in kom-
munikationstheoretischer und idealtypischer Hinsicht definieren: Während die Her-
meneutik davon ausgeht, daß jeder Text in einem kommunikativen Zusammenhang 
steht, der nach dem Modell Sender/Medium/Botschaft/Empfänger funktioniert, be-
zweifelt dies jede dekonstruktive Lektüre. Während es einer hermeneutischen Positi-
on um Intersubjektivität geht, geht es dekonstruktivistischen und poststrukturalisti-
schen Positionen vielfach um Intertextualität. – Die Dekonstruktion Derridascher 
Prägung versucht darüber hinaus, die Semantik aus dem differentiellen Verweis von 
Zeichen ab- und herzuleiten. Dieser Verweisungszusammenhang ist aber bei genaue-
rer Betrachtung ohne Semanik nicht zu konstruieren., denn sprachliche Zeichen sind 
keine schlichten Grapheme. Daher läßt sich aus sprachanalytischer und hermeneuti-
scher Perspektive gegenüber der Dekonstruktion anführen, daß sprachliche Zeichen 
sich von bedeutungslosen Strichen oder Lauten dadurch unterscheiden, daß ihnen ein 
Sinn zugeschrieben worden ist, der sich nicht nur aus einem oppositiven Differenz-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 31 

 

Darüber hinaus spielt die Frage, ob es sich bei Nietzsche vornehmlich um einen 
Philosophen oder um einen Literaten handelt, immer noch eine ganz zentrale Rolle. 

Ein prominentes Beispiel für divergierende Einschätzungen ist die bis heute anhal-
tende Kontroverse um die Gattungsfrage von Nietzsches berühmtester und meistge-
lesener Schrift: Also sprach Zarathustra.11 Aber auch Schriften wie Götzen-
Dämmerung, Der Antichrist oder Ecce homo, wenn man sie nicht als Ausdruck von 
Nietzsches Wahnsinn begreifen möchte,12 werfen die Frage auf, ob sie primär als 
philosophische oder literarische Schriften zu gelten haben. Ja, sie werfen bei genau-

erer Betrachtung die Frage auf, ob man nicht das Philosophische im Literarischen 
und das Literarische im Philosophischen bei Nietzsche aufzuspüren hat oder sogar, 
ob solche Unterscheidungen überhaupt sinnvoll sind, ob sie nicht primär Perspekti-
ven und Beobachterstandpunkte darstellen, ob man in den Bezeichnungen Philoso-
phie und Literatur nicht zunächst und vor allem relationale Begriffe und Phäno-
menbereiche zu sehen hat, die nur unscharf und vage abzugrenzende Diskursivits-

formen und Sprachspiele bei Nietzsche bezeichnen. Von diesem Blickpunkt aus 

                                                                
charakter der Zeichen ergibt. Wenn die Dekonstruktion behauptet, dieser Sinn sei se-
kundär und primär aus dem differentiellen Charakter der Zeichen abzuleiten, dann 
begibt sie sich in einen Zirkelschluß. – Die vorliegende Studie folgt daher eher den 
Ausführungen Jean Bollacks, der sich selbst als Vertreter einer kritischen Hermeneu-
tik versteht, in dem Sinne, daß dem Autor theoretisch eine grundsätzliche Souveräni-
tät zugesprochen werden kann und Texte in einem kommunikativen und intersubjek-
tiven Zusammenhang stehen, der sich sowohl kultursoziologisch und poetologisch-
philologisch als auch geistes- und interpretationsgeschichtlich aufgrund des proposi-
tionalen Gehalts von Texten rekonstruieren läßt. Vgl. dazu Jean Bollack: Sinn wider 
Sinn. Wie liest man?, Göttingen 2003 (franz. 2000), S. 151-159. 

11   Vgl. dazu unter anderem: Anke Bennholdt-Thomsen: Nietzsches »Also sprach Za-
rathustra« als literarisches Phänomen, Frankfurt a. M. 1974; Volker Gerhardt (Hg.): 
Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000; Peter Vilwock (Hg.): 
Nietzsches Also sprach Zarathustra, Basel 2001; sowie zuletzt: Mathias Mayer (Hg.): 
Also wie sprach Zarathustra? West-östliche Spiegelungen im kulturgeschichtlichen 
Vergleich, Würzburg 2006; Christian Niemeyer: Friedrich Nietzsches »Also sprach 
Zarathustra«, Darmstadt 2007. 

12   In seinem Nachwort zum sechsten Band der Kritischen Studienausgabe schreibt bei-
spielsweise Giorgio Colli, daß Nietzsche bereits im Laufe des Jahres 1888 »den Kon-
takt zur Realität« verloren habe: »Es zeigt sich deutlich, daß, wer so fanatisch, so wü-
tend seine Unzeitgemäßheit betont […], seine Verbindung zur Gegenwart abbricht, 
allein, abgewiesen und beiseite geschoben zurückbleibt. […] Er phantasiert, daß für 
sein Denken, für seine Person nunmehr die Zeitgemäßheit anbreche – aber darin ist er 
bereits nicht mehr zurechnungsfähig.« Giorgio Colli: »Nachwort«, in: F. Nietzsche: 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und 
Mazzino Montinari, München/Berlin/New York 1980, KSA 6, S. 447-458, hier S. 
452f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

würden sie parallele und sich überschneidenede Denk- und Darstellungsformen so-
wie Symbolisierungs- und Semiotisierungsprozesse darstellen.  

Wie die Einschätzungen und die Antworten auf die gerade aufgeworfenen Fra-
gen auch ausfallen mögen, sie bilden (meistens implizit) die Matrix für völlig unter-
schiedliche und sich widersprechende Perspektiven auf das Nietzschesche Denken 
und Schreiben, so daß, idealtypisch gesagt, im Zusammenhang des Phänomenbe-
reichs und Problemkomplexes Autorschaft eine den Autor zentrierende Perspektive 
einer Position gegenübersteht, die den Autor dezentriert, verflüssigt, fragmentari-

siert und gegebenenfalls sogar abschafft.  
Mit autorzentrierender und autordezentrierender Position ist hier jedoch nicht 

die auch bei anderen Autoren gängige Arbeitsteilung zwischen einer Philologie im 
engeren und einer Philologie im weiteren Sinne gemeint.13 Es geht also nicht um 
die notwendige und selbstverständliche Heterogenität der Forschung, die um einen 
Autor entsteht, die durch den jeweiligen Autornamen zusammengehalten wird und 

ein eigenes wissenschaftliches Feld umfaßt. Es geht in diesem Zusammenhang 
vielmehr um das Konzept Autorschaft selbst, um seinen Status und seine Funktion. 
Anders ausgedrückt, geht es um folgende Fragen: Wie kann man in einem emphati-
schen Sinn von Autorschaft sprechen, wenn ihr erkenntnistheoretisches Korrelat, 
das Subjekt, wie dies bei Nietzsche der Fall zu sein scheint, abgeschafft ist?14 Kann 

                                                             
13   Und zwar zwischen einer im engeren Sinne, historisch vorgehenden, auf einen Autor 

fixierten Philologie, die sich etwa um die Edition und Kommentierung von Schriften, 
Briefen, Vorstufen, Nachlaßfragmenten und Variantensammlungen bemüht, die sich 
um die Rekonstruktion biographisch-zeitgeschichtlicher Daten oder um die Erstel-
lung von Stellenkommentaren, lexikographischen sowie kritischen Apparaten etc. 
kümmert, und einer weitergefaßten Philologie, die sich etwa um die Wirkung und 
Bedeutung eines Autors in der Philosophie- oder Literaturgeschichte, um die Beant-
wortung wissenssoziologischer oder geistesgeschichtlicher Problemkomplexe be-
müht, die mit dem jeweiligen Autor verbunden sind oder werden können. 

14   Es gibt natürlich gute philosophische Gründe, an der These vom Verschwinden oder 
der Abschaffung des Subjekts zu zweifeln. Vgl. dazu grundsätzlich Manfred Frank: 
»Subjektivität und Individualität: Überblick über eine Problemlage«, in: ders.: 
Selbstbewußtsein und Selbsterkenntnis, Stuttgart 1991, S. 9-49 und besipeilsweise 
auch die Überlegungen von Hans Baumgartner: »Welches Subjekt ist verschwunden? 
Einige Distinktionen zum Begriff der Subjektivität«, in: Hermann Schrödter (Hg.): 
Das Verschwinden des Subjekts, Würzburg 1994, S. 19-28.  – So stellt Baumgartner 
etwa fest, daß es nur sinnvoll ist, vom Verschwinden des Subjekts zu sprechen, wenn 
damit bestimmte Subjektauffassungen und daran gebundene Konnotationen gemeint 
sind. Er betont daher: »Hingegen ist nicht verschwunden, weil dies noch die Bedin-
gung jeder sinnvollen Rede, auch eines möglichen Verschwindens, ist: 1. die Selbs-
treferenz, 2. das Subjekt als individuelles, erkennendes Bewußtsein, 3. das Subjekt 
als verantwortliche Person in rechtlicher und moralischer Hinsicht und 4. das kom-
munikative Ich als Bezugspunkt jeder gemeinsamen Rede über die Welt und das Le-
ben der Menschen in ihr: auch über das Absolute.« Ebd., S. 26. – Inwieweit diese 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 33 

 

man jenseits eines Konzepts des Subjekts, das traditioneller Weise stabil und ein-
heitlich gedacht wird, in dem sich ein klares phänomenales Selbstbild zeigt, über-

haupt von kohärenter Autorschaft und von einem kohärenten Werk sprechen?15 
Welche Schriften gehören überhaupt zu Nietzsches Werk? Welchen Status haben 
das Autor-Ich und die philosophisch sprechenden Figuren wie Zarathustra, der 
Wanderer und sein Schatten oder der Antichrist?  

Diese Fragen nun spalten die Nietzsche-Literatur in eine den Autor zentrierende 
und den Autor dezentrierende Position, in der das Autor-Subjekt Nietzsche entwe-

der als stabiles und einheitliches, von einem phänomenalen Selbstbild getragenes 
oder aber verflüssigtes, fragmentarisiertes und zerstreutes aufgefaßt wird. Sie selbst 
sind dabei sowohl Resultat eines hermeneutischen Bemühens um ein genaueres 
Verständnis der Nietzscheschen Schriften, seiner Schreibweise und seines Stils als 
auch, wie bereits angedeutet, Ergebnis übergeordneter literaturtheoretischer und 
philosophischer Überlegungen der letzten Jahrzehnte, die vor allem die Kategorien 

                                                                
vier Punkte, die von Baumgartner als unhintergehbar dargestellt werden, von Nietz-
sche nicht doch an bestimmten Stellen in Frage gestellt werden, wird im Laufe dieser 
Studie zu sehen sein. Vgl. dazu besonders den Abschnitt »Das Ich, der ›Grundwille‹ 
und das Selbst«. 

15   Daraus leiten sich weitere Fragen ab: Ist Nietzsche, um in Harold Blooms Termino-
logie zu fragen, ein starker oder schwacher Autor? Geht er für sich von einem star-
ken, emphatischen Autorschaftskonzept aus? Wenn ja, gesteht er auch anderen Auto-
ren starke Autorschaft zu? Oder kritisiert Nietzsche souveräne Autorschaft? Ist sein 
Schreiben, ist sein Werk sogar ein Dementi souveräner Autorschaft? Falls ja, was 
bleibt dann von Nietzsches Werk, vom Werkbegriff? Oder aber gibt es ein System 
Nietzsche? – Diese weitergehenden Fragen lassen sich natürlich nur klären, wenn 
man sich darüber verständigt hat, was unter dem Begriff Subjekt überhaupt zu verste-
hen ist. Das ist aber gar nicht so einfach, denn der Begriff des Subjekts ist sicherlich, 
ähnlich wie der Begriff des ›Seins‹ oder der ›Metaphysik‹, einer der umstrittensten in 
der Tradition des abendländischen Denkens. Auch Nietzsches Wortgebrauch des 
Ausdrucks oder des Begriffs Subjekt ist nicht eindeutig. Vielfach benutzt er ihn syno-
nymisch zu den Ausdrücken ›Ich‹, ›Ego‹, ›Individuum‹, ›Selbst‹, ›Seele‹ oder sogar 
›Geist‹. Manfred Frank und Peter V. Zima, die dem Subjektbegriff grundlegende 
Studien gewidmet haben, warnen daher davor, den Begriff des Subjekts definitorisch 
festzulegen, da jede Definition nur partiell und in unzulänglicher Weise die Bestim-
mungen und Bedeutungen dieses Begriffs, die sich im Laufe der Geschichte und bei 
einzelnen Autoren entwickelt haben, wiedergeben könne. Auch Daniela Langer, die 
sich mit dem Subjekt-Begriff bei Nietzsche und Barthes beschäftigt hat, plädiert in 
ihrer Studie in bezug auf Nietzsche für einen weitgefaßten Subjektbegriff. Vgl. dazu 
Manfred Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen über Subjekt, 
Person und Individuum aus Anlaß ihrer ›postmodernen‹ Toterklärung, Frankfurt a. 
M. 1986; Peter V. Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen 
Moderne und Postmoderne, Tübingen/Basel 2000; Daniela Langer: Wie man wird, 
was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, 
München 2005, insbesondere S. 21f..  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

und Konzepte Autorschaft, Autorität und Subjekt betreffen. Vielfach verschränken 
sich die jeweiligen Einschätzungen zu Nietzsches Status als Autor, zum Status des 

Autor-Ichs Nietzsche mit Reflexionen zum Verhältnis von Philosophie und Litera-
tur, von philosophisch-argumentativen und literarisch-narrativen Diskursformen 
sowie von Rhetorik und Logik, von Psychologie und Transzendentalphilosophie, 
von Ontologie und Semiotik. Dadurch wird ein hoch komplexes Feld von Fragen 
abgesteckt, in dem sich theoretische, methodologische, sprach- und subjektphiloso-
phische Probleme überlagern, in denen – in Übereinstimmung mit Nietzsche – bei-

spielsweise einerseits »das Ich […] zur Fiktion, zum Wortspiel«16 geworden ist o-
der, andererseits, das Subjekt aufgefaßt wird »als eine Vielheit belebter Wesen, 
welche theils untereinander kämpfend, theils einander ein- und untergeordnet, in 
der Bejahung ihres Einzelwesens unwillkürlich auch das Ganze bejahen«.17  

In Frage steht also nicht so sehr Autorschaft im Sinne von empirischer Urheber-
schaft, also um den möglichen Zweifel an der Tatsache, daß ein Corpus von Texten 

überliefert ist, das aus der Hand Nietzsches stammt, wohl aber wird auf Seiten der 
autordezentrierenden Position Autorschaft im Sinne von geistiger Verfasserschaft 
und von geistig-intentionaler Urheberschaft praktisch und theoretisch in Frage ge-
stellt. Oft wird in diesem Zusammenhang auch in Zweifel gezogen, daß man Nietz-
sches Autorschaft als einheitlichen Gegenstand behandeln kann. Stattdessen werden 
seine Schriften vielfach als ein Bündel von Texten verstanden, die ihre eigene Dy-

namik entfalten und lediglich durch den Namen Nietzsche zusammengehalten wer-
den. Dieser Autor-Name wird daher auch nicht als textuelles Korrelat einer empiri-
schen und historisch fixierbaren Realität begriffen, sondern, ebenfalls in Überein-
stimmung mit Nietzsche, als supplementiertes und pluralisiertes Zuschreibungsphä-
nomen, denn – wie in Jenseits von Gut und Böse zu lesen ist –: »das ›Werk‹, das 
des Künstlers, des Philosophen, erfindet erst Den, welcher es geschaffen hat, ge-

schaffen haben soll; die ›grossen Männer‹, wie sie verehrt werden, sind kleine 
schlechte Dichtungen hinterdrein […]«.18  

                                                             
16   F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 91. – Die Bedeutung dieses sprachthe-

oretischen Aspekts für den Problemkomplex Autorschaft bei Nietzsche und für sein 
rollenartiges Schreiben betonen beispielsweise folgende Studien: Heinrich Detering: 
»›Das Ich wird zum Wortspiel‹«: Ibsen, Strindberg, Nietzsche und das Drama der 
Abstraktion«, in: Andreas Schirner/Rüdiger Schmidt (Hg.): Widersprüche. Zur frü-
hen Nietzsche-Rezeption, Weimar 2000, S. 79-101; M. Stingelin: »er war im Grunde 
der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106; D. Langer: Wie man wird, was man 
schreibt.; und zuletzt Heinrich Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte. Fried-
rich Nietzsches letzte Texte, Göttingen 2010. 

17   F. Nietzsche: Nachgelassenne Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 282. – Diesen 
Aspekt betont zum Beispiel folgende Studie: Christof Kalb: Desintegration. Studien 
zu Friedrich Nietzsches Leib- und Sprachphilosophie, Frankfurt a. M. 2000. 

18   F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 224. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 35 

 

Tatsächlich hat Nietzsche mit Schriften wie Ecce homo, Nietzsche contra Wag-
ner usw. ja versucht, sein Leben literarisch zu modellieren, so daß neue Perspekti-

ven auf seine Schriften geworfen werden. An diesem Punkt hat unter anderem Ale-
xander Nehamas mit seiner Studie Nietzsche. Leben als Literatur angeküpft, die 
zwischen einer autorzentrierenden und dezentrierenden Betrachtung oszilliert und 
auf die im nächsten Kapitel im Zusammenhang mit einer möglicherweise poetisch-
poetologischen Umkehrung des Kausalitätsprinzips bei Nietzsche noch näher ein-
gegangen werden soll. Die pluralisierende, dezentrierende und supplementarisie-

rende Autorschafts-Logik, die sich bei Nietzsche findet, führt aber auch zur Kon-
struktion einer spezifischen Nietzsche-Hermeneutik im ›Zeichen der Maske‹, die 
sich besonders eindrücklich, wie Klaus Wellner betont, im Falle des Ecce homo 
exemplifiziere lasse: 
 

Es gibt ein bestimmtes Werk und den dazugehörigen Verfasser Friedrich Nietzsche. 

Das Verhältnis bestimmter Teile des Werkes zu diesem ursprünglichen Autor zeigt 

sich unter wechselnden, vom Autor gewählten Perspektiven, die er als seine Masken 

gewählt hat. Außerdem gibt es einen fingierten Verfasser, wie ihn sich der natürliche 

Nietzsche insbesondere mit Ecce homo geschaffen hat: Friedrich Nietzsche als Mas-

ke = ›Friedrich Nietzsche‹. Etwas anderes sind wissenschaftlich erstellte Biografien, 

die unter Berücksichtigung des Werkes und anderer Lebensäußerungen phänomeno-

logisch einen Autor konstruieren: Friedrich Nietzshe, wie ihn der Autor X rekonstru-

iert = Friedrich Nietzsche. Es gibt diesen Friedrich Nietzsche gemäß dem hermeneu-

tischen Prinzip in beliebig vielen Fassungen. Entsprechend den Einsichten der Her-

meneutik nähert man sich damit jedoch keinesfalls asymptotisch ›der Wahrheit‹.
19

 

 

Diese Nietzsche-Hermeneutik im ›Zeichen der Maske‹ reflektiert gewissermaßen 
bereits die den Autor dezentrierende Position in methodologischer, interpretations-
theoretischer und intentionalistischer Hinsicht. Sie pluralisiert in Rückgriff auf 
Nietzsche sowohl den Autor als auch die Wahrheitsfrage. Bei der den Autor dezen-
trierenden Position handelt es sich jedoch ursprünglich nicht in erster Linie um die 
Übertragung von literaturtheoretischen Überlegungen auf Nietzsche, die im Um-

kreis der Debatte um die Autorintentionalität entstanden sind,20 sondern um die 

                                                             
19   Klaus Wellner: »Nietzsches Masken in Ecce homo«, in: Nietzscheforschung. Jahr-

buch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 143-150, hier S. 150. 
20   Nietzsche spielte für die angloamerikanische Diskussion, an der sich die Debatte um 

die Autorintentionalität entfachte, keine Rolle. Die angelsächsische Debatte, die unter 
dem Stichwort intentional fallacy bekannt ist, führte zu dem Ergebnis, daß die Be-
deutung eines Textes grundsätzlich nicht aus der Intention seines Autors abzuleiten 
sei. Vgl. zur Sache: William Wimsatt/Beardsley Monroe: »The intentional fallacy«, 
in: The Sewanee Review (1946) 54, S. 468-488 und die Beiträge dazu in Heinrich De-
tering (Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stuttgart/Weimar 2002 sowie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

vornehmlich aus Frankreich stammende, sich explizit auf Nietzsches Subjekt- und 
Sprachkritik berufende und unter dem vieldeutigen Lemma vom Tod des Autors 

firmierende Denkbewegung und Lektürepraxis. Zu dieser Bewegung gehören bei-
spielsweise Autoren wie Foucault, Barthes, Deleuze, Derrida und Kofman, die das 
Konzept einer kohärenten und einheitlichen Autorschaft grundsätzlich und beson-
ders im Falle Nietzsches nach dem philosophischen und epistemischen Tod des 
Subjekts für illegitim halten.21 Stattdessen, so die den Autor dezentrierende Per-
spektive, müsse der Autor in Kategorien der Abwesenheit, wie man sie in der mo-

dernen Literatur beispielsweise bei Samuel Beckett oder Claude Simon formuliert 
vorfindet,22 und der Verflüssigung sowie primär als Text- und Diskurs-Effekt ge-
dacht werden. Repräsentativ für diese Forschungs- und Interpretationsrichtung ste-
hen im deutschsprachigen Raum etwa die Arbeiten von Friedrich Kittler und Erich 
Kleinschmidt zu Nietzsche.23  

                                                                
in Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Die Rückehr 
des Autors. Zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs, Tübingen 1999. – Einen 
Überblick über die verschiedenen Positionen und Konzeptionen von Autorschaft gibt 
der Band Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Texte 
zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000. – Tritt man einen Schritt zurück und be-
trachtet man die Debatte um die Autorintentionalität aus einem ästhetiktheoretischen 
Blickwinkel, so erkennt man, daß dahinter zumeist eine Auseinandersetzung zwi-
schen mehr oder minder klar ausgearbeiteten produktions- und rezeptionsmentalisti-
schen Positionen steht.  

21   Vgl. dazu Jacques Le Rider: Nietzsche in Frankreich, München 1997 (franz. 1993), 
S. 122-149; M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-
106; A. Reckermann: Lesarten der Philosophie Nietzsches, S. 1-59. – Auf folgende 
sehr wichtige aus Frankreich stammende Arbeiten sei in diesem Kontext verwiesen: 
Jean Michel Rey: L’enjeu de signes. Lectures de Nietzsche, Paris 1971; Sarah Kof-
man: Nietzsche et la métaphore, Paris 1972. – Im Anschluß an Derridas dekonstruk-
tivistische Lektüre-Praxis hat sich auch früh in den Vereinigten Staaten eine neue 
subjektkritische Nietzsche-Forschung entwickelt, vgl. dazu den Sammelband David 
B. Allison (Hg.): The New Nietzsche. Contemporary Styles of Interpretation, New 
York 1977.  

22   So etwa Thomas Böning: »›Dichtung und Wahrheit‹. Fiktionalisierung des Fakti-
schen und Faktifizierung der Fiktion. Anmerkungen zur Autobiographie«, in: 
Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaf-
ten zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, München 2000, S. 343-373, besonders 
S. 372f. 

23   Vgl. dazu: Friedrich Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von 
›Ecce homo‹«, in: Nikolaus Born (Hg.): Literaturmagazin 12: Nietzsche, Reinbek bei 
Hamburg 1980, S. 153-178; Erich Kleinschmidt: »Abwesende Gegenwärtigkeit. 
Grenzpositionen der Autorschaft in Friedrich Nietzsches ›Ecce homo‹«, in: Weimarer 
Beiträge 2 (Wien 2000), S. 165-179. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 37 

 

Darüber hinaus hat aber auch gerade Jacques Derrida in seinen Aufsätzen »Die 
Unterschriften interpretieren«, »Sporen. Die Stile Nietzsches« und »Nietzsches 

Otobiographie oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietzsches« Nietzsches 
Schriften einer dekonstruktivistischen Lektüre unterzogen und beispielsweise an-
hand des rätselhaften Satzes »ich habe meinen Regenschirm vergessen«, der sich in 
Nietzsches Nachlaß findet, die Frage nach der Kohärenz des Werks aufgeworfen 
und seine Auffassung über die Unlesbarkeit von Nietzsches Schriften formuliert 
und begründet.24  

Tatsächlich wirft Derrida die sehr ernste Frage auf, was alles neben den veröf-
fentlichten Schriften als Nietzsches Werk, was alles Teil einer klaren literarisch-
philosophischen Autorschaft zu gelten habe. Anders gesagt: Was kann als Vorstufe, 
als Fragment, als private oder öffentliche Äußerung Nietzsches aufgefaßt werden? 
Was kann als philosophische, vor-philosophische, nach-philosophische oder außer-
philosophische Reflexion und Äußerung gelten? Welche Texte sind zu berücksich-

tigen und welche nicht? Diese Fragen sind auch unabhängig von Derrida in der 
Nietzsche-Forschung immer wieder aufgegriffen worden, freilich ohne daß sie zu 
definitiven und unumstößlichen Antworten geführt haben.25 Außerdem stellt sich 
aber tatsächlich auch die Frage, ob Nietzsches letzte Schriften, Briefe und Notizen, 
die ab 1888 – also in zeitlicher Nähe zu seinem geistigen Zusammenbruch – ent-
standen sind, noch zu seinem Werk gerechnet werden können oder ob sie nicht 

schlicht Dokumente des Wahnsinns sind.26 Literaturwissenschaftliche und philoso-
phische Überlegungen überlagern sich auf diese Weise mit psychopathologischen 
Fragestellungen, was die Analyse der Nietzcheschen Texte wahrlich nicht verein-
facht. 

 

                                                             
24   Jacques Derrida: »Die Stile Nietzsches«, in: Werner Hamacher: Nietzsche aus Frank-

reich, Hamburg 2007 (franz. 1973), S. 183-224; ders.: »Die Unterschriften interpre-
tieren«, in: Philippe Forget (Hg.): Text und Interpretation, München 1984, S. 62-77; 
ders.: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietz-
sches«, in: Fugen. Deutsch-Französisches Jahrbuch für Text-Analytik 1980 (franz. 
erst 1984), S. 64-98. 

25   Vgl. dazu beispielsweise Wolfram Groddeck: »›Vorstufe‹ und ›Fragment‹. Zur Prob-
lematik einer traditionellen textkritischen Unterscheidung in der Nietzsche-
Philologie«, in: Martin Stern (Hg.): Textkonstitution bei schriftlicher und mündlicher 
Überlieferung, Tübingen 1991, S. 165-175. – Groddeck problematisiert die Vorstel-
lung von einem ›exoterischen‹ und ›esoterischen Werk‹ bei Nietzsche, wobei er da-
vor warnt, diese Unterscheidung »vorschnell auf Nietzsches gedruckte Schriften als 
›exoterisches‹ und auf den ›Nachlaß‹ überhaupt als  ›esoterisches Werk‹« anzuwen-
den. Ebd., S. 166. 

26   Auf diese Frage wird im Abschnitt »Ecce homo – Wahnsinn und Methode« genauer 
eingegangen werden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

3. – Zu dieser eben letztgenannten, eher literaturtheoretisch-dekonstruktivistischen 
Position gesellt sich zudem eine eher positivistisch-orientierte Nietzsche-Philologie 

im engeren Sinne, für die der Status der Nietzsche-Texte, vor allem der Aphorismen 
und der nachgelassenen Fragmente, einem Palimpsest gleicht.27 Vor diesem Hin-
tergrund ist Nietzsche auch »in jüngster Zeit […] mehrmals bei seiner Lektüre über-
rascht worden«.28 Durch quellenkundliche, wissenshistorische und biographische 
Studien erscheint oft Nietzsches Autorschaft, das heißt, bezeichnet der Name Nietz-
sche primär so etwas wie eine indexikalische Größe einer Reihe von textuellen Mo-

difikationen, die als Transformationen von Quellen und eigenen sowie fremden 
Texten zu beschreiben und zu interpretieren sind. Der Begriff der Transformation 
bezieht sich in diesem Zusammenhang aber nicht immer, wie man zunächst vermu-
ten könnte, auf ein aktives Moment innerhalb der Rezeption, auf einen produktiven 
Akt der Aneignung durch einen einzelnen,29 zum Beispiel im Fall einer Lektüre, die 
appropriierende, assimilierende, disjunktive, identifikatorische oder negierende 

Momente aufweist. Es handelt sich vielmehr oft um einen primär deskriptiv-
systemischen (und nicht so sehr reflexiven) Begriff – genauer gesagt, um einen de-
skriptiven Begriff innerhalb eines Ensembles von Schreib- und Lektüreaktivitäten. 
In Anlehnung an Nietzsches auf Wagner gemünzte Rede von einem »System von 
Prozeduren«30 wird Nietzsche auf diese Weise nicht zuletzt zu einem »Aufschreibe-
system«.31 Vor diesem Hintergrund und aufgrund des Fehlens einer intersubjektiv 

                                                             
27   Vgl. etwa Hans Erich Lampl: »Ex oblivione: Das Feré-Palimpsest. Noten zur Bezie-

hung Friedrich Nietzsche – Charles Ferré (1857-1907)«, in: N-St. 15 (1986), S. 225-
264. – Zur literaturwissenschaftlichen Fundierung des Palimpsest-Begriffs innerhalb 
der Intertextualitätstheorie vgl. Gérard Genette: Palimpseste. Literatur auf zweiter 
Stufe, Frankfurt a. M. 1993 (franz. 1982). – Unter den weiteren Studien, die Nietz-
sche primär als Leser identifizieren, seien beispielhaft genannt: Bettina Wahrig-
Schmidt: »Irgendwie, jedenfalls physiologisch. Friedrich Nietzsche, Alexander Her-
zen (fils) und Charles Feré 1888«, in: N-St. 17 (1988), S. 434-464; Marie-Luise Haa-
se: »Friedrich Nietzsche liest Francis Galton«, in: N-St. 18 (1989), S. 633-658. 

28   Martin Stigelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs.« 
Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld zwischen Sprachkritik 
(Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), München 1996, S. 143. 

29   Selbstverständlich existieren subjekt-unabhängige, intentionslose und kontingente 
Transformationsprozesse, die sich beschreiben lassen, doch die vielfach intertextuali-
tätstheoretisch und (zum Teil) diskursanalytisch fundierte Rede von Palimpsesten 
verwischt allzu schnell die methodisch notwendige Bereichs- und Begriffsdifferen-
zierung zwischen Aufnahme- und Referenzbereich, auch und gerade, wenn man es 
mit empirischen und historischen Agenten wie einem Autor zu tun hat. 

30   F. Nietzsche: Der Fall Wagner, KSA 6, S. 35. 
31   Zum medien- und intertextualitätstheoretischen Konzept des Aufschreibesystems vgl. 

grundsätzlich Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme, München 1985; zum »Auf-
schreibesystem« Nietzsche vgl. darin die Seiten 223-258 und insbesondere den Ab-
schnitt »Der Diktator Nietzsche und seine Sekretärinnen«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 39 

 

vermittelten Grundfrage sowie aufgrund von Nietzsches aphoristischer Schreibwei-
se wird sogar der Schluß gezogen, daß Nietzsche ›an seinem Werk gescheitert‹ 

sei.32 »Alles vielmehr«, so wird behauptet, »was er seit 1878 veröffentlicht hat, ist 
Ausdruck seines Scheiterns«.33 

Während es Autoren wie Derrida, Barthes oder Foucault in ihren literaturkriti-
schen Arbeiten um die Dekonstruktion oder Dekomposition des Phantasmas eines 
als Mono- beziehungsweise Zentralsubjekt – vielfach noch substantialistisch – vor-
gestellten, gegebenenfalls sogar mit Autonomie ausgestatteten Autor-Ichs geht,34 an 

dessen Stelle eine bloß noch punktuelle und periphere, ständig sich im Fluß befind-
liche, vom Spiel der Diskurse verschobene und versetzte Multisubjektivität als Kor-
relat der Schreibaktivitäten eines empirischen Individuums tritt,35 »in der«, wie Mi-
chel Foucault schreibt, »sich eine Vielfalt sprechender Subjekte verbindet und löst, 

                                                             
32   Vgl. Edmund Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, München 1989. 
33   Ebd., S. 9. 
34   So schreibt Foucault beispielsweise über Nietzsche: »Der Zusammenbruch der philo-

sophischen Subjektivität, ihre Zersplitterung im Inneren einer Sprache, die sie ent-
machtet, sie aber vervielfacht in dem Raum, in dem sie als Lücke steht, ist wahr-
scheinlich eine der Grundstrukturen des heutigen Denkens.« M. Foucault: »Zum Be-
griff der Übertretung«, S. 80. 

35   Siehe z. B.: »Und das Ich ist kein unschuldiges Subjekt, das dem Text vorherginge 
und das danach von ihm Gebrauch machte wie von einem Objekt [...]. Dieses ›Ich‹ ist 
selber schon eine Pluralität anderer Texte, unendlicher Codes, oder genauer: verlore-
ner Codes (deren Ursprung verlorengeht). [...] Subjektivität ist ein Bild der Fülle, mit 
der ich den Text zu belasten scheine. Die Fülle ist aber verlogen, ist nur die hinerlas-
sene Spur aller Codes, die mich zusammensetzen, so daß meine Subjektivität letztlich 
etwas von der Allgemeinheit von Stereotypen hat.« Roland Barthes: S/Z, Frankfurt a. 
M. 1976 (franz. 1970), S. 14. – Roland Barthes hat sich später selbst von dieser Posi-
tion distanziert und von einer Rückkehr des Autors gesprochen. Der Autor erscheint 
dann als der »Akteur einer Schreibweise« – als »Persona« (die bürgerliche Privatper-
son), als »Scriptor« (der Schriftsteller als soziale Imago), als »Auctor« (der Urheber 
des Werks) und als »Scribens« (das Ich in seiner Schreibpraxis). Vgl. Roland 
Barthes: Die Vorbereitung des Romans, Frankfurt a. M. 2008 (franz. 2003), S. 320-
325. – Einen Einblick in die innerfranzösische Debatte um eine Philosophie und Wis-
senschaft ohne Subjekt, die gegenüber den existentialistischen und humanistischen 
Strömungen der fünfziger Jahre einen Bruch darstellen wollte, und ihre institutionel-
len Hintergründe liefert Pierre Bourdieu, wobei er aufgrund persönlicher Erfahrungen 
sehr genau die Diskontinuitäten, vor allem aber auch die Kontinuitäten innerhalb des 
Feldes der Philosophie und Literaturwissenschaft im Nachkriegsfrankreich kritisch 
herausarbeitet. Vgl. Pierre Bourdieu: Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt a. 
M. 2002 (franz. 2002), besonders S. 17-29; vgl. außerdem die frühere Studie Pierre 
Bourdieu/Jean-Claude Passeron: »Soziologie und Philosophie in Frankreich seit 
1945: Tod und Wiederauferstehung einer Philosophie ohne Subjekt«, in: Wolf Lepe-
nies (Hg.): Geschichte der Soziologie, Frankfurt a. M. 1981, Bd. 3, S. 496-551. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sich kombiniert und sich ausschließt«,36 versucht die quellenkundliche und biogra-
phisch orientierte Nietzsche-Philologie oft, den praktischen Nachweis der Uneigen-

ständigkeit von Nietzsches Rezeption und Schreibweise zu liefern. Nietzsche wird 
so vornehmlich als Leser begriffen, und der Interpret wird zu einem Leser zweiten 
Grades. Dadurch wird das Nietzschesche Werk vielfach zu einem in alle Richtun-
gen durchforschbaren Bündel von Texten, zu einem intertextuellen Phänomen, das 
aus dem Kontext von Lektüren und anderen Texten hervorgeht.37 

Gegen quellenkundliche Studien ist prinzipiell nichts einzuwenden, ganz im 

Gegenteil, liefern sie doch die Möglichkeit einer genaueren Rekonstruktion von 
Nietzsches intellektuellem Werdegang und intellektuellen Auseinandersetzungen. 
So hat etwa Martin Stingelin zeigen können, daß Nietzsches frühe sprachkritische 
Wende in seiner zu Lebzeiten nicht veröffentlichten Schrift Über Wahrheit und Lü-
ge im aussermoralischen Sinne Resultat einer intensiven Auseinandersetzung mit 
Gustav Gerbers Die Sprache als Kunst und Georg Christoph Lichtenbergs Ver-
mischten Schriften ist.38 Darüber hinaus jedoch werden, auch und gerade aus quel-
lenkundlicher Sicht, Zweifel an Nietzsches Originalität als Autor geäußert. So 
schreibt beispielsweise Andreas Urs Sommer: »Das Mißtrauen der Quellenfor-
schung kann zeigen, daß so mancher Ausdruck scheinbar unmittelbar intuitiver Er-
kenntnis literarische Fiktion mit sehr konkret nachweisbaren Genealogien ist. Sol-
che Einsichten ernüchtern.«39 Aus dem programmatischen Satz »Quellenforschung 

ist exemplarische Genealogie«40 wird aber auch zum Teil die Konsequenz gezogen, 

                                                             
36   M. Foucault: »Zum Begriff der Übertretung«, S. 80. 
37   Darüber hinaus gibt es natürlich eine Intertextualitätsauffassung, in der eine globali-

sierende Perspektive auf das Phänomen Text geworfen wird, in der ein Autor höchs-
tens eine Abkürzung in einer Vorstellung von einem unendlichen und unbegrenzten 
Text darstellt. Vgl. dazu grundsätzlich Julia Kristeva: »Bachtin, das Wort, der Dialog 
und der Roman« (franz. 1967), in: Jens Ihwe (Hg.): Literaturwissenschaft und Lingu-
istik. Ergebnisse und Perspektiven Bd. 3: Zur linguistischen Basis der Literaturwis-
senschaft, Frankfurt a. M. 1972, S. 345-375. 

38   Vgl. dazu: M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauch.« – Ein anderes Beispiel wäre Nietzsches décadence-Kritik an Wagner, in der 
er diesen gewissermaßen als hysterische Persönlichkeit modelliert. Man kann zeigen, 
daß Nietzsche nicht nur die einschlägigen zeitgenössischen Schriften Paul Bourgets 
zur Décadence zur Kenntnis genommen hat sondern auch medizinische Studien zur 
Hysterie. Vgl. dazu beispielsweise Franco Volpi: »Le nihilisme comme loguique de 
la décadence: Nietzsche lecteur de Bourget«, in: Jean-François Mattéi (Hg.): 
Nietzsche et le temps des nihilismes, Paris 2005, S. 97-119; zur kulturgeschichlichen 
Relevanz des Hysterie-Diskurses am Ende des 19. Jahrhunderts vgl. insbesondere 
George Didi-Hubermann: Die Erfindung der Hysterie, München 1997 (frz. 1982). 

39   Andreas Urs Sommer: »Vom Nutzen und Nachteil kritischer Quellenforschung. Eini-
ge Überlegungen zum Fall Nietzsche«, in: N-St. 29 (2000), S. 302-316, hier S. 313. 

40   Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 41 

 

daß die Entstehungsgeschichte einer Nietzscheschen Schrift weder auf irgendeine 
Art und Weise kausal bedingt noch teleologisch zwingend sei. Sie erweise sich 

vielmehr »als ein chaotisches Interagieren gegenstrebiger Willensquanten«.41 Auf 
diese Weise werden in diesem Zusammenhang sowohl unter formalen Gesichts-
punkten Nietzsches Konzept der Genealogie als auch unter thematischen Gesichts-
punkten Nietzsches Überlegungen zum Willen zur Macht, die er ab 1885 vor allem 
aus der Erörterung des Nihilismus-Problems und in Auseinandersetzung mit Stend-
hals Schriften gewann, auf die Entstehung und die Logik seiner Texte angewendet. 

Komplementär hierzu argumentieren, um ein letztes Beispiel zu nennen, etwa 
Glenn Most und Thomas Fries, die Nietzsches eigene in seinen Diogenes Laertius-
Studien entwickelten quellenkritischen Vorgehensweisen auf seine kompilierten 
Basler Rhetorik-Vorlesungen vom Wintersemester 1872/73 angewandt haben und 
zu dem Schluß kommen, daß Nietzsche, in der Tradition der Rhetorik stehend, sei-
ne ›Selbstabschaffung als Autor‹ betreibe.42  

Nietzsche hatte über die kopernikanische Wende einmal geschrieben: »Seit Co-
pernikus rollt der Mensch aus dem Centrum ins x«43, etwas Ähnliches geschieht 
nun mit dem Autor Nietzsche in der den Autor dezentrierenden Forschungs-
Position – bei aller Differenz zwischen literaturtheoretischer und positivistisch-
quellenkundlicher Ausgangssituation der jeweiligen Interpreten. 

Ohne Zweifel hat Nietzsche vieles rezipiert und in seinen Schriften verarbeitet, 

und die Bedeutung einiger Autoren wie zum Beispiel Kant, Schopenhauer, Lange, 
Teichmüller oder Gerber für ihn ist nicht zu unterschätzen. In der den Autor positi-
vistisch dezentrierenden Vorgehensweise werden jedoch manchmal zwei Leitvor-
stellungen enggeführt und als Effekt kritischer Lektürepraxis präsentiert, die nicht 
unproblematisch erscheinen: zum einen die auf ganz bestimmten epistemischen 
Vorannahmen basierende Auffassung von entsubjektivierter Schreibaktivität und 

Textproduktion, die sich, wie wir noch sehen werden, zum Teil auf Nietzsche selbst 

                                                             
41   Ebd. 
42   Glenn Most/Thomas Fries: »Die Quellen von Nietzsches Rhetorik-Vorlesung«, in: 

Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder Die Sprache ist Rheto-
rik, München 1994, S. 17-38 und S. 251-258, vgl. vor allem S. 34f. – Most und Fries 
scheinen in ihren Ausführungen manchmal nicht genau zwischen Nietzsches Vorle-
sungen und seinen eigenständig veröffentlichten Schriften zu unterscheiden, so daß 
sie zu diesem etwas generalisierendem Urteil gelangen können, was äußerst proble-
matisch ist, denn die Basler Vorlesungen Nietzsches bewegen sich auf einem ganz 
anderen Autorschafts-Niveau als seine zu Lebzeiten veröffentlichten philosophischen 
Schriften. Die Vorlesungen waren niemals von Nietzsche zur Veröffentlichung ge-
plant, außerdem sind sie konventionellen und institutionellen Regeln verpflichtet, die 
unter anderem darin bestehen, allgemeingültig ›anerkanntes Wissen‹ in kompilierter 
Form zu vermitteln.  

43   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

berufen kann, sowie zum zweiten ein indirekter Plagiatsvorwurf, der die Autorität 
und Originalität Nietzsches als Autor untergraben soll. Nietzsches Texte, seine Au-

torschaft lösen sich so vielfach in der Emergenz der historischen und intertextuellen 
Kontexte auf, werden, wenn sie von globalisierenden und totalisierenden Intertex-
tualitätstheoremen begleitet sind, zu Elementen einer textuell und ereignishaft ge-
dachten ›Prozeßmetaphysik‹, ohne daß diese theoretische Dimension und den dar-
aus zu ziehenden Konsequenzen wirklich beachtet wird.  

Kritische Gegenpositionen wie etwa die Jörg Salaquardas, der bereits 1978 auf 

die sich abzeichnenden Tendenzen in der Nietzsche-Forschung und -Literatur mit 
dem Satz zu reagieren versuchte, »Nietzsche hat alles mögliche aufgenommen und 
er hat es immer sofort, schon bei der ersten Lektüre, in etwas Eigenes umge-
prägt«44, werden vielfach als naiv bezeichnet, einem überholten hermeneutischen 
Modell zugeschrieben oder auf Abwehrmechanismen zurückgeführt. In seinem Bei-
trag zum Verhältnis von Nietzsche zu Lange betont Salaquarda jedoch sehr genau – 

ohne sich einem Nietzsche-Monumentalismus verdächtig zu machen – die Komple-
xität, die eine hermeneutische Vorgehensweise verlangt, wenn sie sich der Frage 
widmet, welche Quellen Nietzsche nicht nur benutzt, sondern sich produktiv zu ei-
gen gemacht hat: »Nietzsche hat nie Gedanken anderer bloß rezipiert, sondern er 
hat sich das, was er empfing, immer in charakteristischer Weise zu eigen gemacht, 
indem er es mit seinen bisherigen Gedanken verband«, schreibt Salaquarda und be-

tont: »Will man bei historischen Untersuchungen Nietzsche und seinen Gewährs-
männern gerecht werden, dann müßte man diesen Assimilierungsprozeß in jedem 
Fall Schritt für Schritt aus den Texten und Aufzeichnungen rekonstruieren.«45 Und 
sebst bei einem langsamen interpretativen Fortschreiten, das sich Schritt für Schritt 
darüber Rechenschaft abgelegt, was übernommen ist und was sich neu dartellt, stel-
len sich freilich grundsätzliche Fragen, betreffen sie doch die Validität des philoso-

phischen Arguments und die Kohärenz der rhetorisch-literarischen Darstellung. 
In der dezentrierenden Position hingegen werden Nietzsches genealogisches 

Argument und seine genealogische Argumentationsweise gegen ihn selbst auf der 
Ebene der Textproduktion und der Schreibaktivität angewendet.46 Sie reflektiert 
vielfach nicht das, was Salaquarda angemahnt hat: Nietzsches spezifisischen Assi-
milierungsprozeß, der poetologische und textbildende Dimensionen aufweist. Was 

Nietzsche darüber hinaus sehr genau zu unterscheiden wußte, war der Kantsche Un-
terschied zwischen Genese und Geltung innerhalb eines genealogisch-historischen 

                                                             
44   Jörg Salaquarda in der Diskussion des Vortrages von Georges Goedert: »Nietzsche 

und Schopenhauer«, in: N-St. 7 (1978), S. 1-15, S. 21. 
45   Jörg Salaquarda: »Nietzsche und Lange«, in: N-St 7 (1978), S. 236-253, hier S. 243. 
46   Implizit wird in dieser Position Autorschaft emphatisch in einem ganz traditionellen 

Sinne an die Kategorien des Originalgenies, der Einheit und des Neuen gebunden, die 
im Falle Nietzsches angeblich nur bedingt erfüllt seien.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 43 

 

Argumentationsprozesses, wie er auch und gerade an der griechischen Kultur mehr-
fach gezeigt hat, so daß unter philosophisch-systematischen Gesichtspunkten die 

Geltung des Nietzscheschen Arguments nicht durch die Rekonstruktion ihrer Gene-
alogie automatisch entkräftet ist, 47 auch wenn, wie im Falle der Geburt der Tragö-
die, sich Nietzsche dennoch manchmal in argumentative  Dissonanzen verstrickt.48 
Dies berücksichtigt die dezentrierende Position vielfach nicht genügend, wenn sie 
sich unter systematischen Gesichtspunkten dem Nietzschschen Denken zuwendet.  

Außerdem scheint die spezifische Logik des philosophischen und literarischen 

Erfindungsvorgangs, auf den im nächsten Kapitel genauer eingegangen werden soll, 
beim ›Maskenphilosophen‹ Nietzsche mißverstanden: Es geht um die partikulare 
Umsetzung – und dadurch Gestaltung – einer textuell vorgefundenen Disposition, 
die sich beispielsweise durch eine Lektüre, aber auch durch den historischen und 
kulturellen Kontext ergibt. Denn für Nietzsche scheint es gerade so zu sein, daß 
seine Philosophie und seine Schreibweise um so wirkungsvoller sind, je stärker sie 

sich in einer Art Mimikry verbergen. Wenn sich seine Philosophie maskiert, sich an 
ihre Umwelt assimiliert, sich an Autoren wie beispielsweise Schopenhauer, Kant, 
Lange oder Rée anlehnt, so daß auf den ersten Blick gar keine individuelle oder 
partikulare Position erkennbar wird (wenn sie sich also etwa an den Schopenhauer-
schen transzendentalen Idealismus, an Kants Kritizismus, an Langes Materialismus, 
an Teichmüller Erkenntnistheorie und Metaphysik oder an Rées historische Philo-
sophie anschließt) und doch, fast unmerklich, von ihnen abweicht, so gewinnt sie 
gerade dadurch, was auf den ersten Blick paradox erscheinen mag, eine eigene Ge-
stalt. Nietzsche, der als junger Mann noch bekannte, der »Name Philosoph will mir 
nicht über die Lippen«,49 schreibt daher auch: »Dergestalt ist es möglich, daß die 
ganze ausgesprochene Philosophie eines merkwürdigen Menschen nicht eigentlich 
seine Philosophie, sondern gerade die seiner Umgebung ist, von der er als Mensch 

abweicht, paratypisch.«50 
In gewisser Weise ist Nietzsche dieser »merkwürdige Mensch« selbst: Seine 

Partikularität besteht in der Abweichung, in der Umsetzung einer vorgefundenen 
Disposition. Die wissenschaftliche Interpretation und philosophische Lektüre dür-
fen sich daher sicherlich nicht auf die sogennate rein werkimmanente Erklärung be-
schränken, wenn damit gemeint ist, daß der intellektuelle und literarische Kontext, 

in dem ein Text ohne Zweifel steht, außer Acht gelassen wird. Ebenso problema-
tisch ist es aber, die Partikularitäten eines Werks nur auf die äußeren Bedingungen 

                                                             
47   Vgl. dazu vor allem den Abschnitt »Was ich den Alten verdanke« aus der Götzen-

Dämmerung, KSA 6, S. 154-160. 
48   Vgl. dazu Paul de Man: »Genese und Genealogie (Nietzsche)«, in: ders.: Allegorien 

des Lesens, Frankfurt a. M. 1988 (amerik. 1979), S. 118-145, vor allem S.130-144. 
49   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 736. 
50   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

– etwa auf das philosophische und literarische Material, auf das es sich, sei es ex-
plizit, sei es implizit, bezieht – zurückzuführen, wie dies bei quellenkundlichen 

Studien vielfach der Fall ist. Vielmehr scheint es sinnvoll, den poetologischen Ei-
genheiten und Abweichungen eines Werks und eines Autors zu folgen. Im Falle 
Nietzsches hieße dies, seine philosophische Poetologie offen zu legen, seinen Um-
gang mit seinen Gewährsmännern, Vorläufern und Quellen sowie sein eigenes Bild 
von Autorschaft zunächst einmal zu rekonstruieren und kritisch zu reflektieren. 
Damit ist mehr gemeint als eine historisch orientierte stilistische und rhetorische 

Analyse, die sich explizit auch dem philosophischen Denken zuwendet, denn Nietz-
sches Schreiben ist sicherlich wesentlicher Teil seines Denkens. Umgekehrt aber 
prägen seine philosophischen, psychologischen und sprachtheoretischen Überle-
gungen sein Schreiben und seine Schreibweise. Dies resultiert daher, daß er eine ei-
gene, partikulare, philosophische und literarische Arbeitsweise und Sprache entwi-
ckelt hat. Gilles Deleuze, einer der wichtigsten französischen Nietzsche-Interpreten 

des 20. Jahrhunderts,51 schreibt in seiner Aufsatzsammlung Kritik und Klinik über 
ein Phänomen, das Allgemeingültigkeit in bezug auf das literarische und philoso-
phische Schreiben beansprucht und das im Falle Nietzsches besondere Berücksich-
tigung verdient: 
 

[D]as Problem des Schreibens: Der Schriftsteller erfindet, wie Proust sagt, innerhalb 

der Sprache eine neue Sprache, eine Fremdsprache gewissermaßen. Er fördert neue 

grammatikalische oder syntaktische Mächte zutage. Er reißt die Sprache aus ihren 

gewohnten Bahnen heraus und läßt sie delirieren. Aber das Problem des Schreibens 

läßt sich auch nicht von einem Problem des Sehens und Hörens trennen: Wenn näm-

lich eine neue Sprache in der Sprache entsteht, so strebt das Sprachliche insgesamt 

einer »asyntaktischen«, »agrammatikalischen« Grenze zu oder kommuniziert mit sei-

nem eigenen Außen.
52

 

 

                                                             
51   Vgl. z.B.: Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg 1991 (franz. 

1962); ders. (Hg.): Nietzsche, Cahiers de Royaumont, Paris 1967. 
52   Gilles Deleuze: Kritik und Klinik, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1993), S. 9. – Deleuze 

bezieht sich im zitierten Abschnitt auf einen Satz von Marcel Proust aus Contre Sain-
te-Beuve, der dem Deleuzeschen Buch als Motto dient: »Die guten Bücher sind in ei-
ner Art Fremdsprache geschrieben«. Vgl. dazu auch Gilles Deleuze: Proust und die 
Zeichen, Berlin 1993 (franz. 1967). – Deleuze hat seine eigene Vorgabe in seinen 
Schriften, die explizit Nietzsche gewidmet sind, nicht eingelöst, sondern erst später 
(beispielweise in Differenz und Wiederholung oder in Was ist Philosophie?), wahr-
scheinlich, weil er zu der Erkenntnis eines individuellen Idioms bei jedem bedeuten-
den Schriftsteller in seiner Beschäftigung mit Proust gekommen ist und erst später 
Nietzsche nicht nur als Philosophen betrachtete, den es lediglich auf der Ebene von 
Konzepten und Aussagen zu rekonstruieren gilt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 45 

 

In beiden Fällen jedoch, der poststrukturalistisch-literaturtheoretisch wie auch quel-
lenkundlich-positivistisch orientierten, den Autor dezentrierenden Position, ver-

schwindet gewissermaßen die Instanz eines dem Diskurs beziehungsweise den Dis-
kursen prä-, post- oder parallelexistenten Autorsubjekts mit Intentionen und eigener 
Poetologie und damit die Tatsache, daß die Möglichkeit existiert, eine eigene idio-
matische Sprache in der allgemeinen Sprache zu etablieren.53 Hier ist mit idiomati-
scher Sprache nicht nur die Resemantisierung bestimmter Wörter und Ausdrücke 
gemeint, die dann etwa zu poetischen oder philosophischen Chiffren werden kön-

nen, sondern auch das partikulare Hervorbringen und die partikulare Anwendung 
von Denk- und Reflexionsfiguren, die nicht zuletzt das Verhältnis von Autor- und 
Sprecher-Instanz, von erkenntnistheoretischen, psychologischen, textuellen Subjek-
ten in ihrer Identität, Differenz oder Überlappung betreffen.  

Nun, für die diskursanalytischen und dekonstruktivistischen Herangehenswei-
sen hingegen entsteht der Autor-Effekt, das textuelle Subjekt Nietzsche sowie sein 

textuelles Ich überhaupt erst dadurch, daß Subjektivität an einem vom Diskurs vor-
gesehenen Platz eingebracht und erschrieben wurde. Damit werden gleichzeitig 
Fragen wie etwa die nach der Einheit eines Werks oder einer Schreibweise obsolet. 
Ein und dasselbe Individuum könne an verschiedenen Diskursen partizipieren (etwa 
in altertumswissenschaftlichen, physiologisch-medizinischen, philosophischen und 
lyrischen wie Nietzsche), vielfältige textuelle Ichs im Akt des Schreibens sich er-

schreiben, ohne daß der Zwang oder die Notwendigkeit zur Konstruktion einer Ein-
heitlichkeit in personaler oder schriftstellerischer Hinsicht bestünde. Mehr noch: 
Auch innerhalb ein und desselben Textes könnten so nicht bloß die Brüche, Wider-
sprüche, Anspielungen und Montagen als selbstverständlich unorganisiert anerkannt 
werden – sie werden auch als weitgehend zufällige Diskurs- und Textkollisionen 
ohne subjektive Intentionalität deutbar, wie dies zum Beispiel Foucault immer wie-

der betont hat.  
Man muß nicht mit allen Wassern der Dekonstruktion, Diskursanalyse und Se-

miologie gewaschen sein, um zu erkennen, daß ein textuelles Ich ebenso wie ein au-
tobiographisches Ich stets erschriebene Ichs sind, die sich gewissermaßen erst se-
mantisch finden, erfinden, und als ›symbolische Figurationen‹ nicht ohne weiteres 
auf andere psychische oder soziale Identitäten oder Subjektivitätsfiguren übertrag-

bar sind.54 Doch in der von der These vom Tod des Autors ausgehenden Lektüre-

                                                             
53   Wie es Nietzsche durchaus gelingt, eine eigene, partikulare und idiomatische Sprache 

innerhalb der deutschen Sprache zu entwickeln, wird unter anderem im Abschnitt 
»Die Egozentrizität als Voraussetzung des Ecce homo. Eine Interpretation von ›An 
diesem vollkommnen Tage…‹« Thema sein. 

54   Um es an einem Beispiel deutlich zu machen: Das ›Ich‹ der Philosophischen Unter-
suchungen von Ludwig Wittgenstein ist ein zwar nicht völlig anderes, aber doch we-
sentlich verschiedenes zu den ›Ichs‹ des gleichen Autors in den Briefen, Tagebü-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

richtung wird der Autor zu einer fragmentierten Randfigur innerhalb einer von Dis-
kursen geprägten Textwelt, die ihm – in scheinbar paradoxer Art und Weise – zuge-

schrieben und der er zugleich zugeschrieben werden kann. Gerade Nietzsches apho-
ristische Schreibweise, wenn man sie in Beziehung zum Nachlaß setzt, gilt dafür als 
Paradebeispiel, wie Michel Foucault unterstrichen hat: 
 

Unter der Wolke der vom Autor publizierten Texte erscheint ein Streumuster anderer 

möglicher Texte – die radikal anders erscheinen, obwohl sie fast vollkommen iden-

tisch sind. Umgeben von den unveröffentlichten Texten, die der Autor verworfen hat, 

wird das Buch wieder zu einer Welt isolierter Ereignisse, die aber durch ein Netz rät-

selhafter Wiederholungen, Widersprüche, Ausschlüsse und Veränderungen miteinan-

der verbunden sind. Der Diskurs erscheint jenseits jeder syntaktischen oder rhetori-

schen Verbindung als eine Staubwolke aus Ereignissen. Der Gedanke, der »einem 

kommt«, die Sprache, die »geschieht«, der Einbruch des Diskurses – das sind Prob-

leme und Formen, die Nietzsche mit seinem Zeitgenossen Mallarmé gemeinsam 

hat.
55

 

 
 

4. – Demgegenüber steht eine autorzentrierte Position, die von ihren Gegnern gerne 
als ›Hermeneutik des Grundwillens‹ oder als Hermeneutik, die vom ›guten Willen 
zum Verstehen‹ getragen wird, bezeichnet wird (ohne vielfach überhaupt zu klären, 
was ›Grundwille‹ oder ›Hermeneutik‹ im Falle Nietzsches bedeuten kann56). Diese 
autorzentrierte Position unterteilt sich wiederum in eine Position, in der Nietzsche 
als eine mit Autorintentionalität ausgestattete Person eine zentrale Rolle einnimmt, 

und eine Position, in der von der Person, der Biographie weitgehend abgesehen 
wird und der Autor Nietzsche die Repräsentation eines philosophischen Systems 
darstellt. In diesem Sinne beginnt etwa Martin Heideggers berühmtes und sehr ein-
flußreiches Nietzsche-Buch mit dem Satz: »Nietzsche – der Name des Denkers steht 

                                                                
chern, Notizen oder im Vortrag über Ethik. Diese ›Ichs‹ bilden ihre eigene semanti-
sche Partikularität aus und doch überlappen sie sich im ›Namen‹ Wittgenstein. Ähn-
lich verhält es sich meines Erachtens – nur in potenzierter Art und Weise – bei Nietz-
sche, der bereits 1875 seine Selbstbildung im Medium der Schrift reflektiert hat: »Es 
soll ein großes Buch für die täglichen Einfälle und Erfahrungen, Pläne usw. angelegt 
werden: wo auch die wissenschaftlichen Erkenntnisse kurz eingetragen werden. Alle 
litterarischen Pläne bei Seite zu stellen. M ih i  s c r ibe re .« F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1875 – 1879, KSA 8, S. 11. 

55   Michel Foucault: »Zur Publikation der Nietzsche-Gesamtausgabe«, in: ders.: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits, Frankfurt a. M. 1980-1988, Bd. 4, S. 1023-1027, 
hier S. 1025f. 

56   Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, der ›Grundwille‹ und das Selbst« in dieser Studie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 47 

 

als Titel für die Sache seines Denkens.«57  Mit diesem programmatischen Satz ver-
suchte Heidegger, alle psychologisierenden und biographischen Deutungen von 

Nietzsches Werk zu disqualifizieren. Nietzsches Denken habe nämlich nichts mit 
seiner Person zu tun. Wenn Heidegger mit dem Namen Nietzsche operiert, dann ist 
dementsprechend nicht die Person oder der Denker Nietzsche gemeint, sondern das 
Denken selbst. Dieser Position sind viele von Heidegger beeinflußte Interpreten ge-
folgt.58  

Der Name Nietzsche ist in diesem Zusammenhang für Heidegger eine Art 

seinsgeschichtliche Abkürzung oder ein Zeichen innerhalb der Seinsgeschichte, das 
auf den Zustand des Denkens verweist und damit höchstens indirekt auf die Gedan-
ken eines einzelnen, mit Individualität ausgestatteten Autors zurückgeführt werden 
kann.59 Nicht zuletzt um Nietzsches Denken schärfer zu sehen, muß man sich aber 

                                                             
57   Martin Heidegger: Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. 1, S. 9. – Heidegger hat sich ab 

1935 sehr intensiv mit Nietzsche auseinandergesetzt, davon zeugen alleine schon sei-
ne Vorlesungen und Notizen, aus denen dann einige seiner berühmtesten Aufsätze 
entstanden sind, die er dann zum Teil als Monographien publiziert hat. Darunter sind 
zu nennen: »Überwindung der Metaphysik«, in: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 
1954, S. 71-99; »Wer ist Nietzsches Zarathustra?«, in: ebd., S. 101-126; »Nietzsches 
Wort, ›Gott ist tot‹«, in: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950, S. 193-267; Was heißt Den-
ken?, Tübingen 1961. – Nietzsche nimmt in Heideggers Denken zur Seinsgeschichte 
eine zentrale Rolle ein. Auch und gerade an Nietzsche ließe sich Heideggers ›seins-
geschichtliche Kehre‹ gegenüber den fundamental-ontologischen Betrachtungen sei-
ner ersten Schriften besonders gut verdeutlichen. In seinem Vorwort zu den Frühen 
Schriften aus dem Jahre 1972 schreibt Heidegger allerdings auch, daß er bereits in 
den Jahren 1910-1914 Nietzsche intensiv rezipiert habe, vor allem die von Nietzsches 
Schwester besorgte Ausgabe des Willens zur Macht und Die Geburt der Tragödie. 
Diese Lektüre sei für seine weitere intellektuelle Entwicklung, neben dem Studium 
bei Edmund Husserl und seiner Beschäftigung mit Aristoteles, prägend gewesen. In-
sofern wäre es sehr aufschlußreich, Heideggers Sein und Zeit auf Spuren einer Nietz-
sche-Lektüre hin zu untersuchen, ein Unternehmen, das, soweit ich sehe, bis heute 
nicht stattgefunden hat. – Vgl. zur Nietzsche-Rezeption bei Heidegger Harald Seu-
bart: Zwischen erstem und anderem Anfang. Heideggers Auseinandersetzung mit 
Nietzsche und die Sache seines Denkens, Köln/Weimar/Wien 2000 und Wolfgang 
Müller-Lauter: Heidegger und Nietzsche. Nietzsche-Interpretationen III, Berlin/New 
York 2000. 

58   An dieser Stelle seien nur die wichtigsten und prominentesten Studien genannt, die 
im Gefolge von Heideggers seinsgeschichtlicher Nietzsche-Lektüre entstanden sind: 
Eugen Fink: Nietzsches Philosophie, Stuttgart/Berlin/Köln 1960; Eckhardt Heftrich: 
Nietzsches Philosophie. Identität von Welt und Nichts, Frankfurt a. M. 1962; Georg 
Picht: Nietzsche, Stuttgart 1988; Karl-Heinz Volkmann-Schluck: Die Philosophie 
Nietzsches. Der Untergang der abendländischen Metaphysik, Würzburg 1992. 

59   Für Heidegger ist der Name Nietzsche gleichbedeutend mit seiner Vorstellung der 
›vollendeten Metaphysik‹, die er in Nietzsches Konzeption des Willens zur Macht 
dargestellt sieht. Der Wille zur Macht ist für Heidegger ein alles durchherrschendes 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

mit seinen Texten und seinem philosophischen, psychologischen und auktorialen 
Selbstverständnis beschäftigen, was Heidegger allerdings bekanntermaßen nur sehr 

partiell getan hat,60 und stößt dabei sehr schnell auf die Tatsache, daß in ihnen, und 
nicht nur in Ecce homo, die Person, das Leben und auch der Name Nietzsche eine 
bedeutende, wenn nicht gar die zentrale Rolle spielen. Ebenso reflektiert Heidegger 
nicht, was seine eigene Gedankenfigur der seinsgeschichtlichen Abkürzung mit 
Nietzsches Begriff und Konzept der Abkürzung, die primär eine historisch-
rhetorische und semiotische Kategorie darstellt, zu tun hat oder haben könnte.61 So 

schreibt etwa auch Jacques Derrida, Heidegger kritisierend:  
 

Der Name Nietzsche nun ist vielleicht heute für uns im Abendland der Name des ein-

zigen (vielleicht in anderer Weise als Kierkegaard und vielleicht als Freud), der von 

Philosophie und Leben, von Wissenschaft und Philosophie des Lebens mit seinem 
Namen, in seinem Namen gehandelt hat. Der einzige vielleicht, der seinen Namen – 

seine Namen – ins Spiel brachte und seine Biographien. Mit beinahe allen Risiken, 

die das einschließt: für »ihn«, für »sie«, für sein Leben, seine Namen und ihre Zu-

kunft, die politische Zukunft vor allem dessen, was er unterzeichnen lassen hat. Wie 

könnte man das außer Rechnung stellen, wenn man ihn liest? Man liest ihn nur, wenn 

man das in Rechnung zieht.
62

 

 

                                                                
metaphysisches Prinzip. Dagegen hat bereits 1971 Wolfgang Müller-Lauter Ein-
spruch erhoben und dargelegt, daß Nietzsche die Wirklichkeit als eine Fülle von Wil-
len zur Macht, die sich gegenseitig bekämpfen, denke. Vgl. dazu Wolfgang Müller-
Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die Gegensätze seiner Phi-
losophie, Berlin 1971. – Zur Debatte zwischen heideggerianischen und sich von Hei-
degger abgrenzenden Interpretationen des Willens zur Macht vgl. Wilhelm Weische-
del: »Der Wille und die Willen. Zur Auseinandersetzung zwischen Wolfgang Müller-
Lauter und Martin Heidegger«, in: Zeitschrift für Philosophie 1 (1973), S. 71-76. 

60   Eine sehr gründliche und kritische Auseinandersetzung mit Heideggers Nietzsche-
Lektüre hat Ernst Behler formuliert. Vgl. dazu das Kapitel »Heidegger« in: Ernst 
Behler: Derrida-Nietzsche – Nietzsche-Derrida, München/Paderborn/Wien/Zürich 
1988, S. 27-58. – Am fragwürdigsten am Vorgehen Heideggers ist sicherlich, daß er 
seine Interpretation zum größten Teil aus Nietzsches Nachlaß entwickelt und den von 
Nietzsche veröffentlichten Schriften kaum eine Bedeutung zuspricht. Daher sieht 
Heidegger auch fast vollständig von Nietzsches ästhetischen, psychologischen, anth-
ropologischen und poetologischen Überlegungen ab.  

61   Vgl. dazu Martin Singelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik. Ein Hinführung zu 
Nietzsches Begriff der ›Abkürzung‹«, in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze 
(Hg.): Nietzsche oder ›Die Sprache ist Rhetorik‹, München 1994, S. 85-92 und den 
Abschnitt »Der Ausdruck Semiotik« in dieser Studie. 

62   J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens «, S. 71. Kursi-
ve Hervorhebungen von Derrida. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 49 

 

So einfach wie Heidegger kann man das Problem also nicht eskamotieren. Ganz im 
Gegenteil: Nietzsches Texte zwingen gerade dazu, wie Derrida anmerkt, die textu-

elle Modellierung des eigenen Selbst sowie die Verwendung des Eigennamens, sei-
nen Umgang mit Autorennamen genauestens zu analysieren. Nur auf diese Weise 
ist Nietzsches auktoriales System, oder besser gesagt: seine philosophische Poeto-
logie zu verstehen.63 Derrida weist zudem darauf hin, daß man Nietzsches Einsatz 
seines Namens, seiner Namen, womit er Nietzsches Pseudonyme und Heteronyme 
(der Antichrist, Dionysos, Zarathustra, etc.) meint, mit denen er Briefe, Vorreden 

(und damit Schriften) sowie Gedankengänge wechselweise ›unterzeichnete‹, und 
sein biographisches sowie sein rollenhaftes plurales Selbstverständnis in Betracht 
ziehen muß. Nur so könne eine Lektüre zu seinen Schriften vordringen, da sie auch 
wesentlich durch Lebens- und Schreibinszenierungen geprägt seien.  

Die Verschränkung von Lebensdarstellung, philosophischer Reflexion und Ar-
gumentation sowie entsprechender Schreib-, Darstellungs- und Denkweisen ist ja 

nun tatsächlich eine zentrale Idee Nietzsches. So betont und reklamiert er für sich in 
Ecce homo, daß »die verborgene Geschichte der Philosophen, die Psychologie ihrer 
großen Namen […] für mich an’s Licht [kam]«.64 Nun wirft aber gerade Nietzsches 
Umgang mit Eigennamen, seine Psychologie der Eigennamen, die Rollen- und 
Maskenhaftigkeit seines Sprechens und Schreibens, wie bereits mehrfach angedeu-
tet, einige Schwierigkeiten auf. Viele Briefe beispielsweise unterzeichnet er mit ei-

nem anderen, auf den ersten Blick fremden Namen und wählt Selbsttitulierungen 
wie Dionysos, Phoenix, der Antichrist etc., und dies tut er nicht nur in seinen letzten 
bewußten Monaten, sondern bereits Jahre zuvor. So schreibt Nietzsche etwa an 
Malvida von Meysenburg im Jahre 1883: »Wollen Sie einen neuen Namen für 
mich? Die Kirchensprache hat einen – – – – – – – – der Antichrist«.65 Darüber hin-
aus entwickelt Nietzsche ein, wie Derrida zu Recht bemerkt, komplexes und ver-

wirrendes Spiel von Verweisungen mit Eigennamen und Selbsttitulierungen, von 
komplexen Analysen und Reflexionen zum sprachlichen, erkenntnistheoretischen, 
psychologischen, biographischen und leiblichen Status des Subjekts, des Individu-
ums, der Person und des Selbst. Diese Analysen und Reflexionen betreffen auch das 

                                                             
63   Was hier unter Nietzsches System und unter philosophischer Poetologie verstanden 

wird, soll im Laufe des vorliegenden ersten Teils dieser Studie deutlicher werden. 
Mit System soll jedoch, und das kann an dieser Stelle festgehalten werden, nicht ein 
philosophisches System im traditionellen Sinne gemeint sein, in dem aus einem 
(Grund-)Gedanken alles andere abgeleitet wird. System soll vielmehr in dem Sinne 
verstanden werden, daß ein kohärentes Darstellungsverfahren und eine entsprechende 
Schreibweise rational rekonstruierbar wird. Ein so verstandenes System hat mehr mit 
einem partikularen Schreib- und Denkstil zu tun. 

64   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 259. 
65   Brief an Malvida von Meysenburg vom 3./4. April 1883, F. Nietzsche: Sämtliche 

Briefe, KSB 6, S. 357. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Verhältnis von Leben und Lebensschilderung zu philosophischer Diskursivität, um 
substantialistische und, wie Derrida es nennt, logozentrische Vorstellungen ins 

Wanken zu bringen, zu zerstören und zu überwinden. 
 

 
5. – Vor diesem Hintergrund plädierte Heinrich Detering jüngst aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht – vor allem für die und auf Grundlage der letzten Schriften Nietz-
sches – für eine durch »die Lektürepraxis der deconstruction geläuterte Hermeneu-

tik«,66 die Nietzsches Rede vom ›Ich als Wortspiel‹ ernst nimmt, für eine Herme-
neutik also, die der Verflüssigung des Autor- und Werkbegriffs sowie der Eigendy-
namik der Texte Rechnung trägt. Daher schlägt er gemeinsam mit Daniela Langer 
vor, zwischen dem Autor und Erzähler Nietzsche zu unterscheiden, zwischen dem 
Autor-Ich und den jeweiligen Erzählerfiguren und Erzählerinstanzen, die sich in 
den letzten Schriften identifizieren lassen,67 um auf diese Weise sowohl der philo-

                                                             
66   H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 16. 
67   Vgl. dazu auch die folgende Differenzierung, die Heinrich Detering vorschlägt: »Das 

beginnt mit dem Antichrist. Anders als selbst noch Zarathustra, der (ganz losgelöst 
von der gleichnamigen historischen Gestalt) als eine fiktive Figur erzählt und dann in 
Nietzsches Selbstkommentaren manchmal geradezu wie ein reales Gegenüber behan-
delt wird, bezeichnet ›der Antichrist‹ eine Rolle, in die dieser Autor selbst eintritt. 
Zarathustra bleibt ›er‹, der Antichrist ist ›ich‹. Wenn also im Folgenden das Ich die-
ses Textes stets ›der Antichrist‹ genannt wird (und nicht einfach ›Nietzsche‹), dann 
soll damit dieser rhetorischen Rollenhaftigkeit Rechnung getragen werden – auch 
wenn in der Sache gewiss nicht zu bezweifeln ist, dass die vom Antichrist vorge-
brachten Meinungen denen des Autors entsprechen.« Ebd., S. 20. – Die Frage ist nur, 
ob es sich bei Zarathustra und der Antichrist nur um Figuren und Rollen handelt, o-
der doch um graduell verschiedene Heteronyme oder Begriffspersonen des dividua-
listisch-egozentrierten Autors Nietzsche, Heteronyme, wie man sie auch von Autoren 
wie Fernando Pessoa (drei der wichtigsten Heteronyme Pessoas heißen Alberto Cae-
iro, Álvaro de Campos, Ricardo Reis) oder Antonio Machado (dessen wichtigste He-
teronyme: Abel Marín und Juan de Mairena) her kennt, um literarisch-philosophische 
Figuren also, denen Nietzsche eine eigene Biographie gegeben hat (zumindest im 
Falle Zarathustras ist das ja ganz deutlich) und die in gewisser Weise selbstständig 
philosophisch und literarisch tätig sind, obwohl sie keine ›realen‹ Personen darstel-
len. Darüber hinaus scheint die Rollenhaftigkeit, die ohne Zweifel festzustellen ist, 
vielleicht nicht nur unter narratologisch-rhetorischen Gesichtspunkten bedeutsam, 
sondern auch unter dramatischen, wobei das Dramatische hier in einem doppelten 
Sinne zu verstehen ist: Erstens greift es die dramatische Situation, in der sich Nietz-
sche nach eigenem Bekunden seit 1888 selbst befindet, auf (Stichwort: große Poli-
tik), und zweitens scheint es, das dramatische Element aufzugreifen, das in Verbin-
dung mit seinem Subjekt-Dividualismus steht, das heißt: die Vorstellung vom Sub-
jekt als Ort eines dramatischen Spiels. Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, ›der 
Grundwille‹ und das Selbst«. – Ähnlich sieht dies auch Gilles Deleuze: »Die Be-
griffsperson ist nicht der Repräsentant des Philosophen, ganz im Gegenteil: Der Phi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 51 

 

sophischen als auch der (auto-)biographisch-narrativen Dimension der Texte ge-
recht zu werden. Detering bemerkt dazu: 

 

Für unseren Umgang mit der Abgrenzung von Autor und Erzählerfigur(en) heißt das: 

Insofern Nietzsches Antichrist und Ecce homo sich als Beiträge zu einem philosophi-

schen Diskurs lesen lassen, in dem Argumente entwickelt, Polemiken formuliert, 

neue Lektüren alter Texte unternommen werden, ist die Schreibinstanz ein dichtender 

Philosoph und philosophischer Dichter namens Friedrich Nietzsche. Insofern er je-

doch diese Debatten in ein narratives Spiel mit mythischen Mustern transformiert, 

fingiert der Autor ein (zwischen den Texten womöglich wechselndes) Rollen-Ich.
68

 

 

Detering und Langer schlagen dieses Vorgehen gerade auch deshalb vor, um einer-
seits Nietzsches Wortspiel-Theorem gerecht zu werden und um anderseits zu ver-
hindern, in psychologische Identifizierungen zu verfallen:  
 

In der Tat ist uns das »seelische Erleben« des Mannes Nietzsche prinzipiell unzu-

gänglich, und seine Texte unternehmen erhebliche Anstrengungen, um die eigene 

Formel vom »Ich«, das »zum Wortspiel geworden« sei, zu beglaubigen. Darum 

scheint mir Daniela Langers Vorschlag hilfreich, »Identifikation« hier nicht als psy-

chisches, sondern »als ein rein textuelles Phänomen [zu] verstehen: Als eine im Text 

vorgenommene Gleichsetzung des sprechenden/schreibenden Ichs mit einer anderen 

Figur, mit einer Rolle«.
69

 

 

So sinnvoll und brauchbar die Unterscheidung zwischen Autor, Autor-Ich, Erzäh-
ler(-figuren) und Erzählerinstanzen und die Privilegierung des narrativen Spiels 
auch aus literaturwissenschaftlicher Sicht, auch und gerade für Nietzsches letzte 
Schriften, ist, so stellt sich doch die Frage, ob die Rollenhaftigkeit und Komplexität 
der Sprecher- und Autorthematik der Nietzscheschen Schriften nicht doch auf einen 

philosophischen Phänomenkomplex verweist, der nicht einfach nur auf der sprach-

                                                                
losoph ist lediglich die Umhüllung seiner hauptsächlichen Begriffsperson und aller 
anderen, die die Fürsprecher, die wirklichen Subjekte seiner Philosophie bilden. Die 
Begriffspersonen sind die ›Heteronyme‹ des Philosophen – und der Name des Philo-
sophen das bloße Pseudonym seiner Person. […] Die Begriffsperson ist das Werden 
oder das Subjekt einer Philosophie, die für den Philosophen gilt, so daß Kues oder 
Descartes mit ›der Idiot‹ signieren sollten, so wie Nietzsche mit ›der Antichrist‹ oder 
›der gekreuzigte Dionysos‹. […] Wir nennen Nietzsche, weil wenige Philosophen so 
stark mit Begriffspersonen operiert haben, sympathischen (Dionysos, Zarathustra) 
wie antipathischen (Christus, der Priester, die höheren Menschen, der selbst antipa-
thisch gewordene Sokrates…).« Gilles Deleuze/Felix Guattari: Was ist Philosophie?, 
Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1991), S. 72-74. 

68   H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 22. 
69   Ebd., S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

theoretisch fundierten Rede vom ›Ich als Wortspiel‹ basiert, sondern die Subjekt-
problematik in grundsätzlicher Art und Weise und in ihren unterschiedlichen Facet-

ten betrifft – also in ihren psychologischen und erkenntnistheoretischen, sprach- 
und zeichentheoretischen, leib- und tranzendentalphilosophischen sowie literarisch-
narrativen und ästhetisch-dramatischen Dimensionen, da das ›Ich‹ oder die Rede 
vom ›Ich‹ bei Nietzsche eben nicht nur (oder ausschließlich) ein sprachlich-
textuelles Problem darstellt und aufwirft.  

Darüber hinaus ist, wie Gilles Deleuze und Felix Guattari angemerkt haben, das 

›Ich‹ nicht nur als ein Wortspiel bei Nietzsche aufzufassen, sondern hat, philoso-
phisch gesehen, in begrifflichen Ausprägungen wie in der Rede vom Cogito, vom 
sogenannten ›ich denke‹ und vom ego die Dimension einer Begriffsperson, ebenso 
wie Zarathustra oder Dionysos, und die Funktion eines philosophisch-egozentrieten 
shifters.70 Anders ausgedrückt: Philosophieren in dritter Person ist immer Philoso-
phieren in erster Person, und umgekehrt setzt das Philosophieren in erster Person 

immer Philosopheme, Begriffspersonen, Erzähler(-figuren), die auch die erste Per-
son sein können, in dritter Person voraus. Tritt man daher einen Schritt zurück und 
überblickt man Nietzsches Gesamtproduktion, so scheinen seine letzten Schriften 
auch eine Radikalisierung bestimmter subjektphilosophischer Fragestellungen und 
Probleme mit entsprechenden textuell-darstellerischer Verfahren zu sein, die »über 
›mich‹ und ›dich‹ hinaus« führen, »als ob wir Al les  sein wollten und sollten, eine 

Phantasterei von ›Ich‹ und allem ›Nicht-Ich‹.«71  
So sinnvoll es ist, Vermutungen über den seelischen Zustand oder über seeli-

sche Identifikationen Nietzsches zu vermeiden, so kann man sich dennoch fragen, 
wie Nietzsches Seelenkonzepte, wie seine Reflexionen über das Phänomen des See-
lischen mit Phänomenen der Textualität oder Subjektthematik in Zusammenhang 
stehen, um so vielleicht noch etwas genauer Nietzsches Tendenz zur pluralen 

Sprecherhaltung und Rollenhaftigkeit zu rekonstruieren. Anders gesagt: In welchem 
Zusammenhang stehen das Phänomen des Subjekts, »wie die Schulsprache jetzt 
statt Seele sagt«,72 mit den Phänomenen der Rollenhaftigkeit, mit dem Subjekt-
Dividualismus, mit dem Denken in Figuren, mit dem Verweisungsspiel der Zeichen 
und Namen bei Nietzsche? Und, philosophisch gefragt, wie entgeht man der Sub-

                                                             
70   Vgl. folgende Bemerkung von Deleuze und Guattari: »Ähnlich ist der philosophische 

shifter ein Sprechakt in der dritten Person, in dem stets eine Begriffsperson ›ich‹ sagt: 
Ich als Idiot denke, ich als Zarathustra will, ich als Dionysos tanze, ich als Liebender 
beanspruche. Sogar die Bergsonsche Dauer braucht einen Läufer. Im philosophischen 
Aussageakt tut man nicht etwas, indem man es ausspricht, sondern man macht die 
Bewegung, indem man sie denkt, vermittels einer Begriffsperon. Daher sind die Be-
griffspersonen auch die wahren Agenzien des Aussageakts. Wer ist ›ich‹? Immer eine 
dritte Person.« G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie?, S. 73. 

71   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 – 1882, KSA 9, S. 443. 
72   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 565. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 53 

 

stantialisierung und Transzendentalisierung des Textes und der Textualität, ob-
gleich man meint, Sprachspiele oder Sprechakte zu rekonstruieren? Denn auch 

wenn man die Frage nach dem Subjekt auf die Ebene des Textsubjekts oder der 
Textsubjekte beschränkt, so bleibt doch die Frage, ob nicht gerade diese Fokussie-
rung ein substantielles Textsubjekt implizit annimmt oder sogar konstruiert, das 
dann lediglich in unterschiedliche Erzählinstanzen und Rollen schlüpft. 

 
 

6. – Durch die Analyse der Nietzscheschen Vielnamigkeit, seines Umgangs mit 
fremden und seinem eigenen Eigennamen, die dionysische Züge aufweisen, und 
seinen mehrdimensionalen und komplexen subjekttheoretischen Überlegungen, so 
die These der folgenden Kapitel, lassen sich auch die eben skizzierten, in Wider-
spruch zueinander befindlichen Positionen zu Nietzsches Autorschaftskonstruktion, 
die ja selbst zugleich auch immer Fragen der Subjektphilosophie darstellen, vermit-

teln, wobei ›vermitteln‹ hier nicht im Sinne von ›versöhnen‹ verstanden werden 
soll. Der logische Ausgangspunkt im Falle Nietzsches lautet daher nicht: entweder 
autoritäre, einheitliche oder autoritätslose, plurale Autorschafts-Instanz und -Figur 
mit entsprechenden Subjektmodellen. Diese Alternative, die auf die aristotelische 
Logik mit ihren Sätzen der Identität, des Widerspruchs und des ausgeschlossenen 
Dritten zurückgeführt werden könnte,73 wird von Nietzsche, und nicht von ihm al-

lein, jedoch in Frage gestellt.74 Es soll aber im Folgenden nicht um eine dialekti-

                                                             
73   Aristoteles drückte diesen Sachverhalt so aus: »Es ist unmöglich, daß dasselbe 

gleichzeitig und in gleicher Hinsicht demselben zukomme und nicht zukomme […]. 
Das ist das allergewissenste aller Prinzipien.« Aristoteles: Metaphysik, 1005b, 19-20. 
– Die aristotelische Logik beruht bekanntermaßen auf dem Satz der Identität, der be-
sagt, daß A gleich A ist, auf dem Satz vom Widerspruch (A ist nicht nicht-A) und auf 
dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten (A kann nicht gleichzeitig A und nicht-A 
sein). 

74   Nietzsche schreibt zur aristotelischen Logik: »Wenn, nach Aristoteles der S a t z  
vom  W ide r sp ruch  der gewisseste aller Grundsätze ist, wenn er der letzte und un-
terste ist, auf den alle Beweisführungen zurückgehen, wenn in ihm das Princip aller 
anderen Axiome liegt: um so strenger sollte man erwägen, was er im Grunde schon 
an Behauptungen vo raus se t z t . Entweder wird mit ihm etwas in Betreff des Wirkli-
chen, Seienden behauptet, wie als ob er dasselbe anderswoher bereits kennte: nämlich 
daß ihm nicht entgegengesetzte Prädikate zugesprochen werden können . Oder der 
Satz will sagen: daß ihm entgegengesetzte Prädikate nicht zugesprochen werden so l -
l en ? Dann wäre die Logik ein Imperativ, nicht zur Erkenntniß des Wahren, sondern 
zur Setzung und Zurechtmachung einer Welt, d i e  uns  w ah r  he ißen  so l l . Kurz 
die Frage steht offen: sind die logischen Axiome dem Wirklichen adäquat, oder sind 
sie Maaßstäbe und Mittel, um Wirkliches, den Begriff ›Wirklichkeit‹ für uns erst zu 
s cha f f en?… Um das Erste bejahen zu können, müßte man aber, wie gesagt, das 
Seiende bereits kennen, was schlechterdings nicht der Fall ist. Der Satz enthält also 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sche Aufhebung der gegensätzlichen Positionen im Zusammenhang mit der Autor-
schafts-Debatte gehen, auch wenn die Dialektik, vor allem in ihrer epistemisch-

poeto-logischen Ausarbeitung bei Gaston Bachelard, eine interessante Alternative 
zur aristotelischen Logik darstellt.75 Nietzsche selbst – und nicht irgendwelche 
übergeordnete subjektphilosophischen oder literaturtheoretischen Vorannahmen – 
soll die Richtschnur der weiteren Betrachtung vorgeben, denn er selbst scheint eher 
der Repräsentant einer paradoxen oder paradoxalen Logik zu sein76 und ganz ande-
re ›Identitätskonzepte‹, wenn man überhaupt noch mit Begriffen wie Identität ope-

rieren darf oder will, theoretisch entwickelt und literarisch-philosophisch in Szene 
gesetzt zu haben, Identitätskonzepte, die sich jenseits von Dualismen wie Schein 
und Sein, von Substanz und Akzidens, von Einheit oder Vielheit bewegen. Und so 
schreibt Nietzsche in der Fröhlichen Wissenschaft:  
 

Was ist mir jetzt »Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens, – was 

weiss ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur die Prädicate seines 

Scheines! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem unbekannten X aufsetzen 

und wohl auch abnehmen könnte! Schein ist für das Wirkende und Lebende selber, 

das soweit in seiner Selbstverspottung geht, mich fühlen zu lassen, dass hier Schein 

und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist, – dass unter allen diesen Träumen-

den auch ich, der »Erkennende«, meinen Tanz tanze, dass der Erkennende ein Mittel 

ist, den irdischen Tanz in die Länge zu ziehen und insofern zu den Festordnern des 

Daseins gehört […].
77

  

 

                                                                
kein K r i t e r ium  de r  W ahrhe i t , sondern einen Im pe ra t iv  über das, w as  a l s  
w ah r  ge l t en  so l l .« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, 
S. 389. 

75   Vgl. Gaston Bachelard: Die Philosophie des Nein. Versuch einer Philosophie des 
neuen wissenschaftlichen Geistes, Frankfurt a. M. 1980 (franz. 1940); und darin vor 
allem das Kapitel »Die nicharistotelische Logik«, S. 123-153. 

76   Im Gegensatz zur Logik aristotelischer Prägung steht das, was man die paradoxe oder 
paradoxale Logik nennen könnte, die, um auf das obige Beispiel einzugehen, an-
nimmt, daß A und nicht-A einander als Prädikate von X nicht ausschließen. Ein gutes 
Beispiel ist Freuds Begriff der Ambivalenz, der besagt, daß man zur gleichen Zeit für 
die gleiche Person Liebe und Haß empfinden kann. Vgl. dazu Renate Schlesier: »Be-
schreibung eines Kampfes: Eros, Todestrieb und die Ambivalenz der Gefühle«, in: 
Große Gefühle. Bausteine menschlichen Verhaltens, hg. vom ZDF-nachtstudio, 
Frankfurt a. M. 2000, S. 15-30. – Zur prädikativen Struktur des Denkens und der 
Sprache vgl. den Abschnitt »Voraussetzungen der Poetologie des Selbst« in dieser 
Arbeit und allgemein Ernst Tugendhat: Vorlesungen zur Einführung in die sprach-
analytische Philosophie, Frankfurt a. M. 1976. 

77   F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 417. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 55 

 

Vor diesem Hintergrund wird auch erahnbar, warum Nietzsche für Ecce homo die 
Formulierung »Aufzeichnungen eines Vielfachen«78 als Untertitel in Erwägung ge-

zogen hat,79 denn durch den egozentrierten Selbstbezug, der sich im Akt des Auf-
zeichnens vollzieht, entsteht eine strukturelle Einheitlichkeit, welche die Vielheit 
nicht aufhebt – im Gegenteil –, sondern erst ermöglicht und bewahrt. Die Frage 
nach Monismus und Pluralität stellt sich daher im Falle Nietzsche anders. Man kann 
sagen: Dieses schreibend denkende Subjekt ist nicht nur viele und nicht nur eins, es 
ist als ein vielfaches und einheitliches zu denken, weil es das substantialistische 

Denken mit einer entsprechenden Ontologie hinter sich gelassen hat.  
So paradox es klingen mag: das Subjekt, das sich hier äußert ist viele und eins, 

plural und singulär,80 wobei die Einheit und Singularität weder in logischer noch in 
ontologischer Hinsicht vorgängig sind. Es stellt sich daher auch nicht nur so dar, 
daß ein singuläres Subjekt sich lediglich vervielfältigt und teilt, in Rollen schlüpft 
und hinter vielfältigen Masken verbirgt. Wenn man so will, ist die Singularität 

selbst eine Maske unter anderen. Die Einheitlichkeit wird, wie noch genauer zu zei-
gen ist, durch die Egozentrizität hergestellt, durch den Selbstbezug auf sprachlicher, 
psychologischer, erkenntnis- und subjekttheoretischer Ebene. Die Pluralität und Di-
vidualität des Subjekts sind also die Bedingungen der Möglichkeit der Egozentrizi-
tät und seiner Singularität, und umgekehrt ist die Egozentrizität die Bedingung der 
Möglichkeit, sinnvoll über den Subjektpluralismus zu sprechen, ihn darzustellen, zu 

entfalten und ihm gegebenfalls einen Sinn zu geben. Dieser Sinn ist allerdings kein 
fester und unumstößlicher, der auf ein unteilbares Wesen verweist, sondern er ver-
weist vielmehr auf ein stets dynamisches sich veränderndes, werdendes Element, 
das, metaphorisch gesprochen und ein Bild Heraklits aufnehmend, eher einem Fluß 
als einem Felsen gleicht.81 Nietzsche betont selbst, daß »wenn wir in den Fluss un-

                                                             
78   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 632. 
79   Auch Heinrich Detering geht auf die Frage nach Pluralität und Einheitlichkeit ein und 

schreibt über den »Schreiber« des Ecce homo: »Sein Ich sei, erklärt der Schreiber, 
›eine ungeheure Vielheit‹ – eine Vielheit also und eine Vielheit, zugleich Urheber, 
Prozeß und Resultat. […] Dementsprechend lautete einer der wechselnden Titel-
Entwürfe für diese Autobiographie: ›Aufzeichnungen eines Vielfachen‹ – also Auf-
zeichnungen eines Vielfachen, aber auch ›Aufzeichnungen eines Vielfachen‹.« H. 
Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 122f. – Detering tendiert insgesamt 
dazu, die Subjekt-Pluralität bei Nietzsche in einem Monismus aufzufangen, so daß 
sie sich tendenziell verflüchtigt, denn das textuell-fundierte Nietzschesche Ich kann 
als ein Vielfaches und die vielfachen Ichs als eines beschrieben werden. 

80   Im Abschnitt »Das Ich, ›der Grundwille‹ und das Selbst«, das sich mit Nietzsches 
Konzept des Selbst, wie er es im Zarathustra entwickelt, unter anderem beschäftigt, 
wird diese Gedankenfigur genauer ausgeführt. 

81   Nietzsche betont ja auch, daß »Das, was jetzt uns Menschen Leben und Erfahrung 
heisst, – allmählich g ew o rd en  ist, ja noch völlig im W erd en  ist und deshalb nicht 
als feste Größe betrachtet werden soll, von welcher aus man den Schluß über den Ur-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

seres anscheinend eigensten und persönlichsten Wesens hinabsteigen wollen, […] 
Heraklit’s Satz [gilt]: man steigt nicht zweimal in den selben Fluss«.82 

Die Analyse von Nietzsches Umgang mit Eigennamen sowie seiner subjektthe-
oretischen Überlegungen bietet die Möglichkeit, einen dritten Weg zu beschreiten, 
um »diese[m] werdenden und verwandelten ego«83 zu folgen, der jenseits von Au-
torzentrierung und Autordezentrierung, von Monismus und Pluralität angesiedelt 
ist. Das hier vorgeschlagene philosophisch-poetologische Vorgehen geht von der 
Überzeugung aus, daß Komplexitätssteigerung nicht automatisch mit Erkenntnis-

fortschritt gleichzusetzen ist. Doch aus der vorgeschlagenen Perspektive könnten 
sich beide Forschungspositionen auf ein, vielleicht Nietzsche selbst bis zu einem 
gewissen Grad und Zeitpunkt,84 unbekanntes, X beziehen, auf ein dividualistisch-
egozentriertes Weltbild, das eine partikulare transfigurierende Poetologie des Selbst 
ausgebildet hat, welches sich im Laufe der Zeit durch die Nietzscheschen Schriften 
und Überlegungen hindurch und durch sie entwickelt hat. Diese Poetologie des 

Selbst, die zugleich ein spezifisches Weltbild darstellt, könnte strukturell Wittgen-
steins Vorstellung von gedanklicher beweglicher »Mythologie« gleichen, in der das 
Feste und Flüssige sich gegenseitig bedingende perspektivische Größen darstel-
len,85 denn »die Mythologie kann wieder in Fluß geraten, das Flußbett der Gedan-
ken sich verschieben. Aber ich unterscheide zwischen der Bewegung des Wassers 
im Flußbett und der Verschiebung dieses; obwohl es eine scharfe Trennung nicht 

gibt«, da »das Ufer jenes Flusses zum Teil aus hartem Gestein [besteht], das keiner 
oder einer unmerkbaren Änderung unterliegt, und teils aus Sand, der bald hier bald 
dort weg- und angeschwemmt wird«.86 
 

                                                                
heber (den zureichenden Grund) machen oder nur ablehnen dürfte.« F. Nietzsche: 
Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 36. 

82   Ebd., S. 477. 
83   Ebd., S. 478. 
84   Vgl folgende Bemerkungen Nietzsches: »Sehr curios! Ich verstehe seit 4 Wochen 

meine Schriften, – mehr noch ich schätze sie. Allen Ernstes, ich habe nie gewußt, 
was sie bedeuten«. Brief an Heinrich von Köselitz, 22. Dezember 1888, F. Nietzsche: 
Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 545. – Und in einem früheren Brief an Heinrich von Kö-
selitz vom 9. Dezember 1888 schreibt Nietzsche: »ich blättere seit einigen Tagen in 
meiner Litteratur, der ich jetzt zum ersten Male mich gewachsen fühle. Verstehen Sie 
das? Ich habe Alles sehr gut gemacht, aber nie einen Begriff davon gehabt, – im Ge-
gentheil!« F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 515. 

85   So betont Nietzsche auch: »In Wahrheit […] ist all unser Handeln und Erkennen kei-
ne Folge von Facten und Zwischenräumen, sondern ein beständiger Fluss«. F. Nietz-
sche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 546. 

86   Ludwig Wittgenstein: »Über Gewißheit«, in: ders.: Über Gewißheit, Werkausgabe 
Bd. 8, Frankfurt a. M. 1984, S. 113-257, hier S. 140. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27 - am 14.02.2026, 12:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

