
»Wer ist diese taubstumme Frau,

die pausenlos meine Nächte stört?«

Chenjerai Hoves Roman Ahnenträume

Einen Roman zu lesen bedeutet, einen Raum zu betreten, den man nicht kennt. Das

kann unterschiedliche Gefühle auslösen, Verwirrung allemal: Wo befinde ich mich?

Was bedeuten diese Worte und die Bilder, die sie auslösen? Weshalb werden sie mir

erzählt? Spielt das Romangeschehen in einer fremden Kultur, einem fremden Land, ei-

nem fremden Kontinent, kann die Verwirrung in Befremden umschlagen, in ein Gefühl

der Verunsicherung und Hilflosigkeit, einen Reflex der Abwehr.

Die gehörlose Frau, die Chenjerai Hove in seinem Roman vorstellt, ist so völlig an-

ders als die gehörlosenMenschen, die aus der Literatur bekannt sind. Gehörlose Helden

in literarischen Texten hörender Schriftsteller haben einen festen Platz – ich habe an

anderer Stelle ausführlich darüber geschrieben.1 Nein, in Miriro begegnet dem Leser

weder eine ›wilde‹ noch eine ›gezähmte wilde‹ Frau. In Miriro begegnet ihm die Er-

innerung. Die Situation erinnert an Tobias und Erik, den Helden in Niklas Rådströms

Roman Engel unter Schatten (1996; vgl. Vollhaber 1997, 441ff.). Damals löste die Begegnung

des Ich-Erzählers mit dem gehörlosen Tobias jenen Strom des Erinnerns und Erzäh-

lens aus, von dem der Roman kündet, in dem von der Geschichte seiner Jugend, die

er gemeinsam mit seinem gehörlosen Bruder Erik verbrachte, die Rede ist. Engel unter

Schatten reflektiert den Verlust der Jugend, der durch den gewaltsamen Tod Eriks ausge-

löst wurde, für den sich der Ich-Erzähler verantwortlich fühlt. Die Schuld an Eriks Tod

zu verdrängen, galt von nun an sein ganzes Sinnen und Trachten bis zu jenemMoment,

da ihm Tobias begegnet und in dieser Begegnung der vergessene Erik zurückkehrt. Die

Schuld, die so schwer auf den Schultern des Ich-Erzählers lastet und vor der er sein

Leben lang geflohen war, ist die Verweigerung jener Liebe, die ihm von seinem Bruder

entgegengebracht wurde – eine Verweigerung, die letztendlich zum Tod Eriks führt.

Erik jedoch ist der Einzige, der den Erzähler je geliebt hat.

1 Vgl. dazu »Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille« in diesem Band auf

S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Literatur über gehörlose Menschen

Auch Hoves Ahnenträume reflektieren Schuld, auch sein Roman handelt von verwei-

gerter Liebe, und dennoch ist alles ganz anders. Eine zentrale Figur des Romans ist Mu-

cha, dem im Traum seine taube Ahnin Miriro erscheint und ihm Geschichten erzählt.

Diese Geschichten verwirren Mucha. »Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos

meine Nächte stört« (1999, 66), fragt er seinen Vater. Miriro kam 1850 auf die Welt,

verbrachte eine traurige Kindheit, wurde mit einem Säufer verheiratet und nahm sich

bald darauf das Leben. Die Familie, das Dorf atmen auf, als sie tot ist. Doch jetzt ist

sie wieder da, nicht als rächender Schatten oder Fluch, sondern als Geschichten erzäh-

lende Ahnin, die Mucha, ihrem Medium, den Schlaf raubt. In Mucha findet sie einen

Menschen, der ihr zuhört, dem sie »die Geschichte des Mädchens, das Zeit und Raum

besiegt« (ebd., 34) – ihre Geschichte – erzählen kann.

Es ist die Geschichte der Familie von Mucha, die in einem Dorf in Zimbabwe

lebt. Ein Erzähler berichtet. Dieser Erzähler wendet sich im Text häufig an Mucha und

spricht ihn an: »Du, ein kleiner Junge noch, beobachtest, wie dein Vater das Land seiner

Träume der Länge und Breite nach mit Schritten durchmißt« (ebd., 89). »Du bist ganz

allein in dieser dunklen Welt« (ebd., 71). »Du sitzt und lauschst dem furchterregenden

Schrei der Eule aus der Finsternis« (ebd., 183). »Du hörst die Stimme, und sie bringt

dich zum Weinen« (ebd., 220). Manchmal ist der Erzähler auch Mucha selbst: »Ich,

Mucha, der Zuhörende bei den nicht enden wollenden Erzählungen und Geschichten,

die mich zwar betreffen, an deren Entstehung ich aber keinen Anteil nehmen konnte,

ich gehörte nicht zu diesen Erinnerungen, bis ich schließlich geboren wurde, um ein

bloß Zuhörender zu sein, der unter dem kühlen Schatten eines Baumes sitzt« (ebd.,

26). Es kommt auch vor, dass Miriro von sich erzählt: »Ich konnte nicht hören, wie die

Vögel singen. […] Sogar die Schlaflieder, die meine Mutter mir sang, ich konnte sie

nicht hören. Sie waren Teil der stummen Finsternis, die mein Leben umgab« (ebd.,

26).

Der Unterschied zwischen Tobias und Erik einerseits und Mucha und Miriro an-

dererseits besteht darin, dass Tobias jene Gefühle bei Ove, dem Ich-Erzähler, evoziert,

die ihn an seine Gefühle mit Erik erinnern. Tobias und Erik dienen dem Erzähler als

Katalysatoren der Erinnerung, es geht um Oves Gefühlswelt, sein Ich feiert Urstände.

Rådströms Roman kreist um das Ich des Erzählers, alles Geschehen ist auf dieses Ich

hin konzentriert. Wir haben es mit einem Text zu tun, wunderschön und spannend ge-

schrieben, der ganz dem abendländischen Konzept des Ich-Ideals verpflichtet ist, mit

Ove als Hauptfigur und seinen Antagonisten Tobias und Erik; ein Konzept, dem auch

westliche Emanzipationsbewegungen verpflichtet sind.

Ganz anders ist das Konzept in Hoves Roman. Hier gibt es zwar Mucho, doch es

geht nicht um seine Emanzipation, sondern um seine mediale Funktion im Romange-

schehen. Der oft verwirrende Wechsel der Erzählperspektive macht deutlich, dass der

Autor alles vermeiden will, Mucha zur Hauptfigur des Geschehens zu machen. Dabei

hilft ihm die Rekonstruktion einer Familiengeschichte, die er mit Miriro beginnen und

offen enden lässt. »1850. Ein taubstummes Kind wird geboren« (ebd., 15). Die Kapi-

tel des Buches beginnen mit Jahreszahlen und Daten: »1960. Vater – der Zuhörende

hört zu« (ebd., 36), »1963. Der Schoß« (ebd., 54), »2. Juli 1970« (ebd., 64) usw. Miriro

übernimmt dabei die Funktion eines Katalysators, jedoch nicht, um Erinnerungen und

Gefühle bei einem Helden wachzurufen, sondern um mithilfe Muchos der verschütte-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos meine Nächte stört?« 255

ten Geschichte des Familienclans, zu dem sie und er gehören, nachzugehen: »Jetzt ist

sie [Miriro] eine Stimme, kommt und geht, wie sie will, setzt sich über alle Hindernis-

se hinweg. Sie ist eine dunkle Stimme voller Freude und Traurigkeit und erzählt ihre

Geschichte. Meine Geschichte. Unsere Geschichte« (ebd., 25). Insofern liegt das Hel-

denhafte Muchas nicht in seiner Emanzipation begründet, sondern im Ernst, dem Ruf

zu folgen, und dem Fleiß seiner Recherche.

In seinem Original ist der Titel des Romans Ancestors, was so viel wie Ahnen, Vor-

fahren bedeutet. Der in der deutschen Ausgabe erweiterte Titel Ahnenträume verweist

auf den Ort, wo sich die Ahnen einfinden. Und bereits hier zögert man und es stellt

sich jenes Unbehagen ein, von dem eingangs berichtet wurde.

Seit Sigmund Freud den Traum als bedeutsamen Erkenntnisgegenstand der Psy-

choanalyse entdeckte, gilt er als verkleidete Erfüllung eines unterdrückten und ver-

drängten Wunsches, mit dem sich jeder Europäer auseinanderzusetzen hat. In seiner

Freud-Biografie schreibt Peter Gay dazu: »Jeder Traum ist also ein Stück Arbeit und har-

te Arbeit dazu. […] Als Hüter des Schlafes dienend, hat ›Traumarbeit‹ die Funktion, un-

annehmbare Impulse und Erinnerungen in eine Geschichte zu verwandeln, die harmlos

genug ist, um ihre Schneide abzustumpfen und ihre Äußerung zu erlauben. Die Vielfäl-

tigkeit der Traumarbeit, die den Träumern offensteht, ist praktisch unerschöpflich, da

sie eine Unzahl von Tagesresten und einzigartigen Lebensgeschichten zur Verfügung

hat. Doch trotz des Anscheins eines planlosen, wimmelnden Chaos folgt diese Arbeit

festen Regeln« (1995, 133).

Diese Vorstellungen von Traumkonterkarieren völlig das,wasHove als Traumerfah-

rungen in seinem Roman beschreibt, und es fällt schwer, auch wenn im Roman häufig

die Rede von Traum ist, ihn nicht als das zu erkennen, was die von Freud geprägte

Kultur unter ihm versteht. Freud begreift die Arbeit des Analytikers als mühseliges De-

chiffrieren von Traumbildern und ihre Inbezugsetzung zu lebensgeschichtlicher Wirk-

lichkeit. Die Traumanalyse dient –wie die Psychoanalyse allgemein –der Stabilisierung

des Ich. Die Analyse ist nur dann von Wert, wenn die Bedeutung des Traums erkannt

worden ist. Mucha jedoch hat von seiner Mutter gelernt: »Die Bedeutung von Träu-

men zu kennen heißt den Tod suchen« (Hove 1999, 34). Der Traum, wie er dem Leser

bei Hove begegnet, hat mit der Stabilisierung des Ich nichts zu tun. Er ist nicht, wie

bei Freud, eine Wunscherfüllung, der sich des ›Ventils‹ Traum bedient, weil die Re-

geln der bürgerlichen Gesellschaft die Erfüllung der Wünsche verbieten. Bei ihm ist

der Traum auch kein Geheimnis, das beim Erwachen schnell zu vergessen und bes-

tenfalls nur dem Analytiker preiszugeben ist, sondern eine im Rahmen der Tradition

anerkannte Instanz, mit den Ahnen, die zwar gestorben sind, deren Geister aber leben,

in Kontakt zu treten. »Seit Jahrhunderten bestimmt der enge Kontakt zu den Geistern

der Vorväter das Leben derMenschen. Die Geister der Vorfahren werden bei allen wich-

tigen Lebensentscheidungen informiert, befragt und um Fürsprache gebeten. […] Ihre

Macht, Kenntnisse oder Kräfte übertragen sich auf eines ihrer Kinder und Enkelkin-

der über mehrere Generationen. Solche Menschen werden zeitweilig vom Geist ihrer

Vorfahren beseelt, um durch sie zu sprechen« (Frese-Weghöft 1991, 54f.).

Genau das ereignet sich in Hoves Roman; durch Mucha spricht Miriro. Die Erzäh-

lungen, die Miriro Mucha vermittelt, und die Mucha seinerseits auffordern, der Fami-

liengeschichte nachzugehen, stellen für Hove die Möglichkeit dar, die Geschichte einer

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Literatur über gehörlose Menschen

Familie und ihrer Traditionen vor dem Hintergrund der Geschichte des Kolonialismus

in Zimbabwe zu erzählen, ja, er muss sie erzählen, denn »sie nicht zu erzählen bedeu-

tet den Tod« (Hove 1999, 35). »die geschichten, die man uns erzählt, es sind immer die

geschichten der sieger. und immer sind die sieger die geschichtenerzähler. […] die ge-

schichte unseres lebens ist die geschichte des männlichen blutes, das in unseren adern

kreist. in unseren adern fließt aber noch anderes blut, das von denen, die die namen

der dinge kennen, nicht erwähnt wird« (ebd., 36).

Dabei ist die Geschichte der Sieger keineswegs die Geschichte der Kolonialherren;

sie ist, wie es Hove deutlich pointiert, die Geschichte des männlichen Blutes. Es waren

die Männer der Familie, die einst Miriro an den Säufer verheirateten, es war der Vater,

der Muchas Schwester Tariro an einen alten Mann verheiratete, den sie nicht liebte und

vor dem sie in die Stadt floh, wo sie auf dem Bahnhof jämmerlich dahinvegetierte. Es

warMuchas Vater, der seine Frau vomHof jagte, nachdem sie in einem feierlichen Ritu-

al geweint und von den Ahnen ihre Tochter zurückgefordert hatte. Es warMuchas Vater,

der in ein Gebiet zog, fern der Gräber der Ahnen, aus dem die Weißen die Bewohner

verjagt hatten, um dort Bauern anzusiedeln, die ihnen ergeben waren. Ihrem Ruf ist er

gefolgt, um ihre Forderung zu erfüllen, dass es nicht nur darum geht, den Bauch voll-

zuschlagen. »Du mußt auch den Bauch deines Geldbeutels füllen« (ebd., 36), wie es der

weiße Land Development Officer von ihm verlangt hatte. Seinen Vater, das männliche

Blut, klagt Mucha an. Er vermag es, weil er auf die Stimme der tauben Miriro hört. »Es

sind die Worte, die jene Frau mit mir geteilt hat. Jene Frau, die nicht mehr ist als ein

Traum. Die Geschichtenerzählerin, die so vielen tauben Ohren weibliche Geschichten

erzählt. Es sind Geschichten über den Anteil weiblichen Blutes in mir. Blut aus so vielen

Geschichten, die Vater vor mir verborgen gehalten hat. Die er einfach übergangen hat«

(ebd., 64).

Geschichten von Frauen sind also jene ungehörten Geschichten, die auf taube Oh-

ren stießen, die nicht erzählt wurden und in Vergessenheit gerieten. Mucha, den Sohn

der Familie, zumMedium, zum Zuhörenden ihrer Geschichten zumachen, sprengt sei-

ne Rolle als Mann und Träger des männlichen Prinzips. Das wird sowohl inhaltlich als

auch formal im Roman reflektiert, inhaltlich dadurch, dass Mucha zum Erzähler ihrer

Geschichten und damit zum Verräter am männlichen Blut wird, formal dadurch, dass

der Autor auf die Konstituierung eines Helden verzichtet, und einen Erzählfluss ent-

wickelt, in dem der Leser immer wieder die Orientierung verliert: Wer spricht? Spricht

der Erzähler, spricht Mucha, spricht Miriro, spricht Miriro durch den Erzähler, durch

Mucha, durch seinen Vater, seine Mutter, durch Fanwell, seinen Bruder, oder Tiriro,

seine Schwester? Das macht die Lektüre des Romans schwierig und fesselnd zugleich.

Hoves Roman reflektiert einen Vorgang, den der Anthropologe Hans Bosse als

»Abwehrformation« begreift, einer kulturell verwurzelten Strategie, mithilfe derer

sich Afrikaner gegen Kolonisatoren wehrten, und zwar gleichermaßen kapitalistischer

wie sozialistischer Provinienz. Dabei ging es darum, folgenden Maßnahmen, die die

Kolonisatoren ergriffen, zu widerstehen: »(1) Sie organisierten ein dominantes Han-

delsmonopol […]. Die ruinierten afrikanischen Händler durften nunmehr subalterne

Funktionen übernehmen. (2) Geldsteuern wurden erhoben. […] (3) Diejenigen Klassen

und Schichten wurden politisch unterstützt, die bereit waren, der Kolonialmacht bei

ihrer Herrschaftssicherung Hilfestellung zu leisten. (4) Die Binnenwanderung […]

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos meine Nächte stört?« 257

wurde systematisch in Angriff genommen […]. (5) Wenn alle diese Maßnahmen frucht-

los blieben, dann wurde offener administrativer Zwang – Einführung des Systems

der Zwangsarbeit – angewandt« (Bosse 1984, 43). Alle fünf aufgeführten Maßnahmen

lassen sich in der Familiengeschichte Muchas wiederfinden, und auch die Folgen,

die diese Maßnahmen und der Widerstand dagegen bei den Menschen hinterlassen

haben.

Chenjerai Hove, der 1956 als Bauernsohn in den Midlands von Zimbabwe geboren

wurde, arbeitete mehrere Jahre als Lehrer, bevor er Lektor beim Zimbabwe Publishing

House wurde. Bis zu seinem Tod war er Schriftsteller und Journalist. Er hat drei Ge-

dichtbände veröffentlicht: Up in Arms (Harare 1982), Red Hills for Home (Harare 1985) und

Rainbows in the Dust (Harare 1998), außerdem neben Ancestors (London 1996) zwei wei-

tere Romane: Bones (dt. Knochen, München 1991), für den er 1989 den Noma-Preis für

afrikanische Literatur erhielt, und Shadows (dt. Schattenlicht 1996). 2001 erhielt er den

Deutschen Afrika-Preis der Deutschen Afrika-Stiftung. Nachdem er die Politik Muga-

bes kritisiert hatte, musste Chenjerai Hove 2001 Zimbabwe verlassen. 2015 ist er in

Norwegen gestorben.

Hove publizierte in Englisch und in Shona, einer der Bantusprachen Zimbabwes,

Nduri Dzorudo und Pasichigare. Alle anderen mir bekannten Publikationen sind von

ihm ursprünglich in Englisch veröffentlicht worden, also in der Sprache der Kolonisa-

toren. In seinem Roman Ahnenträume wird dieses Problemfeld nicht angedeutet, es ist

jedoch ein zentralesThema im afrikanischen Befreiungskampf, und das, was der kenia-

nische Schriftsteller Ngugi wa Thiong’o (geb. 1938) aus seiner Schulzeit schreibt, dürfte

gehörlosen Menschen nicht unbekannt sein: »Englisch wurde zur Unterrichtssprache

meiner formalen Bildung. Das Englische wurde in Kenia zu weit mehr als nur einer

Sprache: es wurde die Sprache und alle anderen hatten sich vor ihr in Ehrerbietung zu

verneigen. Dementsprechend war es eine der demütigendsten Erfahrungen, im Um-

kreis der Schule dabei ertappt zu werden, Gikuyu zu sprechen. Der Übeltäter erhielt

eine Prügelstrafe – drei oder fünf Stockhiebe auf den nackten Hintern – oder wurde

dazu gezwungen, eine Metallplatte mit der Aufschrift ›Ich bin doof‹ oder ›Ich bin ein

Esel‹ um den Hals zu tragen« (Thiong’o 2017, 44; Herv. i. Orig.).

In einemGedicht, das Hove nach der Hinrichtung von Ken Saro-Wiwa am 10.11.1995

geschrieben hat, spannt er einen Bogen, der Europa miteinbezieht und auf das Pro-

blemfeld Sprache indirekt hinweist.

»we drank on a boat / floating on the elbe / a german river: / now i know / the german

river / knows not / the shadow of our predicament, / of the tears we shed / of the voices

we hear / as we listen / to our deaf continent / they were wrong / the negritudes / about

the beauty of the land, / the land of our fathers; / they were wrong / for not seeing our

ugliness / for we are, indeed, ugly / the DARK CONTINENT. / a continent that bleeds /

and does not know it« (Hove 1998, o.S.).2

2 wir tranken auf einem boot / das auf der elbe schwamm / einem deutschen fluss: / jetzt weiß ich /

der deutsche fluss / weiß nichts / von unserermisslichen lage, / von den tränen, die wir vergießen /

von den stimmen, diewir hören, / wennwir gebannt / unserem tauben kontinent lauschen / sie ha-

ben sich geirrt / die schwarzafrikaner / über die schönheit des landes, / des landes unserer väter; /

sie haben sich geirrt / weil sie unsere hässlichkeit nicht gesehen haben / denn wir sind wirklich

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Literatur über gehörlose Menschen

Das Wort »negritude«, das wie ein Scharnier die europäische und afrikanische Per-

spektive des Gedichts von Chenjerai Hove verbindet, hat der Dichter und ehemalige

Staatspräsident des Senegal, Léopold Sédar Senghor, auf die Frage von Hubert Fich-

te, weshalb er in Französisch publiziere, einmal dahingehend interpretiert, »daß alle

großen Zivilisationen Zivilisationen des kulturellen Mestizentums sind. Es gibt ein Be-

dürfnis nach Komplementarität, nach Ergänzung durch das Gegenteilige« (Fichte 1990,

225). Tatsächlich ist Afrika ohne seine Kolonialgeschichte nicht denkbar, die Ermor-

dung des nigerianischen Dichters Ken Saro-Wiwa durch die im Sold multinationaler

Ölkonzerne stehende Diktatur repräsentiert jenen »shadow of our predicament«, den

die tragische Seite des Begriffs »négritude« ausmacht. Die von Senghor mit dem Be-

griff einhergehende Idee von Komplementarität meint jedoch eine Form der positiven

Ergänzung und kreativen Vermischung.

Vielleicht stand dieser Begriff auch Pate, als Hove seinen Roman Ahnenträume kon-

zipierte, eine »Ergänzung durch das Gegenteilige«, wie sie sich in der Begegnung von

Miriro und Mucha anbahnt. Der Roman endet mit einem Fest, bei dem sich die Er-

gänzung durch das Gegenteilige verschließt: »In dieser Feier sind Nacht und Tag mit-

einander verbunden« (Hove 1999, 230). Mucha fällt in einen traumartigen Zustand und

sieht den Hof seines Vaters verbrennen. Noch einmal erscheinen ihm Miriro und Tiri-

ro, doch nun nicht mehr, um ihn mit Geschichten zu verwirren, sondern um Abschied

zu nehmen. »Ihre Worte werden schwächer und schwächer, matter und matter, wie

die Worte eines sterbenden alten Mannes« (ebd., 231f.). Ist es ein Wunder, dass das

Heinrich-Böll-Haus, in dem Hove Teile seines Romans schrieb, von den dort gastieren-

den Schriftstellern das »Haus des Schweigens« (ebd., 9; Herv. i. Orig.) genannt wird, um

die Stimme der Gehörlosigkeit vernehmen zu können?

hässlich / der SCHWARZE KONTINENT. / ein kontinent, der blutet / und davon nichts weiß (Über-

setzung T.V.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

