»Wer ist diese taubstumme Frau,
die pausenlos meine Nachte stort?«
Chenjerai Hoves Roman Ahnentrdume

Einen Roman zu lesen bedeutet, einen Raum zu betreten, den man nicht kennt. Das
kann unterschiedliche Gefiihle auslésen, Verwirrung allemal: Wo befinde ich mich?
Was bedeuten diese Worte und die Bilder, die sie auslosen? Weshalb werden sie mir
erzahlt? Spielt das Romangeschehen in einer fremden Kultur, einem fremden Land, ei-
nem fremden Kontinent, kann die Verwirrung in Befremden umschlagen, in ein Gefiihl
der Verunsicherung und Hilflosigkeit, einen Reflex der Abwehr.

Die gehorlose Frau, die Chenjerai Hove in seinem Roman vorstellt, ist so vollig an-
ders als die gehorlosen Menschen, die aus der Literatur bekannt sind. Gehorlose Helden
in literarischen Texten hérender Schriftsteller haben einen festen Platz — ich habe an
anderer Stelle ausfithrlich dariiber geschrieben.! Nein, in Miriro begegnet dem Leser
weder eine >wilde< noch eine >gezihmte wilde< Frau. In Miriro begegnet ihm die Er-
innerung. Die Situation erinnert an Tobias und Erik, den Helden in Niklas Radstroms
Roman Engel unter Schatten (1996; vgl. Vollhaber 1997, 441ff.). Damals l6ste die Begegnung
des Ich-Erzihlers mit dem gehorlosen Tobias jenen Strom des Erinnerns und Erzih-
lens aus, von dem der Roman kiindet, in dem von der Geschichte seiner Jugend, die
er gemeinsam mit seinem gehorlosen Bruder Erik verbrachte, die Rede ist. Engel unter
Schatten reflektiert den Verlust der Jugend, der durch den gewaltsamen Tod Eriks ausge-
16st wurde, fiir den sich der Ich-Erzihler verantwortlich fiihlt. Die Schuld an Eriks Tod
zu verdringen, galt von nun an sein ganzes Sinnen und Trachten bis zu jenem Moment,
da ihm Tobias begegnet und in dieser Begegnung der vergessene Erik zuriickkehrt. Die
Schuld, die so schwer auf den Schultern des Ich-Erzihlers lastet und vor der er sein
Leben lang geflohen war, ist die Verweigerung jener Liebe, die ihm von seinem Bruder
entgegengebracht wurde — eine Verweigerung, die letztendlich zum Tod Eriks fiihrt.
Erik jedoch ist der Einzige, der den Erzihler je geliebt hat.

1 Vgl. dazu »Horende schreiben tiber Gehorlose: Ein Traum von tiefer Stille« in diesem Band auf
S.231.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope



https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Literatur iber gehdrlose Menschen

Auch Hoves Ahnentriume reflektieren Schuld, auch sein Roman handelt von verwei-
gerter Liebe, und dennoch ist alles ganz anders. Eine zentrale Figur des Romans ist Mu-
cha, dem im Traum seine taube Ahnin Miriro erscheint und ihm Geschichten erzihlt.
Diese Geschichten verwirren Mucha. »Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos
meine Nichte stort« (1999, 66), fragt er seinen Vater. Miriro kam 1850 auf die Welt,
verbrachte eine traurige Kindheit, wurde mit einem Siufer verheiratet und nahm sich
bald darauf das Leben. Die Familie, das Dorf atmen auf, als sie tot ist. Doch jetzt ist
sie wieder da, nicht als richender Schatten oder Fluch, sondern als Geschichten erzih-
lende Ahnin, die Mucha, ihrem Medium, den Schlaf raubt. In Mucha findet sie einen
Menschen, der ihr zuhort, dem sie »die Geschichte des Midchens, das Zeit und Raum
besiegt« (ebd., 34) — ihre Geschichte — erzihlen kann.

Es ist die Geschichte der Familie von Mucha, die in einem Dorf in Zimbabwe
lebt. Ein Erzihler berichtet. Dieser Erzihler wendet sich im Text hiufig an Mucha und
spricht ihn an: »Du, ein kleiner Junge noch, beobachtest, wie dein Vater das Land seiner
Traume der Linge und Breite nach mit Schritten durchmifSt« (ebd., 89). »Du bist ganz
allein in dieser dunklen Welt« (ebd., 71). »Du sitzt und lauschst dem furchterregenden
Schrei der Eule aus der Finsternis« (ebd., 183). »Du horst die Stimme, und sie bringt
dich zum Weinen« (ebd., 220). Manchmal ist der Erzihler auch Mucha selbst: »Ich,
Mucha, der Zuhérende bei den nicht enden wollenden Erzihlungen und Geschichten,
die mich zwar betreffen, an deren Entstehung ich aber keinen Anteil nehmen konnte,
ich gehorte nicht zu diesen Erinnerungen, bis ich schlieflich geboren wurde, um ein
blof$ Zuhorender zu sein, der unter dem kiithlen Schatten eines Baumes sitzt« (ebd.,
26). Es kommt auch vor, dass Miriro von sich erzihlt: »Ich konnte nicht horen, wie die
Vogel singen. [..] Sogar die Schlaflieder, die meine Mutter mir sang, ich konnte sie
nicht horen. Sie waren Teil der stummen Finsternis, die mein Leben umgab« (ebd.,
26).

Der Unterschied zwischen Tobias und Erik einerseits und Mucha und Miriro an-
dererseits besteht darin, dass Tobias jene Gefiihle bei Ove, dem Ich-Erzihler, evoziert,
die ihn an seine Gefithle mit Erik erinnern. Tobias und Erik dienen dem Erzihler als
Katalysatoren der Erinnerung, es geht um Oves Gefiihlswelt, sein Ich feiert Urstinde.
Radstroms Roman kreist um das Ich des Erzihlers, alles Geschehen ist auf dieses Ich
hin konzentriert. Wir haben es mit einem Text zu tun, wunderschon und spannend ge-
schrieben, der ganz dem abendlindischen Konzept des Ich-Ideals verpflichtet ist, mit
Ove als Hauptfigur und seinen Antagonisten Tobias und Erik; ein Konzept, dem auch
westliche Emanzipationsbewegungen verpflichtet sind.

Ganz anders ist das Konzept in Hoves Roman. Hier gibt es zwar Mucho, doch es
geht nicht um seine Emanzipation, sondern um seine mediale Funktion im Romange-
schehen. Der oft verwirrende Wechsel der Erzdhlperspektive macht deutlich, dass der
Autor alles vermeiden will, Mucha zur Hauptfigur des Geschehens zu machen. Dabei
hilft ihm die Rekonstruktion einer Familiengeschichte, die er mit Miriro beginnen und
offen enden lisst. »1850. Ein taubstummes Kind wird geboren« (ebd., 15). Die Kapi-
tel des Buches beginnen mit Jahreszahlen und Daten: »1960. Vater — der Zuhorende
hort zu« (ebd., 36), »1963. Der Schof« (ebd., 54), »2. Juli 1970« (ebd., 64) usw. Miriro
tibernimmt dabei die Funktion eines Katalysators, jedoch nicht, um Erinnerungen und
Gefiihle bei einem Helden wachzurufen, sondern um mithilfe Muchos der verschiitte-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos meine Nachte stort?«

ten Geschichte des Familienclans, zu dem sie und er gehoren, nachzugehen: »Jetzt ist
sie [Miriro] eine Stimme, kommt und geht, wie sie will, setzt sich iiber alle Hindernis-
se hinweg. Sie ist eine dunkle Stimme voller Freude und Traurigkeit und erzihlt ihre
Geschichte. Meine Geschichte. Unsere Geschichte« (ebd., 25). Insofern liegt das Hel-
denhafte Muchas nicht in seiner Emanzipation begriindet, sondern im Ernst, dem Ruf
zu folgen, und dem Fleif? seiner Recherche.

In seinem Original ist der Titel des Romans Ancestors, was so viel wie Ahnen, Vor-
fahren bedeutet. Der in der deutschen Ausgabe erweiterte Titel Ahnentriume verweist
auf den Ort, wo sich die Ahnen einfinden. Und bereits hier zogert man und es stellt
sich jenes Unbehagen ein, von dem eingangs berichtet wurde.

Seit Sigmund Freud den Traum als bedeutsamen Erkenntnisgegenstand der Psy-
choanalyse entdeckte, gilt er als verkleidete Erfiillung eines unterdriickten und ver-
dringten Wunsches, mit dem sich jeder Europier auseinanderzusetzen hat. In seiner
Freud-Biografie schreibt Peter Gay dazu: »Jeder Traum ist also ein Stiick Arbeit und har-
te Arbeit dazu. [...] Als Hiiter des Schlafes dienend, hat >Traumarbeit« die Funktion, un-
annehmbare Impulse und Erinnerungen in eine Geschichte zu verwandeln, die harmlos
genug ist, um ihre Schneide abzustumpfen und ihre Auflerung zu erlauben. Die Vielfil-
tigkeit der Traumarbeit, die den Triumern offensteht, ist praktisch unerschépflich, da
sie eine Unzahl von Tagesresten und einzigartigen Lebensgeschichten zur Verfiigung
hat. Doch trotz des Anscheins eines planlosen, wimmelnden Chaos folgt diese Arbeit
festen Regeln« (1995, 133).

Diese Vorstellungen von Traum konterkarieren véllig das, was Hove als Traumerfah-
rungen in seinem Roman beschreibt, und es fillt schwer, auch wenn im Roman hiufig
die Rede von Traum ist, ihn nicht als das zu erkennen, was die von Freud gepragte
Kultur unter ihm versteht. Freud begreift die Arbeit des Analytikers als mithseliges De-
chiffrieren von Traumbildern und ihre Inbezugsetzung zu lebensgeschichtlicher Wirk-
lichkeit. Die Traumanalyse dient — wie die Psychoanalyse allgemein — der Stabilisierung
des Ich. Die Analyse ist nur dann von Wert, wenn die Bedeutung des Traums erkannt
worden ist. Mucha jedoch hat von seiner Mutter gelernt: »Die Bedeutung von Triu-
men zu kennen heif$t den Tod suchen« (Hove 1999, 34). Der Traum, wie er dem Leser
bei Hove begegnet, hat mit der Stabilisierung des Ich nichts zu tun. Er ist nicht, wie
bei Freud, eine Wunscherfiillung, der sich des >Ventils< Traum bedient, weil die Re-
geln der birgerlichen Gesellschaft die Erfillung der Wiinsche verbieten. Bei ihm ist
der Traum auch kein Geheimnis, das beim Erwachen schnell zu vergessen und bes-
tenfalls nur dem Analytiker preiszugeben ist, sondern eine im Rahmen der Tradition
anerkannte Instanz, mit den Ahnen, die zwar gestorben sind, deren Geister aber leben,
in Kontakt zu treten. »Seit Jahrhunderten bestimmt der enge Kontakt zu den Geistern
der Vorviter das Leben der Menschen. Die Geister der Vorfahren werden bei allen wich-
tigen Lebensentscheidungen informiert, befragt und um Farsprache gebeten. [..] Ihre
Macht, Kenntnisse oder Krifte iibertragen sich auf eines ihrer Kinder und Enkelkin-
der itber mehrere Generationen. Solche Menschen werden zeitweilig vom Geist ihrer
Vorfahren beseelt, um durch sie zu sprechen« (Frese-Weghoft 1991, 54£.).

Genau das ereignet sich in Hoves Roman; durch Mucha spricht Miriro. Die Erzih-
lungen, die Miriro Mucha vermittelt, und die Mucha seinerseits auffordern, der Fami-
liengeschichte nachzugehen, stellen fiir Hove die Moglichkeit dar, die Geschichte einer

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope

255


https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Literatur iber gehdrlose Menschen

Familie und ihrer Traditionen vor dem Hintergrund der Geschichte des Kolonialismus
in Zimbabwe zu erzihlen, ja, er muss sie erzihlen, denn »sie nicht zu erzihlen bedeu-
tet den Tod« (Hove 1999, 35). »die geschichten, die man uns erzihlt, es sind immer die
geschichten der sieger. und immer sind die sieger die geschichtenerzihler. [...] die ge-
schichte unseres lebens ist die geschichte des minnlichen blutes, das in unseren adern
kreist. in unseren adern fliefdt aber noch anderes blut, das von denen, die die namen
der dinge kennen, nicht erwihnt wird« (ebd., 36).

Dabei ist die Geschichte der Sieger keineswegs die Geschichte der Kolonialherren;
sie ist, wie es Hove deutlich pointiert, die Geschichte des minnlichen Blutes. Es waren
die Minner der Familie, die einst Miriro an den Siufer verheirateten, es war der Vater,
der Muchas Schwester Tariro an einen alten Mann verheiratete, den sie nicht liebte und
vor dem sie in die Stadt floh, wo sie auf dem Bahnhof jimmerlich dahinvegetierte. Es
war Muchas Vater, der seine Frau vom Hof jagte, nachdem sie in einem feierlichen Ritu-
al geweint und von den Ahnen ihre Tochter zuriickgefordert hatte. Es war Muchas Vater,
der in ein Gebiet zog, fern der Griber der Ahnen, aus dem die Weifden die Bewohner
verjagt hatten, um dort Bauern anzusiedeln, die ihnen ergeben waren. Threm Ruf ist er
gefolgt, um ihre Forderung zu erfiillen, dass es nicht nur darum geht, den Bauch voll-
zuschlagen. »Du mufit auch den Bauch deines Geldbeutels fiillen« (ebd., 36), wie es der
weifle Land Development Officer von ihm verlangt hatte. Seinen Vater, das minnliche
Blut, klagt Mucha an. Er vermag es, weil er auf die Stimme der tauben Miriro hort. »Es
sind die Worte, die jene Frau mit mir geteilt hat. Jene Frau, die nicht mehr ist als ein
Traum. Die Geschichtenerzihlerin, die so vielen tauben Ohren weibliche Geschichten
erzdhlt. Es sind Geschichten tiber den Anteil weiblichen Blutes in mir. Blut aus so vielen
Geschichten, die Vater vor mir verborgen gehalten hat. Die er einfach iibergangen hat«
(ebd., 64).

Geschichten von Frauen sind also jene ungehorten Geschichten, die auf taube Oh-
ren stiefen, die nicht erzihlt wurden und in Vergessenheit gerieten. Mucha, den Sohn
der Familie, zum Medium, zum Zuhdrenden ihrer Geschichten zu machen, sprengt sei-
ne Rolle als Mann und Triger des minnlichen Prinzips. Das wird sowohl inhaltlich als
auch formal im Roman reflektiert, inhaltlich dadurch, dass Mucha zum Erzihler ihrer
Geschichten und damit zum Verriter am minnlichen Blut wird, formal dadurch, dass
der Autor auf die Konstituierung eines Helden verzichtet, und einen Erzidhlfluss ent-
wickelt, in dem der Leser immer wieder die Orientierung verliert: Wer spricht? Spricht
der Erzihler, spricht Mucha, spricht Miriro, spricht Miriro durch den Erzihler, durch
Mucha, durch seinen Vater, seine Mutter, durch Fanwell, seinen Bruder, oder Tiriro,
seine Schwester? Das macht die Lektiire des Romans schwierig und fesselnd zugleich.

Hoves Roman reflektiert einen Vorgang, den der Anthropologe Hans Bosse als
»Abwehrformation« begreift, einer kulturell verwurzelten Strategie, mithilfe derer
sich Afrikaner gegen Kolonisatoren wehrten, und zwar gleichermaflen kapitalistischer
wie sozialistischer Provinienz. Dabei ging es darum, folgenden Mafinahmen, die die
Kolonisatoren ergriffen, zu widerstehen: »(1) Sie organisierten ein dominantes Han-
delsmonopol [..]. Die ruinierten afrikanischen Hindler durften nunmehr subalterne
Funktionen iibernehmen. (2) Geldsteuern wurden erhoben. [...] (3) Diejenigen Klassen
und Schichten wurden politisch unterstiitzt, die bereit waren, der Kolonialmacht bei
ihrer Herrschaftssicherung Hilfestellung zu leisten. (4) Die Binnenwanderung [...]

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wer ist diese taubstumme Frau, die pausenlos meine Nachte stort?«

wurde systematisch in Angriff genommen [...]. (5) Wenn alle diese Mafinahmen frucht-
los blieben, dann wurde offener administrativer Zwang — Einfithrung des Systems
der Zwangsarbeit — angewandt« (Bosse 1984, 43). Alle funf aufgefithrten Mafinahmen
lassen sich in der Familiengeschichte Muchas wiederfinden, und auch die Folgen,
die diese Mafnahmen und der Widerstand dagegen bei den Menschen hinterlassen
haben.

Chenjerai Hove, der 1956 als Bauernsohn in den Midlands von Zimbabwe geboren
wurde, arbeitete mehrere Jahre als Lehrer, bevor er Lektor beim Zimbabwe Publishing
House wurde. Bis zu seinem Tod war er Schriftsteller und Journalist. Er hat drei Ge-
dichtbinde verdftentlicht: Up in Arms (Harare 1982), Red Hills for Home (Harare 1985) und
Rainbows in the Dust (Harare 1998), auflerdem neben Ancestors (London 1996) zwei wei-
tere Romane: Bones (dt. Knochen, Miinchen 1991), fiir den er 1989 den Noma-Preis fiir
afrikanische Literatur erhielt, und Shadows (dt. Schattenlicht 1996). 2001 erhielt er den
Deutschen Afrika-Preis der Deutschen Afrika-Stiftung. Nachdem er die Politik Muga-
bes kritisiert hatte, musste Chenjerai Hove 2001 Zimbabwe verlassen. 2015 ist er in
Norwegen gestorben.

Hove publizierte in Englisch und in Shona, einer der Bantusprachen Zimbabwes,
Nduri Dzorudo und Pasichigare. Alle anderen mir bekannten Publikationen sind von
ihm urspriinglich in Englisch veroffentlicht worden, also in der Sprache der Kolonisa-
toren. In seinem Roman Ahnentriume wird dieses Problemfeld nicht angedeutet, es ist
jedoch ein zentrales Thema im afrikanischen Befreiungskampf, und das, was der kenia-
nische Schriftsteller Ngugi wa Thiongo (geb. 1938) aus seiner Schulzeit schreibt, diirfte
gehorlosen Menschen nicht unbekannt sein: »Englisch wurde zur Unterrichtssprache
meiner formalen Bildung. Das Englische wurde in Kenia zu weit mehr als nur einer
Sprache: es wurde die Sprache und alle anderen hatten sich vor ihr in Ehrerbietung zu
verneigen. Dementsprechend war es eine der demiitigendsten Erfahrungen, im Um-
kreis der Schule dabei ertappt zu werden, Gikuyu zu sprechen. Der Ubeltiter erhielt
eine Priigelstrafe — drei oder fiinf Stockhiebe auf den nackten Hintern - oder wurde
dazu gezwungen, eine Metallplatte mit der Aufschrift >Ich bin doof« oder >Ich bin ein
Eselc um den Hals zu tragen« (Thiongo 2017, 44; Herv. i. Orig.).

In einem Gedicht, das Hove nach der Hinrichtung von Ken Saro-Wiwa am 10.11.1995
geschrieben hat, spannt er einen Bogen, der Europa miteinbezieht und auf das Pro-
blemfeld Sprache indirekt hinweist.

»we drank on a boat / floating on the elbe / a german river: / now i know / the german
river / knows not / the shadow of our predicament, / of the tears we shed / of the voices
we hear [ as we listen / to our deaf continent / they were wrong / the negritudes / about
the beauty of the land, / the land of our fathers; / they were wrong / for not seeing our
ugliness / for we are, indeed, ugly / the DARK CONTINENT. / a continent that bleeds /
and does not know it« (Hove 1998, 0.5.) .2

2 wir tranken auf einem boot / das auf der elbe schwamm / einem deutschen fluss: / jetzt weifd ich /
der deutsche fluss / weifd nichts / von unserer misslichen lage, / von den trinen, die wir vergieRen /
vonden stimmen, die wir héren, / wenn wir gebannt / unserem tauben kontinent lauschen /sie ha-
ben sich geirrt / die schwarzafrikaner / (iber die schonheit des landes, / des landes unserer viter; /
sie haben sich geirrt / weil sie unsere hisslichkeit nicht gesehen haben/ denn wir sind wirklich

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope

257


https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Literatur iber gehdrlose Menschen

Das Wort »negritude«, das wie ein Scharnier die europiische und afrikanische Per-
spektive des Gedichts von Chenjerai Hove verbindet, hat der Dichter und ehemalige
Staatsprasident des Senegal, Léopold Sédar Senghor, auf die Frage von Hubert Fich-
te, weshalb er in Franzésisch publiziere, einmal dahingehend interpretiert, »daR alle
groflen Zivilisationen Zivilisationen des kulturellen Mestizentums sind. Es gibt ein Be-
diirfnis nach Komplementaritit, nach Erginzung durch das Gegenteilige« (Fichte 1990,
225). Tatsichlich ist Afrika ohne seine Kolonialgeschichte nicht denkbar, die Ermor-
dung des nigerianischen Dichters Ken Saro-Wiwa durch die im Sold multinationaler
Olkonzerne stehende Diktatur reprisentiert jenen »shadow of our predicament«, den
die tragische Seite des Begriffs »négritude« ausmacht. Die von Senghor mit dem Be-
griff einhergehende Idee von Komplementaritit meint jedoch eine Form der positiven
Erginzung und kreativen Vermischung.

Vielleicht stand dieser Begriff auch Pate, als Hove seinen Roman Ahnentriume kon-
zipierte, eine »Ergianzung durch das Gegenteilige«, wie sie sich in der Begegnung von
Miriro und Mucha anbahnt. Der Roman endet mit einem Fest, bei dem sich die Er-
ginzung durch das Gegenteilige verschlief3t: »In dieser Feier sind Nacht und Tag mit-
einander verbunden« (Hove 1999, 230). Mucha fillt in einen traumartigen Zustand und
sieht den Hof seines Vaters verbrennen. Noch einmal erscheinen ihm Miriro und Tiri-
ro, doch nun nicht mehr, um ihn mit Geschichten zu verwirren, sondern um Abschied
zu nehmen. »lhre Worte werden schwicher und schwicher, matter und matter, wie
die Worte eines sterbenden alten Mannes« (ebd., 231f.). Ist es ein Wunder, dass das
Heinrich-Béll-Haus, in dem Hove Teile seines Romans schrieb, von den dort gastieren-
den Schriftstellern das »Haus des Schweigens« (ebd., 9; Herv. i. Orig.) genannt wird, um
die Stimme der Gehorlosigkeit vernehmen zu kénnen?

hasslich / der SCHWARZE KONTINENT. / ein kontinent, der blutet / und davon nichts weift (Uber-
setzung TV.).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-014 - am 13.02.2026, 07:18:48. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839454558-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

