
Über das Absurde, Ärgernis und Paradox: Bausteine einer 
negativen Theologie nach Søren Kierkegaard

Klaus Viertbauer

Abstract
Negative theology is one of the most widespread forms of theological argumentation, but within 
Kierkegaard research, interest in it remains limited. This article takes up this lacuna and is 
therefore divided into a systematic and an exegetical part: while in the former the conceptual form 
of negative theology is initially assessed as a combination of ontological realism and epistemic 
skepticism, the latter attempts to sound out whether and to what extent Kierkegaard fundamental­
ly provides a solution, using the absurd in The Sickness Unto Death as a role model.
Key-Words
Absurd, Offense, Paradox, Kierkegaard, Negative Theology

Obwohl bei Kierkegaard das Absurde durch den Begriff des Paradox über­
schattet wird, bezieht er beide, das Absurde und das Paradox, engstens auf­
einander, sodass sich das Paradox nicht ohne das Absurde und das Absurde 
nicht ohne das Paradox denken lässt. Flankiert durch das Ärgernis, handelt 
es sich um drei Bausteine einer negativen Theologie. Sieht man von David 
R. Laws Studie Kierkegaard as Negative Theologian (1993) ab, schenkt 
die Kierkegaard-Forschung dessen negativer Theologie vergleichsweise we­
nig Beachtung. Dies verwundert, zumal Kierkegaards Beitrag zur negati­
ven Theologie nicht allein von historischem Interesse ist, sondern auch 
wesentlich dazu beisteuert, im gegenwärtigen Streit zwischen Atheismus 
und Theismus zu vermitteln. Im Unterschied zu Law, der entlang von Dis­
kursen wie etwa Dialektik, Existenzstadien oder Christologie auslotet, ob 
und inwiefern sich Kierkegaards Pseudonymwerk als Beitrag zur negativen 
Theologie auffassen lässt, gedenke ich im Folgenden in zwei Schritten zu 
verfahren: Zunächst versuche ich mir aus einer systematischen Perspektive 
zu vergegenwärtigen, was man unter negativer Theologie versteht. Dazu 
greife ich auf Colin McGinns Gedanken einer cognitive closure zurück, mit 
dem Ziel, das Verhältnis von Gott und Existenz zu bestimmen (1). Darauf 
aufbauend, setzt in einem zweiten Schritt meine Kierkegaard-Interpretation 
ein. Methodisch entscheide ich mich für ein close reading und versuche 
exemplarisch entlang der Verwendung des Begriffs des Absurden in Die 
Krankheit zum Tode zu verdeutlichen, dass diese sich als eine Form negati­
ver Theologie im zuvor genannten Sinn verstehen lässt (2).

165

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Über die Denkform der negativen Theologie

Die Attraktivität negativer Theologie besteht, ganz allgemein formuliert, in 
ihrer Kombination eines ontologischen Realismus mit einem epistemischen 
Skeptizismus. Während sie ontologisch an der Existenz Gottes festhält, 
bleibt die Erkennbarkeit der Verbindung von Gott einerseits und Existenz 
andererseits verschlossen. Aufgrund dieser Unterscheidung in eine ontolo­
gische und epistemische Ebene vermag die negative Theologie die Kritik 
des Projektionsarguments, wie sie von Feuerbach über Marx bis Freud 
formuliert wurde, einerseits aufzunehmen und durch die gezielte Rückfüh­
rung der Projektion von einem ontologischen auf ein epistemisches Argu­
ment andererseits die Existenz Gottes gegenüber atheistischen Schlussfolge­
rungen abzuschirmen.1

Gesagtes lässt sich, so meine systematische These, als eine Form von 
cognitive closure auffassen. Dieses Argument wurde von Colin McGinn 
(1989) entwickelt, mit dem Ziel, das Leib-Seele-Problem und damit den 
Zusammenhang von Mentalem und Physischem zu beleuchten. McGinn 
unterscheidet dabei eine relative closure von einer absolute closure. Erstere, 
also die relative closure, lässt sich auf den Bereich der Fremdpsyche bezie­
hen, um zu verdeutlichen, dass zwar ein Mensch nicht weiß, wie es ist, eine 
Fledermaus zu sein, sehr wohl aber eine Fledermaus weiß, wie es ist, eine 
Fledermaus zu sein. Die Geschlossenheit, so McGinns These, ist deshalb 
relativ, da sich das Verhältnis von Menschsein und Fledermaussein nicht 
auf das Verhältnis von Fledermaussein und Fledermaussein ausdehnen 
lässt. Der Grund der Geschlossenheit, so die Pointe, ist folglich weniger 
im Fledermaussein, als im Menschsein aufzusuchen (Nagel 1974). Während 
im Fall der relative closure sich die Geschlossenheit lediglich auf bestimmte 
Entitäten, wie im obigen Fall Menschen, beschränkt und in deren Erkennt­
nisapparatur verortet liegt, erstreckt sich die absolute closure auf alle Entitä­
ten. Demnach handelt es sich bei der relative closure, um eine faktische, 
hingegen bei der absolute closure, um eine logische Geschlossenheit. Dies 
lässt sich etwa am fiktiven Szenario einer Führung durch ein überlebens­

1 Dies ist keineswegs zu verwechseln mit einem fiktionalistischen Argument, wie es 
etwa Robin LePoidevin in seinem Buch Arguing for Atheism (1996): 124-134 erstmals 
entwickelt. Dabei wird der Existenzbegriff derart modifiziert, dass er sich auf religiöse 
analog zu fiktionalen Entitäten beziehen lässt. Ebenso wie in solcher Sicht die Frage, 
„Existiert Gretchen?“ ausschließlich im Rahmen von Goethes Roman Faust gleicher­
maßen sinnvoll wie evident wäre, wäre die Frage „Existiert Gott?“ im Rahmen einer 
bestimmten Religion ebenso sinnvoll wie evident – nicht aber darüber hinaus.

Klaus Viertbauer

166

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


großes Gehirn illustrieren: Egal wie detailreich diese Führung ausfällt und 
wie viele Gehirnareale, Neurotransmitter und Synapsen dabei gezeigt wer­
den, vermag eine solche Führung nicht zu zeigen, was Bewusstsein ist. 
Während nämlich erstere im Rahmen einer Beobachterperspektive analy­
siert wird, mit dem Ziel, die neurologische Grundlage von Bewusstsein zu 
erklären, handelt es sich bei letzterer um die Teilnehmerperspektive, die zu 
veranschaulichen vermag, wie es ist, Bewusstsein zu haben. Obwohl beide, 
Beobachter- und Teilnehmerperspektive voneinander abhängen, lässt sich 
weder die Beobachter- auf die Teilnehmerperspektive reduzieren noch die 
Teilnehmer- auf die Beobachterperspektive zurückführen (Bieri 1994).

Übertragen auf den Bereich der Theologie, so meine Schlussfolgerung, 
lässt sich die negative Theologie weniger mit einer relative closure als mit 
einer absolute closure übereinstimmen. Ebenso wie sich die Beobachter- 
nicht auf die Teilnehmerperspektive und die Teilnehmer- nicht auf die 
Beobachterperspektive reduzieren lässt, ebenso lässt sich Gott nicht auf 
Existenz und die Existenz nicht auf Gott zurückführen. Bei beiden, Be­
obachter- und Teilnehmerperspektive sowie Gott und Existenz, handelt 
es sich jeweils um zwei Seiten ein und derselben Medaille. Dabei ist 
allerdings zu beachten, dass die Rückbindung von Gott an die Existenz 
dessen Verhältnis zur Nichtexistenz einzuschließen hat.2 Dazu muss eine 
ontologische von einer epistemologischen Schlussfolgerung unterschieden 
werden: Während sich Gott ontologisch weder dem Bereich der Existenz 
(so die Theisten) noch der Nicht-Existenz (so die Atheisten) zuordnen 
lässt, entstammt der Mensch dem Bereich der Existenz, womit epistemisch 
gesehen einem Menschen das, was den Bereich der Existenz übersteigt, 
grundsätzlich verschlossen bleibt.

2 Nur auf diese Weise kann ein ontologischer Monismus gewahrt und die Transzendenz 
Gottes sichergestellt werden. Im Hintergrund lauert insbesondere die Gefahr, dass 
sobald Gott auf die bloße Existenz (anstelle auf die Existenz und Nichtexistenz) 
bezogen wird, die Gottesrede in ein dualistisches Weltbild zu kippen droht, mit der 
Konsequenz, dass Gott und Moral derart einander gegenübergestellt werden, wie man 
es aus gnostischen oder manichäischen Soteriologien kennt. Für einen Überblick vgl. 
Markschies 2024.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

167

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEIN  NICHT-SEIN



   

Gott    

Grafik 1: Theismus

Demgegenüber setzt die Debatte zwischen Atheismus und Theismus an der 
Zuordnung Gottes zu der ontologischen Ebene des Nicht-Seins (so der 
Atheismus) bzw. Seins (so der Theismus) an. Während historisch besehen, 
das Wort „Theismus“ erstmals im 17. Jahrhundert bei den Cambridge Plato­
nists auftaucht und dabei unter Absehung von Offenbarung und Tradition 
für eine Letztbegründung der Existenz Gottes steht, stellt in der gegenwär­
tigen Debatte dieser einen Schlüsselbegriff für die Arbeiten von Richard 
Swinburne dar: Zunächst konturiert Swinburne in The Coherence of The­
ism (1977) einen kohärenten Gottesbegriff („Gott ist F1…Fn“), ehe er auf 
dieser Grundlage in The Existence of God (1979) ein Kumulativargument 
entwickelt, wonach sich dieser Gottesbegriff instanziieren („Es gibt ein We­
sen, dass F1…Fn“) lässt und dabei nicht öfter als einmal vorkommt („Es gibt 
lediglich ein Wesen, dass F1…Fn“).3 In Abgrenzung dazu versuchen Atheisten 
etwa in Form des Argument from Evil (etwa Mackie 1955; Rowe 1979) oder 
über das Argument from Hiddenness (etwa Schellenberg 1993) Widersprü­
che aufzuweisen: Während Mackie und Rowe einen Widerspruch in der 
Übereinstimmung der theologischen Prämisse der Allmacht mit der empi­
rischen Beobachtung von Bösem, Leid und Übel konstatieren, bemängelt 
Schellenberg einen solchen aus der Spannung zwischen der Behauptung 
von Gottes Liebe und der empirischen Beobachtung von Personen, die an 
Gott glauben wollen, aber dies unverschuldet nicht können.

SEIN  NICHT-SEIN
    



    Gott

Grafik 2: Atheismus

3 Dabei lassen sich für Fn beliebige Gottesattribute einsetzen.

Klaus Viertbauer

168

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor diesem Hintergrund wäre es verkürzt zu fragen, ob Gott entweder 
der Existenz (so die Theisten) oder der Nichtexistenz (so die Atheisten) 
zuzuordnen ist. Vielmehr legt es sich nahe, Gott als jene Instanz zu pos­
tulieren, die besagte Differenz von Existenz und Nichtexistenz aufspannt 
und als „Wirklichkeit des Möglichen“ von der Nichtexistenz in die Existenz 
schöpferisch zu überführen und von der Existenz in die Nichtexistenz 
eschatologisch zurückzuholen vermag.4

  Wirklichkeit
(Gott)

 

  


 

SEIN  NICHT-SEIN



   

Mensch    

Grafik 3: Negative Theologie

Gesagtes bleibt nicht ohne Folgen für den Atheismus-Theismus-Streit: An­
statt sich weiterhin in Spekulationen über Gott und Existenz zu ergießen, 
lässt sich vor dem geschilderten Hintergrund die Frage, ob Gott existiert 
oder nicht, dahingehend modifizieren, dass fortan gefragt wird, wie ein 
Mensch sich zum Grund seines Daseins verhält. Eben an dieser Stelle 
knüpft meine Kierkegaard-Interpretation an.

2. Bausteine einer negativen Theologie nach Søren Kierkegaard

Da Kierkegaard rund die Hälfte seiner Schriften nicht unter seinem Na­
men, sondern unter Pseudonymen wie etwa Constantin Constantius, Jo­
hannes de Silentio oder Victor Eremita veröffentlichte, gilt es als Interpretin 
und Interpret vorab darzulegen, wie man diese aufeinander zu beziehen ge­
denkt. Innerhalb dieser Debatte haben sich mit der Unterscheidung in eine 

4 Bei der „Wirklichkeit des Möglichen“ handelt es sich um ein Kierkegaard-Zitat aus 
Journal AA:22 (1837), in: SK Skrifter, Bd. 17, Kopenhagen: Gads Forlag 2000: 41.21, das 
von Ingolf U. Dalferth als Argumentationsfigur in seiner Schrift Die Wirklichkeit des 
Möglichen (2003) ausgearbeitet wurde.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

169

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sogenannte mitteilungs- und sachbezogene Interpretation zwei Antwortver­
suche herausgeschält: Während erstere den Fokus auf den performativen 
Akt der Mitteilung legt, mit dem Ziel, den Inhalt der Schrift derart zu relati­
vieren, dass dieser nahezu gegenstandslos wird, verortet die sachbezogene 
Interpretation, die Rolle der Pseudonyme lediglich in ihrer rhetorischen 
Natur, mit dem Effekt, unterschiedliche Positionen aufeinander zu bezie­
hen und deren Verhältnis zu akzentuieren (Schwab 2012: 52-66; vgl. etwa 
Schmidt 2006; Westfall 2007).

Um dieses Problem aufzuweichen, begrenze ich im Folgenden meinen 
Untersuchungsgegenstand auf den Begriff des Absurden in Der Krankheit 
zum Tode. Dabei handelt es sich um eine Schrift aus Kierkegaards Clima­
cus-Zyklus, wobei das Pseudonym Climacus auf einen am Übergang vom 
6. zum 7. Jahrhundert der Legende nach als Eremitenmönch lebenden 
religiösen Schriftsteller und dessen Schrift Die Himmelsleiter verweist, der 
die biblische Geschichte von Jakobs Himmelsleiter aus Gen 28 einer allego­
rischen Auslegung unterzog. In besagtem Schriftenzyklus, zu dem nebst 
Der Krankheit zum Tode, etwa auch De omnibus dubitandum est (1842), 
Philosophische Brocken (1843) oder Die abschließenden unwissenschaftliche 
Nachschriften (1846) zählen, nimmt Kierkegaard das Verhältnis von Selbst 
und Anderem unter der Perspektive des Glaubens in den Blick: Während 
Climacus sich von der Welt/dem Selbst in Richtung Himmel/Anderen 
wendet, kommt ihm Anti-Climacus vom Himmel/Anderen in Richtung 
Welt/Selbst entgegen. Beide, so Kierkegaards Anliegen, eröffnen demnach 
eine kongruente Perspektive auf die Frage, wie es ist, zu glauben.5 Während 
ich in einem ersten Schritt kurz auf die Konstellation von Mensch, Geist 
und Selbst in Die Krankheit zum Tode (2.1) eingehe und damit den Rah­
men aufspanne, in dem Kierkegaard seine negative Theologie entwickelt, 
diskutiere ich in einem zweiten Schritt in Form eines close reading die drei 
Nennungen des Absurden in selbigem Werk (2.2).

5 Eine Ausnahme stellt meine Bezugnahme auf Furcht und Zittern von Johannes de Si­
lentio in Kapitel 2.2.3 dar, mit dem Ziel, das Absurde näher in den Blick zu bekommen. 
Eine solche Übereinstimmung von Furcht und Zittern mit dem Climacus-Schriftenzy­
klus (insbesondere mit Der Krankheit zum Tode) ist meines Erachtens deshalb legitim, 
da sich Abraham in Furcht und Zittern als Beispiel für Religiosität B auffassen lässt 
und dabei die Begriffe von Absurdem, Ärgernis und Paradox analog verwendet werden. 
Vgl. Barrett 2016 (für Anti-Climacus), Marek 2016 (für Climacus) oder Kemp 2016 (für 
Johannes de Silentio).

Klaus Viertbauer

170

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1. Von Mensch, Geist und Selbst in Die Krankheit zum Tode

Kierkegaard lässt Anti-Climacus in Die Krankheit zum Tode sein Argument 
mit einem Syllogismus rahmen, wonach ein Mensch (als p) Geist (als q) 
und ein Geist (als q) ein Selbst (als r), nicht aber ein Mensch (als p) 
ein Selbst (als r) ist.6 Will ein Mensch ein Selbst werden, so Kierkegaard, 
so muss er sich zu seinem Ursprung ins Verhältnis setzen und gleicherma­
ßen kognitiv wie voluntativ entschließen, ob er sich entweder als selbst 
gesetzt oder durch ein Anderes gesetzt wahrnimmt. Solange ein Mensch 
mit Hilfe des Geistes ein Selbst zu werden versucht, solange folgt er der 
ersten Strategie, was gleichermaßen ästhetische, ethische und religiöse For­
men anzunehmen vermag.7 Dabei handelt es sich, so Kierkegaards Pointe, 
um eine Fehlentwicklung. In Der Krankheit zum Tode lotet Kierkegaard 
diese Fehlentwicklung gleichermaßen als ästhetische, ethische und religiöse 
Existenzform aus, wobei er die beiden ersteren im ersten Abschnitt unter 
dem Stichwort der Verzweiflung und den letzten im zweiten Abschnitt 
als Sünde diskutiert.8 Hegel bewusst karikierend, ordnet Kierkegaard die 
Entwicklung von der Verzweiflung zur Sünde als dialektische Aufhebung 
an. Dabei steigert er im ersten Teil die Verzweiflung als ein Nichtselbstsein­
wollen zu jener als ein Selbstseinwollen und lässt dies im zweiten Teil vom 
Trotz über das Dämonische in der Sünde münden.

Kierkegaard bringt damit, wie ich zu zeigen beabsichtigte, in Abgrenzung 
zu Hegel zum Ausdruck, dass der Geist keine hinreichende Bedingung dar­
stellt, damit ein Mensch ein Selbst wird.9 Während Kierkegaard seine These 

6 Der von Anti-Climacus abgelehnte Syllogismus lautet: (pq)  (qr)  pr.
7 Die Kierkegaard-Kritik am Geist scheint mir insbesondere bei jenen Interpretinnen 

und Interpreten, die vor dem Hintergrund aktueller Debatten um personale Identitäten 
(etwa im Gefolge von Harry Frankfurt, Alasdair MacIntyre oder Galen Strawson) 
ansetzen, als unterbeleuchtet. Vgl. etwa Rudd 2012; Davenport 2013 oder Stokes 2015.

8 Von hier aus ließe sich der Bogen zu Entweder/Oder schlagen, mit der Frage, ob sich 
die Verzweiflungsanalyse als formale Analyse der dortigen materiellen Beschreibungen 
zusammendenken lässt. Vgl. Viertbauer 2017a: 89-107.

9 Der Bezug auf den Geist verweist auf die Forschungsfrage, ob und wieweit der Einfluss 
Hegels auf Kierkegaards Denken reicht. Im Anschluss an Niels Thulstrup Buch Kier­
kegaard’s Relation to Hegel (1980) wurde diese lange Zeit in Abrede gestellt, ehe Jon 
Stewart mit Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered (2003) einen Gegenentwurf 
zu Thulstrup vorlegte und unter Verweis auf den Hegelianismus im Golden Age Däne­
marks, schrittweise die strukturelle Abhängigkeit freizulegen vermochte. Dies mündet 
bei Stewart in zahlreiche Studien, wie zum Beispiel seiner zweibändigen A History of 
Hegelianism in Golden Age Denmark (2007) oder seiner Idealism and Existentialism 
(2012), in denen er den historischen und ideengeschichtlichen Kontext ausleuchtete.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

171

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formaliter mit dem Repräsentationsmodell des Selbstbewusstseins begrün­
det, wonach ein Selbst sich in eine Regress- und Zirkelstruktur verwickelt, 
verweist er materialiter auf die Erbsünde und damit die postlapsische Tren­
nung von Mensch und Gott.10 Als Ursache für diese Trennung kommt, so 
Kierkegaards These, der Geist ins Spiel, der das Verhältnis von Selbst und 
Anderem, Mensch und Gott, aus der Unmittelbarkeit in die Mittelbarkeit 
überführt, mit der Konsequenz, Gott unter einer nicht-göttlichen Kategorie 
fassen zu wollen.11

Um zu verdeutlichen, was es bedeutet, Gott unter einer nicht-göttlichen 
bzw. unter einer göttlichen Kategorie zu fassen, spielt Kierkegaard seine 
Unterscheidung von Religiosität A und Religiosität B ein: Erstere und damit 
Religiosität A lässt Kierkegaard sein Pseudonym Anti-Climacus auf einen 
Menschen beziehen, der sich Gottes zwar bewusst ist und sich zu Gott 
ins Verhältnis setzt. Da dieser Mensch dies aber mit dem Geist tut, bleibt 
er in der Sünde verhaftet. Dies entfaltet Kierkegaard im zweiten Teil von 
Die Krankheit zum Tode. Demgegenüber steht Religiosität B für einen Men­
schen, der sich durchsichtig in der ihn ins Dasein setzenden Macht gründet 
und diese Macht als Gott nicht nur (kognitiv) zu erkennen, sondern auch 
(voluntativ) anzuerkennen vermag. Diese Unterscheidung diskutiert Kier­
kegaard anhand der Begriffe des Absurden, des Ärgernis und des Paradox. 
Im Folgenden nehme ich mich mit dem Absurden stellvertretend den ers­
ten der drei Begriffe auf.

2.2. Verortung, Rolle und Bedeutung des Absurden in Die Krankheit zum 
Tode

In Die Krankheit zum Tode verwendet Kierkegaard den Begriff des Absur­
den lediglich dreimal.12 Im Vergleich dazu finden sich jeweils über zehn 

Umgelegt auf die sachbezogene Interpretation, so meine Vermutung, lässt sich kon­
statieren, dass sich die Thesen der Pseudonyme mitunter dialektisch zueinander 
verhalten und etwa eine Haltung (als A) mit einer anderen (als Non-A) konfrontiert 
und in einer dritten (als B) schließlich aufgehoben wird.

10 Der hier nicht eigens behandelten formalen Bestimmung bin ich in Gott am Grund 
des Bewusstseins? (2017a) nachgegangen. Vgl. zudem die vertiefenden Beiträge Viert­
bauer 2017b; 2018; 2021a oder 2021b.

11 Besagte Unterscheidung spielt Kierkegaard im zweiten Teil von De omnibus dubitan­
dum est ein. Vgl. Viertbauer 2017a: 34-53.

12 SKS 11,185 / KT, 71; SKS 11,196 / KT, 82; SKS 11,200 / KT, 86.

Klaus Viertbauer

172

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nennungen der analog eingesetzten Begriffe von Ärgernis und Paradox. 
Die Verortung des Absurden erfolgt dabei exakt am Übergang vom ersten 
zum zweiten Teil und damit dort, wo die Krankheit zum Tode von der 
Verzweiflung in die Sünde kippt. Meine Kierkegaard-Interpretation versteht 
sich dabei als eine erste Skizze, mit den Einschränkungen des Untersu­
chungsgegenstandes einerseits auf Die Krankheit zum Tode und anderer­
seits auf das Absurde.13 Konkret gedenke ich in drei Schritten vorzugehen: 
Während ich die erste Nennung des Absurden als Asymmetrie von Erken­
nen und Wollen (2.3.1) bestimme, versuche ich an der zweiten Nennung 
die Nicht-Reduzierbarkeit des Anderen zu verdeutlichen (2.3.2). Schließlich 
– mit einem Seitenblick auf die Philosophischen Brocken und Furcht und 
Zittern – geht es mir darum zu zeigen, was das Absurde eigentlich vom 
Ärgernis und Paradox trennt (2.3.3).

2.2.1. Das Absurde als Asymmetrie von Erkennen und Wollen

Um die Asymmetrie von Erkennen und Wollen herauszustellen, beziehe ich 
mich auf die erste Nennung:

Denn hoffen auf die Möglichkeit der Hilfe hin, besonders denn in kraft 
des Absurden, daß alles möglich ist bei Gott, nein, das will er nicht. Und 
bei einem anderen Hilfe suchen, nein das will er nicht um alles in der 
Welt, er will lieber, wenn es so sein soll, mit aller Höllenpein er selbst 
sein als Hilfe zu suchen. (SKS 11,185 / KT, 71)14

Beschrieben wird das Innenleben eines Menschen, der verzweifelt er selbst 
sein will und sich dazu zu sich selbst ins Verhältnis setzt. Indem dieser 
Mensch sich zu sich ins Verhältnis setzt, so geht aus dem Zitat hervor, 
erkennt er, dass er sich nicht zu fassen bekommt. Deshalb gleitet die 
Frage nach dem Gegenstand seiner Selbstreflexion, also das, was diesen 
Menschen zu diesem Menschen macht, in die Frage, was der Ursprung 
seines Daseins ist, über. Um dieser Weichenstellung in Richtung Transzen­
denz gegenzusteuern, verschiebt in der gegenwärtige Debatte Thaddeus 

13 Eine alle Details einschließende Analyse, die gleichermaßen die Begriffe von Absur­
dem, Ärgernis und Paradox aufnimmt und deren Verwendung auf alle Schriften Kier­
kegaards ausdehnt, ließe sich ausschließlich im Format einer Monografie umsetzen. 
Deshalb erscheint mir diese zweifache Einschränkung im Rahmen dieses Aufsatzes 
als legitim.

14 Hervorhebung Verf.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

173

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metz (2013), die Diskussion von Meaning of Life auf Meaning in Life, was 
so viel bedeutet wie, dass die Bedeutung des Lebens in Form einer imma­
nenten Antwort erfolgen kann, ohne dabei einen Transzendenzbezug zu 
benötigen. Damit bringt Metz gegenüber Anti-Climacus eine Neurahmung 
der Sinnfrage unabhängig von der Rückbindung an den Ursprung ins Spiel. 
Konkret gibt Metz mit objektiven Werten, menschlichen Maßstäben und 
transzendierenden Wirkkräften drei Kriterien für die Gestaltung eines Mea­
ning in Life (statt eines Meaning of Life) an die Hand.15 Demgegenüber lässt 
sich mit Verweis auf Kierkegaard zeigen, dass ein solcher Mensch zwar zu 
erkennen vermag, dass er selbst nicht die Macht verkörpern kann, die ihn 
gesetzt hat (also auf kognitiver Ebene). Trotz dieser Einsicht, vermag dieser 
sich allerdings nicht dafür zu öffnen und anzuerkennen, dass es einen 
Anderen geben muss, der ihn ins Dasein gesetzt hat (also auf voluntativer 
Ebene). Seine Verzweiflung, so zeigt sich, besteht in einer Asymmetrie von 
kognitiver und voluntativer Ebene, kurzum von Wissen und Wollen. Wider 
besseren Wissens, so zeigt sich, will dieser Mensch daran festhalten, dass er 
es ist, der sein Dasein verantwortet. Selbst Höllenpein, so wird geschildert, 
nimmt dieser Mensch lieber in Kauf, als zu akzeptieren, was er ohnedies 
weiß. Während der „Andere“, der mit der Macht, die diesen Menschen 
gesetzt hat, identisch ist, an dieser Stelle neutral auftritt und keine religiö­
se Konnotation erhält, wird das „Absurde“ unmittelbar dem Bereich des 
Religiösen zugeordnet. Es steht für die christliche Einsicht, wonach alles 
möglich ist bei Gott, sodass Gott als Wirklichkeit des Möglichen in den 
Blick gerät. Diese Wirklichkeit, also Gott, wird an dieser Stelle lediglich 
als eine, wenn auch besondere Variante neben anderen eingeführt, um das 
Andere des Selbst zu charakterisieren.

2.2.2. Das Absurde und die Nicht-Reduzierbarkeit des Anderen

Während die erste Stelle einen Menschen skizziert, der verzweifelt er selbst 
sein will und das Andere, egal ob in profaner oder religiöser Gestalt zwar 
erkennt, aber als die es ins Dasein setzende Macht ablehnt, arbeitet Kierke­
gaard an der zweiten (und später auch an der dritten Stelle) an der Frage, 

15 Dabei geht es dem Analytischen Existentialismus insbesondere darum, auszuloten, ob 
und inwiefern sich die existentialistische Frage nach dem Sinn des Lebens vor dem 
Hintergrund einer naturalistischen Metaphysik begründen lässt. Für einen Überblick 
über die sich in den letzten fünfzehn Jahren aufblähende Debatte vgl. Metz 2023 
sowie die Einzelbeiträge in den Anthologien von Seachris 2013; Klemke/Cahn 2018 
oder Caruso/Flanagan 2018.

Klaus Viertbauer

174

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was das Christentum eigentlich ausmacht. Dabei wird das Absurde nicht 
länger an den Akt der Selbstreflexion gekoppelt:

Die Entgegensetzung von Sünde und Glaube ist die christliche, welche, 
christlich, alle ethischen Begriffsbestimmungen umbildet, ihnen einen 
Auszug mehr gibt. Der Entgegensetzung liegt zugrunde das entscheiden­
de Christliche: vor Gott, und diese Bestimmung hat wiederum das ent­
scheidende Kriterium des Christlichen: das Absurde, das Paradox, die 
Möglichkeit des Ärgernisses. (SKS 11,196 / KT, 81 f.)

An dieser Stelle wird deutlich, dass das Absurde thematisch eng mit den 
Begriffen von Paradox und Ärgernis verbunden ist. Alle drei, das Absurde, 
Paradox und Ärgernis werden dabei als Kriterien für das Christliche ein­
geführt. Das, was das Christliche zum Christlichen macht, zeigt sich an 
der Entgegensetzung von Sünde und Glaube, wobei Kierkegaard mit Sün­
de und Glaube das Verhältnis von Mensch und Anderem charakterisiert: 
Während Sünde für einen Menschen steht, der sich zu sich selbst verhält 
und dabei zwar erkennt, dass er von einem Anderen gesetzt ist, sich aber 
weigert dieses anzuerkennen, bezeichnet Glaube das Selbstverhältnis eines 
Menschen, der sich zu sich selbst verhält und dabei das Andere als die ihn 
setzende Macht gleichermaßen kognitiv erkennt wie voluntativ annimmt. 
An besagtem Übergang sind nach Kierkegaard die Begriffe von Absurdem, 
Paradox und Ärgernis anzuordnen. Dabei richtet sich die Perspektive vom 
Menschen zum Anderen, sodass diesem Menschen das Andere als absurd, 
als paradox oder als Ärgernis erscheint. Entscheidend ist dabei die Perspek­
tive: Nicht das Andere ist absurd, paradox oder ein Ärgernis, sondern 
der Mensch erfährt es als absurd, paradox oder als Ärgernis. Dieses Er­
fahren gründet folglich in der epistemischen Einstellung, so die These 
Kierkegaards, mit der sich der Mensch auf das Andere bezieht. Indem es 
sich beim Menschen, so zeigte sich, um ein Geistwesen handelt, bezieht 
dieser sich mit dem Geist auf das Andere: In diesem Verhältnis gedenkt ein 
Mensch sich zum Anderen derart zu verhalten, indem er sich (als A) dem 
Anderen (als Non-A) zunächst gegenüberstellt, mit dem Ziel, dieses Andere 
unter einer gemeinsamen Perspektive (als B) schließlich einzuordnen. Da 
sich dieses Andere einer Einordnung entzieht und sich auch nicht in einem 
Folgeschritt als B, C oder D aufheben lässt, erscheint das Andere für den 
Geist als absurd, paradox und stellt für ihn ein Ärgernis dar.16

16 Eine Gegenthese formuliert Jon Stewart (2019), demnach sich mit dem Geist auch 
noch die Differenz von Selbst und Anderen aufheben und damit überwinden lässt. 

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

175

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.3. Die Unterscheidung von Absurdem, Ärgernis und Paradox

Verbleibt die Frage, wie sich nun das Absurde vom Paradox und Ärgernis 
abgrenzen lässt. Die dritte Nennung des Absurden gibt dazu lediglich einen 
Hinweis, den ich sodann unter Rückgriff auf Furcht und Zittern (für das 
Absurde) und die Philosophischen Brocken (für das Paradox und Ärgernis) 
abschließend etwas näher zu fassen versuche.17

Das Christentum aber tut einen ungeheuerlichen Schritt über dies ‚Bloß 
nicht zuviel (ne quid nimis)‘ hinaus ins Absurde hinein; damit hebt das 
Christentum an – und das Ärgernis. (SKS 11,200 / KT, 85 f.)

Diese dritte Stelle knüpft insofern an die zweite an, da sie gleichermaßen 
das Absurde wie Ärgernis anführt. Während ersteres eine formale Bestim­
mung leistet, erhebt das Ärgernis (wie auch das Paradox) eine inhaltliche. 
Um besagte Unterscheidung von Form (das Absurde) und Inhalt (Ärgernis, 
Paradox) herauszustellen, bedarf es weiterer Textindizien außerhalb Der 
Krankheit zum Tode.

a) Baustein 1: Das Absurde

Das Absurde steht grundsätzlich für das ein, was der Geist nicht aufzuhe­
ben vermag. Glauben denken bedeutet demnach, zu zeigen, warum der 
Glaube mit dem Geist das Andere nicht zu fassen bekommt. Der Geist 
prallt mit seiner Relationierung, wonach er sich als A zu etwas als Non-A 
positioniert, mit dem Ziel, eine gemeinsame Basis der Erkenntnis in B zu 
finden, ab. Um dieses Moment des Abprallens angemessen in den Blick 
zu bekommen und dessen theologische Relevanz zu verdeutlichen, spielt 
Kierkegaard das Absurde als Kategorie in seiner Schrift Furcht und Zittern 

Mit Blick auf den Syllogismus, wonach ein Mensch Geist und ein Geist ein Selbst, 
nicht aber ein Mensch ein Selbst ist, zeigt sich, dass das Andere als absolute Grenze 
gefasst zu werden hat, das für den Geist als absurd und paradox erscheint und 
ein Ärgernis darstellt. Ansonsten wäre, wie etwa Sebastian Hüsch und ich gezeigt 
haben, ein Mensch doch wiederum ein Selbst, was Kierkegaard ablehnt (vgl. Hüsch/
Viertbauer 2022).

17 Erneut wird bei meinem Verweis auf Furcht und Zittern sowie auf Philosophische 
Brocken deutlich, dass mein Beitrag lediglich eine Skizze darstellt und seine These 
paradigmatisch entlang ausgewählter Textstellen zu plausibilisieren vermag. Eine 
Auswertung vor dem Hintergrund der gesamten Schriften Kierkegaard bedürfte einer 
umfangreichen monografischen Studie.

Klaus Viertbauer

176

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein.18 Kierkegaard bezieht das Absurde auf die Wahrnehmung der Hand­
lung Abrahams aus Gen 22 und kennzeichnet die Handlung als Glaube. 
Da Abrahams Handlung als absurd erscheint, wirft Kierkegaard die Frage 
auf, ob und falls ja, wie Abraham seinen Glauben zu rechtfertigen vermag. 
Furcht und Zittern ist um drei Problema aufgebaut, die mit den Fragen 
„Gibt es eine teleologische Suspension des Ethischen?“, „Gibt es eine abso­
lute Pflicht gegenüber Gott?“ und „War es ethisch verantwortlich von Abra­
ham, daß er sein Vorhaben vor Sara, vor Elieser, vor Isaak verschwiegen 
hat?“ die biblische Perikope von Abrahams Opfer auszuloten gedenken.19 
Exakt an jenen Stellen, wo der Grund für das Handeln Abrahams einge­
führt wird, setzt Kierkegaard die Kategorie des Absurden ein. Dies lässt sich 
exemplarisch an folgender Passage aus der „vorläufigen Expektoration“ fest­
machen, die Kierkegaard seinen drei Problema als Einleitung voranstellt:

Er glaubte in kraft des Absurden; denn von menschlicher Berechnung 
konnte da die Rede nicht sein, und es war ja doch das Absurde, daß 
Gott, der dies von ihm heischte, im nächsten Augenblick sein Heischen 
widerrufen würde. (SKS 4,131 / FZ, 34)

Kierkegaard unterscheidet in der Frage, auf was Abraham seinen Glauben 
gründet, das Absurde von der Berechnung. Dabei stellt das Verhältnis von 
Moral und Religion die Hintergrundfolie dar: Das Verhältnis von Moral 
und Religion lässt sich zwar dahingehend abspannen, dass sich Moral aus 
Religion, niemals aber Religion aus Moral ableiten lässt. Während ersteres 
zum Beispiel im Dekalog oder der Bergpredigt Jesu greifbar ist, wo aus 
der Religion normative Richtlinien abgeleitet werden, lotet man letzteres 
hingegen im sogenannten Atheismusstreit rund um Johann Gottlieb Fichte 
aus (vgl. Danz 2012; Kodalle/Ohst 1999). Ohne diese Debatte im Detail zu 
rekonstruieren und dabei gar ein Urteil fällen zu wollen, ob und inwiefern 
Fichte sich tatsächlich des Atheismus überführen lässt, droht hier nicht 
nur die latente Gefahr, dass Religion funktionalistisch zur Beförderung der 
Moral degradiert wird, sondern Gott sich obendrein zum Epiphänomen 
der Moral wandelt. Wenn Gott lediglich ein anderer Begriff für Moral 
ist, dann beschneidet man die Transzendenz.20 Von daher erscheint mir 
die Einordnung von Furcht und Zittern in die Debatten um eine Divine 

18 Das Absurde wird in Furcht und Zittern über ein Dutzendmal und damit deutlich 
häufiger als in allen anderen Schriften von Kierkegaard verwendet.

19 SKS 4,148-159 / FZ, 57-73; SKS 4,160-171 / FZ, 73-90; SKS 4,172-207 / FZ, 91-138.
20 Zur Bedeutung der Transzendenz vgl. Dalferth 2012.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

177

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Command Theory (vgl. etwa Boldt 2006; Dell’Eva 2020; Evans 2022) als 
ebenso problematisch wie die Annahme eines Eschatological Views (vgl. 
etwa Davenport 2014). Beide setzen an der Handlung von Abraham an, 
mit dem Anliegen, das Moment des Absurden gezügelt zu bekommen. Da 
Kierkegaard allerdings bewusst und wiederholt den Begriff des Absurden 
einspielt und unmittelbar auf das Handeln Abrahams als Akt des Glaubens 
bezieht, scheinen mir die Interpreten in dieser Frage das Interesse Kier­
kegaards gerade zu verfehlen. Demgegenüber lässt sich das Absurde als 
Indikator dafür sehen, dass Abraham sich als jenes Selbst aus Der Krankheit 
zum Tode begreifen lässt, das sich zu sich selbst verhält und das Andere als 
den Grund anzusehen vermag (kognitive Dimension) und will (voluntative 
Dimension), die ihn ins Dasein setzte. Dieses Selbst, so zeigte sich, erkennt 
die Absurdität des Geistes und vermag sich davon zu emanzipieren. In 
diesem Sinn emanzipiert sich Abraham von seinem Geist und handelt kraft 
des Absurden (vgl. Green 1992:183-205). Demnach markiert das Absurde, 
in Abgrenzung zum Ärgernis und Paradox, den formalen Moment der 
skeptischen Distanzierung eines Menschen vom Geist.

b) Baustein II: Das Paradox

Gegenüber der formalen Bestimmung des Absurden, erheben das Ärgernis 
und Paradox eine inhaltliche Deutung: Beide verweisen auf Religiosität 
B und stellen Religiosität A als das allgemein Religiöse, Religiosität B als 
dem genuin Christlichen gegenüber. Indem das Zentrum von letzterem die 
Christologie bildet und damit das Moment der Menschwerdung Gottes in 
den Fokus rückt, lässt sich dies am deutlichsten anhand seiner Philosophi­
schen Brocken einholen.21 Dazu möchte ich exemplarisch zwei Zitate aus 
dem dritten Kapitel über „Das schlechthinnige Paradox“ aufgreifen und 
daran die These verdeutlichen:

Das ist denn des Denkens höchstes Paradox: etwas entdecken wollen, 
das es selbst nicht denken kann. (SKS 4,242 / BR, 35)

Während sich dieses erste Zitat auf das Denken bezieht und damit vorbe­
reitend eine formale Perspektive einführt, mit dem Zweck, zu zeigen, dass 

21 Das Paradox wird über zwei Dutzendmal angeführt, mit dem Ziel, die göttliche 
und menschliche Natur in Jesus Christus zu bestimmen. Lediglich in der Unwissen­
schaftlichen Nachschrift zu den Philosophischen Brocken wird der Terminus häufiger 
verwendet.

Klaus Viertbauer

178

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht das Paradox selbst paradox ist, sich vielmehr das Denken als paradox 
erweist, ergänzt das zweite Zitat die inhaltliche Bestimmung:

Aber was ist denn dies Unbekannte, an dem der Verstand in seiner 
paradoxen Leidenschaft sich stößt, und das dem Menschen sogar seine 
Selbsterkenntnis stört? Es ist das Unbekannte. Aber es ist ja nicht irgend 
ein Mensch, soweit er diesen kennt, oder irgendein ander Ding, das 
er kennt. So laßt uns denn diese Unbekannte den Gott nennen. (SKS 
4,245 / BR, 37)

Das Andere, das der Geist (um den präziseren Begriff für den Verstand aus 
Der Krankheit zum Tode zu nehmen) des Selbst als Paradox wahrnimmt, ist 
nicht einfachhin ein unbekannter Mensch oder Gegenstand, den das Selbst 
kennenlernt. Vielmehr handelt es sich dabei um eine Alteritätserfahrung, 
die sogar in den Menschen selbst hineinzuwirken vermag, mit dem Effekt, 
dass dieser sich in seiner Selbsterkenntnis gestört fühlt. Diese Störung 
greift die Bestimmung aus Die Krankheit zum Tode auf, wonach zwar ein 
Mensch Geist und ein Geist Selbst, nicht aber ein Mensch Selbst ist. Eben 
das, was sich hinter diesem Anderen verbirgt und was eine solche Störung 
auszumachen vermag, lässt sich nach den Philosophischen Brocken als Gott 
benennen, der einem in Jesus Christus gegenübertritt.22

c) Baustein III: Das Ärgernis

Damit leite ich zum Ärgernis über: Beide, Ärgernis und Paradox, stehen 
für die grundsätzliche Unerkennbarkeit, wonach sich der Gedanke der 
Menschwerdung Gottes mit dem Geist nicht fassen lässt. Während das Pa­
radox das Verhältnis eines Gläubigen gegenüber Jesus Christus und dessen 
Anspruch Gott in Menschengestalt zu sein ausdrückt, steht das Ärgernis für 
die Haltung des Ungläubigen. Exemplarisch möchte ich dies an folgendem 
Beispiel aus der Beilage „Das Ärgernis am Paradox“ verdeutlichen:

22 Den Bezug zur Christologie, der in den obigen Zitaten nicht greifbar wird, stellt Kier­
kegaard vorab im zweiten Kapitel über „Der Gott als Lehrer und Heiland“ aus den 
Philosophischen Brocken über den Vergleich von Lehrer und Heiland her: Ersterer, 
den er anhand der Figur des Sokrates exemplifiziert, vermag zwar das Andere als 
Anderes zu erkennen, doch erst in der Begegnung mit letzterem, den er mit Christus 
identifiziert, lässt sich das Andere als Gott bestimmen. Vgl. SKS 4,230-4,242 / BR, 
21-34.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

179

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wofern das Paradox und der Verstand aufeinander stoßen im gemeinsa­
men Verständnis ihrer Verschiedenheit, so ist der Zusammenstoß glück­
lich wie das Liebesverständnis, glücklich in der Leidenschaft, der wir 
annoch keinen Namen gegeben, und erst späterhin einen Namen geben 
werden. Geschieht der Zusammenstoß nicht im Verständnis, so ist das 
Verhältnis unglücklich, und diese, wenn ich so sagen darf, unglückliche 
Liebe des Verstandes [...] könnten wir bestimmte Ärgernis nennen. (SKS 
4,253 / BR, 46)

Das Ärgernis wird dahingehend mit dem Paradox kontrastiert, dass einer­
seits beide, Paradox und Ärgernis, am Verhältnis eines Menschen mit sei­
nem Geist (um erneut den präziseren Begriff für Verstand aus Der Krank­
heit zum Tode zu verwenden) zum Anderen ansetzen und andererseits 
dieses Verhältnis von Selbst und Anderen im Hinblick auf Jesus Christus 
mit einer Liebesbeziehung vergleichen: Während es sich beim Paradox 
um eine glückliche Liebe handelt, wobei für den Geist das Andere zwar 
kognitiv lediglich als Paradox erscheint, gleichwohl er voluntativ darum 
ringt, lehnt das Ärgernis das Andere kognitiv und voluntativ ab.

3. Negative Theologie nach Kierkegaard – Ein Resümee

Ich komme zum Schluss meiner Ausführung und beziehe dabei lediglich 
stichwortartig den ersten auf den zweiten Teil: Negative Theologie, so zeig­
te sich, kombiniert mit Blick auf die Frage nach der Existenz Gottes einen 
ontologischen Realismus mit einem epistemischen Skeptizismus. Während 
Gott sich ontologisch dabei als Wirklichkeit des Anderen bestimmen lässt, 
stellen Glaube und Sünde zwei epistemische Einstellungen dar, wie sich ein 
Mensch zu dieser Wirklichkeit zu verhalten vermag.

Klaus Viertbauer

180

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


   ANDERE                 
           

             
  Paradox   Ärgernis     Absurd
             

           

   SELBST                 

Grafik 4: Negative Theologie nach Kierkegaard

Formaliter wird diese Skepsis bei Kierkegaard durch den Begriff des Ab­
surden ausgedrückt. Damit etabliert Kierkegaard eine Kategorie, um zu 
verdeutlichen, dass sich der Glaube nicht mit dem Geist aufheben lässt. 
Der Grundgedanke, wonach ein Mensch sich als A auf ein Anderes als 
Non-A bezieht, mit dem Ziel, ein gemeinsames Verhältnis als B auszubilden, 
lässt sich nicht auf den Glauben als Verhältnis zum Anderen als der einen 
Menschen ins Dasein setzenden Macht übertragen. Materialiter wird dies 
in Form einer Christologie fundiert. Die Begegnung mit Jesus Christus 
stellt sich nach Kierkegaard für den Gläubigen als Paradox und für den 
Ungläubigen als Ärgernis dar. Beiden gemein ist, dass sie mit dem Geist 
Jesus Christus nicht zu fassen bekommen. Dabei spiegelt das Scheitern 
ihres Verhältnisses ihren Stand als Sünder und damit ihr Menschensein 
wider, wonach sie sich nicht zu dem sie ins Dasein setzenden Grund 
gleichermaßen kognitiv wie voluntativ zu verhalten vermögen.

Literaturverzeichnis

Barrett, Lee C.: Johannes Climacus: Humorist, Dialectican, and Gadfly, in: Katalin 
Nun, Jon Stewart (Hg.), Kierkegaard’s Pseudonyms. London, New York 2016, 117-142.

Bieri, Peter: Was macht Bewusstsein zu einem Rätsel?, in: Wolf Singer (Hg.): Gehirn 
und Bewusstsein. Heidelberg 1994, 172-180.

Boldt, Joachim: Kierkegaards ‚Furcht und Zittern‘ als Bild seines ethischen Erkenntnis­
begriffs (= Kierkegaard Studies: Monograph Series 13). Berlin, Boston 2006.

Caruso, Gregg/Flanagan, Owen (Hg.): Neuroexistentialism: Meaning, Morals, and 
Purpose in an Age of Neuroscience. New York 2018.

Dalferth, Ingolf U.: The Idea of Transcendence, in: Robert N. Bellah, Hans Joas (Hg.): 
The Axial Age and Its Consequences. Cambridge, MA 2012, 146-188.

Dalferth, Ingolf U.: Die Wirklichkeit des Möglichen: Eine hermeneutische Religions­
philosophie. Tübingen 2003.

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

181

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danz, Christian: Der Atheismusstreit um Fichte, in: Georg Essen, ders. (Hg.): 
Philosophisch-theologische Streitsachen. Darmstadt 2012, 135-213.

Davenport, John J.: Eschatological Faith and Repetition: Kierkegaard’s Abraham and 
Job, in: Dan Conway (Hg.): The Cambridge Guidebook to Fear and Trembling. 
Cambridge 2014, 97-105.

Davenport, John J.: Selfhood and Spirit, in: John Lippitt, George Pattison (Hg.): The 
Oxford Handbook of Kierkegaard. Oxford 2013, 230-251.

Dell’Eva, Gloria: Salto mortale: Deklinationen des Glaubens bei Kierkegaard (= Kier­
kegaard Studies: Monograph Series 40). Berlin, Boston 2020.

Evans, C. Stephen: Could a Divine-Command Theory of Moral Obligations Justify 
Horrible Acts? Some Kierkegaardian Reflections, in: The Monist 105 (2022), 388-407. 

Green, Ronald M.: Kant and Kierkegaard: The Hidden Debate. New York 1992.
Hüsch, Sebastian/Viertbauer, Klaus: Anti-Climacus and the Demoralization of Sin, in: 

The Monist 105 (2022), 369-387.
Kemp, Ryan: Johannes de Silentio: Religious Poet or Faithless Aesthete?, in: Katalin 

Nun, Jon Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Pseudonyms. London, New York 2016, 117-142.
Klemke, E.D./Cahn, Steven M. (Hg.): The Meaning of Life: A Reader. New York 2018.
Kodall, Klaus-Michael/Ohst, Martin (Hg.): Fichtes Entlassung: Der Atheismusstreit 

vor 200 Jahren. Würzburg 1999.
Laws, David R.: Kierkegaard as Negativ Theologian. Oxford 1993.
Le Poidevin, Robin: Arguing for Atheism. London 1996.
Mackie, J.L.: Evil and Omnipotence, in: Mind 64 (1955), 200-212.
Marek, Jakub: Anti-Climacus: Kierkegaard’s Servant of the World, in: Katalin Nun, Jon 

Stewart (Hg.): Kierkegaard’s Pseudonyms. London, New York 2016, 39-50.
Markschies, Christoph: Die Gnosis. München 2024.
Metz, Thaddeus, [Art.] The Meaning of Life, in: Edward N. Zalta, Uri Nodelman (Hg.), 

The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2023 Edition): [https://plato.stanfor
d.edu/archives/fall2023/entries/life-meaning/] 

Metz, Thaddeus: Meaning In Life. Oxford 2013.
McGinn, Colin: Can We Solve the Mind-Body Problem?, in: Mind 98 (1989), 349-366.
Nagel, Thomas: What Is It Like to Be a Bat?, in: Philosophical Review 83 (1974), 

435-450.
Rowe, William: The Problem of Evil and Some Varieties of Atheism, in: American 

Philosophical Quarterly 16 (1979), 335-341. 
Rudd, Antony: Self, Value, and Narrative: A Kierkegaardian Approach. New York 2012.
Schellenberg, J.L.: Divine Hiddenness and Human Reason. Ithaca 1993.
Schmidt, Jochen: Vielstimmige Rede vom Unsagbaren: Dekonstruktion, Glaube und 

Kierkegaards pseudonyme Literatur. Berlin 2006.
Schwab, Philipp: Der Rückstoß der Methode: Kierkegaard und die indirekte Mitteilung 

(=Kierkegaard Studies: Monograph Series 25). Berlin, Boston 2012.
Seachris, Joshua W. (Hg.): Exploring the Meaning of Life: An Anthology and Guide. 

Oxford 2013.

Klaus Viertbauer

182

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/life-meaning
https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/life-meaning


Stewart, Jon: Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. New York 2003.
Stewart, Jon: A History of Hegelianism in Golden Age Denmark. Kopenhagen 2007. 
Stewart, Jon: Idealism and Existentialism. London, New York 2012.
Stewart, Jon: Kierkegaard as a Thinker of Alienation, in: Kierkegaard Studies Yearbook 

(2019), 193-216.
Stokes, Patrick: The Naked Self: Kierkegaard and Personal Identity. Oxford 2015.
Swinburne, Richard: The Coherence of Theism. Oxford 1977.
Swinburne, Richard: The Existence of Theism. Oxford 1979.
Thulstrup, Niels: Kierkegaard’s Relation to Hegel. Princeton 1980.
Viertbauer, Klaus: Gott am Grund des Bewusstseins? Skizzen einer präreflexiven Inter­

pretation von Kierkegaards Selbst (= ratio fidei 61). Regensburg 2017a.
Viertbauer, Klaus: Der Mensch als Selbst: Zum Begriff des präreflexiven Selbstbewusst­

seins in Kierkegaards Krankheit zum Tode (1849), in: Kierkegaard Studies Yearbook 
22 (2017b), 79-100.

Viertbauer, Klaus: Kierkegaards reflexives und präreflexives Selbst, in: ders. (Hg.): Prä­
reflexives Selbstbewusstsein im Diskurs (= Alber Philosophie). Freiburg im Breisgau 
2018, 93-113.

Viertbauer, Klaus: Die Climacus-Schriften im Lichte von Kants Religionsphilosophie, 
in: Stefan Lang, ders. (Hg.): Gott nach Kant?. Hamburg 2021a, 254-265.

Viertbauer, Klaus: Warum Selbstbewusstsein eines unverfügbaren Grundes bedarf: 
Dieter Henrich als Gesprächspartner der Katholischen Theologie, in: Manfred 
Frank, Jan Kunes (Hg.): Selbstbewusstsein: Dieter Henrich und die Heidelberger 
Schule. Heidelberg 2021b, 429-442.

Westfall, Joseph: The Kierkegaardian Author: Authorship and Performance in 
Kierkegaard’s Literary and Dramatic Criticism. Berlin 2007.

Gesonderter Zitationshinweis

Die Schriften Kierkegaards werden unter Angabe der Søren Kierkegaards 
Skrifter (SKS) sowie der von Emanuel Hirsch, Hans Martin Junghans und 
Hayo Gerdes besorgten Gesammelten Werke zitiert. Der Text folgt letzteren 
und zur Zitation werden folgende Sigel herangezogen:

Kierkegaard, Søren: Die Krankheit zum Tode, übersetzt von Emanuel Hirsch (24./25. 
Abteilung). Düsseldorfs 1957 (zitiert als SKS 11,115-11,220 / KT, 1-134).

Kierkegaard, Søren: Philosophische Brocken, übersetzt von Emanuel Hirsch (10. Abtei­
lung). Düsseldorf 1960 (zitiert als SKS 4,213-4,306 / BR, 1-107).

Kierkegaard, Søren: Furcht und Zittern, übersetzt von Emanuel Hirsch (4. Abteilung). 
Düsseldorf 1962 (zitiert als SKS 4,99-4,210 / FZ, 1-142).

Über das Absurde, Ärgernis und Paradox

183

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-165 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

