Communicatio Socialis 2 (1969) 2: 99-106
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Communicatio Socialis

ZEITSCHRIFT FUR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT

In Verbindung mit
MICHAEL SCHMOLKE und KARL HOLLER (MUNSTER)
herausgegeben von
FRANZ-JOSEF EILERS SVD (ROM)

in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten
Deutschlands e. V.

2. Jahrgang 1969 April—Juni Nr. 2

Rundfunkiibertragung von Gottesdiensten?

wvon Albert H. van den Heuvel

Sollen die Kirchen ihre Liturgie iiber H6r- und Sehfunk ausstrahlen? Eine Antwort
auf diese Frage mufl von zwei Worten der Konzilskonstitution iiber die Liturgie
bedingt werden: Wiirde und Takt. An der entsprechenden Stelle! heifit es: ,Die
Ubertragung heiliger Handlungen durch Rundfunk und Fernsehen solle, besonders
wenn es sich um die heilige Eucharistie handelt, taktvoll und wiirdig geschehen,
und zwar unter der Leitung und Verantwortung einer geeigneten Personlichkeit,
die fiir diese Aufgabe von den Bischéfen bestimmt ist®.

Aus diesem Text scheint hervorzugehen, daf die Konzilsviter die Ubertragung von
Gottesdiensten durch publizistische Mittel iiberhaupt ablehnen, wenn sie nicht mit
Wiirde und Takt geschieht. Gerade deswegen ist es nicht nur fiir die katholische
Kirche, sondern fiir alle christlichen Gemeinschaften von Bedeutung, diesen Text
niher zu betrachten. Die Frage lautet: Ist es iiberhaupt wiinschenswert und vertret-
bar, die heilige Liturgie mit publizistischen Mitteln zu iibertragen? Soll die Kirche
Gottesdienste iibertragen?

In seiner Erklirung des Konzilsdekrets iiber die publizistischen Mittel hat P. Mole?

Pastor Albert van den Heuvel, Direktor des Referates fiir Kommunikation beim Weltrat
der Kirchen in Genf, hielt den hier abgedruckten Vortrag auf Einladung der ,Saint Paul
University School of Communications® am 24. Januar 1968 in Ottawa. Englischer Text
in: ,Christian Communications®, Ottawa, Ausgabe 24/1968 (April), 1—4.

99

12.01.2026, 17:32:17. Access - [Tm—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

darauf aufmerksam gemacht, daff die Rundfunkiibertragung von Gottesdiensten in
diesem Dokument mit keinem Wort erwihnt ist. Wohl wird allgemein gesagt, die
publizistischen Mittel sollten fiir die Verkiindigung des Evangeliums gebraucht wer-
den. Doch ist es beachtlich, dafl in einem katholischen Dokument von solcher Bedeu-
tung jene Gottesdienstiibertragungen iiberhaupt nicht erwihnt werden, die doch auf
der ganzen Welt immer wieder stattfinden. Weshalb ich dariiber erfreut bin, sei
niher begriindet.

Mancher denkt vielleicht, es sei iiberhaupt iiberflissig, danach zu fragen, ob die
Kirche ihre Gottesdienste iibertragen solle oder nicht; tatsichlich geschehe es ja doch
andauernd. In allen Lindern der Welt, auch dort, wo die Kirche keinen Zugang
zu den Medien hat, werden Gottesdienste {ibertragen, wenn nicht im Lande selbst
durch eigene Stationen, dann durch starke auslindische Sender. Aus dieser Tatsache
allein kann man aber wohl kaum annehmen, die Kirche betrachte solche Uber-
tragungen als einen passenden Gebrauch der publizistischen Mittel. Dies ist aber
gefihrlich. Immerhin hat sie auch anderen Dingen, wie Sklaverei, Intoleranz und
Vorurteilen stillschweigend zugesehen, deren Zulassung sie spiter bereute. Auch
wenn eine bestimmte Praxis iiberall verbreitet ist, verbiirgt diese Tatsache allein
noch nicht den Segen des Heiligen Geistes.

Trotzdem wird immer wieder — wenn auch nicht iiberlaut — gefragt, ob es ange-
messen sei, Gottesdienste durch den Funk auszustrahlen.

Es gibt verschiedene Griinde, aus denen man die Angemessenheit einer Gottesdienst-
iibertragung durch den Funk bezweifeln kann. Zunichst ist da, — und das ist
sicher ein wichtiger Grund, — die negative und erziirnte Reaktion von Agnostikern
und Atheisten, gerade von jenen Menschen also, die wir durch die Botschaft des
Evangeliums erreichen und denen wir sicherlich kein unniitzes Argernis geben wollen.
Vor nicht allzu langer Zeit haben wir in den Niederlanden eine starke Kritik von
Atheisten und Agnostikern erlebt, die sich diskriminiert fiihlten, weil an jedem
Sonntagvormittag die christlichen Kirchen in den publizistischen Mitteln ein Monopol
zu haben schienen, wo sie ihren eigenen ,Familiengottesdienst feiern. Das Wesen
ithrer Kritik war, dafl bestimmte Teile der Bevilkerung offentliche Einrichtungen
in einem solchen Mafle zu sektiererischen Zwedsen benutzten, dafl es den Rest der
Bevilkerung drgere. In Briefen an Zeitungen fragten sie, ob sie das wirklich zulassen
miifiten, zumal- da sie sich auch vom Inhalt dieser Sendungen beleidigt fiihlten.
In einem dieser Briefe heifit es: ,Ich bin es leid und miide, immer als ein Mann,
der verloren ist, bezeichnet zu werden, weil ich den christlichen Gott nicht annehme;
zu horen, mein Leben sei sinnlos, ohne Hoffnung; dafl ich verurteilt und auf dem
Wege zum Untergang sei. Ich will nicht, daff meine Kinder immer als Nicht-Christen
bezeichnet werden, als wiren sie nicht existent. Diese arrogante Mixtur von qua-
simoralischen Urteilen und egoistischen Selbstbeweihriucherungen mufl aus der
Offentlichkeit verbannt werden, wenn wir, die nicht glauben, unsere Freundschaft
fiir unsere christlichen Mitmenschen und unsere Achtung vor der christlichen Tra-
dition in der Geschichte unseres Landes nicht verlieren sollen.“

Eine Anzahl von Lindern, speziell in Asien und in Osteuropa, haben christliche
Gottesdienste ganz von den publizistischen Mitteln ausgeschlossen. Es ist ein Zeichen
dafiir, dafl gottesdienstliche Sendungen in einer weltlichen Gesellschaft auch dann
noch héchst fragwiirdig sind, wenn eine bestimmte Gruppe von Horern nach solchen
Sendungen fragt, und wenn die Triger der publizistischen Mittel sie férdern, um
sich nicht den Anschein zu geben, Minorititen zu vernachlissigen. Sollte nicht die
Kirche sorgfiltig die Argumente jenes Briefes priifen, den ich eben angefijhrt habe,

100

12.01.2026, 17:32:17. Access - [Tm—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

um dann zu entscheiden, ob sie bereit ist, durch die Nutzung der Atherwellen fiir
gottesdienstliche Ubertragungen gerade jene Menschen zu verirgern, die sie eigentlich
durch solche Sendungen erreichen méchte? ,

Ein zweiter Grund liegt darin, dafl Gottesdienstiibertragungen durch publizistische
Mittel nach meiner Meinung wenig helfen, eine ehrfurchtsvolle Haltung gegeniiber
dem liturgischen Tun zu festigen. Ich spreche dabei aus Erfahrung. In Genf, wo ich
einen kleinen Teil des Jahres verbringe, sind meine Kinder verriickt auf ein
Fernsehprogramm mit alten Filmen, die sonntags vormittags unmittelbar nach der
katholischen Messe ausgestrahlt werden. Dabei sitzen wir nach unserem Kirchgang
im Kreis der Familie beim Sonntagmorgenkaffee. Die Kinder haben natiirlich Angst,
ihr Fernsehprogramm zu vermissen, und stellen deswegen den Empfinger schon vor
der Zeit ein. So wird, wihrend wir lirmend und scherzend am Kaffeetisch sitzen, am
Fernsehen vom Priester die Wandlung vollzogen. Das erscheint mir doch hochst
fragwiirdig. Dieses Beispiel ist nicht an den Haaren herbeigezogen, es sind wahr-
scheinlich Millionen von Menschen, die religidse Zeremonien am Fernsehen empfan-
gen, denen sie {iberhaupt keine Aufmerksamkeit schenken und die deswegen weder
mit Ebrfurcht noch mit Aufmerksamkeit dasjenige beachten, was gerade in der
liturgischen Handlung vor sich geht. Die Liturgie wird dadurch zur Hintergrunds-
musik beim Friihstlickstisch, und die heiligen Geheimnisse sind kaum noch etwas
anderes als Zeitanzeiger. Das alles interessiert den Ungliubigen nicht, aber was
bedeutet es uns? Am ehesten konnen wir in diesen Dingen noch ein Symbol der
Einsamkeit und sogar der Zuriickweisung Christi sehen. Ungewollt werden wir den
Soldaten gleich, die sich unter dem Kreuz vergniigten, wihrend der Herr litt.

Das dritte ist die Qualitit der Gottesdienstiibertragung im Rundfunk. Ich halte
gerade hier die Forderung der Liturgiekonstitution fiir sehr wichtig, die verlangt,
dafl solche Ubertragungen ,unter der Leitung und Verantwortung einer fihigen
Persdnlichkeit“ ausgestrahlt werden, die ,dazu von den Bischéfen ernannt wurde®.
Ich fasse diese Bestimmung so auf, dafl die Bischife jemanden ernennen sollen, der
etwas vom Was und Wie solcher Ubertragungen kennt. Es wird zwar nicht in
dieser Klarheit gesagt, aber ich nehme an, daff die Konzilsviter es so gemeint haben.

Ich habe den Eindruck, dafl die meisten Protestanten die Katholiken nach der
Qualitit ihrer religidsen Rundfunksendungen beurteilen und umgekehrt. Den nor-
malen Protestanten erscheint die romisch-katholische Messe in Latein oder in der
Landessprache wie ein buddhistischer Gebetsgottesdienst, der vielleicht interessant,
aber doch weithin suspekt ist wegen der unverstindlichen, unbekannten und uner-
klirlichen Gesten und wegen der Formen, die nur jenen bekannt sind, die zum
gleichen Ritus gehdren. Ich kann mir denken, dafl ein protestantischer Gottesdienst
— von evangelistischen Sendungen und solchen der Erweckungsbewegung ganz abge-
sehen — den meisten Katholiken eher als ein unanschaulicher, trivialer Liedersalat
erscheint, vergleichbar einem sozialen Klub mit mehr oder weniger interessantem
Redner, denn als eine Liturgie.

Die Kirchen haben es versiumt, die Erneuerungen ihres liturgischen Lebens zu zeigen,
und deswegen haben sie versiumt, ihre Erneuerungen iiberhaupt bekanntzumachen.
Es mag Ausnahmen zu dieser allgemeinen Beobachtung geben, aber sie allein reichen
nicht.

Noch ein weiterer Grund, weshalb ich glaube, dafl die Frage nach den Gottes-
dienstiibertragungen im Rundfunk gestellt werden mufl: Die liturgische Sprache ist
ihrer Natur nach die Sprache einer Gemeinschaft, die durch ihre Tradition zusam-

12.01.2026, 17:32:17. Access


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mengehalten wird. Durch sie bezeugt die Kirche ihre Einheit mit dem, was friiher
stattgefunden hat. Auch Ubersetzungen und Anpassungen konnen und diirfen nach
meiner Meinung diese Tatsache nicht indern. Die Psalmen und Prophetien des
Alten Testamentes, die Evangelien und Episteln, die Gebete und Antworten aus
der Zeit der Kirchenviiter, die bekannte Melodie des Credo, — sie alle sind gehei-
ligt durch die Jahrhunderte. Darin besteht ihre Schonheit und ihre wesentliche Kraft
fiir die christliche Gemeinschaft. Doch wie und was bedeuten diese Dinge dem
Aufenstehenden? Ist es iibertrieben zu sagen, daff der Auflenstehende in unseren
Gesingen und Formeln, unseren Hymnen und Antworten nur Untertanentreue zur
Vergangenheit und deswegen eine Verneinung der Gegenwart sieht? Oder — im
besten Falle — &duflert sich die Kirche hier nicht so, als wire sie ein Museum, das
seine Schitze aus der Vergangenheit ausstellt, oder ein Theater, das allw&chentlich
Ausziige aus seinem klassischen Repertoire ewiger Wahrheiten darbietet? Jene, die
ihre Sprache verstehen und die eine Briicke zu schlagen die nétige Bildung haben,
werden daran erinnert, woher diese Kultur stammt. Ist das, was wir wirklich
wollen, iiberhaupt zu erfiillen?

Doch diese Schwierigkeiten sind noch unbedeutend, wenn wir zu der Frage der
Erneuerung unseres gottesdienstlichen Lebens kommen. Papst Paul VI. bezieht sich
auf die Liturgiekonstitution: nicht nur auf das erste vom Konzil herausgegebene
Dokument, sondern auf das bedeutendste Dokument fiir die innere Werthaftigkeit
und das innere Leben der Kirche. Die dkumenische Konferenz iiber Glauben und
Kirchenverfassung, die in Montreal vom Weltkirchenrat organisiert wurde, sagt, dafl
christlicher Gottesdienst als Dienst an Gott und der Welt zentraler und entschei-
dender Akt kirchlichen Lebens sei.

P. McNaspy schreibt in seiner Einfithrung in die Liturgiekonstitutions, dafl ,nichts
deutlicher der Kern des christlichen Lebens sei als der 6ffentliche Gottesdienst®.
Die Liturgiekonstitution selbst sagt dies noch konzentrierter, wenn sie meint, die
Liturgie trage in hochstem Mafle dazu bei, dafl das Leben der Gliubigen Ausdruck
und Offenbarung des Mysteriums Christi und des eigentlichen Wesens der wahren
Kirche seit. Und weiter: ,So stellt sie denen, die drauflen sind, die Kirche vor
Augen als Zeichen, das aufgerichtet ist unter den Volkern, Unter diesem sollen sich
die zerstreuten Sohne Gottes zur Einheit sammeln, bis eine Herde und ein Hirt
wird.“5 Dann heifit es weiter: Die Liturgie solle entwickelt und reformiert werden,
um den Gegebenheiten und Notwendigkeiten der modernen Zeit zu entsprechen,
ohne dabei die Tradition zu vernachlissigen®.

Prinzipien, die alles weitere in der Konstitution zu bestimmen scheinen, sind das
der Einheit und der Verschiedenheit einerseits und das der missionarischen Sendung
andererseits, — Grundsitze, die nicht nur der romisch-katholischen Kirche, sondern
allen christlichen Gemeinschaften heilig sind.

Die Betonung der Einheit, die so stark durch die ganze Konstitution klingt, ist eine
fast einseitige, Kapitel fiir Kapitel wiederkehrende Bitte zum gemeinschaftlichen
Gottesdienst: ,In der Liturgie wird vom mystischen Leib, d. h. dem Haupt und den
Gliedern, der gesamte Sffentliche Kult vollzogen.“” Um das Vollmafl der litur-
gischen Verwirklichung zu erreichen, ,sollen die Seelsorger bei liturgischen Hand-
lungen dariiber wachen, dafl ... die Gliubigen bewuflt titig und mit geistlichem
Gewinn daran teilnehmen“s. ,Diese volle und titige Teilnahme des ganzen Volkes
ist.. aufs stirkste zu beachten.“® Das christliche Volk soll die liturgischen Texte
und Riten ,mdglichst leicht erfassen und in voller titiger und gemeinschaftlicher
Teilnahme mitfeiern“1®. ,Die liturgischen Handlungen sind nicht privater Natur,

102

12.01.2026, 17:32:17.


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern Feier der Kirche, die das ,Sakrament der Finheit® ist; sie ist nimlich das
heilige Volk, geeint und geordnet unter den Bischdfen.“1t ,Es soll nachdriicklich
betont werden, dafl die Feier der Riten... gemifl ihrer Eigenart auf gemeinschaft-
liche Feier mit Beteiligung und titiger Teilnahme der Gliubigen angelegt sind,
und ... daf ihre Feier in Gemeinschaft der vom Einzelnen gleichsam privat voll-
zogenen vorzuziehen ist.“12 ,Um die titige Teilnahme zu férdern, soll man den
Akklamationen des Volkes, den Antworten, dem Psalmengesang, den Antiphonen,
den Liedern sowie den Handlungen, Gesten und Korperhaltungen Sorge zuwenden.
Auch das heilige Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten werden.“13

Das immer wiederkehrende Thema der Konstitutionen scheint mir klar zu sein:
Liturgie ist eine Aktivitit der Gemeinschaft, an der Christus selbst teilnimmt.
Erneverung der Liturgie bedeutet eine einheitliche Konzentration auf die Teilnahme
derjenigen, die anwesend sind, und ein Vermeiden alles dessen, was dazu fijhren
kénnte, die Liturgie als ein Tun der Eingeweihten zu betrachten, bei dem die Gliu-
bigen nur Zuschauer sind.

Im Hinblick auf all diese Dinge glaube ich, daff es den Katholiken sehr schwer
werden wird, dem Gebrauch der publizistischen Mittel fiir die Ubertragung der
heiligen Messe zuzustimmen. Alle Argumente, die im Laufe der Jahre dafiir ins
Feld gefiihrt wurden, sind nicht halb so gewichtig wie die gerade angefithrten Zitate.
Welchen Wert haben also solche Argumente wirklich? Ein beriihmtes Argument
sind jene kranken und einsamen Leute, die daheim dank Hérfunk und Fernsehen jetzt
am Gottesdienst der Gemeinde teilnehmen kénnen. Aber die Konstitution sagt so
etwas nicht! Sie kdnnen die Liturgie verfolgen, aber nicht daran teilnehmen! Sie
kénnen Zuschauer sein, aber keine Teilnehmer. Meinen wir es wirklich ernst, wenn
wir sagen, dafl die Kirche iiber die elektronischen Medien mit den alten und kranken
Menschen in Verbindung steht? Sind Horfunk und Fernsehen besser als persdnliche
Besuche?

Ferner gibt es Leute, die behaupten, daff Gottesdienstiibertragungen bedeutsam seien
wegen der groflen Gruppe nur gelegentlicher Kirchginger. Viele Leute haben irgend-
eine Verbindung zum Evangelium, auch wenn sie nicht zur Kirche gehen. Sie kénnen
wenigstens iiber Hor- und Sehfunk, auch wenn sie zu Bett bleiben, in einem gewissen
Mafle an den liturgischen Riten teilhaben. Gerade das halte ich aber fiir ein licher-
liches Argument, denn tatsichlich bedeutet es, dafl wir die Menschen dafiir belohnen,
wenn sie im Bett bleiben. Wie kann man so etwas tun und immer noch von den
Pfarrern verlangen, dafiir zu sorgen, dafl die Menschen zu den heiligen Handlungen
kommen, weil sie sonst die Liturgie nicht wirklich mitvollziehen.

Natiirlich gibt es da den Abschnitt Nr. 20, der tatsichlich von der ,Hbr- und
Sehfunkiibertragung der heiligen Handlungen® spricht. Hier scheint wirklich ein
innerer Gegensatz in diesem Dokument zu bestehen: Finmal besteht es darauf, dafl
die Menschen kérperlich anwesend sein sollen, dann aber enthilt es wenigstens eine
Ausnahmeklausel, die in jedem Falle, wo die Liturgie iibertragen wird, verlangt,
daB es mit Wiirde und Takt geschehen solle. Dieser Gegensatz, meine ich, kann
aber dadurch erklirt werden, dafl in einigen wenigen Fillen ein ganzes Land oder
ein Kontinent, ja die ganze Welt eine einzige Gemeinde bilden k&énnen. Solche
Fille sind — wenn man will — fast eine Vorausnahme des neuen Jerusalem, wenn
alle Menschen, auch solche, die nicht an Gott glauben, bereit sind, mit der Kirche
zu beten. Das sind dann Gelegenheiten, bei denen die Liturgie mit Wiirde und
Take ausgestrahlt werden kann. Solche Gelegenheiten sind selten, aber man kann
sie sich leicht vorstellen. Da war z. B. in Kanada die Beisetzung des Generalgou-

103

12.01.2026, 17:32:17. Access - [Tm—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verneurs George Vanier, in den USA die Beisetzung von Prisident John F.
Kennedy, an der Menschen von beiden Seiten des Atlantik, Christen und Atheisten,
freiwillig teilnahmen und sich so fiir kurze Zeit in die Gemeinde der Betenden
einreihen liefRen. Das sind bedeutende Augenblicke, Hohepunkte der Kirchenge-
schichte, und zu solchen Zeiten kann die Kirche mit ihrer Liturgiekonstitution
sagen: Jetzt ist die Zeit gekommen. Wenn solche Dinge geschehen, haben wir eine
Botschaft fiir die Welt.

Doch die bestindige und unbedachte Sendung eines protestantischen Wortgottes-
dienstes, — der {ibrigens eine verstiimmelte Liturgie ist, — oder die Sendung eines
vollen liturgischen orthodoxen, rdmisch-katholischen oder anglikanischen Gottes-
dienstes kdnnen nicht jede Woche als selbstverstindlich und regelmifig in unsere
Wohnungen ausgestrahlt werden, damit die Kirche sich etwa selbst die Herzen und
Gesinnungen der Menschen erobere.

Woas ist also zu tun? Das andere Flement der Liturgiekonstitution liegt in der duflerst
starken Betonung der missionarischen Situation, die zur Weltsituation geworden ist.
Deswegen lautet die zweite Frage: Wie konnen wir liturgische Handlungen missio-
narisch ausstrahlen? Das ist nicht die Frage nach der mehr oder weniger starken
Anderung der heiligen Messe, damit sie missionarischen Aufgaben geniige. Man muf}
wohl viel tiefer in diese Frage eindringen und untersuchen, ob nicht die Medien
selbst eine Sprache haben, die uns hilft zu ergriinden, was es heifit, Gottesdienste
durch elektronische Medien zu iibertragen. Eine solche Medienliturgie wird nur ein
Teil oder nur ein Fragment dessen sein, was wir gemeinsam in der Kirche voll-
ziehen. Es mag von den Christen arrogant klingen, wenn sie behaupten, in einer
Stunde am Morgen die ganze Heilsgeschichte gegenwirtig zu setzen. Aber genau
das ist es doch, was sie tun. Die Orthodoxen tun es noch deutlicher als die westlichen
Kirchen. In jedem Fall konzentrieren wir in der Feier einer Stunde Himmel und
Erde, die ganze Geschichte, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Das ist fiir
einen Auflenstehenden einfach unfafbar. Wenn man sich die missionarische Situa-
tion klar macht, kann man nicht alle Menschen eines Volkes bitten, in einer Stunde
ihre Erschaffung und ibr Gericht, ihre Einpflanzung in Jesus Christus als den
Mittelpunkt der Geschichte und dessen, was noch vor der Geschichte liegt, zu bege-
hen. Deswegen erfordert die missionarische Situation von den Medien ohne Zweifel,
dafl die Elemente der Liturgie einzeln vorgestellt werden, nicht alle auf einmal.

Niemand kann sagen, es sei zu schwer fiir den gewdhnlichen Menschen, gottesdienst-
liche Handlungen zu vollziehen. In der modernen protestantischen Theologie und
auch unter meinen eigenen Freunden wird gesagt, dafl der moderne Mensch keinen
Gottesdienst mehr feiern kdnne. Das ist einfach nicht wahr. Es gibt nichts Wesent-
liches im Leben, das keine liturgischen Formen annimmt. Fine Mutter, die zu ihrem
Kinde spricht, vollzieht einen liturgischen Akt. Ein Liebhaber benutzt im Gesprich
mit seiner Geliebten einen liturgischen Stil. Die Freiheitsbewegung der Neger in den
USA ist eine liturgische Bewegung, die Gesinge benutzt, Prozessionen, Hymnen,
Worte und Antworten, Wiederholungen und Erzihlung von Geschichten. Wo das
Leben wirklich wesentlich wird, da hat es liturgischen Charakter. Deswegen ist auch
in den Medien selbst soviel Religion, weil der Mensch ein Religion-vollziehendes
Wesen ist. Er mag die falschen Dinge verehren, er mag falsch anbeten, doch er
vollzieht religidse Handlungen. Aufgabe der Kirche ist es deswegen nicht, darauf
zu bestehen, immer nur das Vater Unser oder das Glaubensbekenntnis zu wieder-
holen, sondern der Welt zu helfen, sie dazu zu fiihren und sie darauf hinzulenken,
durch das ihr gemife Mittel anzubeten. Bekanntlich sind modernes Theater und

104

12.01.2026, 17:32:17. i i —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

moderner Film liturgische Elemente. Modernes Drama ist, finde ich, libermifig
darauf konzentriert, Schuld zu bekennen und die Morbiditit der modernen Gesell-
schaft aufzuzeigen.

So finde ich es erschreckend wahr, was einer der Darsteller im Film ,Penthouse“4
liber die modernen Menschen sagt: ,Nixen in einer Kloake“. Aber das ist liturgisch.
Wenn man etwa liest, was Duns Scotus von einem Mann in Siinden zu sagen
pflegte, dann ist das sehr viel brutaler als alles bei ,Penthouse® oder ,Virginia
Woolf“ oder dhnlichen Darbietungen. Im modernen Theater gibt es nichts, was tiefer
in den morbiden Charakter des Menschen eindringt als die heilige Liturgie, die
deswegen einige Verwandtschaft mit dem Theater besitzt. Den Medien mufl aber
auch gesagt werden, daf} sie nicht dauvernd im Schlamm des Schuldbekenntnisses
versinken diirfen. Es gibt auch einige Freude im Leben. Es gibt Vergebung, die
Feier der Schépfung und andere Mboglichkeiten. Die Medien sollten ihre schépfe-
rischen Krifte mehr benutzen, die ihnen méglichen Perspektiven ausweiten und
ausschreiten. In diesem Sinne, glaube ich, kann die Kirche ihre Eucharistie zusammen
mit der Welt in Takt und Wiirde feiern. Und es bedeutet fiir sie: Nicht alle
Dinge so annehmen, wie sie in der Welt der Medien dargestellt werden (manchmal
natiirlich kann sie es!), sondern fiihren, kommentieren, manchmal kliren oder der
Welt sagen, dafl sie zwar nicht genau wuflte, was sie tat, dafl sie aber in Wirklich-
keit die Eucharistie gefeiert habe.

Das ist die wesentlich erzieherische Aufgabe der Kirche in der Welt — als missio-
narische Kirche, als Lehrer. In diesem Sinne, glaube ich, kdnnte man eine liturgische
Sprache fiir die Medien lernen, die eine neue Form der Verkiindigung darstellen
wiirde und die weit mehr angemessen und erregend wire als unseren Familiengottes-
dienst Sonntag fiir Sonntag zu nehmen und sich damit in tausenden von Wohnungen
anzubiedern, wo meine Kinder keine Mdglichkeit haben, sich so zu verhalten, wie
des Zweite Vatikanische Konzil es von ihnen verlangt: mit Wiirde und Takt, voll
und aktiv teilnehmend.

Anmerkungen:

1. Konstitution iiber die heilige Liturgie ,Sacrosanctum Concilium®, Nr. 20.

2. John W. Mole OMI, The Communications Decree of the Second Vatican Council
charter of the communications apostolate, in: Social Justice Review, St. Louis, Miss.,
59: 1966, 274—350

C. J. Mc Naspy in: Walter M. Abbott (Hsgb.), The Documents of Vatican II, New
York 1966, 134,

Konstitution iiber die heilige Liturgie ,Sacrosanctum Concilium®, Nr. 2.

ebda. 2

ebda. 4

ebda. 7

ebda. 7

ebda. 14

ebda. 21

11. ebda. 26

12. ebda. 27

13. ebda. 30

14. The Penthouse, Groflbritannien 1967, Regie und Buch: Peter Collinson

hed

—_
OYPNG -

SUMMARY

The constitution on the liturgy of Vatican IT (Sacrosanctum Concilium) says that
»broadcasting and televising of sacred rites must be done with discretion and dignity“
(No. 20). Despite the fact that in many countries liturgical services are broadcast or

105

12.01.2026, 17:32:17. i i —


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

televised regularly, it has to be asked if this is proper for the Churches. There are many
reasons against this, e. g., the fact that through these broadcasts non-Christians are not
equal listeners or even that the broadcast of worship on the public media does little to
foster a reverent attitude to liturgical activity. Therefore the liturgy should be broadcast
only once in a while. The Church should further try to find a new liturgical language for
the media, which should be a new form of proclamation: to acquaint and stimulate much
more than the regular sunday service.

RESUMEN

La Constitucién Conciliar sobre la Liturgia (Sacrosanctum Concilium) exige dignidad y
tacto en la transmisién de funciones sagradas (Ndm. 20). Prescindiendo del hecho que
en muchos paises se transmiten regularmente actos religiosos a través de la radio y tele-
visién, debemos preguntarnos si tales transmisiones son apropiadas. Muchas cosas hablan
en contra, — por ejemplo, el hecho que muchos no creyentes durante tales transmisiones
no son considerados miembros con mismos derechos que el resto de la comunidad oyente
y, ademds, la observacidén que tales transmisiones no siempre son recibidas en el ambiente
mis propicio. Asf, pues, la transmisién de actos religiosos deberian tener lugar sélo
ocasionalmente. Por lo demds, la Iglesia deberfa hallar un nuevo lenguaje litdrgico para
estos medios de comunicacién, que debe ser una nueva forma de predicacidn: mucho més
apropiada y atractiva que los ordinarios servicios religiosos dominicales, cuya situacién
de recepcién en muchos casos no corresponde a las exigencias de la dignidad y tacto.

106

12.01.2026, 17:32:17. Access - [Tm—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

