
 

Communicatio Socialis 
ZEITSCHRIFT FÜR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT 

In Verbindung mit 

MICHAEL SCHMOLKE und KARL HÖLLER {MÜNSTER) 

herausgegeben von 

FRANZ-JOSEF EILERS SVD (ROM) 

in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten 
Deutschlands e. V. 

2. Jahrgang 1969 April-Juni Nr. 2 

Rundfunkübertragung von Gottesdiensten? 

von Albert H. van den Heuvel 

Sollen die Kirchen ihre Liturgie über Hör- und Sehfunk ausstrahlen? Eine Antwort 
auf diese Frage muß von zwei Worten der Konzilskonstitution über die Liturgie 
bedingt werden: Würde und Takt. An der entsprechenden Stellet heißt es: „Die 
Übertragung heiliger Handlungen durch Rundfunk und Fernsehen solle, besonders 
wenn es sich um die heilige Eucharistie handelt, taktvoll und würdig geschehen, 
und zwar unter der Leitung und Verantwortung einer geeigneten Persönlichkeit, 
die für diese Aufgabe von den Bischöfen bestimmt ist". 
Aus diesem Text scheint hervorzugehen, daß die Konzilsväter die Übertragung von 
Gottesdiensten durch publizistische Mittel überhaupt ablehnen, wenn sie nicht mit 
Würde und Takt geschieht. Gerade deswegen ist es nicht nur für die katholische 
Kirche, sondern für alle christlichen Gemeinschaften von Bedeutung, diesen Text 
näher zu betrachten. Die Frage lautet: Ist es überhaupt wünschenswert und vertret­
bar, die heilige Liturgie mit publizistischen Mitteln zu übertragen? Soll die Kirche 
Gottesdienste übertragen? 
In seiner Erklärung des Konzilsdekrets über die publizistischen Mittel hat P. Mole1 

Pastor Albert van den Heuvel, Direktor des Referates für Kommunikation beim Weltrat 
der Kirchen in Genf, hielt den hier abgedrulkten Vortrag auf Einladung der „Saint Paul 
University School of Communications" am 24. Januar 1968 in Ottawa. Englischer Text 
in: „Christian Communications", Ottawa, Ausgabe 24/1968 (April), 1-4. 

99 

Communicatio Socialis 2 (1969) 2: 99-106 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darauf aufmerksam gemacht, daß die Rundfunkübertragung von Gottesdiensten in 
diesem Dokument mit keinem Wort erwähnt ist. Wohl wird allgemein gesagt, die 
publizistischen Mittel sollten für die Verkündigung des Evangeliums gebraucht wer­
den. Doch ist es beachtlich, daß in einem katholischen Dokument von solcher Bedeu­
tung jene Gottesdienstübertragungen überhaupt nicht erwähnt werden, die doch auf 
der ganzen Welt immer wieder stattfinden. Weshalb ich darüber erfreut bin, sei 
näher begründet. 
Mancher denkt vielleicht, es sei überhaupt überflüssig, danach zu fragen, ob die 
Kirche ihre Gottesdienste übertragen solle oder nicht; tatsächlich geschehe es ja doch 
andauernd. In allen Ländern der Welt, auch dort, wo die Kirche keinen Zugang 
zu den Medien hat, werden Gottesdienste übertragen, wenn nicht im Lande selbst 
durch eigene Stationen, dann durch starke ausländische Sender. Aus dieser Tatsache 
allein kann man aber wohl kaum annehmen, die Kirche betrachte solche Über­
tragungen als einen passenden Gebrauch der publizistischen Mittel. Dies ist aber 
gefährlich. Immerhin hat sie auch anderen Dingen, wie Sklaverei, Intoleranz und 
Vorurteilen stillschweigend zugesehen, deren Zulassung sie später bereute. Auch 
wenn eine bestimmte Praxis überall verbreitet ist, verbürgt diese Tatsache allein 
noch nicht den Segen des Heiligen Geistes. 
Trotzdem wird immer wieder - wenn auch nid1t überlaut - gefragt, ob es ange­
messen sei, Gottesdienste durch den Funk auszustrahlen. 
Es gibt verschiedene Gründe, aus denen man die Angemessenheit einer Gottesdienst­
übertragung durch den Funk bezweifeln kann. Zunächst ist da, - und das ist 
sicher ein wichtiger Grund, - die negative und erzürnte Reaktion von Agnostikern 
und Atheisten, gerade von jenen Menschen also, die wir durch die Botschaft des 
Evangeliums erreichen und denen wir sicherlich kein unnützes Argernis geben wollen. 
Vor nicht allzu langer Zeit haben wir in den Niederlanden eine starke Kritik von 
Atheisten und Agnostikern erlebt, die sich diskriminiert fühlten, weil an jedem 
Sonntagvormittag die christlichen Kirchen in den publizistischen Mitteln ein Monopol 
zu haben schienen, wo sie ihren eigenen „Familiengottesdienst" feiern. Das Wesen 
ihrer Kritik war, daß bestimmte Teile der Bevölkerung öffentliche Einrichtungen 
in einem solchen Maße zu sektiererischen Zwedl.:en benutzten, daß es den Rest der 
Bevölkerung ärgere. In Briefen an Zeitungen fragten sie, ob sie das wirklich zulassen 
müßten, zumal da sie sich auch vom Inhalt dieser Sendungen beleidigt fühlten. 
In einem dieser Briefe heißt es: „Ich bin es leid und müde, immer als ein Mann, 
der verloren ist, bezeichnet zu werden, weil ich den christlichen Gott nicht annehme; 
zu hören, mein Leben sei sinnlos, ohne Hoffnung; daß ich verurteilt und auf dem 
Wege zum Untergang sei. Ich will nicht, daß meine Kinder immer als Nid1t-Christen 
bezeichnet werden, als wären sie nicht existent. Diese arrogante Mixtur von qua­
simoralischen Urteilen und egoistischen Selbstbeweihräucherungen muß aus der 
Öffentlichkeit verbannt werden, wenn wir, die nicht glauben, unsere Freundsdiaft 
für unsere christlichen Mitmenschen und unsere Aditung vor der diristlidien Tra­
dition in der Geschichte unseres Landes nicht verlieren sollen." 
Eine Anzahl von Ländern, speziell in Asien und in Osteuropa, haben diristlidie 
Gottesdienste ganz von den publizistischen Mitteln ausgeschlossen. Es ist ein Zeidien 
dafür, daß gottesdienstliche Sendungen in einer weltlichen Gesellschaft auch dann 
noch höchst fragwürdig sind, wenn eine bestimmte Gruppe von Hörern nach solchen 
Sendungen fragt, und wenn die Träger der publizistischen Mittel sie fördern, um 
sich nicht den Anschein zu geben, Minoritäten zu vernachlässigen. Sollte nidit die 
Kirche sorgfältig die Argumente jenes Briefes prüfen, den idi eben angeführt habe, 

100 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um dann zu entscheiden, ob sie bereit ist, durch die Nutzung der Ätherwellen für 
gottesdienstliche Übertragungen gerade jene Menschen zu verärgern, die sie eigentlich 
durch solche Sendungen erreichen möchte? 
Ein zweiter Grund liegt darin, daß Gottesdienstübertragungen durch publizistische 
Mittel nach meiner Meinung wenig helfen, eine ehrfurchtsvolle Haltung gegenüber 
dem liturgischen Tun zu festigen. Ich spreche dabei aus Erfahrung. In Genf, wo ich 
einen kleinen Teil des Jahres verbringe, sind meine Kinder verrückt auf ein 
Fernsehprogramm mit alten Filmen, die sonntags vormittags unmittelbar nach der 
katholischen Messe ausgestrahlt werden. Dabei sitzen wir nach unserem Kirchgang 
im Kreis der Familie beim Sonntagmorgenkaffee. Die Kinder haben natürlich Angst, 
ihr Fernsehprogramm zu vermissen, und stellen deswegen den Empfänger schon vor 
der Zeit ein. So wird, während wir lärmend und scherzend am Kaffeetisch sitzen, am 
Fernsehen vom Priester die Wandlung vollzogen. Das erscheint mir doch höchst 
fragwürdig. Dieses Beispiel ist nicht an den Haaren herbeigezogen, es sind wahr­
scheinlich Millionen von Menschen, die religiöse Zeremonien am Fernsehen empfan­
gen, denen sie überhaupt keine Aufmerksamkeit schenken und die deswegen weder 
mit Ehrfurcht noch mit Aufmerksamkeit dasjenige beachten, was gerade in der 
liturgischen Handlung vor sich geht. Die Liturgie wird dadurch zur Hintergrunds­
musik beim Frühstückstisch, und die heiligen Geheimnisse sind kaum noch etwas 
anderes als Zeitanzeiger. Das alles interessiert den Ungläubigen nicht, aber was 
bedeutet es uns? Am ehesten können wir in diesen Dingen noch ein Symbol der 
Einsamkeit und sogar der Zurückweisung Christi sehen. Ungewollt werden wir den 
Soldaten gleich, die sich unter dem Kreuz vergnügten, während der Herr litt. 

Das dritte ist die Qualität der Gottesdienstübertragung im Rundfunk. Ich halte 
gerade hier die Forderung der Liturgiekonstitution für sehr wichtig, die verlangt, 
daß solche Übertragungen „unter der Leitung und Verantwortung einer fähigen 
Persönlichkeit" ausgestrahlt werden, die „dazu von den Bischöfen ernannt wurde". 
Ich fasse diese Bestimmung so auf, daß die Bischöfe jemanden ernennen sollen, der 
etwas vom Was und Wie solcher Übertragungen kennt. Es wird zwar nicht in 
dieser Klarheit gesagt, aber ich nehme an, daß die Konzilsväter es so gemeint haben. 

Ich habe den Eindruck, daß die meisten Protestanten die Katholiken nach der 
Qualität ihrer religiösen Rundfunksendungen beurteilen und umgekehrt. Den nor­
malen Protestanten erscheint die römisch-katholische Messe in Latein oder in der 
Landessprache wie ein buddhistischer Gebetsgottesdienst, der vielleicht interessant, 
aber doch weithin suspekt ist wegen der unverständlichen, unbekannten und uner­
klärlichen Gesten und wegen der Formen, die nur jenen bekannt sind, die zum 
gleichen Ritus gehören. Ich kann mir denken, daß ein protestantischer Gottesdienst 
- von evangelistischen Sendungen und solchen der Erweckungsbewegung ganz abge­
sehen - den meisten Katholiken eher als ein unanschaulicher, trivialer Liedersalat 
erscheint, vergleichbar einem sozialen Klub mit mehr oder weniger interessantem 
Redner, denn als eine Liturgie. 
Die Kirchen haben es versäumt, die Erneuerungen ihres liturgischen Lebens zu zeigen, 
und deswegen haben sie versäumt, ihre Erneuerungen überhaupt bekanntzumachen. 
Es mag Ausnahmen zu dieser allgemeinen Beobachtung geben, aber sie allein reichen 
nicht. 
Noch ein weiterer Grund, weshalb ich glaube, daß die Frage nach den Gottes­
dienstübertragungen im Rundfunk gestellt werden muß: Die liturgische Sprache ist 
ihrer Natur nach die Sprache einer Gemeinschaft, die durch ihre Tradition zusam-

/o' 

:; . . · . '\ 101 

\~~-; 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mengehalten wird. Durch sie bezeugt die Kirche ihre Einheit mit dem, was früher 
stattgefunden hat. Auch Übersetzungen und Anpassungen können und dürfen nach 
meiner Meinung diese Tatsache nicht ändern. Die Psalmen und Prophetien des 
Alten Testamentes, die Evangelien und Episteln, die Gebete und Antworten aus 
der Zeit der Kirchenväter, die bekannte Melodie des Credo, - sie alle sind gehei­
ligt durch die Jahrhunderte. Darin besteht ihre Schönheit und ihre wesentliche Kraft 
für die christliche Gemeinschaft. Doch wie und was bedeuten diese Dinge dem 
Außenstehenden? Ist es übertrieben zu sagen, daß der Außenstehende in unseren 
Gesängen und Formeln, unseren Hymnen und Antworten nur Untertanentreue zur 
Vergangenheit und deswegen eine Verneinung der Gegenwart sieht? Oder - im 
besten Falle - äußert sich die Kirche hier nicht so, als wäre sie ein Museum, das 
seine Schätze aus der Vergangenheit ausstellt, oder ein Theater, das allwöchentlich 
Auszüge aus seinem klassischen Repertoire ewiger Wahrheiten darbietet? Jene, die 
ihre Sprache verstehen und die eine Brücke zu schlagen die nötige Bildung haben, 
werden daran erinnert, woher diese Kultur stammt. Ist das, was wir wirklich 
wollen, überhaupt zu erfüllen? 
Doch diese Schwierigkeiten sind noch unbedeutend, wenn wir zu der Frage der 
Erneuerung unseres gottesdienstlichen Lebens kommen. Papst Paul VI. bezieht sich 
auf die Liturgiekonstitution: nicht nur auf das erste vom Konzil herausgegebene 
Dokument, sondern auf das bedeutendste Dokument für die innere W erthaftigkeit 
und das innere Leben der Kirche. Die ökumenische Konferenz über Glauben und 
Kirchenverfassung, die in Montreal vom Weltkirchenrat organisiert wurde, sagt, daß 
christlicher Gottesdienst als Dienst an Gott und der Welt zentraler und entschei­
dender Akt kirchlichen Lebens sei. 
P. McNaspy schreibt in seiner Einführung in die Liturgiekonstitutiona, daß „nichts 
deutlicher der Kern des christlichen Lebens sei als der öffentliche Gottesdienst". 
Die Liturgiekonstitution selbst sagt dies noch konzentrierter, wenn sie meint, die 
Liturgie trage in höchstem Maße dazu bei, daß das Leben der Gläubigen Ausdruck 
und Offenbarung des Mysteriums Christi und des eigentlichen Wesens der wahren 
Kirche sei4• Und weiter: „So stellt sie denen, die draußen sind, die Kirche vor 
Augen als Zeichen, das aufgerichtet ist unter den Völkern. Unter diesem sollen sich 
die zerstreuten Söhne Gottes zur Einheit sammeln, bis eine Herde und ein Hirt 
wird. "5 Dann heißt es weiter: Die Liturgie solle entwickelt und reformiert werden, 
um den Gegebenheiten und Notwendigkeiten der modernen Zeit zu entsprechen, 
ohne dabei die Tradition zu vernachlässigen6• 

Prinzipien, die alles weitere in der Konstitution zu bestimmen scheinen, sind das 
der Einheit und der Verschiedenheit einerseits und das der missionarischen Sendung 
andererseits, - Grundsätze, die nicht nur der römisch-katholischen Kirche, sondern 
allen christlichen Gemeinschaften heilig sind. 
Die Betonung der Einheit, die so stark durch die ganze Konstitution klingt, ist eine 
fast einseitige, Kapitel für Kapitel wiederkehrende Bitte zum gemeinschaftlichen 
Gottesdienst: „In der Liturgie wird vom mystischen Leib, d. h. dem Haupt und den 
Gliedern, der gesamte öffentliche Kult vollzogen. "7 Um das Vollmaß der litur­
gischen Verwirklichung zu erreichen, „sollen die Seelsorger bei liturgischen Hand­
lungen darüber wachen, daß . . . die Gläubigen bewußt tätig und mit geistlichem 
Gewinn daran teilnehmen" 8• „Diese volle und tätige Teilnahme des ganzen Volkes 
ist .. aufs stärkste zu beachten." 9 Das christliche Volk soll die liturgischen Texte 
und Riten „möglichst leicht erfassen und in voller tätiger und gemeinschaftlicher 
Teilnahme mitfeiern"10• „Die liturgischen Handlungen sind nicht privater Natur, 

102 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern Feier der Kirche, die das ,Sakrament der Einheit' ist; sie ist nämlich das 
heilige Volk, geeint und geordnet unter den Bischöfen. "11 „Es soll nachdrücklich 
betont werden, daß die Feier der Riten ... gemäß ihrer Eigenart auf gemeinschaft­
liche Feier mit Beteiligung und tätiger Teilnahme der Gläubigen angelegt sind, 
und ... daß ihre Feier in Gemeinschaft der vom Einzelnen gleichsam privat voll­
zogenen vorzuziehen ist."12 „Um die tätige Teilnahme zu fördern, soll man den 
Akklamationen des Volkes, den Antworten, dem Psalmengesang, den Antiphonen, 
den Liedern sowie den Handlungen, Gesten und Körperhaltungen Sorge zuwenden. 
Auch das heilige Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten werden. "13 

Das immer wiederkehrende Thema der Konstitutionen scheint mir klar zu sein: 
Liturgie ist eine Aktivität der Gemeinschaft, an der Christus selbst teilnimmt. 
Erneuerung der Liturgie bedeutet eine einheitliche Konzentration auf die Teilnahme 
derjenigen, die anwesend sind, und ein Vermeiden alles dessen, was dazu führen 
könnte, die Liturgie als ein Tun der Eingeweihten zu betrachten, bei dem die Gläu­
bigen nur Zuschauer sind. 
Im Hinblick auf all diese Dinge glaube ich, daß es den Katholiken sehr schwer 
werden wird, dem Gebrauch der publizistischen Mittel für die Übertragung der 
heiligen Messe zuzustimmen. Alle Argumente, die im Laufe der Jahre dafür ins 
Feld geführt wurden, sind nicht halb so gewichtig wie die gerade angeführten Zitate. 
Welchen Wert haben also solche Argumente wirklich? Ein berühmtes Argument 
sind jene kranken und einsamen Leute, die daheim dank Hörfunk und Fernsehen jetzt 
am Gottesdienst der Gemeinde teilnehmen können. Aber die Konstitution sagt so 
etwas nicht! Sie können die Liturgie verfolgen, aber nicht daran teilnehmen! Sie 
können Zuschauer sein, aber keine Teilnehmer. Meinen wir es wirklich ernst, wenn 
wir sagen, daß die Kirche über die elektronischen Medien mit den alten und kranken 
Menschen in Verbindung steht? Sind Hörfunk und Fernsehen besser als persönliche 
Besuche? 
Ferner gibt es Leute, die behaupten, daß Gottesdienstübertragungen bedeutsam seien 
wegen der großen Gruppe nur gelegentlicher Kirchgänger. Viele Leute haben irgend­
eine Verbindung zum Evangelium, auch wenn sie nicht zur Kirche gehen. Sie können 
wenigstens über Hör- und Sehfunk, auch wenn sie zu Bett bleiben, in einem gewissen 
Maße an den liturgischen Riten teilhaben. Gerade das halte ich aber für ein lächer­
liches Argument, denn tatsächlich bedeutet es, daß wir die Menschen dafür belohnen, 
wenn sie im Bett bleiben. Wie kann man so etwas tun und immer noch von den 
Pfarrern verlangen, dafür zu sorgen, daß die Menschen zu den heiligen Handlungen 
kommen, weil sie sonst die Liturgie nicht wirklich mitvollziehen. 
Natürlich gibt es da den Abschnitt Nr. 20, der tatsächlich von der „Hör- und 
Sehfunkübertragung der heiligen Handlungen" spricht. Hier scheint wirklich ein 
innerer Gegensatz in diesem Dokument zu bestehen: Einmal besteht es darauf, daß 
die Menschen körperlich anwesend sein sollen, dann aber enthält es wenigstens eine 
Ausnahmeklausel, die in jedem Falle, wo die Liturgie übertragen wird, verlangt, 
daß es mit Würde und Takt geschehen solle. Dieser Gegensatz, meine ich, kann 
aber dadurch erklärt werden, daß in einigen wenigen Fällen ein ganzes Land oder 
ein Kontinent, ja die ganze Welt eine einzige Gemeinde bilden können. Solche 
Fälle sind - wenn man will - fast eine Vorausnahme des neuen Jerusalem, wenn 
alle Menschen, auch solche, die nicht an Gott glauben, bereit sind, mit der Kirche 
zu beten. Das sind dann Gelegenheiten, bei denen die Liturgie mit Würde und 
Takt ausgestrahlt werden kann. Solche Gelegenheiten sind selten, aber man kann 
sie sich leicht vorstellen. Da war z. B. in Kanada die Beisetzung des Generalgou-

103 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verneurs George Vanier, in den USA die Beisetzung von Präsident John F. 
Kennedy, an der Menschen von beiden Seiten des Atlantik, Christen und Atheisten, 
freiwillig teilnahmen und sich so für kurze Zeit in die Gemeinde der Betenden 
einreihen ließen. Das sind bedeutende Augenblicke, Höhepunkte der Kirchenge­
schichte, und zu solchen Zeiten kann die Kirche mit ihrer Liturgiekonstitution 
sagen: Jetzt ist die Zeit gekommen. Wenn solche Dinge geschehen, haben wir eine 
Botschaft für die Welt. 
Doch die beständige und unbedachte Sendung eines protestantischen Wortgottes­
dienstes, - der übrigens eine verstümmelte Liturgie ist, - oder die Sendung eines 
vollen liturgischen orthodoxen, römisch-katholischen oder anglikanischen Gottes­
dienstes können nicht jede Woche als selbstverständlich und regelmäßig in unsere 
Wohnungen ausgestrahlt werden, damit die Kirche sich etwa selbst die Herzen und 
Gesinnungen der Menschen erobere. 
Was ist also zu tun? Das andere Element der Liturgiekonstitution liegt in der äußerst 
starken Betonung der missionarischen Situation, die zur Weltsituation geworden ist. 
Deswegen lautet die zweite Frage: Wie können wir liturgische Handlungen missio­
narisch ausstrahlen? Das ist nicht die Frage nach der mehr oder weniger starken 
Änderung der heiligen Messe, damit sie missionarischen Aufgaben genüge. Man muß 
wohl viel tiefer in diese Frage eindringen und untersuchen, ob nicht die Medien 
selbst eine Sprache haben, die uns hilft zu ergründen, was es heißt, Gottesdienste 
durch elektronische Medien zu übertragen. Eine solche Medienliturgie wird nur ein 
Teil oder nur ein Fragment dessen sein, was wir gemeinsam in der Kirche voll­
ziehen. Es mag von den Christen arrogant klingen, wenn sie behaupten, in einer 
Stunde am Morgen die ganze Heilsgeschichte gegenwärtig zu setzen. Aber genau 
das ist es doch, was sie tun. Die Orthodoxen tun es noch deutlicher als die westlichen 
Kirchen. In jedem Fall konzentrieren wir in der Feier einer Stunde Himmel und 
Erde, die ganze Geschichte, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Das ist für 
einen Außenstehenden einfach unfaßbar. Wenn man sich die missionarische Situa­
tion klar macht, kann man nicht alle Menschen eines Volkes bitten, in einer Stunde 
ihre Erschaffung und ihr Gericht, ihre Einpflanzung in Jesus Christus als den 
Mittelpunkt der Geschichte und dessen, was noch vor der Geschichte liegt, zu bege­
hen. Deswegen erfordert die missionarische Situation von den Medien ohne Zweifel, 
daß die Elemente der Liturgie einzeln vorgestellt werden, nicht alle auf einmal. 
Niemand kann sagen, es sei zu schwer für den gewöhnlichen Menschen, gottesdienst­
liche Handlungen zu vollziehen. In der modernen protestantischen Theologie und 
auch unter meinen eigenen Freunden wird gesagt, daß der moderne Mensch keinen 
Gottesdienst mehr feiern könne. Das ist einfach nicht wahr. Es gibt nichts Wesent­
liches im Leben, das keine liturgischen Formen annimmt. Eine Mutter, die zu ihrem 
Kinde spricht, vollzieht einen liturgischen Akt. Ein Liebhaber benutzt im Gespräch 
mit seiner Geliebten einen liturgischen Stil. Die Freiheitsbewegung der Neger in den 
USA ist eine liturgische Bewegung, die Gesänge benutzt, Prozessionen, Hymnen, 
Worte und Antworten, Wiederholungen und Erzählung von Geschichten. Wo das 
Leben wirklich wesentlich wird, da hat es liturgischen Charakter. Deswegen ist auch 
in den Medien selbst soviel Religion, weil der Mensch ein Religion-vollziehendes 
Wesen ist. Er mag die falschen Dinge verehren, er mag falsch anbeten, doch er 
vollzieht religiöse Handlungen. Aufgabe der Kirche ist es deswegen nicht, darauf 
zu bestehen, immer nur das Vater Unser oder das Glaubensbekenntnis zu wieder­
holen, sondern der Welt zu helfen, sie dazu zu führen und sie darauf hinzulenken, 
durch das ihr gemäße Mittel anzubeten. Bekanntlich sind modernes Theater und 

104 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


moderner Film liturgische Elemente. Modemes Drama ist, finde ich, übermäßig 
darauf konzentriert, Schuld zu bekennen und die Morbidität der modernen Gesell­
schaft aufzuzeigen. 
So finde ich es erschreckend wahr, was einer der Darsteller im Film „Penthouse"14 

über die modernen Menschen sagt: „Nixen in einer Kloake". Aber das ist liturgisch. 
Wenn man etwa liest, was Duns Scotus von einem Mann in Sünden zu sagen 
pflegte, dann ist das sehr viel brutaler als alles bei „Penthouse" oder „Virginia 
Woolf" oder ähnlichen Darbietungen. Im modernen Theater gibt es nichts, was tiefer 
in den morbiden Charakter des Menschen eindringt als die heilige Liturgie, die 
deswegen einige Verwandtschaft mit dem Theater besitzt. Den Medien muß aber 
auch gesagt werden, daß sie nicht dauernd im Schlamm des Schuldbekenntnisses 
versinken dürfen. Es gibt auch einige Freude im Leben. Es gibt Vergebung, die 
Feier der Schöpfung und andere Möglichkeiten. Die Medien sollten ihre schöpfe­
rischen Kräfte mehr benutzen, die ihnen möglichen Perspektiven ausweiten und 
ausschreiten. In diesem Sinne, glaube ich, kann die Kirche ihre Eucharistie zusammen 
mit der Welt in Takt und Würde feiern. Und es bedeutet für sie: Nicht alle 
Dinge so annehmen, wie sie in der Welt der Medien dargestellt werden (manchmal 
natürlich kann sie es!), sondern führen, kommentieren, manchmal klären oder der 
Welt sagen, daß sie zwar nicht genau wußte, was sie tat, daß sie aber in Wirklich­
keit die Eucharistie gefeiert habe. 
Das ist die wesentlich erzieherische Aufgabe der Kirche in der Welt - als missio­
narische Kirche, als Lehrer. In diesem Sinne, glaube ich, könnte man eine liturgische 
Sprache für die Medien lernen, die eine neue Form der Verkündigung darstellen 
würde und die weit mehr angemessen und erregend wäre als unseren Familiengottes­
dienst Sonntag für Sonntag zu nehmen und sich damit in tausenden von Wohnungen 
anzubiedern, wo meine Kinder keine Möglichkeit haben, sich so zu verhalten, wie 
das Zweite Vatikanische Konzil es von ihnen verlangt: mit Würde und Takt, voll 
und aktiv teilnehmend. 

Anmerkungen: 
1. Konstitution über die heilige Liturgie „Sacrosanctum Concilium", Nr. 20. 
2. John W. Mole OMI, The Communications Decree of the Second Vatican Council 

charter of the communications apostolate, in: Social Justice Review, St. Louis, Miss., 
59: 1966, 274-350. 

3. C. J. Mc Naspy in: Walter M. Abbott (Hsgb.), The Documents of Vatican II, New 
York 1966, 134. 

4. Konstitution über die heilige Liturgie „Sacrosanctum Concilium", Nr. 2. 
5. ebda. 2 
6. ebda. 4 
7. ebda. 7 
8. ebda. 7 
9. ebda. 14 

10. ebda. 21 
11. ebda. 26 
12. ebda. 27 
13. ebda. 30 
14. The Penthouse, Großbritannien 1967, Regie und Buch: Peter Collinson 

SUMMARY 

The constitution on the liturgy of Vatican II (Sacrosanctum Concilium) sa ys that 
„broadcasting and televising of sacred rites must be done with discretion and dignity" 
(No. 20). Despite the fact that in many countries liturgical services are broadcast or 

105 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


televised regularly, it has to be asked if this is proper for the Churdies. There are many 
reasons against this, e. g., the fact that through these broadcasts non-Christians are not 
equal listeners or even that the broadcast of worship on the public media does !ittle to 
foster a reverent attitude to liturgical activity. Therefore the liturgy should be broadcast 
only once in a while. The Churdi should further try to find a new liturgical language for 
the media, whidi should be a new form of proclamation: to acquaint and stimulate mudi 
more than the regular sunday service. 

RESUMEN 

La Constituci6n Conciliar sobre la Liturgia (Sacrosanctum Concilium) exige dignidad y 
tacto en la transmisi6n de funciones sagradas (Num. 20). Prescindiendo del hedio que 
en mudios palses se transmiten regularmente actos religiosos a traves de la radio y tele­
visi6n, debemos preguntarnos si tales transmisiones son apropiadas. Muchas cosas hablan 
en contra, - por ejemplo, el hecho que muchos no creyentes durante tales transmisiones 
no son considerados miembros con mismos derechos que el resto de la comunidad oyente 
y, ademas, la observaci6n que tales transmisiones no siempre son recibidas en el ambiente 
mas propicio. Asf, pues, la transmisi6n de actos religiosos deberlan tener lugar s6lo 
ocasionalmente. Por lo demas, la Iglesia deberla hallar un nuevo lenguaje liturgico para 
estos medios de comunicaci6n, que debe ser una nueva forma de predicaci6n: mucho mas 
apropiada y atractiva que los ordinarios servicios religiosos dominicales, cuya situaci6n 
de recepci6n en muchos casos no corresponde a las exigencias de la dignidad y tacto. 

106 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99 - am 12.01.2026, 17:32:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1969-2-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

