Diskurstheorie | 49

Dariiber hinaus zeigt der Diskursbegriff nach Laclau/Mouffe auch iiber die Ge-
schlechterdifferenz hinausgehende Trennungsstrukturen auf und verweist auf Wege,
diese zu iliberwinden. Denn mit einem solchen Diskursbegriff lassen sich nicht nur
herkémmlich dem Sozialen zugeordnete Grenzziehungsprozesse aufdecken und ana-
lysieren, sondern vermeintliche Naturalisierungen aufbrechen. Mit dem Diskursbe-
griff nach Laclau/Mouffe lassen sich ,,Gesellschaft/Umwelt- bzw. Mensch/Natur-
Beziehungen neu interpretieren® und es kann analysiert werden, ,,wie jeweils die
Grenze zwischen Mensch und Natur, bzw. Gesellschaft und Umwelt gezogen wird*,
wie also in Abhédngigkeit eines spezifischen diskursiven Kontextes Natur konstituiert
wird (Glasze/Mattissek 2009b: 16f.). Eine um Geschlechterperspektiven erweiterte
Diskurstheorie ermoglicht dabei die Analyse und das Aufdecken von Trennungs-
strukturen und Hierarchisierungen in Verbindung mit Geschlechterverhiltnissen. Sie
verbindet die Kritik an diesen Strukturen mit integrativen Perspektiven, wie zum
Beispiel dem dieser Arbeit zugrunde liegenden Konzept des Vorsorgenden Wirt-
schaftens.

Durch einen derartigen Diskursbegriff birgt die politische Diskursanalyse um-
fangreiche Potenziale fiir Analysen politischer Prozesse: Wenn Diskurse nicht nur
sprachlich, sondern auch materiell und korperlich sind, wenn Diskurse das herstellen,
was wir als Wirklichkeit wahrnehmen, ,,dann ist die Frage, wie der Diskurs struktu-
riert ist, ausschlaggebend dafiir, wie Menschen ihr Leben fiihren konnen
(Distelhorst 2007: 54).

Die Eignung der Laclau/Mouffe’schen Diskurstheorie fiir eine feministische, so-
zial-6kologische Transformationsforschung sehe ich vor allem im dargestellten Cha-
rakter des Diskursbegriffes sowie seiner hegemonietheoretischen Verortung begriin-
det. Bevor ich ndher auf diese Verortung eingehe, werde ich im Folgenden in die
Grundbegriffe der Diskurstheorie einfiihren.

2.4 GRUNDBEGRIFFE DER DISKURSTHEORIE
NACH LACLAU/MOUFFE

Momente und Elemente

In ihrem Diskursbegriff schlieBen Laclau/Mouffe an Foucault und Derrida an und
geben die Vorstellung der Mdoglichkeit, Bedeutung dauerhaft zu fixieren, auf
(Laclau/Mouffe 2015: 139ft.). Diskurs ist fiir sie ein ,,System differentieller Entita-
ten, die sie ,,Momente* nennen (ebenda: 146). Die Bedeutung von ,,Momenten* ist
dabei in einem bestimmten Diskurs temporér fixiert, Elemente dagegen bezeichnen
all jene Bedeutungen, die existieren oder existiert haben, beispielsweise in anderen
Diskursen. Die Unterscheidung zwischen Elementen und Momenten dient also analy-
tisch auch der Lokalisierung von Entitdten auBerhalb oder innerhalb eines Diskurses
(Glasze/Mattissek 2009a: 159).

https://dol.org/10.14361/8783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50 | Die ,Energiewende” im Bundestag

Artikulation und Diskurs

Artikulation ist ,,jede Praxis, die eine Bezichung zwischen Elementen so etabliert,
dass ihre Identitét als Resultat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird. Die aus
der artikulatorischen Praxis hervorgehende strukturierte Totalitdt nennen wir Dis-
kurs* (Laclau/Mouffe 2015: 139). In Diskursen geht es darum, Elemente in Momente
umzuwandeln, indem ihre Bedeutung (temporir) fixiert wird.

Identitat

Doch wie wird der Zusammenhang zwischen diskursiven Entititen hergestellt, bzw.
wie lassen sich Diskurse abgrenzen? Im Hinblick auf die Kohérenz einer diskursiven
Formation beziechen sich Laclau/Mouffe auf Foucaults ,,RegelmaBigkeit in der Ver-
streuung®, wonach ,,die Verstreuung selbst zum Prinzip der Einheit” wird. So werde
durch ein regelmifBiges In-Beziehung-Setzen von Elementen der Eindruck eines ,,na-
tiirlichen* bzw. wirklichen Beziehungssystems erweckt (ebenda: 141). Identitét ist
dabei eine Struktur, die verschiedene artikulierte Elemente zumindest temporér ver-
bindet und dadurch ,,Einheit und Zugehoérigkeit vor dem Hintergrund der Vielschich-
tigkeit sozialer Bruchlinien schafft* (Glasze/Mattissek 2009a: 162).

Der Ubergang von Elementen zu Momenten konne aber niemals vollstindig sein.
,Der Status der ,Elemente’ ist der von flottierenden Signifikanten, die nicht génzlich
zu einer diskursiven Kette artikuliert werden konnen® (Laclau/Mouffe 2015: 148).
Dadurch scheine ein , Niemandsland®“ hervor, das die Arena fiir die artikulatorische
Praxis er6ffne. Es gebe daher keine gesellschaftliche Identitdt, die vollstdndig abge-
schlossen sei, die kein diskursives Aufleres habe, die nicht kontingent sei, die nicht
jederzeit durch ein AuBeres umgeformt werden kénne. Identitiit sei rein relational, sie
konne nicht ,,vollkommen konstituiert werden“ (ebenda: 145). Laclau/Mouffe kon-
zeptualisieren die Identitét von Gruppen also nicht essentialistisch, sie verzichten auf
die Vorstellung naturalisierter Wesensmerkmale (Glasze 2008: 5). Ein Schwerpunkt
der Diskurstheorie von Laclau/Mouffe liegt daher auf der Untersuchung der Art und
Weise der diskursiven Konstitution von Identitidten, welche als ,,mafgeblich fiir die
Frage* betrachtet wird, welche Themen wie politisch verhandelt werden und welche
nicht oder welche sozialen Grenzzichungen stattfinden (Glasze/Mattissek 2009a:
153f.). Sie berufen sich dabei auf Althussers Konzept der Anrufung (Althusser
1977), wonach Individuen durch Institutionen, d.h. ideologische Staatsapparate, Sub-
jektpositionen (wie Arbeiterin, Studentin etc.) zugewiesen werden. Die ideologischen
Staatsapparate verdecken bei Althusser die ,wahren‘, 6konomisch determinierten, so-
zialen Beziehungen — das Ideologische verdecke die Realitdt. Laclau/Mouffe verwer-
fen die Vorstellung der 6konomischen Determinierung von Subjektpositionen und
damit auch den marxistischen Ideologiebegriff und ersetzen ihn durch ihren Diskurs-
begriff. Individuen (die wie bei Althusser nicht als autonom betrachtet werden) wer-
den von verschiedenen Diskursen ,,angerufen (z.B. Mann, Frau, weil}, schwarz, etc.)
(Glasze/Mattissek 2009a: 162). ,,Identitét ist fiir Laclau und Mouffe die Identifikation
mit einer diskursiv konstituierten Subjektposition® (ebenda: 162f.), die letztlich aber
immer scheitere, da sie nur temporér fixiert werden konne. Eigentlich ideologisch sei
es dagegen, eine soziale Ebene zu behaupten, die auf einer objektiven Wahrheit be-
ruhe (Distelhorst 2007: 109).

https://dol.org/10.14361/8783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diskurstheorie | 51

Knotenpunkte und Aquivalenzkette

Im ,,Feld der Diskursivitét™ gibt es einen Bedeutungsiiberschuss, der den Diskurs als
»Jystem differentieller Entitidten* untergrébt, indem er die letztliche Unmdglichkeit
seiner SchlieBung, der endgiiltigen Fixierung von Bedeutung, aufzeigt. Im ,,Feld der
Diskursivitdt* konstituiert sich die soziale Praxis, denn ,,[jJedweder Diskurs konstitu-
iert sich als Versuch, das Feld der Diskursivitit zu beherrschen, das Flielen der Dif-
ferenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konstruieren (Laclau/Mouffe 2015: 147).

Auf diese Art und Weise werden Knotenpunkte konstruiert, die privilegierte Sig-
nifikanten innerhalb einer Signifikantenkette darstellen und deren Bedeutung partiell
fixieren. Laclau/Mouffe beziehen sich hier auf den Psychoanalytiker Jacques Lacan,
der in diesem Zusammenhang die Vorstellung von ,,Stepp-Punkten” verwendet, die
so wie privilegierte Signifikanten die Bedeutung der Signifikantenkette partiell fixie-
ren, das Polster einer Couch festhalten (ebenda). Die Signifikantenkette bezeichnen
Laclau/Mouffe als Aquivalenzkette, da die Signifikanten in eine Aquivalenzbezie-
hung gebracht werden, obwohl sie keinen gemeinsamen essentiellen Wesenskern be-
sitzen. Laclau/Mouffe wihlen zur Verdeutlichung des Aquivalenzverhiltnisses das
Beispiel der Kolonisierung: Die Kolonialmacht sei durch Unterschiede in der Spra-
che, der Sitten oder der Hautfarbe etc. sichtbar. ,,[J]eder dieser Inhalte [ist] mit den
anderen durch ihre gemeinsame Unterscheidung vom kolonisierten Volk dquivalent
(ebenda: 164), wodurch die Aquivalenz den Effekt der Auflosung der Differenzen
zwischen den Inhalten erzeuge: Zwischen den vermeintlichen Eigenschaften der Ko-
lonialmacht bestehe ein ,identisches Etwas‘, das nur in der Abgrenzung vom ,Ande-
ren‘ bestehen kann. Das Aquivalenzverhiltnis produziere demnach eine rein negative
Identitdt, die Kolonialmacht werde diskursiv zum Nicht-Kolonisierten (ebenda).
Gleichzeitig wird das ,identische Etwas‘ weniger konkret gesehen, je ldnger die
Aquivalenzkette ist. ,,Jm Grenzfall wird es zu reinem gemeinschaftlichen Sein, unab-
héngig von jeder konkreten Manifestation, zur reinen Idee von Gemeinschaft, das
AuBen zur reinen ,Anti-Gemeinschaft, zum reinen Bosen (Laclau 2002: 72f).

Die Knotenpunkte einer Aquivalenzkette stellen gleichzeitig die Grenze des Dis-
kurses dar. So kann beispielsweise der Signifikant Mann als Knotenpunkt innerhalb
des Patriarchatsdiskurses gelten. Er wird in einer Aquivalenzkette mit Signifikanten
wie Mut oder Stirke als privilegierter Signifkant mit Bedeutung aufgeladen, fixiert
selbst die Bedeutung der Kette partiell und repréisentiert gleichzeitig die Grenze zum
unbenannten diskursiven Auflen (Glasze/Mattissek 2009a: 163). Der Knotenpunkt
,oricht die Logik der Differenz und ermoglicht so die Logik der Gleichheit zwischen
den Mitgliedern der Gruppe“ (Glasze 2008: 193). Dahinter steht in Anschluss an
Lacan der stete Wunsch nach Ganzheit, die Vorstellung eines vollstdndigen, autono-
men Subjekts, das aber unmdglich sei, da Identitdt nicht endgiiltig fixiert werden
konne (Glasze/Mattissek 2009a: 164).

Das konstitutive AuBen und der Antagonismus

Das Auflen sei dabei sowohl Existenzbedingung fiir das Innen und gleichzeitig ge-
fahrdet es seine Identitit, muss also ausgeschlossen werden. Laclau/Mouffe bezeich-
nen es daher im Anschluss an Derrida (1972) und Staten (1986: 16) auch als das

https://dol.org/10.14361/8783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52 | Die ,Energiewende” im Bundestag

Jkonstitutive AuBen‘!® (Laclau 1990: 9; Mouffe 2000: 147). Identitit oder Gemein-
schaft konstituiert sich demnach also einerseits durch einen antagonistischen Aus-
schluss des ,Anderen‘, andererseits zeigt das Auflen so die Kontingenz der eigenen
Identitét auf, da das Innen nur durch Abgrenzung vom Auflen existiert. So verun-
moglicht das AuBlen die letztliche SchlieBung von Identitét (Glasze/Mattissek 2009a:
164). Identitétsbildung impliziert also auch immer das Errichten von Differenz, was
hiufig in Form von Hierarchien geschieht (z.B. Mann/Frau, weif}/schwarz, etc.)
(Mouffe 2001: 15). Laclau/Mouffe konkretisieren die Vorstellung eines solchen Sys-
tems der diskursiven Abgrenzung mit dem Begriff des Antagonismus.!”

Das Bediirfnis eines ganzen Ichs, einer vollkommenen Gemeinschaft konne also
nicht gestillt werden weshalb es auf das antagonistische Aul3en projiziert werde. Da
die Gemeinschaft/ die Identitdt nichts zusammenhalte als der gemeinsame Bezug auf
den antagonistischen Gegner, wiirde sie zerfallen, wire ein Sieg iiber das ,Andere*
moglich oder wiirde sie aufthdren sich vom ,Anderen‘ abzugrenzen (Glasze/Mattissek
2009a: 164). Diese ,,antagonistische Zweiteilung des diskursiven Feldes* befeuert die
Diskursproduktion — die ,,Gemeinschaft kann nicht authdren, gegen ihr Anderes an-
zukdmpfen bzw. sich immer wieder neue Andere zu suchen (ebenda).

Der leere Signifikant

,Das zur eigenen Identitdt gehorende Lager ldsst sich aufgrund der Prasenz der antagonisti-
schen Kraft nicht um die eigene ontische Partikularitét schlieBen: und so muss es sich einerseits
durch eine Aquivalenzkette zwischen den eingeschlossenen Inhalten signifizieren und anderer-
seits durch die Produktion eines leeren Signifikanten, der kein Signifikat hat, weil er die un-

mdogliche Fiille der Gemeinschaft représentiert [...]* (Laclau 2007: 31).

Dieser Signifikant, der geméaf des Zitates die Gemeinschaft reprisentiert, werde der-
art mit Bedeutung aufgeladen, dass er gleichzeitig jede spezifische Bedeutung verlie-
re. Er stehe fiir das Universelle, obwohl er selbst partikular sei (Glasze 2008: 193).
Als Beispiel nennt Laclau den Signifikanten ,Arbeiterkampf®, der im Zuge der russi-

16 Derrida verwendet diesen Begriff noch nicht. Staten (1986) entwickelt ihn in Anschluss an
Derrida.

17 Laclau/Moufte definieren den Begriff des Antagonismus in Abgrenzung zum Widerspruch
und zur Realopposition: Im Falle des Antagonismus hindere mich ,,[d]ie Prisenz des ,,An-
deren* [...] daran, génzlich Ich selbst zu sein. Das Verhéltnis entsteht nicht aus vollen Tota-
litdten, sondern aus der Unmdoglichkeit ihrer Konstitution. [...] Insofern es einen Antagon-
sismus gibt, kann ich fiir mich selbst keine vollstdndige Présenz sein. Aber auch die Kraft,
die mich antagonisiert, ist keine solche Prisenz: ihr objektives Sein ist ein Symbol meines
Nicht-Seins und wird auf diese Art und Weise von einer Pluralitdt von Bedeutungen tiber-
flutet, die verhindern, dass es als volle Positivitét fixiert wird. Realopposition ist ein objek-
tives, also bestimmbares und definierbares Verhiltnis zwischen Dingen; Widerspruch ist
ein ebenso definierbares Verhéltnis zwischen Begriffen; Antagonismus hingegen konstitu-
iert die Grenzen jeder Objektivitit, die sich als partielle und prekédre Objektivierung ent-
hiillt. [...] Der Antagonismus entzieht sich der Moglichkeit, durch Sprache erfasst zu wer-
den, da ja Sprache nur als Versuch einer Fixierung dessen existiert, was der Antagonismus
untergréibt” (Laclau/Mouffe 2015: 161f.).

https://dol.org/10.14361/8783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diskurstheorie | 53

schen Revolution zur Einschreibungsfliche fiir simtliche Befreiungskdmpfe wurde,
dabei aber seine urspriingliche, spezifische Bedeutung verlor (Laclau 2002: 76f.).
Der leere Signifikant bestimme letztlich die Gemeinsamkeit liber die Abgrenzung
zum AuBen (Glasze 2008: 193). Dass ein zunéchst partikularer Signifikant das Uni-
verselle reprisentieren konne, sei das Ergebnis eines hegemonialen Prozesses: ,eine
bestimmte Partikularitdt transformiert ihren eigenen Korper in die Représentation ei-
ner inkommensurablen Totalitat* (Laclau 2007: 30). Damit wird die ,,Prdsenz leerer
Signifikanten* sogar als ,.die eigentliche Bedingung fiir Hegemonie* betrachtet
(Laclau 2002: 74). Welche Signifikanten, zu welcher Zeit und an welchem Ort mit
welcher Bedeutung gefiillt werden, um als leere Signifikanten zu dienen, werde von
hegemonialen Verhéltnissen bestimmt (Glasze 2008: 193), ,,verschiedene politische
Krifte* konkurrieren darum ihre partikularen Ziele als universelle Erfiiller eines
Mangels zu reprisentieren (Laclau 2002: 76). ,,Hegemonisieren bedeutet genau diese
Fiillfunktion zu ibernehmen® (ebenda).

2.5 GESELLSCHAFTS-, HEGEMONIE- UND
POLITISCHE THEORIE NACH LACLAU/MOUFFE

Gesellschaft und Subjekt

Aus diesem Identitétsverstidndnis folgen zentrale Annahmen fiir das Subjekt und die
Gesellschaft. Laclau/Mouffe wenden sich von klassischen akteurs- bzw. gesellschaft-
szentrierten Ansétzen ab.

Wihrend der Begriff der*s Akteur*in die aktive, also durch (selbstbestimmtes)
Handeln geprégte, Dimension des Subjekts in den Vordergrund stelle, beinhalte ein
diskurstheoretischer Subjektbegriff neben dem Subjekt, das artikuliert, auch das Sub-
jekt, das artikuliert wird (Bedall 2014: 51; Nonhoff 2006: 172).!® Die Subjektkatego-
rie wird als genauso unvollstindig und offen wie jede diskursive Identitit bewertet.
Ein ,sinnstiftendes Subjekt, das in der Lage wire Identitdt zu stiften bzw. zu schlie-
Ben, gebe es nicht, da dieses Subjekt genauso durchdrungen von Unsicherheit wére
wie die diskursive Totalitdt insgesamt. Die Subjektpositionen seien aber nicht blof3
im Diskurs verstreut, sie lassen sich auch nicht eindeutig abgrenzen, da sie selbst dis-
kursiv konstruiert und iiberdeterminiert seien. Verschiedene Subjekte konnen sich
mit gleichen oder dhnlichen Subjektpositionen identifizieren, bzw. von einem Dis-
kurs ,angerufen‘ werden. Dadurch scheine am Horizont eine (unmdgliche) Totalitdt
auf, die hegemoniale Artikulation ermdgliche (Laclau/Mouffe 2015: 157).

Der Subjektbegriff hat sich bei Laclau im Laufe der Zeit gewandelt — von einer
eher strukturalen Position hin zu einer psychoanalytischen Sicht im Anschluss an
Lacan: Da sich Identitét nicht schlieen lasse, sie nur durch den Bezug auf ein konsti-
tutives Aufen bestehe, also nicht auf einen essentialistischen Wesenskern zuriickge-
fiihrt werden koénne, sei ,,das Subjekt ein Mangel an Sein, es trachtet auch danach,
diesen Mangel zu beheben, indem es sich mit Positionen in der symbolischen Ord-

18 Der Begriff Akteur*in wird in der vorliegenden Arbeit dennoch verwendet, wird aber in
diesem diskurstheoretischem Sinne verstanden. D.h. Akteur*innen stehen nicht auerhalb
der diskursiven Struktur, sondern sind Teil von ihr.

https://dol.org/10.14361/8783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. [



https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

