
Diskurstheorie | 49 

 

Darüber hinaus zeigt der Diskursbegriff nach Laclau/Mouffe auch über die Ge-

schlechterdifferenz hinausgehende Trennungsstrukturen auf und verweist auf Wege, 

diese zu überwinden. Denn mit einem solchen Diskursbegriff lassen sich nicht nur 

herkömmlich dem Sozialen zugeordnete Grenzziehungsprozesse aufdecken und ana-

lysieren, sondern vermeintliche Naturalisierungen aufbrechen. Mit dem Diskursbe-

griff nach Laclau/Mouffe lassen sich „Gesellschaft/Umwelt- bzw. Mensch/Natur-

Beziehungen neu interpretieren“ und es kann analysiert werden, „wie jeweils die 

Grenze zwischen Mensch und Natur, bzw. Gesellschaft und Umwelt gezogen wird“, 

wie also in Abhängigkeit eines spezifischen diskursiven Kontextes Natur konstituiert 

wird (Glasze/Mattissek 2009b: 16f.). Eine um Geschlechterperspektiven erweiterte 

Diskurstheorie ermöglicht dabei die Analyse und das Aufdecken von Trennungs-

strukturen und Hierarchisierungen in Verbindung mit Geschlechterverhältnissen. Sie 

verbindet die Kritik an diesen Strukturen mit integrativen Perspektiven, wie zum 

Beispiel dem dieser Arbeit zugrunde liegenden Konzept des Vorsorgenden Wirt-

schaftens. 

Durch einen derartigen Diskursbegriff birgt die politische Diskursanalyse um-

fangreiche Potenziale für Analysen politischer Prozesse: Wenn Diskurse nicht nur 

sprachlich, sondern auch materiell und körperlich sind, wenn Diskurse das herstellen, 

was wir als Wirklichkeit wahrnehmen, „dann ist die Frage, wie der Diskurs struktu-

riert ist, ausschlaggebend dafür, wie Menschen ihr Leben führen können“ 

(Distelhorst 2007: 54). 

Die Eignung der Laclau/Mouffe’schen Diskurstheorie für eine feministische, so-

zial-ökologische Transformationsforschung sehe ich vor allem im dargestellten Cha-

rakter des Diskursbegriffes sowie seiner hegemonietheoretischen Verortung begrün-

det. Bevor ich näher auf diese Verortung eingehe, werde ich im Folgenden in die 

Grundbegriffe der Diskurstheorie einführen. 

 

 

2.4 GRUNDBEGRIFFE DER DISKURSTHEORIE 

NACH LACLAU/MOUFFE 

 

Momente und Elemente 

In ihrem Diskursbegriff schließen Laclau/Mouffe an Foucault und Derrida an und 

geben die Vorstellung der Möglichkeit, Bedeutung dauerhaft zu fixieren, auf 

(Laclau/Mouffe 2015: 139ff.). Diskurs ist für sie ein „System differentieller Entitä-

ten“, die sie „Momente“ nennen (ebenda: 146). Die Bedeutung von „Momenten“ ist 

dabei in einem bestimmten Diskurs temporär fixiert, Elemente dagegen bezeichnen 

all jene Bedeutungen, die existieren oder existiert haben, beispielsweise in anderen 

Diskursen. Die Unterscheidung zwischen Elementen und Momenten dient also analy-

tisch auch der Lokalisierung von Entitäten außerhalb oder innerhalb eines Diskurses 

(Glasze/Mattissek 2009a: 159). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

Artikulation und Diskurs 

Artikulation ist „jede Praxis, die eine Beziehung zwischen Elementen so etabliert, 

dass ihre Identität als Resultat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird. Die aus 

der artikulatorischen Praxis hervorgehende strukturierte Totalität nennen wir Dis-

kurs“ (Laclau/Mouffe 2015: 139). In Diskursen geht es darum, Elemente in Momente 

umzuwandeln, indem ihre Bedeutung (temporär) fixiert wird. 

 

Identität 

Doch wie wird der Zusammenhang zwischen diskursiven Entitäten hergestellt, bzw. 

wie lassen sich Diskurse abgrenzen? Im Hinblick auf die Kohärenz einer diskursiven 

Formation beziehen sich Laclau/Mouffe auf Foucaults „Regelmäßigkeit in der Ver-

streuung“, wonach „die Verstreuung selbst zum Prinzip der Einheit“ wird. So werde 

durch ein regelmäßiges In-Beziehung-Setzen von Elementen der Eindruck eines „na-

türlichen“ bzw. wirklichen Beziehungssystems erweckt (ebenda: 141). Identität ist 

dabei eine Struktur, die verschiedene artikulierte Elemente zumindest temporär ver-

bindet und dadurch „Einheit und Zugehörigkeit vor dem Hintergrund der Vielschich-

tigkeit sozialer Bruchlinien schafft“ (Glasze/Mattissek 2009a: 162). 

Der Übergang von Elementen zu Momenten könne aber niemals vollständig sein. 

„Der Status der ‚Elemente‘ ist der von flottierenden Signifikanten, die nicht gänzlich 

zu einer diskursiven Kette artikuliert werden können“ (Laclau/Mouffe 2015: 148). 

Dadurch scheine ein „Niemandsland“ hervor, das die Arena für die artikulatorische 

Praxis eröffne. Es gebe daher keine gesellschaftliche Identität, die vollständig abge-

schlossen sei, die kein diskursives Äußeres habe, die nicht kontingent sei, die nicht 

jederzeit durch ein Äußeres umgeformt werden könne. Identität sei rein relational, sie 

könne nicht „vollkommen konstituiert werden“ (ebenda: 145). Laclau/Mouffe kon-

zeptualisieren die Identität von Gruppen also nicht essentialistisch, sie verzichten auf 

die Vorstellung naturalisierter Wesensmerkmale (Glasze 2008: 5). Ein Schwerpunkt 

der Diskurstheorie von Laclau/Mouffe liegt daher auf der Untersuchung der Art und 

Weise der diskursiven Konstitution von Identitäten, welche als „maßgeblich für die 

Frage“ betrachtet wird, welche Themen wie politisch verhandelt werden und welche 

nicht oder welche sozialen Grenzziehungen stattfinden (Glasze/Mattissek 2009a: 

153f.). Sie berufen sich dabei auf Althussers Konzept der Anrufung (Althusser 

1977), wonach Individuen durch Institutionen, d.h. ideologische Staatsapparate, Sub-

jektpositionen (wie Arbeiterin, Studentin etc.) zugewiesen werden. Die ideologischen 

Staatsapparate verdecken bei Althusser die ‚wahren‘, ökonomisch determinierten, so-

zialen Beziehungen – das Ideologische verdecke die Realität. Laclau/Mouffe verwer-

fen die Vorstellung der ökonomischen Determinierung von Subjektpositionen und 

damit auch den marxistischen Ideologiebegriff und ersetzen ihn durch ihren Diskurs-

begriff. Individuen (die wie bei Althusser nicht als autonom betrachtet werden) wer-

den von verschiedenen Diskursen „angerufen“ (z.B. Mann, Frau, weiß, schwarz, etc.) 

(Glasze/Mattissek 2009a: 162). „Identität ist für Laclau und Mouffe die Identifikation 

mit einer diskursiv konstituierten Subjektposition“ (ebenda: 162f.), die letztlich aber 

immer scheitere, da sie nur temporär fixiert werden könne. Eigentlich ideologisch sei 

es dagegen, eine soziale Ebene zu behaupten, die auf einer objektiven Wahrheit be-

ruhe (Distelhorst 2007: 109). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 51 

 

Knotenpunkte und Äquivalenzkette 

Im „Feld der Diskursivität“ gibt es einen Bedeutungsüberschuss, der den Diskurs als 

„System differentieller Entitäten“ untergräbt, indem er die letztliche Unmöglichkeit 

seiner Schließung, der endgültigen Fixierung von Bedeutung, aufzeigt. Im „Feld der 

Diskursivität“ konstituiert sich die soziale Praxis, denn „[j]edweder Diskurs konstitu-

iert sich als Versuch, das Feld der Diskursivität zu beherrschen, das Fließen der Dif-

ferenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konstruieren“ (Laclau/Mouffe 2015: 147). 

Auf diese Art und Weise werden Knotenpunkte konstruiert, die privilegierte Sig-

nifikanten innerhalb einer Signifikantenkette darstellen und deren Bedeutung partiell 

fixieren. Laclau/Mouffe beziehen sich hier auf den Psychoanalytiker Jacques Lacan, 

der in diesem Zusammenhang die Vorstellung von „Stepp-Punkten“ verwendet, die 

so wie privilegierte Signifikanten die Bedeutung der Signifikantenkette partiell fixie-

ren, das Polster einer Couch festhalten (ebenda). Die Signifikantenkette bezeichnen 

Laclau/Mouffe als Äquivalenzkette, da die Signifikanten in eine Äquivalenzbezie-

hung gebracht werden, obwohl sie keinen gemeinsamen essentiellen Wesenskern be-

sitzen. Laclau/Mouffe wählen zur Verdeutlichung des Äquivalenzverhältnisses das 

Beispiel der Kolonisierung: Die Kolonialmacht sei durch Unterschiede in der Spra-

che, der Sitten oder der Hautfarbe etc. sichtbar. „[J]eder dieser Inhalte [ist] mit den 

anderen durch ihre gemeinsame Unterscheidung vom kolonisierten Volk äquivalent“ 

(ebenda: 164), wodurch die Äquivalenz den Effekt der Auflösung der Differenzen 

zwischen den Inhalten erzeuge: Zwischen den vermeintlichen Eigenschaften der Ko-

lonialmacht bestehe ein ‚identisches Etwas‘, das nur in der Abgrenzung vom ‚Ande-

ren‘ bestehen kann. Das Äquivalenzverhältnis produziere demnach eine rein negative 

Identität, die Kolonialmacht werde diskursiv zum Nicht-Kolonisierten (ebenda). 

Gleichzeitig wird das ‚identische Etwas‘ weniger konkret gesehen, je länger die 

Äquivalenzkette ist. „Im Grenzfall wird es zu reinem gemeinschaftlichen Sein, unab-

hängig von jeder konkreten Manifestation“, zur reinen Idee von Gemeinschaft, das 

Außen zur reinen ‚Anti-Gemeinschaft‘, zum reinen Bösen (Laclau 2002: 72f). 

Die Knotenpunkte einer Äquivalenzkette stellen gleichzeitig die Grenze des Dis-

kurses dar. So kann beispielsweise der Signifikant Mann als Knotenpunkt innerhalb 

des Patriarchatsdiskurses gelten. Er wird in einer Äquivalenzkette mit Signifikanten 

wie Mut oder Stärke als privilegierter Signifkant mit Bedeutung aufgeladen, fixiert 

selbst die Bedeutung der Kette partiell und repräsentiert gleichzeitig die Grenze zum 

unbenannten diskursiven Außen (Glasze/Mattissek 2009a: 163). Der Knotenpunkt 

„bricht die Logik der Differenz und ermöglicht so die Logik der Gleichheit zwischen 

den Mitgliedern der Gruppe“ (Glasze 2008: 193). Dahinter steht in Anschluss an 

Lacan der stete Wunsch nach Ganzheit, die Vorstellung eines vollständigen, autono-

men Subjekts, das aber unmöglich sei, da Identität nicht endgültig fixiert werden 

könne (Glasze/Mattissek 2009a: 164). 

 

Das konstitutive Außen und der Antagonismus 

Das Außen sei dabei sowohl Existenzbedingung für das Innen und gleichzeitig ge-

fährdet es seine Identität, muss also ausgeschlossen werden. Laclau/Mouffe bezeich-

nen es daher im Anschluss an Derrida (1972) und Staten (1986: 16) auch als das 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

‚konstitutive Außen‘16 (Laclau 1990: 9; Mouffe 2000: 147). Identität oder Gemein-

schaft konstituiert sich demnach also einerseits durch einen antagonistischen Aus-

schluss des ‚Anderen‘, andererseits zeigt das Außen so die Kontingenz der eigenen 

Identität auf, da das Innen nur durch Abgrenzung vom Außen existiert. So verun-

möglicht das Außen die letztliche Schließung von Identität (Glasze/Mattissek 2009a: 

164). Identitätsbildung impliziert also auch immer das Errichten von Differenz, was 

häufig in Form von Hierarchien geschieht (z.B. Mann/Frau, weiß/schwarz, etc.) 

(Mouffe 2001: 15). Laclau/Mouffe konkretisieren die Vorstellung eines solchen Sys-

tems der diskursiven Abgrenzung mit dem Begriff des Antagonismus.17 

Das Bedürfnis eines ganzen Ichs, einer vollkommenen Gemeinschaft könne also 

nicht gestillt werden weshalb es auf das antagonistische Außen projiziert werde. Da 

die Gemeinschaft/ die Identität nichts zusammenhalte als der gemeinsame Bezug auf 

den antagonistischen Gegner, würde sie zerfallen, wäre ein Sieg über das ‚Andere‘ 

möglich oder würde sie aufhören sich vom ‚Anderen‘ abzugrenzen (Glasze/Mattissek 

2009a: 164). Diese „antagonistische Zweiteilung des diskursiven Feldes“ befeuert die 

Diskursproduktion – die „Gemeinschaft kann nicht aufhören, gegen ihr Anderes an-

zukämpfen bzw. sich immer wieder neue Andere zu suchen“ (ebenda). 

 

Der leere Signifikant 

„Das zur eigenen Identität gehörende Lager lässt sich aufgrund der Präsenz der antagonisti-

schen Kraft nicht um die eigene ontische Partikularität schließen: und so muss es sich einerseits 

durch eine Äquivalenzkette zwischen den eingeschlossenen Inhalten signifizieren und anderer-

seits durch die Produktion eines leeren Signifikanten, der kein Signifikat hat, weil er die un-

mögliche Fülle der Gemeinschaft repräsentiert [...]“ (Laclau 2007: 31). 

 

Dieser Signifikant, der gemäß des Zitates die Gemeinschaft repräsentiert, werde der-

art mit Bedeutung aufgeladen, dass er gleichzeitig jede spezifische Bedeutung verlie-

re. Er stehe für das Universelle, obwohl er selbst partikular sei (Glasze 2008: 193). 

Als Beispiel nennt Laclau den Signifikanten ‚Arbeiterkampf‘, der im Zuge der russi-

 

16 Derrida verwendet diesen Begriff noch nicht. Staten (1986) entwickelt ihn in Anschluss an 

Derrida. 

17 Laclau/Mouffe definieren den Begriff des Antagonismus in Abgrenzung zum Widerspruch 

und zur Realopposition: Im Falle des Antagonismus hindere mich „[d]ie Präsenz des „An-

deren“ [...] daran, gänzlich Ich selbst zu sein. Das Verhältnis entsteht nicht aus vollen Tota-

litäten, sondern aus der Unmöglichkeit ihrer Konstitution. [...] Insofern es einen Antagon-

sismus gibt, kann ich für mich selbst keine vollständige Präsenz sein. Aber auch die Kraft, 

die mich antagonisiert, ist keine solche Präsenz: ihr objektives Sein ist ein Symbol meines 

Nicht-Seins und wird auf diese Art und Weise von einer Pluralität von Bedeutungen über-

flutet, die verhindern, dass es als volle Positivität fixiert wird. Realopposition ist ein objek-

tives, also bestimmbares und definierbares Verhältnis zwischen Dingen; Widerspruch ist 

ein ebenso definierbares Verhältnis zwischen Begriffen; Antagonismus hingegen konstitu-

iert die Grenzen jeder Objektivität, die sich als partielle und prekäre Objektivierung ent-

hüllt. [...] Der Antagonismus entzieht sich der Möglichkeit, durch Sprache erfasst zu wer-

den, da ja Sprache nur als Versuch einer Fixierung dessen existiert, was der Antagonismus 

untergräbt“ (Laclau/Mouffe 2015: 161f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 53 

 

schen Revolution zur Einschreibungsfläche für sämtliche Befreiungskämpfe wurde, 

dabei aber seine ursprüngliche, spezifische Bedeutung verlor (Laclau 2002: 76f.). 

Der leere Signifikant bestimme letztlich die Gemeinsamkeit über die Abgrenzung 

zum Außen (Glasze 2008: 193). Dass ein zunächst partikularer Signifikant das Uni-

verselle repräsentieren könne, sei das Ergebnis eines hegemonialen Prozesses: „eine 

bestimmte Partikularität transformiert ihren eigenen Körper in die Repräsentation ei-

ner inkommensurablen Totalität“ (Laclau 2007: 30). Damit wird die „Präsenz leerer 

Signifikanten“ sogar als „die eigentliche Bedingung für Hegemonie“ betrachtet 

(Laclau 2002: 74). Welche Signifikanten, zu welcher Zeit und an welchem Ort mit 

welcher Bedeutung gefüllt werden, um als leere Signifikanten zu dienen, werde von 

hegemonialen Verhältnissen bestimmt (Glasze 2008: 193), „verschiedene politische 

Kräfte“ konkurrieren darum ihre partikularen Ziele als universelle Erfüller eines 

Mangels zu repräsentieren (Laclau 2002: 76). „Hegemonisieren bedeutet genau diese 

Füllfunktion zu übernehmen“ (ebenda). 

 

 

2.5 GESELLSCHAFTS-, HEGEMONIE- UND 

POLITISCHE THEORIE NACH LACLAU/MOUFFE 

 

Gesellschaft und Subjekt 

Aus diesem Identitätsverständnis folgen zentrale Annahmen für das Subjekt und die 

Gesellschaft. Laclau/Mouffe wenden sich von klassischen akteurs- bzw. gesellschaft-

szentrierten Ansätzen ab. 

Während der Begriff der*s Akteur*in die aktive, also durch (selbstbestimmtes) 

Handeln geprägte, Dimension des Subjekts in den Vordergrund stelle, beinhalte ein 

diskurstheoretischer Subjektbegriff neben dem Subjekt, das artikuliert, auch das Sub-

jekt, das artikuliert wird (Bedall 2014: 51; Nonhoff 2006: 172).18 Die Subjektkatego-

rie wird als genauso unvollständig und offen wie jede diskursive Identität bewertet. 

Ein „sinnstiftendes Subjekt“, das in der Lage wäre Identität zu stiften bzw. zu schlie-

ßen, gebe es nicht, da dieses Subjekt genauso durchdrungen von Unsicherheit wäre 

wie die diskursive Totalität insgesamt. Die Subjektpositionen seien aber nicht bloß 

im Diskurs verstreut, sie lassen sich auch nicht eindeutig abgrenzen, da sie selbst dis-

kursiv konstruiert und überdeterminiert seien. Verschiedene Subjekte können sich 

mit gleichen oder ähnlichen Subjektpositionen identifizieren, bzw. von einem Dis-

kurs ‚angerufen‘ werden. Dadurch scheine am Horizont eine (unmögliche) Totalität 

auf, die hegemoniale Artikulation ermögliche (Laclau/Mouffe 2015: 157). 

Der Subjektbegriff hat sich bei Laclau im Laufe der Zeit gewandelt – von einer 

eher strukturalen Position hin zu einer psychoanalytischen Sicht im Anschluss an 

Lacan: Da sich Identität nicht schließen lasse, sie nur durch den Bezug auf ein konsti-

tutives Außen bestehe, also nicht auf einen essentialistischen Wesenskern zurückge-

führt werden könne, sei „das Subjekt ein Mangel an Sein, es trachtet auch danach, 

diesen Mangel zu beheben, indem es sich mit Positionen in der symbolischen Ord-

 

18 Der Begriff Akteur*in wird in der vorliegenden Arbeit dennoch verwendet, wird aber in 

diesem diskurstheoretischem Sinne verstanden. D.h. Akteur*innen stehen nicht außerhalb 

der diskursiven Struktur, sondern sind Teil von ihr. 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010 - am 12.02.2026, 17:04:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

