Il. Sozialphilosophische Naherungen an den
Mdglichkeitsbegriff: Historisch-ontologische Aspekte
einer Kritischen Theorie der Gesellschaft

Mit dem Begriff der Méglichkeit wird ein Uberstieg iiber das Gegebene vollzogen. Die
hiermit verbundene Form der Transzendenz zielt nicht auf ein der sinnlichen Welt ent-
hobenes Jenseits oder eine platonische »Hinterwelt«'. Der Uberstieg bezieht sich auf
die Wirklichkeit — und zwar in Hinblick auf ihre Verinderbarkeit. Aus den bisherigen
erkenntnistheoretischen Uberlegungen resultieren zwei mit dem Méglichkeitsbegriff
assoziierte Momente, die Transzendenz und die Dynamik. Diese Momente haben ei-
ne Entsprechung auf der Ebene des Sozialen. Kritische Gesellschaftstheorie entfaltet
in ihren materialen Analysen einen Begriff der Realmoglichkeit, der auf die Verdnder-
barkeit der gesellschaftlichen Wirklichkeit und die Transzendenz des blof3 Bestehenden zielt.
Dieser Moéglichkeitsbegriff steht insofern mit der Vorstellung von Wirklichkeit in Rela-
tion, als in ihr Potentiale ausfindig gemacht werden, die bestenfalls zur Transformation
bestehender defizitirer Verhiltnisse beitragen.

Im folgenden Abschnitt interessieren die begrifflichen Kontexte, in denen der Be-
griff der sozialen Miglichkeit verwendet wird. Bereits Aristoteles hatte den Begriff der
Moglichkeit in Relation zum Begriff der Wirklichkeit entwickelt: Dynamis und Ener-
geia bilden ein Begriffspaar. Doch im Gegensatz zu Aristoteles konnen Horkheimer
und Adorno dieses Verhiltnis sozialphilosophisch bestimmen. Vor dem Hintergrund
der Uberlegungen zur biirgerlichen Gesellschaft, Vernunft und Geschichte bei Hegel
und Marx wurde ein Begrift der sozialen Moglichkeit umrissen, der im kommenden
Abschnitt in die Kritische Theorie der Gesellschaft eingefithrt und niher bestimmt wer-
den soll. Auch Horkheimer und Adorno bezweifeln nicht die enge Bindung zwischen

1 »Es fallt [..] also die Idee der Deutung keineswegs mit dem Problem eines »Sinnes« zusammen,
mit dem sie meist verwirrt wird. Einmal ist es nicht die Aufgabe der Philosophie, einen solchen
Sinn als positiv gegeben, die Wirklichkeit als >sinnvoll< darzutun und zu rechtfertigen. [...] Zum
andern fordert die Idee der Deutung nicht die Annahme einer zweiten, einer Hinterwelt, die durch
die Analyse der erscheinenden erschlossen werden soll.« Adorno, Die Aktualitat der Philosophie,
S.334f.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Méglichkeit

»Wirklichkeit« und »Mdglichkeit«. Doch in diesem Verhiltnis werden Konflikte, Wi-
derstinde und Blockaden ersichtlich. Metaphorisch gesprochen ergeben sich Risse im
begrifflichen Band, was dazu veranlasst, die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht nur im
Lichte ihrer realen Moglichkeiten zu betrachten. In diesen Rissen wird ein Vorschein
gewahr, der vorerst als »utopisch« zu charakterisieren ist.

Im ersten Kapitel des folgenden Abschnitts wird das Wirklichkeitsverstindnis der Kriti-
schen Theorie diskutiert, das sie aus ihrem Gegenwartsbezug, ihrer beanspruchten Wirk-
sambkeit und der damit verbundenen Vorstellung von Wahrheit schopft. Aus der Relati-
on zwischen Vernunft und Geschichte, wie sie im zweiten Kapitel diskutiert wird, gehen
Vorstellungen zu sozialem Wandel hervor, welche die Potentialitit oder den Moglich-
keitscharakter des gesellschaftlichen Seins bewusstwerden lassen. Das dritte Kapitel
wird schliefilich vermoge des Konzepts der Kritik alle bisher erarbeiteten Begriftsbe-
stimmungen biindeln. Hierbei gelangt einerseits die das Bestehende iiberwindende,
prospektive Ausrichtung des Moglichkeitsdenkens zur Sprache. Andererseits werden
Grenzen eines am Begriff der Realmdglichkeit orientierten Denkens erértert, woraus
zwei verschiedene Formen der Transzendenz resultieren: Wihrend innerweltliche Tran-
szendenz am Modell der Realméglichkeit orientiert ist, kappt utopisches Uberschreiten
gleichsam die Fiden zur Wirklichkeit. Dennoch und zugleich bleibt utopisches Uber-
schreiten dem Moglichkeitsdenken verhaftet.

Alle drei Kapitel dienen der Anniherung an einen inhaltlich gehaltvollen Begrift der
sozialen Moglichkeit, welcher der Kritischen Theorie angemessen ist. Das begriffliche
Gefiige, in das er eingelassen ist, wird fiir seine Explikation zentral. Gleichwohl - und
das hat der erste Abschnitt ergeben — kann es keine einheitliche, streng verallgemeiner-
bare Definition des Begriffs geben, vielmehr wird es darauf ankommen, einzelne darge-
legte Bestimmungen als Momente eines Moglichkeitsverstindnisses aufzufassen, wie
es aus je spezifischen Verwendungsweisen des Begriffs hervorgeht. Als vorliufig miis-
sen diese Bestimmungen im folgenden Abschnitt auch deswegen erachtet werden, weil
das Moglichkeitsdenken selbst in seiner Leistungskraft oder Tragweite in unterschied-
lichen Werkphasen von Horkheimer und Adorno verschieden eingeschitzt wurde. Die
nun folgenden Ausfithrungen breiten auf die drei Entwicklungsstufen des Begriffs der
sozialen Méglichkeit im dritten Abschnitt vor.

1. Aktualitat der Philosophie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit

Bereits Adornos Antrittsvorlesung erhellt, dass Philosophie kaum noch »aktuell« zu
nennen wire, die auf die »Totalitit des Wirklichen« ausgreift und zugleich mit diesem
Blick auf das Ganze eine Rechtfertigung der geschichtlich gewordenen Welt verbindet.
Der rechtfertigende Blick laufe Gefahr, die »Wirklichkeit zu verhiillen und ihren ge-
genwirtigen Zustand zu verewigen«.” Folglich wird die Aktualitit des philosophischen
Denkens in einem neu zu bestimmenden Wirklichkeitsverstindnis zu suchen sein. Es
erscheint daher wenig tiberraschend, wenn die neue Wirklichkeitskonzeption im Be-
deutungsspektrum von »Aktualitit« zu eruieren ist. Dem Wortsinn gemif lassen sich

2 A.a.0,, S.325.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

zwei Hauptbedeutungen angeben. »Aktuell« meint einerseits »wirklich« im Sinne von
wirksam sein, andererseits sprechen wir von aktuellen Ereignissen, wenn wir auf Ge-
genwirtiges rekurrieren. Im Substantiv »Aktualitit« schwingen ebenfalls diese beiden
Bedeutungen mit: Einerseits fillt hierunter Gegenwartsbezogenheit und andererseits die
Wirksamkeit eines Sachverhalts.

Beide Konnotationen sind von Belang, um eine Antwort auf die Frage nach der Ak-
tualitit der Philosophie zu gewinnen. Erstens ist Philosophie nur dann »aktuell«, wenn
sie gegenwartsbezogen ist, wenn sie den Kontakt mit den Einzelwissenschaften sucht oder
aufrechterhilt. Thr geniigt es nicht, ausschlieRlich sub specie philosophiae zu relevan-
ten Aussagen gelangen zu kénnen:

»Materiale Fiille und Konkretion der Probleme wird die Philosophie allein dem jewei-
ligen Stand der Einzelwissenschaften entnehmen kénnen.<

Der Unterschied zwischen Einzelwissenschaft und Philosophie wird — entgegen lan-
ge geliufigen Annahmen - nicht mehr darin aufgefunden, dass erstere konkret und
letztere allgemein oder abstrakt verfihrt und demzufolge Philosophie zur »Ordnungs-
und Kontrollinstanz« sich entweder aufschwingt oder degradiert wird. Vielmehr griin-
det eine jede Einzelwissenschaft auf der Idee der Forschung, Philosophie hingegen auf
der Idee der Deutung. Die Aktualitit der Philosophie besteht nun darin, sich als ma-
terialistische Hermeneutik zu konzipieren.* Materialistisch wird das deutende Verfah-
ren, wenn es die »materiale Fillle« aus einzelwissenschaftlicher Forschung aufgreift und
sich von »jeglichem >Sinn« seiner Gegenstinde distanziert, sei es ein ihnen implizierter
oder sei es ein transzendentaler (religidser) Sinn.’ Aktuell wird Philosophie also, wenn
sie die geschichtlich gewordene und vorgefundene Wirklichkeit im stetigen Austausch
mit den Einzelwissenschaften deutet; wenn sie dabei Abstand hilt von Rechtfertigun-
gen des sozialen Seins; wenn sie in Konstellationen experimentierend den Wahrheits-
anspruch philosophischen Denkens zu erfiillen intendiert.

Zweitens muss sich Philosophie als etwas Wirksames begreifen konnen. Anders for-
muliert: Wer die Frage nach der Aktualitit stellt, wirft die Praxis-Frage auf. Im latei-
nischen »actualitas« steckt der Akt, die Tat oder die Handlung.® Der Akt ist wirklich.
Wer handelt, greift in das Geschehen ein, wird wirksam. Eine aktive Rolle im »Lebens-
prozef3 der Gesellschaft« wird der Wissenschaft bescheinigt. Als Produktivkraft ist wis-
senschaftliches Wissen historisch bedingt und bedingt zugleich gesellschaftliche Ent-
wicklungen.” Doch worin besteht nun die spezifische Wirksamkeit der Philosophie? Mit
Marx liegt sie in der Praktischwerdung der Philosophie, die gemif3 der 11. Feuerbachthese

3 A.a.0,S.333.
Benhabib weist auf diese auch in den Ohren Horkheimers seltsam klingende Verbindung von Ma-
terialismus und Hermeneutik hin: Seyla Benhabib, Arendt und Adorno. Die Fliichtigkeit des Par-
tikularen und das Benjaminische Moment, in: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie, Vol. 59, 2011,
S. 662.

5 Adorno, Die Aktualitat der Philosophie, S. 336.

6 Siehe auch die einleitenden etymologischen Uberlegungen zu Beginn des Ersten Teils dieser Un-
tersuchung.

7 Max Horkheimer, Bemerkungen iiber Wissenschaft und Krise (1932), in: ders., Gesammelte Schrif-
ten Bd. 3, Frankfurt a.M.: 1988, S. 40.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

203


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Mdglichkeit

vorerst blof als Postulat formuliert werden kann angesichts ihrer behaupteten Wir-
kungslosigkeit: Eine die bestehenden Verhiltnisse transformierende Praxis, so Marx,
bewirke sie nicht.® Die Verwirklichung (Aktualisierung) der Freiheit, deren Fortschritt
Hegel im Bewusstsein konstatierte, bedeutet auch eine Negation der »seitherigen Phi-
losophie« — und zwar als Verwirklichung ihrer selbst. Ihre Praktischwerdung beschreibt
Marx als Authebung, was andeutet, worauf das philosophische Interesse zu richten ist:
Auf diejenigen gesellschaftlichen Krifte und Potentiale, welche die Realisierung maf3-
geblich bewirken.® Aus der faktischen Wirkungslosigkeit der Philosophie, ihrem Unver-
mogen, als Kraft zur real moéglichen Transformation der birgerlichen in die »mensch-
liche Gesellschaft« (10. Feuerbachthese) beizutragen, folgt das Interesse an der Steige-
rung ihrer Wirkmacht durch Verweltlichung (11. These). Fiir Horkheimer und Adorno
wird dieses Interesse zum zentralen Problem. Wie also steht es um die Praktischwer-
dung oder Verweltlichung der Philosophie unter spitkapitalistischen Bedingungen?™®
Adorno beantwortet die Frage nach der Wirksamkeit der Philosophie in verschiede-
nen Werkphasen unterschiedlich. In seiner Antrittsvorlesung von 1931 schwingt noch
die Hoffnung mit, dass Philosophie an der Realisierung ihrer zentralen Ideen betei-
ligt sein kann, wenn sie sich als materialistische Deutung konzipiert. Mit diesem Zu-
griff auf die Wirklichkeit wird erstens die »Forderung nach ihrer realen Verinderung«
verbunden. Historischer Materialismus korrespondiert zweitens mit einer Praxis, wel-
che die »Aufhebung« der bestehenden Verhiltnisse im Sinne einer emanzipatorischen
Uberwindung tatsichlich bewerkstelligt.” Eine auf Verinderung abzielende Philoso-
phie setzt die »wirkliche Verinderung des philosophischen Bewuf3tseins« voraus und
fuhrt zu einem dialektischen Verhaltnis von Theorie und Praxis, indem es die Aufhe-
bungen der Wirklichkeit nicht nur in Gedanken vollzieht: Die ritselhafte Wirklichkeit,
der gegeniiber sich traditionelle Philosophie ohnmichtig verhilt, »springt« in der mate-
rialistischen Deutung nicht nur auf, sondern ihr hat, so die programmatische und opti-
mistische Botschaft Adornos, eine Praxis zu entsprechen, die auf eine »richtige und ge-

8 DiesFeuerbachthesen-Problematik« wird ausfiihrlicher hier gewirdigt: Gunnar Hindrichs, Das Er-
be des Marxismus, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Vol. 54, 2006, S. 709ff.

9 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 384.

10 Der Ausdruck »Spatkapitalismus« wird, wenn ich es recht sehe, erstmals von Adorno in der ge-
meinsam mit Horkheimer verfassten »Dialektik der Aufklarung« (S. 158) verwendet. Mit dem Pra-
fix »spit« soll auf die Uberwindung der liberalen Phase des Kapitalismus hingewiesen werden:
Hierzu gehort insbesondere die Aufhebung der Trennung von Markt und Staat. Zudem werden in
dieser Phase Gewaltenteilung und Cleichheit vor dem Cesetz abgel6st von autoritaren Strukturen
der Machtausiibung sowie ethnischen oder rassistischen Mustern der Bevorzugung und Diskri-
minierung. Helmut Dubiel hat zu Recht angemerkt, dass die Vorsilbe »spat« nicht zu der Deutung
veranlassen sollte, die kritischen Theoretiker hatten damit ein Altern des Kapitalismus verbunden,
bei dem der Sozialismus kurz bevorstiinde: »Wenn jene Marxisten von >Krise< sprachen, dachten
sie an den>Zusammenbruch«der Wirtschaft, welcher eine negative Vorbedingung einer sozialisti-
schen Revolution war. Wenn die kritischen Theoretiker von>Krise<sprachen, hatten sie die totalita-
ren Formen im Sinn, mittels derer die gefihrdete kapitalistische Ordnung sich selber stabilisiert.«
Helmut Dubiel, Kritische Theorie der Gesellschaft. Eine einfithrende Rekonstruktion von den An-
fangen im Horkheimer-Kreis bis Habermas. 2., erw. Auflage, Weinheim/Minchen: 1992, S. 25.

11 Adorno, Die Aktualitit der Philosophie, S. 338. »Materialistisch«ist diese Deutung auch deswegen
zu nennen, weil sie das Bestehende unter marxistischen Vorzeichen zu begreifen gedenkt. Die
Warenform und der Tauschwert werden hier exemplarisch genannt: a.a.0., S. 337.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

rechte Wirklichkeit« hinwirkt.” Eine Orientierung philosophischer Wirklichkeitsanaly-
se an den progressiven, gesellschaftsverindernden Kriften, so Horkheimer, ist ebenso
opportun wie die Rolle, die seit Marx eine kritische Theorie dann einzunehmen hat: Sie
erscheint als theoretische Instanz der emanzipatorischen Bewegungen, die in der Auf-
deckung der gesellschaftlichen Widerspriiche zugleich auch als »verdndernder Faktor«
fungiert.”

Der Unterschied zum spiten Adorno ist beachtlich, er zeigt sich an den ersten und
berithmten Zeilen der »Negativen Dialektik«:

»Philosophie, die einmal Gberholt schien, erhalt sich am Leben, weil der Augenblick
ihrer Verwirklichung versaumt ward. Das summarische Urteil, sie habe die Welt bloR
interpretiert, sei durch Resignation vor der Realitit verkriippelt auch in sich, wird
zum Defaitismus der Vernunft, nachdem die Verdnderung der Welt mifilang. [...] Der
Augenblick, an dem die Kritik der Theorie hing, 1af3t nicht theoretisch sich prolongie-
ren. Praxis, auf unabsehbare Zeit vertagt, ist nicht mehr die Einspruchsinstanz gegen
selbstzufriedene Spekulation, sondern meist der Vorwand, unter dem Exekutiven den
kritischen Gedanken als eitel abzuwiirgen, dessen verindernde Praxis bediirfte.«'

Die Transformation der kapitalistischen Wirklichkeit in die sozialistische Gesellschaft
fand nicht statt. In Westeuropa blieb die Revolution aus, in Russland verkehrte sie sich
spatestens mit den »Moskauer Prozessen« und dem sog. »Grofden Terror« fiir Hork-
heimer und Adorno in ihr Gegenteil. Der Traum ist aus — oder besser gesagt: Ge-
miR der Devise »von der Utopie zur Wissenschaft« trat der prognostizierte Ubergang
nicht ein. Nach Marx und Engels sollte mit wissenschaftlicher Strenge die sozialistische
Gesellschaft antizipiert, die sie realisierenden Krifte und entsprechenden politisch-
dkonomischen Bedingungen dargestellt werden. Wenn die neue Gesellschaft laut Marx
im Schofd der alten heranreife, so ist niichtern zu konstatieren: In Russland kam es
zu einer Frithgeburt, in Westeuropa zu Fehlgeburten. Was bleibt, ist die Gewissheit,
dass die Authebung vorerst unterblieb. Weil der »qualitative Sprung [...], durch den die
Welt verindert worden wire«, bisweilen nicht erfolgt ist, kann auch nicht linger da-
von ausgegangen werden, philosophisches Denken sei veraltet oder iiberfliissig.”® In
den Spitschriften Adornos wird die Aktualitit der Philosophie auch im Eingestindnis
des Misslingens der Praktischwerdung gesehen. Ihre Wirksambkeit erlangt Philosophie
nach diesem Scheitern darin, auf sich selbst zu reflektieren und sich neu zu bestim-

12 A0, S.338-340 sowie S. 325.

13 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 189.

14 Adorno, Negative Dialektik, S.15.

15 Theodor W. Adorno, Vorlesung iiber Negative Dialektik. Fragmente zur Vorlesung 1965/66 Nach-
gelassene Schriften: Abt. 4, Vorlesungen, Frankfurt a.M.: 2003, S. 68f.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

205


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Méglichkeit

men." Bemerkenswerterweise ist es wieder der Méglichkeitsgedanke, mit dem diese
Reflexion auf die Aktualisierung der Philosophie verbunden wird.

Gemif dieser Bestandsaufnahme beabsichtigt Adorno, schonungslos die veraltet
erscheinende Idee der Praktischwerdung in der von Marx iiberlieferten Fassung zu kri-
tisieren. Der Anspruch einer verniinftigen Praxis konnte nicht eingelost werden, weil
die Verinderung der Welt auch insofern misslang, als die Theorie der Wirklichkeit nicht
angemessen war. Oder um mit Marx zu sprechen: Die Differenz zwischen dem Gedan-
ken, der auf Verwirklichung dringt, und der Wirklichkeit, die zum Gedanken dringt,
ist zu grofd geblieben. Sie konnte nicht itberwunden werden.”” Doch im Anspruch ei-
ner emanzipatorischen Verinderung der Welt wird diese Differenz in der Kritik am
Bestehenden gleichsam wachgehalten. Die kritische Reflexion richtet sich aus diesem
Grund auch gegen diejenigen metaphysischen Stromungen der eigenen Zeit, welche die
Praxisfrage komplett verstellen, indem sie sich in ihrer Uberzeitlichkeit platonischen
Formen des Philosophierens angleichen:

»Nietzsches Hinterweltler sind buchstéblich wieder zu Hinterwéldlern geworden. |h-
nen gegeniiber mifte Philosophie als fortgeschrittenstes BewuRtsein sich bewdhren,
durchdrungen vom Potential dessen, was anders wire, aber auch der Gewalt des Re-
gressiven gewachsen, lber das erst sich erhébe, was es als Ballast in sich hineinge-
nommen und begriffen hat.«'®

Die Moglichkeit des Anderen erlischt in den von Seinsbestimmungen durchwobenen
Stromungen der zeitgendssischen Philosophie (Heidegger). Die Neubestimmung oder
Aktualisierung der Philosophie hat auf diejenigen Reflexionspotentiale zu rekurrieren,
die den philosophischen Gedanken in die Lage versetzen, das Andere oder — um mit
Bloch zu sprechen — das Noch-Nicht-Seiende zu erfassen. Dabei wird eine eigentiimli-
che Vorstellung von Wahrheit einschligig. Das traditionelle Konzept der Wahrheit, ver-
standen als Korrespondenz von Urteil und Sache, wird insofern modifiziert, als sich

16 Was aber heifdt das fiir die philosophische Terminologie? Behrens antwortet darauf: »Allerdings
bleibt es fiir kritische Theorie heute das Zentralproblem, die philosophischen Begriffe als kritische
Theorie zu aktualisieren, nachdem die Verwirklichung der Philosophie misslang, diese Aktualisie-
rung aber selbst als kritische Praxis fortzusetzen: als Potenzialisierung von Philosophie im Sinne
der Erméchtigung und Erméglichung des philosophisch Unabgegoltenen.«Roger Behrens, Bemer-
kungen zur Aktualitat der Kritischen Theorie, in: Rainer Winter und Peter V. Zima (Hg.), Kritische
Theorie heute, Bielefeld: 2007, S. 48.

17 Alsklassischer Grund, der sich gegen alle Zweifel an dem zugrundeliegenden Paradigma immuni-
siert, lautet: Die systemtransformierenden Produktivkrafte waren noch nicht reif genug. Aus heu-
tiger Sicht kénnte man aber zumindest noch hinzufiigen, dass das Modell der Revolution viel zu
grobschlachtig ist: »Anstatt den Kapitalismus durch Reformen >von oben<zu zihmen oder mittels
eines revolutiondren Bruchs zu zerschlagen, sollte, so der Kerngedanke, der Kapitalismus dadurch
erodiert werden, dass in den Raumen und Rissen innerhalb kapitalistischer Wirtschaften eman-
zipatorische Alternativen aufgebaut werden und zugleich um die Verteidigung und Ausweitung
dieser Raume gekampft wird.« Und dieser Gedanke wird — gegen Engels und Marx — mit Rekurs
auf die Utopie fortgesetzt: »Reale Utopien sind Institutionen, Verhéltnisse und Praktiken, die in
der Welt, wie sie gegenwartig beschaffen ist, entwickelt werden konnen, die dabei aber die Welt,
wie sie sein konnte, vorwegnehmen und dazu beitragen, dass wir uns in dieser Richtung voranbe-
wegen.« Erik Olin Wright, Reale Utopien. Wege aus dem Kapitalismus, Berlin: 2017, S.11.

18 Adorno, Wozu noch Philosophie, S. 472.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

Aussagen iiber Sachverhalte nicht auf die Darstellung des blof gegenwirtig realisier-
ten Wirklichen beschrinken kénnen. Vielmehr sind nur diejenigen Urteile als wahr zu
klassifizieren, die einen (sozialen) Zusammenhang so zu erfassen vermogen, dass er in
seiner Aktualitit und Potentialitit zugleich erscheint.” Dieses Postulat, welches auf dem
Moglichkeitsbewusstsein der Kritischen Theorie fuflt, reproduziert auf der Ebene des
Satzes (Urteils) das Moment der Transzendenz, wie es bereits auf der Ebene des Begriffs
im vorangegangenen Teil expliziert wurde. Begriffliches Denken, das sich in Urteilen
vollzieht, kann nur dann als wahrheitsfihig erachtet werden, wenn das Gegebene so-
wohl in seinen Wirklichkeits- als auch in seinen Mdglichkeitsaspekten ausgesagt wird.

2. Potentialitat der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Vernunft-Geschichte-Ontologie

Mége die Zukunft halten, was die Vergan-
genheit versprach.
Max Weber*®

Reflexionen auf das Verhdltnis von Vernunft und Geschichte sind in jeder Werkphase von
Horkheimer und Adorno prisent. Es wurde von ihnen nur verschieden interpretiert.”
Was an diesen unterschiedlichen Verhiltnisbestimmungen im Folgenden interessiert,
sind die damit verbundenen Hinweise auf den Méglichkeitscharakter des Sozialen. Die
geschichtsphilosophischen und rationalititstheoretischen Implikationen werden ins-
besondere aus der Beschiftigung mit Hegel und Marx gewonnen, gleichwohl lassen sie
sich nicht auf diese Traditionslinie beschrinken.?* Fiir das Méglichkeitsverstindnis in
historischer Perspektive mag es aber ausreichen, den Einfluss dieser Autoren zu be-
riicksichtigen. Riickgriffe auf Kant werden zumindest fiir Adornos Geschichtsdenken
zusitzlich von Belang sein. Ein historisches Méglichkeitsverstindnis, so wird sich am

19 Friedemann Grenz verscharft und, wie mir scheint, verkiirzt diese Wahrheitstheorie: Wahrheit sei
bei Adorno erstens nur noch auf Sachverhalte (und nicht mehr auf Urteile tiber Sachverhalte!) zu
beziehen. Zweitens seien lediglich noch Sachverhalte wahr, die einen richtigen Zustand der Ge-
sellschaftimplizieren: »Wahr sind in seinem Denken nur noch Sachverhalte, und zwar ein eng be-
grenzter Sektor von Sachverhalten; wahr ware der Zustand der Gesellschaft, in welchem das volle
MaR moglicher Herrschaftsfreiheit verwirklicht wére.« Grenz, Adornos Philosophie in Grundbe-
griffen, S. 61.

20  Max Weber, Entwicklungstendenzen in der Lage der ostelbischen Landarbeiter (1894), in: ders.,
Gesammelte Aufsidtze zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Tibingen: 1988, S. 507.

21 Rademacher bezeichnet dies in einem aufgrund von tberbordender Polemik stellenweise nur
schwer zu lesendem Beitrag als »Proliferation von Geschichtstheoremen«. Hans Rademacher, Kri-
tische Theorie und Geschichte (1980), in: Jirgen Naeher (Hg.), Die Negative Dialektik Adornos,
Opladen: 1984, S.131.

22 Alfred Schmidt verweist unter anderem auf die Relevanz von Dilthey fiir die geschichtsphiloso-
phischen Untersuchungen Horkheimers: Alfred Schmidt, Die Kritische Theorie als Geschichtsphi-
losophie, Miinchen, Wien: 1976, S. 49ff. Macdonald geht zusitzlich zu Hegel und Marx intensiver
auf Lukacks und Benjamin ein. Macdonald, »What Is, Is More than It Is«: Adorno und Heidegger
on the Priority of Possibility, S. 58ff.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

207


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Mdglichkeit

Ende des Kapitels zeigen, verweist auf ontologische Schichten des Begriffs der sozia-
len Moglichkeit, die wiederum nur in einer gesellschaftheoretischen Bezugnahme auf
historische Moglichkeiten ihre Relevanz entfalten. Mit und zugleich gegen Horkheimer
und Adorno ist zu konstatieren: Wenn es eine Logik der Geschichte gibt, so fuflt sie auf
einem ontologischen Moglichkeitsverstindnis, was den Gedanken des Andersseinkon-
nens und die Dynamik von Gesellschaft itberhaupt umfasst.”

Wenn mit Hegel realphilosophische Zusammenhinge im Licht der Verniinftigkeit
des Wirklichen und der Wirklichkeit der Vernunft betrachtet werden, so bleibt da-
von auch Geschichtsphilosophie nicht unberiihrt.** Fortan werden geschichtliche Pro-
zesse unter dem Gesichtspunkt ihrer Verniinftigkeit und die Vernunft unter dem Ge-
sichtspunkt ihrer Geschichtlichkeit betrachtet. Marx weicht davon insofern nicht ab,
als die Menschheitsgeschichte als ein Entwicklungsprozess gedeutet wird: Die in der
jeweiligen Epoche gereiften verniinftigen Potentiale streben ihrer Entfaltung entge-
gen. Menschliche Praxis im Allgemeinen, die maf3geblichen politisch-6konomischen
Institutionen im Besonderen entwickeln sich idealiter so, dass dieser Fortgang zugleich
emanzipatorische Errungenschaften zeitigt: Die trostlosen Ketten der jeweiligen Zeit
werden abgeworfen. Sowohl Hegel als auch Marx verfolgen das Erkenntnisinteresse,
die Entfaltung verniinftiger Potentiale im geschichtlichen Prozess darzustellen. Freiheit wird
dabei in einer nahezu emphatisch zu nennenden Weise an die Vernunft innerhalb der-
jenigen Zusammenhinge gebunden, die jeweils interessieren. Mit Hegel werden sogar
noch die vermeintlich zufilligen, zumindest aber entgegen der Absichten der Akteure
bewirkten Resultate als Aktualisierung von emanzipatorischen Moglichkeiten begriffen:
Die List der Vernunft erscheint als Generalisierung der unsichtbaren Hand.”® Am Ende
gelangt der objektive Geist in der philosophischen Betrachtung zu sich selbst, indem
die Vernunft sich gemif ihren historischen Méglichkeiten in Familie, biirgerlicher Ge-
sellschaft und schliefilich im Staat verwirklichen konnte. Freiheit wird dem der eigenen
Zeit entsprechenden Optimum angenihert und in der Idee des Rechts manifest.

Die Differenzen zwischen Hegels spekulativer Geschichtsphilosophie und Marxens
materialistischer Geschichtsauffassung sind vielfiltig. Im Folgenden erwihne ich nur
diejenigen, die mir fiir die weitere Untersuchung relevant erscheinen. Einerseits weicht
Marx mit dem Revolutionsparadigma von Hegel ab. Die interessengeleiteten Revolu-
tionen inmitten »vorgeschichtlicher« Klassengesellschaften werden von Marx so auf-
gefasst, dass die progressiven Krifte aufseiten der Vernunft kimpfen und sich hieran,
so sie denn siegen, emanzipatorischer Fortschritt festmachen lisst.*® Beriicksichtigung

23 Einesolche Logik der Geschichte findet sich, wenn auch nicht unter den Pramissen der Kritischen
Theorie, bei William Hamilton Sewell, Logics of History. Social Theory and Social Transformation,
Chicago: 2005, S. 9ff., S.100ff. und S. 351ff.

24 Zur hegelschen Konzeption der (Rechts-)Philosophie siehe im Ersten Teil der vorliegenden Unter-
suchung Kapitel »11.3.a. Philosophie als ihre Zeit in Gedanken erfasst. Zur Negation des Méglich-
keitsdenkens«.

25  Zur List der Vernunft: Hegel, Vorlesungen liber die Philosophie der Geschichte, S. 49. Zur unsicht-
baren Hand: Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 89 (Anmerkung und Zusatz), S. 346f.

26  »Das Zusammenfallen des Andern[s] der Umstinde und der menschlichen Titigkeit oder Selbst-
veranderung kann nur als revolutionire Praxis gefafit und rationell verstanden werden.« Marx,
Thesen tUber Feuerbach, S. 6 (3. These).

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

finden diejenigen Michte und Prozesse, die letztlich zum Fortschritt beitragen, Epo-
che prigend geworden sind oder werden. Andererseits wird dieses Paradigma gesell-
schaftlicher Antagonismen bei Marx zu einem Schliissel, um den kiinftigen Verlauf der
Menschheitsgeschichte antizipieren zu kénnen: Die postkapitalistische, von der Herr-
schaft des Kapitals befreite Gesellschaft erweist sich als das verniinftige Emanzipati-
onsversprechen seiner Zeit, das nur eingeldst werden kann, wenn die progressive Klasse
zu sich selbst kommt, um die Transformation der Gesamtgesellschaft zu bewirken.*”

Gemeinsam bleibt der idealistischen und der materialistischen Geschichtsbetrach-
tung eine konzeptionelle Engfithrung von Vernunft und Geschichte. Geschichtliche Er-
eignisse, die nicht dem Modell des Fortschritts im Bewusstsein und (damit) der Ver-
wirklichung von Freiheit gehorchen, kénnen schlichtweg ignoriert, als akzidentiell ab-
getan oder letztlich doch in den sinnvollen Gesamtzusammenhang integriert werden:
Geschichte wird als universelle Freiheitsgeschichte konzipiert und geschrieben.?®

Fir Horkheimer und Adorno wird ein an Marx orientiertes Verstindnis von Vernunft
und Geschichte unter anderem deswegen wegweisend, weil die materiellen Aspekte
sozialen Wandels konsequenter als bei Hegel zur Geltung gelangen: Zur Betrachtung
geschichtlicher Zusammenhinge wird die materielle »Basis« maf3geblich. Diese Basis
bildet die Produktion, welche zumindest zum Teil von Vernunft durchwoben ist, wie
Horkheimer betont: »Die menschliche Produktion enthilt stets auch Planmifiges« und
folglich muss »Vernuntft in ihr zu finden sein«.?® Der Produktionsaspekt rekurriert auf
die marxsche Fassung des Materialismus, wonach die Wirklichkeit nicht nur als Objekt,
sondern immer auch subjektiv, als menschliche Titigkeit zu begreifen ist.>*° Ebenfalls
an Marx ankniipfend bestimmt Horkheimer die Vernunft als gesellschaftliche:

»Das Zusammenwirken der Menschen in der Gesellschaft ist die Existenzweise ihrer
Vernunft«.®

Zugleich sei aber diese zumindest partiell verniinftige Praxis den Akteuren selbst ent-
fremdet, denn sie erfahren Geschichte, in die ihr Tun eingelassen ist, nicht als ihre
eigene, sondern als einen fremdbestimmten Prozess, als ein »iibermenschliches Schick-

27  Das Adjektiv »postkapitalistisch« findet sich so nicht bei Marx. Es entspringt gegenwértigen De-
batten iiber die »kommende Okonomie«: Paul Mason, Postkapitalismus. Grundrisse einer kom-
menden Okonomie, Berlin: 2016.

28  Universal wird eine derartige Ceschichte aber nur dann sein, wenn sie sich vom Eurozentrismus
verabschiedet. Vgl. hierzu Susan Buck-Morss, Hegel und Haiti. Fiir eine neue Universalgeschichte,
Berlin: 2011, S.105f.

29  Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 174. Vgl. dazu Marx und Engels: »Die Menschen
[..] selbst fangen an, sich von den Tieren zu unterscheiden, sobald sie anfangen, ihre Lebensmittel
zu produzieren. [..] Was die Individuen also sind, das hangt ab von den materiellen Bedingungen
der Produktion. [..] Diese Geschichtsauffassung beruht also darauf, den wirklichen Produktions-
prozef}, und zwar von der materiellen Produktion des unmittelbaren Lebens ausgehend, zu ent-
wickeln und die mit dieser Produktionsweise zusammenhingende und von ihr erzeugte Verkehrs-
form, also die biirgerliche Gesellschaft in ihren verschiedenen Stufen, als Grundlage der ganzen
Ceschichte aufzufassen«. Marx und Engels, Die deutsche Ideologie, S. 21 und S. 37.

30 Marx, Thesen iiber Feuerbach, S. 5 (1. These).

31 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.177.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

209


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Mdglichkeit

sal«.’” Die bereits verwirklichte Vernunft in den menschlichen Beziehungen und gesell-
schaftlichen Institutionen wird iiberlagert von willkiirlichen Herrschaftsverhiltnissen
und chaotischen Gesetzmifigkeiten® kapitalistischer Okonomie. Hier setzt die Aufga-
be der kritischen Theoretikerin an: Ausgehend von bereits verwirklichter Vernunft in
menschlicher Praxis und gesellschaftlichen Institutionen geht es um die Bewusstwer-
dung bislang nicht verwirklichter Vernunftpotentiale als Voraussetzung fiir diejenigen
Emanzipationsbestrebungen®, die letztlich die »Kontrolle« iiber die bisweilen vom Ka-
pital bestimmte »Wirtschaftsweise und der auf ihr begriindeten Kultur« durch die Ak-
teure selbst bedeuten wiirde.*

Unter dem Gesichtspunkt der Emanzipation zielt auch das Erkenntnisinteresse der
Kritischen Theorie (in ihrer Frithphase) darauf ab, Geschichte ganzheitlich, in Epo-
chen unterteilt, zu begreifen. Dabei wird die von Marx konstatierte Differenz zwi-
schen Wirklichkeit und Vernunft, die noch nicht realisierte Verniinftigkeit, von Be-
lang.* Im Bestreben, diese Differenz zu iiberwinden, sieht sich Horkheimer in Ein-

32  A.aO,S.178.

33 Von chaotischen GesetzmiRigkeiten zu sprechen, kénnte auf den ersten Blick paradox anmuten.
Der Ausdruck ist motiviert von einem marxistischen Okonomieverstindnis, wonach der Kapitalis-
mus zwar anhand allgemeiner Gesetzmafligkeiten erklart wird, aber die Wirtschaft insofern als
»anarchisch«oder »chaotisch« umschrieben wurde, weil sie als Ganze unorganisiert sei und kaum
zu kontrollierende Krisen begiinstige. Der kapitalistischen Okonomie wurde, etwa bei Rosa Lu-
xemburg, die Idee einer Wirtschaftsordnung entgegengehalten, die planmiRig sei, insofern sie
»von der gesamten arbeitenden Cesellschaft bewufit« organisiert und geleitet werde. Rosa Lu-
xemburg, Einfithrung in die National6konomie (1925), in: dies., Gesammelte Werke Bd. 5, Berlin:
1975, S. 587.

34  Wie nahe Habermasin seinem Ansinnen um eine Theorie kommunikativen Handels dieser Unter-
scheidung von praktischer, verwirklichter Vernunft und unverwirklichten Vernunftpotentialen ge-
kommen ist, bedarf einer gesonderten Untersuchung. Die Anmerkung soll vorerst darauf hinwei-
sen, dass erhebliche Anschlussmdéglichkeiten an die urspriingliche »ldee«einer Kritischen Theorie,
die vom Méglichkeitsgedanken dirigiert wird, bestanden und bestehen. Die Theorie des kommu-
nikativen Handelns ist dabei einer der derzeit wohl wirkmachtigsten Ansitze.

35 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.181. Welche paradoxen und gefihrlichen
Konsequenzen damit fir diejenige Cesellschaftsformation einhergehen, die der Kontrolle der
Menschheit unterliegt, hat Theunissen mit dem Ausdruck »Zufallsverhiitung« angedeutet. Die
Moglichkeit einer befreiten Gesellschaft, in welcher der selbstbestimmte Plan regiert, entwickelt
totalitdre Ziige: Radikale Kontingenzunterdriickung fiihrt zu Unfreiheit. Michael Theunissen, Ge-
sellschaft und Geschichte. Zur Kritik der kritischen Theorie, Berlin: 1969, S.14. So wird bei Hork-
heimer die »wahre menschliche Freiheit« in der sozialistischen Gesellschaft gleichgesetzt mit der
»Beherrschung der Natur in und aufder uns durch verniinftigen Entschluf«. Horkheimer, Zum Pro-
blem der Voraussage in den Sozialwissenschaften (1933), S.157. Diese Uberlegungen von Horkhei-
mer aus den 1930er Jahren treten angesichts der Erfahrung totalitarer Gesellschaften zuriick und
erfahren ihre deutlichste Abfuhr in der »Dialektik der Aufklarungx.

36  Siehe zu Marx im Ersten Teil dieser Untersuchung Kapitel »l11.1.a. Handlungsvermégen: individu-
elle Fahigkeiten und externe Befahigungen«. Diese Hinwendung zu Marx geschieht vor dem Hin-
tergrund einer ausfiihrlichen Hegel-Kritik, so beispielsweise Horkheimer: »Die Vernunft [..] ist
bei Hegel affirmativ geworden, bevor noch die Wirklichkeit als verninftig zu bejahen ist. Ange-
sichts der real bestehenden Widerspriiche der menschlichen Existenz, angesichts der Ohnmacht
der Individuen vor denen von ihnen erzeugten Verhiltnissen erscheint diese Losung als private
Behauptung, als Friedensschlu des Philosophen mit einer unmenschlichen Welt.« Horkheimer,
Traditionelle und kritische Theorie, S.178.

14.02.2026, 05:40:01. /dele A



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

klang mit Marx: Maf3geblich wird das Interesse, die »Emanzipation des Menschen aus
versklavenden Verhiltnissen« voranzutreiben; »die geschichtliche Bewegung der Epo-
che« soll »zum Abschlufl kommen«.’” Theorie ist demzufolge ihre Zeit in Gedanken er-
fasst, wenn sie die rationalen Potentiale, wie sie in den Produktionsprozessen partiell
bereits verwirklicht werden konnten, vergegenwirtigt. Sie arbeitet damit auf eine kon-
sequentere Ubereinstimmung von Vernunft und Wirklichkeit hin. Das Ziel, so Horkhei-
mer, sei der »verniinftige Zustand«. Es duflert sich im Interesse der kritischen Theorie,
die »Aufhebung gesellschaftlichen Unrechts« zu beférdern.*® Die Aktualisierung unver-
wirklichter emanzipatorischer Potentiale vollziehe sich aber nicht von selbst, es bedarf
der Aktivierung derjenigen Krifte, welche die Herrschaft des Kapitals iiberwinden und
die verniinftige, befreite und (damals noch) fraglos als sozialistisch zu bezeichnende
Gesellschaft anstreben:

»Die sozialistische Gesellschaftsordnung wird von der Weltgeschichte nicht verhin-
dert, sie ist historisch méglich; verwirklicht wird sie aber nicht von einer der Geschich-
te immanenten Logik, sondern von den an der Theorie geschulten, zum Bessern ent-
schlossenen Menschen, oder iiberhaupt nicht.<*

Auf Verinderung und Realisierung von Freiheit abstellende Praxis wird zum Gegen-
stand der Theorie, welche die Moglichkeiten im historisch gewordenen und deswegen
auch verinderbaren Wirklichen zu heben unternimmt.*® Kritische Theorie kniipft an
den historischen Materialismus an, indem sie ihr »intellektuelle[s] Tun« an die »Idee
einer kiinftigen Gesellschaft als der Gemeinschaft freier Menschen, wie sie bei den vor-
handenen technischen Mitteln moglich ist,« bindet. Sie hat die zu einer »verniinftigen
Gesellschaft hintreibenden Tendenzen« offenzulegen.* Demzufolge sind diejenigen so-
zialen Moglichkeiten, die eine Kritische Theorie zu erfassen gedenket, als historische Mdg-
lichkeiten niher zu bestimmen. Sie fallen nicht vom Himmel einer geschichtsvergesse-
nen Betrachtung der Gegenwart, wie es fiir viele technische oder auch medizinische
Utopien bis heute der Fall ist.** Historische Méglichkeiten beziehen sich auf die Gesell-
schaft als Ganze, auf die je gegebene historische Gesellschaftsformation. Von histori-
schen Moglichkeiten ldsst sich also sprechen, wenn die Potentiale oder Tendenzen der
in einer spezifischen Epoche als maflgeblich sich herausgebildeten Gesellschaftsforma-
tion thematisch werden. Das Gewordensein und die Verdnderbarkeit der Gesamtgesell-
schaft sind erste Hinweise auf die in ihr reifenden Potentiale der kiinftigen Verinde-
rung, die gegebenenfalls auch ihre Uberwindung impliziert. In einer beinahe schon
unertriglichen Allgemeinheit sollen dann die rationalen und deswegen emanzipatori-
schen Potentiale von allen anderen geschieden und entfesselt werden.

37 A.a.0.(Nachtrag), S. 219f.

38 A.a.0,S.190undS. 216.

39  Max Horkheimer, Dimmerung. Notizen in Deutschland (1931/1934), in: ders., Gesammelte Schrif-
ten Bd. 2, Frankfurt a.M.: 1987, S. 344.

40  Mehr hierzu dann auch unten in Kapitel »ll. Stufe 1: Kein Wandel ohne gesellschaftliche Potentia-
le. Ein marxsches Verstandnis von Wirklichkeit und Méglichkeit.

1 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.191.

42 Vgl. zum Beispiel Sascha Dickel, Enhancement-Utopien. Soziologische Analysen zur Konstruktion
des Neuen Menschen, Baden-Baden: 2011.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

m


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Mdglichkeit

Was auf dieser, auf hochstem Allgemeinheitsgrad rangierenden Systemperspektive
ausgesagt werden kann: Die Potentiale und Entwicklungstendenzen in der Mensch-
heitsgeschichte folgen keiner »der Geschichte immanenten Logik«, so Horkheimer.
Zwar entstehen und reifen sie gemif! der marxschen Vorstellung innerhalb der gegebe-
nen Gesellschaft, aber mit ihnen kann keine Entelechie des Sozialen oder gar ein universelles
Geschichtstelos verbunden werden, dementsprechend die Potentiale und Tendenzen au-
tomatisch auf fruchtbaren Boden stiefRen: Die Macht der bestehenden »Verhiltnisse«
kann (muss aber nicht) ihre Verwirklichung verhindern. Der Menschheitsgeschichte
ist keine Logik inhirent, wonach die Verwirklichung der rational-emanzipatorischen
Méglichkeiten im Wirklichen gliicken muss.*

Ahnlich, wenn auch weniger schematisch als Horkheimer, argumentiert Adorno.
Der Geschichte kann nur dann eine progressive Logik oder gar ein Sinn unterstellt wer-
den, wenn sie das unzihlige Leid und die gescheiterten Emanzipationsbemithungen
ausblendet:

»Die Behauptung eines in der Geschichte sich manifestierenden und sie zusammen-
fassenden Weltplans zum Besseren wire nach den Katastrophen und im Angesicht
der kiinftigen zynisch.«**

Adorno hebt gegeniiber einer Kant und Hegel attestierten, alle Abweichungen glattbii-
gelnden oder ignorierenden Konzeption der Universalgeschichte die Diskontinuitit der
Verwirklichung von Freiheit im historischen Prozess hervor:

»Keine Universalgeschichte fiihrt vom Wilden zur Humanitat, sehr wohl eine von der
Steinschleuder zur Megabombe. Sie endet in der totalen Drohung der organisierten
Menschheit gegen die organisierten Menschen, im Inbegriff von Diskontinuitidt.«

Hierbei von einer Diskontinuitit in der Geschichtsbetrachtung unter dem Gesichts-
punkt menschlicher Emanzipation zu sprechen, ist allerdings leidlich untertrieben.
Letztlich fithrt Adorno die Moglichkeit des Scheiterns eines am Ideal der Humanitit
orientierten Prozesses vor Augen. Aus der universalgeschichtlichen Freiheitsmetaphy-
sik, wie Adorno sie Hegel und Marx gleichermafen bescheinigt, ergeben sich gleich
zwei gewichtige Einwinde. Einerseits ist sie gebunden an eine Vorstellung von Totali-
tit, wonach alle mafigeblichen sozialen Tendenzen in der Gesellschaft zu einer unver-
meidlichen historischen Entwicklung verdichtet werden. Andererseits geht mit dieser
»geschichtliche[n] Determination«, die zudem »metaphysisch zufillig« sei, der Blick
auf die »Méglichkeit des Anderen« verloren.* Diese Méglichkeit werde durch Univer-
salgeschichte verdeckt: Die optimistische Erzihlung von der kontinuierlichen Verwirk-
lichung der Freiheit verschleiere nicht nur die Herrschaft des Widerverniinftigen, son-

43 Horkheimers Resiimee endet in dem bekannten Ausspruch: »Solang die Weltgeschichte ihren lo-
gischen Gang geht, erfiillt sie ihre menschliche Bestimmung nicht.« Einige Seiten zuvor erteilt er
optimistischen Geschichtsphilosophien eine Absage und verweist auf die unabgegoltenen Mog-
lichkeiten in der Geschichte: »Unwiderruflich ist in der Geschichte nur das Schlechte: die unge-
wordenen Moglichkeiten, das versaumte Cliick, die Morde mit und ohne juristische Prozedur, das,
was die Herrschaft den Menschen antut.« Horkheimer, Autoritdrer Staat, S. 319 und S. 301.

44  Adorno, Negative Dialektik, S. 314. Dort auch das nachste Zitat.

45 A.a.0O.,S.317.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

dern (was noch viel schlimmer zu sein scheint) verhindere das Denken und Ergrei-
fen von alternativen Moglichkeiten. Die von Adorno konstatierte reale Ohnmacht des
Menschen gegeniiber systemischen Zwingen wird in der Konstruktion geschichtlicher
Notwendigkeit reproduziert, gegen die Einspruch zu erheben einer Donquichotterie
gleichkime, wenn Hegel und Marx in ihrer »Vergottung der Geschichte« das letzte Wort
behielten. Dem Volks- oder vielleicht irgendwann auch einmal Weltgeist unterliegt am
Ende jedes noch so gewitzte Kollektiv — von Individuen ganz zu schweigen.*® Was dann
noch bleibt, ist Einsicht in die Notwendigkeit.*’

Einsicht in die Notwendigkeit bedeutet in der hegelschen Lesart vor allem aber Ein-
sicht in die Notwendigkeit der Gesetze der Natur.*® Wenn hingegen ankniipfend an die
kantische Dualitit einer naturgesetzlichen und einer durch Freiheit bestimmten Kau-
salitit* die historische Dynamik von Gesellschaften gemifs der Kausalitit nach Geset-
zen der Natur aufgefasst wird, verwandelt sich Universalgeschichte in Naturgeschichte.>
Adorno findet sie in Reinform im historischen Materialismus:

»Die Naturgesetzlichkeit der Gesellschaft ist Ideologie, soweit sie als unverdnderliche
Naturgegebenheit hypostasiert wird. Real aber ist die Naturgesetzlichkeit als Bewe-
gungsgesetz der bewufitlosen Gesellschaft, wie es das >Kapital< von der Analyse der

46  Eine »der verhdngnisvollsten Konsequenzen der idealistischen Geschichtskonstruktion« ist nach
Adorno die Diffamierung und das Vergessen des Moglichkeitscharakters geschichtlicher Prozesse:
»Indem namlich alles Wirkliche mit dem Geist gleichgesetzt wird, wird dadurch Méglichkeit und
Wirklichkeit miteinander identifiziert. Nicht nur wird das Wirkliche dem Geist gleichgesetzt, son-
dern der Ceist auch der Wirklichkeit; er verliert schliefilich doch die Spannung zu ihr und wird als
kritische Instanz auf diese Weise kassiert. Und dieser Trend innerhalb des identifizierenden idea-
listischen Denkens der Gleichsetzung von Wirklichkeit und Méglichkeit und der Abschneidung der
Moglichkeit als jenes subjektiven Spannungsmoments, das auf der subjektiven Seite genau dem
entspricht, was auf der objektiven das nichtidentische Seiende ist, der befahigt dann das Denken
dazu, die Moglichkeit zu diffamieren.« Theodor W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von
der Freiheit (Vorlesung 1964/65), Frankfurt a.M.: 2001, S. 100f.

47  Diese Formulierung, welche dank Engels massenhaft kolportiert wurde, sorgt bei werkgetreuen
Hegel-Interpreten immer wieder fir Unbehagen. Bei Engels heifit es: »Hegel war der erste, der das
Verhdltnis von Freiheit und Notwendigkeit richtig darstellte. Fiir ihn ist die Freiheit die Einsicht in
die Notwendigkeit.>Blind ist die Notwendigkeit nur, insofern dieselbe nicht begriffen wird.<Nicht
in der getrdumten Unabhingigkeit von den Naturgesetzen liegt die Freiheit, sondern in der Er-
kenntnis dieser Gesetze, und in der damit gegebnen Moglichkeit, sie planmafig zu bestimmten
Zwecken wirken zu lassen.« Friedrich Engels, Herrn Eugen Dithrings Umwalzung der Wissenschaft
(1878), in: MEW Bd. 20, Berlin: 1972, S.106. Das direkte Hegel-Zitat in dieser Passage von Engels
findet sich hier: Hegel, Enzyklopadie Bd. 1, Zusatz zu § 147. Zur Kritik an der dem Kontext entrisse-
nen Verwendung oder Interpretation der auf Hegel zuriickgehenden Formel von der Einsichtin die
Notwendigkeit im Marxismus vgl. Bernhard Lakebrink, Die Européische Idee der Freiheit. Hegels
Logik und die Tradition der Selbstbestimmung, Leiden: 1968, S. 322.

48  Hegel, Enzyklopiddie Bd. 1, § 104, Zusatz 1.

49  Pate fiir diese Dualitat ist die dritte Antinomie: Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 472ff.

50 Naturgeschichte, die Adorno nicht als Geschichte einer auflermenschlichen Natur, sondern als
menschliche Geschichte fasst, ist ein d&quivokes Konzept. lhm werde ich nicht umfassend nachge-
hen, nur die fur den Méglichkeitsgedanken relevanten Aspekte herausgreifen. Vgl. Breitenstein,
Die Befreiung der Geschichte, S. 120ff.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

23


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Mdglichkeit

Warenform bis zur Zusammenbruchstheorie in einer Phinomenologie des Widergeis-
tes verfolgt. Der Wechsel der jeweils konstitutiven 6konomischen Formen vollzog sich
gleich dem der (iber die Jahrmillionen hochkommenden und aussterbenden Tierar-
ten.<

Diese Konzeption der Geschichte als Naturgeschichte sei, so Adorno, wahr und falsch
zugleich. Thre Wahrheit schopft sie aus den wirksamen (6konomischen) Bewegungs-
gesetzen; falsch wird sie, sobald diese Gesetze den Schein des Unvermeidlichen, Na-
turgesetzen gleich, annehmen. Geschichtskonzeptionen, welche in der Retrospektive
soziale Verinderung gemif} solchen Gesetzmifligkeiten beschreiben, werden ideolo-
gisch. Sie scheinen dem menschlichen Zugriff enthoben und deswegen unvermeid-
lich zu sein. Nichtnaturhafte Geschichtsdeutung miisste demgegeniiber mit den vorge-
schichtlichen, selbstlaufenden Gesetzmifligkeiten brechen, um dem Naturhaften und
Immergleichen zu entrinnen. Das wire die »Befreiung der Geschichte«: als Befreiung
vom »Schein naturgesetzlicher Eigendynamik und Fatalitit« des historischen Prozes-
ses.”

Die von Adorno verfolgte »Negativitit der Naturgeschichte« soll diese Befreiung be-
werkstelligen. Der Schliissel besteht im Moglichkeitsdenken. Allerdings soll Kritische
Theorie nicht nur prospektiv Moglichem, den unverwirklichten Potentialen in der Ge-
genwart, auf die Schliche kommen. Kritische Geschichtsbetrachtung bedeutet auch,
die in der Vergangenheit ersichtlichen Alternativen zum historischen Verlauf zu be-
riicksichtigen. Das Unabgegoltene, das womdglich in den Zeitliuften zerrieben oder
unterdriickt worden ist, soll ebenso erschlossen werden. Sie hat also hierfiir nicht nur
— wie Marxens gallischer Hahn - auf eine glorreiche Zukunft oder — wie Benjamins
Engel — auf ein Anwachsen von Leid, auf die Katastrophen und auf die Triimmer des
zivilisatorischen »Fortschritts«®> zu verweisen. Auch das Andere, die alternativen, aber
unverwirklichten Méglichkeiten im Vergangenen sind zu rekonstruieren:

»Das Tiefste, was vielleicht Deutung dem Geist (iberhaupt verspricht, ist, dafs sie uns
dessen versichert, dafd das was ist nicht das letzte ist — oder vielmehr das ist, was
nicht nur das ist, als was es sich gibt. Man kénnte also sagen, daf die Negativitit der
Naturgeschichte — indem sie immer an den Phinomenen das aufdeckt, was sie hat-
ten werden kdnnen — die Mdglichkeit der Phinomene festhalt gegeniiber dem blofen
Sein, das sie vertreten.<**

Geschichtsdeutung, die als negative Naturgeschichte auftritt, zeigt an, wie das, was
hitte werden konnen, in Gegenwart und Zukunft hineinzuwirken vermag: Wir ver-
sichern uns der Potentialitit im Gegenwirtigen anhand der unverwirklichten Mog-

51 Adorno, Negative Dialektik, S.349. Wie sehr Adorno hier an Marx ankniipft, kann folgendes Zitat
anzeigen: »Weniger als jeder andere kann mein Standpunkt, der die Entwicklung der 6konomi-
schen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen Prozefd auffalt, den einzelnen ver-
antwortlich machen fiir Verhiltnisse, deren Geschépf er sozial bleibt, sosehr er sich auch subjektiv
Uber sie erheben mag.« Marx, Das Kapital Bd. 1, S.16 (Vorwort zur ersten Auflage).

52 Breitenstein, Die Befreiung der Geschichte, S. 271.

53  Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte (1940/1942), in: ders., Gesammelte Schriften
Bd. I.2, Frankfurt a.M.: 1991, IX, S. 697f.

54  Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S.194.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

lichkeiten im Vergangenen. Einerseits wichst hierdurch das Gespiir fiir den Moglich-
keitscharakter des Sozialen iberhaupt. Andererseits soll deutende Geschichtsbetrach-
tung auch unerfiillte Emanzipationsbestrebungen oder - je nach Erkenntnisinteresse
— gescheiterte reaktionire Bewegungen vergangener Zeiten beleuchten, um von dort
aus Reflexionen wiber ihren Gehalt und ihre Wirkmacht im Gegenwirtigen anzustel-
len. Diesbeziiglich beachte man am letzten Zitat allein, wie die Zeitformen der Verben
wechseln: Vergangenheit und Gegenwart verschrinken sich im Gedanken des Anders-
seinkonnens. Solche Deutung der Geschichte kann das zu Begreifende nicht aus einem
Guss darlegen. Gedeutete Geschichte resultiert aus Konstellationen einer von Wider-
spriichen, von gescheiterten Kimpfen und von verhinderten Katastrophen durchwobe-
nen Vergangenheit. Sie ist von Moglichkeiten erfillt.

Wenn demgegeniiber Geschichte als ein schier unabwendbares, gar notwendiges
Geschehen betrachtet wird, verkiimmert ein historisches Bewusstsein, das die Vergan-
genheit in ihrer Moglichkeitsstruktur hitte erfassen konnen: Ein Blick auf das, was
hitte auch werden konnen. Ein historisches Moglichkeitsbewusstsein weist nicht nur
geschichtsphilosophische Ansitze mit teleologischen Ambitionen zuriick, sondern rich-
tet sich auch gegen geschichtswissenschaftliche Stromungen, die historische Zusam-
menhinge einzig als dasjenige zu begreifen intendieren, was geschah. Ansonsten wiir-
de geschichtliche Erkenntnis immer nur eine Erkenntnis des Vergangenen unter dem
Aspekt seiner gewesenen Wirklichkeit bedeuten. Solche faktizistische Retrospektivitit
fufdt auf einer als positivistisch klassifizierten Erkenntnistheorie, wie sie etwa Leopold
von Ranke, dem Begriinder der modernen Geschichtswissenschaft, bescheinigt wird.>
Retrospektiv-positivistische Geschichtswissenschaft wird damit aus zweierlei Griinden zum
Gegenstand der Kritik: Einerseits ist sie konsequent riickwirtsgewandt, blendet also
die Dimension des Zukiinftigen als ein wissenschaftlich Irrelevantes aus. Andererseits
legt sie in ihrem Anspruch, zu »zeigen, wie es eigentlich gewesen«* ist, einen Fakten-
Fetischismus an den Tag, der die in jeder historischen Situation vorhandenen Alterna-
tiven verdeckt. Die Fokussierung des Geschichtlichen in seinem So-und-nicht-anders-
Sein versperrt den Blick auf die unverwirklichten historischen Potentiale — seien sie
emanzipatorischer oder regressiver Natur. Webers Rekurs auf den Begriff der objek-
tiven Moglichkeit fillt dieser Kritik ebenfalls anheim, weil die Alternativen zum tat-
sichlichen Verlauf des historischen Prozesses immer nur als Gedankenexperiment, rein
methodisch und unter Laborbedingungen eruiert werden kénnen.*” Wer das Vergange-
ne primir als kausales und faktenbasiertes Geschehen begreift, wird gegenwirtige und
kiinftige Alternativen zum jeweils Bestehenden nicht hinreichend beriicksichtigen kon-
nen. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als etwas Gestaltbares, Multi-Optionales
und deswegen Unabgeschlossenes zu verstehen, lisst sich dann nur schwerlich ausbil-

55 AaO,S.17.

56  Leopold von Ranke, Geschichten der romanischen und germanischen Volker von 1494 bis 1514, in:
ders., Simtliche Werke Bd. 33/34, Leipzig: 1874, S.7.

57  Vgl. hierzu Kapitel »Ill.2. Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung. Weber und der Begriff
der objektiven Moglichkeit in den Sozialwissenschaften«im Ersten Teil der vorliegenden Untersu-
chung.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

215


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Mdglichkeit

den.*® Zum positivistischen Geschichtsverstindnis verhilt sich der philosophische Ge-
danke also kontrir: Sein Telos, so Adorno, sei das »Offene und Ungedeckte«.”® Dieses
Telos wird beim Verstindnis sozialer Zusammenhinge relevant, sofern es zur Artiku-
lation von Alternativen zum tatsichlichen Verlauf beitrigt, zumindest aber Einspruch
gegen Notwendigkeitsnarrative motiviert.

Mit der Kritik an der Naturgeschichte wird zwar das Ende der optimistischen Ge-
schichtsphilosophie proklamiert®, aber es wire verfehlt, fortan geschichtliche Ereignisse
gemif} einer Regressionsthese von Vernunft und Freiheit zu deuten. Wie sich die Ver-
gegenwirtigung der Massenverbrechen in den 1940er Jahren auf das Denken sozialer
Moglichkeiten auswirkte, werde ich im dritten Abschnitt besprechen. Vorerst ergibt
sich folgender Befund fiir das Denken von Geschichte nach dem Ende ihrer optimisti-
schen Konzeptualisierung: Kritische Theorie begreift Geschichte als das nach vornhin
Offene, nicht vollends Vorherbestimmte und deswegen Verinderbare.®* Diese beding-
te, durch die je konkrete Wirklichkeit begrenzte Offenheit hat keineswegs zur Folge,
sich ihr gegeniiber interesselos zu verhalten: Der Imperativ »Nie wieder Auschwitz!«
erfordert eine moglichst prizise Perspektive auf die Zukunft, um sowohl die freiheits-
verbiirgenden als auch die regressiven Erfahrungen und Potentiale bewusst und sie zur
Grundlage entsprechender gesellschaftspolitischer, wissenschaftlicher und kultureller
Aktivititen werden zu lassen.®

Die Idee einer Kritischen Theorie bleibt in allen Werkphasen bei Horkheimer und
Adorno von der Méglichkeit emanzipatorischen Fortschritts beseelt. Sie verfihrt dabei retro-
spektiv und prospektiv zugleich, insofern einerseits unabgegoltene, in ihrer Verwirk-
lichung gehemmte oder unverwirklichte Potentiale vergangener Zeiten und anderer-
seits Moglichkeiten des Neuen entschliisselt werden sollen. Die eigene Zeit auf den

58  Lothar Knatz, Melancholie und Kritik. Zu Adornos Geschichtsphilosophie, in: ders. et al. (Hg.), Le-
ben und Geschichte. Studien zur deutschen Geistesgeschichte des19. und 20. Jahrhunderts, Wiirz-
burg: 2008, S.146. Diesen Moglichkeitsansatz in der Retro- und in der Prospektive hatjingst auch
Thomas Piketty hervorgehoben: Thomas Piketty, Die Ideologie der Ungleichheit, in: Blatter fiir
deutsche und internationale Politik, 65. Jahrgang, Heft 4: 2020, S. 50f.

59  Adorno, Negative Dialektik, S.31. Dazu passt die Anmerkungen Adornos, dass er dazu tendiere,
den Ausdruck des »Offenen«als einen Schliisselbegriff Kritischer Theorie zu erachten: Theodor W.
Adorno, Philosophische Elemente einer Theorie der Gesellschaft (Vorlesung 1964), Frankfurt a.M.:
2008, S.135.

60 Hierzu siehe oben die Einleitung, Abschnitt 2.b.

61 Zumindest wird dies fiir diejenige Phase, die Marx als »Vorgeschichte« bezeichnet hat, zugestan-
den. Bemerkenswert mechanistisch wirkt folgende Einlassung des jungen Horkheimer, der 1933
auf einem Soziologenkongress in Genf die Offenheit der gesellschaftlichen Fortentwicklung auf
die irrationalen Momente des Sozialen zuriickgefiihrt hat: »)a, es laft sich [..] das Gesetz formu-
lieren, dafd mit steigender Veranderung dieser Struktur [gemeint ist die Struktur der Gesellschaft,
G.G.]im Sinne einheitlicher Organisation und Planung auch die Voraussagen einen héheren Grad
von Sicherheit gewinnen werden.« Die planende, naturbeherrschende Vernunft miisse lediglich
gesellschaftlich wirksamer werden, damit die »Unsicherheit in den soziologischen Urteilen tiber
die Zukunft« abndhme. Horkheimer, Zum Problem der Voraussage in den Sozialwissenschaften,
S.116.

62  »Hitler hatden Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategorischen Imperativ aufge-
zwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten, dafd Auschwitz nicht sich wiederhole, nichts
Ahnliches geschehe.« Adorno, Negative Dialektik, S. 358.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

Begriff zu bringen, setzt ein Verstindnis der Wirklichkeit voraus, das auf ihr mogliches
Anderssein verweist. Solche Wirklichkeitserkenntnis vollzieht sich in Konstellationen.
Der dynamischen Technik namens Konstellation entspricht die Dynamik des Wirkli-
chen. Indem Philosophie zur Dynamisierung der Wirklichkeitsbetrachtung beitrigt,
zeigt sich die im letzten Kapitel skizzierte Doppelgestalt ihrer Aktualitit. Zum einen
driicke sie sich im Denken der eigenen Zeit als der zu entschliisselnden geschichtlich
gewordenen Wirklichkeit aus, zum anderen entfaltet Philosophie damit ihre spezifi-
sche Wirksamkeit: In der Erschlieffung der Wirklichkeit wird zugleich die Méglichkeit
ihrer Verinderung ersichtlich.

Allerdings ist ein direkter Zugriff auf das Mogliche im Wirklichen oftmals verstellt.
Kritik der Wirklichkeit meint dann eben auch, dieses Allgemeine - die historischen
Moglichkeiten - in seiner Negativitit zu begreifen: als Negation der bestehenden Ver-
hiltnisse, die in ihrer Totalitit gemif} dem populiren Urteilsspruch aus den »Minima
Moralia« als das Unwahre erachtet werden.®

Reflexionen auf die Historizitit oder Zeitlichkeit menschlicher Praxis und Theorie
umfassen auch bei Horkheimer und Adorno sozialphilosophische Grundbestimmun-
gen. Sie betreffen den Wirklichkeits- und Moglichkeitsstatus der Erkenntnisgegenstin-
de - subsumiert unter dem Terminus »Gesellschaft«. Auch wenn der Begriff der Onto-
logie insbesondere bei Adorno keinen guten Stand hat, verfihrt Kritische Theorie onto-
logisch, sofern sie ihre Erkenntnisgegenstinde mit den Grundbegriffen der Wirklich-
keit und der Méglichkeit aufschliisselt. Man denke wieder an die Kernaussage Adornos:
Weil das, was ist, sich dndern lisst, »ist« das, was ist, nicht alles.* Hierbei wird weder
auf biologische Zusammenhinge noch auf physische Gesetzmafligkeiten abgestellt. Die
ontologisch fundierte Verinderbarkeitsemphase bezieht sich auf menschliche Sachver-
halte. Sofern die Kritische Theorie auf Prinzipien und Strukturen zuriickgreift, die fiir
die menschlichen Angelegenheiten charakteristisch sind, lisst sich von einer sozialon-
tologischen Betrachtungsweise sprechen. Aussagen iiber vergesellschaftete Individuen,
Institutionen oder Ordnungen, die auf Kontingenz, Verinderbarkeit, Vermogen, Macht
und Freiheit rekurrieren, weisen zumindest eine ontologische Grundierung auf. Dies
wird bei Adorno kaum deutlicher als in einer soziologischen Sentenz, die bezeichnen-
derweise um Hegel kreist:

»Was eine Gesellschaft ist und was die traditionelle Metaphysik geneigt wére, als ihr
>Seinc zu hypostasieren, ist eben das, was zum Besseren oder Schlimmen sie weiter-
treibt. Ihr partikulares So-und-nicht-anders-Sein widerspricht ihrem eigenen Begriff
[..]. Ordnung als eine mit den lebendigen Subjekten nicht identische, kurz das als
ewig und unveranderlich Cesetzte definiert ihr dynamisches Wesen; die Idee von Ver-
s6hnung im richtigen gesellschaftlichen Zustand ware mit Ordnung als dem Inbegriff
auferlegter Gesetze so wenig vereinbar wie mit einem Fortschritt, der, nach Kafkas
Wort, iiberhaupt noch nicht stattgefunden hat und der, solange er der gesellschaft-

63  Adorno, Minima Moralia, Aph.29,S. 55.Vgl. auch Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt,
S.324.

64  Vgl. hierzu meine Ausfithrungen zu Beginn des Zweiten Teils: »Vorbemerkung: Méglichkeit — ein
verborgener Grundbegriff der Kritischen Theorie?«.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

7


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Mdglichkeit

lichen Ordnung immanent bleibt, immer zugleich auch seine eigene Verneinung ist,
die permanente Regression.«*

Zum »Sein« von Gesellschaft zihlt ihre Dynamik. Doch was dieses Sein bedeutet, kann
immer nur in historischen Konstellationen erschlossen werden. Die Verinderbarkeit
der (bisherigen) Gesellschaften ist bezogen auf das Herrschaftsgefiige, das ihre Form
bestimmt; das »dynamische Wesen« lebendiger Subjekte konstituiert einerseits die Dy-
namik einer jeden Gesellschaft, wird aber zugleich definiert und damit begrenzt durch
die jeweilige soziale Ordnung, in welche die Subjekte eingebunden sind. Gesellschaft
als etwas wesentlich Dynamisches zu verstehen, mutet ontologisch an und bildet eine
Grundlage fiir die Rede von »sozialer Moglichkeit«. Der Begriff der sozialen Moglichkeit
resultiert aus dem Moglichkeitscharakter von Gesellschaft itberhaupt.

Vielen Uberlegungen der Kritischen Theorie liegt eine Prozessontologie zugrunde.
Vorginge des »Werdens« kénnen substanzontologisch aufgefasst oder im Rahmen einer
relationalen Ontologie erklirbar werden. Demgegeniiber zeichnen sich prozessontolo-
gische Ansitze dadurch aus, dass sie die Transformierbarkeit und Transformation als
etwas allen Verhiltnissen und Dingen Wesentliches setzen.®® Im Kern weist diese So-
zialontologie also auf die Prozeduralitit ihrer Erkenntnisgegenstinde hin. In der Folge
von Hegel und Marx wird »diec moderne Gesellschaft insofern als wesentlich prozessual
begriffen, als ihr Sein nur durch und tiber die ihr mafigeblichen Widerspriiche, Verin-
derungen und Tendenzen erschlossen werden kann. Kritische Theorie richtet ihr Au-
genmerk auf soziale Antagonismen und Transformationen. Sie anerkennt die Prozesse
und das moglicherweise zu Werdende als gleichberechtigte Untersuchungsgegenstin-
de: Thr Wirklichkeitsstatus ist nicht geringer als der von manifestierten Macht- oder
Rechtsverhiltnissen.®” Wurde von Aristoteles bis Hegel eine Priorisierung der Wirk-
lichkeit (Energeia) vor der Mdglichkeit (Dynamis) behauptet®®, so wird diese Vorrang-
stellung im Gefolge von Marx infrage gestellt. Das Erkenntnisinteresse der Kritischen
Theorie richtet sich nicht nur auf das, was aktual ist, sondern eben auch auf das, was
sich in den realen Veranderungen und Tendenzen zeigt und (noch) nicht ist. In Ankniip-
fung an die zuletzt zitierte Passage von Adorno heifdt dies: Das, was die Gesellschaft
zum »Besseren« oder »Schlimmenc treibt, »ist« ihr Sein. Moglichkeitsanalysen konnen
rein systemimmanent geschehen, miissen es aber nicht: Das Sein der Gesellschaft kann
auch so verfasst sein, dass es iiber sie selbst hinaustreibt. Worin aber die jeweiligen
Dynamiken und Tendenzen bestehen, bleibt gemif dieser minimalistischen Ontologie
unzureichend unterbestimmt. Eine inhaltsvollere Bestimmung des Seins der jeweili-

65 Adorno, Uber Statik und Dynamik als soziologische Kategorien (1961), S. 229.

66  In Reinform mogen diese idealtypischen Konstruktionen kaum vorkommen, meist wird eine Mix-
tur vorliegen. Renault sieht insbesondere im Bereich der Gesellschaftstheorien relationale oder
prozessuale Ontologien am Werke. Vgl. Renault, Critical Theory and Processual Social Ontology,
S. 23ff.

67  Renault spricht von einer Ontologie, welche nicht nur bestehende soziale Beziehungen und Tat-
sachen, sondern auch transformativen Prozessen ein umfassendes Wirklichsein (»fully reality«)
einraumt. A.a.0,, S. 30.

68  Siehe hierzu die Ausfithrungen im Kapitel tiber Aristoteles im Ersten Teil der vorliegenden Unter-
suchung: Kapitel .2.b. Ontologische Realméglichkeit und Wirklichkeit.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

gen Gesellschaft ergibt sich nur aus historischen Konstellationen und soziologischer
Expertise.®” Das Sein einer Gesellschaft zeigt sich in ihren historischen Méglichkeiten.

Das so entwickelte Verhdltnis zwischen Ontologie und Geschichte konnte angesichts tra-
ditioneller Entgegensetzungen irritieren: Ontologie als Wesensschau scheint den his-
torischen Prozessen vorgelagert, ihnen enthoben. Aus diesem Grund werden auch bei
Adorno in der »Negativen Dialektik« traditionelle Varianten von Ontologie kritisiert.”
Von Belang sind insbesondere drei Aspekte, die er als veraltet erachtet.” (1) Ontolo-
gie als Invariantenlehre eruiert unverinderliche Wesensmerkmale und richtet sich auf
das Immergleiche und Bleibende. Sie ignoriert geschichtliche Prozesse. (2) Ontologie
rechtfertigt das Bestehende, indem sie das, was sie als bislang unverinderlich heraus-
stellt und auf dem das Bestehende fufit, als unverdnderbar verklirt. (3) Ontologie als
Ursprungsphilosophie fithrt das Seiende auf unverriickbare Prinzipien oder Griinde
zuriick, hinter denen die Verschiedenheit, Vielschichtigkeit und Unverfiigbarkeit des
Besonderen verblasst, also dem Identititsdenken anheimfallen. Die Kritik »der« tradi-
tionellen Ontologie unter diesen drei Hinsichten miindet in Uberlegungen, mit denen
eine Historisierung und Dynamisierung des »Seienden insofern es seiend ist«, einher-
geht: Die Entgegensetzung von Ontologie und Geschichte sowie von Immergleichem
und Verinderbarem wird damit unterlaufen.” Diese dynamische und kritische Onto-
logie ist anschlussfihig an gegenwirtige Uberlegungen. Was sich etwa mit Ian Hacking
zeigen lisst: Unsere allgemeinen Annahmen iiber Gegenstinde dndern sich, weswegen
Hacking fiir einen »dynamischen Nominalismus« plidiert.” Ontologie kann demzufol-
ge nicht als eine Wesensschau verstanden werden, die sich auf Immergleiches versteift
- und damit den Blick auf das Veranderbare und Andere ausgrenzt. Die Kritische Theo-
rie der Gesellschaft weist solche dynamisch-ontologischen Facetten auf, wenn sie dem

69 Demgegeniiber war Georg Lukacs in seinen Uberlegungen zur Sozialontologie etwas bestim-
mungsfreudiger. In Auseinandersetzung mit Nicolai Hartmann entwickelt auch er einen Begriff
der gesellschaftlichen Moglichkeit. Kritisch greift Lukacs aristotelische Motive auf, um die Veran-
derbarkeit des Sozialen und den Méglichkeitscharakter des gesellschaftlichen Bewusstseins onto-
logisch zu fundieren. Dabei wird die Zentralkategorie der Arbeit bemiiht. Sie wird zur Transforma-
tionskategorie schlechthin. Vgl. Georg Lukacs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Zweiter
Halbband (1971), in: ders., Werke Bd. 14, Neuwied: 1986, S. 39ff.

70  Vgl. das Kapitel »Verhiltnis zur Ontologie, in: Adorno, Negative Dialektik, S. 69ff.

71 Diese Aspekte hat Tobbicke herausgearbeitet: Tobbicke, Negative Dialektik und kritische Ontolo-
gie, S.18ff.

72 Siehe hierzu auch die frithe Arbeit von Marcuse zu Hegel, die sich explizit mit ontologischen Fra-
gen auseinandersetzt und etwa die hegelsche Vorstellung hervorhebt, wonach das Sein der Wirk-
lichkeit als Bewegtheit zu fassen sei. Herbert Marcuse, Hegels Ontologie und die Theorie der Ge-
schichtlichkeit (1932), in: ders., Schriften Bd. 2, Springe: 2004, S.116ff. Aufschlussreich ist auch:
Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesellschaftstheorie
(1941), in: ders., Schriften Bd. 4, Springe: 2004, S. 212f.

73 »Das Universale ist nichts Zeitloses, sondern etwas Historisches. Das Universale und was darunter
fallt [..] werden geformt und verdndert, wahrend das Universale zum Vorschein kommt. Mit Bezug
auf diesen ProzeR habe ich von dynamischem Nominalismus gesprochen, denn das Entstehende
wird dabei eng mit der historischen Dynamik des Benennens und des anschlieRenden Gebrauchs
des Namens verkniipft.« Hacking, Historische Ontologie, S. 37.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

219


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Mdglichkeit

»unmoglichen Objekt«™ namens Gesellschaft ein »Sein« zuweist, das nicht nur in seiner
Bestimmung formbar und verinderlich ist. Vielmehr wird das »Sein« der Gesellschaft
in ihrer Veranderbarkeit erachtet.

In Hinblick auf den Begriff der Moglichkeit wiederum bedeutet das zweierlei. Ers-
tens ist auch dieser Begriff verdnderlich und verinderbar. Zwar gehen in ihn — im Sin-
ne einer Minimalontologie™ — gewisse allgemeine Vorstellungen iiber die Beschaffen-
heit von sozial Méglichem gemif} den Begriffen der Kontingenz, des Vermdgens und
der Macht ein. Aber diese Bestimmungen unterliegen einer historischen Dynamik: Die
theoretische Leistungskraft und praktische Relevanz des Moglichkeitsbegriffs dndern
sich in den Zeitliuften. So kommt auch diesem Begriff ein »Zeitkern« zu.”® Zweitens
erlangt dieser Grundbegriff eine zentrale Rolle zum Verstindnis des »Seins« von Gesell-
schaft iiberhaupt. Moglichkeit erweist sich somit nicht nur als eine Vorstellung, die im
Begriff des Begriffs”” enthalten, sondern auch im Begriff der Gesellschaft fest verankert
ist. Diese Verankerung resultiert aus der Verinderbarkeit des gesellschaftlichen Seins:
Das Sein von Gesellschaft besteht in ihrem Andersseinkinnen.

3. Kritik-Aktualitat-Potentialitat. Konturen eines Begriffs
der sozialen Mdglichkeit

Das Bestehende kann einzig der begreifen,
dem es um ein Mogliches und Besseres zu
tun ist.

Theodor W. Adorno”

Das Andersseinkénnen gesellschaftlicher Zusammenhinge zeigt sich an ihren Potentia-
len. Potentialititsargumente finden gegenwirtig breite Anwendung, sei es in der Ethik
— etwa in Bezug auf die Wiirde menschlicher Embryonen - oder sei es im Recht — etwa
in einer Entscheidung des deutschen Bundesverfassungsgerichts iiber einen Verbotsan-
trag einer verfassungsfeindlichen Partei.” Aus dem aktiven Potential einer Entitit oder

74 Oliver Marchart, Das unmogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft,
Berlin: 2013, S. 13.

75  Vgl. hierzu meine Uberlegungen im Ersten Teil dieser Untersuchung in Kapitel ».3. Zum Zusam-
menhang von logischer Moglichkeit, Realméglichkeit und Wirklichkeit«.

76  |hmist der dritte Abschnitt des Zweiten Teils dieser Untersuchung gewidmet.

77  Das war das Resultat des erkenntnistheoretischen Abschnitts im Zweiten Teil der vorliegenden
Studie, Kapitel »1.3. Kritik der Affirmation begrifflich tradierter Gehalte: Dynamische Begriffe und
ihr transzendierendes Potential«.

78  Theodor W. Adorno, Eine Stitte der Forschung (1941), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 20.2,
Frankfurt a.M.: 1997, S. 601.

79  Zur Schutzwirdigkeit menschlicher Embryonen vgl. Dieter Birnbacher, Wie Uiberzeugend ist das
Potentialititsargument?, in: Jahrbuch fir Wissenschaft und Ethik, Bd. 11: 2006, S. 327ff. Das Bun-
desverfassungsgericht hat in seiner ablehnenden Entscheidung des NPD-Parteiverbotsantrags
ebenfalls ein Potentialititsargument vorgestellt, das entscheidend dafiir war, eine vom Gericht
als verfassungsfeindlich eingestufte Partei trotzdem nicht zu verbieten: »Ob ein ausreichendes
Maf an Potentialitat hinsichtlich der Erreichung der von einer Partei verfolgten Ziele besteht, ist
im Rahmen einer wertenden Gesamtbetrachtung festzustellen. [...] Erforderlich ist, dass sich ein

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

sozialen Gruppe und unter Beriicksichtigung geltender normativer Standards wird auf
den Umgang mit ihr geschlossen. Allgemeiner formuliert: Die Regulierung der sozialen
Wirklichkeit findet auch unter dem Gesichtspunkt ihrer Moglichkeiten statt. Potentia-
lititsargumente, wie sie in deskriptiven oder priskriptiven Urteilen zur Geltung gelan-
gen, sind so gesehen kein Spezifikum einer Kritischen Theorie. Worin besteht aber nun
ein ihr addquates Moglichkeitsdenken?

Im Folgenden sollen diejenigen Spezifika zusammengefasst werden, die in den vor-
angegangenen Abschnitten dargelegt worden sind. Sie sollen so konfiguriert werden,
dass sie dem >Kerngeschifts, der Kritik der Wirklichkeit, entsprechen: Kritik erffnet zum
Bestehenden alternative Mdglichkeiten, sofern kritische Urteile nicht unentwegt Aporien
produzieren. Kritik ist darauf gerichtet, das Wirkliche im Lichte seiner Moglichkeiten
zu betrachten, sofern der Moglichkeitsraum nicht vollends verstellt ist. Kritik entwi-
ckelt dabei ein Interesse an denjenigen Potentialen, die eine Verdnderung des status quo be-
wirken. Sie richtet sich — und darauf verweist das Zitat am Anfang des Kapitels — auf
diejenigen Potentiale und Moglichkeiten, welche auflerdem besser wiren als das, was
ist. Der Moglichkeitsgedanke wird demzufolge flankiert von einer sachten, bisweilen
bewusst unterbestimmten Vorstellung vom »Besseren«, wie sie etwa in idealistischen
und materialistischen Strémungen emphatisch mit dem Freiheitsgedanken verbunden
wird — eine Freiheit, die erst unter Verhiltnissen zu realisieren wire, welche der Wa-
renférmigkeit des Sozialen und der Herrschaft des Kapitals entronnen sind. Prospek-
tives Moglichkeitsdenken hat demzufolge ein Interesse, die progressiven Potentiale zu
heben und eventuell sogar Wege ihrer Realisierung aufzuzeigen. Doch, und das wird
unter anderem an den sozialwissenschaftlichen Untersuchungen des Instituts fiir So-
zialforschung in den spiten 1930er und den 1940er Jahren ersichtlich, miissen ebenfalls
diejenigen Tendenzen erschlossen werden, die dem »Besseren« nicht nur im Wege ste-
hen, sondern es zu verunméglichen drohen: Totalitire Entwicklungen der eigenen Zeit
werden dabei ebenfalls in ihrem Wirklichkeits- und Méglichkeitscharakter darzustel-
len sein.®® Prospektives Moglichkeitsdenken hat sich deswegen auch den regressiven
Potentialen der Wirklichkeit eingehend zu widmen, zumal die Vorstellung eines »bes-
seren Moglichen« verdeutlicht wird in der Bewusstwerdung dessen, was ihm radikal
zuwiderliuft:

»Durch die Auflage des Positiven wird Kritik von vornherein gezihmt und um ihre
Vehemenz gebracht. [...] Der kollektive Zwang zu [..] Positivitat [..] hat mittlerweile

hinreichendes Maf$ an konkreten und gewichtigen Anhaltspunkten ergibt, die den Rickschluss
auf die Moglichkeit erfolgreichen Agierens der Partei gegen die Schutzgiiter des Art. 21 Abs. 2 Satz
1 GG rechtfertigen. Dabei sind sowohl die Erfolgsaussichten einer bloRen Beteiligung der Partei
am politischen Meinungskampf als auch die Moglichkeit einer Durchsetzung der politischen Zie-
le der Partei mit sonstigen Mitteln in Rechnung zu stellen.« Das Gericht befand, dass dieses Maf}
nicht erfillt und deswegen der Verbotsantrag unbegriindet sei. BVerfG, Urteil des Zweiten Senats

vom 17.Januar 2017, — 2 BvB 1/13 — Rn. 587.
80 Inder Selbstbeschreibung des Instituts aus dem Jahr 1941 erwdahnt Adorno Forschungen zum Zu-

sammenbruch der Weimarer Republik, zum Antisemitismus, zur Kulturindustrie und zur Biirokra-
tie. Adorno, Eine Stitte der Forschung, S. 602. Zum Moglichkeitsdenken angesichts einer Regres-
sion der Aufklarung siehe ausfiihrlicher unten im dritten Abschnitt die Kapitel zur zweiten und
dritten Stufe des Moglichkeitsdenkens.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

22


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Mdglichkeit

gerade die erfafdt, die sich in schroffstem Gegensatz zur Gesellschaft meinen. Nicht
zuletzt dadurch ordnet ihr Aktionismus dem herrschenden gesellschaftlichen Trend
so sehr sich ein. Dem entgegenzusetzen ware, in Variation eines beriihmten Satzes
von Spinoza, dafs das Falsche, einmal bestimmt erkannt und prazisiert, bereits Index
des Richtigen, Besseren ist.«®"

Wenn es eine Tendenz gibt in der Entwicklung der Kritischen Theorie bei Horkheimer
und Adorno, so lisst sie sich begreifen entlang dieser Fokusverschiebung: Von den pro-
gressiven zu den regressiven Potentialen verlagert sich die Kritik der Wirklichkeit. Im
aktuell »Falschen« zeigt sich zunehmend, warum das Bestehende nicht nur verinder-
bar, sondern auch verinderungswiirdig ist.

a. Kritik des Pasitivismus in Wissenschaft und Politik

In einem ersten Schritt soll die Kritikkonzeption und der ihr immanente Moglichkeits-
begriff entlang zeitgendssischer Stromungen innerhalb der Geistes- und Sozialwissen-
schaften entfaltet werden, gegen die sich die Kritische Theorie der Gesellschaft ab-
grenzt. Was bereits mit den Uberlegungen zum Verhiltnis von Vernunft und Geschichte
deutlich geworden sein durfte: Kritische Theorie ist und bleibt in ihrem Kern antipositi-
vistisch.®* »Positivismus« wird dabei weder auf den Entwurf von Auguste Comte, noch
auf den Neopositivismus der Wiener Schule reduziert. Als Positivismus wird vielmehr
eine Geisteshaltung, eine Denkweise, bezeichnet, welche die Wirklichkeit aufihr »So- und
Nichtanderssein<®® reduziert.’* Die Einwinde werden insofern als bestimmte Negation
formuliert, als der Erfahrungsgehalt empiristischer Ansitze keineswegs zuriickgewie-
sen wird. In dieser Sachhaltigkeit besteht vielmehr die Stirke derjenigen Positionen, die
landlaufig als positivistisch bezeichnet werden. Zum Problem wird eine erfahrungsge-
sattigte Reflexion erst dann, wenn sie theoretisch und methodisch so eingezaunt wird,
dass sie nur noch das, was ist, gelten lisst.* Immanenz in einer kaum zu iiberbietenden

81  Theodor W. Adorno, Kritik (1969), in: ders., Gesammelte Schriften Bd.10.2, Frankfurt a.M.: 1997,
S.792f.

82  Vgl. hierzu das vorherige Kapitel »Il.2. Potentialitit der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Vernunft-
Geschichte-Ontologie« dieser Abhandlung.

83  Adorno, Gesellschaft, S.18.

84  Deswegen wird auch Weber unter die Positivisten eingereiht, was wiederum die Weber-Exegeten
in Aufruhr versetzt, weil die »verstehende Soziologie« sich explizit von tblicherweise unter »Po-
sitivismus« zu subsumierenden Ansatzen in den Sozialwissenschaften abgegrenzt hatte. Warum
Weber dennoch gemifR dem Positivismusverstindnis der Kritischen Theorie dazu gezihlt wird,
lasst sich an seiner Konzeption der »objektiven Moglichkeit« verdeutlichen: Moglichkeitsurteile
dienen lediglich einer methodischen Uberpriifung von Griindewissen. Mdglichkeitsurteile gibt es
nur im Irrealis. Was demgegeniiber Gegenstand wissenschaftlichen Forschens werden kann, ist
die stahlharte Faktizitit des geschichtlich Gewordenen: Griinde, warum es so und nicht anders
gekommen ist. Der Raum gesellschaftlicher Wirklichkeit wird so auf den Raum des Tatsdchlichen
reduziert. Vgl. hierzu Kapitel »111.2. Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung. Weber und
der Begriff der objektiven Moglichkeit in den Sozialwissenschaften« im Ersten Teil der vorliegen-
den Untersuchung.

85  Vgl. Adorno, Einleitung zum »Positivismusstreit in der deutschen Soziologie« (1969), in: ders., Ge-
sammelte Schriften Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 286f.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

Radikalitit reguliert und restringiert dann das, was durch Erfahrung, Leiblichkeit oder
emphatische Hingabe an ihre Objekte die Welt in ihrer Vielschichtigkeit und Unabge-
schlossenheit hitte gewahr werden lassen konnen. In letzter Konsequenz, wenn diese
Denkweise flichendeckend erfolgreich wire, bedeutet dies:

»Die reine Immanenz des Positivismus, ihr letztes Produkt, ist nichts anderes als ein
gleichsam universales Tabu. Es darf ilberhaupt nichts mehr draufien sein, weil die
blofze Vorstellung des Draufien die eigentliche Quelle der Angst ist.«?

Mythos und Aufklirung, so die Diagnose, gleichen sich, indem sie dem Prinzip der
Immanenz gehorchend die bestindige Wiederholung des Bestehenden praktizieren:
Hermeneutik wird durch Hermetik abgelost. Diese, spiter dann von Adorno als iden-
tifizierendes Denken bezeichnete Geisteshaltung ist ideologisch zu nennen, weil sie
in der zwanghaften Wiederholung des Gegebenen nur schwerlich iiber den status quo
hinausgehen kann, vielmehr seine Rechtfertigung vollfithrt. Sie kann nur Rechtsgriinde
von dem geben, was ist: Etwas anderes gibt es nicht, kann es nicht (mehr) geben.®” Die
Einrichtung im Bestehenden erscheint als Resultat aufklirenden Denkens, das positi-
vistisch geworden ist, indem es dem Immanentismus anheimfiel.

Fir Kritische Theorie kommt die radikalisierte Immanenz nicht nur einem theore-
tischen Sakrileg gleich. Vielmehr sehen Horkheimer und Adorno einen positivistischen
Habitus in allen Bereichen des gesellschaftlichen Lebens am Werke. Hierdurch erfille
der Positivismus die Funktion, soziale Strukturen und Verhiltnisse aufrechtzuerhalten,
deren potentielle Uberwindung zu emanzipatorischen Hoffnungen Anlass geben kénn-
te. So miindet der in Philosophie, Wissenschaft, Kunst, Kultur und Politik verallgemei-
nerte Positivismus in Konformismus.® Das, was anders sein kann, ist unter spitkapita-
listischen Verhiltnissen verstellt. Die Reduktion auf das So- und Nichtanderssein kann
keine das Bestehende transzendierende Dynamis in ihren Objekten ausloten. Der posi-
tivistischen Gesinnung ist ein Subjekt-Objekt-Verhiltnis eigentiimlich, wonach ein pas-
sives Subjekt gegen ein im status quo verharrendes Objekt gesetzt wird: Nichts scheint
mehr da zu sein, was »wirkliche« Verdnderungen an einem Verinderbaren zu bewir-
ken vermag. Um noch einmal die berithmte Metapher von Marx zu bemithen: Wenn

86 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklirung, S. 32.

87  »Die Lehre Hegels, daf3, als sbestimmte Negation, nur der Gedanke etwas tauge, der sich mit der
Schwere seines Cegenstands sattigt, anstatt unverweilt tiber ihn hinauszuschieRen, ist nun frei-
lich in den Dienst des apologetischen Aspekts, der Rechtfertigung des Seienden getreten. Stets
unterliegt der Gedanke, der zur Wahrheit erst wird, indem er das ihm Widerstrebende ganz in
sich aufnimmt, zugleich der Versuchung, eben damit das Widerstrebende selber zum Gedanken,
zur Idee, zur Wahrheit zu erklaren.« Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 320.

88  Eine Darstellung dieser These von der Verallgemeinerung des Positivismus bediirfte einer genau-
en Rekonstruktion der 6konomisch-politologischen Uberlegungen zum Staatskapitalismus, zur
Kulturindustrie und insbesondere zur instrumentellen Vernunft. Die vorliegende Arbeit leistet
sie nicht. Zumindest wollte ich aber auf die Opposition zwischen dem Wirklichkeitsverstandnis
der Kritischen Theorie und der positivistischen Wissenschaft hinweisen. Sofern beide Zuginge
zur Wirklichkeit>wirklich<sind, kann der Verblendungszusammenhang keineswegs total sein: Die
Wirklichkeit des Positivismus ist keineswegs in dem Sinne total, als nicht auch andere vernunft-
maRige Weisen der Erkenntnis noch méglich waren. Eine bestandige Alternative heifst Kritische
Theorie.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

223


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Mdglichkeit

die kommende Gesellschaft im Schof der bestehenden heranreift, so entspricht die
Veralltidglichung des Positivismus einem Zustand, in dem keine Schwangerschaft mehr
festzustellen wire. Spatkapitalistischer Positivismus wire dann der geistige Ausdruck
einer Gesellschaftsformation, die mehr und mehr ihre Lebenskrifte einbiifdt, ohne auf
Nachkommen blicken zu konnen, welche vital und voller Tatendrang das Erbe antriten,
also in der Lage wiren, eine von der Herrschaft des Kapitals entledigten Gesellschaft
der Freien und Gleichen zu realisieren. Immanenz bedeutet demgemiR eine Wieder-
holung des Immergleichen, letztlich das Ende der Geschichte.

Konsequenterweise milsste eine Wirklichkeitsbetrachtung unter dem Bann der Im-
manenz die Vorstellung von Kontingenz tilgen, auch sie ist ihr inkommensurabel, denn
»Kontingenz straft die Allherrschaft des Geistes Liigen, seine Identitit mit dem Stoff.«®
Diese Diagnose positivistischen Denkens konnte auf den ersten Blick mit Horkheimers
Uberlegungen zu dem sich zeitgleich etablierenden »biirgerlichen« Urteilstyp in Wider-
spruch geraten, denn gemif diesem Urteilstyp kann etwas sein, muss es aber nicht:
Kontingenz erscheint damit als dem biirgerlichen Denken eigentiimlich.’® Doch einer-
seits bemerkt Adorno, dass biirgerliche Philosophie sich »vergebens« an der Kontingenz
abgemiiht habe.” Andererseits ist das, was Kontingenzunterstellungen im Kontext der
biirgerlichen Gesellschaft zu leisten haben, insofern mit dem Immanenzprinzip zu har-
monisieren, als sie lediglich diejenigen Alternativen implizieren, die (vermeintlich oder
tatsdchlich) der Aufrechterhaltung und Stabilisierung des status quo dienen. Hiervon
sind dann diejenigen Moglichkeitsurteile zu unterscheiden, die Kritische Theorie inter-
essiert: Sie sind bezogen auf die Transformation des Bestehenden. Demgegeniiber lief3e
sich von einem partikularistischen Méglichkeitsdenken zur Aufrechterhaltung und Op-
timierung des Bestehenden sprechen, das dem Positivismus zuzurechnen ist.** Folglich
werden hier zwei verschiedene Formen von Kontingenz angedeutet: Andersseinkonnen
innerhalb des Bestehenden und Andersseinkonnen des Bestehenden.

Zusammenfassend ldsst sich sagen: Keineswegs erscheint der Positivismus, vom
Prinzip der Immanenz verhext, blof als Problem akademischer Hahnenkimpfe.” Der
Positivismus in den Wissenschaften hat seine praktische Entsprechung in einer Fiille
an sozialen Interaktionen. Solche Interaktionen sind geprigt von einem Alltagsprag-
matismus, der bei der Losung aktueller Probleme — wie Erderwirmung, Umweltzersto-
rung, Finanzkrisen, Ungleichverteilung von Vermogen, Flucht, Terrorismus oder Krieg
- in diversen Sphiren — wie Recht, Politik, Okonomie, Zivilgesellschaft, Kirche, Familie
und freundschaftlichen Beziehungen — angemessen und sinnvoll sein mag. Positivis-
tisch werden diese Interaktionen, wenn sie keinen Raum lassen fiir das, was iiber die

89  Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 90.

90 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 201, Fufinote 19. Siehe hierzu dann ausfihrli-
cher unten Kapitel I11.1.

91  Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 89.

92 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.170.

93  Aber es ist eben auch eine innerakademische Angelegenheit, wie folgendes Zitat unterstreicht:
»Der sozialwissenschaftliche Positivismus war konformistisch, schon ehe er die Marktforschung
als Vorbild sich erkor, und die kritische Theorie der Gesellschaft hatihm darum von jeher mifstraut,
mochte er stets auch gegen sie als die radikalere Aufklarung sich aufspielen.« Adorno, Uber Statik
und Dynamik als soziologische Kategorien, S. 227.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

konkrete Losung hinaus anders sein kann. Die Kritik an der positivistischen Geisteshal-
tung wird von Horkheimer und Adorno bereits in den frithen Schriften aus den 1930er
Jahren formuliert, und sie durchzieht ihr ganzes Werk: Der Antipositivismus kann als
Konstante einer sich in den Zeitliuften durchaus gewandelten Kritischen Theorie der
Gesellschaft gelten. Er tangiert sowohl innerwissenschaftliche Aspekte, wie Methodo-
logie oder Erkenntnistheorie, als auch soziale Praktiken und Gesinnungen, wie sie im
kulturellen und politischen Bewusstsein verankert sind.

b. Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit im Lichte ihrer Mdglichkeiten

Theorie wird zur Kritischen, wenn sie die Wirklichkeit nicht blofR — wie der Positivismus
— abbildet. Deswegen erweist sich als basales Moment von Kritik die Distanznahme
gegenitber dem blof Bestehenden. Gemifd dem Wortsinn wird im Modus der Kritik
unterteilt, entschieden und beurteilt. In seinen frithen Schriften kniipft Horkheimer
an das marxsche Projekt einer Kritik der politischen Okonomie an, indem Kritik die
Widerspriiche im bestehenden Begriffssystem der mit ihm korrespondierenden kapi-
talistischen Wirklichkeit aufdeckt und damit zur immanenten oder kategorialen Kritik
wird. Als Ideologiekritik entlarvt sie den notwendigen Schein der gesellschaftlichen Rea-
litat, wie er sich beispielsweise in Notwendigkeits- oder Natiirlichkeitsaussagen iiber
bestehende Herrschaftszusammenhinge und Praktiken oder in Uberlegungen zum We-
sen des Menschen zeigt. Als Krisendiagnose beansprucht Kritik, die systemimmanenten
Widerspriiche und »wirklichen« Konflikte darzustellen, welche die Strukturen und In-
stitutionen der bestehenden Gesellschaftsordnung schwichen und womoglich zu ithrem
Zusammenbruch fithren.*

In allen drei Momenten von Kritik, wie sie Benhabib als charakteristisch fiir die Kri-
tische Theorie von Horkheimer, Adorno und Marcuse zumindest bis Ende der 1930er
Jahre erachtet, kommen ein holistisches Erkenntnisinteresse sowie die Differenz von Wirk-
lichkeit und Maglichkeit zum Ausdruck. Zwar gehen kritische Urteile nicht immer aufs
Ganze, aber der Holismus erweist sich als ihr Fluchtpunkt: Auch im Einzelnen werden
der Mangel, das Unrecht und die Widerspriiche des gesellschaftlichen Ganzen offen-
bar. Zugleich eréffnet Kritik den Blick auf Méglichkeiten der Verinderung.”® Insofern
diese Moglichkeiten grundlegende Verinderungen des gesellschaftlichen Ganzen im-
plizieren, besteht ein Unterschied zu der Weise, die Geuss als »biirgerliche Kritik« be-
zeichnet.”® Wahrend biirgerliche Kritik auf Verbesserungen im Bestehenden abzielt,

94  Seyla Benhabib, Kritik, Norm und Utopie. Die normativen Grundlagen der Kritischen Theorie,
Frankfurt a.M.: 1992, S. 83f.

95 Ich finde es bemerkenswert, dass in der Sekundarliteratur zwar bei der Darstellung der Kritik-
Konzeption der Kritischen Theorie stets der Moglichkeitsaspekt benannt, aber zumeist als trivi-
al abgetan, als eine Selbstverstiandlichkeit behandelt wird. Seiner stiefmutterlichen Behandlung
entspricht eine ausufernde Beschiftigung mit den normativen Maflstaben und erkenntnistheore-
tischen Voraussetzungen von Kritik sowie dem Theorie-Praxis-Problem. Vielleicht wire es an der
Zeit, diese Aspekte der Kritik-Konzeption im Lichte des Begriffs der Mdglichkeit zu diskutieren.

96  Raymond Ceuss, Biirgerliche Philosophie und der Begriff der »Kritiks, in: Rahel Jaeggi und Tilo
Wesche (Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: 2009, S.171.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

225


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Mdglichkeit

wird eine »kritische Kritik« insofern radikal, als sie systemtranszendierende Perspek-
tiven erdffnet: Indem sie die bestehende Gesellschaftsformation nicht blof3 in ihren
Urteilen rekonstruiert, sondern sie bis zu ihren »Wurzeln«*” verfolgt, werden Schich-
ten freigelegt, in denen nicht nur das »Widerspriichliche«, »Falsche« oder »Krisenhafte«
vor Augen tritt. Zugleich, so die allzu hoffnungsvolle Einschitzung des Kritikvermogens,
wird der Raum derjenigen Moglichkeiten erschlossen, die tiber das Bestehende hinaus-
weisen. Kritik hebt das Falsche im Wirklichen, und ihr gelingt dies nur, wenn sie das
die Wirklichkeit iibersteigende Mogliche in ihre Reflexion einbezieht. Ein adiquates
Verstindnis von Kritischer Theorie, welche die biirgerliche Wirklichkeitsbetrachtung
aufgrund ihres Antipositivismus und ihrer das Bestehende radikal zu hinterfragenden
Haltung zu iiberfliigeln beansprucht, lisst sich also nicht gewinnen ohne den Moglich-
keitsaspekt. Das je Gegebene kann laut Adorno nur begriffen, also theoretisch erfasst,
werden, wenn es in seiner Wirklichkeit eruiert wird — und zwar eingedenk seiner Mog-
lichkeit:

»Theorie [..] muf} die Begriffe, die sie gleichsam von aufien mitbringt, umsetzen in
jene, welche die Sache von sich selber hat, in das, was die Sache von sich aus sein
maochte, und es konfrontieren mit dem, was sie ist. Sie mufd die Starrheit des hier und
heute fixierten Gegenstandes aufldsen in ein Spannungsfeld des Méglichen und des
Wirklichen: jedes von beiden ist, um nur sein zu kénnen, aufs andere verwiesen. Mit
anderen Worten, Theorie ist unabdingbar kritisch.«*®

Theorie wird demzufolge zu einer Kritischen, sobald sie ihre Erkenntnisgegenstinde
unter den beiden Grundbegriffen »Wirklichkeit« und »Mdglichkeit« behandelt. Anders aus-
gedriickt: Immanenz und Transzendenz sind im kritischen Urteil aufeinander verwie-
sen. Auch wenn tiefgreifende Verinderungen im Kritikverstindnis bei Horkheimer und
Adorno” mit den Schriften zur instrumentellen Vernunft und der »Dialektik der Auf-

97  Zur Wurzelmetapher formuliert der junge Marx: »Die Theorie ist fahig, die Massen zu ergreifen,
sobald sie ad hominem demonstriert, und sie demonstriert ad hominem, sobald sie radikal wird.
Radikal sein ist die Sache an der Wurzel fassen. Die Wurzel fir den Menschen ist aber der Mensch
selbst. Der evidente Beweis fiir den Radikalismus der deutschen Theorie, also fiir ihre praktische
Energie, ist ihr Ausgang von der entschiedenen positiven Aufhebung der Religion. Die Kritik der
Religion endet mit der Lehre, daf der Mensch das hochste Wesen fiir den Menschen sei, also mit
dem kategorischen Imperativ, alle Verhiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrig-
tes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verachtliches Wesen ist.« Marx, Zur Kritik der Hegel-
schen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 385.

98  Adorno, Soziologie und empirische Forschung (1957), S.197.

99  Bei Marcuse scheinen diese Verinderungen weitgehend auszubleiben. Hindrichs macht das fest
an der Rolle der Phantasie, die zwar beim friihen Horkheimer wichtig war, aber bei Marcuse auch
in den Nachkriegsschriften weiterhin von systematischer Bedeutung geblieben ist: »Das eman-
zipatorische Potential der Vernunft, kann demnach [also nach Marcuse, GC] nur unter duflerer
Hilfestellung wiedergewonnen werden, die es der Vernunft erméglicht, iber das Bestehende hin-
auszugehen.« Diese Hilfestellung leistet das Phantasievermdgen. Gunnar Hindrichs, Die Idee ei-
ner Kritischen Theorie und die Erfahrung totalitirer Gesellschaften, in: Uta Gerhardt (Hg.), Zeit-
perspektiven. Studien zu Kultur und Gesellschaft. Beitrige aus der Geschichte, Soziologie, Phi-
losophie und Literaturwissenschaft, Stuttgart: 2003, S. 222. Vgl. hierzu auch das erste Kapitel im
letzten Abschnitt »Abschluss und Ausblick« in der vorliegenden Untersuchung.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

klirung« einhergehen'°: Immer bleibt — neben dem Antipositivismus — die begriffliche
Relation von Wirklichkeit und Moglichkeit mafigeblich fiir die Kritischen Theorie.

Habermas hat das zuletzt erwihnte Adorno-Zitat zum Verhiltnis von Wirklichkeit
und Moglichkeit zum Anlass genommen, disziplinire Trennungen von Gesellschafts-
theorie und Geschichtswissenschaft infrage zu stellen. Wie diese dialektische Perspek-
tive nun genauer zu charakterisieren ist, aus der die Forderung nach Interdisziplinari-
tit entspringt, und welches Verhiltnis von kausalanalytischer Sozialwissenschaft und
Hermeneutik ihr zugrunde liegt, braucht an dieser Stelle nicht zu interessieren. Was
in unserem Kontext bemerkenswert erscheint, sind die Konsequenzen, die Habermas
aus Adornos Uberlegungen zur Wirklichkeits- und Méglichkeitsbetrachtung sozialer
Zusammenhinge zieht:

»Damit objektiv sinnverstehend die Geschichte selbst theoretisch durchdrungen wer-
den kann, muf$ sich, wenn anders die geschichtsphilosophische Hypostasierung ei-
nes solchen Sinnes vermieden werden soll, Historie zur Zukunft hin 6ffnen. [...] Ge-
sellschaft enthiillt sich in den Tendenzen ihrer geschichtlichen Entwicklung, also in

Gesetzen ihrer historischen Bewegung erst von dem her, was sie nicht ist.«'”"

Habermas favorisiert hier ein Modell von Kritischer Theorie, das an Akt-Potenz-
Unterscheidungen orientiert ist. Er macht auf die Konsequenzen einer Konzeption von
Kritischer Theorie aufmerksam, die auf dieser Differenz zwischen sozialen Moglich-
keiten und der Wirklichkeit aufbaut. Sie ist prospektiv — auf Zukunft gerichtet — und
aktualisiert sich als ein Denken in Tendenzen. Metaphorisch ausgedriicke liegt die Zu-
kunft nicht im Riicken — wie es die Interpretation des Engels der Geschichte von Walter
Benjamin nahelegt. Gesellschaft ist in einen geschichtlichen Prozess eingebunden,
der es der Betrachterin erlaubt, insofern auf vor ihm liegende Zukunft zu blicken,
als Moglichkeitsanalysen aus der geschichtlichen Betrachtung der gesellschaftlichen
Wirklichkeit resultieren: Die Retrospektive und die Prospektive sind in der Kritik der
Wirklichkeit im Horizont ihrer Méglichkeiten aufeinander verwiesen."**

Horkheimer hatte programmatisch verkiindet, dass es der kritischen im Vergleich
zur traditionellen Theorie darum gehe, die Wirklichkeit anders zu betrachten: Sie hat
keine andere Wirklichkeit, nur vermag sie es, sie auf andere Weise zu erfassen.'” In

100 Vgl. Max Horkheimer, Vernunft und Selbsterhaltung (1942), in: ders., Gesammelte Schriften Bd.
5, Frankfurt a.M.: 1988, S. 322f., Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, S. 71f. sowie
Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 47.

101 Jirgen Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik. Ein Nachtrag zur Kontroverse
zwischen Popper und Adorno, in: Theodor W. Adorno et al., Der Positivismusstreitin der deutschen
Soziologie, Darmstadt und Neuwied: 1969, S. 165.

102 Dementsprechend formuliert Adorno laut einem Diskussionsprotokoll: »Man kénnte sagen, alle
vergangenen Erfahrungen prasent haben und trotzdem zu neuen Erfahrungen fihig sein. Eine un-
endliche Spannung vom prasenten Wissen ums Vergangene und dem ebenso prasenten Wissen
ums Mogliche. Ich glaube, daR die Moglichkeit das Neue zu erfahren abhangt von einer bestimm-
ten Art von Treue. Nur indem man bestimmte Gedanken durchhilt, werden gewisse neue Erfah-
rungen moglich gemacht.« Horkheimer und Adorno, Diskussionsprotokoll »Erkenntnis als Relati-
on von Wesen und Erscheinung« (15. November 1939), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften
Bd. 12, Frankfurt a.M.: 1985, S. 523.

103 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.183.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

227


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Mdglichkeit

Hinblick auf ihren noch so diffusen Hauptgegenstand, »Gesellschaft«, grenzt sie sich
von traditioneller Theorie ab, indem sie nicht blof} intendiert, die Genese und die Er-
scheinungsformen der biirgerlichen Gesellschaft zu beschreiben und zu erkliren. Nicht
unterscheidet sie sich von anderen Theorien dadurch, dass sie davon distinkte Sachver-
halte untersucht, sondern durch die Perspektive, die sie auf die soziale Wirklichkeit
wirft. Ein anderes Erfassen dessen, was ist, bedarf einer Herangehensweise, welche die
vorgefundene Wirklichkeit im Lichte ihrer Mdglichkeiten, das Gegebene unter dem Ge-
sichtspunkt der Verdnderung kritisiert und Alternativen zum status quo eruiert. Dies ist
ihr antipositivistischer Habitus, oder in den Worten Horkheimers: Das kritische Verhal-
ten erweist sich als dasjenige Grundvermégen, durch das Méglichkeiten der Devianz
und des Ausbruchs aus dem Immanenz-Zusammenhang fundiert sowie Zuginge zu
den Potentialen im Wirklichen eréffnet werden.'**

Um also eine kritische Perspektive auf die Wirklichkeit zu gewinnen, bedarf es der
Gewissheit, dass es neben dem tatsichlichen Verlauf noch Alternativen gibt. Die Mog-
lichkeit von Alternativen wiederum ist gekniipft an die Vorstellung von Kontingenz. Wie
bereits die Auseinandersetzung mit »Naturgeschichte« bei Adorno weiter oben ergeben
hatte’
historische Verliufe kontingent sind: »sie hitte[n] nicht zu sein brauchen.«**® Wenn

, erscheint die Behauptung, Geschichte verlaufe notwendig, als unsinnig, weil

der Alternativlosigkeit im Denken der Gegenwart entsagt werden soll, so miissen in der
Geschichtsbetrachtung auch Kontingenzunterstellungen zugelassen werden:

»Nur wenn es anders hitte werden kénnen; wenn die Totalitét, gesellschaftlich not-
wendiger Schein als Hypostasis des aus Einzelmenschen herausgeprefiten Allgemei-
nen, im Anspruch ihrer Absolutheit gebrochen wird, wahrt sich das kritische gesell-
schaftliche Bewufitsein die Freiheit des Gedankens, einmal kénne es anders sein.
Theorie vermag die unméaRige Last der historischen Nezessitit zu bewegen allein,
wenn diese als der zur Wirklichkeit gewordene Schein erkannt ist, die geschichtliche
Determination als metaphysisch zufillig.«'%’

Kritik an Notwendigkeitsunterstellungen impliziert ein Plidoyer fiir Kontingenz, was
zumindest in den frithen Schriften von Horkheimer mit Skepsis betrachtet wurde,
denn die auf Kontingenz beruhende Urteilsform wird als biirgerliches Laissez-faire
verstanden, als eine Geisteshaltung, die zur Aufrechterhaltung des status quo nitzlich
ist. Doch zugleich garantiert Kontingenz, dass Raum zu Widerspruch und Widerstand
bleibt: Alles andere wire die Totalwerdung des Verblendungszusammenhangs, die

104 »Wihrend es zum Individuum in der Regel hinzugehért, dafd es die Grundbestimmungen seiner
Existenz als vorgegeben hinnimmt und zu erfiillen strebt, wahrend es seine Befriedigung und sei-
ne Ehre darin findet, die mit seinem Platz in der Cesellschaft verkniipften Aufgaben nach Kraften
zu l6sen und bei aller energischen Kritik, die etwa im einzelnen angebracht sein sollte, tiichtig
das Seine zu tun, ermangeltjenes kritische Verhalten durchaus des Vertrauens in die Richtschnur,
die das gesellschaftliche Leben, wie es sich nun einmal vollzieht, jedem an die Hand gibt.«A.a.O.,
S.181.

105 Siehe Kapitel »ll.2. Potentialitit der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Vernunft-Geschichte-
Ontologie« im Zweiten Teil der vorliegenden Studie.

106 Adorno, Negative Dialektik, S. 315.

107 AaO.,S 317.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

vollstindige Durchsetzung des Prinzips der Immanenz. Es sind gleichsam die Liicken
und Risse, auf die vermoge der Vorstellung von Kontingenz im Wirklichen insistiert
wird: Kontingenz ist der Inbegriff einer (noch) nicht vollends verwalteten, im »Stahl-
bad« gebannten Wirklichkeit.’*® Andersseinkdnnen bildet das ontologische Fundament
einer Kritischen Theorie der Gesellschaft — wenn sie nicht all ihre Hoffnung auf Gott
setzen mochte.”®® Kurzum: Kontingenz evoziert die Vorstellung der Verinderbarkeit.

Wenn das Denken in alternativen Moglichkeiten und die Konstruktion von gesell-
schaftlichen Tendenzen aus einer Kritik der Wirklichkeit und nicht der reinen Phantasie
entspringen, muss auf Vermdgen oder Potentiale verwiesen werden kénnen, deren Aktua-
lisierung dazu beitragen wiirde, entsprechende Verinderungen herbeizufithren. Sofern
Kritische Theorie beansprucht, das, was anders sein kann, gemif; einer an Aristoteles
ankniipfenden Vorstellung von Realmoglichkeit zu thematisieren, agiert sie materia-
listisch. Sie miisste auf bestehende Praktiken, wirkmichtige Uberzeugungen, soziale
Gruppen, Institutionen oder Herrschaftszusammenhinge rekurrieren, >in< denen Po-
tentiale (aktive Moglichkeiten) oder Ermdglichungsbedingungen (passive Moglichkei-
ten) zur mafigeblichen Verinderung des Bestehenden erschlossen werden konnen. Po-
tentiale und Ermoglichungsbedingungen im Wirklichen konnen so als Voraussetzung
einer transformativen Dynamik betrachtet werden und die reale Moglichkeit eines An-
deren anzeigen.

Doch wie real ist das Moglichkeitsdenken der Kritischen Theorie in der Fassung von
Horkheimer und Adorno? Wihrend die Vorstellung von Kontingenz, also Anderssein-
kénnen und letztlich die Differenz zwischen Sein und Noch-Nicht-Sein, in nahezu allen
Reflexionen mitschwingt, trifft das auf die Vorstellung von Realmdglichkeit'®
chermafien zu: Transformative Potentiale sind keineswegs durchgingig prisent; wer

nicht glei-

hieritber mehr zu erfahren trachtet als Hinweise auf die (wenn auch bisweilen stark ge-
schwichten) emanzipatorischen Vernunftpotentiale, wird hiufig enttduscht vom >inner
circle« der klassischen Kritischen Theorie. Sicherlich ist das Konzept von emanzipato-
rischen Potentialen ausschlaggebend, wenn es darum geht, normative Ressourcen aus-
zuschopfen. Darauf zielt auch Adorno in der oben zitierten Aussage. »Was die Sache
von sich aus sein mochte, ist zumindest nicht ohne einen moralischen Unterton zu
interpretieren: Das, was etwas sein mochte, ist das, was es als gut und erstrebenswert
auszeichnet. Das Mogliche wird so zu einem gesollten Maglichen. Diese Passage ist pro-
blematisch, insofern keineswegs klar wird, was es heiflen konnte, dass eine Sache aus

108 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.162.

109 Diese ontologische Relevanz der Kontingenz wire denjenigen Interpreten entgegenzuhalten, die
Horkheimer und insbesondere Adorno in einen aporetischen Zustand libergehen sahen, aus dem
nur noch ein Gott — als eine abgespaltene, transzendente Moglichkeit — »uns« retten kénnte.
Zur aporetischen Lesart siehe nur eine, aber dafiir besonders polemische Interpretation: Herbert
Schnédelbach, Adorno und die Geschichte, in: Georg Kohler und Stefan Miiller-Doohm (Hg.), Wo-
zu Adorno? Beitrage zur Kritik und zum Fortbestand einer Schlisseltheorie des 20. Jahrhunderts,
Weilerswist: 2008, S. 144f.

110 Die klassische Vorstellung lautet: Méglich ist etwas aufgrund von Vermégen. Vgl. hierzu die Uber-
legungen im Ersten Teil dieser Untersuchung in Kapitel »1.2. Reale Méglichkeit und Wirklichkeit«
und in Kapitel »I11.1. Die Kritik der hegelschen Wirklichkeitskonzeption angesichts der Potentiali-
tat sozialer Verhaltnisse bei Marx«.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

229


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Mdglichkeit

sich heraus etwas sein mochte. Selbst wenn die »Sache« einen Zusammenhang dar-
stellte, der insofern als rational zu bezeichnen ist, als in ihn Willensentscheidungen
der involvierten Akteure eingeflossen sind, so ist das, was nicht ist, aber sein soll, durch
jemanden zu artikulieren, der in der Lage ist, das gesollte Mogliche in der Sache zu ent-
schliisseln. Man konnte vielleicht von sachimmanenter Sollens-Moglichkeit sprechen,
welche die Beobachterin im begrifflichen Zugriff auf die Sache zu heben beansprucht.
Es wire dann das, was im Bestehenden nicht zur Geltung gelangt, aber zur normativen
Ausstattung der begrifflich erfassten Sache zdhlt. Doch ist es sinnvoll, solch gesollte
Moglichkeiten als »real« zu bezeichnen? Es scheint, als wire Potentialitit auf Possibili-
tit reduziert worden.™ Reale emanzipatorische Potentiale hingegen, wie sie in einer an
Marx ankniipfenden »Ontologie des sozialen Seins« etwa in den Arbeitsprozessen und
politischen Vereinigungen der biirgerlichen Gesellschaft aufgefunden werden konnen,
treten in den Hintergrund. Das trifft zumindest auf psychische, praktische und sozia-
le Potentiale zu, die bei Horkheimer und Adorno mit dem Adjektiv »emanzipatorisch«
versehen werden."

Wenn aber demgegeniiber an der Méglichkeit einer grundlegenden Verinderung
des status quo auf solch hartnickige und bisweilen emphatische Weise festgehalten
werden soll, dann miissen zumindest Griinde dafiir angegeben werden, warum dem-
entsprechende reale Potentiale kaum noch zur Sprache kommen. Ich werde darauf wei-
ter unten mit dem Theorem der gehemmten Potentiale und verstellten Moglichkeiten
eingehen. Vorerst soll dieser Problematik der gespenstischen Prisenz von Vermogens-
pradikationen durch das Konzept des Uberschreitens auf die Schliche gekommen werden,
denn dieses Konzept lisst zumindest verschiedene Versionen von Moglichkeitsbetrach-
tungen zu, worunter auch eine fillt, die ein Konzept der Realmdglichkeit umfasst. Wie
zu zeigen sein wird, lassen sich zumindest zwei verschiedene Transzendenzfiguren
feststellen, die fuir Kritische Theorie von Belang sind und in einem bemerkenswerten
Spannungsverhiltnis zueinander stehen. Beide Figuren zielen auf die Uberwindung des

111 Macdonald hat diese gesollten Possibilititen unter dem Terminus der heterogenen Mdglichkeit zu-
sammengefasst und ihn als »middle term« zwischen logischer und realer Moglichkeit bestimmt.
Das, was sein soll, hiangt insofern dazwischen, als es sich nicht blof} aus dem Bestehenden ergibt,
sondern die Beobachterin iiber ein Vorstellungsvermégen verfiigen muss, das tGber die offenkun-
digen und systemimmanenten normativen Ressourcen hinausgeht, eine utopische Perspektive
einnimmt. In dieser utopischen Hinsicht scheint allerdings das so bezeichnete Mégliche weniger
dem Konzept der realen und mehr dem Konzept der logischen Méglichkeit zu entsprechen. Mac-
donald, »What s, Is More than It Is«<: Adorno und Heidegger on the Priority of Possibility, S. 45. Vgl.
auch seine Uberlegungen zum »real ought« Macdonald, What would be different, S. 6ff. sowie
S. 56f. Diese Mittelstellung zwischen logischer und realer Moglichkeit bei Adorno wird zuriickge-
fithrt auf eine Interpretation von Bernstein: Jay Bernstein, Adorno. Disenchantment and ethics,
Cambridge: 20071, S. 435.

112 Demgegeniiber werden die reaktionaren, autoritiren oder regressiven Potentiale durchaus be-
nannt. So beschaftigen sich beispielsweise die »Studien zum autoritdren Charakter« mit der psy-
chischen Anfilligkeit oder Empfanglichkeit fiir faschistische Propaganda. Die Studien beanspru-
chen, folgende Fragen zu beantworten: »Wenn es ein potentiell faschistisches Individuum gibt,
wie sieht es, genau betrachtet, aus? [...] Welche Kréfte im Individuum sind es, die sein Denken
strukturieren?« Theodor W. Adorno et al., Studien zum autoritiren Charakter. Einleitung (1950),
in: Theodor W. Adorno, Studien zum autoritaren Charakter, Frankfurt a.M.: 1973, S. 2.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

hermetischen Immanenzzusammenhangs, aber sie unterscheiden sich in ihrem jeweils
zugrundeliegenden Moglichkeitskonzept.

c. Die Richtung der Kritik: Transzendenz des Bestehenden

Das Wirklichkeitsverstindnis der Kritischen Theorie rechnet mit Transzendenz und setzt
diese voraus: Das, was ist, reicht in der Reflexion auf es iiber es in seinem So- und
Nichtanderssein hinaus. Innerweltliche Transzendenz kénnte beinahe schon als >kate-
goriale Bewegung« Kritischer Theorie gelten, zumindest aber scheint diese Figur des
Uberschreitens des Bestehenden einem >Denkgesetz« zu gleichen:

»Deuten heifdt tatsdchlich, der Spur dessen innewerden, was an dem was ist hinaus-
weist iiber das bloR Seiende, — und zwar vermoge der Kritik, also vermoge der Ein-
sicht gerade in die Vergidngnis, die Unzuldnglichkeit und die Fehlbarkeit des bloRen
Seins.«'

Diese, in den frithen Schriften Adornos als materialistische Hermeneutik bezeichnete
und spiter als negative Dialektik verfasste Philosophie beansprucht also, das blof3 Be-
stehende in einer Kritik der Wirklichkeit zu transzendieren. Das Motiv des »Hinauswei-
sens« gewinnen Horkheimer und Adorno weniger aus religiésen Momenten, sondern
entwickeln es insbesondere aus der Kritik am Immanenzzusammenhang, wie er posi-
tivistischer Theorie und Praxis attestiert wurde. Eine Perspektive auf zukiinftige und
mogliche Ausgestaltungen der gesellschaftlichen Wirklichkeit resultiert aus dem spe-
zifischen Verstindnis von Transzendenz, auf das nun niher eingegangen werden soll.
Hierfiir diene der folgende Exkurs.

»Denken heifSt Uberschreiten«, so Ernst Bloch."* Dieser oft bemiihte Ausspruch
charakterisiert im Speziellen das blochsche Oeuvre im Geist der Utopie. Im Allgemei-
nen werden damit etliche Ansitze in der Geschichte der abendlindischen Philosophie
verbunden, die nicht unbedingt ein utopisches Uberschreiten implizieren miissen. Es
handelt sich generell um die Transzendenz des je direkt Erfahrbaren, Alltiglichen, Nor-
malen oder Gegebenen. Diese Bewegung wird zumindest in drei verschiedenen Diszi-
plinen der Philosophie vorgefunden, namlich in der (klassischen) Metaphysik, der Na-
turphilosophie und der praktischen Philosophie.

Metaphysische Transzendenz: Laut Kant notigt uns die Vernunft, zum Unbedingten
fortzuschreiten. Dieses Fortschreiten sei ein Uberschreiten, eine als metaphysisch zu
qualifizierende Titigkeit."® Die Motive fiir die metaphysische Transzendenz kénnen
ganz unterschiedliche sein. Sei es die Annahme der Reinheit des vom Subjekt getrenn-
ten Ideenkosmos, der den Philosophen auf die Reise zwingt (Platon), sei es die Furcht
vor dem unendlichen Regress, welcher zum Denken des unbewegten Bewegers verleitet
(Aristoteles), oder sei es eben die Konstitution des menschlichen Erkenntnisapparates,
der dazu nétigt, vom Bedingten zum Unbedingten fortzuschreiten (Kant): Stets ist es
die Vernunft, welche das Unbedingte, Absolute oder Erste zu erblicken gedenkt, und

113 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S.194.
114  Bloch, Das Prinzip Hoffnung, S. 2.
115  So der berithmte Beginn der Vorrede: Kant, Kritik der reinen Vernunft, A VII-VIII.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

231


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Mdglichkeit

hierfir aus den iiblichen Erkenntnis- und Begriindungsmustern ausbrechen muss, da
derartige Zusammenhinge oder Entititen nur durch eine andere, hohere Erkenntnis-
gattung erfasst werden konnen. Sei es, dass Ideen noetisch geschaut werden, oder sei
es, dass ihnen keine Erfahrungen beigeordnet werden kénnen: Sie iiberschreiten die
iibliche Wirklichkeitserkenntnis.”®

Physische Transzendenz: Von der metaphysischen Transzendenzfigur lassen sich Ar-
ten der »innerweltlichen« (oder paradox ausgedriickt: immanenten) Transzendenz un-
terscheiden. Innerweltlich soll der physische Uberstieg deswegen heiflen, weil er im
Gegensatz zur metaphysischen Variante keine andere Erkenntnisgattung verlangt. Zu-
dem zielt er auf Erkenntnisobjekte, die nicht den Bereich der natiirlichen Gegenstinde
iiberschreiten. Nach Aristoteles heifdt die Wissenschaft der natiirlichen Gegenstinde,
fiir die diese Art der Transzendenz konstitutiv ist, »Physik«. Wie weiter oben darge-
legt, begreift diese Disziplin das Gegebene als Verinderbares dergestalt, dass die Ver-
inderung in dem je zu untersuchenden Gegenstand oder Sachverhalt bereits angelegt

"7 Die Art des Uberschreitens des je Gegebenen ist unumginglich zur innerwelt-

ist.
lichen Wirklichkeitserkenntnis natiirlicher Sachverhalte. Im Bereich der natiirlichen
Dinge erwichst das Realmogliche aus Vermégen, die — als Prozessprinzipien begriffen
— Ursache fiir Bewegung sind. Bewegung wiederum ist definiert als Zur-Wirklichkeit-
Kommen eines bisher nur der Méglichkeit nach Bestehenden, und genau in dieser Be-
wegung vom Moglichsein zum Wirklichsein steckt die innerweltliche Transzendenz:
Sofern ein natiirliches Ding einem Wandel unterliegt, befindet es sich inmitten eines
Prozesses des Uberschreitens des je gegebenen Zustandes (der je bestehenden Wirk-
lichkeit). Dergestalt ist dem Prinzip der Dynamis ein transzendierendes Moment ein-
geschrieben: Die Dynamis der natiirlichen Gegenstinde weist stets iiber die je aktuali-
sierte Wirklichkeit hinaus.

Praktisch-gesellschaftliche Transzendenz: Auch die menschlichen Angelegenheiten un-
terliegen dem Wandel. Die Geschichtlichkeit der sozialen Welt umfasst eine Fiille an In-
novationen. Die Wandelbarkeit entspricht dem Selbstverstindnis der Moderne, die so-
wohl ihr Vertrauen auf ein Telos der Geschichte (Geschichtsphilosophie) als auch auf na-
titrliche Determinanten (Anthropologie) sukzessive eingebiifit hat."® Das Uberschrei-
ten des Bestehenden in praktisch-gesellschaftlichen Kontexten erweist sich als Cha-
rakteristikum moderner Theoriebildung, die Vorstellung von Wandel ist Kennzeichen
der Sozialphilosophie. Ihr Gegenstand und Problem, so Gamm, sei eine Gesellschaft im
andauernden Ubergang:

»Moderne Gesellschaften reproduzieren sich im Medium des Ubergehens und Uber-
schreitens, sie stiften Kontinuitdt durch Organisation ihres sozialen Wandels, sie ak-

116 Zumindest trifft das zu, wenn man das im engeren Sinne als Metaphysik bezeichnet, was von
Strawson unter dem Ausdruck »revisionare Metaphysik« verhandelt wurde. Diese klassische Form
metaphysischen Denkens fragt nach dem Absoluten und leistet deswegen Transzendenz im Sin-
neeiner Uberschreitung des iiblichen Begriffs- und Erkenntnisrahmens. Peter Frederick Strawson,
Einzelding und logisches Subjekt (Individuals) (1959), Stuttgart: 2003, S. 9f. Vgl. auch Hindrichs,
Das Absolute und das Subjekt, S. 10f.

117 Vgl. hierzu ausfihrlich im Ersten Teil dieser Untersuchung Kapitel »1.2.a. Kinetische Realméglich-
keit und Wirklichkeit.

118  Siehe hierzu auch die Einleitung zu dieser Untersuchung.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

tualisieren Sinn im Modus ihrer Interpretationen und Operationen, Stetigkeit errei-
chen sie (nur) in der Abwehr von Krisen, die sie selbst mitverursacht haben.«"

Transzendenz des Bestehenden meint dann nicht unbedingt die Uberwindung der eta-
blierten Gesellschaftsformation, denn stetige Veranderung scheint innerhalb kapitalis-
tischer Gesellschaften zur Aufrechterhaltung des status quo erforderlich zu sein. Auch
Marx hatte zwar auf diese systemimmanente Dynamik hingewiesen, sie aber erginzt
um eine systemtranszendierende. Es ist also keineswegs unumstritten, was unter Tran-
szendenz des Gegebenen zu verstehen sei. Dabei gilt auch fiir die Sozialphilosophie:
Die praktisch-gesellschaftliche Transzendenz ist nicht per se utopisch. Im Folgenden
erinnere ich schlaglichtartig an die hegelsche Variante des Uberstiegs, an die marxsche
Kritik an Hegels Konzeption und die alternative Transzendenzfigur des Linkhegelia-
nismus, um von dort aus die Vorstellung von Transzendenz eingehender zu erdrtern,
die mit Horkheimer und Adorno gewissermaflen zum Markenzeichen der Kritischen
Theorie wurde — und fiir die die Utopie ein Erfordernis und Argernis zugleich blieb.
Mit Hegel findet im Erfassen der eigenen Zeit — ihrer geistigen, wissenschaftli-
chen, kulturellen, sozialen, politischen Eigenart — der Uberstieg durch das Denken ihrer
selbst statt, indem es alle relevanten und elementaren Aspekte dieser Zeit systematisch
zu begreifen unternimmt. Im Erfassen des sittlichen Staates kulminiert dieser Uber-
stieg — und zwar verstanden als ein Uberstieg iiber die empirischen Verhiltnisse. Denn
es gibt gewiss keinen empirischen Staat, welcher dem von Hegel entwickelten Sitt-
lichkeitsverstindnis vollends entspricht. Hegels Rechtsphilosophie versucht vielmehr,
die Vernunftpotentiale seiner Zeit begrifflich zu erfassen, um das historisch erreichte
Niveau an Freiheit umfassend zu entwickeln. Die zeitaddquate Sittlichkeit stellt gleich-
sam den Rahmen oder den Raum zur Entfaltung des freien Willens dar: Hierin besteht
die historische Méglichkeit einer Epoche.”* Im Gegensatz zu klassischen Zeitutopien,
welche das Optimum des gesellschaftlichen Ganzen in die Zukunft projizieren, bean-
sprucht Hegel, die freiheitsverbiirgenden Potentiale der Gegenwart so zur begrifflichen
Darstellung zu bringen, dass die eigene Zeit ihr Optimum an Freiheit offenbart. Keine
kiinfrige Revolution, nicht eine die Gesellschaftsformation und die Gegenwart tran-
szendierende Bewegung ist also der hegelschen Sittlichkeitsformation inhirent. Viel-
mehr vollfithrt Hegel den Uberstieg iiber die gegebenen, empirischen Erscheinungswei-
sen von Sittlichkeit. Ein Uberstieg iiber die Wirklichkeit, im Sinne der eigenen Epoche,
bleibt aus. Transzendenz bezeichnet diejenige philosophische Anstrengung, wodurch

119 Gerhard Gamm, Zeit des Ubergangs. Zur Sozialphilosophie der modernen Welt, in: ders. et al.,
Hauptwerke der Sozialphilosophie, Stuttgart: 2001, S. 8. Laut Gamm ist die kapitalistische Mo-
derne als Passagen-Zeit, als eine Zeit des Ubergehens zu begreifen. In ihr, die gekennzeichnet ist
durch den Tod Cottes und den Verlust des Glaubens an die Natur, reift der »Stachel der Negati-
vitdt«. In ihr entsteht eine neue Disziplin, die Sozialphilosophie: Erst in der biirgerlichen Gesell-
schaft etabliert sich eine soziale Sphare mit Markt und Offentlichkeit und erst sie gestaltet sich
als eine, welche diesen Stachel der Negativitat zu verwirklichen vermag: In distanzierender Kri-
tik ebenso wie in einer Praxis der unentwegten Uberwindung des status quo. Diese These vom
Stachel der Negativitat hat auf dhnliche Weise Koselleck expliziert. Historisch betrachtet geht der
Stachel aus einer Trennung von Moral und Politik hervor. Vgl. Koselleck, Kritik und Krise, S. 8of.

120 Vgl. im Ersten Teil das Kapitel »I1.3.a. Philosophie als ihre Zeit in Gedanken erfasst. Zur Negation
des Moglichkeitsdenkens«.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

233


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Mdglichkeit

die Vernunftpotentiale der eigenen Zeit begrifflich-systematisch erfasst werden. Da-
mit transzendiert Philosophie die blof gegebenen Verhiltnisse, nicht aber ihre eigene
Zeit.

Die Kritik von Marx an der hegelschen Rechtsphilosophie richtet sich auf die Re-
striktionen der damit einhergehenden Wirklichkeitsbetrachtung: Die zukiinftige Uber-
windung der bestehenden Verhiltnisse auszublenden, sei eine willkiirliche Unterbie-
tung der Méglichkeiten philosophischer Vernunft.” Folglich werden fiir eine Kritik
der Wirklichkeit die Widerspriiche von Belang, die letztlich zur Uberwindung der be-
stehenden, kapitalistischen Gesellschaftsformation beitragen. Der Uberstieg von Marx
ist ein zeitlicher, der aufgrund bestimmter Entwicklungstendenzen vonstattenzugehen
hat: Vermoge der entdeckten Widerspriiche in Theorie und Empirie, durch Aufdeckung
der daraus resultierenden systemtransformierenden Potentiale und im Schof3 der Wirk-
lichkeit wird die bestehende Gesellschaftsformation transzendiert.

Gemeinsam ist Hegel und Marx eine anti-utopische Haltung, beide setzen nicht
eine — wie Hegel sagen wiirde — »Positivitit« moralischer Provenienz der Wirklichkeit
abstrakt entgegen. Beide stimmen auch darin iiberein, dass Geschichte von Strukturen
und Prozessen durchzogen ist, die es erlauben, einerseits Epochen auf den Begriff zu
bringen und andererseits Fortschritte universaler Couleur zu konstatieren.”

Adorno und Horkheimer richten ihre Kritik ebenfalls gegen Hegel, verbinden damit
aber zugleich eine Kritik an Marx. Diese Einwande fithren zu einer Transzendenzfigur,
welche die beiden bisher prisentierten iibersteigt. Transzendenz kann auch utopische
Ziige annehmen. Analog zu Blochs Diktum formuliert Adorno am Ende des vorletzten
Modells der »Negativen Dialektik«:

»Kein Licht ist auf den Menschen und Dingen, in dem nicht Transzendenz widerschie-

ne'<<123

Emil Angehrn verdeutlicht, dass die Kritik am Bestehenden bei Adorno auf eine Vor-
stellung einer davon verschiedenen Wirklichkeit gerichtet ist. Das Faktische werde so »im
Horizont seiner Moglichkeiten beleuchtet«.” Wenn dieses »Beleuchten« auf eine Wirk-
lichkeit ausgeht, welche die bestehenden Verhiltnisse im Sinne von Marx iiberschreitet,

121 Vgl. hierzu im Ersten Teil dieser Untersuchung Kapitel »lll.1.a. Erschlieffung des Moglichkeits-
raums: Zur Identitat von Wirklichkeit und Vernunft«.

122 Hier nur eine stichwortartige Erinnerung die universalgeschichtliche Konzeption bei Hegel be-
treffend: Sie umfasst die Vorstellung eines Weltgeistes, eruiert einen substantiellen Sinn des ge-
schichtlichen Verlaufs und konstatiert Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit. Bei Marx wird die
bisherige geschichtliche Entwicklung mit Klassenkampf assoziiert. In der Aufhebung einer Epo-
che erschliefit sich ihr Sinn, der darin besteht, in eine fortschrittlichere Zeit (iberzugehen. Mit der
Uberwindung der kapitalistischen Epoche wird der Austritt aus der Vorgeschichte in die Geschich-
te der Menschheit behauptet.

123 Adorno, Negative Dialektik, S.396. Adorno entwickelt diese Transzendenzfigur aus »metaphysi-
schen Erfahrungen«und theologischen (jidisch-christlichen) Reflexionen auf den »Menschen als
Moglichkeit«, auf den Tod, die Hoffnung auf das Jenseits sowie die Gleichgtltigkeit gegeniiber
dem Diesseits. A.a.0., S. 388-391.

124 Emil Angehrn, Hermeneutik und Kritik, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik?,
Frankfurt a.M.: 2009, S. 335. Dabei interpretiert Angehrn den Schluss der »Negativen Dialektik«
als eine Reminiszenz Adornos an den Schlussaphorismus der »Minima Moralia«.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Sozialphilosophische Naherungen an den Mdglichkeitsbegriff

dann ist damit ein von Hegel sich distanzierendes Interesse verbunden: Es soll die an-
dere, jenseits der biirgerlichen Gesellschaft und des sittlichen Staates liegende Form
des Zusammenlebens als Méglichkeit bestimmt werden. Wenn dieses Uberschreiten
auf Potentialen beruht, die im Wirklichen erkannt und ergriffen werden kénnen, so
gleicht diese Form der Transzendenz derjenigen von Marx: Der Uberstieg wird durch
Rekurs auf das Bestehende vollzogen. Utopisch hingegen wird Transzendenz, wenn
sie nicht mehr auf bestehende Potentiale direkt zugreifen kann. Sie kann deswegen
keine Wissenschaftlichkeit mehr beanspruchen, die Engels und Marx vorschwebte, als
sie gemif3 der Devise »Von der Utopie zur Wissenschaft« die Antizipation des Reichs
der Freiheit siegesgewiss vollfithrten. Adorno bemiiht sich sowohl um eine immanente
als auch um eine utopische Transzendenzfigur zum Verstindnis der Gesellschaft in ih-
rem Wirklich- und in ihrem Moglichsein. Ich werde auf beide Transzendenzfiguren
im folgenden Abschnitt niher eingehen, denn diese Figuren sind historisch bedingt
und werden in unterschiedlichen Werkphasen verschieden gewichtet. Erst diese werk-
geschichtliche Rekonstruktion kann zeigen, weswegen beide Transzendenzfiguren fir
die Kritische Theorie erforderlich sind und wie sie sich zueinander verhalten.

Mit der bisherigen Untersuchung wurde ein Begrift der sozialen und prospektiven
Moglichkeit in seinen Konturen zu schirfen versucht, der bei Horkheimer und Adorno
implizit ihre Gesellschaftstheorie anleitet. Eine Gesellschaftstheorie kann als »kritisch«
bezeichnet werden, wenn sie mit dem Begriff der Méglichkeit weitreichende Differen-
zen zum Bestehenden markiert. Als weitreichend sollen Differenzen gelten, welche die
Gesellschaft in ithrem So- und Nichtanderssein transzendieren. Diese Transzendenz
des Bestehenden vollzieht sich in der Kritik der Wirklichkeit: Aus der Kritik der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit entwachsen Perspektiven auf das gesellschaftlich Mogli-
che. Diesem Vorgehen liegt ein ontologisch fundiertes Verstindnis des Begriffspaares
»Wirklichkeit-Moglichkeit« zugrunde: Die Gesellschaft selbst wird wesentlich erfasst,
wenn sie in ihrem Wirklichsein und ihrem méglichen Anderssein begriffen wird. Wirk-
lichsein und Anderssein des gesellschaftlichen Ganzen in seiner historisch konkreten
Form wird so zum Gegenstand der Kritischen Theorie. Das Konzept der historischen
Moglichkeit wird allerdings durch utopische Transzendenz gleichsam gedehnt, viel-
leicht sogar durchbrochen. Denn dieses Uberschreiten fufit nicht alleine auf realen Po-
tentialen, sondern transzendiert bewusst den Moglichkeits-Wirklichkeits-Rahmen in
Richtung (negativer) Utopie.

An dieser Stelle konnte die Untersuchung enden. Im Ergebnis wire sie allerdings
recht fleischlos, weil sie es bisweilen nicht vermochte, iiber allgemeine Begriffsbestim-
mungen und -relationen hinaus zu gelangen. Zudem wire Kritische Theorie nicht »ih-
re Zeit in Gedanken erfasst«, wenn sie sich festnageln lieRe auf dieses hier skizzierte
Konzept. Wie schon mehrfach angedeutet, verschieben sich zumindest die Gewichtun-
gen der einzelnen Komponenten oder Aspekte des Begriffs der sozialen Moglichkeit
bei Horkheimer und Adorno zwischen den 1930er und 1960er Jahren. Diese Dynamik
ist nicht zuletzt deswegen von Belang, weil sich die Frage aufdringt, was es fiir kritische
Theorien heute bedeutet, »Moglichkeit« als Grundbegriff zu etablieren. Zur Beantwor-
tung dieser Frage bedarf es eines Gespiirs fiir die grundbegriffliche Dynamik in den
Zeitliuften, um eine Reaktualisierung von »Moglichkeit« unter den gesellschaftlichen
Bedingungen des frithen 21. Jahrhunderts beginnen zu kénnen.

14.02.2026, 05:40:01. /de/e Access

235


https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 05:40:01.



https://doi.org/10.14361/9783839455623-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

