
https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Orth
Peter Reifenberg (Hg.)

Poetik des Glaubens

VERLAG KARL ALBER A

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch:

Ricœur hat sich bereits in Zeiten, als in der Philosophie noch nicht
von einer Renaissance der Religion die Rede war, intensiv mit dem
Verhältnis von Vernunft und Glaube beschäftigt. Die religiösen
Überzeugungen der Menschen waren für ihn stets wichtige Aus-
gangspunkte und Wegmarken eigener philosophischer Reflexion.
Zu allen Phasen seines Schaffens traten neben philosophischen Wer-
ken, die eine Fülle von religiösen Implikationen aufweisen, kleinere
Arbeiten, in denen er seine philosophischen Überlegungen als Aus-
gangspunkt für die Interpretation biblischer Texte gewählt hat.

Gerade als Philosoph gibt Paul Ricœur auf diese Weise der
Theologie Anstöße für ihr eigenes Tun. Sie beschränken sich keines-
wegs auf die systematisch-theologische Reflexion des Verhältnisses
von Theologie und Philosophie, sondern betreffen so gut wie alle
theologischen Disziplinen.

Welche philosophischen Einsichten und religionsphilosophi-
schen Überlegungen Ricœurs im Einzelnen sind für die Theologie
besonders fruchtbar? Wo wurden sie, vor allem wie wurden sie rezi-
piert und wie wurden sie weiter gedacht? Wo sind aus theologischer
Sicht Grenzen der jeweiligen philosophischen Thesen? Diesen Fra-
gen widmet sich der folgende Band.

Die Herausgeber:

Dr. Stefan Orth, geb. 1968, ist Redakteur der Herder Korrespondenz
in Freiburg.

Prof. Dr. Peter Reifenberg, geb. 1956, ist Direktor des Tagungszen-
trums Erbacher Hof und der Akademie des Bistums Mainz.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Orth
Peter Reifenberg (Hg.)

Poetik
des

Glaubens
Paul Ricœur und die Theologie

Verlag Karl Alber Freiburg /München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / München 2009
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: © Peter Reifenberg
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans
Satzherstellung: SatzWeise, Föhren
Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper

ISBN 978-3-495-48359-6 (Print)

ISBN 978-3-495-86032-8 (E-Book)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Der Philosoph und das theologische Denken
Ein Querschnitt durch Paul Ricœurs Werk . . . . . . . . . . 11
Stefan Orth

Was zeigt der Verdacht?
Paul Ricœurs Relecture der Religionskritik . . . . . . . . . . 29
Jürgen Werbick

Struktur und Subjekt
Zugänge zur Frage nach dem Menschen bei Paul Ricœur . . . 45
Knut Wenzel

Offenbarung denken?
Paul Ricœurs Begriff des Zeugnisses . . . . . . . . . . . . . . 67
Veronika Hoffmann

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«
Die denkerische Herausforderung des Bösen bei Paul Ricœur 89
Bernd J. Claret

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik
Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systematische
Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
Christof Mandry

Poetik des Glaubens A 5

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über liberale und kommunitaristische politische Ethik hinaus
Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und die
Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricœur . . . . . . . . . . . . . 141
Maureen Junker-Kenny

Schwierige Erinnerung?
Zur theologischen Rezeption der Kritik des verpflichtenden
Gedächtnisses bei Paul Ricœur . . . . . . . . . . . . . . . . 163
Michael Böhnke

Vom Symbol aus denken
Der Einfluss der Philosophie Paul Ricœurs auf die
Religionspädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
Wolfgang W. Müller

Fundamentaltheologie und Ästhetik
Impulse aus dem Werk Paul Ricœurs . . . . . . . . . . . . . 199
Gerhard Larcher

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur . . . . . . . . . . 218

Autorinnen, Autoren und Herausgeber . . . . . . . . . . . . 224

6 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Inhalt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

»Indem das Denken den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen«
durch die Sprache als dem »Haus des Seins« vollbringt1, lässt es sich
vom Sein in Anspruch nehmen, »um die Wahrheit des Seins« zu sa-
gen. Das Denken bleibt dadurch nicht passiv, sondern stellt im höchs-
ten Maße ein Handeln dar: »Das Denken ist l’engagement durch und
für die Wahrheit des Seins«.2

Wenn Heidegger klagt, dass das Denken durch seine technische
Auslegung des Seins zu lange »auf dem Trockenen sitzt« und die
Sprache aus der bloßen Grammatik einer rigiden Begriffslogik in
ein »ursprünglicheres Wesensgefüge«3 geführt werden muss, so
spricht er diese Aufgaben dem Denken und dem Dichten zu, um die
Seinsvergessenheit, die Heimatlosigkeit zu überwinden.4

Die Akademien bieten einem solchen offenen und freiheitlichen
Denken Raum und Heimat, weisen auf die »Wahrheit des Seins« hin,
und zwar gewissermaßen auf das Zu-Denkende wie auf das Zu-Den-
kende.5 Der Ort der Wahrheit des Seins trägt den Mut zur Weite der
Vernunft in sich (Benedikt XVI.); Akademien wagen die Freiheit
»zwecklosen Denkens und unverzweckten Gesprächs« (Kardinal Karl
Lehmann).

So hat sich der Erbacher Hof, die Akademie des Bistums Mainz, immer
wieder der Aufgabe gestellt, wirkmächtige philosophische und theo-
logische Denkergestalten zu thematisieren, der Vergessenheit zu ent-
reißen und ihre Bedeutung für das heutige Tun und Denken heraus-
zustellen, besonders auch im Blick auf die jüngeren Generationen.

Poetik des Glaubens A 7

1 Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den
Humanismus, 3. Aufl., Bern [1947] 1975.

2 Ebd., S. 54.
3 Ebd.
4 Vgl. M. Heidegger, »… dichterisch wohnet der Mensch …«, in: Vorträge und

Aufsätze, Pfullingen 1954, S. 181–199.
5 Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, S. 92,103.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Ricœur gehört genauso wie Maurice Blondel und Emma-
nuel Levinas zu den wirkmächtigen französischen Denkergestalten,
denen ein besonderer Brückenschlag zwischen der deutschen und der
französischen Philosophie wichtig war.

In diesem Sinne veranstaltete die Akademie des Bistums Mainz am
23. und 24. Mai 2003 anlässlich des 90. Geburtstages und unter Teil-
nahme Paul Ricœurs eine vielbeachtete Akademietagung, die in der
Veröffentlichung »Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Re-
flexion auf den Menschen« (Verlag Alber, Freiburg 2004) Nieder-
schlag fand. So wichtig es auch Paul Ricœur selbst war, Philosophie
und Theologie gegeneinander abzugrenzen, und ungeachtet dessen,
dass seine eigene Position als Denker im christlichen Glauben – bei
ihm als reformierter Christ – verankert blieb, so wichtig war ihm der
oft von ihm auch problematisch angesehene enge Bezug der beiden
Disziplinen.

Ricœur hat sich gerade in Zeiten, als in der Philosophie noch
nicht von einer Renaissance der Religion die Rede war, intensiv mit
dem Verhältnis von Vernunft und Glaube beschäftigt. Während sei-
nes Denkweges waren die religiösen Überzeugungen der Menschen
für ihn wichtige Ausgangspunkte und Wegmarken philosophischer
Reflexion. Zu allen Phasen seines Schaffens traten neben philosophi-
schen Werken mit einer Fülle von religiösen Implikationen kleinere
Arbeiten, in denen er mit seinen Thesen auch das Gespräch mit der
Theologie gesucht hat. Zudem hat er in unzähligen Beiträgen seine
philosophischen Überlegungen als Ausgangspunkt für die Interpre-
tation biblischer Texte gewählt (vgl. den Beitrag von Knut Wenzel in
diesem Band).

Wie nun das Weiterbedenken des Ansatzes Ricœurs im vorlie-
genden Buch belegt, ist die Theologie selbst in Ricœurs Denken in
vielfacher Weise aufgenommen: Angefangen von seiner Phänome-
nologie der Schuld über die Auseinandersetzung mit der Religions-
kritik Sigmund Freuds, der Metapherntheorie, der These von der nar-
rativen Identität und seiner biblischen Hermeneutik bis hin zu seinen
Ausführungen über Erinnern, Vergessen und Vergeben haben sich
beachtenswerte Vertreter beider Konfessionen und so gut wie aller
theologischer Disziplinen von Paul Ricœur inspirieren lassen. So ver-
mochte es Ricœur, der Theologie ein Konzept anzubieten, das einem
Ineinander von Glaube und zweifelndem Denken oder Fragen eine
hermeneutische Tiefenschärfe zu geben vermochte (Jürgen Wer-

8 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Vorwort

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bick). Eine Hermeneutik des Sinns eröffnet einer phänomenologisch
aufgeklärten »Sorge um das Objekt« breiten Raum (Werbick).

Immer wieder hat Ricœur gezeigt, wie man Offenbarung den-
ken und welcher Bezug zur biblischen Offenbarung hergestellt wer-
den kann (Veronika Hoffmann). »Wird Offenbarung (…) mit Hilfe
der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche Ver-
ankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar« (Hoffmann).
Gerade die Kategorie des Zeugnisses lebt in der Spannung von Be-
zeugung und Bestreitung und weist auf die Wahrheitsfähigkeit des
Zeugen wie des Bezeugten hin. Ricœur unterstreicht gerade die Poly-
phonie der biblischen Offenbarung (Hoffmann). Dadurch wird der
Zugang zur Welt, zum Anderen und zu uns selbst und zum Gött-
lichen stets als vermittelter verstanden.

Gerade als Philosoph gibt Paul Ricœur auf diese Weise der
Theologie Anstöße für ihr eigenes Tun. Sie beschränken sich keines-
wegs auf die systematisch-theologische Reflexion des Verhältnisses
von Theologie und Philosophie, sondern betreffen so gut wie alle
theologischen Disziplinen: Mit der Besinnung auf den Kern der bib-
lischen Botschaft, wie in den einschlägigen Methodendiskussionen
über die angemessene Hermeneutik der Schrift derzeit bedacht, ha-
ben nicht zuletzt Ricœurs Ausführungen über Metaphern für das
Verständnis religiöser Rede maßgebliche Bedeutung. Genauso wie
seine Gleichnistheorie zum Standardrepertoire neutestamentlicher
Exegeten gehört (Wenzel).

Die Kirchengeschichtler mögen sich bisher am wenigsten mit
Ricœur auseinandergesetzt haben: Aber angefangen von seinen frü-
hen geschichtsphilosophischen Aufsätzen über seine Erzähltheorie
und der breiten Auseinandersetzung mit der Geschichtstheorie bis
hin zu seinen Thesen »Erinnern und Vergessen« bietet Ricœur gera-
de für den Historiker reiche Anregung zur Klärung von Methode und
Ziel der eigenen Arbeit (Michael Böhnke). Das Vergangene muss als
Gewesenes rekonstruiert werden und in seiner Unwiederholbarkeit
und Unwiderruflichkeit anerkannt werden. Dadurch muss sich das
Subjekt von der Vergangenheit distanzieren (Böhnke).

In der Systematischen Theologie ist die Relevanz der philoso-
phischen Thesen Ricœurs von der Beschäftigung mit dem Bösen
(Bernd J. Claret) über die Überlegungen zum Subjekt des Glaubens
(Knut Wenzel), zum Offenbarungsbegriff (Hoffmann), der Gottes-
frage und der Religionskritik (Werbick) bis zur Frage nach Ver-
gebung und Verzeihung am augenscheinlichsten.

Poetik des Glaubens A 9

Vorwort

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt seit dem Erscheinen von Ricœurs »kleiner Ethik« in
»Das Selbst als ein Anderer« verstärkt auch für die theologische
Ethik, ob nun in der Moraltheologie oder in der christlichen Gesell-
schaftslehre beziehungsweise Sozialethik (Maureen Junker-Kenny,
Christof Mandry). Nicht zuletzt in den praktischen Fächern wurde
Ricœur rezipiert, weil angefangen von seiner Symbolhermeneutik
(Wolfgang W. Müller) über die Überlegungen zur religiösen Sprache
bis hin zu seiner Identitätstheorie auch wesentliche Fragen der
Grundlegung von Liturgiewissenschaft bis zur Religionspädagogik
(Müller) angeschnitten worden sind. Die Religionspädagogik kann
durch Ricœurs theoretisches Instrumentarium eine selbstkritische
Fundierung finden.

Insbesondere für das Verhältnis von Fundamentaltheologie und
Ästhetik bringt Ricœurs Werk mit den Leitkategorien Zeitdiagnos-
tik, Subjekttheorie, Glaubens- und Offenbarungshermeneutik eine
fundamentaltheologische Programmatik hinein (Gerhard Larcher).
Gerade für die Fundamentaltheologie ist eine ästhetische Dimension
angesichts eines elaborierten begrifflichen Diskurses und eines
ethisch-politischen Pathos vonnöten. Gelingt es, »eine neue phäno-
menologische Ontologie zu bedenken, die nach dem Scheitern des
begrifflichen Systemdenkens, wie es auch Heidegger angesprochen
hat, wichtig ist? Eine solche Poetik müsste für eine theologische Äs-
thetik der Sprache und Bilder offen sein« (Larcher). Denn »eine Her-
meneutik der Präsenz der erschienenen Güte und Menschenfreund-
lichkeit (Gnade) Gottes gilt in der Moderne als konstitutiv und
unverzichtbar« (Larcher).

Welche philosophischen Einsichten und religionsphilosophischen
Überlegungen Ricœurs im Einzelnen sind für die Theologie beson-
ders fruchtbar? Wo wurden sie, vor allem wie wurden sie rezipiert
und wie wurden sie weiter gedacht? Wo sind aus theologischer Sicht
Grenzen der jeweiligen philosophischen Thesen? Diesen Fragen wid-
met sich der folgende Band.

Stefan Orth, Freiburg
Peter Reifenberg, Mainz

Im Januar 2009

10 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Vorwort

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Philosoph und das theologische Denken

Ein Querschnitt durch Paul Ricœurs Werk

Stefan Orth

Paul Ricœur hat von Anfang an das Verhältnis von Philosophie und
Theologie in seinen Schriften thematisiert und mit Blick auf seine
eigenen Arbeiten zu klären versucht.1 Im Rückblick wird man sagen
müssen, dass Ricœur dies zuweilen recht ungeschützt getan hat, wie
er auch darüber hinaus innerhalb seiner Philosophie vielfach über-
raschend unvermittelt theologische Thesen aufgegriffen hat. Vor al-
lem in der Symbolik des Bösen2, aber auch in anderen eigentlich phi-
losophischen Artikeln und Monographien bis hin zu den drei Bänden
von Zeit und Erzählung3 und später wieder in Gedächtnis, Geschich-
te, Vergessen4 finden sich eine Reihe von biblischen Bezügen und
Verweisen auf biblische Texte und theologische Positionen. Manchen
Kritiker Ricœurs hat diese Tatsache irritiert.

Ausgehend von denjenigen Aussagen Ricœurs, mit denen er
selbst die Beziehung von Philosophie und Theologie beschreibt, er-
weist sich die Bestimmung dieses Verhältnisses innerhalb des Ri-
cœurschen Denkens in jedem Fall als »hoch komplex«.5 Seit den ers-
ten Publikationen ist diese Beziehung für Ricœur ein Verhältnis
voller Spannungen, weil ihm seine eigene religiöse Überzeugung
und die philosophische Kritik gleichermaßen wichtig sind. Faktisch
haben sich deshalb im Laufe seines Lebens gegenläufige Versuche er-

Poetik des Glaubens A 11

1 Vgl. zum Folgenden auch: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung.
Von Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie,
Freiburg 1999, bes. S. 313–422.

2 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971.
3 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bände, München 1988–1991.
4 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.
5 P. Ricœur, »Reply to Don Ihde«, in: The Philosophy of Paul Ricœur, Hg. Lewis

Edwin Hahn, The Library of Living Philosophers 22, 2. Aufl., Chicago 1996,
S. 71–73, hier S. 72.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, diesen »inneren Konflikt«6 zweier seiner Ansicht nach nur
schwer zu versöhnenden Bezugssysteme zu lösen.7

Erstens geht es Ricœur – zumindest in vielen seiner Selbstzeug-
nisse – seit jeher um eine Unterscheidung der beiden Disziplinen.
Die Verquickung der beiden Genres zu einer »christlichen Philoso-
phie« hat Ricœur mit anhaltender Beharrlichkeit abgelehnt. Früh
schon führt er an, dass das philosophische Denken überzogene Gel-
tungsansprüche christlicher Denker um der eigenen Autonomie wil-
len zurückweisen müsse.8 Entschieden lehnt Ricœur jede Form de-
duktiver und damit – im schlechten Sinne – spekulativer Theologie
mit systemischen Ansprüchen ab, die er mehrfach mit Kant und Hei-
degger als »Ontotheologie« bezeichnet.9 Polemisch nennt er es in
einem frühen Text mit dem Titel »Wahrheit und Lüge« eine »kleri-
kale Versuchung«, »alle Ebenen der Wahrheit« in einem zeitlosen
System zusammenfassen zu wollen – zumal wenn es den Anspruch
erhebt, die Gesellschaft bis ins Letzte zu prägen.10 Auf das theologi-
sche Pathos der Autorität, warnt Ricœur, folge allzu schnell als phi-
losophische Gegenreaktion ein Pathos der Freiheit, das alles Religiöse
aus dem Bereich der Philosophie verbannen möchte.

Besonderen Wert auf die Unterscheidung von Philosophie und
Theologie legt Ricœur in seinen späteren Schriften: vor allem auf den
letzten Seiten des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer11, auf de-
nen sich Ricœur mit großer Vehemenz für eine vollständige Tren-
nung der beiden Disziplinen einsetzt. Er weist dort auf die Tatsache
hin, dass die Gifford Lectures, die Ausgangspunkt für sein Werk Das
Selbst als ein Anderer waren, zwei weitere Vorlesungen umfasst ha-
ben. In ihnen stellte er sich der Aufgabe, seine biblische Hermeneutik
im Kontext der zuvor entfalteten Hermeneutik des Selbst weiter-
zudenken.

Ausdrücklich entschuldigt sich Ricœur, dass diese beiden Vor-

12 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

6 P. Ricœur, La critique et la conviction. Entretien avec François Azouvi et Marc de
Launay, Paris 1995, S. 49.

7 Vgl. ebd., S. 211.
8 Vgl. zum Beispiel die Ausführungen Ricœurs zu Roger Mehl in P. Ricœur, »La

condition du philosophe chrétien«, in: Lectures 3. Aux frontières de la philoso-
phie, Paris 1994, S. 235–243, hier S. 240.

9 Vgl. P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse. Der Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 284–314, hier S. 289.

10 P. Ricœur, »Wahrheit und Lüge«, in: Geschichte und Wahrheit, München 1974,
S. 151–184, hier S. 169f.

11 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lesungen nicht zusammen mit Das Selbst als ein Anderer veröffent-
licht wurden: Er spricht von einem »Ausschluss«, dessen »fragwürdi-
gen und vielleicht bedauerlichen Charakters« er sich bewusst sei; mit
seiner Hermeneutik des Selbst wolle er jedoch »bis zur letzten Zeile
einen autonomen philosophischen Diskurs« bieten, dessen »agnos-
tischen« Charakter er unterstreicht.12 Ricœur will sich auf diese Wei-
se ausdrücklich gegen eine Interpretation seines philosophischen
Werks schützen, die dieses als eine – als Philosophie getarnte – Theo-
logie missversteht. Immerhin gesteht er ein, dass seine religiösen
Überzeugungen »auf der Ebene der Motivationen« durchaus eine
Wirkung auf die Wahl seiner philosophischen Themen ausgeübt hat.

Ricœurs Äußerungen im Vorwort von Das Selbst als ein Ande-
rer sind vor allem vor dem Hintergrund der spezifisch französischen
Verhältnisse zu verstehen, die sich offensichtlich in den siebziger
Jahren deutlich zuungunsten derjenigen Denker verändert haben,
die das Thema Religion aufgreifen. Immer schon war die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich nicht nur ein politisches Phäno-
men, sondern hatte große Auswirkungen auf die Gesellschaft und das
Kultur- und Geistesleben des 19. und 20. Jahrhunderts. Verdächti-
gungen gegenüber denjenigen Philosophen, deren Interesse theo-
logischen Fragen gilt, werden deshalb schneller ausgesprochen; die
philosophische Relevanz eines Denkens, das versucht, religiösen Phä-
nomenen gerecht zu werden, oder sich auf Traditionen bezieht, die
sich der philosophischen Gottesfrage angenommen haben, wird ra-
scher in Frage gestellt.

Ein anschauliches Beispiel für die Verschärfung dieser Situation
ist der polemische Essay von Dominique Janicaud, der der französi-
schen Phänomenologie – Emmanuel Levinas und anderen – eine
»Wende zur Theologie« vorwirft.13 Selbst wenn Janicaud Ricœur
ausdrücklich als ein Gegenbeispiel bezeichnet und dessen »methodo-
logische Gewissenhaftigkeit« lobt14, ist diese Streitschrift Indiz für
die hier vertretene These.

Es waren andere, die Ricœur vorgeworfen haben, sich mit seiner
hermeneutischen Philosophie in den »Maschen des Netzes der bib-

Poetik des Glaubens A 13

Der Philosoph und das theologische Denken

12 Ebd., S. 35 f.
13 Vgl. D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Com-

bas 1990.
14 Ebd., S. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Hermeneutik« zu verstricken.15 Besonders die Reaktionen
auf Zeit und Erzählung in den achtziger Jahren haben gezeigt, wie
groß – vor allem in Frankreich – die Vorbehalte gegenüber Ricœur
waren.16 So wurde kritisiert, dass die drei Bände im Wesentlichen
einem »Glaubensakt« entsprängen17 und dass der biblische Glaube
in Ricœurs Schriften der Ersatz für die philosophisch abgelehnte Ga-
rantie eines letzten Sinns sei.18 Vor dem Hintergrund dieser Thesen
wird verständlicher, dass Ricœur sich mehrfach vor der Kritik aus
dieser Richtung zu schützen versucht hat.19

Ricœur betont demgegenüber vielmehr die dem Religiösen ei-
genen Verstehensmöglichkeiten und damit die Eigenständigkeit der
Theologie. Grundsätzlich hält er immerhin im Sinne von Anselms
Suche nach dem intellectus fidei daran fest20, dass es einen radikal
»nicht-hermeneutischen Ursprung« des Christentums und der Theo-
logie gebe.21 Jede Aussage Ricœurs, die das Trennende der beiden
Disziplinen betont, muss von dieser Sorge um die Unableitbarkeit
der Theologie interpretiert werden, die wiederum aus dem Ge-
schenkcharakter der Offenbarung folgt. Aufgrund seiner Maxime,
die Genres trennen zu wollen, hat Ricœur im Übrigen auch nie eine
Religionsphilosophie im engeren Sinne geschrieben, sie wäre ihm als
»philosophische Theologie« suspekt gewesen.22

14 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

15 O. Mongin, »Note éditoriale«, in: P. Ricœur, Lectures 3, S. 7–11, hier S. 7.
16 Vgl. auch den weitreichenden Vorwurf von François Laplantine, der behauptet,

Vorverständnis, Methode und Ergebnisse seien bei Ricœur von seiner religiösen
Überzeugung abhängig. F. Laplantine, Le philosophe et la violence, Paris 1976,
S. 177f.

17 J.-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mûr de la lyrique et du récit«, in: Temps
et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73–110,
hier S. 73.

18 Vgl. C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de l’herméneutique de Paul Ri-
cœur«, in: Temps et récit en débat, S. 163–183, hier S. 180–183.

19 Vgl. folgende paradigmatische Aussage Ricœurs: »[I]ch habe großen Wert darauf
gelegt, als Philosophieprofessor anerkannt zu werden, der an einer öffentlichen
Einrichtung lehrt und allgemein verständlich spricht«. P. Ricœur La critique et la
conviction, S. 227.

20 Vgl. P. Ricœur, »Die Anklage entmythisieren«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 217–238, hier S. 226.

21 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, in: P. Ricœur und
E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, München 1974, S. 24–45, hier S. 43.

22 Vgl. P. Ricœur, »Autobiographie intellectuelle«, in: Réflexion faite. Autobiogra-
phie intellectuelle, Paris 1995, S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur hat dennoch zweitens von seinen ersten Schriften an
wiederholt auf die gegenseitige Beeinflussung hingewiesen und hier
und da von einer wechselseitigen Bedeutung der beiden Disziplinen
gesprochen. Ausdrücklich ist etwa davon die Rede, dass die Theologie
nicht ohne die Begrifflichkeiten und Denkansätze der Philosophie
auszukommen vermag.23 Die Philosophie ihrerseits ist – wenn auch
mit dem ihr eigenen methodischen Instrumentarium – durchaus
auch für die religiösen Phänomene, etwa für die Symbolik des Reli-
giösen, zuständig. Vor dem Hintergrund der philosophischen Auf-
gabe, zur umfassenden Wirklichkeits- und Selbsterkenntnis des
Menschen beizutragen, ist es Ricœurs Grundüberzeugung, »dass
kein Symbol, das eine Wahrheit des Menschen erschließt und auf-
deckt, der philosophischen Reflexion fernsteht«.24 Weil die Philoso-
phie »zu Anfang geschworen [hat], kohärent zu bleiben«, heißt es in
der Symbolik des Bösen, muss sie auch die Religion »umgreifen«.25

Ricœurs Vermittlungsversuch zwischen vollkommener Tren-
nung und restloser Verschmelzung von Philosophie und Theologie,
zwischen einem rein agnostischen Denken und der Bestimmung der
Philosophie als »Magd der Theologie« lautet wie folgt: »Zwischen
der Enthaltung und der Kapitulation gibt es noch eine dritte Mög-
lichkeit, die ich als Weg der philosophischen Annäherung bezeich-
ne […]. Darin sehe ich die beharrliche Arbeit des Philosophen, der
seine Rede in die Nähe der kerygmatischen und theologischen Rede
bringen will. Dabei geht die Arbeit des Denkens zwar vom Hören,
vom Gehörten aus, aber sie bewegt sich dennoch in der Autonomie
des sich selbst verantwortlichen Denkens […]. Weil es nur einen Lo-
gos gibt, verlangt der Logos Christi von dem Philosophen nichts an-
deres, als den Ansprüchen der Vernunft immer vollständiger und
vollkommener gerecht zu werden; er verlangt von ihm nicht mehr
als die Vernunft, aber die Vernunft als Ganze.«26

Poetik des Glaubens A 15

Der Philosoph und das theologische Denken

23 Vgl. zum Beispiel P. Ricœur, »Le renouvellement du problème de la philosophie
chrétienne par les philosophies de l’existence«, in: J. Boisset u.a., Le problème de
la philosophie chrétienne, Les problèmes de la pensée chrétienne 4, Paris 1949,
S. 43–67, hier S. 54.

24 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 162–195, hier S. 184.

25 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 395.
26 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, in: Hermeneutik und Struktura-

lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 199–226, hier
S. 200.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf Aussagen wie diese kann sich der Theologe stützen, um die
Beschäftigung mit dem Werk Ricœurs – oder gar die Rezeption sei-
ner Thesen – gegenüber dem Vorwurf zu verteidigen, sie würden die
Vorbehalte des Autors gegenüber zu rascher Übergänge zwischen
Philosophie und Theologie nicht ernst genug nehmen. Daraus folgt
dann aber auch, dass es grundsätzlich möglich ist, das gesamte Werk
Ricœurs auf seine Impulse für die Theologie zu untersuchen. In die-
sem Sinne werden im Folgenden die religiösen Fragestellungen und
theologischen Thesen im Laufe des Denkwegs von Ricœur im Mittel-
punkt stehen: vom Frühwerk über die hermeneutische Phase im en-
geren Sinne bis zum Spätwerk.

I.

Das Böse und die Poetik der Freiheit

Das Frühwerk Ricœurs besteht im Wesentlichen in der Beschäfti-
gung mit der menschlichen Freiheit und der Herausforderung des
Bösen. Diese so genannte Willensphilosophie, vorgelegt in den fünf-
ziger Jahren, kreist um den Begriff der bedingten Freiheit, die aus
einer ethischen Perspektive auch als »unfreier Wille« bezeichnet
wird und sich als der Ort der Fehlbarkeit des Menschen herausstellt.
Es versteht sich von selbst, dass die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach dem Bösen rasch in der Theologie breite Beachtung fand,
nicht zuletzt, weil Ricœur bei der Auslegung der einschlägigen anti-
ken Mythen die im Buch Genesis enthaltene Sündenfallerzählung als
besonders gelungene Veranschaulichung des Stachels des Bösen an-
sieht.

Bereits bei der Darstellung der philosophischen Thesen, vor
allem innerhalb der Symbolik der Erlösung, spielt darüber hinaus
auf der anderen Seite der Begriff der »Rechtfertigung« eine zentrale
Rolle. Als Gegenstück zur verfehlten Freiheit greift Ricœur in der
Symbolik des Bösen mehrfach auf das ebenso »rätselhafte wie fun-
damentale« Symbol der Rechtfertigung zurück.27 Der Rechtfer-
tigungsgedanke wird zum entscheidenden Hintergrund, vor dem sich
die Erfahrung der Verfehlung abhebt und diese als solche erst er-

16 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

27 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 170.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kannt werden kann, wie Ricœur einerseits mit der christlichen Gna-
denlehre, andererseits von Jean Nabert her behaupten kann.

In Die Interpretation. Ein Versuch über Freud28 besteht Ricœur
dann darauf, dass die »Archäologie des Subjekts«, die das Schuldge-
fühl zu deuten versucht, zusammengesehen werden muss mit dem
emanzipatorischen Interesse Freuds an der Bewusstwerdung im Sin-
ne der Selbstwerdung. Diese These ist wie ein Echo auf die voraus-
gehende Suche nach Rechtfertigung. Hervorzuheben an der Aus-
einandersetzung mit Sigmund Freud ist ferner, dass bei der
Besinnung auf das Subjekt des Glaubens, das sich nach Rechtfer-
tigung sehnt, auch die Religionskritik mit einbezogen werden muss.
Ein Verstehen des Menschen ist in den Augen Ricœurs nicht ohne die
»Kritik der Illusionen des Subjekts« denkbar.29 Ohne die Hermeneu-
tiken des Misstrauens von Marx, Nietzsche und Freud vereinnahmen
zu wollen, versucht Ricœur die Anliegen der Religionskritik zu inte-
grieren: um eines angemessenen Verstehens der religiösen Sprache,
einer tieferen Auslegung biblischer Texte und letztlich auch um des
besseren Verständnisses des Menschen willen. Er besteht darauf, dass
eine Hermeneutik des Verdachts »heute […] zu jeder Aneignung des
Sinnes« dazugehört.30

Zumindest als Motivation kann also festgehalten werden, dass
Ricœur in diesen Arbeiten des Frühwerks versucht, das aus christli-
cher Sicht allen Menschen eigene Sehnen nach einer Rechtfertigung
des eigenen Selbst angesichts der Vergehen, aber auch das Verlangen
nach einer umfassenden Anerkennung, philosophisch auszuarbeiten.
Allerdings hat Ricœur das – in seiner Dissertation Le volontaire et
l’involontaire31 angekündigte – ehrgeizige Projekt einer dreibändi-
gen Philosophie des Willens nicht vollendet, wie sofort einschrän-
kend hinzuzufügen ist. Der fehlende dritte Band der Willensphiloso-
phie hätte sich der nur angedeuteten Philosophie der Rechtfertigung
systematisch angenähert.

Diesem von Ricœur vorgeschlagenen Denken vom Symbol aus
wäre es unter anderem um die Auseinandersetzung mit dem theo-
logumenon der Erbsünde gegangen. In einigen dezidiert theologisch
zu nennenden Aufsätzen finden sich immerhin substantielle Aus-

Poetik des Glaubens A 17

Der Philosoph und das theologische Denken

28 P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1969.
29 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 44.
30 Ebd.
31 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führungen Ricœurs zu diesem Punkt.32 Auch der Begriff der Erbsün-
de ist demnach im Ricœurschen Sinne als ein Symbol aufzufassen,
dessen wesentlich symbolischer Charakter ernst genommen werden
muss, um den Begriff nicht vom wörtlich verstandenen Erstsinn her
misszuverstehen.

Ricœurs Andeutungen belegen, dass er, auch nachdem die Be-
schäftigung mit dem Bösen bereits eine wesentliche Korrektur der
Philosophie des Willens erzwang, noch lange am Projekt seiner Poe-
tik des Willens festgehalten hat. Vor allem ist verschiedentlich davon
die Rede, vor dem Hintergrund des bisher mit der Willensphiloso-
phie Vorgelegten auf die möglichen Weisen einer Vollendung der
Freiheit zu reflektieren, wie sie in poetischen Texten aufleuchtet.

Bereits in seiner Dissertation spricht Ricœur deshalb davon, dass
die Philosophie, die die Transzendenz thematisieren will, eine zweite
kopernikanische Wende vollziehen müsse. Im Gegensatz zur ersten
kopernikanischen Wende, bei der Kant die Blickrichtung von der Ob-
jekterkenntnis auf die Reflexion der eigenen Subjektivität umkehrte,
erfordere die »Vertiefung der Subjektivität« eine Verlagerung ihres
Mittelpunktes in die Transzendenz. Mit der Terminologie Karl Jas-
pers formuliert Ricœur: »Ich bin diese Mitte nicht, sondern ich kann
sie nur anrufen und in den Chiffren […] bewundern«.33 Auch die
Transzendenz ist deshalb wie das Böse nach Ricœur lediglich inner-
halb einer »konkreten Mythik«34 zugänglich.35 Der Begriff »Poetik«
zielt in diesem Kontext einerseits auf das schöpferische Vermögen
der Freiheit des Menschen ab, andererseits zeichnet die Kreativität
der Sprache im Allgemeinen und die dichterische Rede im Besonde-
ren eine erkenntnistheoretische, ja sogar eine ontologische Dignität
aus.

Dies führte Ricœur letztlich zu seiner im engeren Sinne herme-
neutischen Phase, in der er sich mit dem Verstehen und der Sprache
im Allgemeinen sowie Texten, Metaphern und Erzählungen im Be-

18 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

32 Vgl. besonders: P. Ricœur, »Die ›Erbsünde‹. Eine Bedeutungsstudie«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse, S. 140–161.

33 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, S. 443f. Hervorhebung S. O.
34 Ebd., S. 28. Vgl. auch die Parallelisierung der Mythen der Unschuld mit den

Gleichnissen vom Reich Gottes. Vgl. ebd., S. 186.
35 Vgl. in diesem Zusammenhang auch: G. Larcher, »Subjektivät und Glaube. Fun-

damentaltheologische Denkanstöße im Werk Paul Ricœurs«, in: J. Kirchberg und
J. Müther (Hg.), Philosophisch-Theologische Grenzfragen, Essen 1986, S. 281–
298.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonderen auseinandersetzt. Er selbst hat darauf aufmerksam ge-
macht, dass seine Thesen zur Imagination in Die lebendige Meta-
pher36 und in Zeit und Erzählung das Vorhaben einer Poetik des Wil-
lens zumindest zum Teil umgesetzt haben.

II.

Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik

Wie zu jeder Zeit hat Ricœur auch parallel zu derjenigen Phase in den
sechziger und siebziger Jahren, in der er explizit als Hermeneutiker
hervortrat, seine philosophischen Überlegungen in eigenen Ver-
öffentlichungen auf religiöse Phänomene und theologische Fra-
gestellungen angewendet. Sowohl die Reflexion auf die Möglichkei-
ten theologischer Hermeneutik als auch die Auslegung konkreter
biblischer Texte stand in dieser Zeit im Vordergrund. Das aufmerk-
same Interesse der Theologen an diesen Überlegungen war gewisser-
maßen garantiert.

Ricœur selbst legt großen Wert auf die Feststellung, dass der
Zusammenhang von Theologie und Hermeneutik von jeher gegeben
ist, die theologische Hermeneutik sogar zu den Quellen der philoso-
phischen Hermeneutik gehört. Tatsächlich ist es immer schon ein
wesentliches Problem der Theologie gewesen, dass die überlieferten
Texte, auf die sich die jüdisch-christliche Tradition vor allem bezieht,
»ständig in lebendiges Wort zurückverwandelt werden [müssen],
wenn das ursprüngliche Wort, das für das grundlegende und stiften-
de Ereignis Zeugnis ablegte, aktuell bleiben soll«.37

Mit dem Begriff »Zeugnis« knüpft Ricœur in dieser Phase seines
Schaffens abermals an den französischen Reflexionsphilosophen Jean
Nabert an, der sich vor allem in seinem Spätwerk Le désir de Dieu
mit einer Kriteriologie für die Hermeneutik von Zeugnissen des Ab-
soluten beschäftigt hat.38 Ricœur interessiert sich freilich faktisch

Poetik des Glaubens A 19

Der Philosoph und das theologische Denken

36 P. Ricœur, Die lebendige Metapher, München 1986.
37 P. Ricœur, »Vorwort zur französischen Ausgabe von Rudolf Bultmanns ›Jesus‹

(1926) und ›Jesus Christus und die Mythologie‹ (1951)«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus, S. 175–198, hier S. 176.

38 J. Nabert, Le désir de Dieu, Paris 1966.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger für denjenigen Zeugen, der mit seinen Taten – und unter
Umständen sogar mit seinem Leben – Zeugnis vom Absoluten ab-
legt, sondern denkt summa summarum an die Texte der jüdisch-
christlichen Tradition, wenn er von Zeugnissen spricht. Aus dieser
Akzentverschiebung folgt, dass Ricœur seine philosophische Texther-
meneutik mit dem Schwerpunkt auf der Rede, der Schrift, der Welt
des Textes und der des Lesers auf theologische Fragestellungen hin
weiterführt und eine eng an den biblischen Texten orientierte Her-
meneutik der Offenbarung ausarbeitet.39

Aus der Betrachtung der höchst unterschiedlich gestalteten bib-
lischen Texte, die Bücher einer ganzen Bibliothek sind, muss Ricœurs
Überzeugung nach ein »vielstimmiges« Offenbarungsverständnis
folgen. Natürlich bedeutet die Interpretation der in verschiedenen
Texten schriftlich fixierten Sinngehalte eine Art Umweg theologi-
scher Reflexion. Er wird aber nicht zuletzt deshalb gegangen, um
die Pluralität der Gotteszeugnisse nicht nur von einem einzigen Ge-
danken her auszulegen. Der exegetisch zu ermittelnde Sinn der
Schriften ist dabei im Text selbst zu finden. Denn die Eigenheiten
der mannigfaltigen Formen biblischer Rede (Erzählungen, Prophe-
tien, Gesetze, Sprichwörter, Gebete, Hymnen, liturgische Formeln,
sapientiale Schriften) sind – vergleichbar Metaphern – nicht als »rhe-
torische Kunstgriffe« aufzufassen, bei denen man die theologischen
Gehalte einfach herausdestillieren könnte.40 Es ist nur folgerichtig,
dass sich der Philosoph, der über die Religion nachdenkt, so zumin-
dest Ricœurs Rat während der hermeneutischen Phase, eher den Exe-
geten als den Theologen zum Gesprächspartner wählen soll.41

20 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

39 Vgl. auch V. Hoffmann, »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutik«, in:
P. Ricœur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über
die Religion, Freiburg 2008, S. 119–141.

40 P. Ricœur, »Gott nennen«, in: Gott nennen, Hg. B. Casper, Freiburg 1981, S. 45–
79, hier S. 59.

41 P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse, S. 315–353, hier S. 332. Vgl. auch den Einwand Ricœurs ge-
gen Karl Rahner: »Theologen gehen, vielleicht, zu schnell zu theologischen Aus-
sagen über und verweilen nicht lange genug auf dem Niveau des vortheologischen
Diskurses, wie zum Beispiel auf den Erzählungen […]. Ich frage mich, ob es nicht
eine unglückliche Wendung der Ereignisse für die Theologie des dreizehnten Jahr-
hunderts war, dass sie ihre Beziehungen mit der biblischen Theologie abbrach, um
die quaestio ohne die lectio auszuarbeiten, die ›Wissenschaft‹ der Theologie au-
ßerhalb der Arbeit der ›Interpretation‹ der Schriften«. P. Ricœur, »›Response‹ to
Karl Rahner’s Lecture: On the Incomprehensibility of God«, in: Celebrating the

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn Ricœur ausgehend von seiner philosophischen Herme-
neutik die Bedeutung der Frage nach dem Autor für das Verstehen
biblischer Texte relativiert und die Analyse der Sache des Textes in
den Vordergrund stellt, folgt daraus die Korrektur eines Offen-
barungsverständnisses, das von einem zu engen Begriff der Inspira-
tion ausgeht: »Indem ich so die hermeneutische Achse meiner
Betrachtung auf die ›Sache‹ des Textes richte, erkenne ich die Vergeb-
lichkeit einer Untersuchung, […] die Gott als die Stimme hinter der
erzählenden oder prophetischen Stimme zu identifizieren suchte. Ich
weiß wohl, dass eine lange Tradition die Offenbarung mit der Inspi-
ration im Sinne einer Einflüsterung des Sinnes identifizierte; doch
sie würde aus Gott eine Art Ur-Autor des Textes, von dem der Glaube
sich belehren lässt, machen.«42

Um dem »Kurzschluss« des Prophetischen nicht zu verfallen43,
ist es nach Ricœur sinnvoll, die Eigenheiten des narrativen Genus zu
berücksichtigen, bei dem es vor allem auf die »erzählten Dinge« an-
kommt und weniger auf die Person des Erzählers.44 Das erinnernde
Erzählen als »der grundlegende Typ theologischer Arbeit in Israel«45

kann Ricœurs Überzeugung nach sogar in gewisser Weise als die ent-
scheidende theologische Erkenntnisform aufgefasst werden.46 Weil
die »Spur Gottes« vor dem Wort in der Geschichte ist47, weil Gott
selbst im Wesentlichen als der Handelnde einer Geschichte der Be-
freiung und nicht etwa als ein unbewegter Beweger des Kosmos ver-
standen wird, musste »er an die Erzählform gebunden werden«48. Es
sei jedoch an dieser Stelle auch daran erinnert, dass sich Ricœur an-
gesichts einer »narrativen Theologie« skeptisch zeigte. Genauso wie

Poetik des Glaubens A 21

Der Philosoph und das theologische Denken

Medieval Heritage. A Colloque on the Thought of Aquinas and Bonaventure, Hg.
D. Tracy, Supplement zu The Journal of Religion 58 (1978), S. 126–131, hier
S. 129.

42 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 52 f.
43 P. Ricœur, »Expérience et langage dans le discours religieux«, in: Phénomenologie

et Théologie, Hg. J.-F. Courtine, Paris 1992, S. 15–39, hier S. 30.
44 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der

Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008,
S. 41–83, hier S. 45 ff.

45 P. Ricœur, »Über die Exegese von Gen I,1–2,4a«, in: Exegese im Methodenkon-
flikt. Zwischen Geschichte und Struktur, Hg. X.-L. Dufour, München 1973, S. 47–
67, hier S. 48.

46 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 60.
47 Ebd.
48 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen die Hypostasierung des prophetischen Offenbarungsverständ-
nisses spricht sich Ricœur aufgrund der faktischen innerbiblischen
Pluralität der Gattungen gegen Ansätze aus, die bei der theologischen
Theoriebildung ausschließlich das Narrative beachten.

Aus der Bedeutung der Welt der Texte leitet sich weiter Ricœurs
Plädoyer für eine Deutung der Bibel ab, die synchron vorgehende
exegetische Methoden – auch strukturalistischer Herkunft – stärker
mit einbezieht. Ricœur spricht sich für eine Relativierung der Bedeu-
tung der historisch-kritischen Exegese aus, wie sie sich auch innerhalb
der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
als Methode der Bibelauslegung durchgesetzt hat. Ricœur lehnt die
historisch-kritische Methode als solche nicht ab. Weil »die Texte, die
wir lesen, im Letzten nicht Texte über Texte sind, sondern Texte über
Zeugnisse, die ihrerseits Ereignisse meinen«49, darf der historisch-
kritische Ansatz nicht vollständig verworfen werden. Andererseits
zeigt Ricœur jedoch auch die Schwächen des historisch-kritischen Zu-
gangs zur Welt der Bibel auf. Ihm gelinge es zumeist nicht, die für ein
Verstehen unabdingbaren Bezüge der einzelnen Texte und Textfrag-
mente zueinander herauszuarbeiten. Der »Pulverisierung des Tex-
tes«, deren Ergebnis Fragmente sind, die als solche zu keiner Zeit ge-
lesen noch je gehört wurden, wird die Aufgabe entgegengesetzt,
»besser zu verstehen«, warum ein bestimmter Text kanonisiert wur-
de, indem man den Sinn dieses Textes, der einen Anfang und ein Ende
hat, untersucht und auslegt. Gerade die relative Unabhängigkeit des
Textes von seinem Autor ermöglicht es nach Ricœur, auch innerhalb
der biblischen Exegese literaturwissenschaftliche Methoden zu ver-
wenden und zum Beispiel die Erzählstruktur eines ganzen Evangeli-
ums damit zu untersuchen. Auch diese Methoden freilich dürfen
nicht absolut gesetzt werden, weil sie wie alle anderen auch an be-
stimmte Hintergrundtheorien mit der ihnen eigenen Axiomatik ge-
bunden sind und jeweils nur dasjenige erklären können, »was dieser
methodologische Filter durchlässt«.50 Vor diesem Hintergrund und
mit dem Hinweis auf die Pluralität der Wirklichkeit plädiert Ricœur
für eine Pluralität der exegetischen Methoden.

Mit deren Hilfe gelingt es nach Ricœur, die Welt der Bibel an-
gemessen zu deuten, deren letzter Horizont Gott und dessen für den

22 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

49 P. Ricœur, »Skizze einer abschließenden Zusammenfassung«, in: Exegese im Me-
thodenkonflikt, S. 188–199, hier S. 194.

50 Ebd., S. 189.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen so bedeutsame »Logik der Überfülle« ist. Das theologisch
Entscheidende ereignet sich ihm zufolge in religiösen Texten erst,
wenn mit der allgemeinen Offenbarungsfunktion der poetischen
Sprache die Nennung Gottes verbunden wird.51 Die herausragende
Stellung des Wortes besteht schließlich darin, dass es ihm gelingt,
»einen Horizont zu eröffnen, der sich dem Abschluss der Rede ent-
zieht«.52

Ricœur liegt am referentiellen Bezug zur Wirklichkeit der bib-
lischen Texte und versucht auf diese Weise deren Wahrheitsansprü-
che zu explizieren. Vor allem die Gattung der Gleichnisse, die Jesus
erzählt, zielt mit ihrer Lösung der Krisen, die sie zuvor selbst narrativ
inszeniert haben, Ricœurs Überzeugung nach »indirekt die Herr-
schaft Gottes« an. Mit diesem Begriff wird eine Wirklichkeit behaup-
tet, die dem Menschen ein »neues Sein« verheißt.53 Die wesentliche
»Funktion« der religiösen Rede ist es in diesem Zusammenhang, »den
von uns angestrebten Entwurf einer Ganzheit unserer Existenz« zu
durchkreuzen und auf Größeres hin zu öffnen. In den Texten, die Gott
nennen, geht es Ricœurs Überzeugung nach letztendlich um eine sol-
che poetisch beschriebene »Wirklichkeit des Möglichen«.

Vor allem diese Überlegungen, denen es um die Vermittlung der
Wirklichkeit Gottes mit der Vorstellungskraft der Menschen geht,
haben Ricœur Kritik von einer Reihe von Theologen in den USA ein-
gebracht. Weil Ricœur – in gewisser Weise fundamentaltheologisch –
die Bedingungen der Möglichkeit eines Verstehens der Offenbarung
zu erhellen versucht, wird Ricœur vorgeworfen, die Fehler der Lehre
der analogia entis, innerhalb derer zu rasch von den weltlichen Ge-
gebenheiten auf Gottes Wesen geschlossen wird, in einer literatur-
wissenschaftlichen Spielart zu wiederholen.54 Gerade die Erhebung
von universalen Geltungsansprüchen ist dabei strittig.55 Die Theo-
logie, so wird argumentiert, stelle ein gegenüber jeder Philosophie

Poetik des Glaubens A 23

Der Philosoph und das theologische Denken

51 Vgl. P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 57, 74.
52 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42.
53 Alle nicht nachgewiesenen Zitate dieses Absatzes finden sich in ebd., S. 40f.
54 Vgl. K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricœur. A Study

in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990, S. 181.
55 Vgl. H. W. Frei, The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nine-

teenth Century Biblical Narrative, New Haven 1974; G. Lindbeck, Christliche
Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeit-
alter, Gütersloh 1994.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollkommen selbständiges Bezugssystem dar.56 Ausdrücklich wird
abgelehnt, »theologische Ansprüche auf allgemeine, philosophische
Fundamente zu ›gründen‹, die die Sache des Christlichen ›kontrollie-
ren‹«.57 Konkret gegen Ricœur wenden diese Theologen ein, dass es
unangemessen sei, einer theologischen Hermeneutik eine allgemeine
philosophische Hermeneutik voranzustellen – wie sie auch grund-
sätzlich jede allgemeine Theorie der religiösen Erfahrung ablehnen,
weil sich die Theologie auf diese Weise von ihr eigentlich fremden,
weil nicht aus der Offenbarung selbst entwickelten, Denkschemata
bestimmen ließe.58

Andere Kommentatoren, ebenfalls des angelsächsischen Rau-
mes, haben umgekehrt die Frage aufgeworfen, ob Ricœur in seiner
hermeneutischen Phase nicht alles in allem zu stark das Element der
Fiktion betone und auf diese Weise das Moment der Historizität Jesu
von Nazareth ignoriere. Ausgehend von den Thesen der theologi-
schen Texthermeneutik, den Überlegungen zur religiösen als einer
dichterischen Sprache und den Interpretationen der Gleichnisse als
Metaphern ist dieser Einwand durchaus nachvollziehbar. Wie unter-
scheidet Ricœur die Geschichten über die historische Gestalt Jesus
von Nazareth von »Phantasien, Utopien und Illusionen«?59 Reicht
es aus, den Wirklichkeitsbezug der biblischen Texte vor allem mit
Überlegungen zur ontologischen Vehemenz poetischer Texte zu be-
stimmen?

Tatsächlich hat sich hier im Ricœurschen Werk eine Schieflage
aufgrund der Fixierung auf bestimmte Themen und Axiome in der
hermeneutischen Phase ergeben, deren kontinuierliche Korrektur
Ricœur am Ende jedoch selbst in Angriff genommen hat: Nach dem
späten, im engeren Sinne theologischen Artikel »D’un testament à
l’autre« hat sich der Gott Jesu mit dem Menschen Jesus von Nazareth
in einer solchen Weise identifiziert, »dass sich die metaphorische und
dialektische Selbstauslegung, die Gott in sich ist, historisch realisiert
hat«.60 Ricœurs Poetik des Glaubens, die in dieser Phase im Mittel-
punkt steht, wird auf diese Weise auch entsprechend geerdet.

24 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

56 Vgl. M. I. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricœur, and the New Yale Theol-
ogy, Macon 1990, S. XIV.

57 Ebd., S. 97.
58 Ebd., S. 97 f.
59 K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative, S. 278.
60 P. Ricœur, »D’un testament à l’autre«, Lectures 3, S. 355–366, hier S. 362.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

Aus der zwischenzeitlichen Zurückhaltung Ricœurs, sich in seinen
Hauptwerken zum Verhältnis von Philosophie und Theologie expli-
zit zu äußern, resultierte ein vergleichsweise unvermitteltes Neben-
einander seiner philosophischen Arbeit und seiner Beschäftigung mit
biblischen Texten, wie es für die hermeneutische Phase kennzeich-
nend war. Diese Zurückhaltung bestimmt noch die Argumentation
des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer. Hat Ricœur aber, so ist
zu fragen, seinen ursprünglichen Ansatz beim Willen, der von Un-
willentlichem durchzogen ist, faktisch schuldig werden kann und sich
nach Rechtfertigung sehnt, ganz aufgegeben, und sein ursprünglich
religionsphilosophisch akzentuiertes Anliegen vollständig in seine
bibelhermeneutischen Thesen transformiert? Sind seine Ausführun-
gen zum Leser, dessen Einbildungskraft angesichts der biblischen
Texte zu einer Umkehr gelangt, die die Voraussetzung für jede kon-
krete metanoia ist, die einzigen Spuren des ursprünglichen An-
satzes?

Erst im Spätwerk wendet sich Ricœur aufs Neue einer Verhält-
nisbestimmung von Philosophie und Theologie zu, die er im Wesent-
lichen anhand der Beziehung zwischen Ethik und Religion artikuliert,
nachdem er von der Beschäftigung mit Texten über seine Auseinan-
dersetzung mit dem Handlungsbegriff in Das Selbst als ein Anderer
wieder zu ethischen Fragestellungen gelangt war.61 Viele vor allem im
Kontext der Arbeiten an Das Selbst als ein Anderer publizierten Ar-
tikel versuchen in diesem Sinne eine Verhältnisbestimmung von Phi-
losophie und Theologie über die bisherigen Thesen hinaus.

Die Aufgabe der Religion ist es, so die Grundthese Ricœurs im
Anschluss an Kants Religionsschrift, die Freiheit, die Kants Moral-
lehre (wie jede andere Philosophie) nicht garantieren kann, je neu
wiederherzustellen.62 Ethik und Religion erweisen sich dadurch er-
neut wesentlich aufeinander bezogen, ohne dass Religion auf Ethik
reduziert werden dürfte. Weder soll nach Ricœur geleugnet werden,

Poetik des Glaubens A 25

Der Philosoph und das theologische Denken

61 Vgl. auch V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricœurs
›Das Selbst als ein Anderer‹ und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theo-
logie und Philosophie 75 (2000) S. 206–225.

62 Vgl. P. Ricœur, »Die Anklage entmythisieren«, S. 227.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die wiederhergestellte menschliche Handlungsmächtigkeit eine
Gabe ist, noch, dass sich diese nur symbolisch vermittelt. Ricœur hält
daran fest, dass es einen Zugang zu dieser symbolisch strukturierten
Ökonomie der Gabe nur von der Lektüre derjenigen Zeugnisse her
gibt, die faktisch vorliegen. Die Theologie ist aus diesem Grund Ri-
cœur zufolge wesentlich auf die Hermeneutik angewiesen. Die gött-
liche Logik der Überfülle, wie sie sich in Symbolen, Metaphern und
Erzählungen vermittelt, ist als ein Sinnangebot interpretierbar, das
aufgrund seines menschlich nicht fassbaren Übermaßes nie begrün-
det werden könne. Die Leistung der Philosophie kann in den Augen
Ricœurs nur darin bestehen, die Verstehensvoraussetzungen für die-
se Ökonomie der Gabe zu klären, damit diese nicht das ganz Andere
und in diesem Sinne Fremde für den Menschen bleiben muss.

Um diese Thesen zu erläutern, sei an dieser Stelle noch einmal
an die theologischen Implikationen des Frühwerks erinnert. Grund-
legend war die Einsicht, dass dem menschlichen Bewusstsein kein di-
rekter Zugang zu dem möglich ist, was Ricœur die »befreite Freiheit«
nennt. Ricœur gestand seinerzeit bereits ein, dass die Poetik des Wil-
lens fundamental auf diejenigen Zeichen der Hoffnung angewiesen
sei, die die ersehnte Befreiung antizipierend symbolisieren.

Gerade im Gegensatz zu einer vollständigen Trennung von Phi-
losophie und Theologie näherte er den philosophischen Diskurs im
strengen Sinne dem »eigentlich religiösen Diskurs« deshalb in einem
»Diskurs der Hoffnung« an.63 Schon in seinem Artikel »Die Freiheit
im Licht der Hoffnung« ist für ihn zentral, dass die Ordnung des
Religiösen nur dann verstanden werden kann, wenn man sie als Ge-
gebene, als eine Gabe auffasst. Die Ordnung der Gabe, deren Begriff
nicht von ungefähr an die in der biblischen Hermeneutik Ricœurs
zentrale Logik der Überfülle (vgl. Joh 10,10) erinnert, ist dabei nicht
etwas rein Zukünftiges. Ein genaueres Verständnis kann nach Ricœur
jetzt schon ausgebildet werden, wenn man die Zeichen der Hoffnung
interpretiert, die von jenem »praktischen Verlangen nach Totalität«
hier und heute hervorgebracht werden und Rückschlüsse auf die erst
eschatologisch realisierte Ordnung des Religiösen zulassen. Diese
Zeichen der Hoffnung lassen sich Ricœurs Ansicht nach einerseits
in denjenigen poetischen Vorstellungen entdecken, die – wie Utopien

26 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

63 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse,
S. 266–283, hier S. 279.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– eine »Disposition des Seins zum radikal Neuen« anzielen64 und »ei-
ne ethische und politische Reflexion in dem Maße nähren, als sie die
Vorwegnahme einer befreiten und wiedererweckten Humanität«
imaginieren.65 Andererseits sind sie auch in denjenigen Lebenswirk-
lichkeiten zu finden, in denen »im Alltag, in der Arbeit und in der
Freizeit, in der Politik und in der Weltgeschichte« eine »Logik des
Überschusses« bereits am Werk ist und lediglich »entziffert« werden
muss.66 Als »Zeichen des Anrufs« sind sie zwar nur geschichtlich ge-
geben, verweisen aber doch auf »das andere jeder Geschichte«.67

Ricœur gelingt es auf diese Weise, die anthropologischen Struk-
turen freizulegen, aufgrund derer die Zeichen der Hoffnung, die der
Gläubige und der Theologe unter anderem in den biblischen Schrif-
ten entdeckt, verstanden werden können: Die symbolisch strukturier-
te, in ihrer Vollendung noch ausstehende und deshalb jetzt nur zu
erhoffende Ökonomie der Gabe ist aus einer philosophischen Sicht
als eine Antwort auf das die Freiheit gefährdende, in einem weiten
Sinne zu verstehende Böse aufzufassen.

Das schließt am Ende auch eine umfassendere Berücksichtigung
des Leidens ein. Wie Ricœur in den neunziger Jahren mehrfach be-
tont hat, bleibt die Theodizeefrage für ihn eine der entscheidenden –
weil unüberwindbaren – Herausforderungen für den gläubigen Men-
schen. Vehement besteht er allerdings darauf, dieser Herausforde-
rung des Denkens standzuhalten.68 Aus diesem »Rätsel« sollte im-
merhin eine »Aporie« werden, die die Mühen des Denkens auf sich
genommen hat69 – ohne dass Ricœur eine »logische Kohärenz« an-
zielen wollte, die mit ihrem Anspruch auf »Nicht-Widersprüchlich-
keit und systematischer Ganzheit« angesichts dieser Frage scheitern
muss.70 Wie früher schon heißt es: In einer ethisch-praktischen Per-
spektive »ist das Böse zuerst dasjenige, das nicht sein darf, aber das
bekämpft werden muss«.71 Auch aus einer dezidiert theologischen
Perspektive sollte man, anstatt »Gott anzuklagen, oder über einen

Poetik des Glaubens A 27

Der Philosoph und das theologische Denken

64 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, S. 206.
65 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 77.
66 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, S. 280.
67 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (II)«, in:

Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 196–216, hier S. 215.
68 P. Ricœur, »Le mal«, in: Lectures 3, S. 211–233, hier S. 211.
69 Ebd., S. 229.
70 Ebd., S. 211.
71 Ebd., S. 229.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dämonischen Ursprung des Bösen in Gott selbst zu spekulieren«, sich
darum bemühen, noch wirksamer »ethisch und politisch gegen das
Böse« vorzugehen.72

An dieser Aufgabenstellung knüpfen schließlich eine Reihe spä-
terer Aufsätze und dann vor allem das große Werk Gedächtnis, Ge-
schichte, Vergessen an, die den Begriff der »Vergebung« als eine nicht
nur »über-juristische« sondern sogar »über-ethische« Kategorie auf-
greifen.73 Schließlich ist als letzte Monographie der Band Wege der
Anerkennung74 erschienen, in dem diese Zielvorstellungen als um-
fassendes Anerkennungsgeschehen diskutiert werden. Beide Werke
markieren den Fluchtpunkt des Verhältnisses von Religion und Ethik
beziehungsweise Politik innerhalb der Konzeption Ricœurs, von dem
her der Mensch angesichts des Bösen wie des Leids neue Hoffnung zu
schöpfen vermag.

Mit Akten der Vergebung, die scharf gegen das Vergessen ab-
gegrenzt werden, entspricht das herausgeforderte Selbst angesichts
des faktischen Bösen der Logik der Überfülle: Als eine Tat jenseits
ethisch-moralischer Normen ist die »über-ethische« Vergebung nach
Ricœur nur aufgrund der Anerkennung einer Ökonomie der Gabe zu
leisten. Dass die Vergebung letztlich tatsächlich eine Gegenseitigkeit
im Sinne von Kants Vorstellung eines »ewigen Friedens« anzielt, hält
Ricœur denjenigen Kritikern entgegen, die in jeder Gabe, jedem Op-
fer nur einen heimlichen Zwang zur Erwiderung beziehungsweise
zur Anerkennung sehen.

Auf diese Weise findet sich auch im Spätwerk Ricœurs der uto-
pische Ausblick auf eine erst im Eschaton zu erwartende Fülle
menschlicher Freiheit, die heute schon von jedem Akt der Vergebung
und in jedem Anerkennungsgeschehen zumindest symbolisch vor-
weggenommen werden kann. Gäbe es ein besseres Indiz für die The-
se, dass der Philosoph Ricœur der Theologie viel zu sagen hat?

28 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

72 Ebd., S. 230.
73 P. Ricœur, »Sanction, réhabilitation, pardon«, in: Le Juste, S. 193–208, hier

S. 206f.
74 P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,

Frankfurt 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was zeigt der Verdacht?

Paul Ricœurs Relecture der Religionskritik

Jürgen Werbick

Was ist wirklich dahinter: hinter religiösen Praktiken und Lehren,
deren Text-Oberfläche oder Handlungs-Vordergrund nicht in die Ge-
genwart passen und jeder Rationalität entbehren? Was steckt dahin-
ter, wenn Menschen an solchen Praktiken und Lehren festhalten und
sich nicht aufklären lassen wollen von den so vernünftigen Argu-
menten, die die religiösen Optionen längst als weit unter dem Niveau
gegenwärtiger vernünftiger Selbstverständigung erwiesen haben?

I.

Entlarvung

In den einflussreichen religionskritischen Konzepten des 19. und
20. Jahrhunderts spricht die Ungeduld mit. Immer noch muss man
sich mit der Religion aufhalten, obwohl sich längst herausgestellt
hat, dass sie intellektuell nicht satisfaktionsfähig ist. Ludwig Feuer-
bach hatte doch hinlänglich nachgewiesen, was die Religion eigent-
lich ist, hatte die Wahrheit der religiösen Grundbegriffe klar und ein-
deutig identifiziert. Er hatte dem Christentum – für alle sichtbar – die
Maske heruntergerissen und es endgültig entlarvt. Man müsste nur
hinschauen, was da zum Vorschein kam. Ungeduld mindestens, auch
intellektuelle Empörung ist im Spiel, wenn Karl Marx Ende Januar
des Jahres 1842 den unverdrossen Religiösen und den Theologen die-
se Sätze entgegenschleudert: »Oh schämt euch, ihr Christen, ihr vor-
nehmen und gemeinen, gelehrten und ungelehrten Christen, dass ein
Antichrist euch das Wesen des Christentums in seiner wahren und
unverhüllten Gestalt zeigen musste!1 Und euch, ihr spekulativen

Poetik des Glaubens A 29

1 Gemeint ist hier natürlich Feuerbachs Wesen des Christentums, das im Sommer
1841 in der ersten Auflage erschienen war.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologen und Philosophen, rate ich: macht euch frei von den Be-
griffen und Vorurteilen der bisherigen spekulativen Philosophie,
wenn ihr anders zu den Dingen, wie sie sind, d. h. zur Wahrheit kom-
men wollt. Und es gibt keinen andern Weg für euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Purga-
torium der Gegenwart.«2

Die »Dinge, wie sie sind«, liegen zutage; die »Wahrheit« ist ans
Licht gekommen. Jetzt kann man sie den Verstockten eigentlich nur
immer wieder einhämmern. Friedrich Nietzsche, der Philosoph mit
dem Hammer3, wird nicht müde dabei. Noch nie hat eine Religion –
so sein Befund, mit dem er den Feuerbachschen noch übertrumpft –
»weder mittelbar, noch unmittelbar, weder als Dogma, noch als
Gleichnis, eine Wahrheit enthalten. Denn aus der Angst und dem
Bedürfnis ist eine jede geboren, auf Irrgängen der Vernunft hat sie
sich in’s Dasein geschlichen«4. Mit der genealogischen Methode, die
Religion aus den falschen Bedürfnissen herleitet, deren Befriedigung
sie verspricht, sind die Irrgänge ans Licht gekommen, zu denen die
Vernunft durch Religion verführt wurde – in die Menschen durch
Religion hinein-verlockt wurden. Mit seinen Denkgenossen aber
darf Nietzsche sagen: »Wir haben das Glück entdeckt, wir wissen
den Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des La-
byrinths.«5 Der Ausweg aus dem Labyrinth der Religion ist der Weg
aus der schwülen Selbstbehütung ins Kalte und Freie, in die klare
Höhen-Luft, in der man zur Härte gegen sich selbst genötigt ist: die
Dinge zu sehen, wie sie sind; sie nicht mit Traumbildern zu über-
malen oder weichzuzeichnen.

Wer sich hinaus wagt, der Held des offenen und freien Blicks,
sieht den Menschen als bloßes Naturwesen; er sieht in ihm wie in
der Natur insgesamt nichts anderes als Willen-zur-Macht-Ereignisse.
Und auch in der Religion sieht er den Willen zur Macht am Werk,

30 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

2 K. Marx, »Luther als Schiedsrichter zwischen Strauß und Feuerbach«, in: K. Marx
und F. Engels, Werke, Band 1, Berlin 1970, S. 26 f., hier S. 27.

3 Vgl. F. Nietzsche, »Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer phi-
losophiert«, in: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Hg. G. Colli und
M. Montinari, Band 6, München 1980, S. 55–161, den Titel selbst (S. 55) und
den Verweis auf »Also sprach Zarathustra«: »Der Hammer redet« (S. 161).

4 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 110«, in: Sämt-
liche Werke, Band 2, S. 110.

5 F. Nietzsche, »Der Antichrist, Aphorismus 1«, in: Sämtliche Werke, Band 6,
S. 169.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn auch auf Abwegen und Irrwegen. Um die Radikalisierung des
Feuerbachschen Nichts als muss es gehen, um die Ernüchterung zum
klaren, unverstellten Blick; darum, den Menschen »zurück(zu)über-
setzen in die Natur; über die vielen eitlen und schwärmerischen Deu-
tungen und Nebensinne Herr zu werden, welche bisher über jenen
ewigen Grundtext homo natura gekritzelt und gemalt wurden«. Da-
rum geht es: zu »machen, dass der Mensch fürderhin vor dem Men-
schen steht, wie er heute schon, hart geworden in der Zucht der Wis-
senschaft, vor der anderen Natur steht«.6

Nietzsche hat viele Jünger bekommen, die von ihrem Meister
nichts mehr wissen, ihm umso entschiedener nachfolgen in der
selbstbewussten Härte, mit der sie die naturalistische Ernüchterung
einfordern: den freien, »vorurteilslos-unverstellten« Blick auf das,
was ist. Homo natura – und sonst nichts; das ist er, der Mensch, in
Wahrheit: ein Schaltkreis von Schaltkreisen, hoch differenziert, erst
anfanghaft verstanden; aber doch so weit verstanden, dass seine »in-
nere« Erlebniswelt, in der er sich als frei, als wertschätzend und mit
einer Hoffnung auf Anerkennung unterwegs weiß, als bloß hormon-
induzierte oder sonstwie erklärbare Epiphänomene durchschaut wer-
den können.

Das Nietzsche-Pathos des freien Blicks7, das die Religion als »ei-
ne Krankheit des Auges« oder als ressentimentgeladenes Schielen
hinter beziehungsweise unter sich lässt8, ist von jedem Selbstzweifel
unberührt, so sehr man sich als Experten des Zweifels und des Miss-
trauens9 stilisiert. »Meister des Verdachts« sind sie darin, dass sie
den Verdacht kultivieren und ihn so stark machen wollen, dass man
ihm die definitive Entlarvung des Bezweifelten abnimmt. Was kann
es bedeuten, bei ihnen gleichwohl in die »Schule des Zweifels« zu
gehen, wie Paul Ricœur es den Philosophen und mit ihnen auch der

Poetik des Glaubens A 31

Was zeigt der Verdacht?

6 F. Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse, Aphorismus 230«, in: Sämtliche Werke,
Band 5, S. 169.

7 Vgl. etwa die Verse aus: F. Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft, ›Scherz, List
und Rache.‹ Vorspiel in deutschen Reimen«, in: Sämtliche Werke, Band 3, S. 359:
»Nun, Wandrer gilt’s! Nun blicke kalt und klar!/Verloren bist du, glaubst du – an
Gefahr.«

8 Vgl. F. Nietzsche, »Der Fall Wagner, Epilog«, in: Sämtliche Werke, Band 6, S. 51
beziehungsweise »Genealogie der Moral I, Aphorismus 10«, in: Sämtliche Werke,
Band 5, S. 272.

9 Vgl. Nietzsches emblematisch zugespitzte Sentenz: »So viel Misstrauen, so viel
Philosophie«. F. Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft, Aphorismus 346«, S. 580.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologie anempfiehlt?10 Hieße das, ihr Jünger zu werden und sich
mit ihrem Entlarvungspathos zu identifizieren?

II.

Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels

Bei den »Meistern des Verdachts« in die Schule zu gehen, kann nach
Ricœur nicht heißen, dem Verdacht einfach Recht zu geben und an
die Stelle der Glaubens-Gewissheit die Unglaubens-Gewissheit zu
setzen, die sich mit der kritischen Entlarvung dessen, was der Glaube
eigentlich ist, ihrer überlegenen Position hinreichend vergewissert
hätte. Wo der Zweifel zur negativen Gewissheit wurde, ist er nicht
mehr Zweifel; wo der Verdacht sich definitiv bestätigt hätte, wäre er
nicht mehr nur Verdacht. Wenn vom Zweifel und vom Verdacht die
Rede ist, so steht eben noch nicht fest, ob, inwiefern und inwieweit
das Verdächtigte oder Bezweifelte dem Verdacht standhält und sich
gegen den Zweifel behauptet. Die Religionskritik erweckt freilich den
Hyper-Verdacht, ihr eigener Verdacht müsse der Anfang der Wider-
legung sein, und so sei es nur eine Frage der Zeit, bis gegen ihn und
seine Entlarvungs-Gewissheit kein Kraut mehr gewachsen ist. Wer
mit so guten Gründen am Glauben zu zweifeln beginnt, der wird
nie zum Glauben zurückfinden können; Glaubensüberzeugungen,
die erst einmal vor den Gerichtshof der Vernunft gezogen und den
investigativen Nachfragen der Anwälte der Vernunft ausgesetzt sind,
können nicht mehr davon kommen. In diesem Prozess wird immer
wieder nur dies geschehen: Der klare und freie, vorurteilslose Blick
der Richterin Vernunft durchschaut, was die Religion verbirgt oder
gar absichtsvoll verschleiert. Der Indizienprozess mag vielleicht nicht
zu einer hundertprozentigen Sicherheit in der Begründung des Ur-
teils führen; die Glaubenden werden ihre Illusion nicht eingestehen,
sie werden nicht gestehen. Aber die Beweislücke ist so marginal, dass
sie der Rede nicht mehr wert ist. Wenn man – so Nietzsche – die
»allerschlechtesten Methoden der Erkenntnis« aufgedeckt hat, die
»das Fundament aller vorhandenen Religionen und Metaphysiken«

32 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

10 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Franfurt 1974,
S. 41 ff., 45ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelegt haben, so »hat man sie widerlegt.« Sie sind damit zwar – wie
Nietzsche einräumt – nicht völlig unmöglich geworden; es bleibt im-
mer noch eine Rest-Möglichkeit übrig. Aber »mit ihr kann man gar
Nichts anfangen, geschweige denn, dass man Glück, Heil und Leben
von den Spinnenfäden einer solchen Möglichkeit abhängen lassen
dürfte.«11

Woher kommt es, dass sich die Vertreter der Anklage ihrer Sa-
che so sicher sind und sie gar nicht mehr daran zweifeln, dass die
angeklagte Religion oder »Metaphysik« ihres illusionären Charak-
ters überführt ist? Die Anklage präsentiert die Fakten, so wie sie sind;
sie hat die Tatsachen auf ihrer Seite: den endlich offen gelegten Ur-
sprung der Religionen und Metaphysiken aus Angst und illusionärer
Hoffnung. Contra factum non valet fidem. Nichts anderes ist die Re-
ligion als die anhand dieser Fakten als solche überführte Illusion. Wa-
rum verschließt sich die Kritik der Möglichkeit, dass Religion doch
noch etwas ganz anderes ist, dass in ihr doch noch ganz anderes auf-
scheint? Weil diese Möglichkeit eine ganz leere Möglichkeit ist, so
Nietzsche, von der man »gar Nichts aussagen (könnte) als ein An-
derssein, ein uns unzugängliches, unbegreifliches Anderssein«12.
Aber weshalb sollte gerade dies zweifelsfrei ausgemacht sein? Ver-
mag dieses »ganz Andere« sich denn nicht womöglich selbst zu zei-
gen und zugänglich zu machen, ja begreiflich zu machen, so dass man
seine Spur aufnehmen und seiner Wirklichkeit in dieser Welt inne-
werden kann? Das Christentum spricht jedenfalls von dieser Mög-
lichkeit.

In die Schule des Zweifels zu gehen hieße, noch am Zweifel
zweifeln zu lernen und auch der Hermeneutik des Verdachts mit
dem Verdacht zu begegnen, sie immunisiere sich von vornherein ge-
gen das, was sie nicht zur Kenntnis nehmen will. Der Zweifel will den
Glauben besiegen, da er ihn angesichts nicht mehr zu leugnender
Tatsachen der Täuschung überführt. Der Glaube möchte den Zweifel
besiegen, ihn angesichts seiner Gottes-Gewissheit gegenstandslos
machen. Aber solche Siege sind nicht zu erringen und man könnte
sich ihrer nur rühmen, wenn man sich über die Reichweite und Un-
widersprechlichkeit der eigenen Vergewisserungen täuschte.

So wäre argumentative Abrüstung angesagt. Sie kann man in

Poetik des Glaubens A 33

Was zeigt der Verdacht?

11 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 9«, in: Sämtliche
Werke, Band 2, S. 29.

12 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Schule des Zweifels lernen. Wenn man gar über die Abrüstung
hinaus zur »Entfeindung« zwischen Zweifel und Glauben käme, so
könnte es auch noch dazu kommen, dass der Glaube sich auf den
Zweifel und der Zweifel auf den Glauben angewiesen begreift. Aber
wäre das zu viel des schiedlich-friedlichen Nebeneinanders? Um ein
Nebeneinander dürfte es gar nicht gehen, sondern um das höchst
konfliktreiche Ineinander. Der Zweifel muss – so die hier zu diskutie-
rende Perspektive – im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.
Und der Zweifel müsste sein Werk ebenfalls um des rechten Glau-
bens willen tun, wenn er sich nicht von vornherein als ein Werk der
Verzweiflung verstehen will.13

III.

Der Konflikt der Interpretationen

Paul Ricœur hat ein Konzept angeboten, das diesem Ineinander von
Glaube und Zweifel eine hermeneutische Tiefenschärfe gibt: das
Konzept eines Konflikts der Interpretationen, der sich nicht mehr
von einer Position außerhalb dieses Konflikts entschärfen oder lösen
lässt, der vielmehr im hermeneutischen Prozess immer wieder neu
auszutragen ist. Die reduktiven Hermeneutiken des Verdachts und
die Hermeneutiken, denen es um »Wiederherstellung« (oder Ein-
sammlung) des Sinns geht14, sind aufeinander angewiesen und müs-
sen sich aneinander abarbeiten, damit sich der Zugang zu einer Wirk-
lichkeit öffnen kann, die mehr und anderes sein könnte als Projektion
oder Ausgeburt der Angst.

Reduktive Hermeneutiken wollen den Dynamiken des Wun-
sches, der Angst und der Macht in ihrer wechselseitigen Verschrän-
kung auf die Spur kommen, um ideologiekritisch zu entschleiern,
was »dahinter steckt«. Die bewusste Intention religiöser Vollzüge er-

34 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

13 Das Lob des Zweifels kann deshalb nicht ohne die Mahnung bleiben:
»Freilich, wenn ihr den Zweifel lobt
So lobt nicht
Das Zweifeln, das ein Verzweifeln ist!«
B. Brecht, Lob des Zweifels, in: Gesammelte Gedichte, Frankfurt 1976, S. 626–
628, hier S. 628.

14 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation, S. 41 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist sich als von diesen Dynamiken überformt oder gar erst hervor-
gebracht. Macht man mit der Reduktion radikal Ernst, so billigt man
der bewussten Intention tatsächlich nur noch den Status eines bloßen
Epiphänomens oder Symptoms zu. Der intentionale »Gegen-
stands«-Bezug des Glaubens wird als Illusion entlarvt. Die entmysti-
fizierende Entschleierung religiöser Vollzüge lässt »dahinter« die
Ökonomie des Wunsches, der Angst und/oder der Macht als die ei-
gentliche Triebkraft – als das An sich – sichtbar werden. Und sie hat
nichts weiter im Sinn; es sei denn, sie misstraut auch noch diesem
Befund und ist von dem Zweifel umgetrieben, ob sie mit ihrer Ent-
larvungshermeneutik dem Entlarvten tatsächlich gerecht wird. Wür-
de sie sich diesem Zweifel stellen, so müsste sie ihre Entlarvungs-
dynamik relativieren. Nicht etwa begrenzen; die Hermeneutiken
des Verdachts können gar nicht aufhören, den Ökonomien des Wun-
sches, der Angst und der Macht auf der Spur zu bleiben. Relativieren
hieße: sich bezogen wissen auf Hermeneutiken, die die bewussten
Intentionen religiöser oder anderer kultureller Vollzüge nicht von
vornherein verloren geben, sondern phänomenologisch zu erhellen
versuchen.

Solche Hermeneutiken des Sinns geben der »Sorge um das Ob-
jekt«15 Raum. Sie halten die Möglichkeit offen, dass religiöse Voll-
züge von jener Wirklichkeit hervorgerufen wurden, auf die sie sich
richten und nicht nur von den Dynamiken determiniert sind, die sich
ihrer bemächtigen. Auch der Philosoph wird der Frage nach der »ab-
soluten Gültigkeit« dieses Objekts nicht von vornherein ausweichen.
Er kann – gerade als Phänomenologe – »der Sorge um das Objekt den
Vorrang geben, und zwar trotz aller Erwägungen hinsichtlich der Ur-
sachen, des Ursprungs oder der Funktion« religiöser Phänomene.
Und er kann auch noch der »Erwartung eines Anrufs« Raum geben,
»die jene Sorge um das Objekt in Bewegung setzt«.16 Er kann der
Möglichkeit Rechnung tragen, dass den Menschen von diesem »Ob-
jekt« her ein Anruf widerfährt, der sie über das Gefangensein in der
Ökonomie des Wunsches, der Angst und der Macht hinausführt.

Dieser Erwartung kann philosophisch indes nur Raum gegeben
werden, wenn sie sich selbst misstrauen lernt und den Zweifel eben-
falls zu Wort kommen lässt: Was ist hier Anruf und Hervorruf –
Hinein-Ruf in eine »Teleologie des Sinnes«, in die hineingerufen

Poetik des Glaubens A 35

Was zeigt der Verdacht?

15 Ebd., S. 42.
16 Vgl. ebd., S. 53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mensch sein Dasein bejahen und ergreifen kann? Und was ist
Niederschlag einer Archäologie des Subjekts und seines Angetrie-
benseins, die sich in allen religiösen Vollzügen fortsetzt und darin
als mehr oder weniger bestimmend erweist?17 Der Verdacht zeigt
mit seiner archäologischen – oder auch genealogischen18 – Rückfüh-
rung auf die Ökonomie, die alle und so auch die religiösen mensch-
lichen Vollzüge ursprünglich beherrscht. Die phänomenologisch auf-
geklärte Sorge um das Objekt schenkt der Erwartung Gehör, dass mir
»in, mitten und unter« archäologischen Relikten, den immer weiter
wirksamen und sich verändernden Konstellationen der Macht, der
Angst und der Bedürfnisse ein Anruf widerfährt, der mich selbst
meint und mir die Möglichkeit einer Geschichte zuspielt, in der Heil
anfangen kann. Keine dieser gegenstrebigen Hermeneutiken kann
für sich beanspruchen, die Sache selbst geltend zu machen, so dass
weitere hermeneutische Bemühungen sich angesichts definitiver
Entlarvung oder definitiv geschehener Sinnteilhabe erübrigten. Die
entmystifizierende Kritik muss immer damit rechnen, dass ihr ab-
handen kam, worauf sie sich beziehen wollte. Die »Einsammlung
des Sinnes« muss immer damit rechnen, dass sie einer den Anruf
dramatisch verzerrenden Selbst-Entfremdung durch die Ökonomie
des Wunsches, der Angst und der Macht zum Opfer gefallen ist. Ver-
dacht und Kritik brauchen ihren Widerpart in der Sorgfalt für das
Gegebene. Die Sorgfalt für das Gegebene braucht das ideologiekriti-
sche Engagement, damit sie das Gegebene nicht mit dem ihr von der
Ökonomie des Wunsches, der Angst und der Macht Aufgezwungene
oder Untergeschobene verwechselt. Der Gegenstandsbezug jeder der
beiden Hermeneutiken ist durch die jeweils andere vermittelt. Und
das hieße im Blick auf das Selbstverständnis der »klassischen« Reli-
gionskritik: Sie geht in die Irre, wenn sie sich selbst szientistisch
missversteht. Das heißt im Blick auf die Hermeneutiken des Sinnes,
dass sie um der Ermittlung des Sinnes willen darauf angewiesen sind,
den Hermeneutiken des Verdachts Raum zu geben, weil sich nur
beim immer wieder neu zu wagenden Durchgang durch ihren »Feu-
er-bach« herausstellen kann, welcher Anruf ins Offene einer Ge-
schichte des Heils rufen könnte – und welche Einflüsterungen im
Bannkreis des Wunsches, der Angst und der Macht festhalten.

36 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

17 Damit ist die philosophische »Rahmentheorie« wenigstens genannt, die Ricœur
für sein Konzept eines Konflikts der Interpretationen beansprucht.

18 So die auf Nietzsche zurückgreifende Terminologie bei Michel Foucault.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.

Symbol und Idol

In den Symbolen des Glaubens kristallisiert sich das Spannungsgefü-
ge des Ineinanders von Kraft und Sinn, von Archäologie und Teleo-
logie, zu bildhaften Konfigurationen, in denen der Anruf des Sinnes
in der Sprache und den Bildern des Wunsches (auch der Angst und
der Macht) gehört und imaginiert wird. Solche Konfigurationen sind
– können jedenfalls sein – Relikte und »Sinnschöpfungen«, Über-
reste und »Erwachen des Sinns«, rückwärtsgewandte Symptome
und prospektive Symbole.19 Sie eröffnen die »doppelte Möglichkeit
einer teleologischen und einer regressiven Exegese«20; und nur eine
Auslegung, die diese doppelte Möglichkeit wahrnimmt, wäre ihnen
angemessen. Nur wenn beide Möglichkeiten hermeneutisch zum
Tragen kommen, können prospektive Symbole der Idolisierung ent-
rissen werden, in der sie nicht mehr »die Zeichen der Herbeikunft des
Absolut-Anderen«21 sein können, sondern tatsächlich auf Symptom-
bildungen der Angst und des Wunsches oder auf verhaltenssteuernde
Signale reduziert sind.

Die Hermeneutiken des Verdachts werden von der Hermeneutik
der Symbole als Instrument der Kritik solcher Idolisierungen in
Dienst genommen; denn »das Idol (muss; J. W.) sterben, auf dass das
Symbol lebe«.22 Aber lässt sich genauer sagen, was Ricœur unter Idol
versteht und was in der Idolisierung vorgeht? Zunächst ist darauf zu
achten, dass die prospektive Bedeutung des Symbols für Ricœur da-
mit gegeben ist, dass es gegenüber der regressiven Dynamik, die das
Subjekt in die Dynamiken des Wunsches, der Angst und der Macht
einbindet, die Herausforderung zu teleologischer Selbst-Überschrei-
tung entbindet. So ist es Zeichen des Absolut-Anderen, »Chiffre
eines Eschaton, eines Letzten (…) auf das die Gestalten des Geistes
zielen«23, an denen das Selbstbewusstsein seiner selbst bewusst wer-
den kann. Für den Reflexionsphilosophen Ricœur hat dieses Letzte,
»Heilige« die Bedeutung eines Horizonts, »den die Reflexion nicht

Poetik des Glaubens A 37

Was zeigt der Verdacht?

19 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation, S. 516.
20 Ebd., S. 517.
21 Vgl. ebd., S. 542.
22 Ebd., S. 543.
23 Vgl. ebd., S. 541.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begreift, nicht umschließt, aber als das begrüßt, was sich ihr nähert«.
Dieser Horizont aber tendiert »mittels einer Art diabolischer Ver-
kehrung ständig dahin (…) sich in ein Objekt zu konvertieren«.24

Das schlechthin transzendente Eschaton, das sich nur im Zeichen –
in der Chiffre – ankündigen kann, generiert hier einen religiösen Ob-
jektbereich, durch den man es der Welt der Objekte eingliedert und
entsprechend verfügbar macht: »Es gibt nun heilige Objekte und
nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte neben der Welt
der Kultur.«25 Aus den Zeichen, die das Streben nach Sein herausfor-
dern, es aber auf das Absolut-Andere ausrichten und nicht auf ir-
gendein Objekt, in dem es zur Ruhe kommen könnte, werden inner-
weltlich verfügbare Ressourcen, derer man sich bedienen kann, um
zur Wunscherfüllung, zur Angstbewältigung oder zur Legitimation
und Befestigung von Macht zu kommen. Das Streben wird vom Trieb
überformt, der sich innerweltlich-illusionär zu befriedigen trachtet.
So muss die Idolisierung im Durchgang durch reduktive Hermeneu-
tiken und ihren Aufweis der hier wirksamen Triebökonomien als sol-
che durchschaut und religions-kritisch überwunden werden, damit
die Zeichen des Absolut-Anderen wieder hervortreten können.26 Da-
mit reiht Ricœur sich ein in die Schar der Religionskritiker, die den
Impuls der Negativen Theologie gegen die »religiöse« Tendenz zur
welthaften Aneignung des Heiligen zur Geltung bringen wollen.27

Den Prozess der religiösen Idolisierung und die Herausforde-
rung zur kritisch-hermeneutischen Rückeroberung des Symbols hat

38 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

24 Ebd., S. 540f.
25 Ebd., S. 542.
26 Vgl. ebd. Die Teleologie des Bewusstseins zeichnet den Weg zur Aneignung des

Strebens nach Dasein (Ricœur bezieht sich dafür immer wieder auf Baruch Spino-
zas Conatus essendi), das freilich niemals das in den Symbolen Bezeichnete ein-
holt; vgl. etwa P. Ricœur, »Eine philosophische Freud-Interpretation«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München 1974,
S. 82–102, hierzu: S. 93 ff.

27 Zu nennen wären etwa Karl Jaspers, auf den das Stichwort »Chiffre« hinweist
(vgl. von ihm: Der philosophische Glaube, München 1963), aber auch Paul Tillich
mit seinem Konzept des Gottes »über Gott« (vgl. »Der Mut zum Sein«, in: Ge-
sammelte Werke, Band 11, Stuttgart 1969, S. 13–139, speziell S. 137ff.). Eine zu
Ricœur in Manchem vergleichbare religionskritische und negativ-theologische
Inanspruchnahme des Idol-Begriffs findet sich bei Erich Fromm. Ein Idol reprä-
sentiert – so Fromm – »das Objekt der zentralen Leidenschaft des Menschen«,
»ein von Menschen gemachtes Ding«, »die entfremdete Form der Selbsterfahrung
des Menschen« (vgl. Die Herausforderung Gottes und des Menschen, Konstanz
1970, S. 48f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur mehrfach an den mit der Vatergestalt verbundenen religiösen
Gehalten dargestellt.28 Ein »nach-religiöser Glaube«29 muss das Stre-
ben nach Sein aus der Triebdynamik des ödipalen Konflikts befreien.
Von dieser Triebdynamik wird das Göttliche in die Gestalt eines Got-
tes gebannt, »der sowohl droht wie auch tröstet.« Strafangst und
Schutzbedürfnis, »Anklage und Schutz bilden sozusagen die ›faulen
Stellen der Religion‹ (…) Hier findet der Atheismus seinen Ansatz-
punkt und vielleicht auch seine zweifache Bedeutung als Destruktion
und als Befreiung. Hier auch bahnt er einem Glauben den Weg, der
über die Stufe der Anklage und des Schutzes hinausschreiten wür-
de.«30 Die Religion im Banne der ödipalen Triebschicksale sieht im
Allmachts- und Vorsehungsgott »die höchste Gefahr und die letzte
Zuflucht«. Sie unterstellt ihn einem moralischen »Vergeltungs-
gesetz«, als dessen Vollstrecker er die Sünde an den Tätern heim-
sucht und angesichts eines ungerechten Schicksals Kompensation
verheißt. Der Durchgang durch die atheistische Religionskritik
Nietzsches und Freuds bedeutet den Abschied von einem endzeitlich
belohnenden oder bestrafenden göttlichen Vater, »zumindest die De-
struktion des moralischen Gottes, nicht nur als höchster Anklagein-
stanz, sondern auch als letzten Orts der Zuflucht, als Vorsehung«.31

Welcher Glaube »verdient es, die Kritik Nietzsches und Freuds
zu überleben?« Ein Glaube, der in der Spur des Hiob-Buches »im
Dunkel voranschreitet«, nicht auf den tröstend-bewahrenden Gott
ausgerichtet ist, sondern die Menschen »den Gefahren eines Lebens
aussetzt, das allein menschenwürdig genannt werden könnte«; der
Gott des Gekreuzigten, der »allein durch seine Schwäche helfen
kann?«32 Ein Glaube der »Ergebung«, des »Gehorsams zum Sein«,
übermoralisch aus »Liebe zur Schöpfung« der »Entfaltung des Seins«
gehorchend, »fern jeder Sorge um die eigene Person«?33 Immer wie-
der kommt Ricœur auf Konturen dieses nach-religiösen, durch den
Feuer-bach der Religionskritik gegangenen Glaubens zu sprechen.
Wiederum im Blick auf Hiob erscheint – gleichsam am Horizont –

Poetik des Glaubens A 39

Was zeigt der Verdacht?

28 Vgl. etwa: P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 315–353.

29 Vgl. P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 284–314, hier S. 284.

30 Ebd., S. 285.
31 Ebd., S. 300.
32 Ebd., S. 305f. mit Verweis auf Dietrich Bonhoeffer.
33 Vgl. ebd. S. 306f. und S. 313.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Weisheit des »Verzicht(s) auf den Wunsch selbst« als Zielgestalt
eines nach-religiös biblischen Glaubens, der in der Spur Hiobs ge-
lernt hat, »Gott ohne Grund zu lieben« und sich deshalb nicht mehr
auf die Befriedigung der Bedürfnisse nach Lohn, Trost und Angst-
überwindung fixiert. Wie Hiob an »Gott zu glauben trotz …« und
nicht wegen des Wohlergehens, das er gewährt oder in Aussicht
stellt, das bedeutet für Ricœur, »völlig aus dem Kreislauf der Vergel-
tung herauszutreten, in dem die Klage noch gefangen ist, solange
sich das Opfer über sein ungerechtes Los beklagt«; es bedeutet »Ver-
zicht auf den Wunsch, für seine Tugenden belohnt zu werden, Ver-
zicht auf das Verlangen, vom Leiden verschont zu bleiben, Verzicht
auf die infantile Komponente des Wunsches nach Unsterblichkeit«.34

V.

Nach-religiöser Glaube?

Der »Verzicht auf den Wunsch« entlässt Gott aus der Funktionalisie-
rung, auf die ihn die atheistische Religionskritik reduzierte. Für die
»Weisheit« eines Glaubens jenseits der Religion ist Gott nicht nur
mehr und anderes als diese Funktion; er ist das Jenseits des Feldes
der Wunscherfüllung und Angstbewältigung oder machtpolitischer
Verzweckung. Er ist frei gelassen in das Um-seiner-selbst-willen,
kann ohne Grund geliebt werden. Das ist der Gott der Mystik, die
Gott bejaht, weil er Gott ist, nicht weil er sich den Menschen als hilf-
reich erweist – und ihn deshalb als ihn selbst mitten im Leben will-
kommen heißen kann; nicht als Gegenstand, sondern als der Hori-
zont radikaler Selbstüberschreitung.

Hat solche mystische Weisheit den Konflikt der Interpretatio-
nen hinter sich gelassen; ein Terrain erreicht, auf dem die Religions-
kritik ihr Recht verloren hat, weil ihre Gründe nicht mehr gelten?
Wenn die Symbole zu Chiffren werden, verweisen sie negativ-theo-
logisch auf das Jenseits des von der Sehnsucht Objektivierten; auf das
Jenseits dessen, worauf diese sich richtet – weil sie des Horizonts in-
newird, auf den hin sie sich selbst überschreiten muss und über-

40 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

34 P. Ricœur, Das Böse. Eine Herausforderung für Philosophie und Theologie, Zürich
2006, S. 59ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreiten kann. Zwar verstummt sie, weil sie sich nur in der Sprache
des Wunsches artikulieren kann. Aber noch das Zeugnis ihres Ver-
stummens bezeugt den Gehorsam gegen das Wort, das den Wunsch
über das Habenwollen hinausruft ins Seindürfen, dem die Urbeja-
hung des Menschen gilt.35

Mystik ist die radikal aufrechterhaltene Gegeninstanz zur Ver-
gegenständlichung des Göttlichen: Das Göttliche erscheint am Hori-
zont einer »Eschatologie des Bewusstseins«, der sich im Wort dem
menschlichen Verstehen ankündigt und zugleich entzieht. Die Escha-
tologie des Bewusstseins aber »bildet stets eine schöpferische Wie-
derholung seiner Archäologie.« Und so wird man »nie mit Sicherheit
sagen können, ob dieses oder jenes Symbol des Heiligen nicht auch
eine ›Wiederkehr des Verdrängten‹ darstellt; oder vielmehr: Jedes
Symbol des Heiligen ist gewiss auch und zugleich eine Wiederkehr
des Verdrängten, das Wiederaufleben eines infantilen und archai-
schen Symbols.«36 Ist diese »Vermischung« nur eine Sprachverlegen-
heit, der die Mystik sich im beredten Verstummen – im muein – ent-
ziehen kann, so dass sie sich ohne Objektivierung im reinen Horizont
des Heiligen halten könnte? Oder wird dem Sich-Überschreiten des
Wunsches ein Begleiter geschenkt, an den es sich halten kann und der
es in der Zuversicht hält, dass die Selbst-Überschreitung nicht Selbst-
verlust, sondern Sich-Gewinnen bedeutet?

Christologie und Pneumatologie imaginieren diese Begleiter –
den Tröster oder Ermutiger, und den Herausforderer. Sie imaginieren
ihn in Symbolen, die der Dialektik von Archäologie und Teleologie
des Bewusstseins nicht entzogen sind, dem Konflikt der Interpreta-
tionen ebenso wenig. Die Trinitätslehre behauptet hier das Imma-
nentwerden des Transzendenten: Das Göttliche wird als Gegenüber
wie als In-Mir gegenwärtig und verwechselbar; verwechselbar mit
bloßer Wunscherfüllung und Angstabwehr, gar mit Machtansprü-
chen. Seine Transzendenz wird zu einer Immanenz, die den Bann
der Immanenz – der Bedürfnisse und des Wunsches – aufsprengt
und doch immer wieder neu in ihm gefangen gesetzt werden kann.

Poetik des Glaubens A 41

Was zeigt der Verdacht?

35 Das Motiv der Urbejahung übernimmt Ricœur von Jean Nabert; vgl. dazu etwa:
P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion II«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 196–216, hier S. 210. Dem Rückbezug Ricœurs
auf Nabert geht gründlich nach: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offen-
barung. Von Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theo-
logie, Freiburg 1999.

36 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion II«, S. 216.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Selbsttranszendenz der Mystik bleibt der endzeitliche Sabbat-
Horizont, der Konflikt der Interpretationen aber der theologische –
auch der philosophische? – Alltag, in dem mehr oder weniger glück-
lich und kritisch nachvollzogen werden muss, wie Gottes Transzen-
denz-Immanenz nicht in der Immanenz aufgeht. In dem mehr oder
weniger radikal die Wege der Nachfolge sichtbar gemacht werden,
die in die große »Verwandlung«37 hineinführen, mit der das Streben
nach Sein vom Sein in Gott überholt sein wird.

Der Mensch aber gelangt auch hermeneutisch – durch Ent-Ido-
lisierung der Symbole – nicht von sich aus ins Jenseits seines Wün-
schens und seiner Angst. Er muss und darf sich vielmehr von der
Dynamik der Transformation des Wunsches und der Angst ergreifen
lassen: in der Nachfolge des Menschensohnes, durchdrungen von
dem Geist, der Gottes Transzendenz in der Immanenz zur Wirkung
bringt. So öffnet sich – nach der Symbolik des Biblisch-Christlichen –
die Dialektik von Archäologie und Teleologie zur Eschatologie, in der
der Wunsch nicht durchgestrichen sein wird, sondern von sich lassen
darf, weil ihm Größeres widerfährt als er hätte wünschen können; in
der die Anklage zum Ereignis einer Wahrheit wird, die nicht ver-
urteilt, sondern versöhnt.

Auch solche eschatologische Symbolisierungen arbeiten fort-
während an der Transformation des Wunsches und der Angst; sie
können diese Arbeit noch nicht hinter sich haben und »weise« ver-
stummend darauf zurückblicken. Und so sind auch sie von jener Dia-
lektik bestimmt, die im Konflikt der Interpretationen auszutragen
ist. Ein Jenseits dieser Dialektik »gibt es« menschlich nur als ihr Ho-
rizont. Der aber bleibt Gottes-Horizont, nicht einmal in mystischer
Weisheit zu erreichen; auch nicht durch Negationen, die den Verzicht
aufs Negierte proklamieren. So bleibt meine Rückfrage an Paul Ri-
cœur, als Frage, nicht als Einwand: Darf menschlich – auch philoso-
phisch – die Weisheit mit ihrem Verzicht auf den Wunsch das letzte
Wort haben? Oder ist es dem einzuräumen, der um seinetwillen
nicht den Verzicht fordert, sondern die Selbsttranszendenz des Wun-
sches gewährt? Wenn Gott nicht nur Horizont der Selbstüberschrei-

42 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Jürgen Werbick

37 Vgl. P. Strasser, Der Gott aller Menschen, Graz 2002, S. 194: »Was wir brauchen,
ist eine Kultur, die das individuelle Bewusstsein in seinem Wert gerade dadurch
bestätigt, dass sie es auf einen Horizont bezieht, den zu erreichen uns unmöglich
ist, solange wir am endlichen Leben teilhaben. Das Leben einer Kultur hängt da-
von ab, ob sie beseelt genug ist, sich an diesem Horizont – dem Horizont der Ver-
wandlung auszurichten.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung ist, sondern auf den Menschen zukommt, um jetzt schon mit
ihm und in ihm da zu sein, so ist dem Göttlichen nichts Menschliches
fremd. So müsste man das Menschliche auch nicht hinter sich lassen,
um den Gott zu finden, der sich im Menschlichen finden lässt.

Ist das ein Gedanke, der das Kritikwürdige am Christentum auf
die Spitze treibt? Oder ein Gedanke, der die Kritik bis zuletzt in sich
aufgenommen hat? Das wird man gar nicht so leicht unterscheiden
und entscheiden können.

Poetik des Glaubens A 43

Was zeigt der Verdacht?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Struktur und Subjekt

Zugänge zur Frage nach dem Menschen
bei Paul Ricœur

Knut Wenzel

Die folgenden Überlegungen beanspruchen keineswegs, »das Ganze«
der Ausführungen Paul Ricœurs zur Anthropologie theologisch aus-
zuwerten; sie bewegen sich vielmehr in bestimmten Phasen des »frü-
hen« und »mittleren« Ricœur. Diese Beschränkung mag auch deswe-
gen entschuldbar sein, weil ausführliche theologische Befassungen
mit späteren Stellungnahmen Ricœurs zu Fragen der philosophi-
schen und theologischen Anthropologie, insbesondere rund um seine
Hermeneutik des Selbst, bereits vorliegen.1 Die Überlegungen sind
von einer philosophischen These geleitet, die sie hiermit vorlegen:
Die Pointe der Anthropologie Paul Ricœurs besteht in der nicht ent-
koppelbaren Verbindung, die er zwischen dem Subjekt, der Person,
dem Selbst – und der Struktur, dem Text, der Institution gegeben
sieht: Das Ich tritt nur im Diskurs auf. Diese Verbindung denkt Ri-
cœur so unauflöslich wie dialektisch.

Die Frage nach dem Menschen gewinnt stets in dem Augenblick
Gestalt, da es Ricœur um die Begrenzung der Ansprüche eines be-
stimmten Diskurses geht. Man kann deswegen seine Reflexion auf
den Menschen als eine Reflexion der Begrenzung bezeichnen; ge-
meint ist damit zunächst eine diskurspolitische Operation, in deren
Durchführung die Frage nach dem Menschen zur Sprache kommt.
Ricœurs Operationen der Begrenzung verneinen dabei nie die An-
sprüche der jeweiligen Diskurse; geduldige Leser seiner Schriften
können im Gegenteil die (Denk-)Erfahrung machen, dass eine Be-
schränkung der Geltungsreichweite eines Diskurses – der Phänome-
nologie, der objektiven Historiographie, der Soziologie, des Struk-

Poetik des Glaubens A 45

1 Vgl. etwa A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Paul Ricœurs Ethik, Würzburg 1999; M. Junker-Kenny und
P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to Think God. The
Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricœur, Münster 2004;
S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turalismus, der deontologischen Moralbegründung, ja sogar der Her-
meneutik selbst – bei Ricœur stets mit einer Wertschätzung des je-
weiligen Diskurses verbunden ist.

I.

Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der
Objektivität seiner historischen Dokumente

Schon sehr früh hat Ricœur sich einem Thema zugewandt, das ihn
von da an Zeit seines intellektuellen Lebens beschäftigen sollte: der
Geschichte. Angefangen von einem sehr frühen Text über »Objekti-
vität und Subjektivität in der Geschichte«2, über die Aquinas-Lecture
von 19843, über die monumentale dreibändige Philosophie der Ge-
schichts- und Fiktionserzählung4, bis hin schließlich zu seinem vor-
letzten Hauptwerk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen5 hat ihn die
Frage nach Möglichkeit, Bedingung und Gestalt der Geschichts-
Schreibung nicht mehr losgelassen. Wenn man annimmt, dass der
Mensch ein geschichtliches Wesen sei, ist in der Frage nach der Er-
kenn- und Schreibbarkeit von Geschichte die Frage nach der Erreich-
barkeit des Menschen mit enthalten. In jenem zuerst genannten frü-
hen Text geht Ricœur von zwei Beobachtungen oder Feststellungen
hinsichtlich der Geschichtsschreibung aus: »Wir erwarten von der
Geschichte eine gewisse Objektivität, die Objektivität, die ihr ent-
spricht« (S. 39). Und: »Denn es ist in Wahrheit eine Subjektivität
der Reflexion, die wir uns von der Lektüre der Geschichtswerke und
der Meditation über sie erwarten« (S. 40). Der Objektivität der Ge-
schichtsschreibung steht die Subjektivität der Autoren und Leser die-
ser Schrift gegenüber.

Ricœur räumt der Objektivität der Geschichtsschreibung Rele-
vanz ein, indem er sie gegen eine vorschnell-falsche Zumutung der
Subjektivität verteidigt. So stellt es keine Einschränkung der Rele-

46 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

2 P. Ricœur, »Objektivität und Subjektivität in der Geschichte«, in: Geschichte und
Wahrheit, München 1974, S. 39–64. Weitere Seitenangaben im Text.

3 P. Ricœur, The Reality of the Historical Past, Milwaukee 1984.
4 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bände, München 1988–1991.
5 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vanz der Historiographie dar, dass sie die Geschichte nicht wieder-
beleben kann; vielmehr ist hierin eine Quelle ihrer Objektivität zu
sehen: Geschichte ist »Wissen mittels Spuren« (S. 42), wie Ricœur
mit Marc Bloch sagt; der Historiker steht nicht vor dem geschicht-
lichen Ereignis selbst, sondern vor Dokumenten, die es als Spuren
hinterlassen hat. Den Historiker treibt nicht der »Ehrgeiz, wieder
zum Leben zu erwecken, sondern wiederzusammenzustellen, wieder-
zukonstituieren, das heißt, eine rückblickende Entwicklungsfolge zu-
sammenzustellen und zu konstituieren. Die Objektivität der Ge-
schichte besteht in eben diesem Verzicht auf Zusammentreffen und
Nacherleben, dafür aber in diesem Ehrgeiz, Faktenreihen auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz zu erarbeiten.« (S. 43)

Ricœurs Pochen auf der Objektivität der Geschichte und der da-
mit einhergehenden Distanzierung scheint im glatten Widerspruch
zur Geschichtsauffassung Walter Benjamins zu stehen, der gerade
gegen eine historistische Scheinobjektivität der Geschichte deren kri-
senhafte Gegenwärtigkeit behauptete. Hier die »Faktenreihe auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz« – dort der »Tigersprung ins
Vergangene«6: Geht es noch gegensätzlicher? Man kann aber aus der
Position Ricœurs den benjaminischen Schluss ziehen: Die Vergan-
genheit ist in radikaler (das heißt: die Hand an die Wurzel legender)
Weise gegenwärtig, insofern sie der Gegenwart die Kränkung oder
wenigstens Heraus-Forderung der Unverfügbarkeit zufügt. Mit Ri-
cœur und Benjamin gesprochen: Wer die Vergangenheit für einfach-
hin vergegenwärtigbar hält, unterschlägt nicht nur das reale Vergan-
gensein der Vergangenheit, sondern auch das faktische Totsein der
einstmals gelebt Habenden. Der größte Skandal jeder Gegenwart ist
aber das irreversible Faktum des Nicht-mehr-Gegenwärtigseins der
Toten.

Mit Ricœur stehen wir vor den Dokumenten der Geschichte als
den Spuren einstmaliger Gegenwart wie an den Gräbern der Toten
und lesen deren Lebensdaten, die auf den Grabsteinen eingraviert
stehen. Es gibt keine radikalere Betroffenheit der Gegenwart durch
die Vergangenheit als die des faktischen Vergangenseins des ehemals
Gegenwärtigen. Aus dieser Affiziertheit der Gegenwärtigen durch
die Vergangenen ergibt sich freilich die Frage nach der Erfüllbarkeit

Poetik des Glaubens A 47

Struktur und Subjekt

6 Vgl. W. Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften
I.2, Frankfurt 1980, S. 691–704, hier S. 701 (These 14).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der eigenen Gegenwart angesichts ihres unausweichlichen einstmali-
gen Vergangenseins.

Mit dieser Frage ist aber die Subjektivität bereits im Spiel. Wir
erinnern uns, Ricœur untersucht hier ja die Spannung zwischen Ob-
jektivität und Subjektivität in der Geschichte. Der ratio cognoscendi
nach gelangt die Subjektivität zunächst jedoch auf anderem Weg in
die Geschichte, nämlich durch den Historiker. Ohne ihn gibt es keine
Geschichte im Sinn der Geschichtsschreibung: Erst durch den His-
toriker werden die Hinterlassenschaften der Vergangenheit zu Spu-
ren, erst durch das Interesse des Historikers beginnt die Geschichte
zu sprechen: »Das Dokument ist solange kein Dokument, wie der
Historiker nicht daran gedacht hat, ihm eine Frage zu stellen« (S. 42).

Freilich: Wenn das Dokument auch erst durch die Frage des His-
torikers zu einem solchen wird, ist es doch als es selbst oder an sich
selbst Dokument, und nicht als Funktion der Frage. Im Gegenteil:
Stellt der Historiker wirklich eine Frage, erwartet er Antworten, die
er nicht schon kannte, die nicht schon in der Frage angelegt waren,
die von der zum Dokument gewordenen Spur der Geschichte her auf
ihn zukommen. Dass die Spur der Geschichte erst in der Frage des
Historikers zum Dokument wird, ist also keine Formulierung einer
rezeptionsästhetischen Position avant la lettre. Das Denken Paul Ri-
cœurs scheint insgesamt nicht für diese heute in literaturwissen-
schaftlichen, kulturwissenschaftlichen und theologischen Zusam-
menhängen weithin unbefragt geltende Position vereinnahmbar zu
sein.

Ricœur bringt die Objektivitätsdimension der Geschichte unver-
kürzt zur Geltung, indem er sie mit der Geschichte in ihrer Totalität
verbunden sein lässt: Die Frage nach der Bedeutung eines jeweiligen
Dokuments führt auf das in die Gesamtgeschichte ausgreifende Netz
der historischen Zusammenhänge, in dem es steht. Seine volle Be-
deutung erhält ein jeweiliges Geschichtsfaktum erst in der Totalität
der Geschichte. Diese ist aber für ein Fragen, das selbst seinen Ort in
der Geschichte hat, nicht erreichbar. Gleichwohl muss die Frage nach
der Bedeutung eines historischen Dokuments prinzipiell auf das
Ganze der Geschichte ausgreifen. Ricœur spricht deswegen von der
Totalität der Geschichte als von einer regulativen Idee: »Das vollstän-
dige geschichtliche Faktum, die ›totale Vergangenheit‹, das ist recht
eigentlich eine Idee, d. h., im kantischen Sinne, der nie erreichte
Grenzpunkt eines immer umfassender und komplexer werdenden
Integrationsbemühens. Der Ausdruck ›totale Vergangenheit‹ ist die

48 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regulative Idee dieses Bemühens. Es ist nicht ein Unmittelbares;
nichts ist mittelbarer als eine Totalität: Es ist das Produkt einer ›ord-
nenden Konzeption‹, die das höchste Ordnungsbemühen der Ge-
schichte durch den Historiker ausdrückt.« (S. 44)

Erst dadurch, dass die Objektivität der Geschichte vollends zur
Geltung gebracht worden ist, ist auch einer vollumfänglichen Wür-
digung der Subjektdimension der Geschichte der Boden bereitet. Ri-
cœur geht so vor, dass er die Objektivität der Geschichte in ihrer To-
talität gewissermaßen an der Subjektdimension bricht: Kann doch
die Totalität der Geschichte, also ihre Objektivität, nur in der Frage
nach der Bedeutung der Geschichte sichtbar werden. Diese Frage ist
aber die Frage nach dem Menschen selbst. Umgekehrt braucht diese
Frage offensichtlich die Geschichte in ihrer Objektivität, in ihrer Ma-
terialität. Der Stoff der Geschichte, das sind nämlich die Zeugnisse
menschlicher Selbstverständigungen und -bestimmungen. So hat et-
wa die Transzendentalphilosophie Kants nicht einem naiven episte-
mologischen Subjektivismus Vorschub geleistet; ihre Leistung be-
steht vielmehr – in der prägnanten Formulierung Ricœurs – »im
Aufzeigen jener Subjektivität, die bewirkt, dass es Objekte gibt«
(S. 45). Damit ist zum einen noch einmal auf die objektivitätskonsti-
tutive Bedeutung eines historischen Erkenntnisinteresses Bezug ge-
nommen. Zum anderen aber ist hiermit die Subjektbezogenheit der
Materialität der Geschichte angesprochen: Diese erhält ihre spezi-
fische Objektivität als die von Menschen hervorgebrachte. Sie ist
nicht Natur, sondern Artefakt; und sie ist darin Geschichte und nicht
Prozess. Die Subjektbezogenheit der Geschichte in ihrer Materialität
wird in der Frage nach der historischen Bedeutung aufgedeckt: In
ihrem Licht zeigt sich das Spezifikum jener Objektivität, die der Ge-
schichte als einer hervorgebrachten zukommt, in ihrer Expressivität.
Geschichte wird als Ausdruck zu einer nicht adressierten Mitteilung.
Geschichte als Flaschenpost: Mitteilung mit unbestimmtem Empfän-
ger. Kann aber von einer prinzipiellen Unbestimmbarkeit des Emp-
fängers eine befriedigende (erfüllende) Antwort auf die Frage nach
der Bedeutung der Geschichte ausgehen?

Wenn wir nun, mit Ricœur, über ihn hinaus, sagen können, dass
der Geschichte selbst eine Ausdrucks- oder Aussagestruktur eignet,
die freilich erst in der Frage nach der Bedeutung von Geschichte zum
Sprechen gebracht wird, und wenn dieser Diskurs der Geschichte
zwar abgesendet ist, jedoch ohne nähere Bestimmung des Empfän-
gers – so dass die Nachgeborenen wie auch die Historiker lediglich

Poetik des Glaubens A 49

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platzhalterfigurationen des unadressierten Empfängers, nicht jedoch
die von der Ausdrucksdynamik der Geschichte letztlich und wirklich
Gemeinten sein können: Mit Blick auf wen geschieht dann Geschich-
te? Diese Frage stellt keine Re-Mythisierung der Geschichte dar, son-
dern ist ihrer Ausdrucksstruktur selbst abgelesen. Für eine Antwort
auf die Frage nach der Bedeutung der Geschichte können nicht ein-
fach die Menschen in Anspruch genommen werden, die selbst Her-
vorbringer der Geschichte sind. Sind es doch sie, die, insofern die
Geschichte nicht einfachhin Erfüllung, sondern Artikulation des Be-
deutungsverlangens der Menschen ist, nach dessen Erfüllung fragen.
Wie gesagt, mit Ricœur und über ihn hinaus gelangen wir zu einer
Fragestellung, die er nicht thematisiert hat, die auch die Schwelle von
der Philosophie zur Theologie überschreitet, die aber an dieser Stelle
nicht unvermittelt eingeführt wird, sondern sich aus einer produkti-
ven Lektüre der von ihm in Gang gesetzten Dialektik von Objektivi-
tät und Subjektivität (in) der Geschichte ergibt.

Wenn es die Frage des Historikers nach der Bedeutung eines je-
weiligen Geschichtsdokuments ist, in welcher die Geschichte als Ob-
jektivation des Selbst-Ausdrucks der Menschen sichtbar wird, dann
bleibt eben diese Frage solange unbeantwortet, wie die Geschichte
andauert – unbeantwortet, weil die legitimen, da mit der je eigenen
Existenz einhergehenden Ansprüche auf erfüllte Bedeutung all der
Menschen, die ihrem Leben in der Geschichte Ausdruck verliehen
haben, unabgegolten sind: tot mit den Toten der Geschichte. Die Be-
deutung der Geschichte, verstanden als Archiv der Dokumente, in
welchen sich die Ausdrucks-Spuren gelebter Leben sedimentiert ha-
ben, wird erst vollends lesbar werden, wenn und insofern das Bedeu-
tungsverlangen der Menschen selbst eine gültige Sättigung erfahren
haben wird. Damit ist aber Ricœurs Dialektik von Objektivität und
Subjektivität zur Aporie zugespitzt: Wird die Totalität der Geschichte
als totale Vergangenheit verstanden, was notwendig ist, um den Do-
kumenten- und Objektivitätscharakter der Geschichte als das be-
schreibbare Geschehene erfassen zu können, wird damit zugleich die
Unerfülltheit und Unerfüllbarkeit des Bedeutungsverlangens der To-
ten benannt und verendgültigt.

Es begegnen also in der dokumentarischen, objektiv geworde-
nen Geschichte die Subjekte als jene, die »bewirken, dass Objekte
sind«. Doch als Tote. Im historischen Dokument, das die Objektivati-
on der von Menschen in der Vergangenheit hinterlassenen Spuren
darstellt, werden dieselben Menschen zugleich endgültig für tot er-

50 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärt. Das Dokument – die objektive Geschichte – ist Zeichen frühe-
ren Lebens und sein Grabmal in einem. Auch deswegen ist der Ob-
jektivitätscharakter der Geschichte gegenüber ihrer vorschnellen
»Wiederbelebung« durch Einfühlung geltend zu machen und »bis
zum Ende« auszuhalten; in der Wahrnehmung der historischen Spu-
ren als Dokumente geschichtlichen Selbstausdrucks der Menschen
unterziehen sich die Lebenden einem Totengedenken.

Diese memoria mortui ist von einem Gegenwärtighalten der Le-
bens-Ansprüche der Toten durch die Lebenden getragen, in ihre Pra-
xis gehen jene Lebens-Ansprüche normativ-prägend ein. Und den-
noch darf nicht verschleiert werden: Anamnetischer Praxis eignet
eine aporetische Grundstruktur. »Die Toten sind tot; alles andere ist
Theologie« – so lautet bekanntlich Max Horkheimers Bescheid an
Walter Benjamin, der sich die Apostrophierung seines Einspruchs ge-
gen die Endgültigkeit des Todesschicksals als »theologisch« gefallen
lassen hat.7 Vor dem Absurditätsverdacht schützt die anamnetische
Praxis nur die Möglichkeit, die Nicht-Endgültigkeit des Totseins der
Toten zu denken.8 Dies scheint mir auch der bedeutungsgebende Ho-
rizont zu sein, auf den sich, durchaus unthematisch, die Arbeit des
Historikers bezieht. Wenn wir, mit Ricœur, die Objektivität der Ge-
schichte gelten lassen müssen, weil in Vermittlung durch sie lesbar
wird, was es um den Menschen ist, so ist umgekehrt eine solche
Konstruktion von Geschichte nur sinnvoll, wenn zugleich einer
Hoffnung Raum gegeben wird, welche die Geschichte wegen der ihr
auferlegten Diskursgrenzen nicht selbst ausformulieren kann, einer
Hoffnung nämlich für die Hoffnung: dass die geschichtlich uneinge-
lösten Hoffnungen der Menschen auf erfüllte und unverlierbare Le-
bendigkeit eingelöst werden. Diese »Hoffnung für die Hoffnungen«

Poetik des Glaubens A 51

Struktur und Subjekt

7 Vgl. hierzu K. Wenzel, Zur Narrativität des Theologischen. Prolegomena zu einer
narrativen Texttheorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997, S. 375–379.

8 Diesen Gedanken zur Grundlegung einer Fundamentaltheologie in Verantwor-
tung vor der Geschichte und vor den avancierten zeitgenössischen Philosophien
systematisch ausgebaut zu haben, ist das bleibende und nach wie vor Frucht tra-
gende Verdienst Helmut Peukerts, dessen Arbeit auch die hier vorgelegten theo-
logischen Überlegungen im Anschluss an Paul Ricœur Wesentliches verdanken.
Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frank-
furt 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann gar nicht anders als auch die Zukunft der jetzt Lebenden zu
umfassen – und die Zukunft der Geschichte insgesamt. Es ist »die
Reflexion, die uns ohne Unterlass versichert, dass das Objekt der Ge-
schichte das menschliche Subjekt selbst ist« (S. 64): Auch die tref-
fendste Formulierung, die Ricœur für sein Anliegen einer als Würdi-
gung gedachten Begrenzung des Anspruchs historischer Objektivität
findet, ist erst dann in ihrer Bedeutung ausgeschöpft, wenn das
menschliche Subjekt auch hinsichtlich der Geschichte insgesamt zur
Geltung gebracht werden kann: wenn also die Geschichte am Ende,
das heißt in ihrem endgültigen Objektivgewordensein, ihre Ambiva-
lenz verloren hat und nicht länger auch Grabmal, sondern nur noch
Zeichen lebendigen Subjektseins geworden sein wird.

Dem intellektuellen Zugang zu dieser Hoffnung für die Hoff-
nungen der Menschen, also der Denkbarkeit einer prinzipiell mögli-
chen Hoffnungserfüllung, entspricht als gelebter Zugang der Glaube
an ihre reale Erfüllung. Solange die Beziehung zwischen Denkbarkeit
der und Glaube an die Erfüllung dieser Hoffnung als ein Entspre-
chungsverhältnis aufgefasst wird (und nicht als Identität oder Kon-
tinuum), bleibt auch die Differenz zwischen Philosophie und Theo-
logie gewahrt, auf die Paul Ricœur stets geachtet hat (wenn auch
zuzeiten in der Weise der Überschreitung). Dasselbe Entsprechungs-
verhältnis weist aber zugleich den Glauben an die reale Vollendung
der Geschichte als Erfüllung der Lebens-Hoffnungen der Menschen
als der Vernunft zugänglich aus.

Formuliert Ricœur nicht eine Öffnung auf die soeben vorgetra-
genen theologischen Erweiterungen seiner Überlegungen zur Dia-
lektik von Objektivität und Subjektivität in der Geschichte, wenn er
fünfzig Jahre nach jenem Aufsatz den Epilog zu seiner letzten großen
Bearbeitung des Themas der Geschichte – die schwierige Vergebung –
als »Entwurf einer Art Eschatologie des Gedächtnisses sowie – in de-
ren Folge – einer Eschatologie der Geschichte und des Vergessens«
bezeichnet?9

52 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

9 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 701.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.

Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung

Ricœurs soeben skizzierte Reflexion der Begrenzung hat innerhalb
des Werks insoweit eine signifikante Vor- und eine umso folgenrei-
chere Nachgeschichte, als sie nicht nur eine geschichtstheoretische
Überlegung darstellt, sondern zugleich auf der Linie der Entfaltung
seiner Hermeneutik liegt. Dass auch sein Geschichtsverständnis be-
reits zu dieser Zeit eine hermeneutische Grundierung aufweist,
konnte der Bedeutung abgelesen werden, die er der Spur und dem
Dokument für den Begriff Geschichte beimisst: Als lesbare Geschich-
te ist das, was Ricœur totale Vergangenheit nennt, ein bedeutungs-
volles Ganzes, ein Text gewissermaßen, wenn auch einer, an dem
noch geschrieben wird, während es längst zu Lektüren kommt.

Wiederum einer Reflexion der Begrenzung verdankt sich dann
auch die Gewinnung einer hermeneutischen Perspektive auf den
Menschen, präziser: die Gewinnung einer hermeneutisch bestimm-
ten Anthropologie. Damit ist zunächst gemeint, dass der Mensch ver-
mittels der Texte erreichbar ist, durch die er sich zum Ausdruck
bringt und verständigt. Die hermeneutische Perspektive auf den
Menschen verschafft jenem subjekttheoretischen Schlüsselsatz des
Richard von St. Victor Geltung (den dieser in der Trinitätstheologie
aufgestellt hat), demzufolge es Eigenschaft der Person ist, an sich in-
communicabilis zu sein. Der Mensch ist in seiner Subjektivität selbst
deswegen incommunicabilis, weil er qua Subjektsein kommuniziert.
Als Möglichkeitsbedingung der Expressivität und Kommunikabilität
kann die Subjektinstanz nicht noch einmal kategorialer Gegenstand
von Kommunikation und Bedeutungsproduktion sein.

Nun ist die Metapher des Texts für die Hermeneutik Ricœurs
von zentraler Bedeutung. Dies zeigte sich bereits in seinen frühen
geschichtstheoretischen Überlegungen: Mit dem Begriff der Objekti-
vität wird angezeigt, dass die Selbstäußerungen der Menschen, so-
bald sie zur Spur und zum Dokument werden, eine Eigenrealität ge-
genüber ihren »Autoren« erlangen; sie erlangen Objektivitätsstatus.
Wie die Geschichtsforschung, befasst sich auch die Hermeneutik mit
diesen Eigenrealitäten.

Wenn in diesen Überlegungen nun vom »Text« gesprochen
wird, ist damit der Modellcharakter des Texts in Anspruch genom-
men. Ricœur gewinnt seinen Begriff des Texts, indem er diesen durch

Poetik des Glaubens A 53

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die zwei Bedrohungen der Mündlichkeit und des Textualismus, also
durch die Bedrohungen der Annihilierung und der Hypertrophisie-
rung des Texts führt. Für erstere steht der Name Hans-Georg Gada-
mers, für letztere der Strukturalismus.

Die Anerkenntnis der Eigenrealität des Texts bedeutet zugleich
eine Geltungsbegrenzung mündlicher Kommunikation. Die face-to-
face-Situation ist nun nicht mehr Paradigma und Ideal gelingenden
Verstehens. Davon ist aber die Hermeneutik Gadamers bestimmt.
Dort wird Verstehen allzu sehr als die Heilung jener Wunde gedacht,
die der Text geschlagen hat, indem er sich gewissermaßen als Medi-
um der Entfremdung und Verzerrung zwischen die Kommunikanden
geschoben hat.10 Gelingendes Textverstehen hieße dann, den Text
zum Verschwinden zu bringen und aus seiner diffundierenden Sub-
stanz die unmittelbare Begegnung von Autor und Leser erstehen zu
lassen. Das ist aber Alchemie, deren Witz ja in der forcierten Igno-
rierung des Stoffs, mit dem sie hantiert, besteht.

Die Hermeneutik des Texts hegt demgegenüber grundlegende
Zweifel am Realitätsgehalt des Ideals unvermittelter Kommunika-
tion. Ist nicht jede Kommunikation zeichenvermittelt und damit
prinzipiell auf das Feld der bedeutungsproduktiven Verwebung von
Zeichen zu Texten hin geöffnet; vollzieht sich nicht jeder Kommuni-
kationsakt stets auch als Aussage »von etwas« in der Materialität der
Zeichen? So nahe die philosophische Analyse auch via reductionis an
das »Ich« all der Textaussagen herankommen will, so sehr erweist
sich dieses als stets nur vertextet antreffbar: als das »ich spreche«,
»ich verwende Zeichen«, »ich drücke mich aus«, »ich produziere
und verlange nach Bedeutungen«.

Auf dem Weg einer Hermeneutik des Texts begegnen wir erneut
derselben Objektivitätsdimension des Selbst-Ausdrucks wie im Zu-
sammenhang der Geschichte; in der Perspektive des Texts gibt sie
allerdings zuvor unerschlossene oder implikative Charakteristika zu
erkennen. In dem Maß, wie ein Selbst-Ausdruck in das Medium des
Texts eingeht, wächst ihm ein Verhältnis der Distanz zu seinem Ur-
heber zu. Durch ihre Textualisierung gewinnt die Äußerung ein
Sinnschema, das es ihr erlaubt, unabhängig von einer bestimmten

54 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

10 »Schriftlichkeit ist Selbstentfremdung. Ihre Überwindung, das Lesen des Textes,
ist also die höchste Aufgabe des Verstehens.« H.-G. Gadamer, Wahrheit und Me-
thode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, 2. Aufl., Tübingen 1965,
S. 368.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und konkreten Kommunikationssituation prinzipiell lesbar, versteh-
bar zu sein. Als Text ist eine Mitteilung an sich lesbar, ohne dafür des
Verweises auf außertextliche Hilfssignale zu bedürfen. Die vertexte-
te Mitteilung ist also auf ihren Autor nicht mehr angewiesen – je-
denfalls nicht mehr in der Funktion des außertextlichen Garanten
der Verstehbarkeit des Texts. Die Textdimension der Mitteilung
überlagert hier ihre Ausdrucksdimension.

Die soeben beschriebene Wirkung des Prozesses der Textualisie-
rung nennt Ricœur Distanzierung. Diese betrifft jedoch nicht nur die
Beziehung des Texts zu seinem Autor, sondern auch zum Leser. Das
gesamte Kommunikationsdreieck gerät unter den Einfluss der Dis-
tanzierung, sobald ein Text in ihm auftritt. Distanzierung des Lesers
bedeutet: Als Text ist eine Mitteilung nicht mehr an einen bestimm-
ten Leser adressiert. Ricœur spricht deswegen auch von der Anony-
misierung des Lesers: Ist ein Text als Text prinzipiell von jedem les-
bar, kann prinzipiell jeder zu seinem Leser werden. Jeder Mensch
kann seinen Namen an die Stelle des anonymisierten Lesers eintra-
gen – und verhindert dadurch nicht, dass jeder beliebige andere
Mensch seinen Namen ebenfalls als Leser dieses Texts einträgt.11

Der Prozess der Vertextung ist ein Vorgang der Universalisie-
rung des Textzugangs, die nicht von der Arbeit des Verstehens dis-
pensiert, sondern durch sie verwirklicht wird. Es ist aber der Text,
durch den eine Äußerung, eine Mitteilung die Grenzen der Privat-
heit, doch dann auch der Zeiten, der Kulturen und Religionen, ja
Sprachen übertreten kann. Die Universalisierung der Mitteilung ist
nur um den Preis der Arbeit an der Dechiffrierung möglich. Die uni-
versale Zugänglichkeit des Texts ist bleibend an seine Zeichenhaftig-
keit gebunden, an etwas dem puren Ausdruck gegenüber Versach-
lichtes, Objektives.

Darin mag die von Gadamer diagnostizierte und schon bei Pla-

Poetik des Glaubens A 55

Struktur und Subjekt

11 In einer frühen Formulierung: »Nur der Diskurs, nicht die Sprache, ist an jeman-
den adressiert. Aber es besteht ein Unterschied zwischen einem Diskurs, der an
einen gleichzeitig anwesenden Gesprächspartner adressiert ist, und einem Dis-
kurs, der – wie es im Grund bei jedem Schriftstück der Fall ist – an jeden adressiert
ist, der lesen kann. Die Enge der dialogischen Beziehung weitet sich aus. Anstatt
nur an dich, die zweite Person, adressiert zu sein, ist das Geschriebene an ein Pu-
blikum adressiert, das sich selbst schafft.« P. Ricœur, »Der Text als Modell: her-
meneutisches Verstehen«, in: W. L. Bühl (Hg.), Verstehende Soziologie. Grund-
züge und Entwicklungstendenzen, München 1972, S. 252–283, hier S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ton beklagte12 Entfremdungsdimension des Texts einen Anhalt fin-
den. Doch ist Entfremdung hier das richtige Wort? Sicher, die Ano-
nymisierung der Adresse des Texts macht diesen für die vielen
»Fremden« lesbar. Doch sind diese nicht zur Lektüre geradezu einge-
laden? Wenn dem Textphänomen als solchem eine Intentionalität
zugrunde läge, könnte man sagen: Die »Fremd-Lektüre« ist gewollt.
Um diese adressatenlose und das heißt: nicht-exkludierende Ein-
ladung zur Lektüre, die der Text als solcher darstellt, zu ermöglichen,
bedarf es aber der Überwindung des Ideals einer Kommunikations-
situation intimer Mündlichkeit. Gelingendes Textverstehen und ge-
lingende Verständigung über den Text führt dann aber, weil durch
den Text ermöglicht und bleibend von ihm getragen, nicht zu seiner
Diffusion; Textverstehen und Verständigung über den Text sind nicht
mehr nach dem Bild einer alles »dazwischen« Liegende aufhebenden
Horizontverschmelzung denkbar; nicht mehr im Sinn einer zweiten
Intimität, eines intimen, zur vollkommenen Konsonanz verschmel-
zenden Konsenses. Sondern: als Diskurs, als Austausch des durchaus
Verschiedenen, nämlich im Frei-Raum des Texts. Der Konsens einer
intimen face-to-face-Konstellation schließt alle anderen aus; der
Text stellt das Prinzip universaler Diskursivität dar.

Eine Universalität, die ihr Prägemuster im Gewebe des Texts er-
hält, ist das Gegenteil einer unendlichen Assoziation des Unverbind-
lichen. Ist beim Text auch die Ausdrucksdimension durch seine
Textualität eingeklammert oder überlagert, so ist er doch von dem,
was man die Vehemenz der Mitteilung nennen kann, bestimmt. Es
mag also sein, dass die Mitteilung im Sinn Gadamers durch ihre
Textwerdung von ihrer ursprünglichen Ausdruckssituation entfrem-
det wird. Dies geschieht aber als Öffnung der Mitteilung für eine
prinzipiell universale Zugänglichkeit. In diesem durch die Textualität
ermöglichten Vorgang der Universalisierung verwirklicht sich die
Vehemenz der Mitteilung.

Von der Ausdrucks- über die Mitteilungs- bis hin zur Univer-
salisierungsdimension spannt sich ein Bogen des Vorethischen durch
den Text. Es ist eine den Text offensichtlich bestimmende Eigen-
schaft, dass seine universale Zugänglichkeit an die Dimension der
Mitteilung gebunden ist. Etwas soll mitgeteilt werden, und zwar, da
im Medium des Texts, mit universaler Adressierbarkeit. Der Text ist
also nie bloßer Zweck in sich, sondern begegnet als stets schon in

56 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

12 Vgl. Phaidros 275 d–e.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Praxis des Texts in Anspruch genommen. Was bedeutet es aber,
wenn gesagt wird, dass in einer solchen Praxis des Texts dieser als
universal zugänglich zu verstehen gegeben wird? Es bedeutet, seine
Lesbarkeit zu behaupten. Damit ist aber viel mehr als eine Technik
der Dechiffrierung gemeint. Im Begriff »Praxis des Texts« ist die In-
stanz der Handelnden systematisch verankert. Universale Zugäng-
lichkeit ist nur in einer Hinsicht Effekt einer »Technologie des
Texts«. Sie ist zugleich, nämlich gemeinsam mit dem Text selbst, in
die Praxis des Texts eingebettet und dadurch Inhalt, Ziel und Sorge
des Handelns.

Wie verwirklicht sich aber die universale Adressierung der Mit-
teilung als »Inhalt, Ziel und Sorge des Handelns«? Durch die prinzi-
pielle Anerkennung jedes Menschen als möglichen Adressaten und
Leser der Text-Mitteilung. Textualisten strikter Observanz mögen
nun argumentieren, eine solche Ethik der Anerkennung sei eine text-
externe Größe und als solche texttheoretisch nicht weiter zu be-
achten. Diese Argumentation würde aber den Textbegriff um die
Vollständigkeit seiner Bestimmung bringen. Wenn es nämlich die
Textualität ist, die einer Mitteilung Universalität (im Sinn der Zu-
gänglichkeit) verleiht, dann ist der Text als solcher in einer univer-
salen Ethik der Anerkennung involviert.

Diese Involviertheit ist textontologisch zu veranschlagen:
Kommt es dem Text als Text zu, gelesen zu werden, beinhaltet dies
bereits die prinzipielle Anerkennung aller als mögliche Leser und die
Anerkennung des Akts der Lektüre als unableitbar subjekthaft, also
in der Verantwortung der Lesenden gelegen.

Die Texthermeneutik Paul Ricœurs hält dem Text die Treue, ge-
gen personalistische Verkürzungen der klassischen philosophischen
Hermeneutik, und sie lässt sich sehr weit auf die Lektion des Struk-
turalismus ein.13 In gewissem Sinn ist Ricœur sogar radikaler als die
Textualisten: Er stimmt deren Ablehnung der Herbeiziehung von
textexternen Faktoren zur Bestimmung der Textbedeutung und der
Betonung der Textualität des Texts zu, lehnt aber eine reduktionisti-
sche Bestimmung dessen, was einen Text ausmacht, ab. Es ist dem
Text nicht fremd, sondern bestimmt ihn mit, dass er geschrieben wor-

Poetik des Glaubens A 57

Struktur und Subjekt

13 Vgl. P. Ricœur, Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpreta-
tionen I, München 1973; sowie zu einer ausführlicheren Erörterung: K. Wenzel,
Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricœur, Freiburg
2008, S. 62–69, sowie Zur Narrativität des Theologischen, S. 104–109.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ist, und zwar, um gelesen zu werden. Es macht den Text in seiner
Textualität aus, dass er Teil, Dokument, Realsymbol eines Kommuni-
kationszusammenhangs ist. Dieser ist seinerseits nicht substantielle
Wirklichkeit an und für sich, sondern bedeutungsdurchzogenes, ver-
bindendes und integrierendes »Zwischen«, durch welches Subjekte
sich aufeinander beziehen. Kurz und konventionell: Es gehört zur
Bestimmung des Texts (und ist ihm nicht extern und fremd), dass er
Autor und Leser hat, dass er ein Ereignis der Rede ist.14

Es ist diese Stelle der hermeneutischen Denkbewegung Ricœurs,
an der es erneut zu einer Reflexion der Begrenzung kommt. Und
wiederum bedeutet diese Begrenzung keine Zurückweisung, sondern
eine Aufnahme und Weiterführung. Begrenzt wird die exzessive Ver-
anschlagung der Struktur als exklusive Bestimmung des Texts; auf-
genommen wird hingegen der Textcharakter des Texts; nur wird die-
ser als wesentlich dadurch mitbestimmt ausgewiesen, Redeereignis
zu sein. Um den Textcharakter gegen das Ideal einer mündlichen fa-
ce-to-face-Kommunikation zu verteidigen, muss also nicht die kom-
munikative Situiertheit des Texts selbst geleugnet werden. Nötig ist
aber die Klärung dessen, worin das Spezifikum einer textvermittel-
ten Kommunikation besteht. Dies hat Ricœur durch die Einführung
der Distanzierung der Autorinstanz und der Anonymisierung der
Leserinstanz getan. Die Kommunikationsdimension des Texts ist
nicht schon dadurch erhoben und festgestellt, dass der Text als Mit-
teilung einer bestimmten Person an eine intentional adressierte und
dadurch bestimmte andere Person identifiziert ist. Umgekehrt radie-
ren Distanzierung des Autors und Anonymisierung des Lesers diese
Strukturdynamik der Mitteilung auch nicht aus. Vielmehr abstrahie-
ren sie diese zum Paradigma, durch dessen universale Wirkkraft und
Geltung ein Text überhaupt lesbar (im Sinn von: interpretierbar)
wird.

Ein Text ist überhaupt nur auf der Basis der Annahme versteh-
bar, dass er eine Mitteilung eines Autors an einen Leser ist. In diese
paradigmatische Struktur kann jeder eintreten und somit zum Leser
werden. Das Verhältnis von Autor und Leser ist aber, was das anbe-
trifft, unaufhebbar asymmetrisch: So wie es der Text erlaubt, dass
jeder Beliebige zu seinem Leser wird, sowenig lässt er es zu, dass

58 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

14 Vgl. etwa die zusammenfassenden Bemerkungen hierzu in: P. Ricœur, »Gott nen-
nen«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970–1999), Hamburg
2005, S. 153–182, hier S. 157–159.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Beliebige zu seinem Autor deklariert wird. Die prinzipiell uni-
verselle Lesbarkeit des Texts ist gebunden an und mit ermöglicht
durch die prinzipiell bestimmbare Herkünftigkeit dieses Texts. Ist es
nicht so, dass ich einen Text verstehen kann, weil und insofern er zu
mir spricht? Und spricht er nicht insofern zu mir, als durch ihn je-
mand zu mir spricht – selbst wenn ich nicht weiß wer, und selbst
wenn dieser jemand sich nie ausdrücklich an mich adressiert hat?
Wenn es zur Textualität des Texts gehört, dass neben unendlich vie-
len Anderen auch ich sein Leser werden kann, dann deswegen, weil
seine Textstruktur die Stimme seines womöglich ungreifbar, unbe-
stimmbar, unnennbar gewordenen Autors aufbewahrt hat – und sei
es in der abstrakten Gestalt seiner Komposition. Unversehens taucht
hier die Expressivität wieder empor, nämlich aus der Textualität
selbst. Der Text vermittelt also das Ausdrucksbegehren des Subjekts,
das »Begehren zu schreiben«15, mit der universellen Lesbarkeit.

Mit dieser Reflexion der Begrenzung wird die anthropologische
Dimension der Vermittlungsgebundenheit menschlicher Kommuni-
kation markiert. Jenseits der unmittelbar personalen Begegnung
(aber doch auch schon in ihr) findet intersubjektive Kommunikation
auf dem großen Vermittlungsfeld des Texts statt; in dem Maß, wie
sich die Anonymisierung der Teilnehmer und die Universalisierung
der Vermittlungen bedingen, wird der Text als ein Feld der Freiheit
konstituiert.

Zugleich, und darin besteht doch der unmittelbare Effekt dieser
Reflexion der Begrenzung, stellt es keine Entfremdungszumutung
an den Text dar, entspricht ihm vielmehr ganz und gar, wenn seine
Kommunikationseingebettetheit oder doch wenigstens -bezogenheit
als seiner Eigenstruktur eingewoben angesehen wird. Ähnlich wie
die gesellschaftlichen Institutionen dient auch der Text, der ohnehin
Züge des Institutionellen trägt, der je umfassenderen Verwirklichung
intersubjektiver Beziehungen und des homme capable als solchem.16

Poetik des Glaubens A 59

Struktur und Subjekt

15 Vgl. hierzu R. Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collège de
France 1978 bis 1979 und 1979 bis 1980, Frankfurt 2008. In diesen letzten Vor-
lesungen vor seinem Tod, die der Theorie des Romans gewidmet waren, hat Bar-
thes seine Wiederentdeckung des Subjekts literaturtheoretisch fruchtbar ge-
macht: Das »Begehren zu schreiben« koordiniert die Begehren des Subjekts zu
einer geformten und deswegen lesbaren Expressivität.

16 Vgl. zu Letzterem etwa Ricœurs Zielbestimmung einer Theorie der Gerechtigkeit:
Es ist nötig, »den Akzent auf eine Konzeption der gesellschaftlichen Verantwor-
tung zu legen, die die individuelle Freiheit zum vorrangigen Ziel einer Theorie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die im Zusammenhang mit dieser Reflexion der Begrenzung
erörterte Bedeutung des Texts hat unmittelbare Konsequenzen für
die theologische Hermeneutik. Letztere zeigt sich dabei als keines-
wegs mehr auf eine Methodologie der Interpretation reduzierbar,
sondern wird als Theorie des Christentums erkennbar. Auf dieser
christentumstheoretischen Ebene ist dann die Grundaussage angesie-
delt, dass das Christentum eine textgebundene Religion ist, greifbar
etwa in den Dimensionen des Texts des Glaubensbekenntnisses, also
der inhaltlichen Bestimmung des christlichen Glaubens, sowie des
Texts der Überlieferung, an dem fort und fort geschrieben wird,
schließlich, beidem vorgeordnet, in der Dimension des Texts der Hei-
ligen Schrift, gewissermaßen der Quelltext jener Ableitungen.

Der Glaube der Christen verwirklicht sich in Vermittlung dieses
komplexen Texts des Christentums. Noch die Prätentionen einer Spi-
ritualität der Gottesunmittelbarkeit sind Effekte dieser christlichen
Textkultur. Das solchen Prätentionen nicht selten anhaftende Be-
wusstsein des Elitären und Exklusiven widerspricht freilich eklatant
jener christlichen »Kultur des Texts«, wie sie sich durch Ricœurs Her-
meneutik des Texts beschreiben lässt: Eignet dem Text schlechthin
doch wesentlich die Qualität prinzipiell universaler Zugänglichkeit.
Gerade diese Textqualität entspricht aber unmittelbar der christli-
chen Botschaft des in Jesus aus Nazareth sich unumgehbar mensch-
lich-geschichtlich bestimmt habenden allgemeinen Heilswillen Got-
tes. Als Religion des Texts hat das Christentum somit die Struktur-
und Kulturmöglichkeiten, sich in Entsprechung zum Grundkriteri-
um, das durch den Gehalt seiner Botschaft gesetzt worden ist, zu ar-
tikulieren: als Glaubenszeugnis, das sich allgemein zugänglich
macht, und das heißt vor allem: als Glaubenszeugnis, das in allen sei-
nen Adressaten die würdigt, die von Gottes Heilsangebot gemeint
sind.

Die Text-Werdung der Verkündigung Jesu stellt deswegen keine
verletzende Entfremdung eines ursprünglich-authentischen Gesche-
hens dar, sondern macht als Textualisierung des universelle Geltung
beanspruchenden Bedeutungsgehalts dieser Verkündigung diesen
auch universell zugänglich. In gewisser Weise bezeichnet der von Ri-
cœur analysierte Prozess der Distanzierung präzise die Grundkon-
stellation christlicher Überlieferung: Die Autoren der Schriften tre-

60 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

der Gerechtigkeit macht.« P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wieder-
erkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 187.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten zurück – und geben den Blick auf den frei, von dem die Texte
sprechen; die unmittelbaren Adressaten derselben Texte treten zu-
rück – und öffnen damit den Zugang zu diesen Texten allen, die in
die Rezeption eintreten wollen. Wenn ich hier von einem Zurücktre-
ten (von Autor und Erstadressaten) spreche – und nicht etwa von
deren Verschwinden –, so um damit erneut und nun für die Situation
des christlichen Texts festzuhalten, dass weder auf die Autor- noch
auf die Adressateninstanz verzichtet werden kann. Muss dem Text
schlechthin Geschriebensein und Gelesenwerden zugesprochen wer-
den, nämlich um seiner Interpretierbarkeit willen, gilt dies für den
christlichen Text umso mehr aufgrund des Inkarnationsprinzips: Die
Wahrheit, die Fleisch geworden ist, begegnet in den Sphären der kon-
kreten menschlichen Lebens- und Kommunikationssituationen.

Die Textwerdung der christlichen Botschaft stellt eine wichtige
Voraussetzung für die Verwirklichung der missionarischen Sendung
der Kirche dar. Damit die Botschaft von der geschichtlichen Verwirk-
lichung und Kenntlichwerdung des allgemeinen Heilswillens Gottes
in und durch Jesus aus Nazareth auch alle Menschen erreichen kann,
muss sie einschränkungslos zugänglich gemacht und das heißt: uni-
versalisiert werden. Damit kann nicht die Abstraktion der christli-
chen Botschaft zu einer kontextunabhängigen Formel gemeint sein,
sondern die Vertextung dieser Botschaft zu einem prinzipiell univer-
sell lesbaren Bedeutungsgewebe. Dieses trägt notwendigerweise die
Prägungen seiner Geschichte und Kultur. Darin ist jedoch keine Ein-
schränkung der Zugänglichkeit zu sehen, wohl aber ein erhöhter An-
spruch an die Deutungskompetenzen der Rezipienten. Auch steht die
Universalisierung des Zugangs zur christlichen Botschaft nicht für
eine Uniformierung derer, die Zugang zu ihr suchen. Die paulinische
Zusage – unter den Kindern Gottes in Jesus Christus »gibt es nicht
mehr Juden und Christen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann
und Frau« (Gal 3,28) – denunziert ja nicht die realen Unterschiede
zwischen den Menschen, sondern erklärt, dass diese keine wertende
Geltungsdifferenz in Bezug auf die Heilsbotschaft haben.

In dem Maß, wie der Text der christlichen Botschaft deren Ge-
halt mit seinen Mitteln auch zur Darstellung bringt, kann er, in der
zuvor gebrauchten Bedeutung, als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den.

Poetik des Glaubens A 61

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

Eine dritte Reflexion der Begrenzung entwickelt Ricœur entlang
einer wunderbaren Interpretation des Gleichnisses vom barmherzi-
gen Samariter (Lk 10,25–37).17 Sie ist mit der Thematik des Texts
über die Achse der Institution verbunden. Sie widmet sich der Sozio-
logie als der Theorie der Gesellschaft und dieser selbst als institutio-
nelle, dauerhafte, nichtsubjektive Wirklichkeit. Die Figuren, an de-
nen Ricœur diese Reflexion der Begrenzung durchführt, sind die des
Sozius und des Nächsten.

Der Sozius steht für den soziologisch erfassbaren Menschen in
seiner sozialen Rolle, Gruppenzugehörigkeit, Funktion. Ihm steht
gegenüber der Nächste als eine Figur der Sphäre des Miteinander,
die soziologisch nicht erfassbar ist; es gibt »keine Soziologie des
Nächsten« (S. 109). Und dennoch, so Ricœur, schuldet die Soziologie
dem Nächsten Aufmerksamkeit. Sie hat aber von ihm keine Theorie;
sie begegnet hier einer für sie unintegrierbaren Theorie des Nächs-
ten, nämlich in der Theologie der Barmherzigkeit (vgl. S. 110). Der
Nächste ist also eine Figur des sozialen Raums, ohne von der Sozio-
logie erfassbar zu sein. Er steht für ein »Verhalten in der ersten Per-
son. Der Nächste, das ist das Verhalten, sich gegenwärtig zu machen«
(S. 110). Ricœur kann sich die Zweideutigkeit der Pragmatik des
Nächsten im Gleichnis – der Titel gilt sowohl dem Opfer (V. 27–29)
als auch dem Samariter (V. 36 f.) – zunutze machen, um dieses He-
rausgefallensein des Nächsten aus den soziologischen Rastern zu ver-
deutlichen: in Bezug auf den Nächsten als Adressat meiner Handlun-
gen: »Es gibt also keine Soziologie des Nächsten; die Wissenschaft
vom Nächsten wird sogleich durch die Praxis des Nächsten versperrt;
man hat nicht einen Nächsten; ich mache mich zu jemandes Nächs-
ten« (S. 111). In Bezug auf den Handelnden selbst: »Der Samariter ist
zwar auch eine Kategorie […] Er ist die Kategorie der Nicht-Katego-
rie […] er zieht seines Weges, unbehindert von seiner sozialen Last,
bereit, die Strecke zu ändern und ein unvorhergesehenes Verhalten
zu erfinden; er ist frei und zugänglich für die Begegnung und die
Gegenwärtigkeit« (S. 111). Sein Handeln ist durch keine Institution

62 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

17 Vgl. P. Ricœur, »Der Sozius und der Nächste«, in: Geschichte und Wahrheit,
S. 109–124.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermittelt; »so ist sein ganzes ›Erbarmen‹ eine Geste jenseits der Rol-
le, der Persönlichkeit, der Funktion« (S. 111). Das Tun der Barmher-
zigkeit, deren paradigmatische Erzählung jenes Gleichnis ist, ge-
schieht »über jede soziale Vermittlung hinaus« und ist von »keinem
der Geschichte immanenten Kriterium« abhängig (S. 113). Ricœur
erinnert hier in einem exegetisch gut gestützten Rekurs an die Ge-
richtspredigt Mt 25,31–46: Weder die Gerechten noch die Ungerech-
ten wissen, dass sie in den Geringen Christus als dem Heil selbst be-
gegnen (vgl. V. 37–39.44); sie haben kein objektives Kriterium für
ihr Tun oder Unterlassen der Barmherzigkeit; dieses Handeln wird
»erst am jüngsten Tag entdeckt […] als die Art und Weise, mit der
ich, ohne es zu wissen, Christus begegnet bin« (S. 113). Bis dahin gibt
es nur das Kriterium der Not des Anderen. Das Tun der Barmherzig-
keit geschieht ohne äußere, öffentliche, objektive Deckung.

All dies, und darin zeigt sich wiederum das ›Ethos‹ der Reflexion
der Begrenzung, stellt keine Zurückweisung der soziologischen Per-
spektive und keine Verwerfung des Sozius dar. Vielmehr ist die Be-
stimmung des Sozius – »die Beziehung zum Sozius ist eine mittel-
bare Beziehung; sie erreicht den Menschen als dieses oder jenes«
(S. 114) – getragen von der Anerkennung dieser Perspektive und der
von ihr ins Licht gerückten Wirklichkeit. Der Kontrast zwischen So-
zius und Nächstem – der »Sozius ist der Mensch der Geschichte, der
Nächste der Mensch der Sehnsucht, des Traums, des Mythos«
(S. 116) – bedarf der dialektischen Vermittlung. Gesellschaftliches
Handeln und Tun der Barmherzigkeit können nicht auf zwei von-
einander geschiedene Handlungsquellen zurückgeführt werden; viel-
mehr ist aus Gründen der Einheit des Menschen- und Weltbilds von
der »Einheit der Intention« auszugehen (S. 116): »Dieselbe Barmher-
zigkeit gibt der sozialen Institution und dem Ereignis der Begegnung
ihren Sinn« (S. 116). Die Barmherzigkeit, verstanden als bedin-
gungslose Würdigung und Anerkennung des Anderen in seiner kon-
kreten Lebenssituation, ist, wenn auch gefiltert durch die Notwen-
digkeiten und Ökonomien gesellschaftlicher Einrichtungen und
Prozesse, letzter Zweck auch der gesellschaftlichen Institution. Dies
kommt im Begriff der Gerechtigkeit zum Ausdruck. Es kann ja nicht
in dem Maß, wie eine Gesellschaft von den Gegebenheiten der Aus-
differenzierung, Anonymisierung, Institutionenvermitteltheit inter-
subjektiver Beziehungen bestimmt wird, die Präsenz und Geltung
der Barmherzigkeit in dieser und für diese Gesellschaft schlicht auf-
gegeben werden. An dieser Stelle ist deswegen »von der Barmherzig-

Poetik des Glaubens A 63

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit in der Gestalt der Gerechtigkeit« (S. 117) zu reden. Eine Theo-
logie der Barmherzigkeit, die ganz auf die Dimension unmittel-
bar-personaler Begegnung fixiert wäre, würde hinsichtlich ihres
Theoriestatus wie auch ihres Gegenstands um die Dimension der Ge-
sellschaft verkürzt werden; es wäre hier »die fundamentale Bedeu-
tung der Herrschaft Gottes über die Geschichte« verfehlt (S. 117).
Erst dieses Motiv aber sichert, so Ricœur, »dem Motiv von der Barm-
herzigkeit die ganze Ausdehnung und die ganze Weite [zu], deren
dieses fähig ist« (S. 117).18

Gesellschaft und Geschichte repräsentieren die dauerhafte,
transpersonale, vermittelte Dimension menschlicher Wirklichkeit.
Sie ist vor allem in Vermittlung durch Institutionen zugänglich. Sie
stehen damit in derselben Linie, in der auch der Text zu sehen ist.
Was auch immer man von dem vielleicht veralteten soziologischen
Instrumentarium, das Ricœur hier in Anspruch nimmt, halten
mag,19 und wie sehr auch immer man sich in seiner (theoretischen)
Einstellung zum Text den Moden der Hyper- oder Antitextualität
unterwirft: Was wäre dies für eine theologische Anthropologie, die
die Wirklichkeit der Gesellschaft nicht in den Blick zu nehmen ver-
suchte? Und was wäre das für ein reduzierter ängstlicher Begriff des
Tuns der Barmherzigkeit, der dieses nicht auch in den Filiationen ge-
sellschaftlicher Abstrahierung und Vermittlung vermuten könnte?
Es bedarf, so Ricœurs Schlussfolgerung, einer Theologie der Barm-
herzigkeit, in der die Perspektive des Sozius und die Perspektive des
Nächsten zu einer dialektischen Vermittlung kommen: nämlich zur
Vermittlung der »›kurzen‹ Beziehungen von Person zu Person« mit
den »›langen‹ Beziehungen durch die Institutionen« (S. 118). Eine
solche sozialtheoretisch informierte Theologie der Barmherzigkeit –
und in eins damit eine entsprechende theologische Anthropologie –
darf gar nicht ausschließen und muss vielmehr unterstellen, dass sich
Barmherzigkeit, verstanden wie gesagt als an keine äußeren Bedin-

64 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

18 Für die untergründigen Kontinuitäten im Werk Ricœurs spricht, dass er viele Jah-
re später noch einmal auf denselben Zusammenhang zu sprechen gekommen ist,
nämlich in dem bekannten Text: Liebe und Gerechtigkeit / amour et justice, Tü-
bingen 1990. Zur hier fälligen Verhältnisbestimmung von Liebe und Gerechtig-
keit vgl. auch: K. Wenzel, »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des
christlichen Gottesverständnisses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Pre-
kär. Gottes Gerechtigkeit und die Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150–159.

19 Vgl. hierzu die Anmerkung des Übersetzers: P. Ricœur, »Der Sozius und der
Nächste«, S. 114.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gungen geknüpfte praktisch-adjuvatorische Anerkennung des Ande-
ren in seiner konkreten und realen (Not-)Situation, auch in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Institutionen verwirklichen kann, ja, dass
diese daran zu messen sind: »Was heißt es, in der gegenwärtigen Si-
tuation als ›Nächster‹ zu denken? Das kann die Rechtfertigung einer
Institution, die Verbesserung einer Institution, oder auch die Kritik
einer Institution sein.« (S. 119)

In einer solchen dialektisch dynamisierten Theologie der Barm-
herzigkeit stellt die Perspektive des Nächsten »eine permanente Kri-
tik an der sozialen Bindung« dar (S. 122) – so wie umgekehrt, wie zu
ergänzen wäre, die Perspektive des Sozius das Tun der Barmherzig-
keit unter die Forderung der Nachhaltigkeit stellt. Wenn die Figur
des Nächsten eine unstillbare Herausforderung der gesellschaftli-
chen Institutionen darstellt, dann aus zwei Gründen: »Der Endsinn
der Institutionen ist der Dienst, den sie Personen erweisen.« Und:
»dieser Endsinn bleibt gerade verborgen; niemand kann die persönli-
chen Wohltaten der Institutionen abschätzen« (S. 123). In dieser blei-
benden Irritiertheit der Institutionen durch den Nächsten findet die
hier skizzierte Reflexion der Begrenzung ihren deutlichsten Aus-
druck. Zugleich zeigt sich aber auch, dass das Worumwillen dieser
Reflexion in der je besseren Erfassung des Begrenzten liegt.

Poetik des Glaubens A 65

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarung denken?

Paul Ricœurs Begriff des Zeugnisses

Veronika Hoffmann

Das Fragezeichen in der Titelformulierung mag zunächst verwun-
dern. Es scheint kaum fraglich zu sein, dass man mit Ricœur Offen-
barung denken kann, hat er selbst doch nicht nur immer wieder auf
die biblische Offenbarung Bezug genommen, sondern auch einen
großen Aufsatz verfasst, in dem der Begriff der »Offenbarung« sogar
im Zentrum steht: »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«1.

Nun kann man vermuten, dass sich hinter dem Fragezeichen im
Titel die Vorsicht der Theologin verbirgt, die, ganz im Sinne Ricœurs,
die Grenze zwischen Philosophie und (Offenbarungs-)Theologie
nicht vorschnell überspringen, sondern achten will. Und diese Ver-
mutung ist durchaus berechtigt: Der philosophisch-theologische
Grenzverkehr ist mit methodischer Sorgfalt zu betreiben, und dies
zum Wohle beider Seiten. Aus Sicht der Theologie ist »Offen-
barung« ein Zentralbegriff genuin theologischer Natur, der sich nicht
aus denkerischen Mitteln allein entfalten lässt, sondern letztlich aus
dem Hören des Wortes stammt. Und es hieße Ricœur in die von ihm
selbst so vehement abgelehnte Ecke eines »Krypto-Theologen« drän-
gen2, unterstellte man ihm, er lieferte der Theologie einen gewisser-
maßen »schlüsselfertigen« – um nicht zu sagen: mundgerechten –
Offenbarungsbegriff.

Die Vorsicht, die sich im Fragezeichen andeutet, hat aber noch
einen weiteren, gewichtigeren Grund. Um im Bild des Grenzverkehrs
zu bleiben: Die folgenden Ausführungen sind von der Vermutung
geleitet, dass zwar der Grenzübertritt von Ricœurs Philosophie in
die Theologie nicht nur möglich, sondern auch für die Offenbarungs-
theologie sehr fruchtbar ist, dass aber Ricœurs Ausführungen in

Poetik des Glaubens A 67

1 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008,
S. 41–83.

2 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 36; vgl. auch »Reply to
David Stewart«, in: L. E. Hahn (Hg.), The Philosophy of Paul Ricœur, Chicago
1996, S. 443–449, hier S. 449.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Hermeneutik der Idee der Offenbarung« für sich genommen letzt-
lich nicht den idealen Ort für diesen Übertritt darstellen. Wohl gilt es
in einem ersten Schritt, den Überlegungen dieses Textes zu folgen
und ihre Relevanz für ein theologisches Konzept von Offenbarung
zu erheben. Dabei wird jedoch auch zutage treten, dass Ricœurs Vor-
gehen aus Sicht der Theologie mit grundlegenden Schwierigkeiten
behaftet ist – Schwierigkeiten, so die zweite leitende Vermutung,
die einerseits Ricœurs Annäherung an das Konzept der Offenbarung
im engeren Sinn durchgängig bestimmen, mit denen sich jedoch an-
dererseits unter Rückgriff auf Überlegungen Ricœurs an einem an-
deren Ort konstruktiv umgehen lässt. Gewissermaßen in Anwen-
dung von Ricœurs texthermeneutischen Grundprinzipien auf sein
eigenes Werk soll so gezeigt werden, dass mit dessen Hilfe ein Kon-
zept von Offenbarung gewonnen werden kann, das für die Theologie
aufschlussreicher und anschlussfähiger ist als die Überlegungen, die
der Autor Ricœur explizit unter dem Begriff der »Offenbarung« vor-
gelegt hat.

Damit ergibt sich der Gang der weiteren Überlegungen wie
folgt: Zunächst wird der Gedankengang von »Hermeneutik der Idee
der Offenbarung« vorgestellt (I.). In einem zweiten Schritt ist so-
dann die angedeutete theologische Unterbestimmtheit des entwickel-
ten Offenbarungsbegriffs genauer zu erheben (II.). Schließlich wird
in einem dritten Schritt skizziert, mit Hilfe welcher weiteren Mittel
aus Ricœurs Denken (III.) Offenbarung theologisch anschlussfähiger
konzipiert werden könnte (IV.). Dieser Vorschlag beansprucht dabei
weniger Originalität als Sachgerechtheit.

I.

Die Polyphonie der biblischen Offenbarung

Die weiter oben verwendete Metapher vom kontrollierten Grenzver-
kehr ist bekanntlich für Ricœurs Verhältnis zur Theologie als Diszip-
lin seinem eigenen Selbstverständnis gemäß nicht zutreffend: Ri-
cœur überquert die Grenze zur Theologie als wissenschaftlicher
Disziplin nie, schon aus Respekt vor der Expertise anderer nicht.
Wohl gibt es – insbesondere kleinere – Aufsätze von ihm, in denen
er ausdrücklich vom Boden des jüdisch-christlichen Glaubens aus

68 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkt. »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« ist diesem Genre
jedoch nicht zuzurechnen, sondern gehört zu denjenigen Texten, die
vom Konzept der »Annäherung« geleitet sind, bei dem der Philosoph
zwar vom biblischen Wort ausgeht, aber sich dennoch »in der Auto-
nomie des sich selbst verantwortlichen Denkens«3 bewegt. Diese
deutliche Unterscheidung von im engeren Sinn theologischem und
philosophischem Zugangsweg zum selben Problem wiederholt Ri-
cœur auch in der Diskussion um »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«: »Ich betone, dass ich mitnichten eine Theologie der Offen-
barung entwerfen wollte, sondern eine Philosophie der Offenbarung.
Das soll heißen, dass ich als Hörer eines Wortes, das für mich eine
Quelle ist, die Annäherung dieses Wortes an die Möglichkeiten ver-
sucht habe, die einer Philosophie zugehören, die kein geoffenbartes
Element in sich trägt.«4

Seine Überlegungen im Bereich biblischer Hermeneutik will Ri-
cœur deshalb ausdrücklich nicht als apologetische Arbeit der Philoso-
phie für die Theologie verstanden wissen: »Wenn Gott durch die Pro-
pheten spricht, hat die Philosophie nicht sein Wort zu rechtfertigen,
sondern den Horizont der Bedeutsamkeit aufzuspannen, in dem es
verstanden werden kann.«5 Folgerichtig liest er die Bibel mit den
Mitteln seiner philosophischen Hermeneutik und entfaltet auf die-
sem Hintergrund zunächst einen »nicht-biblischen«, »nicht-religiö-

Poetik des Glaubens A 69

Offenbarung denken?

3 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 199–226, hier
S. 200. Dies dürfte sachlich identisch sein mit dem, was er später als »Überkreu-
zung« der Diskurse bezeichnet hat, die, trotz des auf den ersten Blick verwirren-
den Begriffs, keine Vermischung meint, sondern eine produktive Annäherung der
Diskurse aneinander oder Anleihe beieinander: »Ich bestehe auf der Überkreu-
zung. Ja, man kann religiöse Texte einer philosophischen Lektüre unterziehen.
Das Buch Hiob zum Beispiel kann Stoff für eine philosophische Reflexion über
das Böse liefern. Das Hohelied kann Anstoß für eine Meditation über das Verhält-
nis zwischen Erotik und Nächstenliebe geben. Wir können einen Vergleich zwi-
schen den Gesetzen Moses’ und dem Kantschen Imperativ machen. Überkreuzte
Lektüren können also in beide Richtungen gemacht werden.« P. Ricœur, »Der
Philosoph und sein Glaube«, Interview mit Yvanka B. Raynova, in: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 52 (2004) S. 85–112, hier S. 101. Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ebd., S. 104, sowie Ricœurs ausdrücklichen Hinweis auf seine
»Furcht vor der Vermischung«, ebd., S. 105.

4 P. Ricœur u.a., »Discussion d’ensemble«, in: La Révélation, Bruxelles 1977,
S. 207–236, hier S. 228.

5 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 63.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen«6 Offenbarungsbegriff: Insofern sie einen neuen Zugang zur
Wirklichkeit eröffnen, eignet allen poetischen Texten eine im wei-
teren Sinn revelatorische Dimension. Denn mit Hilfe ihrer Referen-
tialität zweiter Ordnung öffnen sie uns die Augen dafür, dass unsere
Welt mehr umfasst als nur das, was in der üblichen Sprache der
Deskription von Objekten erreichbar ist. Auf diese Weise stellt die
dichterische Rede »die Reduktion der referentiellen Funktion auf die
beschreibende Rede in Frage und öffnet das Feld für eine nicht-de-
skriptive Beziehung zur Welt«7.

Dass Ricœur die biblischen Texte mit Hilfe der Kategorien sei-
ner Texthermeneutik interpretiert, hat des Weiteren zur Folge, dass
sich die Interpretation zunächst und vorrangig auf die Entfaltung der
»Sache des Textes« richtet. Im vorliegenden Zusammenhang heißt
das vor allem, dass »Offenbarung« keine Kategorie darstellen kann,
die rückwärtsgewandt die Autorität der Bibel aus der Besonderheit
ihrer Entstehung ableitete, sondern die Welt betrifft, welche die Bibel
vor sich entwirft.8 Deshalb muss man sich Ricœur zufolge auch von
allzu psychologisierenden Vorstellungen der Inspiration freimachen,
die wiederum den Begriff nach rückwärts, zu seinen Entstehungs-
bedingungen, wenden.

Was nun die biblischen Texte innerhalb des Feldes der Literatur
in besonderer Weise als religiöse Texte auszeichnet, ist die Nennung
Gottes, und zwar in ihrer spezifischen Form. Sie sprechen von Gott
nämlich in einer unhintergehbar polyphonen Weise: »Die Nennung
Gottes in den ursprünglichen Ausdrucksgestalten des Glaubens ge-

70 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

6 Ebd., S. 68. Vgl. auch P. Ricœur, »Gott nennen«, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen.
Phänomenologische Zugänge, Freiburg 1981, S. 45–79, hier S. 55 f.

7 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 55.
8 Vgl. P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« S. 64–70. Vgl. auch

P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, in: P. Ricœur und
E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, München 1974, S. 24–45, hier S. 40: »Wenn man die Bi-
bel offenbart nennen will, so muss das von der ›Sache‹ her gesagt sein, die sie sagt,
von dem neuen Sein, das sie entfaltet. Ich würde es wagen, die Bibel offenbart zu
nennen, insofern das neue Sein, von dem sie redet, für die Welt, für die gesamte
Wirklichkeit einschließlich meiner Existenz und meiner Geschichte offenbarend
ist. Anders gesagt: soll der Begriff der Offenbarung einen Sinn haben, dann als
Merkmal der biblischen Welt.« Hervorhebungen im Original. Zum dahinterste-
henden hermeneutischen Grundkonzept Ricœurs vgl. zum Beispiel P. Ricœur, In-
terpretation Theory. Discourse and the Surplus of Meaning, Texas 1976, und
P. Ricœur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schieht nicht einfach, sondern vielfältig. Oder vielmehr: sie ist nicht
einstimmig, sondern vielstimmig. Die ursprünglichen Ausdrucks-
gestalten des Glaubens sind komplexe, so unterschiedliche Redefor-
men wie Erzählungen, Prophetien, Gesetze, Sprichwörter, Gebete,
Hymnen, liturgische Formeln, sapientiale Schriften. Alle diese Rede-
formen zusammen nennen Gott. Aber sie nennen ihn auf verschie-
dene Weise.«9

Entscheidend ist hierbei, dass erstens die Verbindung zwischen
Inhalt und Form in jeder dieser Redeformen keine zufällige ist. Es
wird nicht immer dieselbe Aussage in jeweils anderer Form getrof-
fen, sondern diese Nennungen Gottes sind durchaus auch inhaltlich
sehr verschieden. Zweitens sind nicht nur diese in sich, sondern auch
die zwischen den disparaten Gott-Nennungen entstehenden Span-
nungen von theologischer Bedeutung.10 Nur unter Missachtung die-
ser grundsätzlichen Polyphonie und ihrer kreativen Spannungen
könnte man die Vorstellung von Offenbarung auf eine dieser Stim-
men verengen, und nur wenn man die Sprengkraft der Polyphonie
im Blick behält, entgeht man möglichen Idolisierungen des Gottes-
begriffs. Am deutlichsten zeigt sich dieser besondere Status der bib-
lischen Gottesrede in den »Grenz-Ausdrücken«11 von Paradox, Hy-
perbel und den Reich Gottes-Gleichnissen, wo bestimmte literarische
Formen zugleich angewandt und so an ihre Grenzen getrieben wer-
den, dass sie auf jenen Gott verweisen, der genannt werden soll und
doch nie adäquat bezeichnet werden kann.

Die Besonderheit der Bibel besteht folglich in Ricœurs Ver-
ständnis nicht darin, dass sie unter irgendeiner Rücksicht kein litera-
rischer Text wäre, sondern im Überschuss12 dieser polyphonen Got-

Poetik des Glaubens A 71

Offenbarung denken?

9 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 59. Im Blick auf die Passionserzählung des Markus-
evangeliums hat Ricœur diese intrinsische Verbindung von narrativer Form und
theologischer Aussage als eine bewusste Strategie bezeichnet. Vgl. »Le récit inter-
prétatif. Exégèse et théologie dans les récits de la Passion«, in: Recherches de sci-
ence religieuse 73 (1985) S. 17–38.

10 »Nicht nur führt jede Diskursform zu einer eigenen Gestalt von Glaubens-
bekenntnis, die Konfrontation zwischen diesen Diskursformen führt auch inner-
halb des Glaubensbekenntnisses selbst zu Spannungen und Kontrasten, die theo-
logisch von Bedeutung sind.«: P. Ricœur, »Philosophy and Religious Language«,
in: Journal of religion 54 (1974) S. 71–85, hier S. 76.

11 P. Ricœur, »Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache«, in:
P. Ricœur und E. Jüngel, Metapher, S. 45–70, hier S. 65. Vgl. hierzu grundlegend
P. Ricœur, »Biblical Hermeneutics«, in: Semeia 4 (1975) S. 27–148.

12 Vgl. J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricœur and the Refiguring of Theol-
ogy, Oxford 1995, S. 241.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tesnennungen: »Es zeigt sich jetzt, in welchem Sinne die biblische
Hermeneutik zugleich ein einzelner Fall der […] allgemeinen Her-
meneutik und ein einzigartiges Phänomen ist. Sie ist ein einzelner
Fall, weil das neue Sein, von dem die Bibel spricht, nur in der Welt
dieses Textes zu suchen ist, der ein Text unter anderen ist. Sie ist ein
einzigartiger Fall, weil alle Einzelreden auf einen Namen bezogen
sind, der Schnittpunkt und Maß der Unvollkommenheit aller unserer
Rede von Gott ist, und weil dieser Name mit dem Sinn-Ereignis, das
als Auferstehung gepredigt wird, unlöslich verbunden ist.«13

Für die Offenbarungstheologie ergeben sich aus diesen Überle-
gungen wertvolle Hinweise. Denn Ricœur skizziert hier eine Vorstel-
lung von Offenbarung, die diese nicht nur in vielgestaltiger Weise
vermittelt denkt, sondern diese Vermittlung auch positiv konnotiert;
anders gesagt: Er ist nicht nur von der Illusion einer Offenbarung
weit entfernt, die ohne jede Form von Vermittlung auskäme, er ori-
entiert sich auch nicht an einem Unmittelbarkeitsideal, das Vermitt-
lung als einen sekundären Vorgang betrachtet, der zwar nötig ist,
aber immer die Gefahr mit sich bringt, ihr »Wesen« zu verfälschen.
»Wenn die Formen des religiösen Diskurses derart ausgeprägt sind,
kann der Begriff der Offenbarung nicht mehr in der einheitlichen
und buchstäblich monotonen Weise formuliert werden, die man an-
nimmt, wenn man von der biblischen Offenbarung spricht.«14

Die Polyphonie der biblischen Genera, die sich nicht zu einem
einzigen, schlüssigen System zusammenschließen lassen, macht die
konstitutive Bedeutung der Vermittlung für die Offenbarung selbst
offensichtlich. Ein solcher Vermittlungsprozess kann nicht »subtra-
hiert« werden, um irgendwelche »reinen Inhalte« freizulegen, und

72 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

13 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42 f. Hervor-
hebung im Original, Übers. modifiziert. Vgl. auch P. Ricœur, »The Self in the
Mirror of the Scriptures«, in: D. E. Aune und J. McCarthy (Hg.), The Whole and
Divided Self, New York 1997, S. 201–220; »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«, S. 70; J. Fodor, Christian Hermeneutics, S. 240ff. Ricœur geht in diesem
Zusammenhang auf das Stichwort des »Sinn-Ereignisses der Auferstehung« nicht
weiter ein. Vgl. dazu jedoch »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 78.

14 Ebd. S. 58. Hervorhebung im Original. In einem späten Interviewband äußert Ri-
cœur wie zusammenfassend im Blick auf seine »Lectures et méditations bibli-
ques«: »Ich habe mich auf meinem Weg sehr gegen das Wort Erfahrung gewehrt,
weil ich der Unmittelbarkeit, dem Gefühlserguss, dem Intuitionismus misstraute:
Ich habe im Gegenteil immer die Vermittlung durch Sprache und Schrift favori-
siert«: P. Ricœur, La critique et la conviction. Entretien avec François Azouvi et
Marc de Launay, Paris 1995, S. 211f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgeht damit allen Schwierigkeiten, die ein Denken in Kategorien
von »Kern« und »Schale« nach sich zieht.

II.

Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungs-
begriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«

Diese Ergebnisse sind von großer Bedeutung und sollen im Weiteren
auch festgehalten werden. Ein Versuch, von Ricœurs biblisch-poly-
phonem Offenbarungsbegriff aus konsequent offenbarungstheo-
logisch zu arbeiten, müsste aber mit mehreren Unterbestimmtheiten
zu Rande kommen, die Ricœurs Überlegungen aus theologischer
Sicht enthalten:

Eine erste solche Unterbestimmtheit ergibt sich im Kontext der
Überlegungen zum Status der biblischen Texte als Literatur, der ja
nirgendwo außer Kraft gesetzt wird. Diese Lesart ermöglicht es Ri-
cœur einerseits, der Bibel eine Referentialität zuzuschreiben, die der
Referentialität fiktionaler Texte homolog ist und die er in religiösem
Zusammenhang gerne als »Manifestations-Wahrheit« im Unter-
schied zu »Adäquations-Wahrheit« bezeichnet.15 Die damit verbun-
dene Möglichkeit, das Problem der Wahrheitsfähigkeit des christli-
chen Offenbarungsanspruchs von der Ebene rein propositionaler
Überlegungen in einen größeren Kontext zu transferieren, ist sicher
grundsätzlich zu begrüßen. Die Pauschalität dieser Zuschreibung auf
die Bibel insgesamt ist jedoch so überraschend wie problematisch.
Denn sie bedeutet, dass Ricœur im Blick auf die Referenzfrage auf
seine eigene Differenzierung nicht zurückkommt, die er hinsichtlich
der Offenbarungsstruktur der verschiedenen biblischen Textgattun-
gen herausgearbeitet hatte.16 Es scheint hier, als betrachte Ricœur die
gesamte Bibel wie einen fiktionalen Text, dessen Referenz, ebenso
wie zum Beispiel die der griechischen Tragödie, ausschließlich als

Poetik des Glaubens A 73

Offenbarung denken?

15 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 56; vgl. zum Beispiel auch »Philosophy and Religio-
us Language«, S. 36.

16 Daran ändert sich m. E. auch nichts, wenn man seinen später dem Referenzbegriff
vorgezogenen Begriff der Refiguration hier einträgt. Zu dieser Umstellung vgl.
P. Ricœur, Zeit und Erzählung III. Die erzählte Zeit, München 1991.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine »nicht ostensive« zu verstehen wäre.17 Was – im Sinne seiner
eigenen Mytheninterpretation – mit Blick etwa auf die ersten Kapitel
der Genesis durchaus einleuchten kann, erscheint insbesondere hin-
sichtlich der Evangelien ausgesprochen problematisch: Ist auch Jesus
in Ricœurs Augen eine »heuristische Fiktion«18?

Diese Problematik ist in der Literatur bereits wiederholt dis-
kutiert worden19 und sie soll hier hintangestellt werden zugunsten
einer zweiten, die für die vorliegende Fragestellung von erheblich
größerer Bedeutung ist: Ebenso wenig, wie sich Glauben von Inter-
pretation trennen lässt, ist die Vorstellung der Offenbarung bei Ri-
cœur anders erreichbar als über die langen Wege der Interpretation.20

Ricœur behauptet dabei keineswegs, dass diese Kette der Interpreta-
tionen, wenn man sie in Richtung auf ihren Anfang zurückverfolgte,
sich schließlich im Nichts oder in eine riesige Tautologie auflöste.
Sondern er verweist, wie wir sahen, auf den mit dem Wort »Gott«
bezeichneten Ziel- und Fluchtpunkt, den nicht-hermeneutischen Ur-
sprung dieser Interpretationsreihen. Aber dieser Ursprung bleibt
prinzipiell unerreichbar: Wir sind immer schon als Glieder in diese
Kette der Interpretationen eingereiht, ohne die Möglichkeit eines
Rückgangs bis zu ihrem Anfangspunkt zu haben. Auch dies ist, liest
man Ricœurs Offenbarungskonzept philosophisch, nicht über-

74 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

17 Vgl. P. Ricœur, »Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik«, in:
A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996, S. 356–375, S. 373f.
Ähnlich wie hinsichtlich der griechischen Tragödie heißt dies freilich auch für die
Bibel nicht, dass sie nicht eine dem einzelnen Rezipienten vorgängige Autorität
beanspruchen könnte, indem sie etwas zeigt, was er allein von sich aus nicht hätte
finden können. So kann Ricœur, ausdrücklich religionsphilosophisch sprechend,
sagen: »Statt von Offenbarung würde ich lieber von einer Situation sprechen, in
der man sich auf ein konstituierendes Imaginäres bezieht mit Hilfe der Ressour-
cen der religiösen Sprache, abwechselnd narrativ, legislativ, hymnisch und viel-
leicht vor allem weisheitlich.« P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 225. Vgl.
auch die folgende Erklärung Ricœurs, warum er den Begriff der »Offenbarung«
eher vermeidet: Ebd., S. 225–228.

18 Vgl. zum Begriff P. Ricœur, »L’imagination dans le discours et dans l’action«, in:
Du texte à l’action, S. 237–262, hier S. 245ff.

19 Vgl. S. Orth, »Kriteriologie des Göttlichen – Hermeneutik der Zeugnisse. Paul
Ricœur, Jean Nabert und die fundamentaltheologische Diskussion«, in: J. Valentin
und S. Wendel (Hg.), Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen
Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg 2001, S. 81–91, S. 90 f. sowie die
Kritik von K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricœur. A
Study in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990.

20 Vgl. P. Ricœur, »Phänomenologie der Religion«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 85–94, S. 93.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


raschend; man könnte im Gegenteil den Verdacht hegen, dass eine
Philosophie, die diesen Ausgangspunkt erreichte, notwendig in
Theologie umschlüge. Umgekehrt bleibt aber doch die Frage be-
stehen, ob eine Offenbarungstheologie auf der Grundlage eines phi-
losophischen Konzeptes, das die Abwesenheit des »initium«21 so
stark denkt, überhaupt möglich ist; und ob folglich ein Versuch, Ri-
cœur auf dieser Linie theologisch weiterzudenken, fideistischen oder
relativistischen Kurzschlüssen entgehen könnte.

Das Problem lässt sich auch mit Hilfe topologischer Metaphorik
formulieren: Die Bibel weist in Ricœurs Lesart in doppelter Weise
über sich hinaus: Als ein literarischer Text unter anderen verweist
sie nach »vorne«, insofern sie eine Welt entwirft. Als ein herme-
neutisch einzigartiger Fall verweist sie mit Hilfe der polyphonen
Nennungen Gottes, der der angestrebte, aber immer unerreichbare
Fluchtpunkt bleibt, zusätzlich auch nach »oben«, in eine Außer-
textualität, die nach ihrer Selbstauskunft nicht einfach in einer dem
Leser verfügbaren »bewohnbaren Welt« besteht. Die theologisch un-
verzichtbare Bewegung, die fehlt, ist ein Verweis gewissermaßen
nach »hinten«. Dabei erweist sich die Alternativstellung von »his-
torischer Referenz« und »reiner Fiktion« als nicht hinreichend präzi-
se. Denn diese Frage nach dem Ursprung ist nicht im Sinn einer
Rückfrage nach dem »historischen Jesus« zu verstehen22, sondern
als offenbarungstheologische Frage nach dem Ursprung der Zeugnis-
se von Jesus als dem Christus im Sinn eines Geschehens, das Gottes
Anwesenheit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt
bei Ricœur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebe-
ne der Zeugnistexte zurückgeht und sich damit immer schon im Be-
reich der Interpretation befindet.

Die entscheidende Frage lautet also, ob es für das Kerygma einen
mehr als arbiträren Anstoß gibt, ein initium, das nicht völlig hinter
der Interpretation des Bibeltextes verschwindet. Ricœur hat für diese
Frage selbst eine Lösungsmöglichkeit zumindest anfanghaft ent-
wickelt, und zwar in einem Entwurf, der trotz der enormen Bedeu-

Poetik des Glaubens A 75

Offenbarung denken?

21 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 7–40, S. 31. Hervorhebung im Original.

22 Zu dieser Debatte im Blick auf Ricœurs Werk vgl. wiederum K. J. Vanhoozer, Bi-
blical narrative, sowie S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999, S. 401–404. Vgl. auch den Beitrag von Stefan Orth in diesem Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung, die einige Rezipienten ihm beimessen,23 in seinem Gesamt-
werk wenig hervorgetreten ist, aber exakt unsere Problematik auf-
greift: demjenigen des Zeugnisses.

III.

Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses

In »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, dem einzigen Text, in dem
Ricœur das Konzept des Zeugnisses ausführlich durchgearbeitet und
seine Relevanz deutlich herausgestellt hat24, beginnt er seine Überle-
gungen mit einer Semantik des philosophischen Zeugnisbegriffs ent-
lang dreier Bedeutungsebenen, die er dem allgemeinsprachlichen Ge-
brauch entnimmt:

Erstens hat das Zeugnis eine »quasi-empirische«25 Dimension:

76 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

23 Vgl. zum Beispiel S. Orth, »Kriteriologie des Göttlichen – Hermeneutik der Zeug-
nisse«; L. S. Mudge, »Paul Ricœur on Biblical Interpretation«, in: P. Ricœur, Es-
says on Biblical Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1–40.

24 Zwar hat Ricœur auch später immer mal wieder die Zeugniskategorie aufgegrif-
fen, dabei aber m. W. nie wieder eindeutig auf »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
zurückverwiesen; insbesondere ist der in Emmanuel Levinas, penseur du témoi-
gnage (in: P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philosophie, Paris 1994,
S. 83–105) in Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, Jean Nabert und Em-
manuel Levinas entwickelte Zeugnisbegriff mit dem vorliegenden nicht de-
ckungsgleich. In Das Selbst als ein Anderer hat Jean Greisch sorgfältig mit »Be-
zeugung«, nicht »Zeugnis« übersetzt, was im Französischen »attestation«, nicht
»témoignage« ist. Ricœur hat die Sachdifferenz an anderer Stelle so verdeutlicht:
»Ich bevorzuge heute den Begriff Bezeugung für die Sicherheit und Zuversicht,
die ich meiner Fähigkeit zum Handeln (indem ich rede, handle, erzähle, meine
Verantwortung auf mich nehme) zuordne. Das genaue Gegenteil der Bezeugung
ist der Verdacht […] Ich reserviere den Begriff Zeugnis für die Anerkennung, die
einem anderen entgegengebracht wird, der in meinen Augen das Ideal eines guten
Lebens verkörpert und exemplifiziert.«: P. Ricœur, »Une réponse de Paul Ri-
cœur«, in: M. Joy (Hg.). Paul Ricœur and Narrative. Context and Contestation,
Calgary 1997, S. XLV–L, S. XLVIII. Hervorhebungen im Original. Zu einer mög-
lichen Verhältnisbestimmung der beiden Begriffe vgl. J. Greisch, »Testimony and
attestation«, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social Criticism Special Issue:
Ricœur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London 1995, S. 81–98.

25 »Quasi empirique«: P. Ricœur »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 11. Der Be-
griff, wie auch die folgenden, wird im Deutschen mit Bindestrich verwendet, um
die Adjektivstellung von »quasi« anzuzeigen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jemand bezeugt, was er gesehen oder gehört hat, und wird damit zum
Augen- oder Ohrenzeugen. »Quasi-empirisch« ist diese Dimension
deshalb, weil das Zeugnis nicht das Geschehen selbst, sondern den Be-
richt darüber darstellt. Dadurch entsteht eine spezifische Beziehung
zwischen dem, der bezeugt, und dem, der das Zeugnis hört. Diese Be-
ziehung markiert nicht nur eine Verschiebung vom Sehen zum Hö-
ren, sie verweist auch bereits auf die zweite Dimension des Zeugnisses.

Denn zum Zeugnis gehört zweitens ein »quasi-juridischer«
Aspekt, insofern es im Dienst der Urteilsbildung steht. Den klassi-
schen Kontext für das Zeugnis bildet das Gerichtsverfahren, und
auch für Verwendungen des Begriffs außerhalb dieses Zusammen-
hangs dient dieses als Vorlage: Wir sind nur dort gefordert, Zeugnis
abzulegen, wo es einen Streit gibt. Das Zeugnis ist deswegen nicht
einfach beschreibender, sondern auch zuschreibender Natur, und es
kann immer auch eine Ablehnung dieser Zuschreibung, eine Vertei-
digung der angegriffenen Position geben. So ist das Zeugnis Teil
einer Argumentation, die in der Mitte zwischen Diskussion und Ent-
scheidung liegt. Wir treffen dabei auf eine typische »Äußerlich-
keit«26 des Zeugnisses gegenüber dem Urteilsprozess, insofern dieser
Prozess von Ereignissen abhängt, die ein anderer gesehen hat. Und
deshalb hängt einiges nicht nur vom Inhalt des Zeugnisses, sondern
auch von der Qualität des Zeugen ab.

Damit wäre die dritte Bedeutungsebene erreicht, die man als die
»quasi-martyrologische«27 bezeichnen kann und die sich auf das Ver-
hältnis zwischen dem Zeugen und seinem Akt bezieht. Ein falsches
Zeugnis ist kein Irrtum, sondern »eine Lüge im Herzen des Zeu-
gen«28, und es ist so fatal, dass alle moralischen Kodizes es weit oben
auf der Verbotsliste führen. Umgekehrt hängt die Glaubwürdigkeit
eines Zeugen nicht einfach an der Exaktheit seiner Beschreibung.
Glaubwürdig ist vielmehr der, der nicht nur etwas bezeugt, sondern
wirklich überzeugt ist – im äußersten Fall bereit, für sein Zeugnis zu
leiden und zu sterben (damit ein »Märtyrer« im präzisen Wortsinn).

Nach diesen philosophisch-semantischen Vorklärungen beob-
achtet Ricœur in einem zweiten Schritt, wie das Konzept des Zeug-

Poetik des Glaubens A 77

Offenbarung denken?

26 Vgl. ebd., S. 15 f.
27 Ricœur selbst hat der dritten Zeugnisdimension keine den anderen beiden ent-

sprechende griffige Bezeichnung gegeben. Die Etikettierung als »quasi-martyro-
logisch« übernehme ich von Dan R. Stiver; vgl. D. R. Stiver, Theology after Ri-
cœur. New Directions in Hermeneutical Theology, Westminster 2001, S. 197.

28 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 16.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisses bei seiner Transposition in den biblischen Kontext weiter
angereichert wird, seine drei grundlegenden Bedeutungsebenen da-
bei aber erhalten bleiben. Dies arbeitet er einerseits am propheti-
schen Zeugnis, andererseits am Zeugnis der Evangelien heraus. Der
prophetische Diskurs führt über die Ergebnisse der semantischen
Analyse insbesondere hinsichtlich des Aspekts der Herkunft des
Zeugnisses hinaus. Denn das Zeugnis stammt jetzt aus einer trans-
zendenten Initiative, sowohl was seinen Ursprung, als auch, was sei-
nen Inhalt betrifft.29 Deswegen tritt der Zeuge auch nicht aus eige-
nem Antrieb auf, sondern als ein Gesandter. Zugleich wird die
Verbindung des Zeugen mit seinem Zeugnis, das jetzt notwendig
nicht nur eines der Worte, sondern auch der Taten und des Lebens
ist, enger. Diese Verschiebung steht aber nicht im Gegensatz zum all-
tagssprachlichen Sinn des Begriffes »Zeugnis«, sondern bewahrt die-
sen. Denn zum Märtyrer wird jemand, weil er zunächst ein Zeuge ist,
nicht umgekehrt.30 Auch das Element des Rechtsstreits ist prominent
im prophetischen Zeugnisdiskurs, hier als der Streit um den einzigen
Gott gegen die Götzen, in dem der Mensch als Zeuge aufgerufen ist.

Was aber ist mit der quasi-empirischen Dimension? Ist nicht ein
solches Zeugnis der Wahrheit gerade kein Augenzeugnis? Ricœur
hält dem entgegen, dass eine Theologie des Zeugnisses, die nicht ein-
fach eine Theologie des Glaubensbekenntnisses sein will, nur mög-
lich ist, wenn in enger Verbindung mit dem Bekenntnis des Glaubens
ein narrativer Kern erhalten bleibt. Hier beobachten wir freilich eine
gewisse Ausweitung des Begriffs: »Der Zeuge bezeugt keine Fakten
als isolierte und kontingente, sondern den radikalen, umfassenden
Sinn menschlicher Erfahrung; es ist Gott selbst, der sich im Zeugnis
bezeugt.«31 Aber grundlegend bleibt es dabei: »Es gibt also keinen
Zeugen des Absoluten, der nicht Zeuge historischer Zeichen wäre,
keinen Bekenner absoluten Sinns, der nicht Erzähler von Befreiungs-
taten wäre.«32 Diese Verbindung des Prophetischen zum Histori-
schen ist deshalb Ricœur zufolge genauso wesentlich wie die des Pro-
phetischen zum Juridischen.

Neutestamentlich konstituiert das Bekenntnis zu Jesus als dem
Christus das Zeugnis. Um diesen Bekenntniskern herum gruppieren

78 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

29 Ebd., S. 19.
30 Vgl. ebd., S. 19f.
31 Ebd., S. 19.
32 Ebd., S. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich wiederum alle Aspekte, die bereits das profane Zeugnis aus-
machten. Für die quasi-martyrologische Dimension ist dies evident
und für die quasi-juridische leicht zu sehen, wenn man sich die Kon-
zeption des Johannesevangeliums anschaut: Der breit ausgefaltete
Prozess vor Pilatus spiegelt hier nur den kosmischen Prozess zwi-
schen Gott und dem »Herrscher dieser Welt« wider, den das Leben
Jesu insgesamt darstellt. Fragen stellen sich wiederum im Blick auf
die quasi-empirische Dimension ein: Inwiefern lässt sich die Dimen-
sion des Augenzeugnisses in den Evangelien verankern? Hier kann
Ricœur nachweisen, dass sogar die extreme Interiorisierung des
Zeugnisbegriffs nicht zu ihrer völligen Aufgabe führt. Zwar ist Jesus
Christus selbst der wesentliche Zeuge: Er bezeugt den Menschen den
Vater, den niemand gesehen hat. Die Zeugniskategorie fällt so förm-
lich mit der der Offenbarung selbst zusammen und wird auf diese
Weise an ihre Grenzen getrieben.33 Aber der Geschehensaspekt des
Zeugnisses bliebt gewahrt zum einen in der Rede von den Werken
Jesu, die Zeugnis ablegen (vgl. Joh 10,25; 10,37 f.). Zum anderen ist
das Zeugnis insofern nicht auf ein rein abstraktes Glaubensbekennt-
nis reduziert, als es sich auf die Person Jesu Christi bezieht: »Das
Zeugnis vom Licht ist immer Zeugnis von jemandem (…) Das Zeug-
nis-Bekenntnis könnte sich nicht von der Zeugnis-Erzählung ablö-
sen, ohne in Gnosis umzuschlagen. Deshalb bezeichnet Johannes, in-
dem er die Eigenschaft des Zeugen ausdrücklich für sich in Anspruch
nimmt, sein Werk mit Begriffen, die von Lukas stammen könnten:
Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr. Und er weiß, dass er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt
(Joh 19,35). Ein weiteres Mal sind Gesehenhaben und Bezeugen eng
verbunden.«34

An diesen Analysen des johanneischen Zeugnisses zeigt sich
freilich, dass der Begriff der »quasi-empirischen« Zeugnisdimension
mit Vorsicht gebraucht werden muss, insofern sich insbesondere auf
dieser Ebene erhebliche Sinnverschiebungen beobachten lassen. Es
handelt sich hierbei offensichtlich nicht zwingend um eine ge-
schichtswissenschaftlich erreichbare Kategorie. Aber bei all diesen
Verschiebungen bleibt die Rückbindung des Zeugnisses an ein Ge-
schehen immer erhalten und macht gerade die Eigenart der Zeugnis-

Poetik des Glaubens A 79

Offenbarung denken?

33 Vgl. ebd., S. 24.
34 Ebd., S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kategorie gegenüber derjenigen des Bekenntnisses aus. Die Auf-
lösung dieses Pols der Spannung würde zur Auflösung des Zeugnis-
begriffs selbst führen.

Der Erhalt dieser Dimension des Zeugnisses in allen religiösen
Transpositionen hat weitreichende Konsequenzen: Man kann keinen
Sinn bezeugen, ohne zu bezeugen, dass etwas geschehen ist, was die-
sen Sinn bezeichnet. »Deshalb gibt es keinen Zeugen des Absoluten,
der kein Zeuge historischer Zeichen wäre«35. Das bedeutet: Eine Ver-
kürzung des Offenbarungszeugnisses auf die Eröffnung einer neuen
Welt durch einen fiktionalen Text lässt sich damit nicht aufrecht er-
halten. Das Zeugnis »führt die Dimension historischer Kontingenz
ein, die dem Konzept der Welt des Textes fehlt, die absichtlich unhis-
torisch oder transhistorisch ist«36. Und diese Konsequenz ergibt sich
unabhängig davon, ob Ricœur selbst sie immer im Blick hatte.

In der dem Zeugnis zu Grunde liegenden Manifestation des Ab-
soluten bilden Sinn und Ereignis eine Einheit, in der ein Moment von
Unmittelbarkeit liegt. Aber diese Unmittelbarkeit zerbricht sogleich
wieder: »Für das hebräische Glaubensbekenntnis fallen das Ereignis
und sein Sinn unmittelbar zusammen. […] Aber dieser Moment der
Verschmelzung zwischen Ereignis und Sinn zerrinnt. Sein Erschei-
nen ist zugleich sein Verschwinden.«37 Diese Unmittelbarkeit, die er-
scheint und sich sogleich wieder auflöst, spiegelt sich ihrerseits im
Zeugnis. Auch hier gehören bezeugter Sinn und bezeugtes Ereignis
ohne Abstand zueinander, so dass man keinen Trennstrich ziehen
kann, wo der Bericht der Ereignisse endet und das Bekenntnis des
Glaubens beginnt. Auf diese Weise markiert das Zentralbekenntnis
»Jesus ist der Christus« eben diese Transposition der Einheit von Er-
eignis und Bedeutung in diejenige von Bericht und Bekenntnis.38

Aber auch diese Einheit zerfällt ihrerseits sofort wieder, und hier liegt
der Beginn der unendlichen Vermittlung, die über die Interpretation
geleistet wird. Denn diese Spaltung, die sich zwischen Sinn und Er-
eignis, Jesus der Geschichte und Christus des Glaubens auftut, lässt
sich durch einen weiteren Sinn überbrücken, der seinerseits das Ver-

80 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

35 Ebd., S. 21.
36 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 75. Hervorhebung im

Original.
37 Ebd., S. 78.
38 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 32 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnis von Bericht und Bekenntnis interpretiert. Auf diese Weise
wird die Kette der Interpretationen in Gang gesetzt.39

Für das Verhältnis von Zeugnis und Interpretation bedeutet dies
einerseits, dass die Interpretation dem Zeugnis nicht äußerlich, son-
dern in seiner dialektischen Struktur bereits impliziert ist. Die Spal-
tung, die sich in ihm durch das Auseinandertreten von Erzählung
und Bekenntnis auftut, ruft nach der Interpretation als Vermittlung.
Andererseits sind Zeugnis und Interpretation deutlich zu unterschei-
den: Das Zeugnis gibt zu interpretieren, insofern es die Quelle der
Interpretation ist, hinter die nicht zurückgegangen werden kann.
Und es fordert Interpretation als Vermittlung seiner zerbrochenen
Unmittelbarkeit; aber es ist selbst keine Interpretation. Wiederum
kann der Blick auf das Gerichtsverfahren den Sachverhalt verdeut-
lichen: Die definitive Einbindung des Zeugnisses in die Beweislage
geschieht in seiner Interpretation durch den Anwalt, ebenso wie die
Urteilsfindung des Richters in nicht unerheblichem Maß auf der In-
terpretation des Zeugnisses beruht: nicht nur hinsichtlich der Frage,
wie glaubwürdig der Zeuge ist, sondern auch hinsichtlich derjenigen,
was das Zeugnis selbst im Zusammenhang des verhandelten Falles
tatsächlich bedeutet.

Die grundlegende Bedeutung einer solchen Strukturierung des
Zeugnisbegriffes für die Offenbarungstheologie ist jetzt im Folgen-
den zu zeigen.

IV.

Das Zeugnis der Offenbarung

Zunächst legt sich ein doppelter Einwand nahe: Zum einen kann es
merkwürdig erscheinen, den in »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung« entwickelten Offenbarungsbegriff ausgerechnet mit Hilfe
des Zeugnisses zu kritisieren – kommt dieser doch im zweiten Teil
von »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« selbst vor. Zum ande-
ren lässt sich einwenden, dass das heuristische Potential von Ricœurs
Theorie gerade an dieser Stelle eher gering zu sein scheint, denn im-

Poetik des Glaubens A 81

Offenbarung denken?

39 Für Jesus Christus bilden beispielsweise die neutestamentlichen Hoheitstitel ein
erstes solches Interpretament. Vgl. ebd., S. 33.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merhin kann der Zeugnisbegriff offenbarungstheologisch als ein ein-
geführter Begriff gelten. In der Antwort auf diese beiden Einwände
soll die Relevanz der soeben skizzierten Überlegungen für die Offen-
barungstheologie noch etwas deutlicher herausgestellt werden.

Der erste Vorwurf lautet also, die Kritik »mit Ricœur an Ri-
cœur« (mit »Die Hermeneutik des Zeugnisses« an »Hermeneutik
der Idee der Offenbarung«) sei nicht treffend. Tatsächlich findet sich
zwar in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Begriff des
Zeugnisses, sogar mit ausdrücklichem Rückbezug auf »Die Herme-
neutik des Zeugnisses«. Aber die Verortung der Zeugniskategorie
ist hier zu beachten. Ricœur befasst sich mit der Idee der Offen-
barung nämlich unter dem Vorzeichen einer doppelten Kritik, im
Durchgang durch die ihm zufolge erst ein angemessener Begriff von
Offenbarung möglich wird. Erstens entwickelt er, wie oben nach-
gezeichnet wurde, eine Alternative zu einem doktrinär verengten
Offenbarungsbegriff. In einem zweiten Schritt übt Ricœur aber auch
Kritik gewissermaßen am »Gegenstück« zu einem solchen autoritä-
ren Offenbarungskonzept, nämlich an einem Konzept von Vernunft,
in dem sich diese als autonom und ihrer selbst gewiss versteht. Hier
nimmt dann das Zeugnis eine Funktion parallel derjenigen des dich-
terischen Wortes auf der »objektiven« Seite ein, d. h. mit seiner Hilfe
werden wiederum die Vermittlungsstrukturen hervorgehoben und
eine gewisse »Entmächtigung« des Subjekts konzipiert. Das bedeutet
aber, dass in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Zeugnis-
begriff auf der »objektiven« Seite, der Seite der Offenbarung, gerade
nicht vorkommt. Er strukturiert ausschließlich die Seite des Subjekts.

Hier deutet sich eine Verengung an, die sich in späteren Texten
noch deutlicher beobachten lässt: Denn in ansonsten ähnlich gelager-
ten Überlegungen zur Polyphonie der biblischen Offenbarung (zum
Beispiel in »Gott nennen«)40 bleibt diese zweite Seite vollständig ab-
geblendet; und Ähnliches lässt sich dann für die Rezeption von Ri-
cœurs Offenbarungsbegriff beobachten.41 Damit fällt aber auch der
Zeugnisbegriff in dem Sinn, wie »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
ihn skizzierte, vollständig aus.

82 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

40 Vgl. auch P. Ricœur, »Die Verflechtung von Stimme und Schrift im biblischen
Diskurs«, in: An den Grenzen der Hermeneutik, S. 95–115.

41 Vgl. etwa F.-X. Amherdt, L’herméneutique philosophique de Paul Ricœur et son
importance pour l’exégèse biblique. En débat avec la New Yale Theology School,
Paris 2004; C. M. Gschwandtner, »Ricœur’s hermeneutic of God. A Symbol that
Gives Rise to Thought«, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287–309.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bleibt die zweite Frage: Kann die Theologie an dieser Stelle
wirklich so viel von Ricœur lernen, gehört die Zeugniskategorie doch
von Anfang an in ihr ureigenstes begriffliches Repertoire? Wieder-
um lohnt es sich aber, genauer zuzuschauen. Denn dies gilt, insofern
das Zeugnis im Sinn einer Zeugnisgabe von der Offenbarung ver-
standen wird. Das Zeugnis bildet dann gewissermaßen den zweiten
– und vom ersten, der »Offenbarung selbst« deutlich unterscheid-
baren – Schritt. Ricœurs Zeugnisbegriff kann uns aber auf eine ande-
re Spur führen, wenn man ihn als Leitmetapher für den Vorgang der
Offenbarung selbst gebraucht. Die Folgen dieser Umorientierung
sind erheblich und lassen sich anhand der soeben skizzierten drei Di-
mensionen des Zeugnisbegriffes aufzeigen.

1. Zunächst zur martyrologischen Dimension: Die vorangegan-
genen Ausführungen zu Ricœurs Zeugnisbegriff haben bereits deut-
lich gemacht, dass es unmöglich ist, den Zeugen gewissermaßen aus
dem Zeugnis »herauszurechnen«: Es könnte nicht einfach ein ande-
rer an seiner Stelle bezeugen – oder er gar durch ein nichtpersonales
Medium ersetzt werden. Er ist als Person, und als diese konkrete Per-
son, im Zeugnis zwingend impliziert. Deshalb spielt seine Wahrhaf-
tigkeit auch eine wesentliche Rolle bei der Beurteilung der Wahrheit
des Zeugnisses. Die von Ricœur so scharf herausgestellte Untrenn-
barkeit von Ereignis und Bedeutung im Bezeugten, von Bericht und
Bekenntnis im Zeugnis verhindert damit offenbarungstheologisch
jede allzu schnelle Unterscheidung zwischen ewigen Wahrheiten
und ihrer zeitbedingten Einkleidung.

2. Von entscheidender Bedeutung ist zweitens die zwingende
Kontextualität des Zeugnisses, markiert über die juridische Dimensi-
on. Das Zeugnis gehört in den Bereich des Gerichtsverfahrens – frei-
lich in dem weiten Sinn, den Ricœur diesem Kontext gibt. Es greift in
einen Streit ein, in dem mehr auf dem Spiel steht als Erkenntnisfort-
schritt aus einer wissenschaftlichen Debatte: vorrangig eine richterli-
che Entscheidung, indirekt steht jedoch zugleich auch die Glaubwür-
digkeit des Zeugen auf dem Spiel. Im Sinn einer Gegenprobe zeigt
sich die Kontextualität des Zeugnisbegriffs daran, dass die Sprach-
form des Zeugnisgebens beispielsweise in wissenschaftlichen Zusam-
menhängen zu Recht als unangebracht empfunden wird. (Signifikan-
terweise kann es dort eine verkappte Form des Autoritätsarguments
annehmen – wobei es die eigene Autorität ist, die der Zeuge ins Feld
führt.)

Das hat Folgen für die Frage nach der Wahrheits- und Begrün-

Poetik des Glaubens A 83

Offenbarung denken?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungsfähigkeit der solcherart konzipierten Offenbarung. Auf den
ersten Blick scheinen diese Folgen allerdings eher fragwürdiger Na-
tur zu sein: Verlangt der wissenschaftliche Diskurs nicht, dass unter
Absehung von Person und Umständen argumentiert wird, und ins-
besondere, dass Entdeckungs- und Begründungszusammenhang un-
terschieden werden? Liegt nicht der Verdacht nahe, die Verwendung
des Zeugnisbegriffes diene hier als Immunisierungsstrategie, durch
die man Offenbarung existenziell auflädt, so dass man sie dann ratio-
nalen Begründungsdiskursen entziehen und statt dessen eine »Logik
des Herzens« proklamieren könnte? Dann reduzierte sich das Zeug-
nis auf eine Wahrheit »für mich«, die zwar kommunikabel wäre, aber
ihre Grenze bereits am schulterzuckenden »für mich nicht« des Ge-
genübers erführe.

Dass dies nicht der Fall ist, dass das Zeugnis uns hier im Gegen-
teil auf »wissenschaftstheoretisch noch kaum hinreichend kartogra-
phierte[s] Gelände«42 führt, ist eine der aufregendsten Implikationen
des Ricœurschen Zeugnisbegriffs.43 Denn schaut man genauer auf
den forensischen Kontext des Zeugnisses, so zeigt sich: Einerseits ver-
steht das Zeugnis selbst sich zwingend als wahrheitsfähig. Sonst
könnte es nicht einen Teil eines Entscheidungsprozesses bilden, der
der Wahrheitsfindung dient. Zu diesem Entscheidungsprozess ver-
hält sich das Zeugnis aber andererseits nicht neutral. Es liefert nicht
nur eine Information, sondern es bezeugt »für« oder »gegen«. Und
schließlich kann als typisch für den Status des Zeugen gelten, dass er
nicht die Macht hat, das Bezeugte seinerseits im strengen Sinn zu
beweisen oder durchzusetzen. Der Einspruch bleibt immer möglich,
und er kann sich sowohl gegen die sachliche Richtigkeit des Zeugnis-
ses als auch gegen die Wahrhaftigkeit des Zeugen richten. Die Ver-
mittlungsposition des Zeugnisses ist also nicht nur eine zwischen der
bezeugten Situation und dem Empfänger des Zeugnisses, sondern
auch zwischen einem (Rechts-)Streit und seiner Entscheidung. Auf
diese Weise kann die Zeugnismetapher hinsichtlich der Frage nach
der Wahrheits- und Begründungsfähigkeit des Glaubens Aspekte in-
tegrieren, die sonst allzu häufig als propositionale Dimension einer-

84 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

42 J. Werbick, Gott kann etwas mit uns anfangen. Wider-Worte gegen eine mutlose
Verkündigung, Donauwörth 2006, S. 38.

43 Diese Implikation liegt zwar auf der Linie Ricœurschen Denkens, sie ist aber von
Ricœur selbst nicht ausgearbeitet worden, sondern findet sich bei Jürgen Werbick.
Vgl. ebd. S. 38–43.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seits, als biographische und Erfahrungskomponente andererseits un-
verbunden nebeneinander stehen.

3. Das eben Gesagte wird noch deutlicher, wenn wir die dritte
Dimension des Zeugnisses, seine Rückbindung an ein Geschehen, ge-
nauer betrachten. Zum einen bezeugt das Zeugnis so die Manifesta-
tion des Absoluten als Ineinsfall eines Ereignisses mit seiner Bedeu-
tung – exemplarisch in den biblischen Erzählungen vom Handeln
Gottes in der Geschichte. Zum anderen ist aber auch der Zeuge selbst
nicht nur an den Sinn, sondern auch an das Geschehen gebunden,
indem er beides in seiner ungetrennten Einheit bezeugt. Die Einheit
von Sinn und Ereignis im Objekt des Zeugnisses transponiert sich in
die unauflösbare Einheit von Bericht und Bekenntnis.44 Das Zeugnis
ist so in doppelter Weise an konkrete Geschichte gebunden, weshalb
es sich nicht auf die Refiguration einer Textwelt reduzieren lässt, wie
sie auch Symbol und Metapher eigen ist.45 Ein Gedicht kann im
strengen Sinn nicht bezeugen. Und diese Rückbindung an ein Ge-
schehen bleibt auch dann bestehen (wie Ricœur in seinen Überlegun-
gen zum neutestamentlichen Zeugnisbegriff herausgearbeitet hat),
wenn das Zeugnis nicht mehr vorrangig ein Augenzeugnis ist, son-
dern einen umfassenden Sinn bezeugt. Wird Offenbarung also mit
Hilfe der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche
Verankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar.

Diese zentrale Stellung der Geschichte hat ihrerseits weitere of-
fenbarungstheologische Folgen, die sichtbar werden, wenn man das
Verhältnis von »historischem Haftpunkt« und Sinnbezeugung einer-
seits und Unmittelbarkeit und Vermittlung im Zeugnisbegriff ande-
rerseits noch genauer in den Blick nimmt:

Zum einen beseitigt diese Fundamentalstruktur des Zeugnisses
– dass es zu interpretieren gibt und Interpretation fordert, aber selbst
keine Interpretation ist – die letzten Reste eines geheimen Unmittel-
barkeitsideals im Blick auf die Offenbarung: Was bezeugt wird, ist
auch nur im Zeugnis zugänglich und von ihm nicht abtrennbar.
Zum anderen erklärt die Schlüsselrolle, die der Interpretation hierbei
zukommt, warum die »Hermeneutik des Verdachts«46 niemals

Poetik des Glaubens A 85

Offenbarung denken?

44 Vgl. P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31 ff.
45 Vgl. P. Ricœur, »Hermeneutik der Offenbarung«, S. 75f., sowie »Reply to Le-

wis S. Mudge«, in: Essays on Biblical Interpretation, S. 41–45.
46 Vgl. hierzu grundlegend P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud,

4. Aufl., Frankfurt 1999.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich ausgeschlossen werden kann: Der Verdacht ist ja gera-
dezu der natürliche Gegner der Bezeugung, deren Struktur die Über-
führung in endgültig sicheres Wissen verhindert: »Verglichen mit
dem Ideal der Wissenschaftlichkeit […] scheint die Hermeneutik
des Zeugnisses mit Relativität befleckt. Es gibt keine apodiktische
Antwort auf die ununterbrochen neu erstehende Frage: Wie kann
man sich dessen versichern, dass die Bejahung nicht willkürlich, dass
Gott nicht konstruiert, geradezu gewählt ist ausgehend von be-
stimmten Zeugnissen, die andere bezweifeln könnten, weil es eben
kein Ereignis gibt, das von der Idee getrennt werden könnte, die ihm
seinen Sinn gibt, und einen Sinn, der das Ereignis selbst überschrei-
tet?«47

Der Zeugnisbegriff fasst damit präzise, dass es auf der einen Sei-
te keine Möglichkeit eines streng wissenschaftlichen Nachweises
gibt, sondern sich das Zeugnis in der Spannung von Bezeugung und
Bestreitung bewegt, auf der anderen Seite damit an der prinzipiellen
Wahrheitsfähigkeit dessen, was der Zeuge bezeugt, nicht gerüttelt
wird.

V.

Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken
Paul Ricœurs

Im Durchgang durch diesen vergleichsweise kleinen, aber für Theo-
logen außerordentlich bedeutsamen Ausschnitt aus dem Ricœur-
schen Werk sollte zweierlei sichtbar werden:

1. Ricœurs Überlegungen zur Polyphonie der biblischen Offen-
barung und ihrer systematischen Bedeutung bieten eine Denk- und
Darstellungsmöglichkeit für die grundlegende Vermitteltheit von
Offenbarung. Insofern man diese Bewegung der Vermittlung nicht
von ihrem Inhalt ablösen kann, müssen alle Denkformen, die eine
saubere Scheidung zwischen »Kern« und »Schale«, dem »Wesentli-
chen« und seiner »Einkleidung« versuchen, fragwürdig erscheinen.
Und mit dem Ideal eines unmittelbaren Zugangs verabschiedet Ri-
cœur zugleich auch dasjenige einer begrifflichen Eindeutigkeit, die

86 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

47 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 37.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Konflikt der Interpretation endgültig auflösen könnte. In einem
Ausgriff auf größere Zusammenhänge seines Werkes ließe sich zei-
gen, dass Ricœur unseren Zugang zur Welt, zum anderen, zu uns
selbst und zum Göttlichen immer als einen vermittelten versteht
und so nicht nur dieser kleine Ausschnitt, sondern die Grundstruktur
seines gesamten Werkes in dieser Hinsicht offenbarungstheologische
Relevanz besitzt.48

2. In einer Argumentation »mit Ricœur gegen Ricœur« ist ge-
gen die Gefahr einer Verkürzung von Offenbarung auf eine »be-
wohnbare Welt« das Konzept des Zeugnisses in Anschlag zu bringen
– als Leitmetapher nicht für die so genannte »Weitergabe« der Of-
fenbarung, sondern für diese selbst. Mit ihrer Hilfe lässt sich nicht
nur die fundamentale Bindung der Offenbarung an ein geschicht-
liches Ereignis neu konzipieren, wobei das Zeugnis in seiner berich-
tend-bekennenden Doppelstruktur die Gestalt der Offenbarung als
Ineinsfall von Ereignis und Bedeutung abbildet und der aufgrund
der Flüchtigkeit beider Verbindungen notwendige Ort der Interpre-
tation sichtbar wird. Die Zugehörigkeit des Zeugnisses zum Kontext
des Gerichtsverfahrens macht es auch möglich, propositionale und
biographisch-erfahrungsorientierte Aspekte hinsichtlich der Frage
der Glaubensbegründung zu integrieren.

Poetik des Glaubens A 87

Offenbarung denken?

48 Vgl. hierzu V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als
Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Größe und Grenze einer ethischen
Weltanschauung«

Die denkerische Herausforderung des Bösen bei
Paul Ricœur

Bernd J. Claret

Im Gedenken an Helmut Riedlinger (1923–2007)

»Wenn ›das Symbol zu denken gibt‹, so bezeichnet das, was die Sym-
bolik des Bösen zu denken gibt, die Größe und Grenze jeder ethischen
Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthüllt, ist
nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso sehr ein Opfer des Bö-
sen.«1

Offen zu Tage liegt heute ein denkwürdiges Faktum, »nämlich die
Tatsache, dass wir uns selbst nicht mehr in der Situation des Bösen
sehen können«2. Auf »eine Freiheit« zu treffen, »die sich das Böse
zur Last legt«3, die eigene Schuld offen und ehrlich eingesteht und
ohne Wenn und Aber bekennt, ist heute schon der krasse Ausnahme-
fall – ein selten zu beobachtender Glücksfall.4 Das war nicht immer
so.

Poetik des Glaubens A 89

1 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971, S. 16.
2 T. Buchheim, »Schelling und die metaphysische Zelebration des Bösen«, in: Phi-

losophisches Jahrbuch 107 (2000) S. 47–60, hier S. 47. – Dieser Beitrag ist im In-
ternet unter www.thomas-buchheim.de zugänglich.

3 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.
4 Selten geworden ist zudem das grundsätzliche Bekenntnis vor Gott, ein Sünder zu

sein. Es ist »davon auszugehen […], dass der Mensch unserer Tage, auch zahllose
Christen, sich nicht mehr in einer allem anderen vorausgehenden Weise bewusst
sind, ›allzumal Sünder‹ zu sein. Mit einer bloßen liturgischen Rezitation dieser
Formel ist es ja nicht getan.« O. H. Pesch, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers
Frage an die Kirche, Freiburg 1982, S. 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«

Wir Menschen, die zumindest in unserem Kulturkreis geradewegs in
einen »Sog der Trivialisierung«5 geraten sind, haben uns in einem
schleichenden Prozess zunehmender Vergleichgültigung merkwür-
dig leicht daran gewöhnt (oder soll man sagen: dafür entschieden?),
auf das Bekenntnis, selbst böse gehandelt zu haben, fast vollständig
zu verzichten. Stattdessen treffen wir lieber mehr oder weniger raf-
finierte »Exkulpationsarrangements«6, selbst auf die Gefahr hin,
damit einen verhängnisvollen Anklagemechanismus (der den ande-
ren, oft gerade den Unschuldigen, nicht schont, sondern belastet)
auch von uns aus in Gang zu setzen und weiter am Leben zu hal-
ten.

Diese Situation, mit der man sich heute weitgehend arrangiert
hat, ist vor allem deshalb fatal, weil »das [eigene] Schuldbekenntnis
[und insofern ist ein solches durchaus als ein Glücksfall zu bezeich-
nen] gleichzeitig Entdeckung der Freiheit ist«7 und mit dem gänz-
lichen Ausfall eines solchen Bekenntnisses das Vordringen »zu einem
ungewöhnlich sinngeladenen Selbstverständnis«8 geradezu verwehrt
bleibt. Bei einem Schuldbekenntnis gesteht der Mensch freimütig
und schonungslos im Blick auf sich selbst ein, mit dem Bösen ange-
fangen, es also selbst in Gang gesetzt zu haben. Mit einem solchen
Schuldbekenntnis kommt, und zwar gleich in mehrfacher Hinsicht,

90 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

5 R. Schönberger, »Gott denken«, in: R. Spaemann, Der letzte Gottesbeweis. Mit
einer Einführung in die großen Gottesbeweise und einem Kommentar zum Got-
tesbeweis Robert Spaemanns von Rolf Schönberger, München 2007, S. 33–127,
hier S. 103 (im Kontext seiner Ausführungen über Nietzsche).

6 O. Marquard, »Exkulpationsarrangements. Bemerkungen im Anschluß an René
Girards soziologische Theologie des Sündenbocks«, in: W. Oelmüller (Hg.), Wo-
rüber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage, Mün-
chen 1992, S. 24–29, hier S. 25.

7 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13 (im Anschluss an Jean Nabert). –
Vgl. P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6 (1970) S. 384–393,
hier S. 390: »Dieses Eingeständnis [von Schuld im Akt des Bekennens] ist […]
Zugang zu einem Punkt, an dem alles neu beginnen kann. Die Rückkehr zum
Ursprung ist eine Rückkehr zu der Stelle, an der die Freiheit sich selbst entdeckt
als etwas, das befreit werden muss – kurzum: zu der Stelle, an der ich hoffen kann,
befreit zu werden.«

8 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Humanität des Menschen ins Spiel. Die Voraussetzung für ein
solches Schuldbekenntnis, mit dem etwas Neues in Gang gesetzt
wird, ist die gelungene Unterbrechung einer »einseitigen Erinne-
rung«: Es wird jetzt eben nicht mehr nur – wie ansonsten unter Men-
schen üblich – dasjenige Böse erinnert, das mir in der Vergangenheit
zugefügt wurde.9

Aber nicht nur der Umgang mit dem Bösen, das wir selbst getan
haben und für das wir, wie man umgangssprachlich durchaus präzise
sagt, etwas können und insofern auch verantwortlich zeichnen müs-
sen, liegt heute im Argen. Dasselbe gilt für den Umgang mit dem
Bösen, das uns angetan wurde und für das wir schlechterdings nichts
können und das wir dementsprechend auch nicht in Verantwortung
übernehmen müssen. Der Umgang auch mit diesem Bösen (getan
von anderen) ist meist von der Art, dass – »auf Teufel komm raus«
– ein Anklagemechanismus in Gang gehalten wird, so dass sich wie-
der einmal mehr bestätigt: Böses gebiert unerbittlich Böses; eine Un-
terbrechung des wohl verhängnisvollsten Teufelskreises findet ein-
fach nicht, zu selten oder zu unentschlossen statt.

Machen wir die Gegenprobe: Wer macht in der Tat Ernst da-
mit, dass die Güte, wie Paul Ricœur sagt,10 die Antwort auf das
Böse ist?

Wer allen Ernstes davon ausgeht, dass die Güte die letztgültige
Antwort auf das Böse ist, und gemäß einer solchen Wegweisung (die
letzten Endes auf Schonung des anderen zielt) zu leben versucht und
damit die durch das Böse faktisch gegebene Herausforderung auf der
Ebene der Lebenspraxis annimmt, der schürt die Hoffnung, dass es
anders werden kann. Am Grunde solcher Akte der Barmherzigkeit
steht letztlich die Grund-Überzeugung: »So radikal das Böse ist – es

Poetik des Glaubens A 91

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

9 Formuliert in direkter Anlehnung an: S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu
Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin
2004, S. 223–236, hier S. 223. – Stefan Orth spricht in diesem Zusammenhang
von einem »von Anfang an ethisch akzentuierten Erinnerungsbegriff« Ricœurs
(S. 224): »Grundsätzlich weist Ricœur in La mémoire, l’histoire, l’oubli in Fort-
führung seiner Besinnung auf den Menschen in Das Selbst als ein Anderer mehr-
fach darauf hin, dass das Erinnern einem nicht einfach nur widerfährt, sondern
auch eine Handlung, ein Tun ist, und dass deshalb das Erinnern-können zu den
›Fähigkeiten‹ hinzuzurechnen ist, die den Menschen als Menschen auszeichnen«
(S. 225).

10 So P. Ricœur in einem Gespräch in der Karwoche 2000 in Taizé. Vgl. im Internet
unter www.taize.fr/de_article1118.html: »Die Güte bricht sich Bahn«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist nicht so tief wie die Güte.«11 Mit dieser Einstellung ist der Mensch
bereits unterwegs zu dem »befreienden Wort«, das den anderen

92 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

11 Ebd. – Frère Roger (1915–2005) erinnert in seinem Brief an Ricœurs Familie, den
er am 21. Mai 2005, am Tag nach Ricœurs Tod, geschrieben hat, an diese gerade
für das christliche Bewusstsein bedeutungsschweren Worte. Er schreibt damals,
aus der Erinnerung (an ein Gespräch im Jahr 2000) zitierend: »In den letzten fünf-
zig Jahren ist er [sc. Paul Ricœur] oftmals nach Taizé gekommen. […] Er hat uns
oft angestiftet, tiefer nachzudenken. […] Eines Tages sagte er zu uns die Worte:
›Wie radikal das Böse auch sein mag, es reicht nicht an die Tiefe der Güte.‹« Diese
zentrale Aussage findet sich zeitgleich und auch schon früher in Ricœurs Schrift-
tum. Orth weist darauf hin und deutet zugleich an, was diese Aussage in anthro-
pologischer Perspektive bedeutet: »Am Ende des Gedankengangs von La mémoi-
re, l’histoire, l’oubli steht […] – wie schon innerhalb der Phänomenologie der
Schuld – die Behauptung, dass bei aller ›Radikalität‹ des Bösen [im Kantischen
Sinne] mit den entsprechenden Konsequenzen die Bestimmung zum Guten im
Kantischen Sinne ursprünglicher sei. Genau diese Bestimmung zum Guten er-
möglicht es, dass zu den in Das Selbst als ein Anderer profilierten Fähigkeiten
des Menschen, sprechen, handeln, erzählen und moralische Bewertungen vorneh-
men zu können, nicht nur die Fähigkeit zur Erinnerung als eine Art Existenzial
des Menschen tritt, sondern eben auch die Möglichkeit zu verzeihen – ohne dabei
die Schuld zu verdrängen, der sich Ricœur in seinem anthropologischen Frühwerk
so gewissenhaft gewidmet hat. Woher die Kraft dazu kommt? Dies ist eine andere
Frage, die Ricœur in den fast sechs Jahrzehnten professioneller philosophischer
Reflexion bis zuletzt immer wieder auch an die Grenzen der Philosophie geführt
hat.« S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des
Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricœur«, in: S. Orth und P. Reifen-
berg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S. 15–36, hier S. 36. Vgl. vor allem den Epilog
»Schwierige Vergebung«, in: P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, Mün-
chen 2004, S. 697–776. Vgl. die beiden Beiträge hierzu von: M. A. Villaverde,
»Schuld und Vergebung bei Paul Ricœur«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Er-
innerungsarbeit, S. 207–222; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«. In
diesem zuletzt genannten Beitrag wartet Orth mit einer für die Ricœur-Forschung
ganz bemerkenswerten These auf, die er auch eingehend begründet. Er vertritt die
Auffassung, »dass man diesen letzten Teil von La mémoire, l’histoire, l’oubli […]
vor dem Hintergrund des Frühwerks lesen und verstehen muss« (S. 232). Seine
These lautet näherhin: »dass Ricœur im Epilog über das Verzeihen angesichts von
Schuld und Leid abermals seine ursprünglichen, bisher nicht ausgeführten Pläne
für eine ›Poetik des Willens‹ wieder aufgreift und jetzt deutlicher als je zuvor
offenlegt. Er knüpft hier wieder an seine Skizzen der ›Poetik‹ einer von Schuld
befreiten Freiheit an, die die ›Philosophie des Willens‹ hätte beschließen sollen –
auch wenn es natürlich nicht genau die ›Poetik des Willens‹ ist, die Ricœur vor
fünfzig Jahren geplant hat. Damals hatte der bekennende Protestant diese vertagt
und seine bereits auf drei Bände angewachsene ›Philosophie des Willens‹ unvoll-
endet gelassen, weil er – im auf strenge Trennung zwischen Philosophie und
Theologie bedachten Geistesleben Frankreichs – Sorge hatte, zu sehr in den Be-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(auf)atmen lässt: »Du bist besser als deine Taten.«12 Vor dem Hinter-
grund solcher alternativer Handlungsmöglichkeiten könnte jeder
selbst sich fragen, ja die »Gretchenfrage« selbst sich stellen: »Nun
sag3, wie hast du3s mit dem Bösen?«

II.

Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen
(Welt-)Anschauung

Allerdings darf man, das lehrt schon die Erfahrung, den Menschen
ethisch auch nicht überfordern mit gut gemeinten Ratschlägen in
der Form von steilen Imperativen – als wären sie in jeder Situation
gleich gültig und als wären »die Hindernisse, die den Maximalforde-
rungen entgegenstehen«13, aus eigener Kraft locker zu bewältigen.
Man darf ihm auch bei aller Zurechenbarkeit nicht einseitig und
kompromisslos, ganz ohne gravierende Einschränkungen zu machen,
das Böse, das er getan hat, umfassend anlasten – als hätte das Böse,
das er tut, so gut wie gar keine Vorgeschichte und nur mit ihm allein
zu tun. Und man darf ihm auch nicht seinen unproduktiven Umgang
mit dem erlittenen Bösen gänzlich verübeln – als wäre er so ganz und
gar nicht negativ vorbelastet und gezeichnet, ja empfindlich verwun-
det, als wäre er in seinen Reaktionen so ganz unbeschwert, jedenfalls
in keiner Weise gehemmt. Man würde damit der Illusion erliegen,

Poetik des Glaubens A 93

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

reich der Logik des Religiösen zu geraten, auf diese Weise jedoch seine Glaubwür-
digkeit als Philosoph zu verlieren. […] Es spricht jedoch vieles für die Vermutung,
dass der fehlende dritte Band der Willensphilosophie so etwas wie eine Philoso-
phie der Rechtfertigung geworden wäre« (S. 226, 228).

12 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, S. 759. – Ricœur
spricht in diesem Zusammenhang von einem »Akt der Entbindung« (S. 756),
was bedeutet, dass »der Schuldige […] in die Lage versetzt wird, noch einmal
neu zu beginnen« (S. 754). Vergebung bedeutet soviel wie »den Handelnden von
seiner Handlung entbinden« (S. 753 [Zwischenüberschrift]).

13 H. R. Schlette, »›Geben – nicht Hassen‹. Zur Friedensformel von Albert Camus«,
in: Orientierung 48 (1984) S. 266–268, hier S. 268. Diese Hindernisse sieht Ca-
mus sehr deutlich. Vgl. B. J. Claret, »Theologie im Kontext einer ›zerbrochenen
Welt‹. Zum derzeitigen lebensweltlichen Erfahrungshorizont und seiner Bedeu-
tung für die Theologie«, in: Theologie der Gegenwart 38 (1995) S. 256–271, bes.
S. 268–270.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mensch sei uneingeschränkt frei und von sich aus – wenn er nur
will, was er soll – zu jeder Zeit zum guten Handeln »fähig«.

Aus philosophischer wie theologischer Sicht, insbesondere aus
(jüdisch-)christlicher Perspektive, ist richtig, dass der Mensch dort
in die Verantwortung zu nehmen ist, wo er nach menschlichem Er-
messen tatsächlich verantwortlich ist. Das kann und muss bisweilen
auch in einer für den Einzelnen sehr unbequemen Weise geschehen.
Er ist auf seine Verantwortung hin ansprechbar, und man darf nicht
zu gering vom Menschen und dessen Fähigkeiten – seinem Können –
denken, dementsprechend ihm auch in ethischer Hinsicht einiges zu-
trauen.14 Aber genauso richtig und wichtig ist der Hinweis, dass in
dieser Perspektive kein Mensch sein Leben am Nullpunkt beginnt;
keiner beginnt in seinem Handeln absolut, d. h. völlig losgelöst und
frei von allen Vorgegebenheiten. Der Mensch vollzieht seine Freiheit
in einem schon geprägten Raum und Kontext, der diesem das Sündi-
gen offenbar nur in der Form zugesteht, dass sündigen soviel heißt
wie nachgeben.

So jedenfalls sieht es Paul Ricœur, in dessen philosophischer An-
thropologie der wirkungsgeschichtlich hochbrisante Adamsmythos
der Bibel eine ganz zentrale Rolle spielt. Es ist gerade die Auseinan-
dersetzung mit dem »Sündenfalldrama«15 in Gen 3,1–7, die das in
seinen Konsequenzen sehr weitreichende Diktum Ricœurs hervor-
bringt: »Sündigen heißt nachgeben.«16 Und das bedeutet: Wenn der
einzelne Mensch das Böse setzt, kann er dies nur tun, indem er das
Böse, das in gewisser Weise (immer) »schon da«17 ist – vor ihm! –
»fortsetzt«18. Und das wiederum bedeutet: An dem Bösen, das durch
einen Menschen geschieht, ist immer auch ein nicht unerheblicher,
signifikant rätselhafter Anteil vorhanden, für den der einzelne

94 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

14 In genuin (jüdisch-)christlicher Perspektive – so lässt sich mit Ludwig Wenzler
formulieren – traut zunächst Gott, der »will, dass ich sein Sprechen mitspreche«,
und der »uns sein Wort nur in unserer Antwort geben will«, dem einzelnen Men-
schen Ungeheueres zu und erwartet dementsprechend auch einiges von ihm, aber
nicht ohne dass er ihn zuvor zur »Stellvertretung« befähigt. L. Wenzler, »Erfah-
rungen mit Gott«, in: L. Wenzler (Hg.), Die Stimme in den Stimmen. Zum Wesen
der Gotteserfahrung, Düsseldorf 1992, S. 7–29, hier S. 23.

15 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971, S. 274.
16 Ebd., S. 296.
17 Vgl. etwa: ebd., S. 179f., 296, 355.
18 Vgl. etwa: ebd., S. 180, 296 u.ö.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch, der »das Böse wahrmacht«19, nicht mehr die Verantwortung
übernehmen kann und auch nicht übernehmen muss. Und eben die-
ser Anteil, der nicht mehr in die Verantwortlichkeit des einzelnen
Menschen fällt, der das Böse setzt, jene andere Seite des Bösen, die
es eben auch gibt und die sich, weil den Verantwortungsbereich des
Menschen übersteigend, anthropologisch nicht restlos reduzieren
lässt, muss einer philosophischen Anthropologie enorm zu schaffen
machen, wenn sie das Phänomen des Bösen bedenkt – freilich nur
nachdem der oder die Philosophierende auf dieses »Andere des
menschlichen Bösen«20 aufmerksam geworden ist.

Ricœur hat – wie kein zweiter Philosoph der Gegenwart – die
Herausforderung, die dieser nicht vom Menschen in Verantwortung
zu übernehmende Anteil am Bösen für das philosophische Denken
bedeutet, gesehen und in der philosophischen Reflexion entspre-
chend darauf reagiert. Und zwar vor allem durch seinen Rückgriff
auf Mythen, die vom Anfang und Ende des Bösen erzählen und da-
von, dass es am Bösen, dort wo es in der Wirklichkeit auftaucht, of-
fenbar immer etwas gibt, das dem Menschen nicht mehr vollauf zu-
rechenbar ist. Erst wo dieser rätselhafte, vom Menschen nicht
gesetzte Anteil mit ins Blickfeld rückt und versucht wird, das Böse
eben nicht nur als eine ausschließlich vom Menschen und seiner Frei-
heit abhängige Größe zu begreifen, sondern auch als eine ihm gegen-
über in gewisser Weise vorgängige Wirklichkeit, ist die mit dem Bö-
sen gegebene Herausforderung auf der Ebene des Denkens wirklich
(vollumfänglich) angenommen: Jetzt wird deutlich, dass die ethische
(Welt-)Anschauung bei all ihrer Größe eben doch auch ihre Grenze
hat.

Unter einer »ethischen Anschauung«21 versteht Paul Ricœur
»das Bemühen […], die Freiheit und das Böse immer enger wechsel-
seitig zu erklären«22. Er denkt dabei vor allem an Kant und dessen
»Annahme der Freiheit zum Bösen«23 (und an Hegel, der in Bezug

Poetik des Glaubens A 95

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

19 So die gelungene Formulierung von: J. Bründl, Masken des Bösen. Eine Theologie
des Teufels, Würzburg 2002, S. 389.

20 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I) [1961]«,
in: Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Mün-
chen 1974, S. 162–195, hier S. 172.

21 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 15.
22 Ebd., S. 11.
23 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse. Überlegungen nach Kant und Ricœur, Freiburg

2006, S. 221. – »Mit Kant und seiner Abhandlung Vom radikalen Bösen hat diese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Kant von einer ethischen Weltanschauung spricht). Aber gerade
dieses Bemühen, das voll und ganz getragen ist von der Überzeu-
gung, dass »das Böse der Freiheit zuzurechnen«24 ist, stößt empfind-
lich an eine Grenze, sobald dem Denken aufgeht, dass das Böse zwar
in den Bereich der menschlichen Verantwortung fällt, aber »keine
nur anthropologische Größe« ist.25 Erst wenn klar erkannt worden
ist, dass es auch über dieses »Andere des menschlichen Bösen« phi-
losophisch nachzudenken gilt, kann die enorme denkerische Heraus-
forderung, die mit dem Phänomen des Bösen gegeben ist, überhaupt
erst so richtig zu Bewusstsein kommen.

Die Grenze einer »ethischen Weltanschauung«26 kommt viel-
leicht am nachdrücklichsten in den Blick, wenn man über ein Phäno-
men nachdenkt, das der Hirnforscher Gerhard Roth einmal als
»Schuldparadoxon« bezeichnet hat.

Völlig unabhängig davon, ob jemand dem derzeit im Aufwind
befindlichen Naturalismus anhängt und glaubt, einen Freiheits-
ursprung des Bösen nicht annehmen zu können, oder sich als Vertre-
ter einer »ethischen Weltanschauung« sieht – die von der Wirklich-
keit menschlicher Freiheit ausgeht: Das Phänomen, das hier
beschrieben wird, ist hochinteressant. Je schlimmer sich das Böse zu-
trägt und »je stärker die Schuld« (Roth27) zu sein scheint, je dring-

96 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

Betrachtungsweise ihre erste Reife erlangt; indem der moralische Formalismus
eine einzige Maxime des guten Willens herausstellt, räumt er auch dem schlech-
ten Willen eine einzige Maxime ein; der Formalismus drängt das Böse in eine
Maxime der Willensfreiheit zurück; und eben das ist der Kern der ethischen Auf-
fassung vom Bösen.« P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

24 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 221.
25 Formuliert in direktem Anschluss an: W. Pannenberg, »Das Böse«, in: Evangeli-

sches Kirchenlexikon, Band 1, Göttingen 1956, S. 559–561, hier S. 561. – Wolf-
hart Pannenberg ist im Übrigen einer der ersten Theologen im deutschsprachigen
Raum, der in regelmäßigem persönlichem Kontakt mit Ricœur gestanden und
dessen zweibändige »Phänomenologie der Verfehlung« schon früh rezipiert hat.

26 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, 15 f.
27 Roth, das legen jedenfalls die meisten seiner diesbezüglichen Äußerungen nahe

(auch wenn bei seinen Stellungnahmen aus der jüngsten Zeit leichte Akzentver-
schiebungen und eine gewisse Zurückhaltung im Urteil zu beobachten sind), ver-
wendet zwar noch den Begriff der Schuld, so wie er umgangssprachlich eben ein-
gesetzt wird, aber das Phänomen Schuld (d.h. philosophisch: der dem Menschen
zurechenbaren Verfehlung) existiert für ihn überhaupt nicht. Er kennt jedenfalls
keinen »[schuld]fähigen Menschen« im Sinne Ricœurs. Einer ethischen Anschau-
ung ist hier ganz grundsätzlich der Abschied gegeben: Freiheit und damit auch
ethisch bewertbare Zurechenbarkeit von Handlungen sind seiner Auffassung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher stellt sich die Frage: »Ist der [sc. Täter des Bösen] von allen
guten Geistern verlassen?« »Was ist denn in ihn gefahren, dass er so
etwas tut?« »Ist der denn überhaupt noch (voll) zurechnungsfähig,
wenn er so etwas tut?«

D. h. je schlimmer sich das Böse zuträgt und »je stärker die
Schuld« des Einzelnen zu sein scheint, desto dringlicher stellt sich
die Frage nach dem »Anderen des menschlichen Bösen«, zumindest
aber, ob der Täter des Bösen nicht zugleich auch Opfer des Bösen, also
selbst, vorgängig zu seiner Tat, vom Bösen »affiziert«28 und damit –
wenigstens ein Stück weit – auch zu ent-schuldigen ist. Ein äußerst
merkwürdiges Phänomen: Der Täter des Bösen, d. h. der im Bösen
Aktive, wird unter der Hand zum Opfer des Bösen, d. h. zum Passi-
ven, und zwar in dem Maße, als dessen Schuld zuzunehmen scheint –
als sei der Mensch »je stärker die Schuld« je mehr in eine Gefangen-
schaft hineingeraten, die ihn »je stärker die Schuld« je mehr zum
Opfer des Bösen werden lässt.

Die Reflexionen, die Ricœur im größeren Rahmen seiner »Phä-
nomenologie der Verfehlung« zum »Paradox eines gefangenen frei-
en Willens«29 bietet, sind gleichsam der Schlüssel zu einem ange-
messenen Verständnis dieses geradezu absurd anmutenden
Phänomens. Sie lassen zudem über das bereits Angedeutete hinaus
tiefer erkennen, worin die denkerische Herausforderung des Bösen
bei Paul Ricœur besteht, und besser verstehen, dass Ricœur – gerade
weil er diese Herausforderung vollumfänglich angenommen hat –
in seiner philosophischen Anthropologie sowohl Größe als auch
Grenze einer ethischen Weltanschauung zugleich akzentuiert. Mit
dieser doppelten Akzentsetzung, die eine gewisse Korrektur an Kant
bedeutet30, steht Ricœur einer christlichen Theologie sehr nahe. Er
vermag durch seine gründliche philosophische Reflexion einen ganz
wesentlichen Beitrag dazu zu leisten, dass insbesondere die katho-

Poetik des Glaubens A 97

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

nach eine Illusion; der Begriff des Bösen und damit auch der Begriff der Verant-
wortung für etwas Böses ist dementsprechend aufzugeben.

28 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.
29 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176.
30 Mit der Formel »Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«, P. Ricœur,

Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, stellt Ricœur einen »expliziten Bezug« her
zu Kant. Vgl. H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, bes. S. 220–224 (Zitat: S. 221). Es ist
das Verdienst von Hans-Jörg Ehni, diesen sehr engen »Bezug der Auffassung Ri-
cœurs vom Bösen zu derjenigen Kants« (S. 173), der im Titel meines Beitrages
angedeutet ist, detailliert aufgewiesen zu haben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lische Theologie die von ihr vertretene Weltanschauung besser und
tiefer versteht.

Meines Erachtens tut die Theologie, will sie eines ihrer ganz
großen Kernanliegen in seiner ungeheueren Tragweite verstehen,
gut daran, Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« noch intensi-
ver zu rezipieren, als dies bislang geschehen ist. Dann wird sich ganz
klar und deutlich zeigen: Eine theologische Anthropologie heute
kann auf gar keinen Fall diese »Phänomenologie der Verfehlung«, ja
überhaupt die ganze »facettenreiche Anthropologie«31 Ricœurs bis
hin zu Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, gänzlich außer Acht lassen
oder mit ein paar wenigen Hinweisen im Anmerkungsapparat über-
gehen, wie dies in der Theologie immer noch geschieht. Vielmehr
sollte es ihr darum gehen, den anthropologisch wirklich brisanten
Phänomenen bis in ihre Tiefe nachzudenken, um den »fähigen Men-
schen« (homme capable) – um den geht es in der Theologie ganz
zentral – in seinem »Handeln-Können« (pouvoir-faire) besser zu ver-
stehen.

Wollte man eine Liste von theologischen Autorinnen und Auto-
ren anfertigen, die speziell im Rahmen ihrer anthropologischen Re-
flexion auf Ricœur zu sprechen kommen und wenigstens kurz und
prägnant auf ihn verweisen, dann wäre diese zwar recht lang. Aber
es würde sich dann auch zeigen, wie wenig Ricœur, gemessen an dem,
was er zu sagen hat, theologisch rezipiert worden ist. Das gilt im
Grunde genommen bis heute. Immerhin: Die hier namentlich zu
nennen wären, haben Ricœur, im Unterschied zu vielen, wenigstens
zur Kenntnis genommen und geben durch ihre Hinweise zu verste-
hen, dass Ricœur ein für die Theologie wertvoller Gesprächspartner
ist.32 Eine intensivere Auseinandersetzung mit und eine wirkliche

98 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

31 So der Titel des für die theologische Ricœur-Rezeption im Bereich der Anthro-
pologie wichtigen Buches: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche An-
thropologie.

32 Allen voran, um eine recht frühe (religionsphilosophische) Publikation zu nen-
nen: L. Wenzler, Die Freiheit und das Böse nach Vladimir Solov3ev, Freiburg 1978
(Index). Vgl. aber etwa auch: J. Sudbrack, Religiöse Erfahrung und menschliche
Psyche. Zu Grenzfragen von Religion und Psychologie, von Heiligkeit und
Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998. – Im Verlauf seiner Ausführungen
macht Josef Sudbrack immer wieder sehr deutlich, dass »die kluge Hermeneutik
Ricœurs […] aufzugreifen [ist]« (S. 114): »Man sollte auf den Spuren der Herme-
neutik weitergehen, die Ricœur für das ›Verstehen‹ des Bösen entworfen hat«
(S. 118). Die damit verbundene »Mühe«, die Ricœur der Theologie »aufträgt«
(S. 119), darf man nicht scheuen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rezeption von Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« im Spe-
ziellen findet man in der deutschsprachigen Theologie vor allem bei:
Michael Böhnke33, Wolfhart Pannenberg34, Hermann Häring35,
Siegfried Wiedenhofer36, Jürgen Werbick37, Helmut Riedlinger38,
Stefan Orth39 und Jürgen Bründl40.

Poetik des Glaubens A 99

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

33 Vgl. M. Böhnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Herme-
neutik. Ein Interpretationsversuch über Paul Ricœur, Frankfurt 1983, bes. S. 18–
54.

34 Vgl. vor allem: W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive. Reli-
giöse Implikationen anthropologischer Theorie, Göttingen 1983, bes. S. 101–118,
281–285, 294.

35 Vgl. H. Häring, Das Problem des Bösen in der Theologie, Darmstadt 1985, bes.
S. 18, 88, 121f., 124 f., 154. Zuvor schon (im Kontext der Erbsündenproblematik):
Die Macht des Bösen. Das Erbe Augustins, Gütersloh 1979 (Index). Zuletzt: Das
Böse in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999 (Index).

36 Für Siegfried Wiedenhofer liefert Ricœur (neben Eugen Drewermann) einen der
»beiden wichtigsten Beiträge zur Erbsündentheologie der Gegenwart«; er ver-
weist dabei auf: P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen; Symbolik des Bösen;
»Die ›Erbsünde‹. Eine Bedeutungsstudie [1960]«, in: Hermeneutik und Psycho-
analyse. Der Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 140–161. – So
in: S. Wiedenhofer, »Zum gegenwärtigen Stand der Erbsündentheologie«, in:
Theologische Revue 83 (1987) S. 353–370, hier S. 355. Vgl. aber vor allem den
Aufsatz: S. Wiedenhofer, »›Erbsünde‹ – eine universale Erbschuld? Zum theologi-
schen Sinn des Erbsündendogmas«, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982)
S. 30–44, hier S. 37–44 (Ein neuer Vorschlag zur Erbsündentheologie). Wieden-
hofer sieht sich fehlinterpretiert, wenn Kritiker anmerken, dass sein eigener, von
Ricœur herkommender Versuch eines Neuverständnisses des Begriffs der »Erb-
sünde« eine »Auflösung des Gegenstandes des Erbsündendogmas« bedeute.
S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315–328, hier S. 328.
Kritik in diese Richtung äußert z. B.: H. Hoping, Freiheit im Widerspruch. Eine
Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, Innsbruck
1990, S. 28.

37 Vgl. vor allem: J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, Mainz 1985. Zu-
vor schon: Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren
Theologie, St. Ottilien 1982.

38 Vgl. H. Riedlinger, »Der Übergang von der Unschuld zur Sünde. Zur geschicht-
lichen und geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlange«,
in: W. Strolz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heils-
geschichte, Freiburg 1986, S. 11–42, bes. S. 25–32.

39 Vgl. bislang vor allem: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999; »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«;
»Das Böse gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul
Ricœur und Jean Nabert«, in: S. Grätzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt
und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jährigen Gedenken an

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade Ricœurs Hermeneutik der Symbole des Bösen fordert
das systematisch-theologische Denken auf ein Höchstmaß heraus,
vor allem dort, wo der Gedanke zentral wird, dass diese Symbole
gleichsam durch einen Begriff zusammengebunden werden können,
der das durch die Symbole des Bösen immer wieder je neu angezeigte
Paradox auf den Punkt – oder besser: auf den Begriff – zu bringen
vermag. Es ist die Rede vom so genannten servum arbitrium, vom
Begriff des »gefangenen freien Willens«. Die Sache, die hier auf den
Begriff gebracht ist und die ich im Folgenden wenigstens ansatzweise
erläutern will, ist wesentlich komplizierter, als dies zunächst schei-
nen mag, weil sie im Grunde genommen außerhalb einer Hermeneu-
tik der Symbole des Bösen nicht erreichbar ist und ohne den langen
(Um-)Weg durch die Welt der Symbole überhaupt nicht recht ver-
standen werden kann. Aber die Sache, um die es hier geht, ist für eine
theologische Anthropologie (aber auch für die Soteriologie und die
Eschatologie) derart wichtig, dass es sich die Theologie nicht leisten
kann, auf einen Gesprächspartner wie Paul Ricœur zu verzichten,
wenn dieser schon derart intensiv und ausführlich über das mit dem
Begriff des servum arbitrium angezeigte Phänomen einer »tragi-
schen ›Selbstantastung der Freiheit‹«41 philosophisch reflektiert hat.

Ricœur zeichnet sich unter den herausragenden Philosophen der
Gegenwart nicht nur dadurch aus, dass er ein »umfangreiches syste-
matisches Werk zum Bösen«42 vorgelegt hat, sondern auch dadurch,
dass ihn der zu Recht »gegen die Philosophie« immer wieder erhobe-
ne »Vorwurf, die Problematik des Bösen unzulässig zu vereinfachen
und zu verharmlosen«43, ganz sicherlich nicht treffen kann. Stefan
Orth, der wohl beste Kenner des Ricœurschen Gesamtwerkes in der
jüngeren Theologengeneration, stellt in seinem Beitrag mit dem be-
zeichnenden Titel »Das Böse gibt zu denken« (2007) fest: »Paul Ri-
cœur war zweifelsohne ein Philosoph, der sich nicht nur mit beson-
derer Hartnäckigkeit mit dem Problem des Bösen auseinandergesetzt
hat. Für ihn war es sogar immer wieder, so meine These, ein wichti-

100 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

»Le Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel,
London 2007, S. 129–151. Aber auch: »Zwischen Philosophie und Theologie«.

40 Vgl. J. Bründl, Masken des Bösen (Index).
41 So J. Bründl, ebd., S. 210 (Ricœur zitierend und zugleich interpretierend).
42 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 14.
43 Ebd., S. 25. – Vgl. ebd., S. 13–28 (Neuere Veröffentlichungen zum Thema und

Schwierigkeiten mit dem moralisch Bösen in der philosophischen Literatur).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger, wenn nicht sogar der wichtigste Ausgangspunkt für sein Philoso-
phieren.«44

III.

Der Begriff des servum arbitrium

Inzwischen gibt es eine ganze Reihe von guten Beiträgen, die das An-
liegen von Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« im Rahmen
seiner großangelegten »Philosophie des Willens« erhellen und auch
in den Inhalt einführen.45 Gemeint sind mit dieser »Phänomenologie
der Verfehlung« in erster Linie die beiden 1960 im französischen
Original erschienenen, aber erst 1971 ins Deutsche übersetzten Wer-
ke Die Fehlbarkeit des Menschen (der erste Band) und Symbolik des

Poetik des Glaubens A 101

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

44 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 129. – Das heißt aber nicht, »dass der Aus-
gangspunkt des Denkens […] am Anfang der Reflexion stehen […] muss«
(S. 130). »Der im Nachhinein aus einer systematischen Perspektive erkannte Aus-
gangspunkt des Denkens muss nicht dessen Anfang sein.« (S. 130). Auf jeden Fall
gilt: »Zum cantus firmus der Philosophie Ricœurs gehört die Beschäftigung mit
dem Bösen, wenn sie auch unterschiedlich intensiv war.« (S. Orth, »Zwischen Phi-
losophie und Theologie«, S. 223).
Im Anschluss an das obige Zitat im Haupttext schreibt S. Orth weiter: »Und be-
sonders angesichts dieser Frage zeigt sich dabei die Nähe zu seinem hierzulande so
gut wie unbekannten Lehrer, dem französischen Reflexionsphilosophen Jean Na-
bert.« Es ist das besondere Verdienst von Orth, die recht starke Beeinflussung
Ricœurs durch seinen philosophischen Lehrer Nabert, insbesondere in den fünf-
ziger Jahren, eingehend untersucht zu haben. Vgl. neben diesem eben genannten
Aufsatz »Das Böse gibt zu denken« vor allem auch: S. Orth, Das verwundete
Cogito und die Offenbarung; »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ri-
cœurs ›kleiner Ethik‹«, in: A. Breitling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das heraus-
geforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 59–
73; »Vernachlässigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricœurs«, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text.
Hermeneutik und Phänomenologie im Denken Paul Ricœurs, Berlin 2002,
S. 189–207.

45 Vgl. vor allem die genannte Studie von Michael Böhnke und die oben genannten
Arbeiten von Orth. Zudem die bereits mehrfach zitierte Studie von Hans-Jörg
Ehni: Das moralisch Böse (bes. das 3. Kapitel). In den folgenden Abschnitten
erlaube ich mir, auf einige Passagen meiner eigenen Arbeit zurückzugreifen. Vgl.
B. J. Claret, Geheimnis des Bösen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997,
2. Aufl.: 2000, bes. S. 252–304 (Paul Ricœurs Beitrag zur Diskussion um den
Teufel).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen (der zweite Band).46 Darüber hinaus gibt es noch einige wei-
tere Beiträge Ricœurs im Umkreis dieser beiden Bände, die zum bes-
seren Verständnis dessen beitragen können, was hier grundgelegt
ist.47 Weil dies so ist, kann ich mich an dieser Stelle darauf beschrän-
ken, den Begriff zu erläutern, auf den »die ganze Kette« der Symbole
des Bösen »zuhält«, die Ricœur in seiner zweiten Studie interpretie-
rend »durchläuft«48, nämlich den Begriff des »gefangenen freien
Willens«: servum arbitrium49.

Zum besseren Verständnis vorab noch Folgendes: Nachdem Ri-
cœur im ersten Teil seiner Symbolik des Bösen (»Die Ursymbole:
Makel, Sünde, Schuld«) ausführlich über die »Primärsymbolik« und
die »Dynamik der Primärsymbole« gehandelt und eine höchst inte-
ressante Interpretation der Ursymbole des Bösen vorgestellt hat, legt
er in einem kurzen, aber überaus wichtigen Schlusskapitel des ersten
Teils dar, wie die Ursymbole des Bösen gleichsam durch einen Begriff
zusammengebunden, oder wie Ricœur sagt, in einen Begriff »einge-
sammelt« werden können, und zwar in den Begriff des »gefangenen

102 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

46 Ricœur ist übrigens unter den wenigen Philosophen, die eine eigene Symboltheo-
rie entworfen haben, meines Wissens der Einzige, der diese von einer Unter-
suchung der Symbole und Mythen (= in Erzählform entwickelte Symbole; Sym-
bole zweiter Ordnung) des Bösen her entwickelt hat. Zur Frage, wie es bei ihm zu
dieser intensiven Beschäftigung mit den Symbolen (und Mythen) des Bösen ge-
kommen ist, also vor allem zur Ausarbeitung des Werkes Symbolik des Bösen,
vgl. etwa: B. J. Claret, Geheimnis des Bösen, S. 257–259; S. Orth, »Von der An-
thropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 17–25.

47 Lediglich auf fünf davon sei nachdrücklich verwiesen. Vgl. vor allem die folgen-
den Aufsätze in: P. Ricœur, Hermeneutik und Psychoanalyse: »Die ›Erbsünde‹ –
eine Bedeutungsstudie [1960]«, S. 140–161; »Hermeneutik der Symbole und phi-
losophische Reflexion (I) [1961]«, S. 162–195; »Hermeneutik der Symbole und
philosophische Reflexion (II) [1962]«, S. 196–216; »Die Anklage entmythisieren
[1965]«, S. 217–238. Zudem: »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6
(1970) S. 384–393 (nicht völlig identisch mit dem in Hermeneutik und Psycho-
analyse, S. 266–283, abgedruckten gleichnamigen Aufsatz von 1969).

48 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
49 Man tut gut daran, den lateinischen Begriff »servum arbitrium« beziehungsweise

das französische Äquivalent »serf arbitre« mit dem Wort »gefangener freier Wil-
le« (P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176) wiederzugeben und nicht mit dem
Ausdruck »unfreier Wille«, da diese Umschreibung die Aussageabsicht Ricœurs
deutlicher hervortreten lässt und den mit diesem Begriff angezeigten Sachverhalt
in seiner Paradoxie und Anstößigkeit für das Denken besser zur Sprache bringt.
Zudem bietet diese Wiedergabe die Möglichkeit, darauf hinzuweisen, dass die
Chiffre »Gefangenschaft« in Ricœurs »Symbolik des Bösen« eine herausragende
Rolle spielt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freien Willens« (servum arbitrium). Diese Passage dient Ricœur da-
zu, wie mit einer Klammer die Interpretation der Symbole erster
Ordnung (Ursymbole des Bösen) mit der der Symbole zweiter Ord-
nung (Mythen des Bösen) zusammenzufügen. Sie ist gleichsam das
Herzstück seiner Symbolik des Bösen, denn hier wird das eigentliche
Thema, das die Symbolik des Bösen zu bedenken gibt, fokussiert.

Mit diesem in der Theologie vor allem durch Luther konturier-
ten Begriff des servum arbitrium, den Luther von Augustinus her
gewinnt50, kann also »das letzte Thema, das das Symbol zu bedenken
gibt«51 zur Sprache – und tatsächlich prägnant auf den Begriff – ge-
bracht werden: »Wenn ›das Symbol zu denken gibt‹, so bezeichnet
das, was die Symbolik des Bösen zu denken gibt, die Größe und Gren-
ze jeder ethischen Weltanschauung, denn der Mensch, den diese
Symbolik enthüllt, ist nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso
sehr ein Opfer des Bösen.«52

Das bedeutet aber nicht, dass mit dem Begriff des servum arbi-
trium dieses »letzte Thema« in den Griff zu bekommen ist. Vielmehr
gilt: Dieser Begriff bildet gleichsam den »Horizont«53. Er dient Ri-
cœur dazu, »das Paradox eines gefangenen freien Willens«54 zu be-
schreiben, das Phänomen also, dass sich »eine Freiheit […] selbst

Poetik des Glaubens A 103

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

50 Zu Luther vgl. nach wie vor immer noch und vor allem die Untersuchung von:
H. J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De
Servo Arbitrio im Lichte der biblischen und kirchlichen Tradition, München 1967.
Zudem: F. Hermanni, »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des
menschlichen Willens«, in: F. Hermanni und P. Koslowski (Hg.), Der freie und
der unfreie Wille. Philosophische und theologische Perspektiven, München 2004,
S. 165–187; J. Werbick, »›Zur Freiheit hat uns Christus befreit‹ (Gal 5,1). Was
Luthers Widerspruch gegen Erasmus einer theologischen Theorie der Freiheit
heute zu denken gibt«, in: M. Böhnke u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Men-
schen. Festschrift für Thomas Pröpper, Regensburg 2006, S. 41–69.

51 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.
52 Ebd., S. 16. – »Das Symbol gibt zu denken« – so lautet die Überschrift des Schluss-

kapitels von Paul Ricœurs Symbolik des Bösen, S. 395–406. Mit diesem griffigen
Aphorismus ist ein ganzes Programm auf den Punkt gebracht. »Diesen Ausdruck
prägt Ricœur in Anlehnung an Kants Definition der ›ästhetischen Idee‹, die im
§ 49 der Kritik der Urteilskraft als eine ›Vorstellung der Einbildungskraft, die viel
zu denken veranlasst, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d. i. Be-
griff adäquat sein kann‹, bestimmt wird.« A. Breitling, Möglichkeitsdichtung –
Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs hermeneutisches Denken der Geschichte, Mün-
chen 2007, S. 63 Anm. 85.

53 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
54 Ebd., S. 176.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


knechtet«55. Ricœur weist in diesem Zusammenhang auf die paulini-
sche Rede vom »Leib der Sünde« (Röm 6,6) hin und erläutert, inwie-
fern Paulus »symbolisch vom Leib der Sünde als von einer Figur des
unfreien Willens«56 spricht. Er weist des Weiteren darauf hin, dass
selbst bei Platon die Gefangenschaft der Seele im Leib als ihrem Grab
als eine »Selbstgefangenschaft«57 verstanden wird, »dass der ›Kerker‹
des Leibes ›durch die Begierde besteht‹ und ›der Gebundene selbst am
meisten immer mit angreift, gebunden zu werden‹ (Phaidon, 82
de)«58. Die hier ausgesagte Gefangenschaft ist – so die Interpretation
Ricœurs – »das Symbol für die Antastung der Freiheit durch sie
selbst«59.

Jürgen Werbick, ein guter Kenner des Werkes von Ricœur, der
sich speziell auch mit dessen »Phänomenologie der Verfehlung« aus-
einandergesetzt hat, erläutert das von Ricœur eindringlich beschrie-
bene Phänomen der tragischen Selbstauslieferung an eine Gefangen-
schaft im Rückgriff auf die »Symbolik des Sogs« wie folgt: »Meine
Freiheit wird von einer Macht aufgesaugt, die ›vor‹ mir dagewesen
ist, aber ihre Macht über mich von mir hat.«60

Was das konkret heißt, ist im Rückgriff auf Augustinus kurz zu
erläutern. In seinen »Confessiones«, die hier in der Übersetzung von
Joseph Bernhart zitiert werden61, beschreibt Augustinus sein »ganzes
Elend« (Conf. VIII 12,28) gerade auch mit dem Bild der Gefangen-
schaft. Sich an die Zeit, da er in die Sünde verfangen, ja versunken
war, zurückerinnernd, schreibt Augustinus: »Gebunden von der
Sucht des Fleisches, schleppte ich meine Kette todeswonnetrunken,
ja ich fürchtete, daraus befreit zu werden, und wies das gute Zureden
des Freundes zurück, als hätte mir die Hand, die mich befreien wollte,
an die Wunde gestoßen.« (Conf. VI 12,21).

Ricœur hält nun in seiner Theorie des Bösen Folgendes fest: »Das
Böse ist das, was ich hätte nicht-tun können; […] das bleibt wahr. Zu-
gleich aber behaupte ich: Das Böse ist diese vorgegebene Gefangen-
heit, die es so richtet, dass ich Böses tun muss. Dieser Widerspruch

104 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

55 Ebd.
56 Ebd., S. 178.
57 Ebd., S. 179.
58 Ebd., S. 178.
59 Ebd., S. 178f. (Hervorhebung B. C.).
60 J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, S. 78. Vgl. zudem: Glaube im

Kontext, bes. S. 247–249, 259–264, 271.
61 Augustinus, Bekenntnisse, Frankfurt 1987.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt im Innersten meiner Freiheit; er kennzeichnet die Unfähigkeit
der Fähigkeit, die Unfreiheit der Freiheit.«62 Das bedeutet: Der
Mensch, der das Böse setzt, ist »nicht nur schuldiger Urheber«, d. h.
Täter des Bösen, sondern – immer auch – »ebenso sehr ein Opfer des
Bösen«63. Er ist quasi hineinverfangen ins Böse, während dessen, ja
noch ehe er sich hineinverfängt ins Böse. Um was es hier also geht, ist
die durchaus tragisch zu nennende »Antastung der Freiheit durch sie
selbst«. Dabei ist wichtig zu sehen, worauf Werbick hinweist: »Die
Knechtschaft, die von ihm Besitz ergreift und die Zustimmung zum
Beherrschtwerden – beides bestimmt die Situation des Sünders.«64

Dieses Paradox – »das Rätsel« des gefangenen freien Willens,
»d. h. eines freien Entscheidungsvermögens, das sich bindet und sich
immer schon gebunden findet«65 – ist aber »dem Denken unerträg-
lich« und »lässt sich nicht in direkter Redeweise sagen«66, sondern
nur unter Zuhilfenahme der Symbolsprache. Das bedeutet: Ein Be-
denken und Durchdenken des mit dem Begriff des servum arbitrium
angezeigten Paradoxons »eines verantwortlichen und gefangenen
Menschen, eines für sein Gefangensein verantwortlichen Men-
schen«67, ist aber nur möglich über die Interpretation der Symbole,
die in diesem Begriff quasi »eingesammelt«68 sind. Der Begriff, »der
seine ganze Bedeutung aus der Symbolik gewinnt«69 (insofern han-
delt es sich hier um einen bleibend »indirekten Begriff«70), ist gleich-
sam über eine Interpretation der einzelnen Symbole des Bösen zu
entziffern, in seinem Gehalt zu entschlüsseln; und nur so gibt er
wirklich zu denken.

Auf der Ebene der Primärsymbole nennt Ricœur drei Symbol-
komplexe: die Symbolik der Befleckung (Makel), der Sünde und der
Schuld. Auf der Ebene der Sekundärsymbole unterscheidet er vier
Grundtypen von Mythen, den des Schöpfungsdramas, der Tragik,

Poetik des Glaubens A 105

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

62 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, S. 390.
63 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 16.
64 J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, S. 63 (Hervorhebung B. C.).
65 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.
66 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176.
67 Ebd., S. 118.
68 Das Schlusskapitel des ersten Teils der »Symbolik des Bösen« ist überschrieben

mit: »Einsammlung der Symbolik des Bösen in den Begriff des unfreien Willens«
(ebd., S. 175).

69 Ebd.
70 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Sündenfalls und den Mythos von der verbannten Seele.71 Alle
diese Symbole – Erst- und Zweitsymbole (hinzu kommen später
noch die spekulativen Symbole, die so genannten Symbole dritter
Ordnung) – bilden zusammen eine »Symbolik des Bösen«, ein dyna-
misches Gebilde.72 Denn jedes Symbol lebt vom anderen. So lebt ein
Symbol im anderen weiter, wird sozusagen aufgenommen bezie-
hungsweise »aufgehoben«. Dies ist aber nur möglich, weil das »frü-
here« Symbol bereits eine Affinität zu einem »späteren« Symbol
aufweist. Für die Interpretation heißt dies dann, dass ein Symbol
nur im Kontext des gesamten Symbolkomplexes »entziffert« werden
kann. Aber selbst die »Symbolik des Bösen« als Ganze bildet noch
nicht den angemessenen Rahmen, in dem das einzelne Symbol des
Bösen ausgelegt und verstanden werden kann. Erst wenn die »Sym-
bolik der Erlösung«73 hinzugenommen wird, ist ein angemessenes
Verstehen möglich.

Für den »gefangenen freien Willen« gibt es demnach kein Ob-
jekt, das ihm entspricht. Man kann nicht direkt aussagen, was das
servum arbitrium ist. Mit diesem Ausdruck ist zwar eine Wirklich-
keit angezeigt und bezeichnet, aber »eine Wirklichkeit, die begrifflich
[allein] nicht aufzuzeigen ist«74. »Dieser Begriff« – das betont Ri-
cœur nachdrücklich – »kann also nur als die Idee, als das intentionale
telos der ganzen Symbolik des Bösen [gemeint sind hier die Symbole
erster Ordnung] angesteuert werden«, und »selbst dann noch kommt
man ihm nur durch Vermittlung von Symbolen zweiter Ordnung
bei, von solchen nämlich, die durch die Mythen des Bösen erbracht
wurden«75.

In jedem einzelnen Symbol des Bösen wird – bei näherem Hin-
sehen – dieser »Grenzbegriff«76 angezielt. Selbst bei den »archaischs-
ten dieser Symbole« (Befleckungssymbolik) kann dies festgestellt

106 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

71 Zu den vier Grundtypen von Mythen, speziell auch zu Ricœurs beeindruckender
Interpretation des Sündenfallmythos (Gen 3), vgl. H. Riedlinger, »Der Übergang
von der Unschuld zur Sünde«, S. 25–32; B. J. Claret, Geheimnis des Bösen,
S. 280–301.

72 Ricœur spricht von der »Dynamik der Primärsymbole«. P. Ricœur, »Hermeneutik
der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, S. 166. Ebenso von der »Dynamik
der Mythen«. P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 352.

73 Ebd., S. 84.
74 J. Sudbrack, Religiöse Erfahrung und menschliche Psyche, S. 115 (in Bezug auf

»die übermächtige Wirklichkeit des Bösen, die den Menschen bedrängt«).
75 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
76 Ebd., S. 176.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden; und nur weil dies so ist, ist es auch möglich, dass diese Sym-
bole »in den fortgeschrittensten bewahrt und wiederbestätigt wer-
den«77. »So kommt eine Kreisbewegung zwischen allen Symbolen
zustande: Die letzten legen den Sinn von denen frei, die ihnen voran-
gehen, aber die ersten verleihen den letzten ihre ganze Symbol-
macht.«78

Dass gerade die ersten Symbole den letzten ihre ganze Symbol-
macht verleihen, die letzten Symbole also die ersten »beerben«, zeigt
Ricœur eindrucksvoll, indem er aufweist, dass die Befleckung zum
»reinen Symbol« werden kann, »wann [sic!] sie in keiner Weise
mehr einen wirklichen Flecken meint, sondern nur den unfreien Wil-
len bedeutet«79. Sobald dies der Fall ist, können in diesem Symbol
drei »Intentionen« aufgedeckt werden, die den so genannten »dreifa-
chen ›Schematismus‹ des unfreien Willens aufbauen«80:

(1) das Schema der »Positivität«, was bedeutet: »das Böse ist
nicht nichts; es ist nicht bloßer Mangel, nicht bloße Abwesenheit
von Ordnung; es ist die Macht der Finsternis; es ist ›gesetzt‹«;

(2) das Schema der »Äußerlichkeit« oder der »Versuchung«,
was bedeutet: »das Böse kommt zum Menschen als das ›draußen‹ sei-
ner Freiheit, das andere als er selbst, in welchem er sich verfängt; […]
es bedeutet, dass das Böse, wiewohl gesetzt, bereits da ist und an-
zieht«;

(3) das Schema der »Ansteckung«, was bedeutet: »dass die Ver-
führung durch das Draußen letztlich eine Selbstantastung ist, eine
Selbstansteckung«, eine »Bindung meiner selbst durch mich selbst«,
wodurch der Akt des Sichbindens in den Zustand des Gebundenwer-
dens überwechselt«.

Gerade mit dieser Vorstellung einer »Ansteckung« ist »das letz-
te Symbol des unfreien Willens, des schlechten Wählens, das sich
selbst bindet«, erreicht. Ricœur denkt »die Hingabe meiner selbst an
die Knechtschaft identisch […] mit der Gewaltherrschaft des Bösen
über mich« und entdeckt im Zuge dessen »die tiefe Bedeutung einer
Trübung der Freiheit«, was ganz und gar nicht dasselbe ist wie ein
Zugrunderichten oder eine Zerstörung der Freiheit: »Anstecken ist

Poetik des Glaubens A 107

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

77 Ebd., S. 175.
78 Ebd., S. 176.
79 Ebd., S. 179.
80 Auch die folgenden Zitate sind, soweit nicht anders vermerkt, entnommen aus:

ebd., S. 179–181.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zerstören, trüben ist nicht zugrunde richten.« Das Symbol der
Ansteckung gibt so etwas ungeheuer Wichtiges über »das Verhältnis
des radikalen Bösen zum Sein des Menschen, zur Urbestimmung des
Menschen« zu denken: »Es besagt, dass das Böse, so positiv [im Sinne
von: mächtig], so verführend, so affizierend und infizierend es auch
ist, niemals aus dem Menschen etwas anderes als einen Menschen
machen kann; die Infektion kann keine Zersetzung sein in dem Sinn,
dass die Anlagen und Funktionen, die das Menschentum des Men-
schen ausmachen, zersetzt, abgebaut würden, bis sie eine andere Rea-
lität als die menschliche Realität ergäben.«

Damit ist »die letzte Intention des Befleckungssymbols« er-
reicht. »Alle Implikationen des Ansteckungsschemas« können aber
»nur im Durchgang durch die [nächsten] Symbolschichten«, sprich
auf dem Weg über eine Interpretation der Symbole zweiter (My-
then) und dritter Ordnung (spekulative Symbole, wie zum Beispiel
die »Erbsünde«) »freigelegt« werden.

Bereits zum »zweiten Schema des unfreien Willens« bemerkt
Ricœur Zentrales für die Ricœur-Rezeption im Rahmen der theologi-
schen Anthropologie, aber auch im Rahmen der Soteriologie und
Eschatologie: »Diese Äußerlichkeit ist dem menschlichen Bösen so
wesentlich, dass der Mensch, wie Kant sagt, nicht der absolute Bos-
hafte, nicht die Bosheit sein kann; er ist immer nur der nachfolgende
Böse, der durch Verführung Bösgewordene; das Böse ist zugleich
jetzt ›gesetzt‹ und immer schon da: beginnen heißt hier fortsetzen;
dieses Verführtsein wird in der Äußerlichkeit einer unreinen Berüh-
rung symbolisiert; es ist wesentlich, dass das Böse in gewisser Weise
erlitten wird; das ist, zwischen Irrtümern, der Wahrheitsgrund jeder
Identifikation des menschlichen Bösen mit einem pathos, einer ›Pas-
sion‹.«81

In Ricœurs Theorie des Bösen, bei der sich die Philosophie von
den Symbolen zu denken geben lässt, spielt damit der Gedanke, »dass

108 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

81 Im Zusammenhang der Interpretation des Symbols der Schlange in Gen 3 (das
später im Teufelssymbol weiterlebt) schreibt Ricœur: »Wenn man der Intention
des Schlangenthemas bis auf den Grund geht, muss man schließen, dass der
Mensch nicht der absolut Böse ist; er ist nur der Böse an zweiter Stelle, der Böse
durch Verführung; er ist nicht das Böse, der Böse sozusagen im Substantiv, son-
dern schlecht, boshaft im Adjektiv; er macht sich böse durch eine Art Rück-teil-
nahme, Rück-nachahmung, durch Einwilligung in eine Quelle des Bösen, die der
naive Autor des biblischen Berichts als tierische List schildert. Sündigen heißt
nachgeben.« Ebd., S. 295f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Böse nicht mit dem Guten symmetrisch ist« und »der fehlgehen-
de Mensch nicht vollständig verderbt ist«82 und dass es also »im
Selbst eine ›Unschuld‹ gibt, ›die nicht vollständig zerstört werden
kann«83, eine tragende Rolle: »Wie radikal auch immer das Böse sein
mag, es kann doch nicht so urgründig sein wie das Gute.«

Was diese Aussage in ihrem Sinngehalt bedeutet, erschließt Ri-
cœur vor allem durch eine faszinierende Interpretation des Sünden-
fallmythos in Gen 3. Hier wird dann auch vollends deutlich, »dass
das Böse offenkundig nicht allein von der menschlichen Freiheit ver-
standen werden kann, sondern eine Art Affektion offenbart, mit der
es Macht über den Menschen hat. Ob man diese – wie in der christli-
chen Tradition hier und da geschehen – personifizieren muss, ist eine
andere Frage: In jedem Fall aber ist diese Macht aus der Sicht des
Phänomenologen beschreibbar. Gerade dieser Stachel des Bösen im
menschlichen Handeln ist für Ricœur die große Herausforderung,
an der sich das Denken stößt, weil sie das Phänomen des Fehlgehens
der Freiheit, das schließlich per definitionem nicht vorherzusagen ist,
nicht recht zu fassen bekommt. Das Eingeständnis einer ursprüng-
lichen Affektion durch das Böse, die die moralische Integrität bedroht
und innerhalb der Freiheit des Menschen einen Riss, eine Verletzlich-
keit aufdeckt, gehört zu den schmerzlichen Erfahrungen des Philoso-
phen, der sich dem Freiheitsdenken verpflichtet weiß. Und genau die-
se Erfahrungen des Bösen werden für Ricœur dann vor allem im
Frühwerk, aber auch nach dem Durchschreiten seiner hermeneuti-
schen Phase von den sechziger Jahren bis in die achtziger Jahre des
vergangenen Jahrhunderts, immer wieder zum Ausgangspunkt phi-
losophischer Reflexion.«84

Werfen wir jetzt also abschließend einen Blick auf Ricœurs phi-
losophische Auslegung des Sündenfallmythos. Hier erweist er sich
als ein wahrhafter »Meister der Interpretation«85. Das, was seine
»Symbolik des Bösen« zu denken gibt, nämlich die Größe und die
Grenze jeder ethischen Weltanschauung, wird jetzt vollends deut-
lich.

Poetik des Glaubens A 109

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

82 S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«, S. 234.
83 Ebd. mit Verweis auf: P. Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil, Paris 2000,

S. 602.
84 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 132. Vgl. auch: »Von der Anthropologie

der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 21f.
85 So H. Riedlinger, »Der Übergang von der Unschuld zur Sünde«, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.

Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im
anthropologischen Mythos

Unter den »zahllosen Mythen, die die Verfasstheit der Welt zu erklä-
ren suchen«86 und die durch eine »›Typologie‹ der Mythen vom Ur-
sprung und Ende des Bösen«87 gleichsam geordnet werden können,
spielt für Ricœur ein Typus eine ganz herausragende Rolle, weil man
von ihm her »die Weisung der Mythen in ihrer Gesamtheit am bes-
ten hören, vernehmen und verstehen kann«88. Es ist der Mythos vom
Sündenfall des Menschen, wie er sich in Gen 3 ausgeprägt findet.

Unter den vier Grundtypen – da sind zunächst einmal die drei
Grundtypen des »Schöpfungsdramas«, des »Sündenfalls« und der
»Tragik«, schließlich der »Mythos von der verbannten Seele« – gibt
es zwar diesen »beherrschenden Mythos«89, aber alle vier haben et-
was sehr Wichtiges über den Ursprung und das Ende des Bösen zu
erzählen. Ricœur, der von einer offenbarenden Kraft all dieser My-
then(-typen) ausgeht, ist davon überzeugt, dass uns jeder einzelne
Mythos »etwas zu sagen hat«, also nicht einfach abgeschüttelt wer-
den darf, und »sich […] noch immer an uns richten«90 kann. »Durch
den bevorzugten Mythos« nun gelingt es, so Ricœur, die Anliegen
der anderen Mythentypen zu vernehmen. Durch ihn werden sie
gleichsam »aufgerufen und wiederaufgeweckt; die Aneignung des
Adamsmythos zieht die Aneignung einer Kette von anderen Mythen
[unterschiedlichster Völker] nach sich, die von dem Ort aus zu spre-
chen anfangen, von wo aus der beherrschende Mythos [zentriert in
Gen 3] sich an uns wendet«91.

So kommt es nach Ricœur auch zu einer »Aufhebung« des tra-
gischen Mythos im anthropologischen Mythos. Was den Adams-
mythos (Gen 3) vor allen anderen Mythentypen auszeichnet und
grundlegend von ihnen unterscheidet, ist, dass er allein davon aus-

110 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

86 M. Greiner, »Ererbte Schuld – ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Inter-
nationale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291–293, hier S. 291.

87 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 196.
88 Ebd., S. 349.
89 Ebd., S. 352.
90 Ebd., S. 349.
91 Ebd., S. 352.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht, dass der Mensch einen »eigenen Ursprung des Bösen«92 dar-
stellt. Es ist der Versuch, das Böse vom Menschen und seiner Freiheit
her zu begreifen, d. h. seine Option für eine ethische Weltanschau-
ung, die ihn ganz entscheidend charakterisiert. Eben diese Eigenart
hat Ricœur im Blick, wenn er feststellt: »Der Adamsmythos ist der
anthropologische Mythos schlechthin«93; er »ist der extremste Ver-
such, den Ursprung des Bösen und des Guten auseinanderzuhalten;
die Absicht dieses Mythos ist, einen radikalen Ursprung des Bösen
zu begründen, abgehoben vom urgründigeren Ursprung des Gut-
seins der Dinge; […] diese Unterscheidung des Radikalen und des
Originären ist für den anthropologischen Charakter des Adams-
mythos wesentlich; sie macht den Menschen zum Anfang des Bösen
drinnen in einer Schöpfung, die bereits ihren absoluten Anfang im
Schöpfungsakt Gottes hat«94.

Obwohl in Gen 3 sozusagen eine »Vervielfältigung der Quell-
zentren des Bösen«95 dadurch entsteht, dass der Mythos neben Adam
noch zwei weitere Figuren kennt, nämlich Eva und die Schlange, er-
folgt eine bemerkenswerte Gewichtsverteilung in der Weise einer
Unterordnung.96 Weil dies so ist, spricht Ricœur pointiert vom
Adamsmythos.

Aber trotz der Intention des Sündenfallmythos, der Adamsfigur
einen »Vorrang« vor allen anderen Figuren einzuräumen, kommt es
eben doch zu dieser denkwürdigen »Vervielfältigung der Quellzen-
tren des Bösen«: »In der Tat ist es merkwürdig, dass es dem Adams-
mythos nicht gelingt, den Ursprung des Bösen allein in der Figur
eines Urmenschen zu konzentrieren; er spricht auch vom Widersa-
cher, von der Schlange, die der Teufel wird; er spricht auch von einer
anderen Person, Eva, die das Gegenüber dieses Anderen, der Schlan-
ge oder des Teufels, darstellt; so treibt der Adamsmythos einen oder
mehrere Gegenpole zur Hauptfigur des Urmenschen hervor; von die-
sen Gegenpolen empfängt er eine rätselhafte Tiefe, durch die er un-
terbödig mit den anderen Mythen des Bösen in Verbindung steht«.

Im anthropologischen Mythos wird vor allem auch das, was der
tragische Mythos uns zu sagen hat, aufbewahrt und eingespielt. Und
das bedeutet, dass Gen 3 zu verstehen gibt: Sündigen hat – aus-

Poetik des Glaubens A 111

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

92 Ebd., S. 265.
93 Ebd.
94 Ebd., S. 266.
95 Ebd., S. 268.
96 Vgl. ebd., S. 267f. – Dort auch die folgenden Zitate (Hervorhebung B. C.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahmslos immer – »auch mit tragischer Verstrickung zu tun«97,
»Sündersein ist immer auch – manchmal offenkundig, manchmal
verborgen – ein Mithandeln, Zusammenwirken, ein Hineinziehen
und Hineingezogenwerden«98.

Sicherlich, der Mensch stellt den Erfahrungs- und Wahrneh-
mungsort des Bösen in der Welt dar, doch diese Auskunft bedeutet
»keineswegs […] eine Entscheidung über den radikalen Ursprung
des Bösen, sondern nur die Beschreibung des Ortes, wo das Böse auf-
tritt und wo es wahrgenommen werden kann; möglich ist es wohl,
dass der Mensch nicht der radikale Ursprung des Bösen ist, dass er
nicht der Böse aus sich selbst ist«99. Im Schuldbekenntnis, wenn der
Mensch eingesteht, mit dem Bösen angefangen, also es selbst in
Gang gesetzt zu haben, macht der geständige Täter die Entdeckung,
dass das Böse »im selben Augenblick, in dem ich gestehe, dass ich es
setze, schon da ist«100. Er entdeckt »die Kehrseite dieses Bekenntnis-
ses […] das Nicht-Gesetzte in der Setzung des Bösen, das Immer-
schon-da des Bösen, den anderen der Versuchung«101. Was der ge-
ständige Täter demnach entdeckt, ist: Das Böse, das er gesetzt hat
und für das er sich verantwortlich weiß, kommt nicht von ungefähr.
Wenn es aber nicht allein nur seiner Freiheit entsprungen, sondern in
gewisser Weise auch auf ihn zugekommen ist und er vom Bösen vor
und während seiner Tat »affiziert«102 wurde, woher kommt dann das
Böse ursprünglich, das er beginnt und in die Welt setzt, aber nur,
indem er das, was schon da ist, seinerseits fortsetzt? Kommt es ur-
sprünglich vielleicht doch von Adam her? Oder anders gefragt: Lässt
sich das Böse bis an den Anfang der Menschheitsgeschichte zurück-
verfolgen? Stichwort: Sündenfall, Stichwort »Ur-Sünde«. Aber ist
nach Auskunft von Gen 3 nicht auch das Sündigen des ersten Men-
schen (Adam) ganz wesentlich ein »Nachgeben« und kommt ganz
und gar nicht von ungefähr? Das Symbol der Schlange, das später in
das Satanssymbol hinein aufgehoben wird, »gibt zu denken«. So

112 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

97 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, S. 320 –
Wiedenhofer verweist an dieser Stelle auf zwei für unser Thema unentbehrliche
Beiträge von P. Ricœur: »Die ›Erbsünde‹ – eine Bedeutungsstudie«, S. 156f.; Le
mal. Un défì à la philosophie et à la théologie, Genf 1986.

98 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, S. 320.
99 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

100 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 355.
101 Ebd., S. 368.
102 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolisiert die Schlange unter anderem »jenes Böse […], das ich
fortsetze, wenn ich, auch ich es beginne und in die Welt bringe«103.
Sie »stellt das ›Immer-schon-da‹ des Bösen dar, das nichtsdestoweni-
ger Anfang, Akt, Selbstbestimmung der Freiheit ist«104. Springt das
Böse also vielleicht nicht doch auf das Menschengeschlecht über? –
freilich nicht ohne dass der Mensch daran signifikant beteiligt
wäre!105

Gen 3 legt folgenden Verdacht nahe: Es gibt ein ganz merkwür-
diges Ausgeliefertsein des einzelnen Menschen an das Böse, noch vor
jeder Einzeltat, und zwar von Anfang an. Und es gibt die ebenfalls
von Beginn der Menschheitsgeschichte an immer wiederkehrende
Erfahrung, »dass das Teuflische uns ganz nahe ist«106. Das bedeutet
pointiert formuliert: »Unsere Freiheit war und ist nie frei, sondern
eben gefangen.«107 Das gilt jedenfalls für unser Tun des Bösen: Im
Akt des Sündigens ist unsere Freiheit nie ganz frei, sondern eben im-
mer auch gefangen: »Sündigen heißt nachgeben.«108

Eine solche Sicht der Dinge, die radikal ernst nimmt, dass der
einzelne Mensch zwar die Fähigkeit besitzt, das Böse frei zu setzen,
aber immer nur im Modus des Nachgebens, so dass er nur »böse im
Nachhinein« zu sein vermag, muss sich jedoch so manchem Einwand

Poetik des Glaubens A 113

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

103 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.
104 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophisches Denken«, in: Keryg-

ma und Mythos VI/1 (1963) S. 44–68, hier S. 63.
105 Wenn Rüdiger Safranski sein lesenswertes philosophisches Buch über das Böse

gleich schon im Vorwort damit beginnt, dass er erklärt: »Man muss nicht den
Teufel bemühen, um das Böse zu verstehen.« (R. Safranski, Das Böse oder Das
Drama der Freiheit, München 1997, S. 13), stößt das bei jedem, der Ricœurs Phä-
nomenologie der Verfehlung kennt, auf Befremden. Von Ricœur her könnte man
sogar dagegenhalten und sagen: Nur solange sich die Philosophie und Theologie
auch und gerade vom Teufelssymbol zu denken »geben« lässt – d.h. auch und
gerade von diesem Symbol aus denkt –, wird es ihr gelingen, das Phänomen des
Bösen angemessen zu deuten.

106 H. Häring, »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination«, in: Concilium 34 (1998)
S. 21–37, hier S. 28.

107 Ebd., S. 28 (mit Verweis auf das vierte Kapitel von Ricœurs Die Fehlbarkeit des
Menschen [S. 110–172], das überschrieben ist mit: »Die Zerbrechlichkeit des Af-
fektiven«). – Hermann Häring will hier allerdings nicht sagen, Freiheit sei damit
passé – er spricht ja von einer Freiheit, die gefangen ist –, sondern lediglich deut-
lich markieren, dass es keine Freiheit gibt, die so gänzlich frei ist in ihrem Vollzug,
dass nicht auch zugleich bzw. schon zuvor über sie verfügt wird. D. h. menschliche
Freiheit ist immer auch ganz wesentlich ausgelieferte Freiheit, »eben gefangen« –
»nie [absolut] frei« in ihrem (Anfangen-)Können.

108 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von theologischer Seite stellen. Denn: »Hier stellt sich freilich die
Frage, ob das Böse nicht in einer Weise zur Sprache kommt, die dem
Menschen doch einen Entschuldigungsmechanismus erlaubt, weil er
ja nur nachgibt und später kommt.«109

Ricœur will jedenfalls nicht so verstanden werden, als sei das
Sündigen des Menschen keine echte Setzung des Bösen mehr und
der Täter damit weitgehend ent-schuldigt. Dadurch dass diese Set-
zung des Bösen nur im Modus des Nachgebens geschehen kann, ist
zwar die Verantwortlichkeit des einzelnen Menschen empfindlich
eingeschränkt und insofern auch tangiert, aber es bleibt bei einer Ver-
antwortlichkeit im Vollsinn, wenn auch nicht in vollem Umfang. Der
Einzelne bleibt also nach Ricœur sehr wohl für seine Tat, mit der er
das Böse setzt, verantwortlich. Gerade im Hinblick auf das von Ger-
hard Roth so genannte »Schuldparadoxon« wäre zu betonen, dass
auch hier gilt: »Hervorgehen kann das Böse aus dieser Schwäche nur,
weil es gesetzt wird«110; »aber der Mensch setzt es nur, weil er der
Umgarnung des Feindes nachgibt«111; »das Böse setzend, fällt die
Freiheit einem Anderen anheim«112; »das Immerschon-da des Bösen
ist die andere Sicht jenes Bösen, für das ich gleichwohl verantwort-
lich bin«113.

Auch wenn es abwegig anmutet und nicht nur paradox klingt,
sondern paradox ist, es gibt ein Zugleich von Freiheit (selbst-
ursprüngliche Setzung des Bösen) und Knechtschaft (Affektion
durch das Böse), wobei die Passivität des Menschen beim Zustande-
kommen und Aufrechterhalten der Knechtschaft als eine »Passivität
der Freiheit«114 verstanden werden muss: »Für die Frage nach der
Freiheit des Menschen ist dabei […] auf alle Fälle festzuhalten:
Schuld, die mannigfaltig bedingt wie auch durch die Macht des Bösen
provoziert sein mag und deshalb in jedem Fall differenziert zu be-
trachten ist, entspringt letztlich doch einem freien Akt, der die böse
Tat erst hervorbringt.«115

114 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

109 So Erwin Dirscherl sicherlich stellvertretend für viele: E. Dirscherl, Grundriss
Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen angesichts des
Anderen, Regensburg 2006, S. 169.

110 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 189.
111 Ebd., S. 15.
112 Ebd.
113 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.
114 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 221.
115 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 131.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz gravierend ist dann aber – aus systematisch-theologischer
Perspektive – vor allem die folgende recht unbequeme Rückfrage:
»Ist das Böse schon in der Welt, so wie die Gnade in der Welt ist?
Wenn es den Menschen schon gibt, dann kommt das Böse in die
Welt, das fortan jedem Menschen vorgegeben ist. Erst wenn das Böse
zwischen Gott und den Menschen passiert, dann ist es in der Zeit
da.116 Aber ist es vorher schon da?«117

Ricœurs Denkansatz, das signalisiert diese berechtigte Rückfra-
ge sehr deutlich, läuft auf eine Weltanschauung hinaus, die gefähr-
lich nahe heranrückt an eine tragische Weltanschauung. Aber eben
nur gefährlich nahe. Denn Ricœur ist ein entschiedener Vertreter
einer »ethischen Weltanschauung«, der – belehrt durch den tragi-
schen Mythos – zwar »dieses in die Ausübung der Freiheit einbegrif-
fene Unausweichliche« sieht und »hellsichtig« geworden ist »für die-
se Schicksalsaspekte, die wir immerfort hervorrufen und entdecken,
je weiter wir fortschreiten in der Reife, der Autonomie und dem so-
zialen Einsatz unserer Freiheit«118, der aber die Hoffnung auf Erlö-
sung unbedingt aufrechterhalten will, die ja bei einer »tragischen
Weltanschauung« unmöglich ist: »Ich glaube, dass die tragische An-
schauung als reiner ›Typus‹ jede Befreiung ausschließt außer der
›Sympathie‹, dem tragischen ›Mitleid‹, d. h. einem ohnmächtigen
Gefühl der Teilnahme am Unglück des Helden«.119

Was Ricœur – im Unterschied zu vielen anderen Denkern – klar
zu sehen vermag, ist, dass »die tragische Anschauung« auch in einer
»ethischen Weltanschauung« prinzipiell unüberwindbar bleibt, ja ihr

Poetik des Glaubens A 115

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

116 Eben genau diese Position und keine andere scheint heute die genuin christliche
zu sein; und dabei vergisst man sehr schnell (Dirscherl allerdings nicht), dass es im
Christentum mit dieser Auskunft nicht getan ist. Vgl. B. J. Claret, »Die der Struk-
tur unserer Lebenswelt von Haus aus inhärenten Irritationen und das Böse«, in:
B. J. Claret (Hg.), Theodizee. Das Böse in der Welt, 2. Aufl., Darmstadt 2008,
S. 67–116, hier S. 104–108 (Das Böse als das Nicht-zu-Rechtfertigende), 109
(»Ihr nennt euch Christen? Christen, obwohl ihr keinen Teufel kennt?« [L. Kola-
kowski]); Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-
theologisch«, in: Lexikon für Theologie und Kirche Band 9, 3. Aufl., Freiburg
2000, S. 1365–1368; Art. »Übel. III. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon für
Theologie und Kirche Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332–334.

117 Dirscherl selbst lässt die Frage offen, wenn er sogleich hinzufügt: »Diese Frage
bleibt ein Rätsel, mysterium iniquitatis (Rätsel des Bösen).« E. Dirscherl, Grund-
riss Theologischer Anthropologie, S. 169.

118 Vgl. P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 355.
119 Ebd., S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kernanliegen geradezu einen Platz darin finden muss. Sie hat das
Recht, innerhalb einer »ethischen Weltanschauung« im dreifachen
Hegelschen Sinne »aufgehoben« zu sein.

Das hier angeschlagene Thema darf innerhalb der Theologie je-
denfalls nicht derart zurückgedrängt oder gar verdrängt werden, dass
es zu einer überzogen anti-tragischen Theologie kommt, die partout
nicht gewillt ist, der Wahrheit des tragischen Mythos Rechnung zu
tragen, weil sie befürchtet, dass es dadurch zu einer Gebrochenheit
des Denkens kommt. Nach Ricœur kann sich »nur eine ›gebrochene‹
Theologie, das heißt eine Theologie, die auf die systematische Totali-
tät verzichtet hat, auf den gefährlichen Weg des Denkens über das
Böse begeben«120. Und dann wird sich immer deutlicher auch zeigen:
»Die tragische Anschauung« lässt sich – angesichts der denkerischen
Herausforderung des Bösen – nicht gänzlich ausmerzen.

116 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

120 P. Ricœur, Das Böse. Eine Herausforderung für Philosophie und Theologie, Zürich
2006, S. 45 f. – »Gebrochen ist in der Tat eine Theologie, die dem Bösen eine mit
der Güte Gottes und der Güte der Schöpfung unvereinbare Realität zuerkennt.«
Ricœur erinnert hier an Karl Barth, dessen Ansicht von der (notwendigen) Gebro-
chenheit des theologischen Denkens und Redens er vollauf teilt, auch wenn er
daran zweifelt, ob Barth »diesem anfänglichen Bekenntnis bis zum Schluss treu
geblieben ist«. Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Band III/3. Die Lehre von
der Schöpfung, Zollikon 1950, S. 332.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systema-
tische Überlegungen

Christof Mandry

Das Ziel der folgenden Ausführungen besteht darin, die Bedeutung
von Ricœurs Philosophie für die theologische Ethik zu untersuchen,
und zwar einerseits im Sinne des faktischen Einflusses durch die Re-
zeption im Denken und in den Werken von Moraltheologen und
theologischen Ethikern, sowie andererseits in sachlicher Hinsicht.
Was leistet Ricœurs Denken für die Entwicklung der theologischen
Ethik, wo würde es noch weitere Beschäftigung lohnen? Meiner
Wahrnehmung nach lassen sich zwei Wellen der Ricœur-Rezeption
in der theologischen Ethik ausmachen, die unterschiedlich umfang-
reich sind.1

I.

Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der
theologischen Ethik

Die erste Welle der Ricœur-Rezeption fand in der zweiten Hälfte der
siebziger Jahre statt. Sie interessierte sich vor allem für Ricœurs Ar-
beiten zur »Symbolik des Bösen«, seinen Symbolbegriff und seinen

Poetik des Glaubens A 117

1 Ich beschränke mich auf die deutschsprachige theologische Ethik, wohl wissend,
dass es beispielsweise in Frankreich (zum Beispiel A. Thomasset, Paul Ricœur,
une poétique de la morale. Aux fondements d’une éthique herméneutique et nar-
rative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996) und in den USA (vgl. etwa
J. Wall [Hg.], Paul Ricœur and contemporary moral thought, New York 2002),
aber auch in Italien, eine theologisch-ethische Ricœur-Rezeption mit anderem
Verlauf und anderen Schwerpunkten gibt. Außerdem gehe ich nur auf die katho-
lische theologische Ethik ein. Dabei bin ich mir bewusst, dass vor allem die nord-
amerikanische Reaktion auf Ricœurs Denken interkonfessionell anders verlief.
Hier läge eine lohnende Aufgabe für eine vergleichende Studie. Vgl. auch den
Beitrag von Maureen Junker-Kenny in diesem Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutischen Ansatz, den er seinerzeit in Auseinandersetzung
mit dem damals in den Humanwissenschaften tonangebenden Struk-
turalismus entwickelte. Die Situation der theologischen Ethik dieses
Zeitraums war durchaus selbst vom »Konflikt der Interpretationen«
geprägt: Die Euphorie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ließ
nach und der Streit über seine Auslegung hatte begonnen. Auseinan-
dersetzungen mit dem Lehramt über ethische Fragen – etwa in Fra-
gen der Sexualethik, der Medizinethik und der politischen Ethik –
wirkten sich nachhaltig auf das Selbstverständnis vieler Moraltheo-
logen aus. Neue, nicht-europäische Theologien – allen voran die la-
teinamerikanische Theologie der Befreiung – sorgten für produktive
Unruhe. Theologisch-ethische Neuansätze bemühten sich, die einge-
fahrenen Gleise einer überkommenen Handbuch-Morallehre zu ver-
lassen und insgesamt die Enge des naturrechtlich-neuthomistischen
Normdenkens zu überwinden. In diesem theoretischen und atmo-
sphärischen Zusammenhang ist auch die Entwicklung der »auto-
nomen Moral im christlichen Kontext« zu sehen, der es sowohl um
die Eigenständigkeit und Eigengesetzlichkeit des Sittlichen ging als
auch um eine neue theologische Würdigung der menschlichen Frei-
heit als Ansatzpunkt ethischer Theorie.2

Für diese erste Rezeptionsphase gehe ich exemplarisch auf Diet-
mar Mieths Theorie einer »narrativen Ethik«3 und auf Franz Böckles
einflussreiches Buch Fundamentalmoral4 ein. Beide wurden nahezu
zeitgleich veröffentlicht (nämlich 1976 und 1977), beide sind um die
Profilierung einer autonomen Moral im christlichen Kontext be-
müht, und beide greifen explizit und konstruktiv Gedanken von Ri-
cœur auf. Allerdings, wie zu zeigen ist, stellt sein Denken für sie
nicht die zentrale Referenz dar.

118 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

2 Zur Charakterisierung der Zeit vgl. D. Mieth, »Eine Situationsanalyse aus theo-
logischer Sicht«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, Mainz 1972, S. 13–33; F. Furger, »Zur
Begründung eines christlichen Ethos – Forschungstendenzen in der katholischen
Moraltheologie«, in: Theologische Berichte 4 (1974) S. 11–87, hier S. 11–24.

3 D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begründung einer narrati-
ven Ethik, Mainz 1976; zitiert nach der 2. Aufl., Mainz 1983.

4 F. Böckle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., München 1994.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Dietmar Mieth: Strukturethik als Modellethik

In seiner 1976 veröffentlichen Studie zur Begründung einer narrati-
ven Ethik mit dem Titel Dichtung, Glaube und Moral geht es Mieth
einerseits um die methodisch reflektierte theologische und ethische
Interpretation von literarischen Werken. Auf einer grundsätzliche-
ren Ebene besteht sein Anliegen darin, als Alternative zu einer domi-
nanten, aber problematisch gewordenen naturrechtlichen Normethik
eine Modellethik als Strukturethik zu etablieren.5 Diese Struktur-
ethik soll sich zum einen dadurch auszeichnen, dass sie die Ge-
schichtlichkeit des Sittlichen angemessener einbeziehen kann als eine
Naturrechtsethik. Letztere denkt geschichtlichen Wandel im Ver-
ständnis des Sittlichen nach dem Substanz-Akzidenz-Schema, dem-
zufolge an einem unveränderten und unveränderlichen Wesenskern
bloß akzidentelle Veränderungen vorgehen. Strukturethik hingegen
denkt in Relationen. Zum anderen richtet sie die Aufmerksamkeit
auf das Kreative sittlicher Lösungen: Das Modell macht nicht die Lö-
sung zur Regel, sondern hebt auf das Schöpferische der Lösungsfin-
dung ab. Modellethik will also Ideen für das Finden neuer mora-
lischer Möglichkeiten an die Hand geben. Mieth bezeichnet dies als
»strukturalisieren«. Damit ist gemeint, dass ethische Systeme auf
ihren sittlichen Ursprungsimpuls hin betrachtet und darauf hin über-
prüft werden, ob der gegenwärtige Zustand als »Verfall« zu sehen
ist.6 Der springende Punkt ist dabei nicht, dass in einem nachahmen-
den Sinne zum »Ursprung« zurückzukehren ist. Vielmehr wird der
ursprüngliche Impuls im Modus des »Modells« interpretiert, dessen
kreative Leistung aufgenommen wird.

Das Modell bedeutet aber nicht, dass sich theologische Ethik auf
eine formale Anleitung zum Finden innovativer sittlicher Lösungen
beschränkt. Ganz im Gegenteil steht ihr das Modell als »dichtes« und

Poetik des Glaubens A 119

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

5 Vgl. W. Nethöfel, Moraltheologie nach dem Konzil. Personen, Programme, Posi-
tionen, Göttingen 1987, S. 190–209.

6 »Das Ethos der Interpretation ist ein mäeutisches Ethos: die Dinge zu sich selbst
kommen lassen, die Menschen sich selbst finden lassen, die Gesellschaftssysteme
sich strukturalisieren lassen usw. Der ›Ethiker‹ unterstellt sich dabei diesem struk-
turalen Selbsterwirkungsprozess. Darüber hinaus ist die Strukturethik eine Ethik
der Kritik und der Analyse. […] Daher muss der Punkt gesucht werden, aus dem
das System entsteht und dessen Verfall es ist. Sollte etwa das System einer katho-
lischen Moraltheologie ›strukturalisiert‹ werden, dann müsste es kritisch auf sei-
nen schöpferischen Ursprung reduziert und von diesem aus unter die Lupe ge-
nommen werden.« D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral, S. 58f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unausschöpfliches – weil nicht auf eine Regel zu reduzierendes – Bild
vor Augen, nämlich in der Gestalt Jesu Christi. Mieth verweist auf
die Gleichnisse des biblischen Jesus, deren sowohl kritische wie inno-
vative Stoßrichtung sich der Vereindeutigung durch ein normatives
System entziehen, und zwar aus mehreren Gründen: Die sittliche In-
tention der jesuanischen Botschaft geht auf die konkrete Verände-
rung (nicht auf eine allgemeine Ordnungsgestalt), sie zielt auf die
Konversion der sittlichen Haltung und auf Betroffenheit (nicht auf
eine kognitive Belehrung) und sie stellt die einengenden und fest-
legenden Rahmenbedingungen des Handelns in Frage. Damit wendet
sie sich sowohl den Selbstverständlichkeiten auf der individuellen
Ebene des sittlichen Bewusstseins als auch sozial vorhandenen Ein-
stellungen und Erwartungen kritisch zu. Dieser komplexen Gestalt
der biblischen Ethik versuchen die narrative Form und das sowohl
anschauliche wie interpretationsbedürftige Modell der Strukturethik
zu entsprechen.

Mieths Überlegungen greifen auf Ricœurs Philosophie an zwei
Stellen zurück. Zunächst geht es ihm darum, das skizzierte geneti-
sche »Strukturdenken« von einem ahistorischen Strukturalismus zu
unterscheiden.7 Dafür ist Ricœur ein geeigneter Gewährsmann, klagt
dieser doch gegenüber dem »Strukturalismus der ersten Phase«, den
er von der Priorisierung der langue und ihrer internen Verknüpfun-
gen geprägt sieht, unter Hinweis unter anderem auf die genetische
Linguistik Noam Chomskys eine stärkere Beachtung des Übergangs
zwischen der Ordnung des sprachlichen Systems (langue) und der
Ordnung der Rede (parole) ein.8 Für eine Philosophie der Sprache
ist es nicht ausreichend, die Möglichkeitsbedingungen der Semiolo-
gie zu erforschen, und die Möglichkeitsbedingungen des sprachlichen
Verweisens auf die Dinge im Akt der Rede auszublenden. Das sprach-
liche Zeichensystem und der Akt der Rede, so Ricœurs Argument,
stehen in einem Wechselverhältnis, das von den ständigen Versuchen
in Gang gehalten wird, im Redeakt das Denkbare und das Sagbare der
Erfahrung zum Ausdruck zu bringen. Mieth macht sich Ricœurs For-
mulierung zu eigen, mit der dieser die richtungweisende Bedeutung
der genetischen Weiterentwicklung strukturalistischen Denkens zu-

120 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

7 Vgl. ebd., S. 54.
8 Vgl. P. Ricœur, »Die Struktur, das Wort und das Ereignis«, in: Hermeneutik und

Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 101–122,
hier S. 114–116.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sammenfasst: »Man ist hier dabei, zwischen Struktur und Ereignis,
zwischen Regel und Neuerung, zwischen Zwang und Wahl eine neue
Beziehung herzustellen – auf der Grundlage von dynamischen Vor-
stellungen, welche die Begriffe des strukturierten Inventars durch
solche der strukturierenden Operation ersetzen wollen.«9

Der zweite Punkt, an dem Mieth Ricœurs Denken explizit auf-
greift, betrifft den Umgang mit der »Tradition«, genauer: die Recht-
fertigung des Rückgriffs auf ein literarisches Kunstwerk des Mit-
telalters (den Tristan-Roman Gottfrieds von Straßburg), um die
Konzeption einer theologischen Modellethik zu entfalten. Es geht
Mieth dabei um eine »strukturale Entsprechung« zwischen Ethik
und Literatur, die der Eigengesetzlichkeit beider gerecht wird, indem
sie nicht das literarische Kunstwerk als ethisches Modell interpre-
tiert, sondern das Modell aus den Problemen gewinnt, die erst die
ethische Interpretation des Kunstwerks hervorbringt. Der Bezug auf
den mittelalterlichen Text erfolgt also nicht mit einem historischen
Erkenntnisinteresse, sondern mit der Absicht, dessen Auslegung in
die Gegenwart hineinzustellen. »Der Fortschritt der Theologie«, so
Mieth, »beruht auf ihrem geschichtlichen Rückgriff, in dem freilich
nicht einfach ›deposita‹ der Vergangenheit bewahrt werden, sondern
in dem verschüttete Antriebskräfte aus den Höhen theologischen
Denkens wieder zur dynamischen Wirkung befreit werden.«10 Er
verbindet dies mit Ricœurs Überlegungen zum theologischen Ur-
sprung der Hermeneutik, deren Nachvollzug der »geistigen Arbeit«,
die sie in den Traditionen findet, sich nicht in der Rekonstruktion
erschöpft, sondern kerygmatisch gegenwarts- und zukunftsbezogene
Kräfte freizusetzen intendiert. In dieser Zuordnung von Synchronie
und Diachronie erkennt Ricœur die Überlegenheit des hermeneuti-
schen Zugangs gegenüber der strukturalistischen Bevorzugung der
Synchronie. Der ursprüngliche »Sinnüberschuss« motiviert die Tra-
dition und ihre Interpretation, die als Interpretationsgeschichte
selbst Bestandteil der Tradition wird und insofern immer neue Ver-
gegenwärtigungen hervorbringt.11 Symbole und Mythen sind durch-
aus, konzediert Ricœur, der strukturalen Analyse zugänglich. Diese

Poetik des Glaubens A 121

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

9 Ebd. Hervorhebung im Original; vgl. D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral,
S. 54.

10 Ebd., S. 118.
11 P. Ricœur, »Struktur und Hermeneutik«, in: Hermeneutik und Strukturalismus,

S. 37–79, hier S. 60 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermag jedoch die innovative interpretatorische Dynamik nicht zu
verstehen, die von diesen ausgeht, da sie den Sinnüberschuss, der
auf dem semantischen Reichtum der Symbole und Mythen beruht,
nicht angemessen zu erfassen vermag. Ricœur folgert daraus, dass
»eine Tradition, die zukunftsträchtig ist und sich in verschiedene
Strukturen eingliedern lässt, mehr von der Überdeterminierung der
Inhalte als von der Remanenz der Strukturen getragen und genährt
wird«.12

b) Franz Böckle: Anthropologie des fehlbaren Menschen in der
Fundamentalmoral

Böckles grundlegendes Werk versucht eine Erneuerung der Moral-
theologie als Wissenschaft im Dialog mit Philosophie und Human-
wissenschaften. Anders als Mieth versteht er theologische Ethik in
erster Linie und überwiegend als Normwissenschaft. Die Frage nach
der nachvollziehbaren und allgemein vermittelbaren Begründung
moralischer Normen stellt für ihn die zentrale Aufgabe der theologi-
schen Ethik dar. Die Fundamentalmoral setzt jedoch noch tiefer an.
Sie fragt nach dem schlechthin letzten Grund der sittlichen Bean-
spruchung des Menschen. Böckles epochale Leistung besteht darin,
dass er diese Frage als Frage nach »dem Grund und den Grenzen sitt-
licher Autonomie des Menschen« rekonstruiert und sich damit pro-
grammatisch die Verbindung der moraltheologischen Grundlegung
mit dem neuzeitlichen Autonomiedenken zur Aufgabe macht.13 Es
geht ihm darum, die sittliche Beanspruchung des Menschen durch
Gott im Horizont neuzeitlichen Freiheitsdenkens zu situieren – sein
einflussreiches Werk gründet die »autonome Moral im christlichen
Kontext« in der menschlicher Freiheit, die selbst ihren Grund in Gott
findet. Dafür prägt Böckle den Ausdruck der »theonomen Auto-
nomie«.

Im Rahmen der Entfaltung der conditio humana, wie sie sich als
sittliche Wirklichkeit erfahrbar macht, geht Böckle auch auf Ricœurs
Symbolbegriff ein. Der Kontext besteht in der theologisch-ethischen
Aufarbeitung anthropologischer und moral-phänomenologischer
Aspekte des Phänomens der Schuld. Denn nachdem Böckle die sitt-
liche Autonomie auf Gott als ihren letzten Garanten zurückgeführt

122 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

12 Ebd., S. 64.
13 F. Böckle, Fundamentalmoral, S. 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat, muss er sich dem Phänomen des sittlichen Versagens stellen. Er
interpretiert es als eine der Autonomie inhärente Gefahr: die »ver-
absolutierte« Autonomie führt zum »Widerspruch« gegen Gott, also
zur Sünde. Die Rezeption Ricœurschen Denken dient dazu, einen
entscheidenden Übergang zu bearbeiten, nämlich von den verschie-
denen Gestalten des Widerspruchs unter dem Phänomen der Schuld
zur theologischen Deutung unter dem Begriff der Sünde. Hinfüh-
rend zeigt Böckle anhand literarischer Thematisierung von Schuld,
dass moderne Schulderfahrung weniger in Gestalt von Einzelüber-
tretungen moralischer Gebote reflektiert wird, sondern sich am Rät-
sel menschlicher Freiheit und Freiheitsverstrickung abarbeitet. Der
Blick auf die Reflexionsgestalten der Schulderfahrung führt ihn zur
Frage nach dem Verhältnis von Symbolen und Mythen, in denen die-
se Erfahrungen artikuliert und bekannt werden, auf der einen, und
ethischen Begriffen auf der anderen Seite.

An dieser Stelle geht er auf Ricœurs Arbeiten zur »Symbolik
des Bösen« ein. Ricœur untersucht Mythen und Symbole der Schuld,
um einen Umschlagpunkt zu verstehen, der sich dem unmittelbaren
begrifflichen Erfassen entzieht: Das Rätsel des Übergangs von der
Fehlbarkeit des Menschen zur bösen Tat soll eine Untersuchung der
sprachlichen Bilder erhellen, die genau dies bekennen.14 In der dia-
chronischen Abfolge dieser Symbole wird deutlich, dass sich die sym-
bolischen Ausdrucksformen, derer sich das Bekenntnis bedient, mit
dem religiösen Erfahrungshorizont verändern. Es findet, kurz gesagt,
eine Verinnerlichung der Schulderfahrung statt. Ricœur bringt diese
Entwicklung mit dem Ausdruck »von der Exteriorität zur Interiori-
tät« auf einen Nenner. Die quasi-physikalischen Bilder des Makels
oder des Schmutzes werden von anderen Bildern abgelöst, die sich
immer mehr auf eine »Innenseite« beziehen und damit ein zuneh-
mend verinnerlichtes und subjektiviertes religiöses Verhältnis zu
Gott widerspiegeln. Das Gewissen erscheint als ein internes Forum,
in dem Verfehlen als Sünde gegenüber Gott erfahren wird, gleichzei-
tig erscheint die Sünde als überpersonale, zwingende Macht; unter
dem Titel ethischer Schuld löst sich die Erfahrung sittlichen Verfeh-
lens stärker von kollektiven und überpersonalen Bezügen. Diese Ent-
wicklung der symbolischen Artikulationsgestalten ist jedoch nicht als

Poetik des Glaubens A 123

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

14 Vgl. ebd., S. 108–113 mit Bezug auf P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg
1971, und P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion« in: Concilium 6 (1970)
S. 384–393.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein-sinnige Ablösungsfolge zu verstehen. Ricœur arbeitet heraus,
dass das jeweils jüngere Symbol das vorhergehende zerstört, weil es
dessen Erfahrungshorizont auflöst. Insofern sind die Symbole »bil-
derstürmerisch«. Allerdings werden Sinngehalte der abgelösten
Symbole in den späteren, verinnerlichten bewahrt (»aufgehoben«).
So kann die religiöse Sündensprache die ältere Semantik des Makels
und von Reinheit und Unreinheit aufnehmen, und selbst das interio-
risierte moralische Gewissen wird in seiner Ohnmacht als »gefan-
gen« und »geknechtet« erlebt und ruft damit den überindividuellen
Verstrickungsaspekt der »Sündenmacht« in Erinnerung.15

Für Böckles Argumentation in der Fundamentalmoral sind die-
se Überlegungen insofern von Bedeutung, als sie ihm in zweifacher
Hinsicht erlauben, die Geschichtlichkeit des Sittlichen zu denken.
Zum einen kann er mit Ricœur die Sündenbegriffe in Bibel und
kirchlicher Tradition in einen geschichtlichen Zusammenhang set-
zen, der der Bewegung »vom Mythos zum Logos« folgt. Zum ande-
ren eröffnet ihm Ricœurs Argument von der Verknüpfung von Er-
fahrungshorizont und symbolischer Artikulation einen Raum für
weitere begriffliche Entwicklung, d. h. legitimiert seinen eigenen An-
satz, der dem modernen Freiheitsbewusstsein angemessen zu sein
und zugleich die Aspekte der Tradition »aufhebend« zu bewahren be-
ansprucht. Dies ist Böckles fundamentalethische Zielsetzung ins-
gesamt und Anlass für seine Rezeption des modernen Autonomie-
denkens, und in diese Konzeption versucht er auch die Begriffe
Schuld und Sünde einzupassen. Es kann hier nicht im Einzelnen dar-
gestellt werden, wie Böckle dies im Anschluss an Karl Rahners »über-
natürliches Existential« unternimmt. Er versteht die menschliche
Freiheit als eine ursprüngliche Anlage der Offenheit auf Freiheit
und auf Gottesbeziehung hin, die in einer den Einzelhandlungen vo-
rausliegenden »Grundoption« ergriffen wird, und zwar als »unsere
Antwort auf gegebene Freiheit«. Das Böse zeugt dann von einer Ver-
kehrung dieser Grundoption, die einerseits den Einzelsünden voraus-
liegt, zugleich aber eine Konsequenz aus diesen ist und wiederum
sündige Handlungen ausprägt.16

124 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

15 Vgl. ebd., S. 385–387.
16 Vgl. F. Böckle, Fundamentalmoral, S. 142–145, Zitat auf S. 145.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die erste Phase der Ricœur-Rezeption im Rückblick

Die erste Welle der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik, für
die hier Mieth und Böckle herausgegriffen wurden, war dem Umfang
nach eher bescheiden. Dennoch darf sie nicht unterschätzt werden.
Ricœurs Denken stellt für beide Theologen eine philosophische Un-
terstützung des Anliegens bereit, die Geschichtlichkeit des Sittlichen
zu denken. Während Böckle es vor allem darum zu tun ist, mora-
lische Normen theologisch zu gründen und zugleich ihre Geschicht-
lichkeit zu denken, ergänzt und dynamisiert Mieth die reine Norm-
ethik durch seine Strukturethik. Der springende Punkt der
Geschichtlichkeit des Sittlichen liegt für ihn in der Dynamik, aus
der heraus der ethische Sinn einer Norm oder eines ethisches Mo-
dells konstituiert wird. Ricœurs Denken musste für beide attraktiv
erscheinen, weil es ethisch grundiert ist, sich (im Falle Böckles) mit
biblischen und christlichen Vorstellungen und ihrer geschichtlichen
Entwicklung beschäftigt, und weil es (in Mieths Fall) den struktura-
listischen Totalitätsanspruch überwindet und sprachinterne Bezüge
mit Weltbezügen wieder zu verbinden erlaubt. Für beide spielte si-
cherlich im Hintergrund außerdem eine Rolle, dass Ricœurs Philoso-
phie ein Modell bereitstellte, wie humanwissenschaftliche Erkennt-
nisse theologisch-ethisch rezipiert werden konnten.

Gleichwohl muss festgehalten werden, dass von Ricœur weder
für Mieths Strukturethik17 noch für Böckles fundamentalethischen
Ansatz18 die entscheidenden Anregungen ausgehen, oder er ein zen-
traler Gesprächspartner ist. Beide setzen Überlegungen von Ricœur

Poetik des Glaubens A 125

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

17 Die wichtigste philosophische Referenz für Mieth stellt Heinrich Rombach dar.
Über Günther Schiwy läuft die Vermittlung des französischen Strukturalismus.
Schiwy weist auch auf dessen ethische Potentiale hin; vgl. z. B. G. Schiwy, Der
französische Strukturalismus. Mode – Methode – Ideologie. Mit einem Anhang
mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan, Al-
thusser, Foucault, Sartre, Ricœur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969; »Sittliche Nor-
mierungen im Strukturalismus«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, S. 152–167.

18 Böckle ist vor allem inspiriert von transzendental-theologischem Denken und
einer erneuerten, nicht-thomistischen Thomas-Lektüre, insbesondere des Lex-
Traktates der Summa theologiae. Vgl. dazu die für Böckle wichtige Arbeit von
K.-W. Merks, Theologische Grundlegung der sittlichen Autonomie. Strukturmo-
mente eines »autonomen« Normbegründungsverständnisses im lex-Traktat der
Summa theologiae des Thomas von Aquin, Düsseldorf 1978. Der Nachweis der
Vereinbarkeit des Autonomiedenkens mit Thomas’ Moraltheologie ist Böckles
zentrales Argument für die theologische Legitimation, die Autonomie als Fun-
dament der Sittlichkeit anzusehen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein, um ihre Anliegen zu unterstützen und ihre Argumentation zu
verbreitern, treten aber nicht eigentlich in eine Auseinandersetzung
mit Ricœurs Philosophie ein. Die weitere Rezeption von Ricœurs
Denken in der theologischen Ethik blieb zunächst punktuell und eher
marginal. Die Ursachen, die dafür anzunehmen sind, liegen sowohl
auf Ricœurs Seite als auch auf der der theologischen Ethik. Zum
einen wandte sich Ricœurs philosophisches Interesse zunächst nicht
explizit ethischen Fragen zu. Von kleineren Veröffentlichungen ab-
gesehen, bearbeitete er vor allem grundsätzliche sprach-, text- und
subjektphilosophische Fragestellungen und entwickelte seine eigen-
ständige phänomenologisch-hermeneutische Philosophie. Zum an-
deren setzte sich die deutschsprachige theologische Ethik im selben
Zeitraum weithin mit der Begründung moralischer Normen aus-
einander und rezipierte in diesem Zusammenhang Jürgen Habermas’
Theorie des kommunikativen Handelns und die Diskursethik von
Karl-Otto Apel und Habermas. Auch anwendungsorientierte Fragen,
vor allem in der Medizin-, der Bio- und der Medienethik, standen
und stehen im Brennpunkt der ethischen Aufmerksamkeit. Weitere
stark rezipierte Philosophen sind John Rawls und seine Gerechtig-
keitstheorie sowie die Teilnehmer der daran anschließenden Kom-
munitarismus-Liberalismus-Debatte. So gesehen haben Ricœur und
die theologische Ethik seit den späten siebziger Jahren bis in die
neunziger Jahre unterschiedliche Wege eingeschlagen, die sich nur
wenig berührt haben.

Zweifellos ist Ricœurs Philosophie auch in dieser Epoche von
großer Relevanz für die Theologie; auch hat sein Interesse an bib-
lischen und religiösen beziehungsweise religionsphilosophischen
Themen und Traditionen nie nachgelassen – wenn er sie auch zeit-
weise eher »nebenbei« veröffentlicht hat.19 Die intensive theologi-

126 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

19 Es muss präzisiert werden, dass Ricœur sich zwar stets für die religiöse Sprache
und ihre Poetik interessiert hat, aber kaum für die Theologie und ihre Begrifflich-
keit, vgl. dazu C. Mandry, »The relationship between philosophy and theology in
the recent work of Paul Ricœur«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Me-
mory, narrativity, self and the challenge to think God. The reception within theo-
logy of the recent work of Paul Ricœur, Münster 2004, S. 63–77. Bekanntlich war
Ricœur lange Zeit sehr darum bemüht, den »agnostischen« Abstand seiner Phi-
losophie zum christlichen Glauben zu betonen; so zuletzt noch P. Ricœur, Das
Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 35–38. Vgl. zu diesem Problem der Ri-
cœur-Interpretation auch D. Müller, »Paul Ricœur (1913–2005). Un philosophe
aux prises avec la théologie«, in: Revue théologique de Louvain 37 (2006)
S. 161–178.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Beschäftigung mit moderner Hermeneutik, für die etwa David
Tracy oder Edward Schillebeeckx zu nennen sind, ist auch in Rezep-
tion von und in Auseinandersetzung mit Ricœur vor sich gegangen,
hat aber die theologische Ethik zunächst nicht ähnlich intensiv er-
fasst. Selbst der an der Gregoriana lehrende deutsche Moraltheologe
Klaus Demmer, der als einer der einflussreichsten Vertreter einer
hermeneutisch ausgerichteten Moraltheologie gelten muss, und der
die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft ins
Zentrum seines Denkens stellt, rezipiert Ricœur nicht.20

II.

Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption

Es dauert bis in die späten achtziger und neunziger Jahre, ehe eine
weitere Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik ein-
setzt. Sie wird dadurch begünstigt, dass Ricœur nun in Zeit und Er-
zählung21 und Das Selbst als ein Anderer philosophische Themen
bearbeitet, die auch in der theologischen Ethik Interesse finden: Er
legt eine elaborierte Theorie des Narrativen vor, die auch die Rezep-
tion der Erzählung und die Veränderung des Lesers durch die Lektüre
bedenkt, er trägt mit seiner Theorie der narrativen Identität zu einer
aktuellen Diskussion über personale Identität bei, an der sich auch die
theologische Ethik beteiligt, und er formuliert erstmals seine »Ethik«
zusammenhängend aus und greift damit zugleich in die Debatte über
das Gute und das Richtige ein. Alle genannten Themen stehen zudem
im Kontext einer komplexen Philosophie des geschichtlichen Selbst
und seiner Selbst-Vergewisserung, einer Philosophie die grundiert
ist vom Thema der Freiheit, ihren Bedingungen und ihrer Verletz-

Poetik des Glaubens A 127

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

20 Demmer steht vielmehr in der Tradition einer Transzendentalphilosophie und
-theologie, die im 20. Jahrhundert von neuscholastischem Denken ausgegangen
ist; vgl. K. Demmer, Sein und Gebot. Die Bedeutsamkeit des transzendentalphi-
losophischen Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart für den formalen
Aufriß der Fundamentalmoral, München 1971, sowie die Selbstcharakterisierung
in K. Demmer, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orien-
tierter Fundamentalmoral, Düsseldorf 1980, S. 12.

21 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bde., München 1988–1991.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit.22 Diese Fragestellungen beschäftigen auch die theologische
Ethik und stoßen damit auf erhöhte Rezeptionsbereitschaft. Mit
dem Interesse am Narrativen knüpft diese Rezeption außerdem an
Motive an, die bereits für die erste Aufnahme Ricœurschen Denkens
bedeutsam waren.

Als begünstigender Faktor kommt hinzu, dass Ricœurs zuvor
eher verstreut publizierte religionsphilosophische Studien nun zu-
nehmend in Sammelbänden zugänglich gemacht werden und damit
in ihrem Zusammenhang viel deutlicher wahrgenommen werden
können.23

Der Beitrag von Ricœurs Philosophie ist für die theologische
Ethik mit Blick auf fünf Themenkreise wichtig.24

a) Ethische Identität

Im Zusammenhang mit einer post-cartesianischen Subjektphiloso-
phie des cogito brisé, die Ricœurs Denkweg insgesamt prägt, ent-
wickelt Ricœur in Das Selbst als ein Anderer einen Begriff des ethi-
schen Subjekts oder der ethischen Identität. Die Frage »Wer bin ich?«
kann das Selbst nicht beantworten, ohne sich seine Akte des Spre-
chens, des Handelns und des Verantwortens reflexiv wiederanzueig-

128 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

22 Vgl. C. Mandry, Ethische Identität und christlicher Glaube. Theologische Ethik im
Spannungsfeld von Theologie und Philosophie, Mainz 2002, S. 176f., 218f.;
M. Junker-Kenny, »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-
Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think
God, S. 153–201, hier S. 154–157; S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbar-
keit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricœur«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 15–36.

23 Vgl. etwa die Sammelbände P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philoso-
phie, Paris 1994; Figuring the sacred. Religion, narrative, and imagination, Min-
neapolis 1995. Das schmale, aber wichtige Bändchen Liebe und Gerechtigkeit, Tü-
bingen 1990, hat wegen der zweisprachigen Veröffentlichung vermutlich die
deutsche Rezeption positiv beeinflusst.

24 Ich greife im Folgenden auf Überlegungen zurück, die ich in C. Mandry, Ethische
Identität und christlicher Glaube, S. 141–279, ausführlich entfaltet habe. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann es natürlich nur darum gehen, einen knappen und in
der Akzentsetzung notwendigerweise subjektiven Einblick zu geben. Eine gründ-
liche Auseinandersetzung mit Ricœurs komplexem Werk und der Vielzahl der
darin enthaltenen ethischen Überlegungen und theologischen Anknüpfungs-
punkte würde den hier zur Verfügung stehenden Raum bei weitem sprengen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen25 – es hat wesentlich eine geschichtlich vermittelte Identität.
Diese damit auch grundlegend praktisch verfasste Identität des Selbst
hat nach Ricœur ihren »Schlussstein« in der ethischen Identität: Das
Selbst bezeugt, wer es ist, indem es nach einem »guten Leben mit
und für den anderen in gerechten Institutionen« strebt, und darin,
dass es sich als moralisch verantwortlich ansprechen lässt. Ricœurs
Überlegungen finden ihr Gegenstück in einer Theorie der Praxis, die
ebenfalls in Das Selbst als ein Anderer enthalten ist. Ricœur zeigt die
unausweichlich ethische Qualität von Praxis, die mit ihrer intersub-
jektiven und sozialen Natur zusammenhängt. Betrachtet man näm-
lich nicht isolierte Einzelakte, sondern deren Zusammenhänge in
größeren, gestaffelten Praktiken, dann wird sowohl deutlich, dass
ihnen sozial-kulturell vermittelte Gütestandards innewohnen, als
auch dass sie in die Lebenspläne und Lebensprojekte von Menschen
integriert sind und von daher unter deren Zielsetzung stehen, ein
insgesamt »gutes Leben« zu führen, das sich gerade in diesen Prakti-
ken und ihren intersubjektiven Verstrebungen realisiert.

Diese Gedanken sind für die theologische Ethik insofern von
großer Bedeutung, als damit die Fixierung auf die sittliche Qualität
von Einzelhandlungen überwunden werden kann, insofern die ethi-
sche Qualität der Lebensführung und die ethische Bedeutung von
Identität genauer erfasst werden können, und schließlich auch inso-
fern, als deren zeitliche Dimension neu in den Blick rückt. Darüber
hinaus macht Ricœur einsichtig, dass das Streben nach dem guten
Leben etwas Subjektiv-Persönliches ist, das mit der individuellen
Identität zutiefst verbunden, aber seiner Anlage nach gerade nicht
ich-fixiert ist, sondern sich in gelingenden Beziehungen zu anderen
realisiert und den Wunsch nach dem Guten des anderen einschließt.
Das Streben nach dem guten Leben beschränkt sich schließlich nicht
einmal auf interpersonale Beziehungen, sondern hat auch eine sozia-
le und politische Dimension. Mögen die Vorstellungen des »Guten«
in diesem Bereich auch vage und in der Moderne normativ überformt
sein, so legt Ricœur doch einen Gerechtigkeitssinn frei, der ein fun-
damentaler Sinn für Gleichheit ist und im Phänomen der Sozialität
selbst wurzelt, welches er mit Hannah Arendt auf ein Zusammen-
handeln-wollen als Basis des »Politischen« zurückführt.26

Poetik des Glaubens A 129

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

25 Diese Überlegungen hatte Ricœur in einer Reihe von wichtigen Studien vorberei-
tet, die im Band Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986, zusam-
mengestellt wurden.

26 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, S. 236–241.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur bleibt bei der Entfaltung des ethischen Strebens nicht
stehen, sondern setzt ihm unter der Bezeichnung »Moral« die Di-
mension der sollensethischen Begrenzung entgegen. Aufgrund der
Verletzbarkeit menschlicher Identität und menschlicher Existenz
und aufgrund der tatsächlichen Verletzungen treten dem Streben
moralische Normen in Form eines unbedingten Einspruchs »Du
sollst nicht!« entgegen. Was zunächst wie ein radikaler Bruch zwi-
schen Wollen und Sollen erscheint, wird von Ricœur auf einer zwei-
ten Ebene in vorsichtiger Weise auch als eine Beziehung der Kon-
tinuität gedeutet. Denn worauf zielt der sollensethische Einspruch,
wenn nicht darauf, verzerrte und verletzte Gleichheit zwischen Men-
schen zu beklagen und zu berichtigen? Die Beschränkung von Frei-
heit soll Freiheit sichern. Bei näherem Hinsehen lässt sich bei Ricœur
eine Ethik des Könnens freilegen, die in mehrfacher Weise um die
Handlungsfähigkeit des Menschen kreist.

Ricœurs Begriff des ethischen Subjekts wird damit sehr kom-
plex: Wer ist es eigentlich, der nach einem guten Leben strebt, der zu
moralisch verantwortlichem Handeln aufgerufen ist, und der das Ri-
siko moralisch verantwortlicher Entscheidungen in diffizilen Situa-
tionen zu fällen und zu ertragen auf sich nimmt? Aus welchen Res-
sourcen heraus kann das Selbst es auf sich nehmen, ein Lebensprojekt
zu entwerfen und zu verfolgen? Welche Haltung zu sich selbst ist Vo-
raussetzung, um moralische Verpflichtung verspüren und ihr ent-
sprechen zu können? Welche praktische Zuversicht muss gegeben
sein, um in moralisch unklaren, ja tragischen Situationen eine den-
noch verantwortliche Entscheidung zu riskieren? Ricœur entfaltet
eine ebenso breite wie tiefe Sicht auf das ethische Selbst, weil er der
Problematik der zeitlichen Ausdehnung des Lebens und damit des
Aufrechterhaltens der Identität unter wandelnden Umständen nicht
ausweicht, sondern sie in den Mittelpunkt seiner Überlegungen stellt.
Damit können auch die reflexiven Bezugsweisen des Subjekts auf sich
selbst berücksichtigt werden, wie es sich als ethisch Strebendes und
moralisch Verantwortliches erfährt und – vermittelt über den Ande-
ren – zu schätzen und zu achten befähigt wird.

Ricœur hat die vielfältige Verschränkung zwischen individuel-
lem und sozialem Leben theoretisch aufgezeigt und damit einen kon-
zeptionellen Rahmen bereitgestellt, innerhalb dessen darzustellen
wäre, in welchen historischen und kulturellen Formen Selbstschät-
zung tatsächlich praktisch ausgeprägt wird. Der Zusammenhang mit
Praktiken und Lebensstilen, Lebensformen und -idealen muss kon-

130 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kret ausgefüllt werden, damit über die Formalität des Zusammen-
hängens hinaus der Wert der kulturellen Einstellungen plastisch wer-
den kann, durch die er je verwirklicht wird. Die theologische Ethik
nimmt sich dieser Aufgabe an, wenn sie auf Modelle des individuel-
len wie sozialen Lebensgelingens hinweist. Dazu muss sie reflektiert
und selbstkritisch die christliche Tradition aufarbeiten und vor die-
sem Hintergrund Alternativen zu gegenwärtigen Lebensformen pro-
filieren.

b) Narrative und ethische Identität

Es lohnt sich, noch weiter auf Ricœurs Überlegungen zur Identität
einzugehen, denn gerade seine Überlegungen zur narrativen Identi-
tät sind einerseits fruchtbar für theologische Ethik, stehen anderer-
seits jedoch in der Gefahr, zu schnell und zu undialektisch für eine
»narrative Theologie« vereinnahmt zu werden. Es wird leicht über-
sehen, dass Ricœurs Konzeption der narrativen Identität im Laufe
seines Werkes einer nicht unbeträchtlichen Entwicklung unterliegt,
und er sie schließlich kritisch an die ethische Identität koppelt. Fest-
zuhalten ist, dass es ihm mit der Unterscheidung zwischen zwei Modi
der Identität – idem und ipse – um zwei verschiedene Modi der zeit-
lichen Beständigkeit geht. Steht für idem-Identität modellhaft der
Charakter einer Person, an dessen Gleichbleiben (»Selbigkeit«) sich
ein Wiedererkennen über zeitliche Abstände hinweg festmacht, so
steht das Modell des gehaltenen Versprechens für die »Selbst-Stän-
digkeit« der ipse-Identität: Dass ich verlässlich zum gegebenen Wort
stehe, also in Zukunft affirmiere, was ich in Vergangenheit zugesagt
habe, kann ich nur praktisch bezeugen. Damit legt Ricœur jenen
Aspekt von Identität frei, der nicht auf ein Was reduzierbar, sondern
nur als Wer zu beantworten ist. Das Versprechen, das jeder von uns
ist, insofern er anderen gegenüber zusagt, auch in Zukunft er selbst
zu sein, auf den der andere sich verlassen kann, hat einen anderen
epistemischen Status als die Wiedererkennbarkeit an Merkmalen
der Selbigkeit. Zugleich wird der fundamental ethische Charakter
der Selbstheit (»Ipseität«) deutlich, denn sie impliziert einen ande-
ren, der Selbst-Ständigkeit erwartet und dem sie versprochen wird.
Ja, Ricœur geht so weit zu sagen, ich könne diese Selbst-Ständigkeit
mir nur zutrauen, weil sie mir vom Anderen zugemutet wird.

Im Licht dieser Überlegungen wird ersichtlich, dass narrative
Identität notwendig auf ethische Identität bezogen sein muss. Unter

Poetik des Glaubens A 131

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


narrativer Identität versteht Ricœur die Konstruktion eines Lebens-
zusammenhangs, der mit den Mitteln der Erzählung nach dem Mo-
dell der literarischen Figur von uns vorgenommen wird, um unserer
Biographie eine nachvollziehbare Gestalt zu geben. Die Erzählung
bringt die heterogenen sozialen Rollen, Lebenszusammenhänge, Le-
bensabschnitte, Lebensentwürfe, Handlungen und Widerfahrnisse in
eine biographische Ordnung, mit der eine Person von sich aussagt,
wie sie wurde, wer sie ist und als wer sie sich für die Zukunft verste-
hen will. Die narrative Identität blickt also sowohl zurück als auch
voraus, und sie ist bereits deshalb ethisch keinesfalls neutral, weil
sie gerade auch die Identifikationen mit Lebensprojekten, mit Über-
zeugungen, Werten und Umwertungen erzählt. Identität kann nur
narrativ artikuliert und expliziert werden.

Aber, und mit dieser Frage geht Ricœur in Das Selbst als ein
Anderer über Zeit und Erzählung hinaus, gibt es nicht viele mögliche
Erzählungen meines Lebens und kann ich nicht viele narrative Iden-
titäten entwerfen? Aus dem leichtfertigen, aber auch betrügerischen
Spiel der Identitäten führt nur die Bezeugung heraus, nämlich die
tätige Antwort auf die Frage »Wo bist du?«, die nur in einem »Hier
bin ich!« bestehen kann, also in einem Engagement, das die Bezeu-
gung der Selbst-Ständigkeit vollzieht. Das Problem der narrativen
Identität – das Flüchten in die unendlich mögliche Varianz des Erzäh-
lens – wird nicht erzählerisch gelöst, sondern ihm kann nur praktisch
begegnet werden. Dabei darf nicht unterschlagen werden, dass die
Bezeugung riskant ist: sie kann auch ausbleiben. Der Verrat ist im-
mer möglich.27 So mündet auch die narrative Identität in die ethische
Frage, aus welchen Ressourcen des Zutrauens und des Vertrauens die
Treue (zum anderen, zu mir selbst), die die Bezeugung wesentlich ist,
eigentlich ihre Motivation, ihre Kraft, auch ihre Wahrhaftigkeit
schöpft. Dies wird dadurch verschärft, dass die Bezeugung jedes Mal
neu die Selbst-Ständigkeit erweisen muss und erst mit dem Ende des
Lebens zu einem Abschluss kommen kann. Die theologische Ethik
kann sich dieser Problematik stellen, indem sie mehrere Überle-
gungsstränge miteinander verbindet, nämlich zur vielfältigen Dia-
logizität der menschlichen Existenz, die erst von anderen her und

132 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

27 Für eine weitergehende Analyse der Problematik vgl. B. Liebsch, »Das Selbst im
Missverhältnis zwischen Erzählung und Bezeugung. Versprechen – Vertrauen –
Verrat«, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul
Ricœurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch den Anderen zu sich selbst findet; zur Zeitlichkeit und Endlich-
keit menschlichen Lebens, woraus im Horizont des Glaubens sowohl
die Ernsthaftigkeit christlichen Lebens als auch seine Zuversichtlich-
keit folgen; sowie schließlich – und am anspruchvollsten – zur Not-
wendigkeit wie zur Grundlosigkeit von Vertrauen, zur Abgründig-
keit des Verrats und zu den schmalen Wegen zur Versöhnung, die
vielleicht letztlich allein im Modus der Hoffnung erahnt werden
können.

c) Die Freiheit des endlichen, fähigen Menschen

Die bereits angesprochene Handlungsfähigkeit liegt im Zentrum von
Ricœurs anthropologisch-ethischer Bestimmung des Menschen:
l’homme capable ist einerseits die Grundbestimmung, die Ricœurs
Ethik zusammenhält, andererseits schlägt er damit auch den Bogen
zu seinen religionsphilosophischen, biblisch-hermeneutischen Stu-
dien.28 Der Mensch erfährt seine Freiheit darin, dass er seine Hand-
lungen sich als seine eigenen aneignet, und darin sich als einen
Handlungsfähigen schätzen lernt. Das Tun-können (pouvoir faire)
ist für Ricœurs Philosophie des Selbst von großer Bedeutung. Es
kann nur bezeugt werden und ist gleichzeitig in der reflexiven Ver-
gewisserung die Basis für die Ressource der Selbstschätzung, aus der
wiederum ethisches Tun-können und Verantwortungsbereitschaft
sich speisen. Ricœur deutet das ethische Streben als Bejahung des
unthematisch bewussten eigenen Handlungsvermögens und damit
als »ursprüngliche Bejahung« von Selbstsein, das in der Gestalt der
ethischen Fürsorge andere Freiheit anerkennt. Mit Arendt erweitert
er das individuelle Tun-können zum kollektiven, politischen, indem
er das »gemeinsame Können« (pouvoir en commun) des koordinier-
ten Handelns in einem öffentlichen Erscheinungsraum als Grundlage
des politischen Zusammenhalts, der »Macht« deutet. Weil das Han-
deln der einen mit dem der anderen interferiert, ist die Handlungs-
fähigkeit jedoch immer prekär, sie droht in ungleichen, verzerrten
Interaktionsbeziehungen eingeschränkt und vermindert zu werden.
Im Tun-können wohnt auch immer die Fähigkeit zur Dominanz über
andere (pouvoir-sur), die Ricœur als Kern der Gewalt bezeichnet.
Ihre eigentliche Zerstörungskraft entfaltet sie dort, wo sie sich auf

Poetik des Glaubens A 133

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

28 Vgl. P. Ricœur, »Le destinataire de la religion. L’homme capable«, in: Archivio di
Filosofia 64 (1996) S. 19–34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Selbstschätzung als Grundlage des Handeln-könnens richtet. Da-
mit wird auch einsichtig, dass diese personalen Ressourcen der Hand-
lungsfähigkeit von normativer Bedeutung sind: Sie als Freiheitsgut
und als Voraussetzung für Freiheitsvollzug zu schützen, ist gerade
die Zielsetzung von moralischen Normen, und in dieser Fluchtlinie
sind auch soziale Praktiken und Verhältnisse zu kritisieren.29

Mit Ricœur kann die Handlungsfähigkeit als anthropologisch-
ethischer Grundbegriff nochmals neu betrachtet werden, nun von
der Seite der Erfahrung ihrer Unverfügbarkeit: Mit dem Bekenntnis
der Verfehlung und mit der daraus erwachsenden Erkenntnis, fehlbar
zu sein, wird die eigene Freiheit als fragil, letztlich als entzogen er-
fahren. Das Rätsel des Bösen kreist ja darum, dass eigene Freiheit
nicht als Freiheit zum Guten, sondern als Zwang zum Bösen erfahren
wird, oder kantisch gesprochen, von einem Hang zum Bösen affiziert
ist. Es kann hier nur angedeutet werden, dass theologische Ethik mit
Ricœur das Skandalon des Bösen und die Verunsicherung der Freiheit
durch die Erfahrung der Fehlbarkeit zum Anlass nehmen muss, die
ex post-Identitätsartikulation des glaubenden Subjekts, zu neuer
Freiheit befreit zu sein, als vorsichtige Anknüpfung, als eine Weiter-
führung der Bezeugung von Freiheit zu verstehen, als eine vom Wi-
derfahrnis der Verfehlung belehrte Bezeugung, die sich die Freiheit
zum Guten nur im Modus der Hoffnung zutraut – aber daraus ihren
ethischen Handlungsraum gewinnt.

d) Gutes Leben – moralische Norm – kluge Entscheidung

Ricœurs »kleine Ethik« bietet außerdem der meta-ethischen Theo-
riebildung reichhaltiges Material an. Seine Unterscheidung und Zu-
ordnung von Ethik des guten Lebens und Sollensethik reiht sich ein
in eine ganze Reihe von jüngeren ethischen Bemühungen, das Gute
und das Richtige miteinander in Beziehung zu setzen. Die Originali-
tät seines Ansatzes besteht nicht zuletzt auch darin, der »Anwen-
dungsebene« zu ihrem eigenen Recht zu verhelfen und die Bedeu-
tung der »praktischen Weisheit« herauszustellen, mit der die
Allgemeinheit moralischer Normen mit der Singularität von Situa-
tionen und der Individualität von Personen vermittelt wird, und zwar
indem der ethische Sinn moralischer Normen für ihre Auslegung in
Zweifelsfällen fruchtbar gemacht wird. Ricœur stellt damit die Prio-

134 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

29 Vgl. C. Mandry, Ethische Identität und christlicher Glaube, S. 176f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rität des Guten in der Ordnung der ethischen Grundlegung fest, aber
eine Priorität des Sollens in der Erkenntnisordnung der sittlichen Er-
fahrung. Die Bedeutung der Überzeugung, die die Bezeugung als
reflexive Aneignung angemessener moralischer Entscheidungen an-
nimmt, führt ihn schließlich dazu, die Dialektik zwischen Argumen-
tation und Überzeugung auch als Dialektik zwischen Universalität
und Kontextualität zu interpretieren.

Ricœurs Theorie der Ethik stellt – auch in Verbindung mit sei-
nen religionsphilosophischen Studien – der theologischen Ethik
einen konzeptionellen Rahmen bereit, um jenseits eingefahrener
Gleise über ihren theologischen Charakter und die Modi nachzuden-
ken, mit denen sie christliche Traditionen und Glaubensüberzeugun-
gen in die ethische Reflexion fruchtbar einbezieht. Als Theologie ist
theologische Ethik Teil des theologischen Unternehmens, den christ-
lichen Glauben zu reflektieren und seinen Sinnanspruch argumenta-
tiv zu vertreten – ein Unterfangen, das wie der Glaube selbst über
Ethik weit hinausgeht. Theologische Ethik macht die Überzeugung
christlichen Glaubens, einer »Ökonomie der Gabe« zuzugehören,
für die ethische Lebensorientierung und Lebensreflexion in einem
umfassenden Sinne verständlich. Die vielfältigen und reichhaltigen
Bilder, Metaphern, Ideale und Konzepte der biblischen Texte und
der christlichen Tradition haben praktische Relevanz, weil sie die
Sichtweise auf menschliche Existenz, auf den Anderen, auf die Ge-
meinschaft und auf die Welt in einem spezifischen Sinne prägen,
aus dem etwas für die persönliche und gemeinschaftliche Lebensfüh-
rung folgt. Was das jeweils ist, muss theologische Ethik in einem
ebenso interpretatorischen wie kreativen Akt jeweils freilegen, ver-
ständlich und diskutabel machen. Aber auch die Bedeutung des Glau-
benshorizontes für das Aufstellen moralischer Normen darf nicht
unterschätzt werden. Denn moralische Normen müssen zwar »all-
gemein-vernünftig« begründet werden, aber die moralische Sensibi-
lität für gefährdete Güter der Lebensführung, für Benachteiligung
und Verletzung, von der die Suche nach moralischen Normen erst
angetrieben und motiviert wird, ist für Christen nicht ohne den
Glaubensbezug zu verstehen. Auch die vernünftige Moralbegrün-
dung findet in einem geprägten ethischen Aufmerksamkeitsraum
statt.

Der theologischen Ethik dienen diese Überlegungen auch als ein
Ausgangspunkt, ihren Doppelcharakter als Ethik und als theologi-
sches Unternehmen zu bestimmen, und gleichzeitig ihren Status als

Poetik des Glaubens A 135

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaubensbezogene Reflexion im pluralistischen Umfeld zu reflektie-
ren.30 Dabei kommt auch der kirchliche Charakter der Theologie zum
Tragen; er hat zur Konsequenz, dass theologische Ethik unterschied-
liche Aufgaben und Rollen wahrnimmt, je nachdem, ob sie »nach in-
nen« zur Gemeinschaft der Glaubenden, oder »nach außen« in den
öffentlichen Raum einer pluralistischen Gesellschaft spricht, und je
nachdem, ob sie zu strebensethischen, sollensethischen oder anwen-
dungsorientierten Fragen beiträgt.

Nur auf letztere will ich hier kurz eingehen, weil diese als Pro-
bleme der angewandten Ethik seit geraumer Zeit in der gesellschaft-
lichen Öffentlichkeit besonders aufmerksam wahrgenommen und
diskutiert werden. Dabei geht es darum, zu moralischen Regelungen
und moralischen Einzelentscheidungen in solchen Bereichen zu ge-
langen, die etwa aufgrund medizinischer oder wissenschaftlich-tech-
nischer Entwicklungen als besonders neuartig und verunsichernd an-
gesehen werden. Theologische Ethik ist in diesem Bereich mit Recht
stark engagiert. Hier wird auch der christliche Glaube für die all-
gemeine Moral deshalb mit am fruchtbarsten, da es darum geht, die
Moralität der bestehenden Moral dadurch weiterzuentwickeln, dass
vor-moralische Sinnerfahrungen und Sinnpotentiale in das mora-
lisch-normative Erschließen von konkreten Problemstellungen und
Konflikten eingebracht werden. Es sind die Erzählungen, Bilder, Me-
taphern und Denkweisen des christlichen Glaubens, die mit ihren
Sensibilisierungen und Hoffnungen dem begrifflichen Moraldiskurs
einen kreativen Impuls geben können. Christliche Glaubensüberzeu-
gungen können aber auch aufgrund der ihnen eigenen Realistik ein
Mehr an Gerechtigkeit und an Anerkennung zwischen Personen zu
denken geben, das als bislang unentdecktes Potential im mensch-
lichen Dasein eingefaltet liegt. Eine Reformulierung des ethischen
Sinns von Konzepten der theologischen Tradition auf der begriff-
lichen Höhe der aktuellen Diskussion kann schließlich das Ethisch-
Rationale historischer Einsichten für den gegenwärtigen Kontext
verfügbar und fruchtbar machen. Diese Arbeit ist nur im Detail zu
leisten, in geduldigem Hören und Nachdenken der christlichen Über-
zeugungen und der Einsichten der Moralität, und sie erfordert eine

136 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

30 Vgl. dazu neben ebd., S. 279–297, auch C. Mandry, »Christliche Sozialethik zwi-
schen Theologie und Philosophie – ein Spagat?«, in: A. Bohmeyer und J. Frühbau-
er (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie,
Münster 2005, S. 87–98.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diskursive Kompetenz sowohl innerhalb der Kirche als auch inner-
halb der gesellschaftlichen Öffentlichkeit.

e) Das »aufgeforderte Selbst« des Glaubens und die
»Ökonomie der Gabe«

Ricœurs Überlegungen in Das Selbst als ein Anderer sowie seine re-
ligionsphänomenologischen und religionsphilosophischen Beiträge
halten für theologische Ethik überdies Anregungen bereit, um reli-
giöse und ethische Identität im geschichtlichen Selbst begrifflich ge-
nauer aufeinander zu beziehen, um den gläubigen Lebensvollzug in
seiner ethischen und »supra-ethischen« Verfasstheit zu bestimmen
und um die Dialektik zwischen Glauben und Ethik – zwischen Glau-
ben und Vernunft – auszubuchstabieren. Ricœurs Religionsphäno-
menologie nimmt erneut die Gestalt einer Hermeneutik religiöser,
in erster Linie biblischer Texte an. Die Subjektstruktur, die er an
mannigfachen biblischen Textsorten festmacht, lässt sich zusammen-
fassen als sujet convoqué. Das Selbst des biblischen Glaubens steht
unter der Erfahrung eines Rufes, der unverfügbar und unerwartet
ergangen ist und der zu einer Antwort nötigt.31 Die Antwort besteht,
formal gesprochen, darin, sich in der Symbolwelt des »großen
Codes« der Bibel selbst zu verstehen. Sowohl innerbiblisch als auch
christentumsgeschichtlich gibt es eine Vielzahl von Modellen und
Lebensformen, die diese Struktur der »Nachfolge« praktisch ausdeu-
ten, und die in einem literarischen und historischen Verweisungs-
zusammenhang stehen. Für den Glaubenden in der Moderne ist viel-
leicht die Gestalt des christlichen Gewissens am signifikantesten.
Ricœur hat das Gewissen philosophisch als ein herausragendes Phä-
nomen des Anderen im Selbst beschrieben. An dieser Figur ändert
das christliche Verständnis nicht die grundlegende Phänomenalität,
aber transformiert und intensiviert sie, indem der Gewissensruf zu
den eigensten Seinsmöglichkeiten mit dem Modell des Menschen-
sohnes als Abbildes Gottes in Verbindung gebracht wird. So erhält
das Gewissen eine spezifische christliche Ausprägung, die für die ge-
samte Identität des Glaubenden steht.

Notgedrungen etwas abstrakt kann man sagen, dass christliche
Identität bedeutet, sich in den symbolischen Koordinaten der bib-

Poetik des Glaubens A 137

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

31 Für das Folgende greife ich auf Überlegungen in C. Mandry, Ethische Identität
und christlicher Glaube, S. 267–271 zurück.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Welt und der lebendigen Tradition der Kirche zu verstehen.
Sie drückt sich in lebensgeschichtlich unterschiedlich ausgeprägten
Vollzugsformen leiblich aus – in eminenter Weise etwa im Gebet.
Für dieses Selbstverstehen hat Ricœur den Ausdruck gefunden, es
sei das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer »Ökonomie der Ga-
be«. Das meint die biblisch-christlich artikulierten vielfältigen –
nicht in erster Linie ethischen – Erfahrungen des Eingebettetseins in
das »Gute«: der guten Schöpfung, der Zuwendung Gottes, der Ver-
bindung mit anderen Menschen, der Befreiung von der Sünden-
macht – die eine Fähigkeit zum Guten freisetzen. Ethische und reli-
giöse Identität sind voneinander unterschieden, insofern sie
unterschiedlichen Dimensionen der Selbstheit angehören. Selbstsein
ist grundlegend ethisch verfasst, weil Selbstsein bedeutet, sich als
verantwortlich und als verfügbar zu bezeugen; die religiöse Identität
umfasst dies nochmals, indem sie das Verantwortlichsein und Ver-
fügbarsein aus dem Anspruch und dem Zuspruch einer gottgegebe-
nen Ökonomie der Gabe heraus ins freie Können hebt. Die Kon-
sequenz daraus ist nicht, dass eine argumentativ vorgehende Ethik
überflüssig oder in einem Liebesethos »aufgehoben« würde, sondern
wie ausgehend von Ricœurs Essay Liebe und Gerechtigkeit gezeigt
werden kann, die wechselseitige kritische wie kreative Bezogenheit
zwischen christlichem Liebesgebot und Gerechtigkeitsforderung.
Der theologische Charakter der theologischen Ethik lässt sich somit
entfalten als ethischer Impuls für ein Mehr an Gerechtigkeit, das be-
gründet ausgewiesen werden muss. Dieser Impuls gründet in der
»supra-ethischen« Zugehörigkeit zur Ökonomie der Gabe, zusam-
mengefasst in der Überzeugung, geliebt zu sein und daher unter der
Aufforderung zu stehen, selbst zu lieben – einer Aufforderung, die
nicht moralischer Natur ist, sondern Bestandteil der gläubigen Got-
tesbeziehung.

III.

Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs
Philosophie zur theologischen Ethik

Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologi-
schen Ethik betreffen zunächst Ricœurs umfangreiches geschichts-

138 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophisches Werk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen32. Neben
den philosophischen und epistemologischen Reflexionen über indivi-
duelles und kollektives Gedächtnis, das Verhältnis von Geschichts-
schreibung und Einbildungskraft, das Gründen von Erinnern und
Vergessen im Geschichtlichsein des Menschen und vieles mehr wer-
den dort auch ethische Aspekte des Erinnerns und der politischen
Gedächtniskultur behandelt. Wie sind beispielsweise »Erinnerungs-
pflicht« und »Recht auf Vergessen« zu verstehen, wenn man sowohl
bedenkt, dass jedes Erinnern ein Vergessen voraussetzt und bedingt,
als auch dass jede Gedächtniskultur unweigerlich mit kollektiver
Identität verbunden ist, und wenn man schließlich nicht vergisst,
dass Täter und Opfer von Erinnern und Vergessen in ganz unter-
schiedlicher Weise betroffen sind? Wie ist überhaupt ein erinnernder
Bezug auf Geschichte ethisch und moralisch zu sehen? Diese Themen
sind für die christliche Theologie von großer Bedeutung, doch wer-
den sie in der theologischen Ethik eher randständig behandelt. Dabei
bestünden auf einer fundamentalethischen Ebene vielfältige An-
knüpfungspunkte an Überlegungen der narrativen Ethik und der Ge-
dächtniskultur. Eine theologische Ethik des Politischen und eine Frie-
densethik sollten darüber hinaus beispielsweise prüfen, inwiefern
Ricœurs Denken die ethische Reflexion von aktuellen Formen der
Vergangenheitsbewältigung bereichern könnte. Institutionen wie
die südafrikanischen – aber auch andernorts eingerichteten – Truth
and Reconciliation Commissions stellen sich der schwierigen Auf-
gabe, um einer politischen Friedenssicherung und gesellschaftlichen
Zukunftsfähigkeit willen die Vorgänge und Verbrechen einer dunk-
len Vergangenheit aufzuarbeiten, um durch historische »Wahrheit«
und mit dem Mittel des Rechts nicht nur Gerechtigkeit, sondern so
etwas wie »Versöhnung« zu erlangen. Theologische Ethik könnte
und sollte sich einbringen und die Implikationen, die Möglichkeiten
und die Grenzen des sowohl politischen wie rechtlichen wie auch mo-
ralischen – und letztlich religiösen? – Umgangs mit Geschichte und
Vergessen bedenken.

In ganz anderer Weise situiert sich Ricœurs letztes Buch Wege
der Anerkennung bereits selbst in einer sozialphilosophisch-ethi-
schen Debatte über eine erneuerte und über Hegel hinausgehende

Poetik des Glaubens A 139

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

32 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie der Anerkennung.33 Präziser sind es der Begriff der »Aner-
kennung«, in dem die grundlegende normative Struktur der Gesell-
schaft erblickt, und der Kampf um Anerkennung, in dem in einer
gegenüber Hegel modifizierten Weise das Motiv für die Entwicklung
sozialer Institutionen erkannt werden.34 Ricœur zeichnet diese Theo-
rie als Antwort auf Hobbes politische Philosophie nach, konfrontiert
aber dann die ganze Denkrichtung mit dem Verdacht, der Kampf um
Anerkennung und die damit zusammenhängende Fixierung auf Ne-
gativformen der verweigerten Anerkennung und der Missachtung
seien nicht so grundlegend, wie sie prätendieren. Führt das Verlan-
gen nach Anerkennung, akzeptiert man es als sozialphilosophisches
»Grundgesetz«, nicht dazu, immer und überall nur Defekte der An-
erkennung zu sehen, die hinter einer noch volleren Anerkennung
zurückbleiben, und damit zu einem »unglücklichen Bewusstsein«?

Ricœur stellt dagegen die Erfüllungszustände, die tatsächlichen
Erfahrungen gelungener sozialer Beziehungen (er nennt sie »Frie-
denszustände«) und versucht sie von einer alternativen Sozialtheorie
der Gabe her zu profilieren.35 Das Paradox von Gabe und Gegengabe
unterläuft für ihn das Paradigma des Kampfes und weist auf Formen
der Anerkennung hin, die gerade nicht als Resultat von Auseinander-
setzungen zustande kommen, sondern aus einer ursprünglichen Ge-
nerosität resultieren, das heißt: aus der Asymmetrie einer unbeding-
ten Anerkennung. Ricœurs Überlegungen stellen die fundamentale
Frage, ob Ethik ihren Anfang beim Konflikt nehmen muss oder bei
den Friedenszuständen, bei den Modellen von Tausch und Markt
oder von Gabe und nicht berechnender Gegengabe. In dieser radika-
len Alternative scheinen noch etliche Denkwege abseits gesell-
schaftsethischer Gewohnheiten angelegt, die auch theologische Ethik
kritisch abschreiten sollte.

140 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

33 Vgl. P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkannt-
sein, Frankfurt 2006, S. 272.

34 Vgl. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, erw. Ausg. Frankfurt 2003.

35 Vgl. ebd., S. 273f. Die biblische agape ist für Ricœur der Paradefall einer groß-
herzigen interpersonalen Wechselseitigkeit, die die tauschförmige Reziprozität
unterläuft. – Die außerhalb Deutschlands bereits im Gang befindliche Gabe-De-
batte wird nun auch hierzulande aufgenommen; für eine vorsichtige theologisch-
ethische Annäherung vgl. C. Mandry, »Logik der Ethik – Logik der Gabe. Theo-
logisch-ethische Überlegungen«, in: M. Gabel und H. Joas (Hg.), Von der
Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussi-
on, Freiburg 2007, S. 234–251.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über liberale und kommunitaristische Ethik
hinaus

Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und
die Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricœur

Maureen Junker-Kenny

Als »philosophe de tous les dialogues« mit Recht gewürdigt, war Paul
Ricœur mit den verschiedenen Argumentationstraditionen beider-
seits des Atlantik und innerhalb Europas vertraut. Die Rezeption sei-
ner Differenzierungs- und Vermittlungskunst in der theologischen
Ethik im englischsprachigen Raum (eine Sammelbezeichnung für so
verschiedene Kontexte wie die USA, Kanada, Großbritannien, Irland)
ist nur zu erfassen, wenn einige Unterschiede vorab in Rechnung ge-
stellt werden.

Erstens muss man sich von den Annahmen der konfessions- und
disziplinspezifischen Organisation der Theologie an deutschsprachi-
gen Fakultäten freimachen: »Christian Ethics« ist zum Beispiel nicht
unterteilt in Moraltheologie und Christliche Sozialethik, und ob sie
in den theoretischen oder praktischen Fächerkreis gehört, wird kaum
debattiert. Wie die Benennung etlicher Lehrstühle zeigt, kann sie als
eigenes Fach, zusammen mit einem weit gefassten Begriff der prak-
tischen Theologie oder in der Systematik als Teil einer praktischen
Fundamentaltheologie auftauchen oder einfach unter »Religion«
subsumiert werden. Die Bemühungen um genaue Bestimmung und
Abgrenzung des spezifischen Ortes und der Unableitbarkeit einer
Disziplin innerhalb der theologischen Enzyklopädie spielen nicht die-
selbe programmatische Rolle.

Zweitens mögen in »Christian Ethics« die gleichen Gegenwarts-
philosophien und -theologien diskutiert werden, aber dies geschieht
vor unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, wie in der Ethik
vor allem am Stellenwert deontologischer Argumentationen abzu-
lesen ist. Wenn das Gesprächsfeld von alternativen Ansätzen wie
John Rawls, Alasdair MacIntyre und Emmanuel Levinas abgesteckt
wird, dann geht es zugleich um das Recht und die genauere Bestim-
mung der theologisch umstrittenen Moderne. Als Gesprächspartner
für philosophische und theologische Ethik kommt Kant oft erst durch

Poetik des Glaubens A 141

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur in die Debatte; sein Denken ist als gegenwärtiger Horizont
für moralische und politische Argumente, zum Beispiel über Men-
schenwürde oder die kosmopolitische Reichweite von Gerechtigkeits-
grundsätzen nur dann präsent, wenn es dezidiert eingebracht wird.
Wie die Cambridger Philosophin Onora O’Neill in ihrer Kritik an
Rawls und an bioethischen Schlagworten herausstellt, wird »Auto-
nomie« meist im Sinne von John Stuart Mill als äußere individuelle
Unabhängigkeit, nicht als sich unter das Moralgesetz stellende
Selbstbestimmung verstanden.1 Wenn demgegenüber theologisch
und feministisch »relationality,« »care« und »civic participation« als
alternative Stichworte eingeklagt werden, dann aus der Erfahrung
einer individualistisch liberalen Kultur mit einer Vielzahl von
»Rechten« ohne tiefere Verankerung in einer Verpflichtungen ein-
schließenden moralischen Verfassung.2

Drittens sind die Rezeptionsphasen des Werkes von Ricœur
zeitverschoben. Die »höhere Intensität«, die sie »in den achtziger
Jahren […] im englisch- sowie französischsprachigen Raum«3 kenn-
zeichnete, endete mit der Debatte um Das Selbst als ein Anderer4.
Die Thesen, die in Gedächtnis, Geschichte, Vergessen5 ausgearbeitet
vorliegen, wurden im europäischen Raum schon in den neunziger
Jahren durch Vorträge Ricœurs bekannt und diskutiert, während die
englischsprachige Rezeption selbst heute kaum begonnen hat. Die
Einbeziehung seiner Werke ab den späten neunziger Jahren war im
englischsprachigen Raum zumeist auf Übersetzungen angewiesen,
die sie erst jüngst zugänglich machten.6 Auch in den Schriften zum

142 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

1 O. O’Neill, Autonomy and Trust in Bioethics, Cambridge 2002.
2 L. S. Cahill, ›Genetics, Individualism, and the Common Good‹, in: A. Holderegger

und J.-P. Wils (Hg.), Interdisziplinäre Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche,
Fribourg/Freiburg 2001, S. 378–392; Theological Bioethics. Participation, Justice,
Change, Washington [D.C.] 2005.

3 P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricœur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsät-
ze (1970–1999), Hamburg 2005, S. VII–X, hier S. VIII.

4 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.
5 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004. Memory, History,

Forgetting, Chicago 2004.
6 P. Ricœur, Parcours de la Reconnaissance, Paris 2004, wurde 2005 als The Course

of Recognition, Cambridge 2005 auf Englisch zugänglich, dt.: Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006; Le Juste 2, Pa-
ris 2001, wurde als Reflections on the Just, Chicago 2007, übersetzt. D. Pellauer
behandelt unter dem Titel »Memory, Recognition, Practical Wisdom« im 6. Kapi-
tel seines Bandes in der Reihe »A Guide for the Perplexed« die Themen der letzten
Phase des Werks: Ricœur. A Guide for the Perplexed, London 2007, S. 109–138.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnis von Recht und Moral und zur politischen Ethik hat sich so
eine Rezeptionslücke ergeben.

I.

Zur Moderne als Horizont des Denkens

In einer theologischen Landschaft, die von Verfechtern einer aus-
geprägten Moderne-Kritik bestimmt wird (wie schon die Wiederauf-
nahme der Tugendethik nicht als Ergänzung, sondern als überlegene
Alternative zum deontologischen Regeldenken zeigt7), scheinen die-
jenigen, die Ricœur theologisch rezipieren, von vornherein auf der
Seite einer qualifizierten Anerkennung moderner Einsichten zu ste-
hen. Die Grenzen, die der französische Denker zwischen philosophi-
schem und biblischem Zugang markiert hat, finden bei ihnen grund-
sätzlich Zustimmung. Angesichts des Aufgebens universalistischer
Orientierungen unter Berufung auf die Kontrastgesellschaft der Kir-
che, wie sie der anglikanische Systematiker John Milbank und der
methodistische Ethiker Stanley Hauerwas vertreten, ist dies keine
Selbstverständlichkeit. Der ekklesiologische Integralismus Milbanks,
der die Abwertung säkularer Disziplinen wie der Soziologie als ille-
gitime Abwendungen von der Theologie verficht, interpretiert die
augustinische Unterscheidung von civitas terrena und civitas Dei als
Auftrag zur Errichtung eines exklusiven Gottesstaates, der einen sä-
kular nicht erreichbaren Frieden schafft. Dieser Deutung mit ihrer
Abwertung natürlicher Vernunft entspricht eine Zielsetzung des Zu-
einanders von Mensch und Gott als eingliedernde »Partizipation« an
der Trinität.8

Poetik des Glaubens A 143

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

7 M. Junker-Kenny, »Virtues and the God Who Makes Everything New«, in:
A. Mayes und W. Jeanrond (Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of
Sean Freyne, Dublin 2006, S. 298–320.

8 J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford 1990.
Vgl. Th. Fliethmann, »Radical Orthodoxy. Zu einer neuen Bewegung in der ang-
lo-amerikanischen Theologie«, in: Herder-Korrespondenz 56 (2002) S. 407–411.
Eine kritische Analyse seines Programms im Blick auf kontextuelle Theologien
und interreligiösen Dialog bietet G. de Schrijver, Recent Theological Debates in
Europe. Their Impact on Interreligious Dialogue, Bangalore 2004, S. 37–122. In
»The Politics of Radical Orthodoxy. A Catholic Critique«, in: Theological Studies
68 (2007) S. 368–393, hier S. 372, bemerkt Mary Doak, wie Milbanks Programm

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebensowenig wie die freiheitsminimierende Vereinigungstheo-
logie der »Radical Orthodoxy« sehen theologische Ethikentwürfe im
Gefolge von Alasdair MacIntyre die Notwendigkeit, philosophisch-
autonome und theologische Zugänge in ihrer gleich legitimen, doch
unterschiedlichen Logik voneinander abzugrenzen. Betont werden
stattdessen die Gesamtausrichtung einer stets partikulär durch ein
gemeinschaftliches Ethos geprägten Existenz oder das ganzheitliche
Sein, aus dem das Handeln erst folgt: agere sequitur esse.9

Die Notwendigkeit, Genese und Geltung zu unterscheiden,
leuchtet nicht ein. Wenn demgegenüber ein Theologe wie Glenn
Whitehouse im Gespräch mit Ricœur herausstellt, wie dessen Ab-
grenzungen auch die Bestimmung der Übergänge zwischen säkularer
Philosophie und Theologie ermöglichen, befindet er sich auf dem Bo-
den einer nicht nur als Verfallsgeschichte rekonstruierten, sondern
als legitim anerkannten Moderne. Für ihn ist es die Ethik, in der Ri-
cœur am deutlichsten die Korrespondenzen und den Überschritt mar-
kiert.10

Aufschlussreich ist, wie Ricœurs Aufweis der Grenzen des Pro-
zeduralismus in Rawls’ liberaler politischer Ethik aufgegriffen wird.
Einerseits wird das Verdienst des Rawlsschen Gerechtigkeitskonzepts
anerkannt, dem zuvor weitgehend utilitaristisch verfassten Sozial-
denken einerseits und dem libertären Liberalismus andererseits
einen Entwurf entgegengesetzt zu haben, der auf die Aufhebung so-
zialer Ungleichheiten bei gleichzeitiger Wahrung individueller Frei-
heit verpflichtet ist. Andererseits dient Ricœurs Kritik an der Be-
gründung der Gerechtigkeitsgrundsätze und ihre Verankerung in
der Goldenen Regel als ihrer materialen Basis dazu, von dort aus
zum Proprium christlicher Ethik zu gelangen. Die Gegenüberstel-
lung von Liebe und Gerechtigkeit wird genutzt, um den Überschuss
gläubigen Handelns einzubringen. Dabei kommt die Dialektik, dass
Liebe Gerechtigkeit nicht nur überbietet, sondern weiterhin auf sie

144 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

einer kirchlichen Gegenkultur zur Gewalt weiterhin von der »Logik der Herr-
schaft« geprägt bleibt, die er der säkularen Welt zuschreibt.

9 D. Harrington und J. Keenan, Jesus and Virtue Ethics. Building Bridges between
New Testament Studies and Moral Theology, Lanham [MD] 2002, S. 24. Keenan
verbindet seinen tugendethischen Ansatz mit einer dezidiert handlungsorientier-
ten Neukonzeption der Sozialethik am Paradigma des Kampfes gegen Aids.

10 G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricœurian Metaphorics of Love and Jus-
tice«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Contempora-
ry Moral Thought, New York 2002, S. 164–186.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angewiesen bleibt, allerdings weit weniger zum Zuge.11 Einig sind
sich viele der Autorinnen und Autoren in der Wertschätzung der Er-
weckung der Einbildungskraft durch Metaphern und in der entspre-
chenden Warnung vor der Reduktion der vielen poetischen Aus-
drucksformen der Bibel auf formale Regeln oder ein philosophisch
begründetes moraltheoretisches Grundmodell.

Die beiden im Folgenden behandelten Rezipienten, William
Schweiker von der Divinity School der University of Chicago, an
der Ricœur seit Ende der sechziger Jahre lehrte, und John Wall, Rut-
gers University of New Jersey, unterscheiden sich in ihrer Problem-
analyse und entsprechend in ihrer Bezugnahme auf Ricœur.

II.

William Schweiker: Verantwortung und vorgängige
moralische Ordnung

Wie Whitehouse an einer Hermeneutik interessiert, die es erlaubt,
den »Spielraum des moralischen Lebens« auch symbolvermittelt
auszudrücken12, vertritt William Schweiker in anderer Hinsicht das
Gegenmodell zur kritisch-theologischen Aneignung autonomer Mo-
ral: eine schöpfungstheologisch verankerte moralische Ordnung. In
seiner Argumentation sind fünf Schritte zu erkennen: 1) Gegenüber

Poetik des Glaubens A 145

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

11 Dies wird deutlich, wenn man die Rezeption der Auseinandersetzung mit Rawls
bei Schweiker und Whitehouse mit derjenigen Christof Mandrys vergleicht:
C. Mandry, »Ricœur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricœurs ›kleine
Ethik‹«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 37–58. Eine Ausnahme
scheint mir Linda MacCammon zu bilden, die auf die bleibende fruchtbare dialek-
tische Spannung zwischen Liebe und Gerechtigkeit hinweist: »Jacques Derrida,
Paul Ricœur, and the Marginalisation of Christianity: Can the God of Presence
be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Con-
temporary Moral Thought, S. 187–209, hier S. 206.

12 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the
Structure of Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, S. 117–142, hier S. 142: »Consis-
tent with the mimetic or explicative hermeneutics noted before, I am ›overlaying‹
or ›interweaving‹ cognitive-discursive forms (symbols, narratives, ideas, concepts,
theories) in order to articulate the moral space of life.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Hoffnungsbegriff, der Erfüllung in die eschatologische Zu-
kunft vertagt, hat die theologische Ethik Verantwortung in gegen-
wärtigen Beziehungen zu explizieren. 2) Verantwortung braucht ein
ontologisches Fundament. 3) Dieses wird von der Schöpfungstheo-
logie bereitgestellt. Der für gegenwärtige Verantwortung notwendi-
ge »robust ethical naturalism« kann nur durch die Ressourcen des
biblischen Schöpfungsdenkens erreicht werden.13 4) »Schöpfung«
steht für die von Gott errichtete moralische Ordnung. Sie erlaubt
uns, die in der Moderne verloren gegangene Synthese zwischen Sein
und Güte wiederzugewinnen. 5) Andere Grundlagen sind defizient,
unter ihnen die Ricœurs, der, wie die am Ende von Das Selbst als ein
Anderer zugegebene Aporie des Anderen zeigt, die Kluft zwischen
Sein und Güte so wenig wie andere beim Subjekt ansetzende Denker
zu schließen vermag.

Die Analyse lebt von der Voraussetzung, dass das entscheidende
konzeptionelle Problem der Theologischen Ethik die moderne Tren-
nung der früheren Synthese zwischen Natur- und Moralordnung ist.
Durch die Rückwendung zu Gott nicht nur als Quelle des Guten, son-
dern auch als Inaugurator einer objektiven moralischen Weltord-
nung kann diese Spaltung geheilt werden. Dass sie sich je auftat, wird
als Last des modernen Lebens wie der Theologie bewertet: »The bur-
den of human existence, if the breakdown of a religious synthesis is
the defining act of modernity, is to create value within the senseless
expanse of reality rather than seeking to discern and enact the moral
order of reality.«14 In dieser Situation hilft der Rückgriff auf die Bi-
bel: »[T]he biblical insight seems to be that ontological claims are
always situated within a moral order established by the divine; na-
ture makes sense only within creation. This is why Christian mora-
lists (…) have been uneasy with the modern consensus in ethics.«15

Schon vor Ricœurs Ausarbeitung der »kleinen Ethik« in Das
Selbst als ein Anderer stellte Schweiker in Responsibility and Chris-
tian Ethics klar: »Christian Ethics is committed to some form of rea-

146 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

13 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, 122. Dem Rekurs auf die
Schöpfung als Gegengewicht zu einer rein futurischen Eschatologie könnte man
hinzufügen, dass auch neuere exegetische Untersuchungen gezeigt haben, wie
viel mehr Jesus selbst von einer Spiritualität der von Gott mit Überfülle aus-
gestatteten Schöpfung als von der Exodus-Tradition geprägt war. Vgl. S. Freyne,
Jesus, a Jewish Galilean, London 2004.

14 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, S. 117.
15 Ebd., S. 142.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


list moral theory because the reality of God, the ultimate human
good, is prior to moral traditions or human invention.«16 Die latente
Konkurrenz zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit, die hier
anklingt, schlägt sich nieder in einer Definition von Sünde, in der
menschliche Kreativität gleich als usurpatorisch erscheint: »[S]in as
a theological concept refers to the attempt by the self to be the con-
stituting source of the good.«17

Von diesen Voraussetzungen her ist es nicht erstaunlich, dass
Schweiker Ricœur für seinen Ansatzpunkt beim Willen und der Frei-
heit des Menschen statt bei der Realität des Guten kritisiert und kei-
nen Bezug zu Gott erkennt: »Neither in its conceptual structure nor
in its account of the good is Ricœur’s philosophy of the will defined
by a response to the divine (…) The difficulty here, I am suggesting,
is, that the solicitude of the other and the ineffability of God are in-
terpreted within the dilemma of freedom (…) But this is to constrict
our conception of the good«18.

Zwar begrüßt er 1999 auf der von ihm mitorganisierten Kon-
ferenz mit Ricœur in Chicago dessen zunehmende Bereitschaft, die
Verbindungen zwischen Theologie und Philosophie stärker zu expli-
zieren, als Antwort auf seine Argumente und die anderer Theologen.
»If that is the case, it is a development within his work that I, for one,
wish to applaud!«19 So fruchtbar jedoch die eben auch für die Ethik
Jesu selbst als zentral aufweisbare Wendung zur Schöpfung sein
könnte, so fragwürdig erscheint mir die Art ihrer Inanspruchnahme
gegen Kant und Ricœur. Meine Hauptanfrage an Schweikers Ansatz
ist, ob er die moralische Verpflichtungserfahrung des Subjekts nicht
unterbewertet. Selbst wenn es eine von Gott gestiftete moralische
Weltordnung gäbe, wie wären wir dafür empfänglich und darauf an-
zusprechen? Wie sehr der Rückbezug zum Subjekt ihm als Sackgasse
erscheint, lässt sich sowohl an seiner selektiven Kant-Rezeption als
auch an seiner Kritik eines anderen Philosophen zeigen, dessen
Denkrahmen er de facto weit mehr als dem von Ricœur verpflichtet
ist: Charles Taylor.

Die Profilierung seines Ansatzes durch die Kontrastierung von

Poetik des Glaubens A 147

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

16 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995, S. 106.
17 W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope«, in: D. Klemm und W. Schweiker

(Hg.), Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricœur, Charlottesville 1993,
S. 205–225, hier S. 218.

18 W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope«, S. 220.
19 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, S. 142.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


künftiger Hoffnung und gegenwärtiger Verantwortung ist durch
eine Kant-Auslegung erkauft, die es versäumt hat, sich mehr an Ri-
cœur schulen zu lassen. Schon der Titel seines Vortrags dient nur
dazu, die Alternative zwischen der Ordnung der Natur und der des
moralischen Willens zu kennzeichnen, statt in dem den »bestirnten
Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir« verbindenden
Gefühl der »Ehrfurcht« (KPrV, A 289) eine mögliche Brücke zu er-
kennen. Kants Bemühen in der dritten Kritik, beide zuvor geschiede-
ne Welten der Naturerforschung und der Moral in der Dimension der
Urteilskraft wieder zusammenzuführen, bleibt ausgeblendet. So
zieht Schweiker ein Gegenmodell auf, wo er ein paralleles Interesse
hätte erkennen können: die Verankerung der Hoffnung auf Hand-
lungsfähigkeit in einer Welt, in die der Mensch passt. Der Unter-
schied ist, dass Kant sie nicht durch den direkten Zugriff auf Gottes
die Moral einschließende Schöpfungsordnung erreicht, sondern sich
der Zuspitzung der Antinomien menschlicher Reflexion aussetzt und
im Durchgang durch sie eine Perspektive erarbeitet, in der die vor-
herigen Trennungen nicht negiert sind, doch zusammengehalten
werden können. Für Schweiker spielt es keine Rolle, dass die Antino-
mie der praktischen Vernunft nur aus Kants Einbeziehung der Glück-
seligkeit erwächst, die im Menschen mehr als ein Moralwesen sieht;
dass das Postulat der Existenz Gottes gerade als Urhebers der Natur,
die moralischer Anstrengung nicht gänzlich unrezeptiv gegenüber-
stehen darf, erfolgt; dass für Kant die »Projekte« menschlichen Han-
delns in einem wesentlich tieferen Sinn einer Hoffnung bedürfen, die
ihre Entgegensetzung zur »Verantwortung« fragwürdig macht.
Schweiker hingegen sieht Verantwortung für andere nur als möglich
im »Bruch« mit Kant, der ihm zufolge bei der Selbstbeziehung der
praktischen Vernunft stehenbleibt: »The demand uttered in God’s
command or in the face of the other manifests the depth and scope
of worth beyond our projects. In this way, the language of responsi-
bility denotes a break with the modern, Kantian claim that the ›moral
law within‹ is definable in terms of the self-relation of practical rea-
son in the act of legislating maxims for actions.«20 Die Antwort, wie
sich denn das Selbst als vom Anspruch »vergangener, gegenwärtiger
und zukünftiger anderer« angesprochen erfahren kann, bleibt
Schweiker jedoch schuldig.

148 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

20 Ebd., 120f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit seinem »hermeneutischen Realismus«21 wäre Schweiker, so
scheint mir, besser bei Charles Taylor als bei Ricœur aufgehoben.
Selbst dessen Ansatz erreicht jedoch nicht die von ihm verlangte Ob-
jektivität. So geht Schweikers Rezeption des in Sources of the Self 22

vorgelegten Ethik-Ansatzes von Charles Taylor in Responsibility and
Christian Ethics dahin, die auf das Gute hinweisenden »starken Wer-
tungen« für immer noch zu subjektiv zu halten. Ihre »realistische
Intention« sei nicht klar genug auf seinen objektiven Grund bezo-
gen,23 der letztlich auf seinen Charakter als Schöpfung zurückzufüh-
ren sei. Im Blick auf A Secular Age24, in dem Taylor nun die Notwen-
digkeit einer objektiven Ontologie im Gegenzug zur kritischen
Epistemologie Kants betont, wäre diese Deutung allerdings zu über-
prüfen.25 Zuvor hatte er dem Subjekt einen Anteil am Gutsein der
Welt durch die Kraft des Gut-Sehens zuerkannt, die vom Genesis-
Text inspiriert ist: The »world’s being good may now be seen as not
entirely independent of our seeing it and showing it as good, at least
as far as the world of humans is concerned«.26 Paul Ricœur hat dem-
gegenüber Taylors Progression von den starken Wertungen zur An-
nahme eines Hyperguts in Frage gestellt und wird folglich von
Schweiker mit Recht als Vertreter des modernen Konsenses, dass
Sein und Güte zu trennen seien, beurteilt.27

Vor diesem allentscheidenden Kriterium verblassen die frucht-
baren Unterscheidungen und Weichenstellungen, die der französi-
sche Hermeneut der theologischen Ethik zur Verfügung stellt. Die
Anruf-Antwort-Struktur menschlicher Existenz, die Ricœur in den
Berufungen der Propheten herausstellt, könnte in einer Ontologie
des Subjekts ausgearbeitet werden, wie Schleiermacher sie vorlegt.28

Poetik des Glaubens A 149

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

21 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, 173.
22 Ch. Taylor, Sources of the Self. The Making of Modern Identity, Cambridge 1989.
23 Ebd., 171f.
24 Ch. Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007.
25 Ebd., Kapitel 15.
26 Ch. Taylor, Sources of the Self, S. 448, zitiert bei W. Schweiker, Responsibility and

Christian Ethics, S. 172.
27 P. Ricœur, »The Fundamental and the Historical: Notes on Charles Taylor’s Sour-

ces of the Self«, in: Reflections on the Just, S. 168–184.
28 Vgl. David Klemm, der Ricœurs Bestimmung religiöser Erfahrung in »Manifes-

tation and Proclamation« (1974) mit ihrer Unterordnung des Sakralen unter das
verkündete Wort mit Schleiermachers Einführung des philosophischen Gottes-
gedankens als »Woher der schlechthinnigen Abhängigkeit« vergleicht. »Sear-
ching for a Heart of Gold. A Ricœurian Meditation on Moral Striving and the

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Zentralbegriff »Verantwortung«, den Schweiker im Gegenzug
zu einer rein futurischen »Hoffnung« auf gegenwärtige Interaktion
festlegt, hätte er bei Ricœur im Ansatz der »Selbstschätzung«, der
»solicitude« und des Strebens nach gerechten Institutionen auf der
ersten, spontanen Ebene der Ethik noch vor der kritisch-reflektiven
Moral ursprünglich grundgelegt finden können. Die Chance, dessen
neuere Betonung des »fähigen Selbst« theologisch zu einer »Ethik
des Könnens« (Dietmar Mieth) auszuarbeiten, wird vermutlich des-
halb nicht genutzt, weil sie die moderne Gefahr exemplifiziert, die
alle Subjekte bindende Seinsordnung zu unterlaufen.

In grundsätzlicher Übereinstimmung mit dem philosophischen
Vermittlungsinteresse der Chicago School bleibt er in der Interpre-
tation seines Lehrers Ricœur nur noch insofern, als er diesen nicht
für sein theologisches Erkenntnisinteresse vereinnahmt, sondern die
Unterschiede festhält. Dass es Gottes Freiheit und Güte allerdings
nicht beschneidet, sondern ihr entspricht, ein Wesen ins Leben zu
rufen, das sich frei zu Gottes Anruf verhalten kann, wird in diesem
Entwurf nicht gewürdigt.29 Auf die Betonung autonomer Freiheit
auch zum Guten könnte es der theologischen Anthropologie wie
der Christlichen Ethik gerade aus theologischen Gründen ankom-
men.

Die unersetzliche philosophische Vorarbeit, die Ricœur für die
theologische Ethik leistet, kommt in diesen Alternativen nicht in
den Blick. Seine nachhegelianische Orientierung an Kant schlägt sich
in einem Handlungsbegriff nieder, der einerseits über die Intention
hinausgeht und die soziale Rezeption durch andere einbezieht, ande-
rerseits die unendlichen Ziele und unabgegoltenen Hoffnungen des
endlich verfassten Subjekts vom faktischen Ausgang geschichtlicher
Handlungen und Ereignisse abhebt. Das letzte Wort von Ricœurs
abschließender Ausarbeitung eines philosophischen Begriffs von
Geschichte, menschlicher Erinnerung und Verzeihen als aufbewah-
rendem Vergessen ist antihegelisch: »Unvollendetheit« (inachève-
ment).30 Von hier aus ließe sich ein theologischer Verantwortungs-

150 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

Power of Religious Discourse«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, S. 97–116, hier S. 113f.

29 Zur Ausarbeitung von Freiheit als philosophischem Prinzip der theologischen
Hermeneutik, vgl. Th. Pröpper, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte, Mün-
chen 1988, und Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg 2001.

30 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 677.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriff entfalten, der durch Gottes Solidarität getragen und vollendet,
aber nicht inhaltlich durch die gegebene moralische Weltordnung
vorbestimmt ist. Es ließe sich schon in Thomas’ mittelalterlicher Be-
stimmung des Naturrechts als Anweisung zum Gebrauch der eige-
nen gottgegebenen Vernunft statt als Ableseorgan für die von Gott
in die äußere und die eigene Natur gelegten Zwecke eine für die
menschliche Interpretations- und Legislationskraft offenere Sicht
finden als in Schweikers Bindung menschlicher Verantwortung an
die vorgegebene Schöpfungsordnung.31

III.

John Wall: Kreative Poetik des Willens

War es die unzureichende Ausarbeitung der ontologischen Voraus-
setzungen der Ethik in der Welt als Schöpfung, die Schweiker an-
mahnte, so geht es John Wall gerade um das kreative Moment des
Willens, das dieser in der Moderne überbetont sieht.

Im Gegensatz zu Schweiker, der moralischen Wert in einer den
Projekten unseres Willens vorgegebenen Ordnung verankert sehen
will, arbeitet John Wall den schöpferischen Charakter einer Subjekte
und Güter vermittelnden Normfindung heraus. In seiner Analyse
gegenwärtiger Moraldebatten findet er den Ausweg aus den Sackgas-
sen, in die sich die Alternativen des Liberalismus und des Kommuni-
tarismus verrannt haben, im Subjektbegriff Ricœurs, der sich auf den
verschiedenen Ebenen der ethischen Selbstbestimmung entfalten
lässt. Die Grenzerfahrung, auf die er abhebt, ist nicht das Ende der
mittelalterlichen Synthese, sondern der in seiner Endlichkeit und
Einseitigkeit gefangene Wille, der religiös zu seiner ursprünglichen
Güte befreit, belebt und zu radikaler Versöhnung inmitten der Viel-
falt konfligierender Formen des Menschseins befähigt wird. Mora-
lischer Wert kommt zustande in der Kreativität moralischer Urteils-
findungen, Vermittlungen, Auslegungen, die auf gegenseitige
Anerkennung ausgerichtet sind. Moralische Kreativität ist das, was

Poetik des Glaubens A 151

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

31 Vgl. die Beiträge in M. Heimbach-Steins (Hg.), Naturrecht im ethischen Diskurs,
Münster 1990.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen zur imago Dei macht, in der neue moralische Welten
geboren werden.32

Statt im unfruchtbaren Gegensatz liberaler und kommunitaris-
tischer Positionen zu verharren, sieht John Wall die Aufgabe darin,
als verbindende Größe einen Begriff des Selbst zu entwickeln, das,
durch kulturelle Faktoren geprägt, aber nicht determiniert, interpre-
tations- und vermittlungsfähig ist. Ricœurs Ansatz »locates moral
meaning neither in a disembodied ego nor in broad social and histori-
cal conditions beyond the ego, but in an interpreting self that media-
tes these two (…) Moral meaning is formed by interpreting selves
who are capable of creatively mediating the diversity of their tradi-
tionally and historically constituted goods into shared goods that ac-
count for and recognize each self’s interpretive otherness (…) moral
meaning as a critical teleological good (…) consists of dialectically
shared ends between selves who nevertheless remain different from
one another, and can be captured in terms like conviction, promising
and critical community«.33

Mit Ricœur will Wall über die etablierten Lager hinausdenken.
Der Schlüssel dazu ist der Gedanke des in der postmodernen und in
der kommunitaristischen Ethik diskreditierten, im Liberalismus hin-
gegen abstrakt bleibenden Selbst. Hellsichtig ist seine Kritik am ek-
klesiologischen Kommunitarismus, der nicht nur ein undialektisches,
subjektloses Verständnis von Tradition als in sich sinngebend ver-
tritt,34 sondern auch das deontologische Moment der Universalität
christlicher Liebe aufgibt, die Orientierung auf das Reich Gottes
durch die Kirche ersetzt und sich mit seinen Klagerufen über das
fragmentierte ethische Leben auf die Rolle eines Jeremia zurück-
zieht.35 Auch die Postmoderne, deren Kritik an der objektivierenden
Geschichtsteleologie der »grand narratives« er teilt, überschlägt bei
ihrer Betonung äußerer Kräfte wie Geschichte, Macht, Tradition, So-
zialbeziehungen oder Biologie das Selbst, das all diese Gegebenheiten
aktiv und willensvermittelt deutet. Dem Liberalismus hingegen fehlt

152 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

32 Vgl. J. Wall, Moral Creativity. Paul Ricœur and the Poetics of Possibility, Oxford
2007, S. 4 f.

33 J. Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Right«, in: J. Wall,
W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Contemporary Moral
Thought, S. 47–63, hier S. 47f.

34 Ebd., S. 48.
35 J. Wall, »The Economy of the Gift. Paul Ricœur’s Significance for Theological Et-

hics«, in: Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235–260, hier S. 253, 256.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Bewusstsein, dass die vom Selbst verfolgten Güter nicht nur pri-
vat, subjektiv und arbiträr sind, sondern es als teleologische Zwecke
schon konstituieren, wenn es sie reflexiv aneignet.36 So hat der libe-
rale Standpunkt keinen Begriff von der genuinen Verschiedenheit
der Subjekte, der sie prägenden und von ihnen verarbeiteten Lebens-
formen und Selbstverständnisse.

So grundsätzlich richtig Walls genaue Problemdiagnose und die
Situierung der relevanten Einsichten Ricœurs sind, so klärungs-
bedürftig bleiben Teile seiner zupackenden Analyse: der Bezug seiner
theologischen auf seine philosophische Anthropologie (a), das Krite-
rium für eine gelungene Vermittlung (b) und ihr Ziel: Geht es nur
um die kreative Vermittlung von Diversität oder um eine mensch-
liche Vergebungsbereitschaft zum Ziel führende Versöhnung (c)?

a) Philosophische und theologische Anthropologie

Der 2002 veröffentlichte, aber 1999 gehaltene Vortrag über mora-
lischen Sinn als »kritisches teleologisches Gut« behandelt Ricœurs
Beitrag zu gegenwärtigen Debatten innerhalb der philosophischen
Anthropologie.37 Die kurze Auskunft, ihr Verhältnis zur theologi-
schen Ethik betreffend, lautet: »[T]he theological dimensions of the
dialectics of the good and the right (…) depend to a large extent on,
even if they are not exhausted by, the philosophical normative co-
re«38. Die menschliche Fähigkeit zur kreativen Vermittlung wird ge-
gen die Einseitigkeiten des liberalen und des kommunitaristischen
Pols aufgedeckt. Der 2001 publizierte Aufsatz zur Ökonomie der Ga-
be hingegen scheint völlig auf die Ebene des Glaubens zu transponie-
ren, was vorher dem fähigen Menschen attestiert wurde.39 Der gefal-
lene Status der Freiheit dominiert so, dass die Möglichkeit einer auf
ihr begründeten autonomen Moral entschwindet. Am Ende ist es für
Wall wie bei Schweiker nur im Rekurs auf Gottes gute Schöpfung
möglich, an einer Ausrichtung auf das Gute festzuhalten. »Hope is
teleologically oriented because it follows from faith in humanity’s
original created goodness. The resurrection and the kingdom of God

Poetik des Glaubens A 153

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

36 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 52.
37 J. Wall, »Moral Meaning«.
38 Ebd., S. 48.
39 J. Wall, »The Economy of the Gift«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


signify the possibility that God’s good creation will be realized de-
spite the fallenness of ordinary human life.«40

Geht ein solches Abheben allein auf die Güte der Schöpfung
nicht auf Kosten der dem Menschen eigenen Würde, die sich in sei-
ner Ansprechbarkeit auf Moral ausdrückt? Riskiert die Formel von
der »Gefallenheit des gewöhnlichen menschlichen Lebens« nicht die
Missachtung des faktisch ebenso feststellbaren durch Menschen rea-
lisierten Guten? Und läuft diese Sicht nicht notgedrungen auch auf
eine von Ricœur abweichende Beurteilung menschlicher Singularität
als in sich »tragisch« hinaus, der auf der anderen Seite die Aufwer-
tung jeder Form von Gemeinschaft als gottgewollt entspricht?41

Zwar rückt Wall die massive Ekklesiologie, mit der Hauerwas seine
Absage an jede dem Menschen von sich aus zukommende Orientie-
rung auf Moralität kompensiert, scharfsinnig in die Nähe der von
Ricœur als Kern des Bösen identifizierten »Totalisierungen«, aber er
scheint die Absage des ekklesialen Kommunitaristen an Freiheit als
Instanz unbedingter Anerkennung zu teilen.

Hier wäre eine ausführlichere Auseinandersetzung mit der Ent-
wicklung von Ricœurs Position fällig. Dieser ersetzt in seiner Entgeg-
nung auf Patrick Bourgeois’ Kritik, dass die konkrete Fehlbarkeit des
Menschen ontologisiert wird, ausdrücklich »Fallibilität« durch »Fra-
gilität«. Von Wall zitiert, aber nicht ausgewertet wird Ricœurs Inter-
pretation der bei Kant entscheidenden Differenz zwischen einem blo-
ßen »Hang« zum Bösen gegenüber einer »Anlage« zum Guten. Die
Fähigkeit zum Guten bleibt, auch wenn sie der konkreten Freiheit
faktisch nicht jederzeit verfügbar ist, vorausgesetzt.42 Die Unter-

154 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

40 Ebd., S. 252.
41 In der folgenden Beschreibung einer angeblichen Gemeinsamkeit scheint mir Ri-

cœur für die kommunitaristische Sicht vereinnahmt zu werden: »Ricœur and
Hauerwas further agree that the proper starting point of theological ethics is the
person’s finite historical and communal situation, and that ethics ultimately rests
on faith – faith in the created goodness of our given forms of human life and
community.« Ebd.

42 »I now see evil as an incapacity belonging to the capable man, an incapacity that
does not abolish capacity but presupposes it as the very thing that has ceased to be
available to man as we know him historically. In this I do not believe that I have
wandered far from Kant, for whom radical evil, as a penchant (Hang), is joined to
the disposition (Anlage) to the good. In distinguishing in this way between falli-
bility (or, as I now say, fragility) and evilness, I believe that I answer Patrick Bour-
geois’ criticism of not having sufficiently maintained the neutrality of existential
structures and of having imposed on existence, and thereby on hermeneutics, an

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidung der Strukturen der Existenz von ihrer faktischen Bestim-
mung ist zentral. Sie kehrt wieder zum Beispiel in der Debatte mit
Wolfhart Pannenberg über Kierkegaards Analyse der Subjektivität,
ob Angst selbst schon Sünde oder die neutrale grundlegende Struk-
tur ist, in der sich die Einzelnen zwischen Zusage and Absage an Got-
tes Gnade entscheiden.43 Entsprechend der Antwort ändert sich auch
die Bestimmung dessen, was Glaube bedeutet: das Ende jeder Angst,
oder das Geschenk der Zuversicht, mit ihr leben zu können. Ange-
sichts solch alternativer Deutungen dieses entscheidenden Scharniers
zwischen philosophischer und theologischer Anthropologie lässt
Wall zu viel offen. Seine unmittelbare Kennzeichnung der Singulari-
tät des Einzelnen als tragisch und einseitig statt als Unersetzbarkeit
jedes Menschen in seiner unverfügbaren Würde sowie seine morali-
sierende Einordnung des Tragischen als Teil des »radikal Bösen« ste-
hen unvermittelt seinem Vertrauen in die Fähigkeit der sich in der
Welt realisierenden Freiheit44 zu kreativem moralischen Handeln ge-
genüber.

b) Kriterium für gelungene Vermittlung in begründeter
Überzeugung

Ein Hang zur empirisch-faktischen statt zur transzendentalen Ana-
lyse lässt sich auch in der Bestimmung der Bedingungen feststellen,
die zur Erarbeitung einer begründeten »Überzeugung« nötig sind.
Vor »Versprechen« und »kritischer Gemeinschaft« ist sie die erste
der drei Figuren gelungener Vermittlung. Auf diese nur das Selbst
in der »ersten Person« betreffende Form bezieht Wall Ricœurs Ge-
danken der »inchoativen Universalien«; inchoativ sei eine Überzeu-
gung dann, wenn andere Gesprächsteilnehmer ihr zugestimmt ha-
ben. Dies scheint mir eine individualistische Reduktion und eine
empirische Verkennung des mit »inchoativ« Gemeinten zu sein.

Ricœur lanciert seine Forderung nach einer Auffassung der
Menschenrechte als inchoativer Universalien als Antwort auf das
Dilemma zwischen einem europäischen Kulturimperialismus und

Poetik des Glaubens A 155

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

unnecessary limitation.« P. Ricœur, »Reply to P. L. Bourgeois«, in: L. E. Hahn,
The Philosophy of P. Ricœur, Chicago 1995, S. 567–570, hier S. 569.

43 M. Bongardt, Der Widerstand der Freiheit. Eine transzendentaldialogische An-
eignung der Angstanalysen Kierkegaards, Frankfurt 1995, S. 182–190.

44 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 61.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem »verheerenden Gebrauch kontextualistischer Einwände«.45

Zwischen einem relativistischen Kulturalismus und einem Liberalis-
mus, dem die Heuristik anderer Selbstverständnisse unbegreiflich
bleibt, verlangt er nach einem kultursensiblen Ansatz, der univer-
salistische Impulse auffinden und von der jeweiligen Grundauffas-
sung des Menschseins her als genuinen Beitrag rekonstruieren kann.
Was bei Ricœur ein langer und geduldiger kommunaler Ent-
deckungs- und Rekonstruktionsprozess aus dem Kern der verschie-
denen Kulturen ist, wird bei Wall zu einer Art kumulativer Abstim-
mung (je mehr, desto besser) über eine Einzelmeinung in einem
empirischen Umfrageprozess.

Auch die Pole innerhalb der Vermittlung, ob sie in der ersten
Person Singular oder in der dritten Person Plural geleistet wird, er-
scheinen mir unterbestimmt. Ricœur streicht die als deontologisch
gekennzeichnete »Argumentation« als »kritische Instanz im Herzen
der Überzeugung« heraus. In dieser sind folglich Einsichten auf der
universellen und prinzipiellen Ebene mit Werten vermittelt, die aus
partikulären Lebensformen erwachsen. Es ist erstaunlich, dass gerade
Wall, dem so viel am kreativen Moment solch kritischer Rezeption
und Vermittlung gelegen ist, den Prozess der Neuentdeckung uner-
wähnt lässt, der in der – die prinzipiell-unbedingte mit der kontin-
genten, historisch bedingten Ebene zusammenführenden – Erarbei-
tung einer Überzeugung steckt.

c) Ziel der Kreativität: Postmoderne Versöhnung von Diversität

Die Unterbestimmung der Deontologie, die sich im Übrigen im glei-
tenden Übergang zu Rawls’ kontraktualistischen Denken zeigt,46

wirkt sich auch auf die Bestimmung des Zieles der Kreativität aus.
In ihr sollen die konfligierenden realen Lebensformen in neuen Syn-
thesen versöhnt werden. Kreativ in einem viel ursprünglicheren
Sinn wäre aber, sie mit Helmut Peukert als Ausrichtung auf die Ver-
söhnung durch Gott auszulegen, in der die unwiederbringlichen Ver-
luste aufgefangen werden, die durch menschliche Gewalt verursacht
wurden. »Versprechen« als kritisches teleologisches Gut ist dann
nicht in erster Linie auf die »zweite Person«, speziell auf Frischver-

156 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

45 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 346.
46 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 54.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heiratete,47 zu beziehen, sondern auf die moralische Erfahrung des
Abbruchs aller Sinnperspektiven und aller Hoffnung auf mensch-
liche Handlungsfähigkeit. Es ist aufschlussreich, wie Kants Postulate
gemeinsam als »Belohnung« missverstanden werden,48 statt einer-
seits die Tiefe der Antinomien auszuloten, auf die das Postulat der
Existenz Gottes antwortet und andererseits den Inhalt der Unsterb-
lichkeit zu prüfen. Dass dieser als »Belohnung« statt als Perversion
der Anerkennung der Unersetzbarkeit aller Einzelnen erscheint, ver-
rät Walls Unvertrautheit mit der Diskrepanz zwischen der im Postu-
lat der Existenz Gottes zugestandenen Erfüllung des Sinnverlangens
und der verweigerten Entlassung der Seele nach Lebensende aus le-
benslanger moralischer Anstrengung. Die neutestamentliche Aner-
kennung, den guten Kampf gekämpft zu haben, bleibt aus. Unsterb-
lichkeit bei Kant ist alles andere als »Belohnung.«

Walls Ziel ist dennoch nicht einfachhin, Pluralität zu versöhnen,
sondern in kritischer Interpretation die mit den diversen Lebensfor-
men einhergehenden Exklusionspraktiken auf immer größere Inklu-
sivität hin aufzubrechen. Diese Ausrichtung würde an historischer
Tiefe gewinnen, wenn plurale Gruppen in ihrem Kern als Erinne-
rungskulturen begriffen würden, die dazu verleitet werden können,
historische Feindschaftsverhältnisse zu zementieren. Kreativität be-
stünde dann darin, das Risiko einer Friedensinitiative zu ergreifen,
die vielleicht ohne Antwort bleibt. Die Züge solch asymmetrischer,
advokatorischer oder stellvertretender, in jedem Fall riskant einseiti-
ger Anerkennungspraxis hat Helmut Peukert in seiner konstruktiven
theologischen Kritik an Habermas’ Theorie des kommunikativen
Handelns ausgearbeitet. Sie verweist auf den antizipatorischen und
innovativen Charakter unbedingter Anerkennung in Verhältnissen
der Feindschaft, des Verlustes der Ansprechfähigkeit und in pädago-
gischer Interaktion, die Freiheit voraussetzt, um sie hervorzurufen.49

Poetik des Glaubens A 157

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

47 Ebd., 58.
48 J. Wall, »The Economy of the Gift«, S. 248: »Ricœur’s conception of hope shares

certain traits with the familiar Kantian postulate that we can hope for happiness in
the afterlife as God’s reward for obeying duty in this world«.

49 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theo-
logie, Frankfurt 1978; »Enlightenment and Theology as Unfinished Projects«, in
D. Browning und F. Fiorenza (Hg.), Habermas, Modernity and Public Theology,
New York 1996, S. 43–65, und die Beiträge in S. Abeldt u.a. (Hg.), »… was es
bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein.« Erziehungswissenschaft im Gespräch
mit Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einer Kultur, die dazu übergeht, zwischen Menschsein und Person-
sein zu trennen und so in eine prinzipiell überwundene antike Be-
messung von Würde nach extern beobachtbaren, empirisch verifi-
zierbaren Faktoren zurückfällt, wird nur eine solche Bestimmung
von innovativer Kreativität der tatsächlichen Reichweite moralischer
Verantwortung jenseits kalkulierbarer Symmetrie gerecht.

Das Ziel immer größerer Inklusivität erreicht, wie Peukerts An-
fragen an Habermas zeigen, seine Grenze am unwiederbringlich Ver-
lorenen. Hier wäre der Ort für die Theologie, Gottes Kreativität als
eine solche zu bestimmen, die im Tod rettet. Die Resonanz, die Peu-
kerts Erinnerung an die Opfer der Geschichte in der Diskursethik
erfahren hat, wie sie Habermas’ erneute Hinweise auf das unabge-
goltene semantische Potential der religiösen Verheißungen doku-
mentieren50, verweist auf den Rahmen, auf den Wall seine »poetics
of possibility« beziehen müsste, um ihre Relevanz zu entfalten.

IV.

Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung –
Möglichkeiten künftiger Rezeption

Ricœurs Vermittlung von Aristoteles und Kant, auf die die Gegen-
sätze zwischen liberal und kommunitaristisch inspirierter Christli-
cher Ethik zurückgehen, zeigt sich auch in seinem Beitrag zum Kris-
tallisationspunkt und neuen Paradigma der Geisteswissenschaften,
dem Begriff der Erinnerung. Eine Kultur der Erinnerung ist weder
auf der deontologischen Ebene der Pflicht zu verankern noch auf der
kommunalen primärer oder naturaler Zugehörigkeiten, wie in
Avishai Margalits Ethik der Erinnerung.51 Um die Erinnerungsfähig-
keit als Ressource zu schützen und verfügbar zu halten, darf es kei-
nen unmittelbaren Zugriff auf sie geben. Die passende Rubrik für
einen vermittelten Zugang findet Ricœur in Freuds Kategorie der Ar-

158 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

50 J. Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze,
Frankfurt 2005, explizit S. 250, 254.

51 A. Margalit, The Ethics of Memory, Cambridge [Mass] 2002. Zum Vergleich bei-
der Ansätze, vgl. meinen Beitrag »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the
Concept of God«, in: N. Hintersteiner (Hg.), Naming and Thinking God in Europe
Today. Theology in Global Dialogue, Amsterdam 2007, S. 211–231.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beit. Es handelt sich um Erinnerungsarbeit unter dem Zeichen der
Gerechtigkeit, und um Trauerarbeit an der eigenen Schuld und an
verratenen Hoffnungen.52 Eine »Pflicht« zur Erinnerung sieht er als
Kurzschluss, der eine entscheidende Phase überspringt. Es ist nicht
offensichtlich, sondern ermittlungsbedürftig, wann zu viel und wann
zu wenig Erinnerung gepflegt wird. Die Aufgabe »gerechter Erinne-
rung« fällt in die Kompetenz der praktischen Weisheit, in das Ressort
der Urteilskraft, nicht das des deontologischen Imperativs.53

Erinnerung wird so als Teil einer Ethik symbolisch vermittelter
Anerkennung aufgefasst. Dies gibt ihr einen Platz in der normativen
Tradition der Sozialphilosophie von Kant, Fichte und Hegel, im Ge-
gensatz zum vitalistisch-naturalen Ausgang vom bloßen Überlebens-
willen, den Hobbes vertritt.54

In seiner letzten Monographie Wege der Anerkennung stellt Ri-
cœur die symbolische Vermittlung der Anerkennung heraus und be-
tont das Empfangen als entscheidende, innovative Fähigkeit. Sie
macht die Gegengabe zu einem zweiten »ersten Geschenk«. Wichtig
sind die hier eingeführten Kategorien, mit denen die Ethik der Aner-
kennung die Grenzen der Moralität verlässt: »Festlichkeit« und
»Frieden« als Ruhepunkte der zweifelnden Subjektivität. Die Gabe
symbolisch vermittelter Anerkennung bewegt sich in einem anderen
Register als Pflicht oder Arbeit und hat in ihrem Festcharakter an der
Logik der »Überfülle« teil. Angesichts gegenwärtiger theologischer
Debatten ist interessant, dass »Frieden« anders als für John Milbank
keinen Endzustand markiert, in den wir durch Partizipation an der
internen Bewegung der Trinität geraten; Friedenszustände gibt es
nur als »Lichtung« in der fortwährenden Anstrengung, eine Aner-
kennung zu gewähren und zu empfangen, die kreativ und antizipato-
risch zwischen dem Selbst des Gegenüber und seinen Taten unter-
scheidet.

Poetik des Glaubens A 159

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

52 Vgl. K. Blamey, »Paul Ricœur’s ›Durcharbeiten‹«, in: A. Wiercinski (Hg.), Be-
tween Suspicion and Sympathy. Paul Ricœur’s Unstable Equilibrium, Toronto
2003, S. 575–584, S. 578: »This extension of mourning from grieving over a loved
one to the pain of loss involving a more abstract object will allow Ricœur to move
from the analysis of individual memory and its work of mourning to the collective
memory and its processes of distortion.«

53 Zur Aufgabe gerechter Erinnerung vgl. den Band von O. Abel u.a. (Hg.), La juste
mémoire. Lectures autour de Paul Ricœur, Genf 2006.

54 Vgl. Ricœurs Bezug auf Axel Honneths Neuinterpretation des Kampfes um An-
erkennung über Hobbes hinaus in P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 206–218.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier ist der Ort, wo als Ernstfall der Kreativität die Perspektive
der Versöhnung erscheint, die Ricœur als »eschatologische« be-
stimmt.55 Wird diese so in ein Jenseits vertagt und diese Welt unver-
söhnt gelassen, wie Michael Böhnke und Stefan Orth angefragt ha-
ben?56 Was aus philosophischer Sicht schon als weitgehende Öffnung
für die Glaubensperspektive zu werten sein mag, erscheint vom theo-
logischen Ausgangspunkt als Beschränkung. Zwar stellt der franzö-
sische Philosoph heraus, dass Hannah Arendts Eingliederung von
Vergebung analog zum Versprechen unter generische menschliche
Fähigkeiten den Bezug zum Selbst der Täter auslässt, die auf eine
auf sie zukommende Vergebung angewiesen sind. Er verbindet Levi-
nas’ Formel »Il y a le pardon« mit den Zusagen des Hohen Lieds und
des Korintherbriefs, dass Liebe stärker ist als der Tod und dass sie
»bleibt«.57 Was aber unterscheidet einen solchen Bezug auf die in
der Bibel ausgedrückte Hoffnung vom Ausgangspunkt des christli-
chen Glaubens?

Einen weiterführenden Hinweis gibt Veronika Hoffmann, die
einerseits die Nähe zwischen »Überzeugung« und »Bezeugung« bei
Ricœur hervorhebt, und andererseits auf die Lücke in der Bestim-
mung dessen, was bezeugt wird, hinweist: den Bezug auf das gesche-
hene, konkrete initium von Gottes erlösendem Handeln in der Ge-
schichte. »Die theologisch unverzichtbare Bewegung, die tatsächlich
fehlt, ist ein Verweis nach ›hinten‹, ein Verweis, der aber mit dem

160 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

55 Vgl. den Epilog »Schwierige Vergebung« von P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen, S. 699–777, und den Vortrag, P. Ricœur, »The difficulty to forgive« in:
M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self, and the Chal-
lenge to Think God, Münster 2004, S. 6–16. Zur Interpretation vgl. dort meinen
Beitrag, »Memory and Forgiveness – Two Itineraries«, S. 19–41; sowie »Memory
and Forgetting in Paul Ricœur’s Theory of the Capable Self«, in: A. Nünning und
A. Erll (Hg.), Cultural Memory Studies. An International and Interdisciplinary
Handbook, Berlin 2008, S. 203–211; A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen,
Berlin 2004, bes. die Aufsätze von M. Villaverde, S. Orth, L. Altieri und M. Böhn-
ke; sowie J. Greisch, »Vom Glück des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 91–114.

56 M. Böhnke, »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Rückfragen an Paul
Ricœurs Theorie über das Vergessen und Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit, S. 243–248; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit,
S. 223–236.

57 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 710–716.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der ›historischen Referenz‹ in Abgrenzung zu ›reiner Fiktion‹
nicht wirklich genau gefasst ist. Denn die Frage nach Ursprung lässt
sich in zweifacher Weise stellen: historisch im engsten Sinn in der
Rückfrage nach dem historischen Jesus; sie stellt sich aber auch offen-
barungstheologisch als Frage nach dem Ursprung der Zeugnisse von
Jesus als dem Christus, nach einem Geschehen, das Gottes Anwesen-
heit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt bei Ri-
cœur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebene
der Mimesis II und III, d. h. die Ebene der Zeugnistexte, zurückgeht
und sich damit immer schon im Bereich der Interpretation befindet
[…] die wesentliche Anfrage an Ricœurs Philosophie lautet nicht, ob
die Bibel seines Erachtens nicht mehr als ein fiktionaler Text sei, son-
dern ob es für das Kerygma einen mehr als arbiträren Anstoß gibt,
ein initium, das nicht völlig hinter der Interpretation des Bibeltextes
verschwindet. Gibt es einen Ort für konkrete Geschichte (die nicht
historiographisch erfassbar sein muss)? Oder bleibt es letztlich bei
einer allgemein-menschlichen Geschichtlichkeit (was wiederum
nicht hieße, dass zum Beispiel die Historizität von Jesus bestritten
würde, wohl aber, dass er als Person über eine exemplarische Realisa-
tion allgemein-menschlicher Möglichkeiten hinaus keine Rolle
spielt)?«58

Diese Anfrage scheint mir die entscheidende Spur zu weisen für
die weitere Debatte um den Reichtum, den Ricœurs Werk für die
Theologie bietet. Sie hilft der Theologischen Ethik zu erkennen, wo
ihre Differenz von philosophischen Ethikverständnissen zu suchen
ist: weder unmittelbar in der Gegebenheit der Schöpfungsordnung,
wie Schweiker es versucht, noch in der Re-Kreation aus einer pau-
schalen Gefallenheit und Tragik des menschlichen Lebens wie bei
Wall.

Die Differenz liegt im Ursprung der christlichen Wahrheit als
einer von Gott gegebenen. Diese Wahrheit ist die der Selbstoffen-
barung Gottes in der Person Jesu.59 Der Grund eschatologischer
Hoffnung ist ihr Angefangenhaben in Gottes Bekenntnis zu Jesus.
Der Philosophie ist es möglich, Exodus und Auferweckung als wirk-

Poetik des Glaubens A 161

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

58 V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als Herausfor-
derung der Theologie, Ostfildern 2007, S. 168f.

59 Vgl. H.-J. Höhn, »Rettende Aneignung? Die Vernunft und die Logik der Religi-
on«, in: J. Manemann und B. Wacker (Hg.), Politische Theologie – gegengelesen,
Münster 2008, S. 255–262, hier S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mächtige Traditionen zu begreifen und den Sinngewinn zu erkennen,
der in einer solchen »Ökonomie der Gabe« mit ihrer »Festlichkeit«
und »Überfülle« liegt. Die praktische Option, dass der Anfang schon
gemacht ist, und zwar heterogen im von der Vernunft unableitbaren
Faktum der Selbstoffenbarung Gottes, ist jedoch Sache des Glaubens.
Seine Mitgift an die praktische Vernunft ist das Vertrauen, dass Ver-
söhnung schon jetzt und nicht erst im Eschaton von Gott getragen
ist.

162 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierige Erinnerung?

Zur theologischen Rezeption der Kritik des
verpflichtenden Gedächtnisses bei Paul Ricœur

Michael Böhnke

Paul Ricœur ist in seinem voluminösen Werk Gedächtnis, Geschich-
te, Vergessen1 der Polysemie im Verständnis der Erinnerung in um-
fassenden hermeneutischen Studien nachgegangen. Dabei hat er sich
kritisch zur öffentlichen Praxis des Gedenkens geäußert. Ja, es ist so-
gar eines seiner erklärten Ziele, gegen die »Tyrannei des Gedächtnis-
ses« (Pierre Nora), gegen den Gedenkwahn, anzuschreiben (S. 146).
Das verpflichtende Gedächtnis ist – neben dem verhinderten und ma-
nipulierten Gedächtnis – für Ricœur – eine Figur »der schwierigen,
aber keineswegs unmöglichen Erinnerung« (S. 726). Die Schwierig-
keit liegt auf der pragmatischen Ebene, im möglichen Missbrauch der
Erinnerung.

Dabei ist die Erkenntnis, dass das Gedenken missbraucht werden
kann, eher trivial zu nennen. Gravierender erscheint die These, dass
der Missbrauch durch den verpflichtenden Charakter der Erinnerung
bedingt sein soll. Das verpflichtende Gedächtnis, diese für Ricœur so
schwierige Figur der Erinnerung, steht im Folgenden im Vorder-
grund.2 Der theologische und zum Widerspruch reizende Grund liegt
im biblischen Anamnese-Befehl, wie er in Ex 12,14, Lk 22,29 und
1 Kor 11,24,25 artikuliert ist, sowie in der auf jüdischen Geist sich
berufenden Bestimmung der Vernunft als anamnetischer. In beiden
Fällen kommt der Verpflichtung des Gedächtnisses prinzipielle Be-
deutung zu. Die sich daraus ergebende Dialektik ist das Thema des
Folgenden.

Für Ricœur ist die Möglichkeit der Treue zum Vergangenen in

Poetik des Glaubens A 163

1 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004. Verweise auf dieses
Werk erfolgen im Text.

2 Ich knüpfe damit an meinen kurzen Beitrag »Die Zukunft der Vergangenheit.
Zwei kritische Rückfragen an Paul Ricœurs Theorie über das Vergessen und Ver-
zeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs
Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004, S. 243–248,
an.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erinnerung – verstanden als Wiedererinnerung des Vergangenen
als Gewesenem – an Bedingungen geknüpft. Das entscheidende Kri-
terium gerechter Erinnerung liegt für ihn darin, das Vergangene als
Gewesenes zu rekonstruieren. Es als Gewesen-sein zu verstehen,
heißt, es in seiner Unwiederholbarkeit und Unwiderruflichkeit anzu-
erkennen (vgl. S. 745), wie Ricœur in Anlehnung an Vladimir
Jankélévitch betont. Eben das bedeutet aber, dass sich das erinnernde
Subjekt von der Vergangenheit zu distanzieren hat. Die Distanz von
der Vergangenheit3 ist die Bedingung der Möglichkeit gerechter Er-
innerung. Die Praxis einer Erinnerung, die als Pflicht zum öffent-
lichen Gedenken die eigene Geschichte feiert – und damit Vergange-
nes lediglich wiederholt – stellt im Urteil Ricœurs einen Missbrauch
des Erinnerns (Tzvetan Todorov, vgl. S. 138) dar und bedarf deshalb
einer Korrektur, in der es um die »Befreiung der Gegenwart von dem
Gespenst des Gewesenen«4 geht. Ricœur nimmt diese Korrektur vor,
indem er die Erinnerungsarbeit mit der Trauerarbeit verbindet. »Die
Trauerarbeit trennt die Gegenwart definitiv von der Vergangenheit
und schafft Platz für die Zukunft« (S. 767).

Platz für die Zukunft durch Trauerarbeit? Die Emmausgeschich-
te (Lk 24, 13–35) legt das Gegenteil nahe: Die Trauerarbeit der wan-
dernden Jünger verstellt den Blick in die Zukunft, die Wiederholung
des Brotbrechens ermöglicht die Erkenntnis der Wahrheit der Zu-
kunft eröffnenden Auferstehungsbotschaft. Und auch das die anam-
netische Kultur bestimmende Vermissen des Verlorenen ist – wenn
auch unter negativen Vorzeichen – eine Gestalt des Einsseins mit
dem Vergangenen, die Zukunft für die Opfer der Geschichte bedeu-
tet. Ist es also doch und vielleicht entgegen der Annahme Ricœurs die
Einheit von historisch Geschehenem und darstellendem Handeln, sei
es in der Gestalt des Wiederholens oder des Vermissens, die Zukunft
zu eröffnen vermag?

Die bereits angesprochene Dialektik erweist sich also erstens als
eine von Einssein und Distanz zum Vergangenen, zweitens von Ver-
gangenheit – sei es als abgeschlossene oder unabgeschlossene – und
Zukunft, und drittens von Universalität der Bedeutung und Partiku-
larität der Erinnerung.

164 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

3 Vgl. L. Tengelyi, »Husserls Blindheit für das Negative? Zu Ricœurs Deutung der
Abstandserfahrung in der Erinnerung«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erin-
nerungsarbeit, S. 29–39.

4 L. Tengelyi, »Husserls Blindheit«, S. 39.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist es – so lautet generalisierend meine doppelte Frage – Paul
Ricœur einerseits gelungen, das Zukunft eröffnende semantische Po-
tential anamnetischer Kultur heilsgeschichtlichen Denkens in die Re-
flexion der Erinnerung einzuholen,5 und wird er andererseits dem
anamnetischen Charakter kultisch-liturgischer Feiern mit seiner die
Distanz zum Vergangenen betonenden Kritik der Praxis des ver-
pflichtenden Gedenkens gerecht?

I.

Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des
Gedächtnisses

Für Paul Ricœur ist »[d]as Gewesen-Sein […] der letzte Referent der
aktuellen Erinnerung« (S. 84). Gerechte Erinnerung (juste mémoire),
d. h. eine solche, in der die veritative Dimension des Gedächtnisses,
seine Wahrheitstreue »gegenüber dem, was wirklich geschah«, mit
der pragmatischen, »der Praktizierung des Vergangenen« (S. 142),
dialektisch verknüpft ist,6 thematisiert ein Ereignis als Gewesenes.
Diesem Ereignis soll Gerechtigkeit widerfahren. Dazu ist seine Alte-
ritätskomponente ebenso zu thematisieren wie die Verpflichtung je-
nen gegenüber, »die uns mit einem Teil dessen, was wir sind, voran-
gegangen sind« (S. 142).

Eine ethisch als Pflicht zur Gerechtigkeit legitimierte Pflicht zur
Erinnerung widersteht der mythologischen Versuchung, etwas Ein-
maliges zu wiederholen und damit als »Erstmaliges und Allmaliges«7

Poetik des Glaubens A 165

Schwierige Erinnerung?

5 Vgl. J. Habermas, »Israel und Athen. Wem gehört die anamnetische Vernunft?
Johann Baptist Metz zur Einheit in der kulturellen Vielfalt«, in: Vom sinnlichen
Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philosophische Essays, Frankfurt 1997,
S. 98–111, hier S. 101f.

6 Es ist die Wahrheitsforderung, die im Moment des Wiedererkennens erhoben
wird, mit der die Anstrengung der Erinnerung endet (93). Die Wahrheitsforde-
rung spezifiziert das Gedächtnis als kognitive Größe. »Durch den Missbrauch
wird die Ausrichtung des Gedächtnisses auf Wahrheit massiv bedroht« (96).

7 E. Zenger, »›Das Blut deines Bruders schreit zu mir‹ (Gen 4,10). Gestalt und Aus-
sageabsicht der Erzählung von Kain und Abel«, in: D. Bader (Hg.), Kain und Abel.
Rivalität und Brudermord in der Geschichte des Menschen, München 1983, S. 7–
28, hier S. 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen. Sie thematisiert ein vergangenes Ereignis als Histori-
sches, Gewesenes und nicht gründungsmythologisch als Wesenhaf-
tes, immer Geltendes. Gerechte Erinnerung setzt sich kritisch in Dis-
tanz zum Vergangenen und thematisiert es in seiner Altertität. Sie ist
keine Wiederholung, vielmehr »Wiedererinnerung« (remémoire),
die sich zum Vergangenen verhalten kann, die sich vom identitäts-
stiftenden Zwang des Vergangenen über die Zukunft befreit hat, sich
ihm vielmehr als Gewesenem und nicht mehr Gegenwärtigem ver-
pflichtet weiß.

Etwas Einmaliges als Erstmaliges und Allmaliges zu behaup-
ten, widerspricht der Wahrheit des Geschehens. Dies geschieht aber
im politischen und kultischen Gedenken. Deshalb kritisiert Ricœur
im Anschluss an Todorov die Pflicht zum Gedenken (commémora-
tion) als einen Missbrauch des Gedächtnisses. Unter dem Stichwort
»verpflichtendes Gedächtnis« (S. 115) wehrt sich Ricœur gegen das
Gedenken als »wiederholendes Erinnern« (mémoire-répétition,
S. 129) und die damit verbundene Intention der Identitätsstiftung
(S. 132).

Wäre eine solche Identität, in der das ipse (Selbst) auf das idem (Glei-
che) reduziert, die durch die Konfrontation mit dem Anderen bedroht
und als Erbe der grundlegenden Gewalt verstanden werden müsste
(S. 131 f.), nicht fragil? Aber auch abgesehen davon wären, wenn das
Gedächtnis im Gedenken mit der Absicht der Identitätsstiftung auf
Gründungsereignisse verpflichtet wird, diese doch zunächst auf ihren
Gehalt hin kritisch zu erinnern (mémoire-souvenir).

»Was wir als Gründungsereignisse feiern, sind im Wesentlichen
Gewalttaten, die im nachhinein durch einen prekären Rechtszustand
legitimiert wurden. Was für die einen Ruhm bedeutete, war für die
anderen Erniedrigung. Der Feier auf der einen Seite entspricht Ab-
scheu auf der anderen. Auf diese Weise werden in den Archiven des
kollektiven Gedächtnisses symbolische Verletzungen gespeichert, die
nach Heilung rufen« (S. 128, vgl. 132).

Zwar vermag auch die kritische Erinnerung an den Gehalt des
im Gedenken Gedachten keine Versöhnung zu stiften. Ricœur traut
ihr jedoch zu, im dialektischen Verbund mit dem Vergessen, das Ge-
wesene – aus der Distanz – ohne Zorn zu thematisieren (S. 696). Ent-
scheidend scheint mir zu sein, dass Ricœur sich in seiner Interpreta-
tion der Erinnerung am phänomenologischen Erinnerungsbegriff
von Edmund Husserl orientiert. Dieser hat Erinnerung als Gegeben-

166 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit von Vergangenem (S. 66)8 definiert. Das Vergangene ist einer-
seits als Abwesendes und andererseits als Vorhergehendes das, was
früher begegnet ist, gegeben. Die Dimensionen des bleibend Gülti-
gen und Zukünftigen sind nicht im Blick. Darauf wird zurückzukom-
men sein.

II.

Zur Kultur des Gedenkens

Das Gedenken ist – wenn auch mehrfach in der Theologiegeschichte
vergessen – für die religiöse Praxis konstitutiv. Dies wird in wenigs-
tens zwei Perspektiven von der gegenwärtigen Theologie betont. So
hat Johann Baptist Metz das Eingedenken zum Fokus des heils-
geschichtlichen Denkens bestimmt. Zudem ist das Gedenken als zen-
trales Moment des christlichen Kultes durch die Liturgiewissenschaft
wiederentdeckt worden. Anamnetische Kultur und kultische Anam-
nese stimmen bei aller Differenz darin überein, dass beide dem ver-
pflichtenden Gedächtnis, wie es dem biblischen Denken eigen ist,
konstitutive Bedeutung beimessen. Dies wird jedoch nicht metaphy-
sisch oder transzendentaltheologisch begründet, sondern geschicht-
lich. Anamnetische Kultur und kultische Anamnese thematisieren
und verpflichten das Gedächtnis auf eine geschichtlich bestimmbare
und historisch bestimmte Erinnerung und versuchen, deren Univer-
salität und Zukunft eröffnende Bedeutsamkeit zu erweisen.

a) Eingedenken als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens

Als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens gilt für Metz, der der
Theologie die Erinnerung wieder in Erinnerung gerufen und damit
das Gedenken dem Vergessen entrissen hat, das Eingedenken. Das
Eingedenken versammelt in sich mehrere Bedeutungen. Es warnt,
damit sich die Gräuel der Geschichte nicht wiederholen, vor zukünf-
tigem Vergessen ebenso wie es das Vergangene als Unabgeschlosse-

Poetik des Glaubens A 167

Schwierige Erinnerung?

8 Ricœur zitiert E. Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
HUA X, § 13, S. 34. Auf die Differenzen zu Husserl hat L. Tengelyi, »Husserls
Blindheit«, hingewiesen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nes zu neuem Leben zu erwecken trachtet (S. 71). Im Eingedenken
empfindet der Erinnernde sich denen gegenüber verpflichtet, die
nicht mehr sind, aber gewesen sind. Die empfundene Pflicht zur Er-
innerung hat ihren Grund in der Idee der Gerechtigkeit anderen ge-
genüber (S. 142 f.). Für Metz besitzen dabei ebenso wie für Ricœur
unter denen, denen wir etwas schuldig sind, die Opfer moralische
Priorität (S. 144). Es geht um das Eingedenken fremden Leids.

Ricœur konstatiert aber auch hierfür, dass die der Pflicht zur
Gerechtigkeit entspringende Pflicht zur Erinnerung Möglichkeiten
des Missbrauchs des Gedächtnisses keinesfalls ausschließt. Solche
können sein die »Usurpation der stummen Sprache der Opfer« zum
Zweck der Manipulation »einer Gewissensführung, die sich selbst
zur Sprecherin der Gerechtigkeitsforderung der Opfer macht«, aber
auch die »Tyrannei des Gedächtnisses«, durch welche »die Geschichte
im Namen des Gedächtnisses« angegriffen würde (S. 144). Ricœur
tangiert damit die ethische Frage, ob es als Gerechtigkeitsimperativ
eine Pflicht zur Erinnerung geben könne und wie sich dieser Pflicht
zur Erinnerung das Recht auf Vergessen gegenüber verhält.

Metz verteilt die Gewichte anders. Für ihn schließt die Erinne-
rung »in der Gestalt der Erinnerung des Leidens der Anderen, in der
Gestalt des öffentlichen und in den öffentlichen Vernunftgebrauch
prägend eingehenden Eingedenkens fremden Leids« Missbrauch aus.
Metz beruft sich auf Theodor W. Adorno, aus dessen Negativer Dia-
lektik er den Satz »Das Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist
Bedingung aller Wahrheit« zitiert, um den Universalitätsanspruch
anamnetischer Vernunft aus dem »Leidensapriori mit seinem nega-
tiven Universalismus« zu begründen. »Schließlich gibt es die Ge-
schichte – im Sinn einer wahrheitspflichtigen Großerzählung – nur
als Passionserzählung«, so Metz.9 »Fremdes Leid zu respektieren ist
danach Bedingung aller großen Kulturen und fremdes Leid zur Spra-
che zu bringen ist die Voraussetzung für alle universalistischen An-
sprüche.«10 Die Humanität einer Kultur ist für Metz »ohne jegliches
verbindliches Gedächtnis« unvorstellbar.11 Die kritischen Vorbehalte

168 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

9 J. B. Metz, Memoria passionis, Freiburg 2006, S. 218f.
10 J. B. Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen. Der Christ im Umgang mit der

Geschichte«, in: M. Liebmann, E. Renhart und K. M. Woschitz (Hg.), Metamor-
phosen des Eingedenkens, Graz 1995, S. 25–34, hier S. 31.

11 Gegen Habermas fragt Metz: »Doch was wären Kulturen ohne jegliches verbind-
liches Gedächtnis, Kulturen, die ausschließlich diskursorientiert sind, Kulturen, in
denen es nur ein diskursiv beherrschtes, aber kein die Diskurse leitendes Gedächt-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen den Gebrauch anamnetischer Vernunft beschränkt Metz auf
die Erinnerung, die nicht Erinnerung fremden Leidens ist. Mehr rhe-
torisch als kritisch fragt er: »Sind es nämlich nicht gerade die ge-
schichtlich-kulturell verwurzelten Erinnerungen, die immer wieder
die gegenseitige Verständigung behindern, die immer neu zu
schmerzhaften Konflikten und dramatischen Verfeindungen führen
und aus denen sich bis heute alle offenen und latenten Bürgerkriege
nähren?«12, um dialektisch demgegenüber die Pflicht zur Erinnerung
fremden Leids einzufordern.

Der Erinnerung fremden Leids, dieser Gestalt des Eingedenkens
wird von Metz die Kraft zuerkannt, dass sie rettet, Versöhnung und
Frieden stiftet. Sie rettet, »was uns als unverlierbar gilt und doch in
höchste Gefahr geraten ist, vor dem Verfall.«13 Die rettende Kraft der
Erinnerung wird – so in der zutreffenden Interpretation von Jürgen
Habermas – bei Metz vornehmlich im Sinne Walter Benjamins als
die mystische Kraft einer retroaktiven Versöhnung vorgestellt. Vo-
raussetzung dafür ist die Unabgeschlossenheit des Vergangenen so-
wie die Einheit zwischen historischem Ereignis und gegenwärtigem
anamnetischen Bewusstsein, das sich seinerseits – im Sinne Freuds –
der analytischen Kraft der Bewusstmachung verdankt. Dabei über-
steigt das im Eingedenken beherbergte semantische Potential nach
Habermas die Möglichkeiten philosophisch plausibler Argumentati-
on unter Bedingungen nachmetaphysischen Denkens. Zugleich blei-

Poetik des Glaubens A 169

Schwierige Erinnerung?

nis mehr gibt? Wären in ihnen schließlich die Menschen noch etwas anderes als
das Experiment ihrer selbst, Menschen, die in den von ihnen inszenierten Be-
schleunigungsturbulenzen immer mehr sich selbst abhanden kommen?« J. B.
Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen«, S. 34.

12 Ebd. S. 218. Metz ist sich dessen bewusst, dass, wenn jeweils nur die eigene Lei-
densgeschichte erinnert wird, »die memoria passionis nicht zum Organ der Ver-
ständigung und des Friedens, sondern zur Quelle der Verfeindung, des Hasses und
der Gewalt« werden kann. Ebd., S. 31.

13 Für diese Formulierung könnte sich Habermas auf Augustinus’ Bekenntnisse be-
rufen, der im 10. Buch (XVI, 24–25) das diffizile Verhältnis zwischen Erinnerung,
Gedächtnis und Vergessen thematisiert hat. Damit das Vergessen erinnert werden
kann, muss es in irgendeiner Weise im Gedächtnis sein. Diese Weise ist dadurch
näher bestimmt, dass das Vergessen eben das, woran ich mich erinnern möchte,
begraben hat: »Et tamen quocumque modo, licet sit modus iste inconprehensibilis
et inexplicabilis, etiam ipsam oblivionem meminisse me certus sum, qua id quod
meminerimus obruitur« (XVI, 25). Die Anstrengung der Erinnerung bestünde
dann darin, das Begrabene freizulegen. Die Kraft der Erinnerung wäre die Fähig-
keit, das zu Erinnernde dem Vergessen zu entreißen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be der philosophische Diskurs aber von diesem semantischen Poten-
tial der anamnetischen Vernunft nicht unbeeinflusst.14

Wenn von rettender Kraft der Erinnerung gesprochen wird, setzt
das die Unerlöstheit, Erlösungsmöglichkeit und Erlösungsbedürftig-
keit der Realität voraus. Für eine zeitsensible Theologie, wie Metz sie
fordert und betreibt, für eine Theologie nach Auschwitz, deren Sensi-
bilität darin zum Ausdruck kommt, dass sie nicht den Opfern des Ho-
locaust und mit ihnen allen Opfern der Geschichte ihren Rücken zu-
wendet, vielmehr darum bemüht ist, sie und ihr Schicksal dem
Vergessen zu entreißen, ergibt sich die Erlösungsbedürftigkeit der
Realität aus ihrer Negativität. Michael Theunissen hat die innere
Struktur erlösungsbedürftiger Realität in Kategorien der Herrschaft
ausgedrückt: »Die Herrschaft des Vergangenen über das Zukünftige
macht überhaupt erst den Zwangscharakter der erlösungsbedürftigen
Realität aus. Die erlösungsbedürftige Realität bildet einen univer-
salen Zwangszusammenhang, weil in ihr die Zukunft ständig von
der Vergangenheit überwältigt wird«.15 Zur Herrschaft des Vergange-
nen über das Zukünftige gehört das Versteckspiel der Täter vor der
Verantwortung, das Auslöschen der Spuren und auch die Selektion
der Erinnerungen. Was wird erinnert und wer erinnert sich? Gäbe
man sich mit den Erinnerungen zufrieden, die wir gewöhnlich haben,
würden wir das Vergessene nicht vermissen. Gegen einen solchen
durch Gleichgültigkeit gesteuerten Missbrauch der Erinnerung erfor-
dert das Bewusstsein von der Erlösungsbedürftigkeit der Realität
ihren aktiven Gebrauch als Suche nach dem Vergessenen, um es dem
Strudel des Vergessens zu entreißen, eine Kultur des Vermissens, die
der Versuchung der »Leugnung der unabgeschlossenen Vergangen-
heit«16 widersteht.

In diesem Sinn setzt Metz der abgeschlossenen Vergangenheit
zugleich mit der Praxis des Vermissens den apokalyptischem Denken
entspringenden Gedanken der befristeten Zeit entgegen. Die Befris-
tung der Zeit hofft auf die Beendigung des Unheils. Das Vermissen
der Opfer der Geschichte und ihrer unabgegoltenen Lebensmöglich-
keiten bestimmt im Horizont befristeter Zeit die Aufgabe der anam-
netischen Vernunft. Das Unheil möge ein Ende finden. Die Rede von
der befristeten Zeit thematisiert so die Hoffnung einer Beendigung

170 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

14 J. Habermas, »Israel und Athen«, S. 102.
15 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, S. 370f.
16 J. B. Metz, »Erinnern und Vergessen«, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der unheilvollen Zukunftswirkungen der Vergangenheit und antizi-
piert zugleich Hoffnung für die Opfer der Geschichte: »Wenn es die
Herrschaft des Vergangenen ist, durch die der Mensch in die Ohn-
macht des Nicht-Handeln-Könnens versinkt, so erwacht er aus dieser
Ohnmacht durch das befreiende Handeln Gottes. Sein Dasein in der
Zeit, das die von Platon auf den Weg gebrachte Metaphysik unter
dem negativen Gesichtspunkt des Veränderlichen betrachtet, nimmt
die positive Gestalt des Veränderbaren an«, so Michael Theunissen.17

Das Eingedenken fremden Leids begründet somit eine »Erinne-
rungskultur, die nicht der unkritischen Identitätssicherung und
Selbstbehauptung dient […], sondern die sich der Erfahrung des Un-
beherrschbaren, des Nicht-Identischen aussetzt und die deshalb zur
Umkehr und Veränderung führt«.18

Christologische Kritik an Metz negativer Theologie hat die Ein-
sicht geltend gemacht, dass sich das erhoffte Ende der Geschichte in
Jesus Christus schon vorweg ereignet hat. In der kultisch-liturgi-
schen Feier wird deshalb der eschatologischen Zukunft gedacht, die
sich geschichtlich bereits vorweg ereignet hat. Erhofft wird also nicht
nur, dass die Zukunft die Vergangenheit befristen, sondern auch, dass
die Vergangenheit die Zukunft beherrschen möge, dass das Reich
Gottes, dessen Nahegekommensein in der Person Jesu das Zentrum
der neutestamentlichen Verkündigung ausmacht (Mk 1,14), dadurch
sich vollende, dass Gott »alles in allem wird« (1 Kor 15,28). Das leitet
über zur Betrachtung des anamnetischen Charakters kultisch-liturgi-
scher Feiern.

b) Der anamnetische Charakter kultisch-liturgischer Feiern

In der jüdischen wie christlichen liturgischen Feier spielen Verpflich-
tung des Gedächtnisses und Zukunftsdimension des Gedenkens glei-
chermaßen eine konstitutive Rolle. »In der Liturgie als einem zentra-
len Lebensvollzug der Kirche deklariert und konstituiert sich diese als
Gedächtnis-Gemeinschaft«, so Philipp Harnoncourt.19 Das »gemein-
schaftstiftende Gedenken« ist für die Kirche konstitutiv. Anthropolo-

Poetik des Glaubens A 171

Schwierige Erinnerung?

17 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, S. 371.
18 J. B. Metz, »Erinnern und Vergessen«, S. 29.
19 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores – Daher sind wir eingedenk. Der Beitrag der

Liturgie zur Bewahrung der Kultur des Gedenkens«, in: M. Liebmann, E. Renhart
und K. M. Woschitz (Hg.), Metamorphosen des Eingedenkens, S. 377–388, hier
S. 377.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gische Basis der kultischen Praxis des Gedenkens ist für den Liturgie-
wissenschaftler Harnoncourt die Einsicht, dass »Erfahrungen von Er-
eignissen und Begegnungen […] von so existentieller Bedeutung
sein [können; M. B.], dass sie ›erinnert‹ werden müssen. Das können
sowohl Erfahrungen sein, die uns leben lassen, Sinn stiften, Hoff-
nung erschließen, Zukunft ermöglichen, Glück schenken, […] aber
auch solche, die mit tödlichen Katastrophen, mit Schrecken und
Schuld verbunden sind. Die ersteren er-innern wir, um auch heute
daraus zu leben, die anderen er-innern wir, um wachsam zu bleiben,
damit solches nicht wieder eintreffe.«20 Pflicht zur Erinnerung, um
leben zu können! Allerdings, und diese Modifikation scheint mir ent-
scheidend, ist für Harnoncourt »Feierndes Gedenken […] immer
auch dankendes Gedenken, denn das lebenssichernde und sinnstif-
tende Ereignis ist nicht eigener Leistung zuzuschreiben, sondern
wird als ungeschuldetes Geschenk empfangen«.21 Nur die im Be-
wusstsein der Gratuität und des Donum thematisierte Erinnerung
schützt diese vor dem gegen die jeweiligen Fremden gerichteten
Missbrauch, weil sie Verpflichtung der eigenen Identität und Siche-
rung der eigenen Existenz gegenüber demjenigen, dem sie sich ver-
dankt, ist. Das heißt dann aber in letzter Konsequenz für die kulti-
sche Anamnese: »Nicht das Gedenken lässt uns leben, sondern die
gedenkend oder erinnernd vergegenwärtigten Großtaten Gottes.«22

In diesem Sinn stellt das Lima-Dokument zu Taufe, Eucharistie und
Amt fest: »Die ›Anamnese‹ Christi ist die Grundlage und Quelle al-
len christlichen Gebets« (II 9).23

Der Gehalt und nicht der Akt des Gedenkens bestimmt dem eben
Ausgeführten zufolge die Gegenwartsbedeutung und die Zukunfts-
dimension liturgischer Anamnese. Die Erwartung der Parusie durch
die christliche Gemeinde, der Wiederkunft Christi, wie sie sich im
Maranatha-Ruf ebenso wie in der Hoffnung, »dass sich an uns das
österliche Geheimnis vollendet«24, artikuliert, hat ihre Basis im Ge-
denken »des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des

172 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

20 Ebd., S. 378f.
21 Ebd., S. 379.
22 Ebd., S. 382.
23 H. Meyer, H. J. Urban und L. Vischer, Dokumente wachsender Übereinstim-

mung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene, Band 1, 1931–1982, Paderborn, Frankfurt 1983, S. 560.

24 Sechste Sonntagspräfation, Messbuch S. 408f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrn Jesu« (Zweites Vatikanum, Sacrosanctum Concilium, Nr. 106).
Der anamnetische Charakter allen liturgischen Feierns steht »immer
in engster Verbindung mit der Bitte um die Durchsetzung und Voll-
endung der in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft«.25

Joseph Ratzinger hat den Geist der Liturgie mit den Worten beschrie-
ben: »Auf die Auferstehung hinschauen, bedeutet, auf die Voll-
endung hinschauen«.26 Philipp Harnoncourt hat auf die feiernde Ge-
meinde hin soteriologisch differenziert: »Die feiende Kirche erweist
sich […] zugleich als durch Christus gerettet, mit Christus vom Vater
gerettet und als Christus zur Rettung des Menschen und der Schöp-
fung am Werk.«27

c) Biblische Kultur des Gedächtnisses

Der Fundamentaltheologe Metz und der Liturgiewissenschaftler
Harnoncourt, beide berufen sich auf das biblische Verständnis der
Anamnesis. Und dies unterscheidet sich in der Tat vom Husserlschen
Verständnis der Erinnerung gerade in dem Punkt, dass es auch Zu-
kunft eröffnet. Dies gilt es im Folgenden zu erläutern.

Anamnetische Vernunft: Ezer Weizmann, der damalige Prä-
sident des Staates Israel, hat in seiner Aufsehen erregenden Rede
vor dem Deutschen Bundestag am 16. Januar 1996 ein eindrucksvol-
les Zeugnis jüdischen Denkens abgelegt, einer anamnetischen Ver-
nunft, die dem »hermeneutischen Eigenanspruch«28 biblischer Texte
folgt. Er sagte: »Ich war ein Sklave in Ägypten und empfing die Tho-
ra am Berge Sinai, und zusammen mit Josua und Elijah überschritt
ich den Jordan. Mit König David zog ich in Jerusalem ein, und mit
Zedekiah wurde ich von dort ins Exil geführt. Ich habe Jerusalem an
den Wassern zu Babel nicht vergessen, und als der Herr Zion heim-
führte, war ich unter den Träumenden, die Jerusalems Mauern er-
richteten. Ich habe gegen die Römer gekämpft und bin aus Spanien
vertrieben worden. Ich wurde auf den Scheiterhaufen in Magenza, in

Poetik des Glaubens A 173

Schwierige Erinnerung?

25 S. Wahle, »Liturgie als Gedächtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs
von christlicher Sonntags- und jüdischer Sabbatliturgie«, in: Archiv für Liturgie-
wissenschaft 47 (2005) S. 153–180, hier S. 155.

26 J. Ratzinger, Der Geist der Liturgie. Eine Einführung, 6. Aufl., Freiburg 2002, S. 84.
27 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores«, S. 383.
28 P. Stuhlmacher, »Anamnese. Eine unterschätzte hermeneutische Kategorie«, in:

W. Härle, M. Heesch und R. Preul (Hg.), Befreiende Wahrheit, Marburg 2000,
S. 23–38, hier S. 37.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mainz, geschleppt, und habe die Thora im Jemen studiert. Ich habe
meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekämpft und bin nach
Eretz Israel gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil geführt
wurde, in dem ich geboren wurde, aus dem ich komme und in das
ich zurückkehren werde.«

Befehl zum Gedächtnis: Weizmann hat in seiner Rede Zeugnis
davon abgelegt, was in Ex 12,14 als Verpflichtung des Gedächtnisses
gefordert wird: »Diesen Tag sollt ihr als Gedenktag begehen. Feiert
ihn als Fest zur Ehre des Herrn! Für die kommenden Generationen
macht euch diese Feier zur festen Regel!« Neutestamentlich ent-
spricht dem der im Zusammenhang mit der Abendmahlsüberliefe-
rung stehende Wiederholungsbefehl Lk 22,19: »Tut dies zu meinem
Gedächtnis!« (vgl. 1 Kor 1,24–25)

Zukunfteröffnende Erinnerung: Weizmann hat ein eindrucks-
volles Zeugnis dessen gegeben, dass das Gedenken an Gottes Heils-
wirken in der Vergangenheit – in prophetischer Verkündigung – den
Ausblick auf Rettung und Heil in der Zukunft eröffnen kann. So wird
bei Deuterojesaja das hebräische Verb zkr »im Zusammenhang mit
der Ankündigung eines neuen, das bisherige überbietenden Heils-
handeln Jahwes« gebraucht.29

Jes 44,21 f.: 21 Gedenke, Jakob, und du, Israel, / dass du mein
Knecht bist. Ich habe dich geschaffen, du bist mein Knecht; / Is-
rael, ich vergesse dich nicht. 22 Ich fege deine Vergehen hinweg
wie eine Wolke / und deine Sünden wie Nebel. / Kehr um zu
mir; denn ich erlöse dich.

Und vielleicht noch eindrucksvoller:
Jes 46,9 f.: 9 Gedenkt dessen, was früher galt, in uralten Zeiten: /
Ich bin Gott und sonst niemand, / ich bin Gott und niemand ist
wie ich. 10 Ich habe von Anfang an die Zukunft verkündet …

Radikalisiert wird die Zukunft eröffnende Kraft des Gedenkens in der
Noach-Erzählung: Während in den bisher zitierten Stellen die
Anamnese die Basis der Zukunftserwartung ist, wird in Gen 8,1 die
Zukunft selbst als Dimension des Gedenkens thematisiert.

Gen 8,1: Da gedachte Gott an Noach und an alle Tiere und an
alles Vieh, das bei ihm in der Arche war. Gott ließ einen Wind
über die Erde wehen und das Wasser sank.

174 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

29 W. Schottroff, Art. zkr, in: ThAT 1971, S. 507–518, hier S. 518; vgl. P. Stuhlma-
cher, »Anamnese«, S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Zukunft als Dimension des Gedenkens ist der radikale Ge-
gensatz zum Ricœurschen Erinnerungsverständnis thematisiert. Zu-
gleich fungiert das in Gen 8,1 ausgesagte Gottesgedächtnis theo-
logisch als Bedingung der Möglichkeit anamnetischer Verpflichtung.

III.

Erinnerung und Anamnese

Handelt es sich im Streit um das verpflichtende Gedächtnis – in An-
spielung auf eine Diskussion zwischen Habermas und Metz – um ein
Streit zwischen Jerusalem und Athen30, oder besser, da Ricœurs Erin-
nerungsbegriff durch Edmund Husserl geprägt ist, Jerusalem und
Freiburg? Ich meine nein. Denn zumindest lassen sich im griechischen
Kulturkreis ebenso wie in der phänomenologischen Reflexion Hin-
weise auf eine Figur der Erinnerung finden, die Zukunft eröffnet.

In der älteren griechischen Mythologie, wie sie von Pausanias
überliefert ist, wurden im Helikon-Heiligtum in Böothien als Töch-
ter der Mnemosyne und des Zeus drei Musen verehrt: Melete, Mne-
me und Aoide. Die erste Tochter der Gedächtnisgöttin ist, noch vor
der Mneme, die Melete. Sie steht für das Sinnen auf etwas. Reinhart
Herzog hat das in seinem Artikel »Zur Genealogie der Memoria«
herausgearbeitet.31 Besonders im Partizip »mellon« komme, so Her-
zog, der »der modernen Auffassung von Memoria im Allgemeinen
verborgene« futurische Verb-Aspekt zur Geltung: »Zu-tun-Geden-
ken«. Thematisiert wird damit der »Gesichtspunkt eines mentalen
Vermögens unmittelbar vor dem Ansetzen zur Handlung« zwischen
Verharren und Wollen, was mit dem Wortstamm von »memento«
(griechisch: mematon *men) übereinstimmt, der in der Bedeutung
»sinnend dastehen« das Moment »verharrend-standhalten« mit
dem Moment »danach-streben« verbindet.32 Melete repräsentiert
einen temporal und funktional ungewohnten Bezirk der memoria,

Poetik des Glaubens A 175

Schwierige Erinnerung?

30 J. B. Metz, »Athen versus Jerusalem? Was das Christentum dem europäischen
Geist schuldig geblieben ist«, in: Orientierung 60 (1996) S. 59–60.

31 R. Herzog, »Zur Genealogie der Memoria«, in: A. Haverkamp und R. Lachmann
(Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, München 1993, S. 3–8.

32 Ebd., S. 4.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der biblischem Denken – wie wir gesehen haben – nicht fremd ist,
etwa wenn JHWH der Arche in der Flut gedenkt (zkr, Gen 8,1).
Dieses Gedenken ist bereits die Schwelle zum Handlungsansatz, in
diesem Fall der Rettung. In Hiob 42,2, einer weiteren biblischen
Schlüsselstelle, handelt es sich um eine feste Prägung des Herrschen-
Könnens von Gott.

Herzog zieht die Linie auf die Phänomenologie hin aus: Heideg-
ger und die Existenzphilosophie haben die Melete im Begriff der vor-
laufenden Entschlossenheit, des Daseins-Entwurfs aufgegriffen, bei
Gehlen bilde sie ein Kernstück der Anthropologie. Erstaunlicherwei-
se bekommen diese phänomenologischen Erfassungen die Melete
nicht als Funktion der memoria in den Blick. Melete, die für das »ent-
werfende Gedenken des Künftigen« steht, ist hinter ihre jüngere
Schwester Mneme zurückgetreten. »Es muss dies mit Konzepten
von Erinnerung zusammenhängen, denen ein Gedächtnis des Künf-
tigen ein Paradoxon ist«, mutmaßt Herzog.33 Dem scheint auch Ri-
cœur erlegen.

IV.

Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem
Erinnerungsbegriff?

Die schwierige Erinnerung hat also zu Schwierigkeiten mit dem Er-
innerungbegriff geführt. Weil bei Paul Ricœur bei aller Polysemie
Erinnerung einseitig auf Vergangenes bezogen bleibt, kann er dem
Gedenken keinen zukunftseröffnenden Wert abgewinnen.

Eine Bestimmung der Erinnerungsarbeit durch Ricœur lässt in
diesem Zusammenhang jedoch aufmerken. Sie steht – soweit ich es
zu beurteilen vermag – im Gegensatz zu seinem gesamten Argumen-
tationsduktus in seinem Werk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen
und kann ihre Begründetheit nur als eschatologisch erhoffter Irrealis
retten: »Die Erinnerungsarbeit hätte ihr Ziel erreicht, wenn es der
Rekonstruktion des Vergangenen gelänge, eine Art Wiederauferste-
hung des Vergangenen zu bewirken« (S. 767). Ricœurs Aussage steht
im Kontext der metaphorischen Rede, dass die Historiker Bestatter

176 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Michael Böhnke

33 Ebd., S. 5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seien, die durch ihre Arbeit das Vergangene mit jeder Rekonstruktion
neu beerdigten, will sagen, auf der Suche nach historischer Wahrheit
in die Kisten ihrer Kategorien steckten. Für die Erinnerungsarbeit,
deren Verhältnis zum Vergangenen durch den Begriff der Treue be-
stimmt wird, wäre diesem Zitat zufolge das Vergangene nicht abge-
schlossen. Das aber steht in deutlicher Spannung zur Bestimmung
der Erinnerung, das Vergangene in seinem Gewesen-sein zu verste-
hen.

Vielleicht gilt das Urteil von Peter Stuhlmacher, der bedauert,
dass der Geist der Anamnese die protestantische Theologie nicht ge-
prägt hat, auch für Ricœur. Vielleicht hat er Recht, wenn er diesen
Geist von den Exegeten erwartet, um dem »hermeneutischen Eigen-
anspruch« biblischer Texte gerecht zu werden. »Die Anamnese
gehört zu den Grundelementen einer nicht nur sekundär an den bib-
lischen Kanon herangetragenen, sondern von ihm selbst vorgege-
benen Hermeneutik, und an diesem Sachverhalt sollte man nicht ein-
fach länger vorbeigehen«.34 Sicher aber scheint mir zu sein, dass für
Ricœurs Verständnis des Gedächtnisses weder die Interpretation der
Erinnerung in jüdischer Tradition noch das Bedenken der grie-
chischen Mythologie in der Darstellung des Pausanias eine Rolle ge-
spielt haben. Von daher schöpft er beider Potential in seinem Bemü-
hen um ein Verständnis der Polysemie der Erinnerung nicht aus. Die
Pflicht zur Erinnerung an Jesu Leben, Tod und Auferstehen kann von
ihm her daher nur in der Form des möglichen Missbrauchs in den
Blick kommen, nicht jedoch in Form eines apriori gerechtfertigten,
weil rettenden und Zukunft eröffnenden Gedenkens.

Poetik des Glaubens A 177

Schwierige Erinnerung?

34 P. Stuhlmacher, »Anamnese«, S. 33.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Symbol aus denken

Der Einfluss der Philosophie Paul Ricœurs
auf die Religionspädagogik

Wolfgang W. Müller

Auf die Frage, was Paul Ricœur den Kindern seiner Schüler vermit-
teln würde, gibt er einen Hinweis auf eines seiner Bücher: »Ich würde
vermitteln wollen, wie es ein Titel meiner Bücher formuliert ›La cri-
tique et la conviction‹. Unter Überzeugung verstehe ich sowohl Ar-
gumentation als auch eine Motivation, über deren Herkunft man
sich keine Rechenschaft geben kann. In meinen Überzeugungen gibt
es ein intimes, geheimes und mir selbst nicht ganz zugängliches Ele-
ment. Wenn man zu mir sagt: ›Wären Sie in China geboren, dann
hätten Sie nicht diese Philosophie und Sie wären kein Christ‹, dann
antworte ich darauf: ›Sie sprechen über einen anderen, nicht über
mich‹.«1

Paul Ricœur bekennt in diesem Gespräch, das anlässlich seines
90. Geburtstages geführt wurde, als solche »intimen und geheimen«
Quellen seines Denkens den christlichen Glauben, den er als refor-
mierter Christ lebte, und seine geistige Heimat in der großen Tradi-
tion der griechischen Philosophie.2 Diese Feststellung scheint von
Bedeutung zu sein, wenn man den Einfluss der Philosophie Ricœurs
auf aktuelle Arbeiten der Religionspädagogik erörtert. Zugleich mag
aber die Frage nach dem Einfluss und Impuls, den die Philosophie
Paul Ricœurs der Religionspädagogik geben kann, erstaunen. Einer-
seits kann man sich fragen, wieso und weshalb ein phänomenologisch
und hermeneutisch arbeitender Philosoph Einfluss auf eine mehr-
heitlich empirisch arbeitende Disziplin der Theologie haben sollte,
andererseits werden jedoch in der heutigen Debatte der Religions-
pädagogik Themen behandelt, die nach einer theoretischen Aufarbei-
tung suchen, wie wir sie in der Philosophie Paul Ricœurs vorfinden.
Dabei sind besonders an Themenbereiche wie Kindertheologie, reli-

Poetik des Glaubens A 179

1 M. Revault d’Allones und F. Azouvi (Hg.), Paul Ricœur, Paris 2004, S. 9.
2 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giöse Sozialisation, Symbolverständnis, Entwicklung lebensbezoge-
ner Religiosität – alles zentrale Themen heutiger religionspädagogi-
scher Arbeit – zu denken.

I.

Das Verständnis von Religionspädagogik

Entgegen der klassischen Aufgabe der Katechetik, die sich dezidiert
auf den Glauben der Kirche bezog, befasst sich die Religionspädago-
gik mit der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiöser
Lernprozesse. Diese Abläufe werden heute nicht mehr ausschließlich
konfessionell verstanden, sondern können auch allgemeinreligiös
oder interreligiös motiviert sein. Die derzeitige religionspädagogi-
sche Debatte spricht von einer Vernetzung theologischer und päda-
gogischer Inhalte oder Perspektiven. Die Rückbindung einer religi-
onspädagogischen Arbeit an eine Glaubensgemeinschaft nimmt
zugleich Einfluss auf Bildungsprozesse, in denen die christlichen Kir-
chen eine Verantwortung übernehmen (etwa Religionsunterricht in
der Schule oder Erwachsenenbildung). Dabei geht die Religionspäda-
gogik grundsätzlich von anthropologischen Prämissen aus, die einer-
seits bei der Existenz ansetzen, andererseits den letztangesprochenen
Daseinshorizont, den wir in christlicher Perspektive Gott nennen, als
Ziel thematisieren.

Religionspädagogik befasst sich mit der religiösen Bildung im
Rahmen eines mehrdimensionalen Bildungsbegriffs. Die vorgeben-
den und normierenden Glaubensinhalte, die Grundlage eines indivi-
duellen Glaubensaktes sind, zielen letztlich auf die Herausarbeitung
oder Förderung einer religiösen Selbstbestimmung und, in theologi-
scher Absicht formuliert, einer Subjektwerdung des glaubenden
Menschen.

Die Begriffe »Erziehung« und »Bildung« meinen stets zweierlei:
»Die pädagogische Grundstruktur menschlichen Denkens und Han-
delns ist zum einen dadurch bestimmt, dass Menschen in jeder ge-
sellschaftlichen Formation als leibliche, freie, sprachliche und ge-
schichtliche Wesen existieren, die ihre jeweilige Bestimmung
vermittelt über ihr eigenes Handeln und Denken hervorbringen; die-
se Grundstruktur ist zum anderen dadurch definiert, dass die für das

180 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben und den Fortbestand eines Sozialverbandes grundlegenden
Kenntnisse, Fertigkeiten und Kompetenzen jeweils wieder an die
nachwachsende Generation weitergegeben und von diesen stets von
Neuem angeeignet werden müssen.«3

Von diesem Tatbestand ausgehend kann man von einer anthro-
pologischen Notwendigkeit von Erziehung und Bildung sprechen, für
die es einen doppelten Grund gibt. Zum einen wird damit gesagt, dass
die menschliche Natur nicht auf eine bestimmte Form des Zusam-
menlebens ausgerichtet und festgelegt ist, zum anderen, dass alle
Formen menschlichen Zusammenlebens darauf angewiesen sind,
durch Erziehung und Bildung tradiert zu werden. Dieser Tradie-
rungsprozess geschieht durch Menschen, die in gesellschaftlicher,
leiblicher, freier, sprachlicher und geschichtlicher Prägung leben.

II.

Das theologische Moment

Das Christliche baut auf der Matrix des Humanen auf. So ist die
theologische Anthropologie, die von einer prozesshaften Entwick-
lung des Menschlichen ausgeht, die Voraussetzung für den christ-
lichen Glauben und die christliche Lebenspraxis. Aus diesem Huma-
num erwächst Vertrauen, das sich in den theologischen Tugenden
von Glaube, Hoffnung und Liebe entfaltet. Die theologische Anthro-
pologie weiß um die Erfahrung des Erlöstseins und Heilseins als
Grundvoraussetzung, um auf Dauer human leben zu können. Bil-
dung und Erziehung implizieren die Anerkennung der Person mit
ihren je eigenen Begabungen und Neigungen, ihrer Unverfügbarkeit
und ihrer Freiheit, ihrem Gottesbezug. Bildung hat mit Theologie zu

Poetik des Glaubens A 181

Vom Symbol aus denken

3 D. Benner und F. Brüggen, »Erziehung und Bildung«, in: Ch. Wulf (Hg.), Vom
Menschen. Handbuch Historischer Anthropologie, Weinheim 1977, S. 768–779,
hier S. 768. Siehe dazu auch: W. W. Müller, »Wozu Bildung? Der Bildungsauftrag
im Gesamt der ekklesialen Vollzüge«, in: W. W. Müller und B. Santini-Amgarten
(Hg.), Minimalia christlicher Bildungspraxis, Zürich 2006, S. 14–23; A. Ritter,
»Kirchliche Bildungsverantwortung als Lebensbegleitung und Erneuerung im
Alltag von Gemeinde, Schule und Gesellschaft heute«, in: ebd., S. 25–36.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffen, da Menschen – auf diesen banalen Sachverhalt verweist
Christoph Schwöbel – glauben.4

Die Religionspädagogik arbeitet mit einer »facettenreichen An-
thropologie«5 und geht von dem grundlegenden Gedanken einer
»vermittelten Offenbarung«6 aus, wobei das werdende Subjekt als
»verwundetes Cogito«7 sich stets neuen Sinn aneignet und dadurch
in seiner Subjektwerdung wächst. Diese Stichworte erlauben nun im
Folgenden die Impulse der Philosophie Ricœurs für die heutige De-
batte der Religionspädagogik näher zu betrachten.8

III.

Symbol

Paul Ricœurs Symbolverständnis entspringt der Rede von der Erfah-
rung, die immer eine Rezeptivität meint, d. h. in der Erfahrung ist
etwas »gegeben«, was nicht vollständig durch bewusste Denkprozes-

182 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

4 »Warum muss der Glaube im Bildungsprozess ausdrücklich zum Thema werden?
Warum ist kein Bildungsprozess vollständig, der nicht zum Thema des Glaubens
Stellung nimmt? Die Antwort darauf ist trügerisch einfach. Sie lautet: Weil Men-
schen glauben.« C. Schwöbel, »Glaube im Bildungsprozess«, in: Christlicher
Glaube im Pluralismus. Studien zu einer Theologie der Kultur, Tübingen 2003,
S. 277–295, hier S. 289.

5 S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

6 Offenbarung als Interaktion zwischen Gott und Mensch gedacht, geschieht im-
mer vermittelt. Das Moment der Vermittlung bildet ein Strukturelement des jü-
disch-christlichen Offenbarungsbegriffs, der heute in der theologischen Debatte
vermehrt mit der Hermeneutik Ricœurs erkenntnistheoretisch untermauert wird,
vgl. bei P. Ricœur, »Herméneutique de l’idée de la révélation«, in: P. Ricœur u.a.,
La Révélation, Brüssel 1977, S. 15–54; V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung.
Paul Ricœurs Philosophie als Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

7 S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricœur und Jean
Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999.

8 Die folgende Erörterung bezieht sich hauptsächlich auf Arbeiten im deutschspra-
chigen Raum, entsprechende Untersuchungen könnten ebenso für den franko-
phonen Raum angestellt werden. Siehe dazu etwa: H. Erroitte, »La catéchèse
décloisonnée. Jalons pour un nouveau project catéchétique«, in: Lumière et Vie,
Nr. 77 (2003) S. 12–14; B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricœur, Paris 2006; »A
propos de la nouvelle orientation de la catéchèse en France«, in: Lumière et Vie,
Nr. 180 (2007) S. 35–36.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se erarbeitet werden kann. Das in der Erfahrung Gelebte und Erkann-
te ist ein konkret existierendes Einzelnes und nicht ein sich in Begrif-
fen zeigendes allgemeines Wesen. Ricœur geht in seiner Symbol-
theorie von der Irreduziblität des Subjektes und der gelebten
Erfahrung aus. In seiner Schrift Symbolik des Bösen spricht er von
der Schulderfahrung des Individuums, die sich durch Ursymbole ar-
tikuliert: »Das Symbol […] öffnet und entdeckt eine Erfahrungs-
dimension, die ohne das Symbol verriegelt und unerkannt« bleibt.9

In der Sprache versucht der Mensch die Aneignung von Sinn, die
daraus resultierende Selbst- und Seinsauslegung bleibt fragmenta-
risch. Dieses ek-statische Moment schlägt sich in der zweidimensio-
nalen Struktur des Symbols nieder. Einerseits kann die im Symbol
verdichtete Erfahrung zur Sprache kommen, andererseits wird die
sprachliche Dimension überstiegen. Das Symbol ist stets an Erfah-
rung gebunden und reicht deshalb in die Tiefendimension des Le-
bens, die dem Logos verschlossen bleiben. Die Undurchsichtigkeit
(opacité) des Symbols gründet in dessen Erfahrungsbezogenheit;
Human- und Sozialwissenschaften helfen, die Dichte des Symbols
zu entschlüsseln. Religionsphänomenologie, Psychologie wie Kunst
können dabei die Funktion von »counter-disciplines« übernehmen,
die Deutungshilfen für die Sichtung der undurchsichtigen Symbole
bringen. Seit Kant der klassischen Metaphysik ihren Todesstoß ver-
setzte, arbeitet die Philosophie ebenfalls mit dem Symbol, um das
Transzendente artikulieren zu können,10 deshalb müssen Begriffe
sinnlich erfassbar sein und Anschauungen verständlich gemacht wer-
den. Damit ist der systematische Ort der Symbole innerhalb des phi-
losophischen Diskurses nachgewiesen! Das Symbol ist für Kant eine
Form der Versinnlichung.

Ricœur hat in seiner Beschäftigung mit dem Phänomen »Sym-
bol« dessen erkenntnistheoretischen Status herausgearbeitet. »Das
Symbol gibt zu denken.«11 Die Arbeit des Menschen mit den Sym-

Poetik des Glaubens A 183

Vom Symbol aus denken

9 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971, S. 190.
10 Gemäß dem Postulat Kants sind Gedanken ohne Inhalte leer und Anschauungen

ohne Begriffe blind, vgl. KrV A 51/ B 75.
11 Zum Symbolbegriff Ricœurs siehe: P. Ricœur, Symbolik des Bösen; Die Interpre-

tation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1974; »Poétique et symbolique«, in:
B. Lauret und F. Refoulé (Hg.), Initiation à la pratique de la théologie, Band 1,
Paris 1982, S. 34–61. Zum Symbolbegriff Ricœurs in theologischer Perspektive
siehe etwa: W. W. Müller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt
1990, S. 175–250; »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bolen erschließt ihm sein Daseinsverständnis und seine Existenz, in
dem angesichts des Bösen und des Leidens Sinn gesetzt wird, aus dem
der Mensch für seine Existenz, sein Denken und Handeln stets
schöpfen kann. »Also spricht das Symbol letztlich zu uns als Index
der Situation des Menschen im Sein, darin er sich bewegt, darin er
existierend und wollend ist.«12 Das Symbol gibt zu denken, dass das
cartesianische Cogito ins Sein eingebunden ist und nicht umgekehrt.
Der von allen Verzerrungen, Missverständnissen und Projektionen
gereinigte Umgang mit dem Symbol verhilft den Weg einer »zweiten
Naivität« beschreiten zu können. »Die zweite Naivität« so Paul Ri-
cœur, meint »das Sein, das sich selbst setzt im Cogito« und an den
Tag bringt, »dass der Akt, durch den es sich dem Ganzen entreißt,
nicht aufhört, an dem Sein teilzuhaben, das ihn in jedem Symbol
zur Rede stellt«.13 In der weiteren Genese seiner Philosophie wandte
sich Paul Ricœur bei seiner Beschäftigung mit dem Symbolphäno-
men immer stärker dem sprachlichen Moment des Symbols zu, wo-
bei er die Figur der Metapher als semantischen Kern des Symbols
ausmacht.14

Die Symboltheologie, die viel ihrer systematischen Entfaltung
der Symboltheorie Ricœurs verdankt, wird in der Religionspädago-
gik, im Besonderen in der Symboldidaktik, rezipiert. Bei den phi-
losophischen und entwicklungspsychologischen Fragen einer Sym-
boldidaktik, die nach dem Umgang mit den Symbolen, deren
Rezeption und didaktisch-methodischer Umsetzung fragt, werden
die Reflexionen des französischen Philosophen rezipiert. Es seien an
die Arbeiten von Peter Biehl15, Anton Bucher16, Erich Feifel17, Hu-

184 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

der dogmatischen Theologie«, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147
(1999) S. 354–362; D. S. Springstübe, Der Symbolbegriff Paul Ricœurs, Saarbrü-
cken 2007. Zum grundsätzlichen Symbolverständnis im Rahmen einer allgemei-
nen Sakramentenlehre siehe: W. W. Müller, Gnade in Welt. Eine symboltheologi-
sche Sakramentenskizze, Münster 2002.

12 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 405.
13 Ebd.
14 P. Ricœur, Die lebendige Metapher, München 1986.
15 Pars pro toto: P. Biehl, Erfahrung – Symbol – Glaube, Gütersloh 1991; Symbole

geben zu lernen. Einführung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand,
Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989.

16 A. Bucher, Symbol – Symbolbildung – Symbolerziehung, St. Ottilien 1990.
17 E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische

Aufgabe«, in: F. Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Do-
nauwörth 1988, S. 188–203.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bertus Halbfas18 und Holger Saal19 erinnert, die bei ihrer Beschäfti-
gung mit dem Symbol sich im Rahmen einer Symboldidaktik mit
der Symboltheorie Paul Ricœurs auseinandersetzen. Allen gemein-
sam ist, dass sie nicht Symbole unterrichten wollen, sondern mit
Symbolen arbeiten. In der religionspädagogischen Arbeit mit der
Theorie einer Symbolhermeneutik geht es um die Kunst, Symbole
zu verstehen. »Symbole geben zu lernen« formuliert Peter Biehl im
Anschluss an Ricœurs »Symbole geben zu denken«. Symbole als
Sprache der Religion und der Kultur lassen das Merkmal einer »di-
daktischen Grundstruktur« einführen, das die Fähigkeit von Sym-
bolen meint, Gegensätze (zum Beispiel die Leben spendende wie Le-
ben zerstörende Kraft von Wasser und Feuer) entgegen dem
Non-Kontradiktionsprinzips der Logik synthetisierend in sich zu in-
tegrieren.20 In diesem spannungsgeladenen Potential der Symbole
erweist sich die Brückenfunktion, mit der in der Religionspädagogik
gearbeitet wird. Peter Biehl unterscheidet bei den symboldidakti-
schen Aufgaben zwischen lebensgeschichtlicher, religiöser und
christlicher Dimension der Symbole.21 Monika Jakobs zeigt Weg
und Irrwege einer symboldidaktisch konzipierten Eucharistiekate-
chese auf.22

Die verschiedenen religionspädagogischen Ansätze befassen
sich mit den unterschiedlichen Ebenen der Leistungsfähigkeit von
Symbolen, wie sie Ricœur in seiner Arbeit zu Sigmund Freud he-
rausstellte. Auf der niederen Ebene findet keine Symbolarbeit mehr
statt, denn es handelt sich um ein stereotypes »Symbolgeröll«. Auf
der zweiten Ebene sind Symbole in lebendigem Gebrauch und ist de-
ren Sinn vermittelt. Diese Symbole bilden einen Kitt der gegenwär-
tigen Gesellschaft und ermöglichen Identität. Auf der dritten Ebene
liegen jene Symbole, die neue Möglichkeiten erschließen und Kom-
mendes antizipieren.

Poetik des Glaubens A 185

Vom Symbol aus denken

18 H. Halbfas, Das Menschenhaus, Düsseldorf 1971.
19 H. Saal, Das Symbol als Leitmodell für religiöses Verstehen, Göttingen 1995.
20 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik – Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in:

H. Noormann, U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Ökumenisches Arbeitsbuch
Religionspädagogik, 2. aktualisierte Aufl., Stuttgart 2004, S. 145–160, hier
S. 150.

21 P. Biehl, Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neu-
kirchen-Vluyn 1999.

22 Vgl. M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene
symbolhafte Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blätter, Heft
Nr. 3, 133 (2008) S. 184–187.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Anschluss an diese Gedanken unterscheidet man in der Reli-
gionspädagogik zwischen Symbol, Zeichen, Klischee, Fetisch und
Idol.23 Beruht das Zeichen auf einer Konvention, die jederzeit wieder
geändert werden kann, bilden die Figuren Klischee, Fetisch und Idol
verzerrte Formen des Symbols ab. Die wahre Aufgabe der Beschäfti-
gung mit den Symbolen besteht darin, sie in ihrem schöpferischen
Moment zu fassen.24

In der Sakramentenkatechese und den biblischen Erzählungen
finden Gedanken der Symboltheorie des Philosophen Verwendung.
Neuerdings kommt die Symboldidaktik auch im interreligiösen Ler-
nen zum Einsatz. Ebenso ist die Rede von der »zweiten Naivität« von
der Religionspädagogik aufgenommen worden. Es scheint, dass die
Symboltheorie Paul Ricœurs eine Hermeneutik des interreligiösen
Lernens befruchten könnte, deren Potential bei weitem noch nicht
erschöpft ist.

IV.

Erzählung

»Erzähl’ deine Story«: Dieses Postulat, das sowohl Fundamentaltheo-
logie als auch Religionspädagogik in den letzten Jahrzehnten auf-
gegriffen haben, um die erkenntnistheoretische Fragestellung der
Identität und Alterität in einer (lebens-) geschichtlichen Perspektive
zu thematisieren, kann auf Ricœurs Konzeption der Identität zurück-
greifen. »Es gelingt besser denn je, dank dieser Erweiterung der
Wege ›unser Leben zu einer Lebensgeschichte zu machen‹.«25

Die Frage nach dem Selbst stellte Ricœur als hermeneutischer
Philosoph in bewusster Abgrenzung zu einer idealistischen Konzep-
tion der Identität, wie er sie in der Phänomenologie Husserls vor-
fand.26 Die Frage nach der Identität verbindet Ricœur in bekannter

186 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

23 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1972,
S. 516f., vgl. dazu: P. Biehl, Symbole geben zu lernen, S. 169.

24 Ebd., S. 517.
25 R. Kearney, On Paul Ricœur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004, S. 160 (Über-

setzung W. W. M.).
26 Zur Hermeneutik des Selbst bei Ricœur siehe: S. Orth, Das verwundete Cogito

und die Offenbarung, S. 217–311.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise mit der Frage nach der Beziehung von Zeit und Erzählung.27

Augustinus verweist auf die Tatsache, dass das Erzählen einer Sache
auf das Sein vergangener Zeiten hinweist, die Erzählung, so die
Schlussfolgerung Ricœurs, ist Garant für die Existenz der Zeiten.
Das Vergangene muss, in welcher Form auch immer, sein, sonst wäre
es nicht erzählbar. Mit anderen Worten: Vergangenheit und Zukunft
werden in einer Erzählung manifest. »Wir erzählen Dinge, die wir
für wahr halten und sagen Ereignisse voraus, die so eintreten, wie
wir sie vorweggenommen haben.«28

Der Auseinandersetzung mit Aristoteles und Augustinus im
ersten Band von Zeit und Erzählung schließt Ricœur eine Betrach-
tung der Konfiguration der Zeit in historischen Erzählungen an, um
in einem weiteren Schritt die literarische Erzählung zur gewählten
Thematik zu analysieren. Erzählte und schriftlich fixierte Geschich-
ten haben für Ricœur ein Interesse, da sie eine Hauptaufgabe her-
meneutischer Philosophie berühren, nämlich »die Gesamtheit der
Vorgänge zu rekonstruieren, durch die ein Werk sich von dem un-
durchsichtigen Hintergrund des Lebens, Handelns und Leidens ab-
hebt, um von einem Autor an einen Leser weitergegeben zu werden,
der es aufnimmt und dadurch sein Handeln verändert.«29

Die Darstellung dieser Aufgabe erfolgt durch die Theorie der
Mimesis, die die erste These der Mimesis beweisen wird, dass Zeit
in dem Maße zu einem menschlichen Phänomen wird, je mehr sie
erzählerisch artikuliert wird. Das Erzählen oder Erfinden von Ge-
schichten, in der Terminologie Ricœurs »la mise en intrigue«, leistet
das Zusammenfügen der Ereignisse und ergibt so eine geschlossene
Handlung. Beide Momente der Mimesis hängen zusammen, insofern
die »mise en intrigue« als dynamischer Vorgang den Prozess vom
Vorher über den innovativen Erzählvorgang zum Nachher eines Tex-
tes organisiert. Die kreative und innovative Nachahmung der Erzäh-
lung macht aus einer Reihe von Vorgängen eine veritable Geschichte.
Das Nachher der Erzählung als drittes Moment der Mimesis steht an
der Schnittstelle zwischen der Welt des Textes und der Welt der Zu-
hörer- oder Leserschaft. In der Wechselwirkung von Text und Rezep-
tion wird der Text selbst zum Werk, d. h. kein Text ist abgeschlossen,

Poetik des Glaubens A 187

Vom Symbol aus denken

27 Vgl. P. Ricœur, Zeit und Erzählung I. Zeit und historische Erzählung, München
1988.

28 Ebd., S. 22.
29 Ebd., S. 88.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern stets offen, um neu interpretiert zu werden. Diese fort-
schreitende Kreisbewegung von Welt zu Text zu Welt präziser zu
fassen, ist das Anliegen Ricœurs, für den die Aufgabe der Hermeneu-
tik gerade darin besteht, die Gesamtheit aller Vorgänge beim Hören
oder Lesen zu rekonstruieren.30 Die Rekonstruktion der Gesamtheit
der Vorgänge besteht für Ricœur darin, dass »durch die [Vorgänge,
W. W. M.] ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des
Lebens, Handelns und Leidens (= mimesis I) abhebt, um von einem
Autor an einen Leser weitergegeben zu werden (= mimesis II), der es
aufnimmt und dadurch sein Handeln verändert.«31

Der in Folge zu Zeit und Erzählung eingeführte Begriff der
»narrativen Identität«, der für eine Vereinheitlichung der unter-
schiedlichen Sinneffekte einer Erzählung sorgt und zugleich die The-
matik der Hermeneutik des Selbst aufgreift, bringt nach Ricœur zum
Ausdruck, dass es eine Art von Identität gibt, zu der das menschliche
Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben
kann.32

Die Kirche als Erzähl- und Erinnerungsgemeinschaft an Leben,
Tod und Auferstehung Jesu Christi lebt von den großen Erzählungen
der Bibel. Das ekklesiale Leben konkretisiert sich durch ein Erzählen
als einem grundlegend kommunikativen und religiösen Vollzug, in-
sofern die theologischen Inhalte der Bibel (dem »großem Code«) nur
narrativ nachvollziehbar sind.33 Im Erzählen werden Inhalte und In-
tentionen der biblischen Texte thematisch und praktisch zur Sprache
kommen. Verkündigung und Feier der Sakramente basieren auf die-
sem narrativen Grundvollzug der ekklesialen Nachhaltigkeit des
Christus-Ereignisses.

Religionspädagogik analysiert die kommunikativen Vollzüge
religiöser Verständigung in formaler wie inhaltlicher Sicht. Es geht
darum, die Inhalte der Kommunikation nachzuweisen als auch die
Art und Weise der Vermittlung und Kommunikation zu unter-
suchen. Das Inhaltliche muss didaktisch und praktisch dargestellt, ge-
lehrt, gefördert, kritisch reflektiert und vermittelt werden. Ebenso

188 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

30 Vgl. S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002, S. 74.
31 P. Ricœur, Zeit und Erzählung I, S. 88.
32 P. Ricœur, »Narrative Identität«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Auf-

sätze (1970–1999), Hamburg 2005, S. 209–225; Das Selbst als ein Anderer, Mün-
chen 1996.

33 Vgl. dafür: E. Arens, Christopraxis, Freiburg 1992; Gottesrede – Glaubenspraxis,
Darmstadt 1989.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt es auf die Herausarbeitung der religiösen Sprach- und Hand-
lungskompetenz an, die sowohl der Verständigung als auch der Ver-
änderung dienen kann.

Die Theorie der narrativen Identität bahnt der Religionspädago-
gik konzeptuelle Wege, um das zu Vermittelnde als ein »Weg ins Le-
ben« (Manfred Josuttis) oder als ein »Spielraum des Lebens« (Hans-
Günter Heimbrock) zu konzipieren. Bei diesem Anliegen trifft sich
der philosophische Ansatz Ricœurs mit den Anliegen religionspäda-
gogischer Arbeiten. »So eröffnet Ricœurs Hermeneutik die Perspek-
tive einer ›konkreten Reflexion‹ über das Menschenmögliche, die an
Beispiele aus der empirischen Geschichte anknüpfen und praktische
Konsequenzen daraus ziehen kann. Dennoch bleibt der Prozess phi-
losophischer Selbstverständigung unabschließbar: und zwar gerade
deshalb, weil er über Erzählungen vermittelt ist, die nie das Ganze
der menschlichen Erfahrung darstellen können und zudem eine In-
terpretation erfordern, die immer wieder an die Grenzen des Ver-
stehbaren stößt.«34

Die vorgestellte Theorie der narrativen Identität eröffnet darü-
ber hinaus noch eine weitere Möglichkeit der religionspädagogischen
Umsetzung. Es gehört zur Standardfrage der Fachliteratur, wie der
Einsatz der Bibel in der Religionspädagogik zu rechtfertigen ist. Die
biblischen Erzählungen als »großen Code«, die glaubens- und kultur-
stiftend in der europäischen Geschichte fungieren, können durch das
Konzept der narrativen Identität pädagogisch eingesetzt und auf-
bereitet werden.

Eine narrative Bibeltheologie lebt, obgleich sie von biblischen
»Grenzausdrücken« (zum Beispiel »Reich Gottes«) spricht, von den
Grundzügen einer allgemeinen Texthermeneutik und versucht, die
»Sache des Textes« (Hans-Georg Gadamer) herauszuarbeiten (etwa
Gott, Christus, biblische Verheißung usw.). Die biblischen Texte
sprechen von einer religiösen Tiefenerfahrung und beinhalten eine
»Logik der Überfülle«, die es, im dynamischen Vorgang des Lesens
oder Hörens, je neu zu aktualisieren gilt. Die biblischen Geschichten
gilt es nicht nur konform zur kirchlichen Tradition der Bibelaus-
legung zu lesen, sondern ebenso gilt es, deren »gefährliche Erinne-
rung« (Johann Baptist Metz) neu in Erfahrung zu bringen.35

Poetik des Glaubens A 189

Vom Symbol aus denken

34 A. Breitling, Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs Denken der
Geschichte, München 2007, S. 284.

35 P. Ricœur, L’herméneutique biblique, Paris 2001, S. 328f. Zur Frage der biblischen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V.

Gottesfrage

Haben in den vergangenen Jahrzehnten in Theologie und Kirche das
Postulat der Gottvergessenheit und der religiösen Indifferenz sowie
der Agnostizismus die religionspädagogische Debatte bestimmt, so
wird heute, antipodisch zu diesen Errungenschaften der Aufklärung,
in Folge der Wiederentdeckung des Religiösen, die Gottesfrage von
Neuem als originäre Aufgabe der Theologie erachtet. Galt es für
Theologie und Religionspädagogik ausgemacht, den theologischen
Diskurs in einer »Zeit der Gotteskrise« (Metz) zu führen, wird heute
die Gottesfrage als Teil des kulturellen Diskurses neu verhandelt. Das
intellektuelle Flaggschiff der deutschen Geisteswissenschaftler, die
Zeitschrift »Merkur«, fragt im Editorial einer Sondernummer nach
Gott: »Diese Zeitschrift verfocht nie theologische Interessen. Was ist
dann aber der Grund, nach Gott zu fragen in einer Zeit, wo das Ziel
der Aufklärung, Gott zu dekonstruieren, allen intellektuellen Reiz
verloren hat: Dass Gott tot sei, ist vom elitären Geheimnis zur ge-
mütlichen Binsenwahrheit geworden. Wenn hier zunächst danach
gefragt wird, wer Gott heute theologisch ist, dann entspringt dies
nicht dem verbreiteten Empfinden für mehr innerweltlichen Sinn,
auf den sich die Praxis sogar der katholischen Kirche immer stärker
ausrichtet; sondern die Frage entspringt der Neugierde, in welcher
Weise diese geistige Urkategorie, die kulturell und institutionell im-
mer noch Gewicht hat, heute theoretisch begründbar ist. Am Faktum
der Religion ist nicht zu zweifeln, an der Realität Gottes schon. Vor
hundert Jahren wurde der Zweifel subtil begründet. Heutzutage ist er
banal. Auch deshalb, wegen dieses Umschwungs der hermeneuti-
schen Situation, ist unsere Frage – Wer ist Gott, und was ist dann
das Religiöse? – für Denkende von einigem Gewicht.«36

Ricœur, der Gott als die letzte Referenz biblischer Texte aus-
macht, zeigt in einem bibeltheologischen Überblick die Polyphonie

190 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

Texte bei Paul Ricœur neben dem bereits genannten Werk: P. Ricœur und E. Jün-
gel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft Evangeli-
sche Theologie, München 1974; P. Ricœur, »Gott nennen«, in: Vom Text zur Per-
son, S. 153–182.

36 Vgl. dafür: Nach Gott fragen. Über das Religiöse, Merkur, Sonderheft, Heft Nr. 9/
10 (1999), Editorial, S. 769. Von theologischer Seite siehe neuerdings: G. Augus-
tin und K. Krämer (Hg.), Gott denken und bezeugen, Freiburg 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Nennung Gottes in den verschiedenen Texten der Bibel. Die viel-
fältige und vielstimmige Nennung des biblischen Gottes kennt kom-
plexe und unterschiedliche Redeformen: Erzählung, Prophetie,
Sprichwort, Orakel, Gebot usw. Alle diese Formen sind ursprüngliche
Ausdrucksgestalten des Glaubens, mit denen Gott auf verschiedene
Weise genannt wird. Diese Figuren sind keine rhetorischen Kunst-
griffe, sondern müssen als Struktur und als übermittelter Inhalt ver-
standen werden. Die Nennungen Gottes sind nicht philosophisch zu
verstehen (»Deus est esse«), sondern als kerygmatische Formulie-
rungen des biblischen Glaubens.

Der Referenzpunkt »Gott« innerhalb der biblischen Rede zeigt
in seiner theologischen Qualität ein Doppeltes: Zum einen stellt
»Gott« einen Grenzausdruck biblischer Sprache dar. »Gott« wird ge-
nannt und entzieht sich zugleich demjenigen, der mitteilt. »Gott«
wird biblisch in der Dialektik von »Offenbaren« und »Enthüllen« ge-
zeigt. Zum anderen lenkt die neutestamentliche Gleichnisrede noch
auf ein Zweites: Es handelt sich um eine Redeform der »Extrava-
ganz«; in dieser Redeform vereinigen sich narrative Struktur, meta-
phorischer Prozess und das Moment des Grenzausdrucks.

Die religiöse Rede, beispielsweise der Nennung Gottes, partizipiert
auf allen Ebenen an den Eigenschaften der dichterischen Rede. Der
Unterschied besteht nur darin, dass »Gott« genannt wird, d. h. der
dichterischen Sprache wird ein Ur-Bezugspunkt hinzugefügt. Durch
diesen Prozess erfährt die dichterische Sprache eine Sinnverwand-
lung. »Der Referent »Gott« ist nicht nur Anzeige der gegenseitigen
Zugehörigkeit der ursprünglichen Redeformen des Glaubens, er ist
auch die Anzeige ihres Unvollendetseins. Er ist ihr gemeinsames Ziel
und das, was sich jeder Redeform entzieht.«37

Die Nennung des Namens Gottes zeigt an, dass die theologische
Rede als eine offene zu charakterisieren ist, d. h. die Unabschließbar-
keit des Gottesnamens ist konstitutiv für jede theologische Rede von
Gott. Gott übersteigt unsere Begriffe. Die klassischen Aussagen einer
»theologia negativa« formuliert Ricœur unter den Prämissen des lin-
guistic turn der neueren Theologie wie folgt: »Deswegen lässt sich
das Wort ›Gott‹ nicht begreifen als ein philosophischer Begriff, sei
es als das Sein im Sinne der mittelalterlichen Philosophie oder im
Sinne Heideggers. Das Wort ›Gott‹ sagt mehr als das Wort ›Sein‹,

Poetik des Glaubens A 191

Vom Symbol aus denken

37 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 170.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn es setzt den ganzen Kontext der Erzählungen, Prophetien, Ge-
setze, Weisheitsschriften, Psalmen usw. voraus. Der Referent ›Gott‹
wird so durch die Konvergenz aller dieser partiellen Redeweisen an-
gezielt. Er drückt das Kreisen des Sinnes in allen Formen der Rede, in
denen Gott genannt wird, aus.«38

Auch die Religionspädagogik hat die linguistische Wende der
Wissenschaften vollzogen. Das religionspädagogische Handeln ba-
siert auf dem Verstehen der Polyphonie religiöser Sprache. Die Reli-
gionspädagogik erschließt die Sprachkompetenz religiöser Sprache in
formaler und inhaltlicher Hinsicht und thematisiert zugleich die pro-
phetische und verändernde Kraft, die von der religiösen Sprache aus-
geht. Der theozentrische und bibeltheologische Zugang bildet einen
Grundpfeiler der (christlichen) Religionspädagogik im Blick auf die
Subjektwerdung der Glaubenden. Die empirische Erforschung der
religiösen Sozialisation nimmt theologisch von diesen Gedanken
ihren Ausgang. Die Gottesrede in ihrem Metapherreichtum »kann
die Neugierde des Weiterfragens stimulieren«. Dieses Weiterfragen,
so formuliert es Jürgen Werbick, »bedeutet nicht, alles in Frage zu
stellen und in seiner Geltung aufzulösen. Es ist der Grundvollzug
des Kennenlernenwollens.«39

Mit anderen Worten: Die eingangs erwähnte Wiederentdeckung
der Gottesfrage kann, auch in religionspädagogischer Sicht, von
einem weiteren Moment der Religionsphilosophie Ricœurs profitie-
ren. Die Beschäftigung mit den »Meistern des Verdachts« als einen
notwendigen Umweg der modernen Hermeneutik gilt es in einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit dem aktuellen Religionsbegriff wie-
der aufzunehmen.40

In den Worten Ricœurs: Die biblische, theologische wie religiöse
Rede hat sich immer dem reinigenden Prozess der Abkehr von einem
Idol oder einer Projektion der biblischen Rede hin zum symbolischen
Verständnis des kerygmatischen Inhaltes zu bewegen. Paradigma-
tisch hat dies Ricœur bei seiner Beschäftigung mit den metatheoreti-
schen Schriften Sigmund Freuds vorexerziert. Der Gebrauch der Me-
tapher »Vater« als Gottesrede hat den Weg von einem Phantasiebild

192 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

38 Ebd. Zur Frage der biblischen Hermeneutik bei Ricœur siehe: P. Ricœur,
L’herméneutique biblique.

39 J. Werbick, Bilder sind Wege, München 1992, S. 73.
40 Siehe dazu neuerdings: A. MacIntyre und P. Ricœur (Hg.), Die religiöse Kraft des

Atheismus, Freiburg 2002. Vgl. auch den Beitrag von Jürgen Werbick in diesem
Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Symbol zu gehen, um in der (Post-)Moderne als adäquate Rede
Gottes verstanden und gebraucht werden zu können.41 Bei diesem
prozessualen Verständnis der Vatermetapher zeigt sich das Moment
des Glaubens, das dem symbolischen Verständnis der Semantik »Va-
ter, väterlich« zum Durchbruch verhilft. In Abänderung der Freud-
schen Formulierung spricht Ricœur von folgendem Postulat: »Das
Idol muss sterben, damit das Symbol lebe«!

Bei diesem Prozess hat die kritische Reflexion von allen Verzer-
rungen, Projektionen und Missverständnissen zu befreien, die dieser
Metapher im Verlauf der Geschichte anhafteten. Die Rede von dem
Symbol »Vater« beschreibt einen Läuterungsprozess, der folgenden
Weg umfasst: »Vom Phantasiebild zum Symbol; oder mit anderen
Worten: von der nicht anerkannten, dem Tod geweihten und für den
Wunsch todbringenden Vaterschaft zu einer solchen, die nun ein
Band der Liebe und des Lebens geworden ist.«42

VI.

Person

Der diskordanten Zeiterfahrung der augustinischen Autobiographie
im XI. Buch der Confessiones stellt Ricœur die aristotelische Fabel
mit ihrer Konkordanz entgegen. Alle Erzählungen, schriftlich wie
mündlich formuliert, sind für Ricœur synthetische Leistungen, die
das Heterogene zu einer Einheit formen. Die Frage nach dem Selbst
als einer Grundfrage der abendländischen Philosophiegeschichte for-
muliert Ricœur so, dass die Interpretation des Selbst mit der Inter-
pretation von Texten vergleichbar ist. Bei allen Veränderungen, de-
nen der Mensch im Verlauf seiner Lebensgeschichte ausgesetzt ist,
bleibt er immer der eine, an dem alle diese Veränderungen geschehen
und durch die er seine Lebensgeschichte erzählen kann.

Die Grundfrage ›Wer bin ich?‹ verweist auf die Interferenz von
Konkordanz und Diskordanz, durchquert die Radikalität und Nackt-
heit der Frage, und birgt so in sich ein Potential der Hoffnung auf

Poetik des Glaubens A 193

Vom Symbol aus denken

41 P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 315–353.

42 Ebd., S. 331.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn. Der Begriff der Person besitzt für Ricœur eine hohe Aktualität.
Seine »Annäherungen an die Person«, so der Titel eines Aufsatzes aus
dem Jahr 199043, beziehen sich auf die Findung des Begriffs im Blick
auf die Sprache, die Handlung und die Erzählung, wobei zugleich die
ethische Konstitution des Personbegriffs impliziert wird. »Ich habe
vier Schichten oder Ebenen dessen genannt, was eine hermeneutische
Phänomenologie der Person ausmachen könnte: die Sprache, die
Handlung, die Erzählung und das ethische Leben. Es wäre übrigens
besser« so formuliert Ricœur, »zu sagen: der sprechende Mensch, der
handelnde Mensch (ich füge hinzu: der erleidende Mensch), der
Mensch als Erzählender und Figur seiner Lebensgeschichte sowie
schließlich der verantwortliche Mensch«.44

Die Person stellt heute eine Grundfigur theologischen Schaffens
dar. Der personale Zugang der Theologie ermöglicht Glaubens-
begründung wie Glaubenswachstum. Die personale Theologie be-
schreibt klassische Theoreme der Schultheologie anhand der Katego-
rie des Ereignisses und der Beziehung. Im Blick auf die Weitergabe
und Tradierung des Glaubens versteht sich die Verwendung des Per-
sonalen in der Religionspädagogik. Die Subjektwerdung des Glaubens
wird gegenwärtig besonders im Rahmen der Gender-Thematik, der
Jugendreligiösität und des sozialen wie gesellschaftlichen Umbruchs
(vgl. die Bedeutung der Konversion, des Vorbilds, Wertediskussion
usw.) religionspädagogisch aufgearbeitet. Ein noch nicht ausgeschöpf-
ter Impuls der Philosophie Ricœurs für die Religionspädagogik liegt
dabei in den Themen »Gedächtnis« und »Anerkennung«.45

VII.

Zeugnis

Der Begriff des Zeugnisses stellt schließlich einen Kontrapunkt im
Denken des französischen Philosophen dar. Obgleich der Begriff
nicht in allen Hauptwerken Eingang findet, ist er in einer tieferen

194 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

43 P. Ricœur, »Annäherung an die Person«, in: Vom Text zur Person, S. 227–249.
44 Ebd., S. 228.
45 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004; Wege der Anerken-

nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schicht immer in seinen Gedanken präsent. Der grundlegende Text
zur Hermeneutik des Zeugnisses stammt aus dem Jahr 1972!46

Den Begriff des Zeugnisses entlehnt Ricœur seiner Beschäfti-
gung mit den biblischen Texten, für den eine doppelte Bewegung
charakteristisch ist: »Das Konzept des Zeugnisses, wie es sich aus
der biblischen Exegese entwickelt, ist hermeneutisch in einem dop-
pelten Sinn. Zunächst in dem Sinn, dass es der Interpretation einen
zu interpretierenden Inhalt gibt. Sodann in dem Sinn, dass es eine
Interpretation fordert. Das Zeugnis gibt etwas zu interpretieren.«47

Die Semantik des Zeugnisses ist zunächst als quasi empirisch zu ver-
stehen, da das Zeugnis ein Bericht dessen ist, was man gesehen und
gehört hat (vgl. Motiv des Augenzeugens). Der Zeuge bezeugt jedoch
immer etwas, d. h. die Semantik des Zeugnisses kennt zweitens zu-
gleich eine juridische Dimension. Die dritte Bedeutung des Zeugnis-
ses wird in der ethischen Dimension greifbar, bei der es um eine Ver-
innerlichung dessen geht, was die Zeugen bezeugen. Das Zeugnis
bindet. Das Zeugnis wird letztlich zur Handlung selbst, insofern es
eine innere Überzeugung ausdrückt.

Die Religionspädagogik arbeitet sowohl in formaler wie in in-
haltlicher Perspektive mit Elementen des Zeugnisses. Einerseits be-
ruht die Vermittlung des Zeugnisses auf Zeugen, andererseits ist der
Akt der Vermittlung selbst ein Zeugnis. In einem letzten Sinn ver-
mittelt die Religionspädagogik ein Zeugnis, auf das der Glaube auf-
baut, und zugleich bezeugen die in dieser Arbeit Engagierten ein
Zeugnis. Bei dieser Thematik findet sich ein Schnittpunkt zwischen
reflexiver Religionspädagogik und (kirchlicher) Katechese. Gleich-
wohl bleibt zu bedenken, dass zum Glauben an Gott nicht erzogen
werden kann. Chance aller Katechese ist es dagegen, die Güte und
die Menschenfreundlichkeit Gottes als göttliches Interesse am Leben
eines jeden Menschen ahnen, spüren und erfahren zu lassen.48

Poetik des Glaubens A 195

Vom Symbol aus denken

46 P. Ricœur, »L’herméneutique du témoinage« [1972], wieder abgedruckt in: Lectu-
res 3. Aux frontières de la philosophie, Paris 1994, S. 107–139. Deutsche Überset-
zung: »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008, S. 7–40.

47 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31.
48 Vgl. Neues Handbuch religionspädagogischer Grundbegriffe, G. Bitter u.a. (Hg.).

München 2002, S. 318.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII.

Schlussbemerkungen

Die Religionspädagogik als eine theologische Disziplin, die sich mit
der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiöser Lern-
prozesse beschäftigt, findet in der hermeneutischen Philosophie Ri-
cœurs ein theoretisches Instrumentarium, um die angesprochenen
Reflexionen (selbst-)kritisch zu fundieren. Wird Religion als eine
Pragmatik, die mit Gesten, Symbolen, Worten arbeitet, verstanden,
dann hat diese Disziplin zur Aufgabe, die Vielfalt der religiösen
Sprachspiele zu bedenken. Die Arbeiten des Philosophen zur Thema-
tik der Metapher und des Erzählens können im Rahmen der religi-
onspädagogischen Theoriebildung im Blick auf den Umgang sowohl
mit »heiligen« Texten verschiedener Religionen als auch mit kultur-
stiftenden Texten eingesetzt werden. Leitet doch die Metapherntheo-
rie Ricœurs an, das Sozialverhalten, die Umwelt und Mitwelt »neu
zu sehen« und zu reflektieren.49

Die religionsphilosophischen Reflexionen, die Ricœur in die Ar-
beit der Religionspädagogik einbringt, weisen auf deren ökume-
nisches Potential. Sowohl die Frage der Symboldidaktik als auch die
Gottesthematik wie die Zeugenstruktur christlichen Glaubens füh-
ren von sich aus auf den gemeinsamen Grund aller christlichen Kon-
fessionen. Wo in der Debatte über die Symboldidaktik diese als
»Auslaufmodell« gesehen wird, verweist die philosophische Refle-
xion auf deren Zukunftsfähigkeit.50

Die Relevanz der Beschäftigung mit der Philosophie Ricœurs als
Basis einer fundamentalen Theologie kann in der aktuellen religions-
pädagogischen Debatte in folgenden Bereichen weitergeführt und in-
tensiviert werden: Im Rahmen eines postmodernen Umfeldes der
theologischen Reflexion erhält die Religionspädagogik in der Auf-
arbeitung des dialektischen Spiels von Identität und Alterität in der
Theorie eines – hermeneutisch konzipierten – Selbst im Sinne Ri-
cœurs eine theoretische Untermauerung. Die Religionspädagogik als
Hilfe zum »Christwerden in Zeiten des Kulturwandels« sucht nach

196 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

49 Vgl. Neues Handbuch Religionsunterricht an berufsbildenden Schulen, Gesell-
schaft für Religionspädagogik und Deutscher Katechetenverein (Hg.). Neukir-
chen-Vluyn 2003, S. 159.

50 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik – Auslauf- oder Zukunftsmodell?«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer (selbst-)kritischen methodischen Vergewisserung, wie sie die
Philosophie Ricœurs bietet. Alle angesprochenen Einzelthemen müs-
sen in der aktuellen Religionspädagogik nochmals eine interreligiöse
Reflexionsstufe durchlaufen. Die Religionspädagogik steht vor den
Herausforderungen eines polyzentrischen Religionsbegriffs, der aus
der interkulturellen und philosophischen Diskussion Impulse zu er-
halten hat. Hier liegt ein großes Zukunftspotential der Philosophie
Ricœurs. Schließlich kann auch der religionspädagogische Ansatz
eines ästhetischen Lernens des Phänomens »Religion« in einer post-
modernen und postchristlichen Gesellschaft in der Hermeneutik Ri-
cœurs einen theoretischen Ansatz finden.

Heutige religionspädagogische Rede spielt zum einen in der Po-
larität von Buchstabe und Geist und zum anderen in der Dialektik
von objektivem Anspruch und poetischer Darstellung des Unbeding-
ten. Diese Spannung aufrechtzuerhalten ist nötig, um den Weg zwi-
schen Skylla und Charybdis zu finden, den die Religionspädagogik in
ihrer Reflexion und Vermittlungsarbeit zu leisten hat. In unüber-
trefflicher Weise hat diesen Sachverhalt Ricœur in seinem philoso-
phischen Schaffen zum Spezifikum religiöser Sprache thematisiert.
»In derselben Weise, in der die Spannung zwischen einer buchstäbli-
chen und metaphorischen Interpretation für den Sinn einer lebendi-
gen Metapher wesentlich ist, muss auch in theologischen Begriffen
eine Spannung zwischen dem objektiven Anspruch auf Erkenntnis
und der poetischen Darstellung des Unbedingten erhalten bleiben.
Auf dieser Ebene vermittelt die Sprache über die Einbildungskraft
den Schematismus dessen, was wir sind, was wir tun sollen und was
wir hoffen dürfen. Dabei ist es das Wissen um den paradoxen Grenz-
status solcher Schematismen zwischen dem Vorstellungshaften und
dem Begrifflichen, das die Symbole wie das Reich Gottes davor be-
wahrt, Idole zu werden, dennoch aber ihre Intelligibilität bejaht.«51

Poetik des Glaubens A 197

Vom Symbol aus denken

51 P. Ricœur, »Poetische Fiktion und religiöse Rede«, in: Christlicher Glaube in mo-
derner Gesellschaft, Art. Literarische und religiöse Sprache, Freiburg 1981,
Band 2, S. 96–105, hier S. 105.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fundamentaltheologie und Ästhetik

Impulse aus dem Werk Paul Ricœurs

Gerhard Larcher

Mit einem Essay zur »Poetik des Glaubens« nach Paul Ricœur sei
dieser einmal explizit beim ästhetischen Wort genommen, das ja der
Sache nach von Anbeginn in seinem Werk schon mit anklingt. Kei-
neswegs soll aber nur immanent über dessen Anstöße für eine »äs-
thetische Theologie« referiert, sondern ausgehend von Ricœur das
Verhältnis von Fundamentaltheologie und Ästhetik betrachtet wer-
den: Es geht um eine prinzipielle, fundamentaltheologische Pro-
grammatik, die in seinem Gesamtwerk aufgeworfen wird – und zwar
unter den Leitkategorien »Zeitdiagnostik«, »Subjekttheorie« und
»Glaubens- und Offenbarungshermeneutik« im Horizont literari-
scher und künstlerischer Ästhetik.

Zunächst sollen nach kurzen, zeitdiagnostischen Vorbemerkun-
gen Ricœurs Impulse zu einer Poetik des Willens auf das spezifische
Verhältnis von Subjektivität und symbolisch vermittelter Sinn-
erschließung als ästhetischer in Sprache und Bildern beziehungswei-
se in Textualität und Visualität weitergelesen werden. Das schließt
die Themen »Subjektivität und Einbildungskraft beziehungsweise
Imagination«, »ästhetische Erfahrung und Kunst«, fundamental-
theologisch gewendet: die Sachfragen »Subjektivität und Offen-
barung«, »Subjektivität und Glaube« mit ein.

Hier zeigt sich ein werkgeschichtlich konstanter Topos bei Ri-
cœur, freilich unter dem Vorzeichen des Vorrangs der Sprache, wel-
che mittels einer analogischen Annäherung zwischen Symbol oder
Metapher und Werken bildender Kunst relativiert werden kann.1

Komplementär zu dieser subjekthermeneutischen, kriteriologischen

Poetik des Glaubens A 199

1 Zu dieser ästhetiktheoretischen Modifizierung fühlen wir uns ermutigt und legi-
timiert vor allem durch Ricœurs eigene Bemerkungen (abseits seiner großen Pu-
blikationen) über »l’expérience esthétique« in: P. Ricœur, La critique et la con-
viction. Entretien avec François Azouvi et Marc de Launay, Paris 1995, S. 257–
278.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»exégèse de soi-même« geht es unserem Philosophen freilich immer
auch um eine »exégèse des signes extérieures«2; fundamentaltheolo-
gisch also um eine Hermeneutik der geschichtlichen Zusammenhän-
ge von Erinnerung, Narrativität und Zeugnis, die sich für das sinn-
offene Subjekt im hermeneutischen Zugang, aber auch für die
Tradenten im Strom einer Überlieferung erschließen. Hierfür soll
die mögliche Sachentsprechung »Erzählakt«, »Zeugnis« und »Kunst
(-werke)« eine weiterführende Rolle spielen.

I.

Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der
Fundamentaltheologie

Im Blick auf die Theologie der Gegenwart darf man wohl behaupten,
dass diese tendenziell eine von ihrem Gegenstand her ihr wesentlich
zukommende ästhetische Dimension zugunsten eines elaborierten
begrifflichen Diskurses und eines ethisch-politischen Pathos ver-
nachlässigt. Dies hat mit einer Engführung oder Aufspaltung ihres
Rationalitätsparadigmas seit der Neuzeit beziehungsweise der Neu-
scholastik zu tun, aus deren Schatten auch neuere Theologie oft nicht
wirklich herausgetreten ist. Auch nimmt sie die zivilisatorischen,
postmodernen Zeichen der Zeit im Sinne einer zwar ambivalenten,
aber weitreichenden ästhetischen Unterströmung heute nicht ernst
genug.

Ricœur hingegen sieht den Vernunfthorizont der Moderne im
Prozess der Dekonstruktion der klassischen Metaphysik, der großen
Erzählungen und der Dezentrierung eines letztbegründenden Cogito
von Nietzsche, Freud und Heidegger mitbestimmt, also prinzipiell im
Lichte einer Fundamentalästhetik, einer Hermeneutik des Verdachts
und einer neuen (Ereignis-)Ontologie. Er verweist die Theologie auf
ihre Situation zwischen metaphysischer und subjekttheoretischer
Desillusionierung nach der Erfahrung des Todes Gottes, in der es laut
Nietzsche immer »artistischer zugehen« wird (auch im Sinne kom-

200 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

2 P. Ricœur, »L’herméneutique du témoignage«, in: Lectures 3. Aux frontières de la
philosophie, Paris 1994, S. 107–139, hier S. 130.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pensatorisch ästhetischer Weltanschauungen). In dieser Situation
sind alle zu eiligen Schritte in die Metaphysik oder andere ideologi-
sche Abkürzungswege zur Rede vom Absoluten zu kritisieren.3 Sol-
che Kritik ist auch für Ricœur eine Art »Frömmigkeit des Denkens«
(Heidegger). Er spricht negativ von der Gefahr einer klerikalen Ein-
heit des Wahren und positiv von der notwendigen Offenheit einer
Poetik des Willens für ein zu denken gebendes Wort (Symbol/Zeug-
nis) als Gabe, für eine neue Ontologie nach dem Scheitern des be-
grifflichen Systemdenkens. Kurz, es bedarf einer sensiblen poeti-
schen Aufmerksamkeit für einen Glauben in einem nachreligiösen
und nachmetaphysischen Zeitalter. Eine solche Poetik müsste für
eine theologische Ästhetik der Sprache, aber auch der in der Moderne
immer mehr dominierenden Bilder offen sein. Deren Resonanzraum
ist heute freilich die autonome moderne Kunst, nicht mehr das ordo-
metaphysische Programm der »alten« Ästhetik von Augustinus bis
zur Hochscholastik.4 Jenen Resonanzraum mit seiner Polysemie fun-
damentaltheologisch ins Spiel zu bringen, ist Aufgabe der beiden fol-
genden Schritte.

II.

Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise
Glaube

a) Subjektivität und Symbol- sowie Kunstverstehen

Als erstes ist für einen Zusammenhang von Fundamentaltheologie
und Ästhetik aus dem Geiste Ricœurs sein Ansatz bei einer Theorie
des Subjektes grundsätzlich zu bedenken – und zwar über die sprach-
liche Verständigung hinaus. Auszugehen ist angesichts der moder-
nen Grunderfahrung einer Dezentrierung, Verwundung, Kränkung
des Cogito von dem Versuch einer indirekten, vermittelnden Herme-
neutik des Selbst, wie sie Ricœur werkgeschichtlich von Le Volontai-

Poetik des Glaubens A 201

Fundamentaltheologie und Ästhetik

3 Vgl. exemplarisch den Beitrag: P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München
1974, S. 284–314.

4 Vgl. J.-P. Wils, »Autonomie der Kunst und Transzendenz«, in: G. Essen und
M. Striet, Kant und die Theologie, Darmstadt 2007, S. 275–307, hier S. 279.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re et L’Involontaire5 an, über Die Fehlbarkeit des Menschen6 bis zu
Das Selbst als ein Anderer7 in Variationen immer wieder entwickelt
hat. In diesem dynamischen Prozess der Einholung der Willensspon-
taneität als einer Dialektik des Selbst und des Anderen zeigt sich da
zunächst eine »affirmation originaire« vor und gegenüber aller Dif-
ferenzerfahrung. Diese »Freude des Ja in der Trauer der Endlichkeit«
als Identitäts- und Differenzerfahrung im Prozess eines »désir de
l’être« (Jean Nabert) wird Stufe für Stufe in der Aneignung des An-
deren bewährt. Schließlich terminiert der Prozess einer unvollend-
baren Selbsteinholung in einer umfassenden Poetik der Hoffnung,
welche nach Ricœur zwischen philosophischer Reflexion mit ihren
Postulaten und der Symbolwahrnehmung vermittelt.

Man muss dabei – negativ kritisch gegenüber allen Selbstsiche-
rungstendenzen des Willens – »die Idole töten und auf die Symbole
horchen«8. Die Einsicht in die konstitutive Endlichkeit und Fehlbar-
keit des Subjekts verbietet deshalb eine begrifflich spekulative
Selbsteinholung und verweist die philosophische Reflexion auf eine
symbolisch hermeneutische Dimension. In Die Interpretation. Ver-
such über Freud spricht er geradezu vom »Heiligen« als einer »Escha-
tologie« der Philosophie.9 In diese ist die Fragestellung »Subjektivität
und Imagination« einzutragen, damit sie sich über den Versuch einer
umweghaften, symbolischen Kreativität in Kultur, Kunst und Religi-
on als ein anderes artikulieren und finden kann. Für Ricœur geht es
schließlich um eine »convocation« des Subjektes, um ein entschei-
dungshaftes Sich-aufrufen-lassen der endlichen und fehlbaren Frei-
heit mittels einer Poetik des Willens, das bedeutet durch den Sinn-
gehalt der Symbole, Mythen, biblischen Texte und – wie ich
hinzufügen möchte – der Kunstzeugnisse.

Im Rahmen einer »Poetik des Glaubens« ist es also um religiöse
Sprache und um Zeichen und Bilder als Ausdruck jenes elementaren
»Wunsches nach Sein«, nach einer Ordnung des »Um-soviel-mehr«
einer Ökonomie der Gabe zu tun. Diese semantischen und iko-
nischen Zeichen greifen in eine »Eschatologie der Subjektivität« er-
füllend ein, leuchten im Konflikt der (Hoffnungs-) Bilder von sich

202 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

5 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, Neuaufl., Paris 1993.
6 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971.
7 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.
8 P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, 4. Aufl., Frankfurt 1999,

S. 68.
9 Ebd., S. 537, 539ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


her für ein verstehendes Subjekt auf und sind nur in ästhetischen
Termini der »Gratuität«, d. h. der Gnade, zu fassen. Ricœurs frühe
Theorie des Symbols als eines polyvalenten Sinnspeichers, der zu
denken gibt, vermag in diesem Kontext auch einen Sinn erschließen-
den Eigenrang der visuellen Künste und der Kunstwerke anzudeu-
ten.10 Diese sind fundamentaltheologisch wirksam über »die produk-
tive Einbildungskraft als Empfangsstruktur für die Offenbarung«11,
entsprechend einer sinnlichen Logik der Gabe. Denn das Zum-Glau-
ben-Kommen als wachsende »Leidenschaft für das Mögliche«, als
»Zugewinn an Handeln und Sein« kann nicht durch das begriffliche
Wort, nicht durch die ethische Anstrengung für sich (gegen Kant12),
sondern vorrangig nur durch das sich symbolisch artikulierende Ge-
fühl beziehungsweise die sich umkehrende Einbildungskraft vermit-
telt werden, welche zu konkreten Hoffnungszeichen und -bildern zu-
stimmen lassen. Es geht um das Vermögen des Erwachens zu einem
Überschuss an Sinn in einer originären Weise vermittels des Sym-
bols sowie des Kunstwerkes.13 Nur diese können die offene Geist-
struktur vorbereiten für eine Veränderung ihrer selbst im Sinne
einer »Metanoia« im Lichte der Offenbarung.14

Wichtig erscheint also, trotz des scheinbar dominanten »linguis-
tic turn« bei Ricœur – oder gerade in dessen Konsequenz – die sym-

Poetik des Glaubens A 203

Fundamentaltheologie und Ästhetik

10 In Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse und mit Bezug auf Michelangelo
und Leonardo spricht Ricœur davon, dass das Kunstwerk »dem Künstler selbst
schon voraus (ist), es bildet mehr ein prospektives Symbol der persönlichen Syn-
these und der Zukunft des Menschen«. P. Ricœur, »Die Kunst und die Freudsche
Systematik«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 125–139, hier S. 138.

11 Vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als He-
rausforderung der Theologie, Mainz 2007, S. 257.

12 Vgl. P. Ricœur, »Une herméneutique philosophique de la religion: Kant«, in:
Lectures 3, S. 19–40.

13 Ricœur spricht von der Natur des Mimetischen, die nicht darin bestünde, das
Wirkliche zu reproduzieren, »mais à restructurer le monde du lecteur en le con-
frontant au monde de l’œuvre; et c’est en cela que consiste la créativité de l’art,
pénétrant dans le monde de l’expérience quotidienne pour la retravailler de l’inté-
rieur. […] à decouvrir des dimensions de l’expérience qui n’existaient pas avant
l’œuvre.« P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 260.

14 Diese »Umkehr-Leistung« des Kunstwerke, vor allem der abstrakten, hebt Ricœur
nachdrücklich in La critique et la conviction hervor. Man kann von einer Welt des
Kunstwerkes nur sprechen, wenn es beim Rezeptor »le travail de refiguration qui
bouleverse son attente et son horizon« (S. 263) auslöst. Auf den zugrundeliegen-
den Prozess von »Glaube als ›Umkehr der Einbildungskraft‹« verweist nachdrück-
lich V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 272–282.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bolische Erschlossenheit von Subjektivität für Offenbarung in Wort
und Bild zu sehen. Es lässt sich hier auch mit Ricœur eine grundsätz-
liche Strukturanalogie zwischen dem Symbol- und dem Metaphern-
verstehen und der Kunsterschließung für eine fundamentaltheologi-
sche Ästhetik erkennen. Die Künste, zumal die abstrakten, fungieren
selbst als symbolische oder metaphorische Transzendenzindikatoren
und als Aufruf an das noch unvollendete Selbst des Rezeptors, als
bildnerisches Stimulans zur Vollendung von Gottebenbildlichkeit.

b) Hoffnungshorizonte zwischen Wort, Schrift und Bild

Im Blick auf eine solche Weiterführung von Ricœurs Ansatz ist es für
eine theologische Ästhetik wichtig, vor dem angedeuteten subjekti-
vitätstheoretischen Hintergrund ein spezifisches Zueinander von
Wort, Schrift und Bild, von sprachlicher Poesie und bildlich visueller
Poetik in Kunst und Religion zu bedenken. Denn üblicherweise ver-
bindet man mit Ricœur eher nur eine Ästhetik der poetischen Spra-
che, der »Möglichkeitsdichtung«.15

Die lebendige Metapher zum Beispiel wäre selbst von ihrer in-
neren Struktur her auch auf imaginativ-bildgebende Momente hin
zu bedenken16, im Sinne eines »Sehens-als«. Als Ort der Generie-
rung von Sprache und Bild und der Vermittlung von beidem fungiert
dabei die (re-)produktive Einbildungskraft beziehungsweise Phanta-
sie als schöpferische Grundkraft der Seele des Menschen, welcher so-
wohl »zoon logon echon« als auch »homo pictor« ist. Die Romantik
und der frühe Schelling sprechen da von »intellektueller Anschau-
ung« und von Kunst als deren Inhalt. Ohne aus ihr ein spekulatives
Prinzip wie im Deutschen Idealismus zu machen, ist die Einbildungs-
kraft, etwa als produktive (oder reproduktive) bei Kant mit ihren
Schematisierungsleistungen zwischen Begriff und Anschauung, zwi-

204 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

15 Vgl. im Blick auf das Fiktionale in Ricœurs Denken der Geschichte: A. Breitling,
Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs Denken der Geschichte,
München 2007; vgl. zum Folgenden auch meinen Beitrag »Appelle und Parolen
im Wechselbezug von religiöser Sprache und Bild«, in: P. Ebenbauer, R. Esterbau-
er und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008.

16 »L’œuvre d’art peut avoir un effet comparable à celui de la métaphore: intégrer des
niveaux de sens empilés, retenus et contenus ensemble. L’œuvre d’art est ainsi
pour moi l’occasion de découvrir des aspects du langage, que sa pratique usuelle,
sa fonction instrumentalisée de communication dissimulent ordinairement«.
P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen theoretischer und praktischer Vernunft, vor allem ein ästhe-
tisch produktives Vermögen der inneren Verbildlichung und des Se-
hens anderer, neuer Möglichkeiten (von »Möglichkeitsräumen«, wie
Ingeborg Bachmann treffend sagt). Insbesondere die poetische pro-
duktive Einbildungskraft17 drängt mit ihrem metaphorischen Poten-
tial in Bilder, ja treibt solche dynamisch hervor – auch wenn Ricœur
diese nicht als visuelle anerkennen will.

Die Metapher als semantischer Kern religiöser Expressivität ver-
mittelt zum Beispiel in Grenzausdrucksweisen und Gleichnissen18

zwischen Wort und Bild, nicht zuletzt durch ihre Extravaganz. Sie
ist das symbolisch-sprachliche Sinnmedium zur Entfachung auch
von zunächst inneren visuellen Bildern, zum Beispiel der Hoffnung
auf geglücktes Leben (biblisch als Paradies, Land von Milch und Ho-
nig, Reich Gottes), der Gewaltlosigkeit (Schwerter zu Pflugscharen),
des »ewigen Friedens«, der Vollendung (Hochzeitsmahl) und so wei-
ter. Im metaphorischen Prozess entzünden sich über die inneren Bil-
der der Einbildungskraft sprachliche und visuelle Imagination an-
einander. Der semantische Schock der Metapher oder auch ein so
genannter ikonischer Kontrast (Gottfried Boehm) entsprechen ei-
nander. Denn auch das, »was in der ikonischen Differenz sichtbar
wird, der Gehalt, den sie hervorruft, meint etwas Abwesendes«. »Die
Macht des Bildes bedeutet ›il fait voir‹, es öffnet die Augen, es
zeigt.«19

Poetik des Glaubens A 205

Fundamentaltheologie und Ästhetik

17 Zur vermittelnden Rolle der Einbildungskraft vgl. J. Hubbert, »Zwischen Bild und
Sprache. Zur Entwicklung der Lehre von der Einbildungskraft und ihrer Bedeu-
tung für die Theologie«, in: G. Larcher (Hg.), Gott-Bild. Gebrochen durch die Mo-
derne, Graz 1997, S. 99–117. Zur Rolle der Einbildungskraft bei Kant und Ricœur
vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 259–271.

18 Vgl. hierzu vor allem P. Ricœur und E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik
religiöser Sprache, Sonderheft Evangelische Theologie, München 1974, und P. Ri-
cœur, Die lebendige Metapher, München 1991 sowie die zahlreiche, theologische
Literatur, die auf dieses Hauptwerk Ricœurs Bezug nimmt; exemplarisch:
F. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricœurs in ihrer Bedeutung
für eine theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988; H.-J. Meurer, Die Gleichnis-
se Jesu als Metaphern. P. Ricœurs Hermeneutik der Gleichniserzählung Jesu im
Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn 1997; grundsätz-
lich J. Werbick, Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon für Theo-
logie und Kirche, Band 7, 3. Aufl., Freiburg 1998, S. 189f.; grundlegend auch
H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt 1981.

19 G. Boehm, »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«, in:
C. Maar und H. Burda (Hg.), Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Köln 2004,
S. 28–43, hier S. 32.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und die in den Bildern implizierte poetische Imagination ist
ebenso Reflex des Einfalls eines Unverfügbaren wie im sprachlichen
Kunstwerk. Poesie und Kunst generieren gleichermaßen durch ihre
jeweiligen Bilder eines »Noch Mehr« Annäherungsweisen an einen
unausschöpfbaren Geheimnishorizont. Dieser kann unter Umstän-
den durch die »ikonische Differenz« ebenso gut oder sogar besser
ausgedrückt werden, wie zum Beispiel in Caspar David Friedrichs
Landschaften, in einem »Seestück« von William Turner oder einem
abstrakten Gemälde von Barnett Newman. In seiner Sprachungebun-
denheit kann also gar ein nichthermeneutischer Mehrwert des Bildes,
vielleicht überhaupt ein Vorrang des visuell Optischen vor dem
Auditiven20 liegen.

Mit anderen Worten, so wie sich einerseits Ursymbole als sin-
nenhafte Zeichen in Sprache übersetzen, etwa in mythische Er-
zählungen, rituelle Sprache, Poesie, kann Sprache ihrerseits sich
»verleiblichen« in Schrift und Bildern. Und ähnlich wie es ein vor-
sprachliches Vertrautsein mit sich und der Welt gibt, »das noch nicht
zu Wort gekommen ist, gibt es auch das Unsagbare, das jenseits der
Worte liegt«.21 Das aufkeimende wie das verhallende Wort wird so-
zusagen mental und visuell aufgehoben im Bild, was – modern ge-
sprochen – auch ein Verschweben in einem abstrakten Bild bedeuten
kann, als Hinweis auf eine Dimension dessen, wovon man nicht
mehr sprechen kann, aber worüber man schweigen und was man
eventuell schauend meditieren muss. Die Kunstwerke helfen dabei
nicht nur Verengungen unserer Wirklichkeitswahrnehmung kritisch
aufzubrechen und damit auch eine ethische Differenz einzuklagen,
sondern sie sind vor allem Orte verdichtender, singulärer, sym-
bolisch-sinnlicher Präsenz unbedingten Sinnes von diesem selbst her,
»Durchstoß zur Realität« vom Eschaton her (Otto Mauer). Auch
George Steiners vieldiskutierte Rede von einer »real presence« durch

206 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

20 Vgl. T. Bautz, »Bild« und »Wort« als Elemente einer praktisch-theologischen Äs-
thetik, Ms. o. J., S. 68.

21 H. Schwebel, Die Kunst und das Christentum. Geschichte eines Konfliktes, Mün-
chen 2002, S. 208; vgl. auch G. Boehm, »Jenseits der Sprache?«, in: G. Boehm
(Hg.), Was ist ein Bild?. München 1995, S. 43: »Jenseits der Sprache existieren
gewaltige Räume von Sinn, ungeahnte Räume der Visualität, des Klanges, der
Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benötigen keine Nachbesserung oder
nachträgliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben nicht nur die
Prädikation, die Verbalität und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend weiter.
Es gilt ihn zu kultivieren.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst zielt auf das hier Gemeinte.22 Das Kunstwerk kann – an der
Wurzel der Einbildungskraft ansetzend – durch seine Formqualität
sinnlich-leibliches Bewusstsein radikal verändern, d. h. für eine ethi-
sche beziehungsweise religiöse Evidenz aufbereiten, indem es zu-
nächst des Menschen Selbst und Welt erschüttert und darin dennoch
antizipatorisch zu verheißen scheint, dass Natur und Kultur, Natur
und Freiheit, Natur und Geschichte nicht letztlich diskrepant sein
müssen, oder dem zweifelnden Sucher zumindest fragmentarisch be-
deutet, dass ein Ausharren auf eine definitive Offenbarung und eine
mögliche Zustimmung im Glauben, eine Lebenskunst als Existenz in
der Schwebe, trotz scheinbar unversöhnbarer Spannungen denkbar
ist.23

Dabei wecken die Werke Aufmerksamkeit nicht so sehr in einer
aktiven Leistung des Spiegel-Bild-Werdens, sondern eher als offene
Kunstwerke im Modus eines Sichauslieferns an den Rezeptor, im
Modus des Wartens und der Geduld. Nach den Grauen des vergange-
nen Jahrhunderts sind es vor allem Unterbrechung, Verwundetheit,
die Spur eines Anderen, die vermittels der der Kunst eigenen Tech-
niken der Negation, des Verletzens, des Übermalens, Auslöschens,
Verweisens dies nahelegen.24 Insbesondere der späte Emmanuel Le-

Poetik des Glaubens A 207

Fundamentaltheologie und Ästhetik

22 Vgl. G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München
1990. Für eine fundamental-theologisch hilfreiche Abwägung der Thesen von
Steiner vgl. J. Kuschel, »Gegenwart Gottes? Zur Möglichkeit theologischer Äs-
thetik in Auseinandersetzung mit G. Steiner«, in: W. Lesch (Hg), Theologie und
Ästhetische Erfahrung. Beiträge zur Begegnung von Religion und Kunst. Darm-
stadt 1994, S. 145–165. Allerdings scheint der Satz: »Die Realpräsenz Gottes im
Kunstwerk ist nur verbürgt im Glauben an Gottes Offenbarsein in Schöpfung und
Geschichte überhaupt« (S. 163) noch differenzierungswürdig, um ihn von einer
offenbarungspositivistischen Behauptung zu unterscheiden.

23 P. Strasser weist in diese Richtung von einer Neuevaluierung der Bestimmung
»Schönheit« her. Kunst zeigt uns – so Strasser – was es heißt, in Schönheit zu
existieren. »Die Kunst soll uns dabei helfen, die Welt zu lieben […]– eine Liebe
trotz allem«. »Die Aktualität der Frage ›Was ist Kunst?‹«, in: A. Kölbl, G. Larcher
und J. Rauchenberger (Hg.), Entgegen. Religion – Gedächtnis – Körper, Ostfildern
1997, S. 36; ähnlich auch die Poesie von M. L. Kaschnitz im Blick auf das Natur-
schöne: »Das ist Deine Verwirrung. Dass Du das Schöne nicht fortnimmst vor
unseren Augen. Nicht die Rose, nicht die liebliche Zeichnung des Windes im Dü-
nensande […]. Dass Du nicht ausrottest in unseren Herzen das Verlangen nach
Mondlicht am Sommerabend […].« M. L. Kaschnitz, Gesammelte Werke, Band.5,
S. 250; zit. bei A. Heuser, »Sakrament und zeitgenössische Kunst. Parallelen und
Überschneidungen«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwärtigung, Würzburg
1997, S. 170–180, hier S. 180.

24 Vgl. die Arbeiten von J. Beuys, A. Tapiès, L. Fontana, G. Ücker, A. Rainer; »realis-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vinas sieht darin eine Funktion der Kunst als (selbst) verwundeter.25

Im Fragment, nicht in der vollendeten Gestalt, blitzt etwas unbedingt
Betreffendes, möglicher Vorschein von Versöhnung (Theodor W.
Adorno) auf. Bürgerlicher Ästhetizismus erscheint definitiv über-
wunden, Ricœurs protestantische Bilderzurückhaltung könnte hier
vielleicht zustimmen.

III.

Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

In einem komplementären, weiteren Schritt soll es nun um das ge-
hen, was Ricœur »exégèse des signes extérieures« nennt, und zwar
im Rahmen einer imaginativen Hermeneutik der Tradition, insbe-
sondere auch in Auseinandersetzung mit Kunstwerken literarischer
und visueller Art. Diese rücken in den Prozess der Überlieferung mit
ein, analog zum Status und zur Funktion von erzählerischen Fiktio-
nen beziehungsweise von Zeugnissen.

a) Hermeneutik der Tradition und symbolischer Kunstzeugnisse

In der Ordnung der »Gabe« offenbart sich im »Modus der Bestrei-
tung der ›ganz Andere‹«, »von dem es kein Bild geben darf«, »aber
auch kein Bilderschweigen geben kann«26, weil er seine Herrlichkeit
hat sehen lassen. Vor diesem Hintergrund ist nun fundamentaltheo-
logisch zu fragen, wie das als Spitzenereignis christlicher Offen-
barung bezeugte Geschehen radikaler Liebe in der Geschichte sym-
bolisch erscheint und für uns präsent und zugänglich bleibt. Und
zwar geht es um eine Hermeneutik der Zeugnisse unserer Hoffnung
angesichts der modernen Brucherfahrung der Geschichte, jedoch an-
ders als in einer historistischen Weise entfaltet. Grundsätzlich ist

208 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

tischer« F. Bacon, A. Hrdlicka u.a.; Zur spezifischen Formensprache Rainers vgl.
vor allem M. Leisch-Kiesl, Verbergen und Entdecken, Wien 1996.

25 Vgl. dazu R. Esterbauer, »Vom Zeichen zum Antlitz. Überlegungen zur Kunst im
Anschluß an Levinas«, in: G. Larcher und J. Rauchenberger (Hg.), Unbedingte
Zeichen – Glaube und Moderne an der Schwelle, Graz 1995, S. 19–22.

26 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, in: H. Schmidinger (Hg), Zei-
chen der Zeit, Innsbruck 1999, S. 310–362, hier S. 319f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier zu sehen, dass auch in diesem Bereich der Vermittlung und Wei-
tergabe des Glaubens durch Zeugnisse in und aus einem geschichtlich
symbolischen Freiheitsraum den Künsten in eins mit dem großen
Text der christlichen Überlieferung eine besondere hermeneutische
Bedeutung zukommt.27 Die Ökonomie der Gabe der Offenbarung
weist sich in einem ästhetischen Überschwang aus. Die Praxis des
Glaubens gründet ja »in dessen Fähigkeit zum ästhetisch-antizipie-
renden Wahrnehmen der Schönheit jener Vollendungsgestalt, die
mit dem verbürgten Sinn der rettend erfahrenen traditio dei zusam-
menfällt, und realisiert sich in der dem Glauben spezifischen Qualität
einer Poetik. Sie erstreckt sich von der Sprache des Gebetes über die
bildnerische und musikalisch-rhetorische Fülle der Glaubens-Bilder,
-Lieder und -Geschichten bis hin zur Sprache des Bekenntnisses und
des mystischen Schweigens.«28

Methodisch könnte man die Funktion der Künste auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den
Ricœur als hermeneutische Überkreuzung von historisch-exegeti-
scher Wissenschaft am Text, poetischer Fiktion und Narrativität
lebensweltlicher Glaubenspraxis beziehungsweise christlicher Über-
lieferungszeugnisse intendiert hat29. Was die Zeugnisqualität der
Künste anlangt, dürfen wir tatsächlich annehmen, dass diese, zusam-
men mit den Texten, als kulturelle Überlieferungssedimente dazu
verhelfen, den Kairos der Ankunft des Reiches Gottes, das Aufschei-
nen der Herrlichkeit des Persongeheimnisses Jesu, die Dringlichkeit
der Zeit in der Nachfolge Jesu (die ja durch und durch in den Bildern,

Poetik des Glaubens A 209

Fundamentaltheologie und Ästhetik

27 Vgl. dazu G. Larcher, »Memoria zwischen Ethik und Ästhetik. Eine fundamental-
theologische Programmskizze«, in: Metamorphosen des Eingedenkens. Gedenk-
schrift der Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität
Graz 1945–1955, Graz 1995, 231–240; für eine neue (säkulare) Aktualität des
Themas »Gedächtniskunst« vgl. K.-U. Hemken (Hg.), Gedächtnisbilder. Verges-
sen und Erinnern in der Gegenwartskunst, Leipzig 1996; grundsätzlich G. Essen,
Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit
um den Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, Mainz 1995.

28 P. Ebenbauer, Traditio Dei. Bausteine zur Fundamentaltheologie in Auseinander-
setzung mit H. Verweyen, Innsbruck 1998, S. 264f.

29 Vgl. exemplarisch die wichtigen programmatischen Schriften Ricœurs »Philoso-
phische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricœur und E. Jüngel (Hg.), Meta-
pher, S. 24–45; »Gott nennen«, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phänomenolo-
gische Zugänge, Freiburg 1981, S. 45–79; zusammenfassend pointiert S. Orth,
Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricœur und Jean Nabert
zu einem Modell fundamentaler Theologie. Freiburg 1999, bes. 5. Teil. 4. Kap.:
»Ricœurs Hermeneutik der Offenbarung«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metaphern und poetischen Grenzausdrucksweisen des Neuen Testa-
mentes proklamiert werden) je neu aufzurufen; und zwar – wie die
Seligpreisungen – anders als im Modus eines imperativischen »du
sollst« oder eines bloßen Berichtes von vergangenem Geschehen.
Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, in freier Zuordnung zum
Wort Gottes und zur Praxis der Diakonie und in ihrer ganzen gat-
tungsmäßigen Vielfalt als Musik, bildende Kunst, Architektur etc.,
erscheint auch für eine weitergehende lebendige Hermeneutik der
Präsenz der erschienenen Güte und Menschenfreundlichkeit (Gnade)
Gottes als konstitutiv und unverzichtbar. Vor allem dort, wo das den
Zeugen unbedingt in Anspruch nehmende Faktum der geoffenbarten
Liebe ein restloses Sich-Ein-Bilden und konkretes Zum-Bild-Werden
der Freiheit verlangt, ist dieses Geschehen von einer inneren Affini-
tät zur Kunst und ihrer expressiven, verwandelnden Kraft. Die Bibel
als Text oder als das lebendige Wort Gottes enthält dafür eine Fülle
von Bildlichkeitselementen30 – mehr negativer, typologisch-reprä-
sentativer oder narrativer Art. Schrift ist jedenfalls keineswegs
»Grenze der Kunst«.

Vielfältiger Schriftsinn und die unterschiedlichen Bildbedeu-
tungspotentiale hängen dynamisch zusammen. Diese sind responso-
rische Lesarten von jenen. Sie wollen traditions- oder rezeptions-
geschichtlich entfaltet werden. Auch in Bildern kommt es zu einer
narrativ artikulierten Synthese des Heterogenen, meist simultaner
denn in Texten. Tatsächlich hatten die Künste auch – als jeweils zeit-
genössische – durch fast die ganze Christentumsgeschichte hindurch,
besonders seit Konstantin und seit der Weichenstellung des Bilder-
streites, eine eminent vermittelnde, hermeneutische Funktion. Dies
gilt insbesondere insofern, als sie – je konkret universal – die Wahr-
heit dieser von der Theologie zu bedenkenden Offenbarungsbot-
schaft und des von ihr als kirchlicher Disziplin zu bezeugenden Ethos
dem »Hörer des Wortes« (Karl Rahner) durch eine ästhetisch-sym-
bolische und liturgische Evidenz vermittelt aufleuchten ließen – der-
art, dass die Kunst oft »früher als der Text« war.31

210 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

30 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst – Raum theologischer Erkenntnis,
Paderborn 1999, Kap. 5–10, spricht von dialektischen, narrativen, typologischen,
ontischen und ikonoklastischen Bildkonzepten. Er hat damit m.W. erstmals die
entscheidenden Bildlichkeitsmomente der Schrift in detaillierten Analysen zu-
sammengestellt.

31 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, S. 312.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Historismuskritik und Kunst

Das generelle Problem der Brucherfahrung seit der Aufklärung als
»garstig breiter Graben« kann im Lichte einer solchen umfassenden
Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des Zeugniswertes der
Künste besser angegangen werden als es eine isolierte, historistische
Fixation auf »ipsissima verba«, neutrale Textdokumente oder Be-
kenntnissätze oder eine Tiefenhermeneutik von Mythen und Sym-
bolen allein vermöchte. Während diese eher beispielhaft oder arche-
typisch ein Allgemeines im Konkreten veranschaulichen wollen, als
dass sie das unableitbar einmalige, sinnstiftende Ereignis zum Auf-
scheinen bringen und auf einer analogen Anspruchshöhe weiterver-
mitteln helfen, sind Kunstwerke solche freie, unableitbar einmalige
Sinnereignisse, die ganze Denkformen und Geisteshaltungen zu in-
duzieren vermögen. Zumindest in der autonomen Moderne geht es
bei ihnen nicht sosehr um die Illustration eines Textes, sondern – im
Lichte von dessen Bildpotentialen – um einmalige Symbolisierungen
menschlicher Freiheit32, die ihre Produzenten und Rezeptoren radi-
kal involvieren und eine Unmittelbarkeit des Selbsterlebens stimu-
lieren (worin zum Beispiel Lessings oder Schleiermachers hermeneu-
tische Pointe lag).

Mit ihrer Fähigkeit zur Intentionalitätsumkehr der schöpferi-
schen – produktiven und rezeptiven – Subjekte sind die Werke letzt-
lich die entscheidenden Sinnerschließungsdimensionen für das Inne-
werden der Offenbarungsgestalt. Hier besteht nach Ricœur eine
Nähe zum Zeugnis im theologischen Sinne als ganzheitliche, appel-
lative Präsentation eines Unbedingten im geschichtlich Kontingen-
ten.33 Beide verkörpern eine Weise von Präsenz als Einheit von radi-
kaler ethischer Hingabe und gnadenhaftem Überschwang, die in
ihrer bezwingenden Evidenz eigentlich nur ästhetisch auszudrücken
ist34 – bis hinein in eine Form von Lebenskunst als Einheit von Ethos

Poetik des Glaubens A 211

Fundamentaltheologie und Ästhetik

32 Zu Geschichtsereignissen als Symbolisierungen menschlicher Freiheit vgl. grund-
sätzlich G. Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu.

33 »Ich frage mich, ob das Kunstwerk in seinen Konnotationen der Singularität und
der Kommunikabilität nicht ein Modell ist, um den Begriff des Zeugnisses zu
denken«. P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 273; vgl. auch P. Ricœur, »Her-
meneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der Hermeneutik. Phi-
losophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008, S. 41–83; Vgl. E. Arens,
Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Düsseldorf
1989.

34 Unter den Theologen des 20. Jahrhunderts betont vor allem H. U. von Balthasar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Glaube. Über die philosophischen und historischen Glaubwür-
digkeitsgründe der traditionellen Apologetik hinaus müsste also ein
erkenntnisanleitendes, hermeneutisches Interesse an der objektiven,
von sich her aufgehenden Evidenz der Offenbarungsgestalt Christi
durch seine Zeugen vermittels einer ästhetischen Faszination und
Begeisterung induziert werden können.

Eine Unterscheidung zwischen Jüngern »erster Hand« und Jün-
gern »zweiter Hand« ist da wenig sinnvoll, wie schon Kierkegaard
prinzipiell zu Recht ironisch gegenüber Lessing festhält. Hier geht
es im Wahrnehmen der ästhetischen Evidenz des Zeugnisses nämlich
um eine unmittelbare Erlebnisqualität für alle, um ein tiefes Aneig-
nungsgeschehen, um »Nachfolge«35, was durch den Text für sich al-
lein oder eine bloße Nachricht von beobachteten Zeichen über Dritte
nie erreicht wird: eine Unmittelbarkeit wie im Sehen des brennenden
Dornbuschs durch Mose (Ex 3,2 f.), wie beim prophetischen Lied im
Gegenüber zum leidenden Gottesknecht (Jes 53), beim Wort des
Hauptmanns angesichts des sterbenden Gekreuzigten (Mk 15,39),
oder dem Brennen des Herzens der Emmausjünger in der Gemein-
schaft mit ihrem Brot brechenden Begleiter (Lk 24,32).36 Gegenstand
ist also nicht die symbolische Illustration eines Falles37, sondern die
Faszination durch eine überwältigende einmalige Gestalt (Hans Urs
von Balthasar), die aber nicht zu einer archaischen Fixation auf die
Ursprünge, sondern zur Eröffnung einer Geschichte, d. h. einer Viel-
falt von Weiterbezeugungen, hinführt.

Diese Vielfalt hermeneutischer Situationen ist immer wieder
konkretisiert durch künstlerische Visualisierungen den Gläubigen
vermittelt worden, aus einer inneren Affinität zum sinnlichen Zeug-
nis im Fleisch. Der ganze »Fächer der Stile« christlicher Kunst von
der byzantinischen Kunst bis herauf zu Renaissance und Barock be-
zeugt dies in einer großen diachronen und synchronen Pluralität,
wenn auch innerhalb eines gewissen inhaltlichen und formalen Kri-
terienkanons (zum Beispiel des Figurativen, einer bestimmten Farb-

212 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

diesen fundamentaltheologisch äußerst relevanten Konnex; vgl. H. U. von Baltha-
sar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, 3 Bände, Einsiedeln 1961–1969.

35 Vgl. P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 274.
36 Vgl. ähnlich die phänomenologischen Analysen bei A. Grözinger, Praktische

Theologie und Ästhetik. München 1987, S. 89–104.
37 Vgl. R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung

zur Logik der Erfahrung, Freiburg 1995, S. 707.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolik, narrativen Einstellung) und unter dem regulativen Stachel
des Bilderverbotes.

c) Hermeneutik der Tradition: Innovation und Verlebendigung
durch Kunst

Kunstwerke können also für die Vergegenwärtigung und Weitergabe
der Offenbarung eine zeugnishafte und wirkungsgeschichtliche
Funktion haben, indem sie einen latenten Bedeutungsüberschuss
der Offenbarungs- beziehungsweise Glaubensüberlieferung je neu
sichtbar freisetzen. So wie die symbolische Verfasstheit der Erinne-
rung eines historischen Ereignisses sich heutiger Freiheit über Texte
und andere Sinnsedimente erschließt, so ähnlich oder radikaler auch
über die Kunstwerke im Verein mit diesen.38 Dabei braucht die Wir-
kungsgeschichte innovatorische Impulse, um lebendig zu bleiben.
Für eine aktualisierende Lektüre der Überlieferung bedarf es einer
»Überkreuzung von Tradition und Modernität« (Ricœur). Deshalb
ist für eine Auslegung der Tradition als präsentisches Aufschließen
der Offenbarung nicht nur an vergangene, klassische Werke der bil-
denden Kunst zu denken, sondern auch an zeitgenössische Kunst als
Ins-Spiel-Bringen des Verständnishorizontes der Gegenwart – so
zum Beispiel der verschiedenen katastrophischen Szenarien des
20. Jahrhunderts.

So wie vergangene Zeit in der Fiktionalität des damaligen Er-
zählers als qualifizierte erfahrbar wird, ist dies auch in der spezifisch
seriellen Narrativität der zeitgenössischen bildenden Künste, der
Medienkunst oder gar des Films möglich. Sie unterstützen die Qua-
lität der Lebenszeugnisse als ethischer und mystischer Zeugnisse, so-
wohl in der Geschichte der Frömmigkeit als auch in der jeweiligen
Gegenwart der Nachfolge Jesu. Abgesehen von der großen Tradition
mit ihren Christusbildern in byzantinischer Kunst (als Pantokrator),

Poetik des Glaubens A 213

Fundamentaltheologie und Ästhetik

38 Wie sehr ästhetische Wahrnehmung und praktische Vernunft im Eingedenken der
Geschichte zusammengehören, hat paradigmatisch wohl am eindrücklichsten
Walter Benjamin in seinen »Geschichtsphilosophischen Thesen« gezeigt; vgl.
W. Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften I,
Frankfurt 1972, S. 691–703; vgl. dazu insgesamt A. Grözinger, Praktische Theo-
logie und Ästhetik; zur prinzipiellen wirkungs- bzw. rezeptionsgeschichtlichen
Eigenart von Kunstwerken für den Traditionsprozeß vgl. G. Larcher, Modernis-
mus als theologischer Historismus. Ansätze zu seiner Überwindung im Frühwerk
Maurice Blondels, Frankfurt 1985, S. 221ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romanik (als am Kreuz erhöhter König), Gotik (als Schmerzens-
mann) und Barock (als triumphierend in den Himmel Aufgefahre-
ner), in deren Reflex unter Umständen mehr über ein vergangenes
Glaubensbewusstsein und über die jeweilige Glaubensweitergabe zu
erfahren ist als manchmal in textlichen Dokumenten, kann hier auch
auf viele große, oft verborgene Jesusbilder dieses Jahrhunderts von
Lovis Corinth über Paul Gauguin, Georges Rouault, Emil Nolde,
James Ensor, Marc Chagall (vgl. dessen »Weiße Kreuzigung«) bis
hin zu Francis Bacon, Antonio Saura, Alfred Hrdlicka, Rudolf
Schwarzkogler, Arnulf Rainer oder Heribert Falken verwiesen wer-
den.39

Dies alles sind Bilder, die nicht mehr historistisch »realistisch«
wie die der (Neo-)Nazarener gemalt sind, sondern die eine ganze
Heils- beziehungweise Unheilsgeschichte aufrufen, also Unabgegol-
tenes der Jesusgeschichte in heutigem Kontext visuell wachrufen
können. Wenn nach Hansjürgen Verweyen40 die Evidenz des »wahr-
lich dieser war Gottes Sohn« (Mk 15,39; jenes Wort des heidnischen
Hauptmanns unter dem Kreuz) in der Begegnung mit allen seinen
Zeugen, also auch den Zeugen im Gegenwartshorizont, je aktuell
und sinnlich direkt im Fleisch aufgehen können soll, dann sind
Kunstwerke mit den ihnen entsprechenden sinnlichen Ausdrucks-
mitteln (wie zum Beispiel Joseph Beuys’ Fußwaschungsaktion oder
Rainers Kreuzübermalungen) wohl besonders disponiert, eine Ah-
nung davon zu vermitteln.

Die geformte Materialität der Kunstwerke und Aktionen bedeu-
tet analog unableitbare Sinnzukehr in einer eigentümlichen Weise
von Gegenwart.41 Durch diese kann die Präsenz des Ostergeheimnis-
ses schon in der Niedrigkeitsgestalt des symbolischen Zeugnisses
aufblitzen. Kunst in der Form der Offenheit auf traditio, mit Spuren
von Verletzungen, mit Übermalungen, Auslöschungen, Serialität
(wie bei Rainer, Schwarzkogler, Lucio Fontana, Günther Uecker, An-
dy Warhol und anderen) ist wie die symbolisch vermittelte Freiheits-

214 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

39 Vgl. den Katalog zur Ausstellung »Das Christusbild im 20. Jahrhundert« in Linz
1981; F. Mennekes und J. Röhrig, Crucifixus. Das Kreuz in der Kunst unserer Zeit,
Freiburg 1994.

40 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort, Düsseldorf 1991, S. 459ff.
41 Vgl. G. Larcher, »Sinnpräsenz im Symbol. Aspekte leibhafter, ästhetischer, sakra-

mentaler Vergegenwärtigung«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwärtigung,
S. 49–64; F. Ricken, In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines Urphänomens,
Stuttgart 1996, S. 142ff. u.ö.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichte sonst ein Raum, wo Unbedingtes, etwa unbedingte Liebe,
aufscheinen und einfordernd sein kann – auch in seiner Ausständig-
keit. Kunstwerke vermögen aber – besser noch als Worte, die leicht
zu einem theoretisch vereinnahmenden Heilswissen tendieren42 –
bei aller Gegenwärtigkeit des Ostergeheimnisses durch ihre Formen-
sprache zugleich auch dessen eschatologische Vollendung kritisch zu
verdeutlichen, indem sie vom definitiven Anbruch der Präsenz einer
noch ausständigen Wirklichkeit zeugen. Sie verhelfen so, und zwar
gerade aufgrund ihrer Mannigfaltigkeit in der Tradition, zu einer in-
neren Kriteriologie dieses symbolischen Überlieferungsprozesses.
Freilich bedarf das symbolische Potential der ikonographischen Wir-
kungsgeschichte des Christentums immer wieder der korrektiven
und innovativen Impulse aus dem jeweiligen Zeitkontext heraus.
Auch ist ein Verhältnis zwischen historisch-exegetischer Kritik,
praktischem Glaubenszeugnis und frommer Bildimagination als Ein-
Bildung des Christusgeschehens je neu aufzubauen.

d) Tradition als lebendige Memoria und Gedächtniskunst

Der ganze Kunstraum im Horizont des Christentums ist prinzipiell
Gedächtnisraum: memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu
Christi im Kontext des Gottesgedächtnisses Israels. Dies ist eine ge-
schichtsbestimmte Memoria, die zugleich Zeiterhellung und Zu-
kunftsansage ist. Geschichte als Leidens- und Hoffnungsgeschichte
kommt durch die Künste unverwechselbar zur Sprache43 als Ge-
schichten von dem, »der sich im Modus der Bestreitung offenbart«
(Eckhard Nordhofen) und der in den Visualisierungen seines Vorü-
bergangs einen inhärenten prophetischen Stachel, am radikalsten im
Kreuz Jesu, erkennen lässt. Johann Bapist Metz spricht deshalb vom
nachtragenden Wesen der Künste.44 Dies gilt prinzipiell durch die
Geschichte der christlichen Ikonographie hindurch von den künst-
lerischen Gestaltungsweisen des Crucifixus, den Darstellungen der
Martyrer mit ihren Attributen, den Kreuzwegen, den Passionsspie-

Poetik des Glaubens A 215

Fundamentaltheologie und Ästhetik

42 Adorno sagt in seiner Ästhetischen Theorie, Frankfurt 1970, S. 191: »Unverhüllt
ist das Wahre der diskursiven Erkenntnis, aber dafür hat sie es nicht; die Erkennt-
nis, welche Kunst ist, hat es, aber als ein Inkommensurables«.

43 Vgl. J. B. Metz’ Diktum vom »nachtragenden Wesen von Religion und Kunst« in:
»Die Shoa im Zeitalter kultureller Amnesie«, in: A. Kölbl, G. Larcher und J. Rau-
chenberger, Entgegen, S. 103–105.

44 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len, Wallfahrtstraditionen, ja selbst von manchem frommen Kunst-
handwerk, besonders aber auch von der kritischen inneren Reflexi-
vität der zeitgenössischen Kunst. Walter Benjamin hat übrigens in
seinen geschichtsphilosophischen Thesen schon vor der Shoa das nor-
mative Eingedenken in ästhetischen Kategorien beschrieben. Erst
recht gilt, dass nach Auschwitz Spitzenkunst keine affirmative His-
torienmalerei mehr sein kann, die einen schönen Schleier über Ge-
sellschaft und Kirche legt. Aber es darf auch keine Abwesenheit von
Kunst geben. Wer sonst gäbe dem Aufschrei bleibende und dringliche
Gestalt? Man denke nur an die Werke von Paul Celan, Rachel White-
read, George Segal, Christian Boltanski, Hrdlicka, Anselm Kiefer, die
Shoa-Filme von Claude Lanzmann und Steven Spielberg, an die
schwierige Genese der Gedenkplätze in Wien und Berlin und so wei-
ter.

Gedächtniskunst thematisiert gegen den Strich (Benjamin) der
scheinbar selbstverständlichen Überlieferung das Augenblickshafte,
noch Unabgegoltene der Vergangenheit, das was – anders als in einer
bloßen Denkmalskultur oder triumphalistischen Geschichtsschrei-
bung – möglicherweise noch zu retten ist. Sie gibt so dem Anspruch
vergangener Leidenszeugnisse – in der Kreuzesnachfolge Christi
oder anonym auf der »Schlachtbank der Geschichte« – einen sensi-
blen Rahmen der Aufmerksamkeit und Rezeption heute. Als Bei-
spiele einer lebendig kritischen Memoria der Kirche in ihre eigene
Geschichte und in die Gesellschaft hinein durch ein inneres kons-
truktives Zusammenspiel von Ethik und Ästhetik lassen sich klassi-
sche Kunstbeispiele seit den Anfängen der Moderne aufrufen, wie
Francisco Goya (»Desastres de la Guerra«), Casper David Friedrich,
Pablo Picasso (»Guernica«), Chagall (auch hier: »Weiße Kreuzi-
gung«), Hrdlicka (»Plötzenseer Totentanz«) und andere mehr.

Diese hermeneutische Gewichtung der Künste kann zur Kritik
fragwürdiger Bilder des Eingedenkens verhelfen und dem Anliegen
eines kirchen- und gesellschaftskritischen Theologietyps Rechnung
tragen, zugleich aber dessen exklusivem Pathos der Praxis und des
Leidens und der hauptsächlich appellativen Kritik an der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft einen sinnlich anschaulichen, erlebbaren
präsentischen Erfahrungsraum geben (vgl. das Herz-Jesu-Thema).
Solche Theologie, die selbst leicht mit einem Ästhetizismusvorwurf
zur Hand ist, könnte einsehen lernen, dass ihren besten Aspirationen
– im Sinne einer Memoria durch Praxis, Zeugnis, Erzählung hin-
durch – ganz entscheidend durch eine ästhetische Tiefenvermittlung

216 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Gerhard Larcher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedient ist. So dürfte sich zeigen, dass eine »anamnetische Kultur«
(Metz) und eine »subversive Allianz« zwischen der Theologie und
den Künsten sich wechselseitig bedingen.45 Gerade durch eine radi-
kale künstlerische Konfrontation in den Erfahrungsraum der Gläubi-
gen und der Gesellschaft hinein kann ethisch-politische Betroffen-
heit ausgelöst, ja Glaube als leidenschaftliche Gottespassion
angefacht und doch zugleich die Gefahr eines kontrafaktisch protes-
tierenden, unglücklichen Bewusstseins vermieden werden, welches
nur zu leicht dem Ideologieverdacht eines Neo-Nietzscheanismus
verfällt.

Solche erzählende Memoria wird das Eingedenken der Tradition
stets mit einem Ausgriff auf eine heilsgeschichtlich erhoffte Zukunft
verbinden. Wie schon der Akt der Konfiguration von Zeit als Leis-
tung des Einzelhistorikers nicht ohne eine poetisch-ästhetische »Fik-
tion« auskommt, so radikaler noch die großen Synthesen theologi-
schen Erzählens im Entfalten von geschichtlichen Identitäten nach
rückwärts nicht ohne ein Entwerfen von Hoffnungshorizonten nach
vorwärts. Dabei ist das Eröffnen von neuen Horizonten der Tradition
immer auch ästhetisch vermittelt in einer Art »prospektiver Pro-
vokation«.46 Praktische Memoria und messianische Hoffnung kön-
nen so einander angenähert werden.

Poetik des Glaubens A 217

Fundamentaltheologie und Ästhetik

45 Demgegenüber scheuen alle Formen von Traditionalismus die Auseinanderset-
zung mit den anspruchsvollen zeitgenössischen Künsten und verweigern ihnen
den Status eines möglicherweise gültigen anonymen Geistzeugnisses. Das hat
vermutlich mit der Angst zu tun, der eigenen, verkrampft historischen Selbst-
gerechtigkeit überführt zu werden oder die Pseudosicherheit einer konfessionel-
len Selbstabschließung nicht durchhalten zu können.

46 H. U. Reck, »Konstruktionen des Erinnerns«, in: Kunstforum international, 127
(1994) S. 81–119, hier S. 85; für diesen weit gefassten Versuch einer geschichts-
theoretischen Annäherung von Fundamentaltheologie und Ästhetik aus Anre-
gungen P. Ricœurs heraus war besonders hilfreich auch: A. Breitling, Möglich-
keitsdichtung-Wirklichkeitssinn, bes. Zweiter Teil, IV. 3 (»Eine Hermeneutik der
Unvollendung«) und Zweiter Teil, V. 3 (»Poetik der bedingten Freiheit«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

O. Abel u.a. (Hg.), La juste mémoire. Lectures autour de Paul Ricœur, Genf 2006
F.-X. Amherdt, L’herméneutique philosophique de Paul Ricœur et son importance pour

l’exégèse biblique. En débat avec la New Yale Theology School, Paris 2004
E. Arens, Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Düsseldorf

1989
P. Biehl, Symbole geben zu lernen. Einführung in die Symboldidaktik anhand der Sym-

bole Hand, Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989
– Erfahrung – Symbol – Glaube, Gütersloh 1991
– Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neukirchen-Vlu-

yn 1999
K. Blamey, »Paul Ricœur’s ›Durcharbeiten‹«, in: A. Wiercinski (Hg.), Between Suspici-

on and Sympathy. Paul Ricœur’s Unstable Equilibrium, Toronto 2003, S. 575–584
J.-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mûr de la lyrique et du récit«, in: Temps et

récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73–110
F. Böckle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., München 1994
M. Böhnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Hermeneutik. Ein In-

terpretationsversuch über Paul Ricœur, Frankfurt 1983
– »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Rückfragen an Paul Ricœurs Theorie

über das Vergessen und Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Ber-
lin 2004, S. 243–248

C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de l’herméneutique de Paul Ricœur«, in:
Temps et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 163–
183

A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf
Paul Ricœurs Ethik, Würzburg 1999

A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von
Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004

A. Breitling, Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs Denken der Ge-
schichte, München 2007

J. Bründl, Masken des Bösen. Eine Theologie des Teufels, Würzburg 2002
A. Bucher, Symbol – Symbolbildung – Symbolerziehung, St. Ottilien 1990
B. J. Claret, Geheimnis des Bösen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997
– »Die der Struktur unserer Lebenswelt von Haus aus inhärenten Irritationen und das

Böse«, in: Theodizee. Das Böse in der Welt, 2. Aufl., Darmstadt 2008, S. 67–116
– Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-theologisch«,

in: Lexikon für Theologie und Kirche, Band 9, 3. Aufl., Freiburg 2000, S. 1365–1368

218 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Art. »Übel. III. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon für Theologie und Kirche,
Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332–334

B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricœur, Paris 2006
E. Dirscherl, Grundriss Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Men-

schen angesichts des Anderen, Regensburg 2006
H.-J. Ehni, Das moralisch Böse. Überlegungen nach Kant und Ricœur, Freiburg 2006
E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische Auf-

gabe«, in: F. Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Donau-
wörth 1988, S. 188–203

J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricœur and the Refiguring of Theology, Oxford
1995

M. Greiner, »Ererbte Schuld – ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Internatio-
nale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291–293

J. Greisch, »Testimony and attestation«, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social
Criticism Special Issue: Ricœur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London
1995, S. 81–98

– »Vom Glück des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens«, in: S. Orth und P. Rei-
fenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S. 91–114

C. M. Gschwandtner, »Ricœur’s hermeneutic of God. A Symbol that Gives Rise to
Thought«, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287–309

S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002
H. Häring, Das Problem des Bösen in der Theologie, Darmstadt 1985
– »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination«, in: Concilium 34 (1998) S. 21–37
H. Halbfas, Das Menschenhaus, Düsseldorf 1971.
V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricœurs ›Das Selbst als

ein Anderer‹ und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theologie und Philoso-
phie 75 (2000) S. 206–225

– Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als Herausforderung der Theo-
logie, Ostfildern 2007

– »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutik«, in: P. Ricœur, An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über Religion, Freiburg 2008, S. 119–141

M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene symbolhafte
Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blätter, Heft Nr. 3, 133 (2008)
S. 184–187

D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Combas 1990
M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to

Think God. The Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricœur,
Münster 2004

– »Memory and Forgiveness – Two Itineraries«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny
(Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think God. The Reception within
Theology of the Recent Work of Paul Ricœur, Münster 2004, S. 19–41

– »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny
(Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think God. The Reception within
Theology of the Recent Work of Paul Ricœur, Münster 2004, S. 153–201

– »Virtues and the God Who Makes Everything New«, in: A. Mayes und W. Jeanrond
(Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of Sean Freyne, Dublin 2006,
S. 298–320

Poetik des Glaubens A 219

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the Concept of God«, in: N. Hintersteiner
(Hg.), Naming and Thinking God in Europe Today. Theology in Global Dialogue,
Amsterdam 2007, 211–231

– »Memory and Forgetting as Capabilities of the Self. Paul Ricœur’s Philosophical Con-
tribution to Cultural Memory Studies«, in A. Nünning und A. Erll (Hg.), Handbook
of Cultural Memory Studies, Berlin 2008

R. Kearney, On Paul Ricœur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004
D. Klemm, »Searching for a Heart of Gold. A Ricœurian Meditation on Moral Striving

and the Power of Religious Discourse«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall
(Hg.), P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 97–116

G. Larcher, »Subjektivät und Glaube. Fundamentaltheologische Denkanstöße im Werk
Paul Ricœurs«, in: J. Kirchberg und J. Müther (Hg.), Philosophisch-Theologische
Grenzfragen, Essen 1986, S. 281–298

– »Appelle und Parolen im Wechselbezug von religiöser Sprache und Bild«, in: P. Eben-
bauer, R. Esterbauer und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008

B. Liebsch, »Das Selbst im Missverhältnis zwischen Erzählung und Bezeugung. Ver-
sprechen – Vertrauen – Verrat«, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche
Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49–
77

L. MacCammon, »Jacques Derrida, Paul Ricœur, and the Marginalisation of Christiani-
ty: Can the God of Presence be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall
(Hg.), P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 187–209

C. Mandry, »Ricœur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricœurs ›kleine
Ethik‹«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 37–58

– Ethische Identität und christlicher Glaube. Theologische Ethik im Spannungsfeld von
Theologie und Philosophie, Mainz 2002

– »The relationship between philosophy and theology in the recent work of Paul Ri-
cœur«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the
challenge to think God. The reception within theology of the recent work of Paul
Ricœur, Münster 2004, S. 63–77

– »Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie – ein Spagat?«, in:
A. Bohmeyer und J. Frühbauer (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theo-
logie und Philosophie, Münster 2005, S. 87–98

– »Logik der Ethik – Logik der Gabe. Theologisch-ethische Überlegungen«, in: M. Ga-
bel und H. Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phäno-
menologie in der Diskussion, Freiburg 2007, S. 234–251

H.-J. Meurer, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. P. Ricœurs Hermeneutik der Gleich-
niserzählung Jesu im Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn
1997

D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begründung einer narrativen
Ethik, Mainz 1976

O. Mongin, »Note éditoriale«, in: P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philoso-
phie, Paris 1994, S. 7–11

L. S. Mudge, »Paul Ricœur on Biblical Interpretation«, in: P. Ricœur, Essays on Biblical
Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1–40

D. Müller, »Paul Ricœur (1913–2005). Un philosophe aux prises avec la théologie«, in:
Revue théologique de Louvain 37 (2006) S. 161–178

220 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


W. W. Müller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt 1990, S. 175–250
– »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in der dogmatischen

Theologie«, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147 (1999) S. 354–362
S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricœur und Jean Na-

bert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999
– »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ricœurs ›kleiner Ethik‹«, in: A. Breit-

ling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul
Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 59–73

– »Kriteriologie des Göttlichen – Hermeneutik der Zeugnisse. Paul Ricœur, Jean Nabert
und die fundamentaltheologische Diskussion«, in: J. Valentin und S. Wendel (Hg.),
Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Her-
meneutik, Regensburg 2001, S. 81–91

S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Hermeneutik und Phänomenologie im
Denken Paul Ricœurs, Berlin 2002

S. Orth, »Vernachlässigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricœurs«, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Her-
meneutik und Phänomenologie im Denken Paul Ricœurs, Berlin 2002, S. 189–207

S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexio-
nen auf den Menschen, Freiburg 2004

S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen
auf dem Denkweg von Paul Ricœur«, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facetten-
reiche Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004,
S. 15–36

– »Zwischen Philosophie und Theologie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte
und Vergessen, Berlin 2004, S. 223–236

– »Das Böse gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul
Ricœur und Jean Nabert«, in: S. Grätzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt
und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jährigen Gedenken an »Le
Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel, London
2007, S. 129–151

W. Pannenberg, »Das Böse«, in: Evangelisches Kirchenlexikon, Band 1, Göttingen 1956,
S. 559–561

– Anthropologie in theologischer Perspektive. Religiöse Implikationen anthropologi-
scher Theorie, Göttingen 1983

D. Pellauer, Ricœur. A Guide for the Perplexed, London 2007
F. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricœurs in ihrer Bedeutung für eine

theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988
M. Revault d’Allones und F. Azouvi (Hg.), Paul Ricœur, Paris 2004
H. Riedlinger, »Der Übergang von der Unschuld zur Sünde. Zur geschichtlichen und

geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlange«, in: W. Strolz
(Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heilsgeschichte, Freiburg
1986, S. 11–42

H. Saal, Das Symbol als Leitmodell für religiöses Verstehen, Göttingen 1995
W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope«, in: D. Klemm und W. Schweiker (Hg.),

Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricœur, Charlottesville 1993, S. 205–
225

– Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995

Poetik des Glaubens A 221

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the Structure of
Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and
Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 117–142

G. Schiwy, Der französische Strukturalismus. Mode – Methode – Ideologie. Mit einem
Anhang mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan,
Althusser, Foucault, Sartre, Ricœur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969

D. S. Springstübe, Der Symbolbegriff Paul Ricœurs, Saarbrücken 2007
D. R. Stiver, Theology after Ricœur. New Directions in Hermeneutical Theology, West-

minster 2001
J. Sudbrack, Religiöse Erfahrung und menschliche Psyche. Zu Grenzfragen von Religion

und Psychologie, von Heiligkeit und Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998
L. Tengelyi, »Husserls Blindheit für das Negative? Zu Ricœurs Deutung der Abstands-

erfahrung in der Erinnerung«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit.
Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004,
S. 29–39

A. Thomasset, Paul Ricœur, une poétique de la morale. Aux fondements d’une éthique
herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996

K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricœur. A Study in Her-
meneutics and Theology, Cambridge 1990

M. A. Villaverde, »Schuld und Vergebung bei Paul Ricœur«, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte
und Vergessen, Berlin 2004, S. 207–222

J. Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Right«, in: J. Wall, W. Schweiker
und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, New York 2002,
S. 47–63

– »The Economy of the Gift. Paul Ricœur’s Significance for Theological Ethics«, in:
Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235–260

J. Wall, Moral Creativity. Paul Ricœur and the Poetics of Possibility, Oxford 2007
M. I. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricœur, and the New Yale Theology, Macon

1990
N. Weidinger, »Symboldidaktik – Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in: H. Noormann,

U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Ökumenisches Arbeitsbuch Religionspädago-
gik, 2. aktualisierte Aufl., Stuttgart 2004, S. 145–160

P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricœur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze
(1970–1999), Hamburg 2005, S. vii–x

K. Wenzel, Zur Narrativität des Theologischen. Prolegomena zu einer narrativen Text-
theorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997

– Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricœur, Freiburg 2008
– »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des christlichen Gottesverständnis-

ses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Prekär. Gottes Gerechtigkeit und die
Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150–159

J. Werbick, Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren Theo-
logie, St. Ottilien 1982

– Schulderfahrung und Bußsakrament, Mainz 1985
– Bilder sind Wege, München 1992
– Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon für Theologie und Kirche,

Band 7, 3. Aufl., Freiburg 1998, S. 189f.
G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricœurian Metaphorics of Love and Justice«,

222 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), Paul Ricœur and Contemporary Mo-
ral Thought, New York 2002, S. 164–186

S. Wiedenhofer, »›Erbsünde‹ – eine universale Erbschuld? Zum theologischen Sinn des
Erbsündendogmas«, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982) S. 30–44

– »Zum gegenwärtigen Stand der Erbsündentheologie«, in: Theologische Revue 83
(1987) S. 353–370

– »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, in: Internationale Katholische
Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315–328.

Poetik des Glaubens A 223

Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen, Autoren und
Herausgeber

Michael Böhnke, geb. 1955, Prof. Dr. theol., ist Professor für Katho-
lische Theologie (Systematische Theologie und Religionspädago-
gik) an der Bergischen Universität Wuppertal.

Bernd J. Claret, geb. 1963, Dr. theol., ist Privatdozent an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät der Rheinischen Friedrich-Wil-
helms-Universität Bonn.

Maureen Junker-Kenny, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Professorin an
der School of Religions and Theology am Trinity College Dublin.

Veronika Hoffmann, geb. 1974, Dr. theol., ist Wissenschaftliche Assis-
tentin am Lehrstuhl für Dogmatik der Katholisch-Theologischen
Fakultät der Universität Erfurt.

Gerhard Larcher, geb. 1946, Prof. Dr. theol., ist Professor für Fun-
damentaltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultät der
Karl-Franzens-Universität Graz.

Christof Mandry, geb. 1968, Dr. theol., ist Postdoc-Kollegiat am Max-
Weber-Kolleg der Universität Erfurt.

Wolfgang W. Müller, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Professor für Dog-
matik an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität
Luzern.

Stefan Orth, geb. 1968, Dr. theol., ist Redakteur der Zeitschrift »Herder
Korrespondenz. Monatshefte für Gesellschaft und Religion« in
Freiburg.

Peter Reifenberg, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Direktor des Tagungs-
zentrums Erbacher Hof und der Akademie des Bistums Mainz.

Knut Wenzel, geb. 1962, Prof. Dr. theol., ist Professor für Systemati-
sche Theologie, Fundamentaltheologie und Dogmatik am Fach-
bereich Katholische Theologie der Goethe-Universität Frankfurt.

Jürgen Werbick, geb. 1946, Prof. Dr. theol., ist Professor für Fun-
damentaltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultät der
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster.

224 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2026, 22:18:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhalt
	Vorwort
	Stefan Orth: Der Philosoph und das theologische Denken
	I. Das Böse und die Poetik der Freiheit
	II. Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik
	III. Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

	Jürgen Werbick: Was zeigt der Verdacht?
	I. Entlarvung
	II. Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels
	III. Der Konflikt der Interpretationen
	IV. Symbol und Idol
	V. Nach-religiöser Glaube?

	Knut Wenzel: Struktur und Subjekt
	I. Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der Objektivität seiner historischen Dokumente
	II. Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung
	III. Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

	Veronika Hoffmann: Offenbarung denken?
	I. Die Polyphonie der biblischen Offenbarung
	II. Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungsbegriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«
	III. Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses
	IV. Das Zeugnis der Offenbarung
	V. Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken Paul Ricœurs

	Bernd J. Claret: »Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«
	I. Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«
	II. Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen (Welt-)Anschauung
	III. Der Begriff des servum arbitrium
	IV. Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im anthropologischen Mythos

	Christof Mandry: Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik
	I. Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik
	II. Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption
	III. Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologischen Ethik

	Maureen Junker-Kenny: Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus
	I. Zur Moderne als Horizont des Denkens
	II. William Schweiker: Verantwortung und vorgängige moralische Ordnung
	III. John Wall: Kreative Poetik des Willens
	IV. Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung – Möglichkeiten künftiger Rezeption

	Michael Böhnke: Schwierige Erinnerung?
	I. Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des Gedächtnisses
	II. Zur Kultur des Gedenkens
	III. Erinnerung und Anamnese
	IV. Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem Erinnerungsbegriff?

	Wolfgang W. Müller: Vom Symbol aus denken
	I. Das Verständnis von Religionspädagogik
	II. Das theologische Moment
	III. Symbol
	IV. Erzählung
	V. Gottesfrage
	VI. Person
	VII. Zeugnis
	VIII. Schlussbemerkungen

	Gerhard Larcher: Fundamentaltheologie und Ästhetik
	I. Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der Fundamentaltheologie
	II. Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise Glaube
	III. Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

	Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur
	Verzeichnis der Autorinnen, Autoren und Herausgeber

