Stefan Orth
Peter Reifenberg (Hg.)
Poetik

des
Glaubens

Paul Ricceur und aie Theologie

VERLAG KARL ALBER &


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Orth
Peter Reifenberg (Hg.)

Poetik des Glaubens

VERLAG KARL ALBER &

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu diesem Buch:

Ricoeur hat sich bereits in Zeiten, als in der Philosophie noch nicht
von einer Renaissance der Religion die Rede war, intensiv mit dem
Verhaltnis von Vernunft und Glaube beschiftigt. Die religiosen
Uberzeugungen der Menschen waren fiir ihn stets wichtige Aus-
gangspunkte und Wegmarken eigener philosophischer Reflexion.
Zu allen Phasen seines Schaffens traten neben philosophischen Wer-
ken, die eine Fiille von religiosen Implikationen aufweisen, kleinere
Arbeiten, in denen er seine philosophischen Uberlegungen als Aus-
gangspunkt fiir die Interpretation biblischer Texte gewihlt hat.

Gerade als Philosoph gibt Paul Ricceur auf diese Weise der
Theologie Anstofie fiir ihr eigenes Tun. Sie beschrinken sich keines-
wegs auf die systematisch-theologische Reflexion des Verhiltnisses
von Theologie und Philosophie, sondern betreffen so gut wie alle
theologischen Disziplinen.

Welche philosophischen Einsichten und religionsphilosophi-
schen Uberlegungen Ricceurs im Einzelnen sind fiir die Theologie
besonders fruchtbar? Wo wurden sie, vor allem wie wurden sie rezi-
piert und wie wurden sie weiter gedacht? Wo sind aus theologischer
Sicht Grenzen der jeweiligen philosophischen Thesen? Diesen Fra-
gen widmet sich der folgende Band.

Die Herausgeber:

Dr. Stefan Orth, geb. 1968, ist Redakteur der Herder Korrespondenz
in Freiburg.

Prof. Dr. Peter Reifenberg, geb. 1956, ist Direktor des Tagungszen-
trums Erbacher Hof und der Akademie des Bistums Mainz.

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Orth
Peter Reifenberg (Hg.)

Poetik
des
Glaubens

Paul Ricceur und die Theologie

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2009
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: © Peter Reifenberg

Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans

Satzherstellung: SatzWeise, Fohren

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

ISBN 978-3-495-48359-6 (Print)
ISBN 978-3-495-86032-8 (E-Book)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort . . ..

Der Philosoph und das theologische Denken
Ein Querschnitt durch Paul Ricceurs Werk . . . . . . .. ..
Stefan Orth

Was zeigt der Verdacht?
Paul Ricceurs Relecture der Religionskritik . . . . . ... ..
Jiirgen Werbick

Struktur und Subjekt
Zuginge zur Frage nach dem Menschen bei Paul Ricceur . . .
Knut Wenzel

Offenbarung denken?
Paul Ricceurs Begriff des Zeugnisses . . . . . . .. ... ...
Veronika Hoffmann

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«
Die denkerische Herausforderung des Bésen bei Paul Ricceur
Bernd |. Claret

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systematische
Uberlegungen . . . . . . . . .. ...

Christof Mandry

Poetik des Glaubens

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T

11

29

45

67

89

117


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Uber liberale und kommunitaristische politische Ethik hinaus
Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und die
Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricoeur . . . . . . . . ... .. 141

Maureen Junker-Kenny

Schwierige Erinnerung!?

Zur theologischen Rezeption der Kritik des verpflichtenden
Gedichtnisses bei Paul Ricoceur . . . . . . .. ... ... .. 163
Michael Bohnke

Vom Symbol aus denken

Der Einfluss der Philosophie Paul Ricceurs auf die
Religionspadagogik . . . . . . ... ... ... ... ... 179
Wolfgang W. Miiller

Fundamentaltheologie und Asthetik

Impulse aus dem Werk Paul Ricceurs . . . . . .. ... . .. 199
Gerhard Larcher

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricceur . . . . . . . . .. 218
Autorinnen, Autoren und Herausgeber . . . . . . . . .. .. 224

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

»Indem das Denken den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen«
durch die Sprache als dem »Haus des Seins« vollbringt!, ldsst es sich
vom Sein in Anspruch nehmen, »um die Wahrheit des Seins« zu sa-
gen. Das Denken bleibt dadurch nicht passiv, sondern stellt im hochs-
ten MafSe ein Handeln dar: »Das Denken ist I'engagement durch und
fiir die Wahrheit des Seins«.?

Wenn Heidegger klagt, dass das Denken durch seine technische
Auslegung des Seins zu lange »auf dem Trockenen sitzt« und die
Sprache aus der bloffen Grammatik einer rigiden Begriffslogik in
ein »urspriinglicheres Wesensgefiige«® gefithrt werden muss, so
spricht er diese Aufgaben dem Denken und dem Dichten zu, um die
Seinsvergessenheit, die Heimatlosigkeit zu tiberwinden.*

Die Akademien bieten einem solchen offenen und freiheitlichen
Denken Raum und Heimat, weisen auf die »Wahrheit des Seins« hin,
und zwar gewissermafSen auf das Zu-Denkende wie auf das Zu-Den-
kende.® Der Ort der Wahrheit des Seins tragt den Mut zur Weite der
Vernunft in sich (Benedikt XVI.); Akademien wagen die Freiheit
»zwecklosen Denkens und unverzweckten Gesprichs« (Kardinal Karl
Lehmann).

So hat sich der Erbacher Hof, die Akademie des Bistums Mainz, immer
wieder der Aufgabe gestellt, wirkmichtige philosophische und theo-
logische Denkergestalten zu thematisieren, der Vergessenheit zu ent-
reiflen und ihre Bedeutung fiir das heutige Tun und Denken heraus-
zustellen, besonders auch im Blick auf die jiingeren Generationen.

Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den
Humanismus, 3. Aufl., Bern [1947] 1975.

Ebd,, S. 54.

Ebd.

Vgl. M. Heidegger, »... dichterisch wohnet der Mensch ..., in: Vortrige und
Aufsitze, Pfullingen 1954, S. 181-199.

Vgl. M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, S. 92,103.

ENENE

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Paul Ricceur gehort genauso wie Maurice Blondel und Emma-
nuel Levinas zu den wirkmachtigen franzosischen Denkergestalten,
denen ein besonderer Briickenschlag zwischen der deutschen und der
franzosischen Philosophie wichtig war.

In diesem Sinne veranstaltete die Akademie des Bistums Mainz am
23. und 24. Mai 2003 anlédsslich des 90. Geburtstages und unter Teil-
nahme Paul Ricceurs eine vielbeachtete Akademietagung, die in der
Veroffentlichung »Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexion auf den Menschen« (Verlag Alber, Freiburg 2004) Nieder-
schlag fand. So wichtig es auch Paul Ricoeur selbst war, Philosophie
und Theologie gegeneinander abzugrenzen, und ungeachtet dessen,
dass seine eigene Position als Denker im christlichen Glauben — bei
ihm als reformierter Christ — verankert blieb, so wichtig war ihm der
oft von ihm auch problematisch angesehene enge Bezug der beiden
Disziplinen.

Ricceur hat sich gerade in Zeiten, als in der Philosophie noch
nicht von einer Renaissance der Religion die Rede war, intensiv mit
dem Verhiltnis von Vernunft und Glaube beschiftigt. Wihrend sei-
nes Denkweges waren die religiosen Uberzeugungen der Menschen
fiir ihn wichtige Ausgangspunkte und Wegmarken philosophischer
Reflexion. Zu allen Phasen seines Schaffens traten neben philosophi-
schen Werken mit einer Fiille von religiosen Implikationen kleinere
Arbeiten, in denen er mit seinen Thesen auch das Gespriach mit der
Theologie gesucht hat. Zudem hat er in unzihligen Beitrigen seine
philosophischen Uberlegungen als Ausgangspunkt fiir die Interpre-
tation biblischer Texte gewihlt (vgl. den Beitrag von Knut Wenzel in
diesem Band).

Wie nun das Weiterbedenken des Ansatzes Ricoeurs im vorlie-
genden Buch belegt, ist die Theologie selbst in Ricceurs Denken in
vielfacher Weise aufgenommen: Angefangen von seiner Phanome-
nologie der Schuld tiber die Auseinandersetzung mit der Religions-
kritik Sigmund Freuds, der Metapherntheorie, der These von der nar-
rativen Identitit und seiner biblischen Hermeneutik bis hin zu seinen
Ausfithrungen iiber Erinnern, Vergessen und Vergeben haben sich
beachtenswerte Vertreter beider Konfessionen und so gut wie aller
theologischer Disziplinen von Paul Ricceur inspirieren lassen. So ver-
mochte es Ricoeur, der Theologie ein Konzept anzubieten, das einem
Ineinander von Glaube und zweifelndem Denken oder Fragen eine
hermeneutische Tiefenschirfe zu geben vermochte (Jiirgen Wer-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

bick). Eine Hermeneutik des Sinns er6ffnet einer phinomenologisch
aufgeklarten »Sorge um das Objekt« breiten Raum (Werbick).

Immer wieder hat Ricceur gezeigt, wie man Offenbarung den-
ken und welcher Bezug zur biblischen Offenbarung hergestellt wer-
den kann (Veronika Hoffmann). »Wird Offenbarung (...) mit Hilfe
der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche Ver-
ankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar« (Hoffmann).
Gerade die Kategorie des Zeugnisses lebt in der Spannung von Be-
zeugung und Bestreitung und weist auf die Wahrheitsfahigkeit des
Zeugen wie des Bezeugten hin. Ricceur unterstreicht gerade die Poly-
phonie der biblischen Offenbarung (Hoffmann). Dadurch wird der
Zugang zur Welt, zum Anderen und zu uns selbst und zum Gott-
lichen stets als vermittelter verstanden.

Gerade als Philosoph gibt Paul Ricceur auf diese Weise der
Theologie Anstofe fiir ihr eigenes Tun. Sie beschrinken sich keines-
wegs auf die systematisch-theologische Reflexion des Verhiltnisses
von Theologie und Philosophie, sondern betreffen so gut wie alle
theologischen Disziplinen: Mit der Besinnung auf den Kern der bib-
lischen Botschaft, wie in den einschligigen Methodendiskussionen
tber die angemessene Hermeneutik der Schrift derzeit bedacht, ha-
ben nicht zuletzt Ricceurs Ausfithrungen iiber Metaphern fiir das
Verstindnis religioser Rede mafigebliche Bedeutung. Genauso wie
seine Gleichnistheorie zum Standardrepertoire neutestamentlicher
Exegeten gehort (Wenzel).

Die Kirchengeschichtler mégen sich bisher am wenigsten mit
Ricceur auseinandergesetzt haben: Aber angefangen von seinen frii-
hen geschichtsphilosophischen Aufsitzen tber seine Erzihltheorie
und der breiten Auseinandersetzung mit der Geschichtstheorie bis
hin zu seinen Thesen »Erinnern und Vergessen« bietet Ricceur gera-
de fiir den Historiker reiche Anregung zur Kldrung von Methode und
Ziel der eigenen Arbeit (Michael Bohnke). Das Vergangene muss als
Gewesenes rekonstruiert werden und in seiner Unwiederholbarkeit
und Unwiderruflichkeit anerkannt werden. Dadurch muss sich das
Subjekt von der Vergangenheit distanzieren (Bohnke).

In der Systematischen Theologie ist die Relevanz der philoso-
phischen Thesen Ricceurs von der Beschiftigung mit dem Béosen
(Bernd J. Claret) iiber die Uberlegungen zum Subjekt des Glaubens
(Knut Wenzel), zum Offenbarungsbegriff (Hoffmann), der Gottes-
frage und der Religionskritik (Werbick) bis zur Frage nach Ver-
gebung und Verzeihung am augenscheinlichsten.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Das gilt seit dem Erscheinen von Ricceurs »kleiner Ethik« in
»Das Selbst als ein Anderer« verstirkt auch fiir die theologische
Ethik, ob nun in der Moraltheologie oder in der christlichen Gesell-
schaftslehre beziehungsweise Sozialethik (Maureen Junker-Kenny,
Christof Mandry). Nicht zuletzt in den praktischen Fichern wurde
Ricceur rezipiert, weil angefangen von seiner Symbolhermeneutik
(Wolfgang W. Miiller) iiber die Uberlegungen zur religiésen Sprache
bis hin zu seiner Identititstheorie auch wesentliche Fragen der
Grundlegung von Liturgiewissenschaft bis zur Religionspddagogik
(Miiller) angeschnitten worden sind. Die Religionspadagogik kann
durch Ricceurs theoretisches Instrumentarium eine selbstkritische
Fundierung finden.

Insbesondere fiir das Verhiltnis von Fundamentaltheologie und
Asthetik bringt Ricceurs Werk mit den Leitkategorien Zeitdiagnos-
tik, Subjekttheorie, Glaubens- und Offenbarungshermeneutik eine
fundamentaltheologische Programmatik hinein (Gerhard Larcher).
Gerade fiir die Fundamentaltheologie ist eine dsthetische Dimension
angesichts eines elaborierten begrifflichen Diskurses und eines
ethisch-politischen Pathos vonnéten. Gelingt es, »eine neue phino-
menologische Ontologie zu bedenken, die nach dem Scheitern des
begrifflichen Systemdenkens, wie es auch Heidegger angesprochen
hat, wichtig ist? Eine solche Poetik miisste fiir eine theologische As-
thetik der Sprache und Bilder offen sein« (Larcher). Denn »eine Her-
meneutik der Prasenz der erschienenen Giite und Menschenfreund-
lichkeit (Gnade) Gottes gilt in der Moderne als konstitutiv und
unverzichtbar« (Larcher).

Welche philosophischen Einsichten und religionsphilosophischen
Uberlegungen Ricceurs im Einzelnen sind fiir die Theologie beson-
ders fruchtbar? Wo wurden sie, vor allem wie wurden sie rezipiert
und wie wurden sie weiter gedacht? Wo sind aus theologischer Sicht
Grenzen der jeweiligen philosophischen Thesen? Diesen Fragen wid-
met sich der folgende Band.

Stefan Orth, Freiburg
Peter Reifenberg, Mainz

Im Januar 2009

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Ein Querschnitt durch Paul Ricceurs Werk

Stefan Orth

Paul Ricceur hat von Anfang an das Verhaltnis von Philosophie und
Theologie in seinen Schriften thematisiert und mit Blick auf seine
eigenen Arbeiten zu kldren versucht.! Im Riickblick wird man sagen
miissen, dass Ricceur dies zuweilen recht ungeschiitzt getan hat, wie
er auch dartber hinaus innerhalb seiner Philosophie vielfach tiber-
raschend unvermittelt theologische Thesen aufgegriffen hat. Vor al-
lem in der Symbolik des Bosen?, aber auch in anderen eigentlich phi-
losophischen Artikeln und Monographien bis hin zu den drei Binden
von Zeit und Erzihlung® und spiter wieder in Geddchtnis, Geschich-
te, Vergessen* finden sich eine Reihe von biblischen Beziigen und
Verweisen auf biblische Texte und theologische Positionen. Manchen
Kritiker Ricceurs hat diese Tatsache irritiert.

Ausgehend von denjenigen Aussagen Ricceurs, mit denen er
selbst die Beziehung von Philosophie und Theologie beschreibt, er-
weist sich die Bestimmung dieses Verhiltnisses innerhalb des Ri-
ceeurschen Denkens in jedem Fall als »hoch komplex«.5 Seit den ers-
ten Publikationen ist diese Beziehung fiir Ricceur ein Verhiltnis
voller Spannungen, weil ihm seine eigene religiose Uberzeugung
und die philosophische Kritik gleichermaflen wichtig sind. Faktisch
haben sich deshalb im Laufe seines Lebens gegenlaufige Versuche er-

! Vgl. zum Folgenden auch: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung.
Von Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie,
Freiburg 1999, bes. S. 313-422.

2 P. Ricceur, Symbolik des Bisen, Freiburg 1971.

3 P. Riceeur, Zeit und Erzihlung, 3 Binde, Miinchen 1988-1991.

4 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

5 P. Ricceur, »Reply to Don Thde«, in: The Philosophy of Paul Ricceur, Hg. Lewis
Edwin Hahn, The Library of Living Philosophers 22, 2. Aufl., Chicago 1996,
S.71-73, hier S. 72.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

11


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Stefan Orth

geben, diesen »inneren Konflikt«® zweier seiner Ansicht nach nur
schwer zu versdhnenden Bezugssysteme zu losen.”

Erstens geht es Ricceur — zumindest in vielen seiner Selbstzeug-
nisse — seit jeher um eine Unterscheidung der beiden Disziplinen.
Die Verquickung der beiden Genres zu einer »christlichen Philoso-
phie« hat Ricceur mit anhaltender Beharrlichkeit abgelehnt. Friih
schon fiihrt er an, dass das philosophische Denken tiberzogene Gel-
tungsanspriiche christlicher Denker um der eigenen Autonomie wil-
len zuriickweisen miisse.® Entschieden lehnt Ricceur jede Form de-
duktiver und damit — im schlechten Sinne — spekulativer Theologie
mit systemischen Anspriichen ab, die er mehrfach mit Kant und Hei-
degger als »Ontotheologie« bezeichnet.? Polemisch nennt er es in
einem frithen Text mit dem Titel »Wahrheit und Liige« eine »kleri-
kale Versuchung«, »alle Ebenen der Wahrheit« in einem zeitlosen
System zusammenfassen zu wollen — zumal wenn es den Anspruch
erhebt, die Gesellschaft bis ins Letzte zu prigen.'® Auf das theologi-
sche Pathos der Autoritit, warnt Ricceur, folge allzu schnell als phi-
losophische Gegenreaktion ein Pathos der Freiheit, das alles Religiose
aus dem Bereich der Philosophie verbannen méchte.

Besonderen Wert auf die Unterscheidung von Philosophie und
Theologie legt Ricceur in seinen spiteren Schriften: vor allem auf den
letzten Seiten des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer'!, auf de-
nen sich Ricceur mit grofier Vehemenz fiir eine vollstindige Tren-
nung der beiden Disziplinen einsetzt. Er weist dort auf die Tatsache
hin, dass die Gifford Lectures, die Ausgangspunkt fiir sein Werk Das
Selbst als ein Anderer waren, zwei weitere Vorlesungen umfasst ha-
ben. In ihnen stellte er sich der Aufgabe, seine biblische Hermeneutik
im Kontext der zuvor entfalteten Hermeneutik des Selbst weiter-
zudenken.

Ausdriicklich entschuldigt sich Ricceur, dass diese beiden Vor-

=N

P. Ricceur, La critique et la conviction. Entretien avec Frangois Azouvi et Marc de

Launay, Paris 1995, S. 49.

Vgl. ebd., S. 211.

Vgl. zum Beispiel die Ausfithrungen Ricceurs zu Roger Mehl in P. Ricceur, »La

condition du philosophe chrétien«, in: Lectures 3. Aux frontiéres de la philoso-

phie, Paris 1994, S. 235-243, hier S. 240.

Vgl. P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-

lyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 284-314, hier S. 289.

10 P. Ricceur, »Wahrheit und Liige«, in: Geschichte und Wahrheit, Miinchen 1974,
S. 151-184, hier S. 169f.

11 P, Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

®

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

lesungen nicht zusammen mit Das Selbst als ein Anderer veroffent-
licht wurden: Er spricht von einem »Ausschluss«, dessen »fragwiirdi-
gen und vielleicht bedauerlichen Charakters« er sich bewusst sei; mit
seiner Hermeneutik des Selbst wolle er jedoch »bis zur letzten Zeile
einen autonomen philosophischen Diskurs« bieten, dessen »agnos-
tischen« Charakter er unterstreicht.’> Ricoeur will sich auf diese Wei-
se ausdriicklich gegen eine Interpretation seines philosophischen
Werks schiitzen, die dieses als eine —als Philosophie getarnte — Theo-
logie missversteht. Immerhin gesteht er ein, dass seine religiosen
Uberzeugungen »auf der Ebene der Motivationen« durchaus eine
Wirkung auf die Wahl seiner philosophischen Themen ausgeiibt hat.

Ricceurs Auflerungen im Vorwort von Das Selbst als ein Ande-
rer sind vor allem vor dem Hintergrund der spezifisch franzosischen
Verhaltnisse zu verstehen, die sich offensichtlich in den siebziger
Jahren deutlich zuungunsten derjenigen Denker verindert haben,
die das Thema Religion aufgreifen. Immer schon war die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich nicht nur ein politisches Phino-
men, sondern hatte grofSe Auswirkungen auf die Gesellschaft und das
Kultur- und Geistesleben des 19. und 20. Jahrhunderts. Verdichti-
gungen gegeniiber denjenigen Philosophen, deren Interesse theo-
logischen Fragen gilt, werden deshalb schneller ausgesprochen; die
philosophische Relevanz eines Denkens, das versucht, religiosen Pha-
nomenen gerecht zu werden, oder sich auf Traditionen bezieht, die
sich der philosophischen Gottesfrage angenommen haben, wird ra-
scher in Frage gestellt.

Ein anschauliches Beispiel fiir die Verschirfung dieser Situation
ist der polemische Essay von Dominique Janicaud, der der franzosi-
schen Phinomenologie — Emmanuel Levinas und anderen — eine
»Wende zur Theologie« vorwirft.” Selbst wenn Janicaud Ricceur
ausdriicklich als ein Gegenbeispiel bezeichnet und dessen »methodo-
logische Gewissenhaftigkeit« lobt', ist diese Streitschrift Indiz fiir
die hier vertretene These.

Es waren andere, die Ricceur vorgeworfen haben, sich mit seiner
hermeneutischen Philosophie in den »Maschen des Netzes der bib-

12 Ebd., S. 351.

13 Vgl. D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Com-
bas 1990.
14 Ebd,, S. 13.
Poetik des Glaubens A

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

13


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Stefan Orth

lischen Hermeneutik« zu verstricken.”® Besonders die Reaktionen
auf Zeit und Erzdhlung in den achtziger Jahren haben gezeigt, wie
grofy — vor allem in Frankreich — die Vorbehalte gegentiber Ricceur
waren.’® So wurde kritisiert, dass die drei Binde im Wesentlichen
einem »Glaubensakt« entspringen'” und dass der biblische Glaube
in Ricceurs Schriften der Ersatz fiir die philosophisch abgelehnte Ga-
rantie eines letzten Sinns sei.'® Vor dem Hintergrund dieser Thesen
wird verstandlicher, dass Ricoeur sich mehrfach vor der Kritik aus
dieser Richtung zu schiitzen versucht hat."

Ricceur betont demgegentiber vielmehr die dem Religiosen ei-
genen Verstehensmoglichkeiten und damit die Eigenstindigkeit der
Theologie. Grundsitzlich hilt er immerhin im Sinne von Anselms
Suche nach dem intellectus fidei daran fest?, dass es einen radikal
»nicht-hermeneutischen Ursprung« des Christentums und der Theo-
logie gebe.?' Jede Aussage Ricceurs, die das Trennende der beiden
Disziplinen betont, muss von dieser Sorge um die Unableitbarkeit
der Theologie interpretiert werden, die wiederum aus dem Ge-
schenkcharakter der Offenbarung folgt. Aufgrund seiner Maxime,
die Genres trennen zu wollen, hat Ricceur im Ubrigen auch nie eine
Religionsphilosophie im engeren Sinne geschrieben, sie wire ihm als
»philosophische Theologie« suspekt gewesen.??

15 O. Mongin, »Note éditoriale, in: P. Ricceur, Lectures 3, S. 7-11, hier S. 7.

Vgl. auch den weitreichenden Vorwurf von Frangois Laplantine, der behauptet,
Vorverstindnis, Methode und Ergebnisse seien bei Ricceur von seiner religiosen
Uberzeugung abhingig. E Laplantine, Le philosophe et la violence, Paris 1976,
S.1771.

].-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mir de la lyrique et du récit«, in: Temps
et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73-110,
hier S. 73.

Vgl. C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de ’herméneutique de Paul Ri-
ceeur, in: Temps et récit en débat, S. 163-183, hier S. 180-183.

Vgl. folgende paradigmatische Aussage Ricceurs: »[I]ch habe grofien Wert darauf
gelegt, als Philosophieprofessor anerkannt zu werden, der an einer 6ffentlichen
Einrichtung lehrt und allgemein verstiandlich spricht«. P. Ricceur La critique et la
conviction, S. 227.

Vgl. P. Ricceur, »Die Anklage entmythisieren, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 217-238, hier S. 226.

P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricceur und
E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, Miinchen 1974, S. 2445, hier S. 43.

Vgl. P. Ricceur, »Autobiographie intellectuelle«, in: Réflexion faite. Autobiogra-
phie intellectuelle, Paris 1995, S. 26.

20

21

22

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Ricceur hat dennoch zweitens von seinen ersten Schriften an
wiederholt auf die gegenseitige Beeinflussung hingewiesen und hier
und da von einer wechselseitigen Bedeutung der beiden Disziplinen
gesprochen. Ausdriicklich ist etwa davon die Rede, dass die Theologie
nicht ohne die Begrifflichkeiten und Denkansitze der Philosophie
auszukommen vermag.?® Die Philosophie ihrerseits ist — wenn auch
mit dem ihr eigenen methodischen Instrumentarium - durchaus
auch fiir die religiosen Phinomene, etwa fiir die Symbolik des Reli-
giosen, zustindig. Vor dem Hintergrund der philosophischen Auf-
gabe, zur umfassenden Wirklichkeits- und Selbsterkenntnis des
Menschen beizutragen, ist es Ricceurs Grundiiberzeugung, »dass
kein Symbol, das eine Wahrheit des Menschen erschliefit und auf-
deckt, der philosophischen Reflexion fernsteht«.?* Weil die Philoso-
phie »zu Anfang geschworen [hat], kohdrent zu bleiben, heifst es in
der Symbolik des Bisen, muss sie auch die Religion »umgreifen«.?

Ricoeurs Vermittlungsversuch zwischen vollkommener Tren-
nung und restloser Verschmelzung von Philosophie und Theologie,
zwischen einem rein agnostischen Denken und der Bestimmung der
Philosophie als »Magd der Theologie« lautet wie folgt: »Zwischen
der Enthaltung und der Kapitulation gibt es noch eine dritte Mog-
lichkeit, die ich als Weg der philosophischen Anniherung bezeich-
ne [...]. Darin sehe ich die beharrliche Arbeit des Philosophen, der
seine Rede in die Nihe der kerygmatischen und theologischen Rede
bringen will. Dabei geht die Arbeit des Denkens zwar vom Héren,
vom Gehorten aus, aber sie bewegt sich dennoch in der Autonomie
des sich selbst verantwortlichen Denkens [...]. Weil es nur einen Lo-
gos gibt, verlangt der Logos Christi von dem Philosophen nichts an-
deres, als den Anspriichen der Vernunft immer vollstandiger und
vollkommener gerecht zu werden; er verlangt von ihm nicht mehr
als die Vernunft, aber die Vernunft als Ganze.«2¢

2 Vgl. zum Beispiel P. Ricceur, »Le renouvellement du probleme de la philosophie

chrétienne par les philosophies de 1’existences, in: J. Boisset u.a., Le probléme de

la philosophie chrétienne, Les problemes de la pensée chrétienne 4, Paris 1949,

S. 43-67, hier S. 54.

P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, in: Her-

meneutik und Psychoanalyse, S. 162-195, hier S. 184.

25 P. Ricceur, Symbolik des Bésen, S. 395.

26 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S.199-226, hier
S. 200.

24

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

15


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Stefan Orth

Auf Aussagen wie diese kann sich der Theologe stiitzen, um die
Beschiftigung mit dem Werk Ricoeurs — oder gar die Rezeption sei-
ner Thesen — gegeniiber dem Vorwurf zu verteidigen, sie wiirden die
Vorbehalte des Autors gegeniiber zu rascher Uberginge zwischen
Philosophie und Theologie nicht ernst genug nehmen. Daraus folgt
dann aber auch, dass es grundsitzlich moglich ist, das gesamte Werk
Ricoeurs auf seine Impulse fiir die Theologie zu untersuchen. In die-
sem Sinne werden im Folgenden die religiosen Fragestellungen und
theologischen Thesen im Laufe des Denkwegs von Ricceur im Mittel-
punkt stehen: vom Frithwerk iiber die hermeneutische Phase im en-
geren Sinne bis zum Spatwerk.

Das Bose und die Poetik der Freiheit

Das Frithwerk Ricoeurs besteht im Wesentlichen in der Beschafti-
gung mit der menschlichen Freiheit und der Herausforderung des
Bosen. Diese so genannte Willensphilosophie, vorgelegt in den fiinf-
ziger Jahren, kreist um den Begriff der bedingten Freiheit, die aus
einer ethischen Perspektive auch als »unfreier Wille« bezeichnet
wird und sich als der Ort der Fehlbarkeit des Menschen herausstellt.
Es versteht sich von selbst, dass die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach dem Bosen rasch in der Theologie breite Beachtung fand,
nicht zuletzt, weil Ricceur bei der Auslegung der einschlidgigen anti-
ken Mythen die im Buch Genesis enthaltene Siindenfallerzdhlung als
besonders gelungene Veranschaulichung des Stachels des Bésen an-
sieht.

Bereits bei der Darstellung der philosophischen Thesen, vor
allem innerhalb der Symbolik der Erlésung, spielt dartiber hinaus
auf der anderen Seite der Begriff der »Rechtfertigung« eine zentrale
Rolle. Als Gegenstiick zur verfehlten Freiheit greift Ricceur in der
Symbolik des Bosen mehrfach auf das ebenso »ratselhafte wie fun-
damentale« Symbol der Rechtfertigung zuriick.” Der Rechtfer-
tigungsgedanke wird zum entscheidenden Hintergrund, vor dem sich
die Erfahrung der Verfehlung abhebt und diese als solche erst er-

27 P. Riceeur, Symbolik des Bésen, S. 170.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

kannt werden kann, wie Ricoeur einerseits mit der christlichen Gna-
denlehre, andererseits von Jean Nabert her behaupten kann.

In Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud®® besteht Ricoeur
dann darauf, dass die »Archiologie des Subjekts«, die das Schuldge-
fithl zu deuten versucht, zusammengesehen werden muss mit dem
emanzipatorischen Interesse Freuds an der Bewusstwerdung im Sin-
ne der Selbstwerdung. Diese These ist wie ein Echo auf die voraus-
gehende Suche nach Rechtfertigung. Hervorzuheben an der Aus-
einandersetzung mit Sigmund Freud ist ferner, dass bei der
Besinnung auf das Subjekt des Glaubens, das sich nach Rechtfer-
tigung sehnt, auch die Religionskritik mit einbezogen werden muss.
Ein Verstehen des Menschen ist in den Augen Ricoeurs nicht ohne die
»Kritik der Illusionen des Subjekts« denkbar.?” Ohne die Hermeneu-
tiken des Misstrauens von Marx, Nietzsche und Freud vereinnahmen
zu wollen, versucht Ricceur die Anliegen der Religionskritik zu inte-
grieren: um eines angemessenen Verstehens der religiosen Sprache,
einer tieferen Auslegung biblischer Texte und letztlich auch um des
besseren Verstindnisses des Menschen willen. Er besteht darauf, dass
eine Hermeneutik des Verdachts »heute [...] zu jeder Aneignung des
Sinnes« dazugehort.?

Zumindest als Motivation kann also festgehalten werden, dass
Ricceur in diesen Arbeiten des Frithwerks versucht, das aus christli-
cher Sicht allen Menschen eigene Sehnen nach einer Rechtfertigung
des eigenen Selbst angesichts der Vergehen, aber auch das Verlangen
nach einer umfassenden Anerkennung, philosophisch auszuarbeiten.
Allerdings hat Ricceur das — in seiner Dissertation Le volontaire et
I'involontaire® angekiindigte — ehrgeizige Projekt einer dreibindi-
gen Philosophie des Willens nicht vollendet, wie sofort einschrin-
kend hinzuzufiigen ist. Der fehlende dritte Band der Willensphiloso-
phie hitte sich der nur angedeuteten Philosophie der Rechtfertigung
systematisch angenahert.

Diesem von Riceeur vorgeschlagenen Denken vom Symbol aus
wiire es unter anderem um die Auseinandersetzung mit dem theo-
logumenon der Erbsiinde gegangen. In einigen dezidiert theologisch
zu nennenden Aufsdtzen finden sich immerhin substantielle Aus-

28 P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1969.
P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutike, S. 44.
30 Ebd.

31 P. Ricceur, Le volontaire et l'involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

17


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Stefan Orth

fithrungen Ricceurs zu diesem Punkt.?> Auch der Begriff der Erbsiin-
de ist demnach im Ricceurschen Sinne als ein Symbol aufzufassen,
dessen wesentlich symbolischer Charakter ernst genommen werden
muss, um den Begriff nicht vom wértlich verstandenen Erstsinn her
misszuverstehen.

Ricceurs Andeutungen belegen, dass er, auch nachdem die Be-
schiftigung mit dem Bosen bereits eine wesentliche Korrektur der
Philosophie des Willens erzwang, noch lange am Projekt seiner Poe-
tik des Willens festgehalten hat. Vor allem ist verschiedentlich davon
die Rede, vor dem Hintergrund des bisher mit der Willensphiloso-
phie Vorgelegten auf die moglichen Weisen einer Vollendung der
Freiheit zu reflektieren, wie sie in poetischen Texten aufleuchtet.

Bereits in seiner Dissertation spricht Ricceur deshalb davon, dass
die Philosophie, die die Transzendenz thematisieren will, eine zweite
kopernikanische Wende vollziehen miisse. Im Gegensatz zur ersten
kopernikanischen Wende, bei der Kant die Blickrichtung von der Ob-
jekterkenntnis auf die Reflexion der eigenen Subjektivitdt umkehrte,
erfordere die »Vertiefung der Subjektivitit« eine Verlagerung ihres
Mittelpunktes in die Transzendenz. Mit der Terminologie Karl Jas-
pers formuliert Ricceur: »Ich bin diese Mitte nicht, sondern ich kann
sie nur anrufen und in den Chiffren [...] bewundern«.?* Auch die
Transzendenz ist deshalb wie das Bose nach Ricceur lediglich inner-
halb einer »konkreten Mythik«* zuginglich.?® Der Begriff »Poetik«
zielt in diesem Kontext einerseits auf das schopferische Vermogen
der Freiheit des Menschen ab, andererseits zeichnet die Kreativitit
der Sprache im Allgemeinen und die dichterische Rede im Besonde-
ren eine erkenntnistheoretische, ja sogar eine ontologische Dignitit
aus.

Dies fiihrte Ricceur letztlich zu seiner im engeren Sinne herme-
neutischen Phase, in der er sich mit dem Verstehen und der Sprache
im Allgemeinen sowie Texten, Metaphern und Erzihlungen im Be-

32 Vgl. besonders: P. Ricceur, »Die >Erbsiinde«. Eine Bedeutungsstudie«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse, S. 140-161.

3 P. Ricceur, Le volontaire et I'involontaire, S. 443 f. Hervorhebung S. O.

3 Ebd., S.28. Vgl. auch die Parallelisierung der Mythen der Unschuld mit den
Gleichnissen vom Reich Gottes. Vgl. ebd., S. 186.

3 Vgl. in diesem Zusammenhang auch: G. Larcher, »Subjektivit und Glaube. Fun-
damentaltheologische Denkanstofe im Werk Paul Ricceurs«, in: J. Kirchberg und
J. Miither (Hg.), Philosophisch-Theologische Grenzfragen, Essen 1986, S.281—
298.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

sonderen auseinandersetzt. Er selbst hat darauf aufmerksam ge-
macht, dass seine Thesen zur Imagination in Die lebendige Meta-
pher®® und in Zeit und Erzdhlung das Vorhaben einer Poetik des Wil-
lens zumindest zum Teil umgesetzt haben.

Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik

Wie zu jeder Zeit hat Ricceur auch parallel zu derjenigen Phase in den
sechziger und siebziger Jahren, in der er explizit als Hermeneutiker
hervortrat, seine philosophischen Uberlegungen in eigenen Ver-
offentlichungen auf religiose Phianomene und theologische Fra-
gestellungen angewendet. Sowohl die Reflexion auf die Moglichkei-
ten theologischer Hermeneutik als auch die Auslegung konkreter
biblischer Texte stand in dieser Zeit im Vordergrund. Das aufmerk-
same Interesse der Theologen an diesen Uberlegungen war gewisser-
mafSen garantiert.

Ricoeur selbst legt groflen Wert auf die Feststellung, dass der
Zusammenhang von Theologie und Hermeneutik von jeher gegeben
ist, die theologische Hermeneutik sogar zu den Quellen der philoso-
phischen Hermeneutik gehort. Tatsdchlich ist es immer schon ein
wesentliches Problem der Theologie gewesen, dass die iiberlieferten
Texte, auf die sich die jiidisch-christliche Tradition vor allem bezieht,
»stindig in lebendiges Wort zuriickverwandelt werden [miissen],
wenn das urspriingliche Wort, das fiir das grundlegende und stiften-
de Ereignis Zeugnis ablegte, aktuell bleiben soll«.?”

Mit dem Begriff »Zeugnis« kniipft Ricceur in dieser Phase seines
Schaffens abermals an den franzosischen Reflexionsphilosophen Jean
Nabert an, der sich vor allem in seinem Spéatwerk Le désir de Dieu
mit einer Kriteriologie fiir die Hermeneutik von Zeugnissen des Ab-
soluten beschiftigt hat.’® Ricceur interessiert sich freilich faktisch

36 P. Ricceur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1986.

37 P. Ricceur, »Vorwort zur franzosischen Ausgabe von Rudolf Bultmanns >Jesusc
(1926) und >Jesus Christus und die Mythologie< (1951)«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus, S. 175-198, hier S. 176.

38 J. Nabert, Le désir de Dieu, Paris 1966.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

19


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Stefan Orth

weniger fiir denjenigen Zeugen, der mit seinen Taten — und unter
Umsténden sogar mit seinem Leben — Zeugnis vom Absoluten ab-
legt, sondern denkt summa summarum an die Texte der jiidisch-
christlichen Tradition, wenn er von Zeugnissen spricht. Aus dieser
Akzentverschiebung folgt, dass Ricceur seine philosophische Texther-
meneutik mit dem Schwerpunkt auf der Rede, der Schrift, der Welt
des Textes und der des Lesers auf theologische Fragestellungen hin
weiterfithrt und eine eng an den biblischen Texten orientierte Her-
meneutik der Offenbarung ausarbeitet.®

Aus der Betrachtung der hochst unterschiedlich gestalteten bib-
lischen Texte, die Biicher einer ganzen Bibliothek sind, muss Riceeurs
Uberzeugung nach ein »vielstimmiges« Offenbarungsverstindnis
folgen. Natiirlich bedeutet die Interpretation der in verschiedenen
Texten schriftlich fixierten Sinngehalte eine Art Umweg theologi-
scher Reflexion. Er wird aber nicht zuletzt deshalb gegangen, um
die Pluralitit der Gotteszeugnisse nicht nur von einem einzigen Ge-
danken her auszulegen. Der exegetisch zu ermittelnde Sinn der
Schriften ist dabei im Text selbst zu finden. Denn die Eigenheiten
der mannigfaltigen Formen biblischer Rede (Erzihlungen, Prophe-
tien, Gesetze, Sprichworter, Gebete, Hymnen, liturgische Formeln,
sapientiale Schriften) sind — vergleichbar Metaphern —nicht als »rhe-
torische Kunstgriffe« aufzufassen, bei denen man die theologischen
Gehalte einfach herausdestillieren konnte.** Es ist nur folgerichtig,
dass sich der Philosoph, der tiber die Religion nachdenkt, so zumin-
dest Ricceurs Rat wiahrend der hermeneutischen Phase, eher den Exe-
geten als den Theologen zum Gesprichspartner wihlen soll.*!

3 Vgl. auch V. Hoffmann, »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutike, in:
P. Ricceur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber
die Religion, Freiburg 2008, S. 119-141.

P. Ricceur, »Gott nennen, in: Gott nennen, Hg. B. Casper, Freiburg 1981, S. 45—
79, hier S. 59.

P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbol, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse, S. 315-353, hier S. 332. Vgl. auch den Einwand Ricceurs ge-
gen Karl Rahner: »Theologen gehen, vielleicht, zu schnell zu theologischen Aus-
sagen {iber und verweilen nicht lange genug auf dem Niveau des vortheologischen
Diskurses, wie zum Beispiel auf den Erzihlungen [...]. Ich frage mich, ob es nicht
eine ungliickliche Wendung der Ereignisse fiir die Theologie des dreizehnten Jahr-
hunderts war, dass sie ihre Beziehungen mit der biblischen Theologie abbrach, um
die quaestio ohne die lectio auszuarbeiten, die sWissenschaft< der Theologie au-
Berhalb der Arbeit der >Interpretation< der Schriften«. P. Ricoeur, » Response« to
Karl Rahner’s Lecture: On the Incomprehensibility of God«, in: Celebrating the

40

4

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Wenn Ricoeur ausgehend von seiner philosophischen Herme-
neutik die Bedeutung der Frage nach dem Autor fiir das Verstehen
biblischer Texte relativiert und die Analyse der Sache des Textes in
den Vordergrund stellt, folgt daraus die Korrektur eines Offen-
barungsverstindnisses, das von einem zu engen Begriff der Inspira-
tion ausgeht: »Indem ich so die hermeneutische Achse meiner
Betrachtung auf die »Sache« des Textes richte, erkenne ich die Vergeb-
lichkeit einer Untersuchung, [...] die Gott als die Stimme hinter der
erzahlenden oder prophetischen Stimme zu identifizieren suchte. Ich
weifs wohl, dass eine lange Tradition die Offenbarung mit der Inspi-
ration im Sinne einer Einfliisterung des Sinnes identifizierte; doch
sie wiirde aus Gott eine Art Ur-Autor des Textes, von dem der Glaube
sich belehren lisst, machen.«*

Um dem »Kurzschluss« des Prophetischen nicht zu verfallen®,
ist es nach Ricceur sinnvoll, die Eigenheiten des narrativen Genus zu
beriicksichtigen, bei dem es vor allem auf die »erzihlten Dinge« an-
kommt und weniger auf die Person des Erzahlers.** Das erinnernde
Erzihlen als »der grundlegende Typ theologischer Arbeit in Israel«*
kann Ricceurs Uberzeugung nach sogar in gewisser Weise als die ent-
scheidende theologische Erkenntnisform aufgefasst werden.* Weil
die »Spur Gottes« vor dem Wort in der Geschichte ist¥, weil Gott
selbst im Wesentlichen als der Handelnde einer Geschichte der Be-
freiung und nicht etwa als ein unbewegter Beweger des Kosmos ver-
standen wird, musste »er an die Erzihlform gebunden werden«*. Es
sei jedoch an dieser Stelle auch daran erinnert, dass sich Ricceur an-
gesichts einer »narrativen Theologie« skeptisch zeigte. Genauso wie

Medieval Heritage. A Colloque on the Thought of Aquinas and Bonaventure, Hg.
D. Tracy, Supplement zu The Journal of Religion 58 (1978), S.126-131, hier
S.129.

42 P Ricceur, »Gott nennenc, S. 52 f.

4 P. Ricceur, »Expérience et langage dans le discours religieux«, in: Phénomenologie
et Théologie, Hg. J.-F. Courtine, Paris 1992, S. 15-39, hier S. 30.

4 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarunge, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008,
S. 41-83, hier S. 45 ff.

45 P. Ricceur, »Uber die Exegese von Gen 1,1-2,4a, in: Exegese im Methodenkon-
flikt. Zwischen Geschichte und Struktur, Hg. X.-L. Dufour, Miinchen 1973, S. 47—
67, hier S. 48.

46 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 60.

47 Ebd.

48 P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 38.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

21


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Stefan Orth

gegen die Hypostasierung des prophetischen Offenbarungsverstind-
nisses spricht sich Ricceur aufgrund der faktischen innerbiblischen
Pluralitdt der Gattungen gegen Ansitze aus, die bei der theologischen
Theoriebildung ausschliefllich das Narrative beachten.

Aus der Bedeutung der Welt der Texte leitet sich weiter Ricceurs
Pladoyer fiir eine Deutung der Bibel ab, die synchron vorgehende
exegetische Methoden — auch strukturalistischer Herkunft — stirker
mit einbezieht. Ricoeur spricht sich fiir eine Relativierung der Bedeu-
tung der historisch-kritischen Exegese aus, wie sie sich auch innerhalb
der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
als Methode der Bibelauslegung durchgesetzt hat. Ricceur lehnt die
historisch-kritische Methode als solche nicht ab. Weil »die Texte, die
wir lesen, im Letzten nicht Texte iiber Texte sind, sondern Texte iiber
Zeugnisse, die ihrerseits Ereignisse meinen«*, darf der historisch-
kritische Ansatz nicht vollstindig verworfen werden. Andererseits
zeigt Ricoeur jedoch auch die Schwichen des historisch-kritischen Zu-
gangs zur Welt der Bibel auf. Thm gelinge es zumeist nicht, die fiir ein
Verstehen unabdingbaren Beziige der einzelnen Texte und Textfrag-
mente zueinander herauszuarbeiten. Der »Pulverisierung des Tex-
tes«, deren Ergebnis Fragmente sind, die als solche zu keiner Zeit ge-
lesen noch je gehort wurden, wird die Aufgabe entgegengesetzt,
»besser zu verstehen«, warum ein bestimmter Text kanonisiert wur-
de, indem man den Sinn dieses Textes, der einen Anfang und ein Ende
hat, untersucht und auslegt. Gerade die relative Unabhéngigkeit des
Textes von seinem Autor ermdglicht es nach Ricceur, auch innerhalb
der biblischen Exegese literaturwissenschaftliche Methoden zu ver-
wenden und zum Beispiel die Erzahlstruktur eines ganzen Evangeli-
ums damit zu untersuchen. Auch diese Methoden freilich diirfen
nicht absolut gesetzt werden, weil sie wie alle anderen auch an be-
stimmte Hintergrundtheorien mit der ihnen eigenen Axiomatik ge-
bunden sind und jeweils nur dasjenige erkliren konnen, »was dieser
methodologische Filter durchldsst«.’® Vor diesem Hintergrund und
mit dem Hinweis auf die Pluralitit der Wirklichkeit pladiert Ricceur
fiir eine Pluralitit der exegetischen Methoden.

Mit deren Hilfe gelingt es nach Ricceur, die Welt der Bibel an-
gemessen zu deuten, deren letzter Horizont Gott und dessen fiir den

4 P. Ricceur, »Skizze einer abschliefenden Zusammenfassungg, in: Exegese im Me-
thodenkonflikt, S. 188-199, hier S. 194.
50 Ebd., S. 189.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Menschen so bedeutsame »Logik der Uberfiille« ist. Das theologisch
Entscheidende ereignet sich ihm zufolge in religiosen Texten erst,
wenn mit der allgemeinen Offenbarungsfunktion der poetischen
Sprache die Nennung Gottes verbunden wird.>' Die herausragende
Stellung des Wortes besteht schliefSlich darin, dass es ihm gelingt,
»einen Horizont zu eroffnen, der sich dem Abschluss der Rede ent-
zieht«.%?

Ricoeur liegt am referentiellen Bezug zur Wirklichkeit der bib-
lischen Texte und versucht auf diese Weise deren Wahrheitsansprii-
che zu explizieren. Vor allem die Gattung der Gleichnisse, die Jesus
erzahlt, zielt mit ihrer Losung der Krisen, die sie zuvor selbst narrativ
inszeniert haben, Ricceurs Uberzeugung nach »indirekt die Herr-
schaft Gottes« an. Mit diesem Begriff wird eine Wirklichkeit behaup-
tet, die dem Menschen ein »neues Sein« verheif3t.>® Die wesentliche
»Funktion« der religiosen Rede ist es in diesem Zusammenhang, »den
von uns angestrebten Entwurf einer Ganzheit unserer Existenz« zu
durchkreuzen und auf Groferes hin zu 6ffnen. In den Texten, die Gott
nennen, geht es Ricceurs Uberzeugung nach letztendlich um eine sol-
che poetisch beschriebene »Wirklichkeit des Moglichen«.

Vor allem diese Uberlegungen, denen es um die Vermittlung der
Wirklichkeit Gottes mit der Vorstellungskraft der Menschen geht,
haben Ricoeur Kritik von einer Reihe von Theologen in den USA ein-
gebracht. Weil Ricceur — in gewisser Weise fundamentaltheologisch —
die Bedingungen der Moglichkeit eines Verstehens der Offenbarung
zu erhellen versucht, wird Ricceur vorgeworfen, die Fehler der Lehre
der analogia entis, innerhalb derer zu rasch von den weltlichen Ge-
gebenheiten auf Gottes Wesen geschlossen wird, in einer literatur-
wissenschaftlichen Spielart zu wiederholen.>* Gerade die Erhebung
von universalen Geltungsanspriichen ist dabei strittig.® Die Theo-
logie, so wird argumentiert, stelle ein gegeniiber jeder Philosophie

51 Vgl. P. Riceeur, »Gott nennenc, S. 57, 74.

P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42.

Alle nicht nachgewiesenen Zitate dieses Absatzes finden sich in ebd., S. 40f.

Vgl. K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricceur. A Study

in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990, S. 181.

55 Vgl. H. W. Frei, The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nine-
teenth Century Biblical Narrative, New Haven 1974; G. Lindbeck, Christliche
Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeit-
alter, Giitersloh 1994.

[PV
PO

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

23


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Stefan Orth

vollkommen selbstindiges Bezugssystem dar.®® Ausdriicklich wird
abgelehnt, »theologische Anspriiche auf allgemeine, philosophische
Fundamente zu >griindens, die die Sache des Christlichen >kontrollie-
ren«.” Konkret gegen Ricceur wenden diese Theologen ein, dass es
unangemessen sei, einer theologischen Hermeneutik eine allgemeine
philosophische Hermeneutik voranzustellen — wie sie auch grund-
sitzlich jede allgemeine Theorie der religiosen Erfahrung ablehnen,
weil sich die Theologie auf diese Weise von ihr eigentlich fremden,
weil nicht aus der Offenbarung selbst entwickelten, Denkschemata
bestimmen liefe.*

Andere Kommentatoren, ebenfalls des angelsichsischen Rau-
mes, haben umgekehrt die Frage aufgeworfen, ob Ricceur in seiner
hermeneutischen Phase nicht alles in allem zu stark das Element der
Fiktion betone und auf diese Weise das Moment der Historizitit Jesu
von Nazareth ignoriere. Ausgehend von den Thesen der theologi-
schen Texthermeneutik, den Uberlegungen zur religiosen als einer
dichterischen Sprache und den Interpretationen der Gleichnisse als
Metaphern ist dieser Einwand durchaus nachvollziehbar. Wie unter-
scheidet Ricceur die Geschichten iiber die historische Gestalt Jesus
von Nazareth von »Phantasien, Utopien und Illusionen«?% Reicht
es aus, den Wirklichkeitsbezug der biblischen Texte vor allem mit
Uberlegungen zur ontologischen Vehemenz poetischer Texte zu be-
stimmen?

Tatsdchlich hat sich hier im Ricceurschen Werk eine Schieflage
aufgrund der Fixierung auf bestimmte Themen und Axiome in der
hermeneutischen Phase ergeben, deren kontinuierliche Korrektur
Ricoeur am Ende jedoch selbst in Angriff genommen hat: Nach dem
spiten, im engeren Sinne theologischen Artikel »D'un testament a
I'autre« hat sich der Gott Jesu mit dem Menschen Jesus von Nazareth
in einer solchen Weise identifiziert, »dass sich die metaphorische und
dialektische Selbstauslegung, die Gott in sich ist, historisch realisiert
hat«.® Ricoeurs Poetik des Glaubens, die in dieser Phase im Mittel-
punkt steht, wird auf diese Weise auch entsprechend geerdet.

56 Vgl. M. 1. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricceur, and the New Yale Theol-
ogy, Macon 1990, S. XIV.

57 Ebd., S. 97.

58 Ebd., S. 97f.

39 K.J. Vanhoozer, Biblical Narrative, S. 278.

60 P, Ricceur, »D’un testament a l’autre«, Lectures 3, S. 355-366, hier S. 362.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

Aus der zwischenzeitlichen Zuriickhaltung Ricceurs, sich in seinen
Hauptwerken zum Verhaltnis von Philosophie und Theologie expli-
zit zu duflern, resultierte ein vergleichsweise unvermitteltes Neben-
einander seiner philosophischen Arbeit und seiner Beschiftigung mit
biblischen Texten, wie es fiir die hermeneutische Phase kennzeich-
nend war. Diese Zuriickhaltung bestimmt noch die Argumentation
des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer. Hat Ricoeur aber, so ist
zu fragen, seinen urspriinglichen Ansatz beim Willen, der von Un-
willentlichem durchzogen ist, faktisch schuldig werden kann und sich
nach Rechtfertigung sehnt, ganz aufgegeben, und sein urspriinglich
religionsphilosophisch akzentuiertes Anliegen vollstindig in seine
bibelhermeneutischen Thesen transformiert? Sind seine Ausfithrun-
gen zum Leser, dessen Einbildungskraft angesichts der biblischen
Texte zu einer Umkehr gelangt, die die Voraussetzung fiir jede kon-
krete metanoia ist, die einzigen Spuren des urspriinglichen An-
satzes?

Erst im Spatwerk wendet sich Ricceur aufs Neue einer Verhalt-
nisbestimmung von Philosophie und Theologie zu, die er im Wesent-
lichen anhand der Beziehung zwischen Ethik und Religion artikuliert,
nachdem er von der Beschaftigung mit Texten tiber seine Auseinan-
dersetzung mit dem Handlungsbegriff in Das Selbst als ein Anderer
wieder zu ethischen Fragestellungen gelangt war.5! Viele vor allem im
Kontext der Arbeiten an Das Selbst als ein Anderer publizierten Ar-
tikel versuchen in diesem Sinne eine Verhiltnisbestimmung von Phi-
losophie und Theologie iiber die bisherigen Thesen hinaus.

Die Aufgabe der Religion ist es, so die Grundthese Ricceurs im
Anschluss an Kants Religionsschrift, die Freiheit, die Kants Moral-
lehre (wie jede andere Philosophie) nicht garantieren kann, je neu
wiederherzustellen.®? Ethik und Religion erweisen sich dadurch er-
neut wesentlich aufeinander bezogen, ohne dass Religion auf Ethik
reduziert werden diirfte. Weder soll nach Ricceur geleugnet werden,

61 Vgl. auch V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricceurs
»Das Selbst als ein Anderer< und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theo-
logie und Philosophie 75 (2000) S. 206-225.

€2 Vgl. P. Ricceur, »Die Anklage entmythisierenc, S. 227.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

25


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Stefan Orth

dass die wiederhergestellte menschliche Handlungsmichtigkeit eine
Gabe ist, noch, dass sich diese nur symbolisch vermittelt. Ricoeur hilt
daran fest, dass es einen Zugang zu dieser symbolisch strukturierten
Okonomie der Gabe nur von der Lektiire derjenigen Zeugnisse her
gibt, die faktisch vorliegen. Die Theologie ist aus diesem Grund Ri-
cceur zufolge wesentlich auf die Hermeneutik angewiesen. Die gott-
liche Logik der Uberfiille, wie sie sich in Symbolen, Metaphern und
Erzihlungen vermittelt, ist als ein Sinnangebot interpretierbar, das
aufgrund seines menschlich nicht fassbaren UbermafSes nie begriin-
det werden konne. Die Leistung der Philosophie kann in den Augen
Ricoeurs nur darin bestehen, die Verstehensvoraussetzungen fiir die-
se Okonomie der Gabe zu kliren, damit diese nicht das ganz Andere
und in diesem Sinne Fremde fiir den Menschen bleiben muss.

Um diese Thesen zu erldutern, sei an dieser Stelle noch einmal
an die theologischen Implikationen des Frithwerks erinnert. Grund-
legend war die Einsicht, dass dem menschlichen Bewusstsein kein di-
rekter Zugang zu dem moglich ist, was Ricceur die »befreite Freiheit«
nennt. Ricceur gestand seinerzeit bereits ein, dass die Poetik des Wil-
lens fundamental auf diejenigen Zeichen der Hoffnung angewiesen
sei, die die ersehnte Befreiung antizipierend symbolisieren.

Gerade im Gegensatz zu einer vollstindigen Trennung von Phi-
losophie und Theologie niherte er den philosophischen Diskurs im
strengen Sinne dem »eigentlich religiosen Diskurs« deshalb in einem
»Diskurs der Hoffnung« an.®* Schon in seinem Artikel »Die Freiheit
im Licht der Hoffnung« ist fiir ihn zentral, dass die Ordnung des
Religiésen nur dann verstanden werden kann, wenn man sie als Ge-
gebene, als eine Gabe auffasst. Die Ordnung der Gabe, deren Begriff
nicht von ungefdhr an die in der biblischen Hermeneutik Ricceurs
zentrale Logik der Uberfiille (vgl. Joh 10,10) erinnert, ist dabei nicht
etwas rein Zukiinftiges. Ein genaueres Verstindnis kann nach Ricceur
jetzt schon ausgebildet werden, wenn man die Zeichen der Hoffnung
interpretiert, die von jenem »praktischen Verlangen nach Totalitdt«
hier und heute hervorgebracht werden und Riickschliisse auf die erst
eschatologisch realisierte Ordnung des Religiosen zulassen. Diese
Zeichen der Hoffnung lassen sich Ricceurs Ansicht nach einerseits
in denjenigen poetischen Vorstellungen entdecken, die — wie Utopien

3 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse,
S. 266-283, hier S. 279.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

—eine »Disposition des Seins zum radikal Neuen« anzielen® und »ei-
ne ethische und politische Reflexion in dem MafSe nihren, als sie die
Vorwegnahme einer befreiten und wiedererweckten Humanitit«
imaginieren.®® Andererseits sind sie auch in denjenigen Lebenswirk-
lichkeiten zu finden, in denen »im Alltag, in der Arbeit und in der
Freizeit, in der Politik und in der Weltgeschichte« eine »Logik des
Uberschusses« bereits am Werk ist und lediglich »entziffert« werden
muss.% Als »Zeichen des Anrufs« sind sie zwar nur geschichtlich ge-
geben, verweisen aber doch auf »das andere jeder Geschichte«.”

Ricceur gelingt es auf diese Weise, die anthropologischen Struk-
turen freizulegen, aufgrund derer die Zeichen der Hoffnung, die der
Glaubige und der Theologe unter anderem in den biblischen Schrif-
ten entdeckt, verstanden werden konnen: Die symbolisch strukturier-
te, in ihrer Vollendung noch ausstehende und deshalb jetzt nur zu
erhoffende Okonomie der Gabe ist aus einer philosophischen Sicht
als eine Antwort auf das die Freiheit gefihrdende, in einem weiten
Sinne zu verstehende Bose aufzufassen.

Das schliefdt am Ende auch eine umfassendere Berticksichtigung
des Leidens ein. Wie Ricceur in den neunziger Jahren mehrfach be-
tont hat, bleibt die Theodizeefrage fiir ihn eine der entscheidenden —
weil uniiberwindbaren — Herausforderungen fiir den glaubigen Men-
schen. Vehement besteht er allerdings darauf, dieser Herausforde-
rung des Denkens standzuhalten.®® Aus diesem »Ratsel« sollte im-
merhin eine » Aporie« werden, die die Miithen des Denkens auf sich
genommen hat® — ohne dass Ricceur eine »logische Koharenz« an-
zielen wollte, die mit ihrem Anspruch auf »Nicht-Widerspriichlich-
keit und systematischer Ganzheit« angesichts dieser Frage scheitern
muss.”” Wie friiher schon heif3t es: In einer ethisch-praktischen Per-
spektive »ist das Bose zuerst dasjenige, das nicht sein darf, aber das
bekampft werden muss«.”" Auch aus einer dezidiert theologischen
Perspektive sollte man, anstatt »Gott anzuklagen, oder tiber einen

64 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnungg, S. 206.
65 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 77.
66 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, S. 280.
7 P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (II)«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 196-216, hier S. 215.
68 P Ricceur, »Le mal, in: Lectures 3, S. 211-233, hier S. 211.
6 Ebd., S.229.
0 Ebd., S.211.
1 Ebd., S. 229.

-

~

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

27


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Stefan Orth

didmonischen Ursprung des Bosen in Gott selbst zu spekulieren, sich
darum bemiihen, noch wirksamer »ethisch und politisch gegen das
Bose« vorzugehen.”?

An dieser Aufgabenstellung kniipfen schliefSlich eine Reihe spa-
terer Aufsitze und dann vor allem das grofSe Werk Geddchtnis, Ge-
schichte, Vergessen an, die den Begriff der » Vergebung« als eine nicht
nur »iiber-juristische« sondern sogar »tiber-ethische« Kategorie auf-
greifen.” SchlieSlich ist als letzte Monographie der Band Wege der
Anerkennung’ erschienen, in dem diese Zielvorstellungen als um-
fassendes Anerkennungsgeschehen diskutiert werden. Beide Werke
markieren den Fluchtpunkt des Verhiltnisses von Religion und Ethik
beziehungsweise Politik innerhalb der Konzeption Ricceurs, von dem
her der Mensch angesichts des Bosen wie des Leids neue Hoffnung zu
schopfen vermag.

Mit Akten der Vergebung, die scharf gegen das Vergessen ab-
gegrenzt werden, entspricht das herausgeforderte Selbst angesichts
des faktischen Bosen der Logik der Uberfiille: Als eine Tat jenseits
ethisch-moralischer Normen ist die »tiber-ethische« Vergebung nach
Ricceur nur aufgrund der Anerkennung einer Okonomie der Gabe zu
leisten. Dass die Vergebung letztlich tatsdchlich eine Gegenseitigkeit
im Sinne von Kants Vorstellung eines »ewigen Friedens« anzielt, halt
Ricoeur denjenigen Kritikern entgegen, die in jeder Gabe, jedem Op-
fer nur einen heimlichen Zwang zur Erwiderung beziehungsweise
zur Anerkennung sehen.

Auf diese Weise findet sich auch im Spitwerk Ricceurs der uto-
pische Ausblick auf eine erst im Eschaton zu erwartende Fiille
menschlicher Freiheit, die heute schon von jedem Akt der Vergebung
und in jedem Anerkennungsgeschehen zumindest symbolisch vor-
weggenommen werden kann. Gibe es ein besseres Indiz fiir die The-
se, dass der Philosoph Ricceur der Theologie viel zu sagen hat?

72 Ebd., S. 230.

73 P. Ricceur, »Sanction, réhabilitation, pardone, in: Le Juste, S.193-208, hier
S.206f.

74 P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurt 2006.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht!?

Paul Ricceurs Relecture der Religionskritik

Jiirgen Werbick

Was ist wirklich dahinter: hinter religiésen Praktiken und Lehren,
deren Text-Oberfliche oder Handlungs-Vordergrund nicht in die Ge-
genwart passen und jeder Rationalitit entbehren? Was steckt dahin-
ter, wenn Menschen an solchen Praktiken und Lehren festhalten und
sich nicht aufklaren lassen wollen von den so verniinftigen Argu-
menten, die die religiosen Optionen lidngst als weit unter dem Niveau
gegenwirtiger verniinftiger Selbstverstindigung erwiesen haben?

Entlarvung

In den einflussreichen religionskritischen Konzepten des 19. und
20. Jahrhunderts spricht die Ungeduld mit. Immer noch muss man
sich mit der Religion aufhalten, obwohl sich lingst herausgestellt
hat, dass sie intellektuell nicht satisfaktionsfihig ist. Ludwig Feuer-
bach hatte doch hinlénglich nachgewiesen, was die Religion eigent-
lich ist, hatte die Wahrheit der religiosen Grundbegriffe klar und ein-
deutig identifiziert. Er hatte dem Christentum — fiir alle sichtbar — die
Maske heruntergerissen und es endgiiltig entlarvt. Man miisste nur
hinschauen, was da zum Vorschein kam. Ungeduld mindestens, auch
intellektuelle Emporung ist im Spiel, wenn Karl Marx Ende Januar
des Jahres 1842 den unverdrossen Religiosen und den Theologen die-
se Sitze entgegenschleudert: »Oh schamt euch, ihr Christen, ihr vor-
nehmen und gemeinen, gelehrten und ungelehrten Christen, dass ein
Antichrist euch das Wesen des Christentums in seiner wahren und
unverhiillten Gestalt zeigen musste!! Und euch, ihr spekulativen

1 Gemeint ist hier natiirlich Feuerbachs Wesen des Christentums, das im Sommer
1841 in der ersten Auflage erschienen war.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

29


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Jurgen Werbick

Theologen und Philosophen, rate ich: macht euch frei von den Be-
griffen und Vorurteilen der bisherigen spekulativen Philosophie,
wenn ihr anders zu den Dingen, wie sie sind, d. h. zur Wahrheit kom-
men wollt. Und es gibt keinen andern Weg fiir euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Purga-
torium der Gegenwart.«?

Die »Dinge, wie sie sind, liegen zutage; die »Wahrheit« ist ans
Licht gekommen. Jetzt kann man sie den Verstockten eigentlich nur
immer wieder einhammern. Friedrich Nietzsche, der Philosoph mit
dem Hammer?, wird nicht miide dabei. Noch nie hat eine Religion —
so sein Befund, mit dem er den Feuerbachschen noch iibertrumpft —
»weder mittelbar, noch unmittelbar, weder als Dogma, noch als
Gleichnis, eine Wahrheit enthalten. Denn aus der Angst und dem
Bediirfnis ist eine jede geboren, auf Irrgédngen der Vernunft hat sie
sich in’s Dasein geschlichen«*. Mit der genealogischen Methode, die
Religion aus den falschen Bediirfnissen herleitet, deren Befriedigung
sie verspricht, sind die Irrginge ans Licht gekommen, zu denen die
Vernunft durch Religion verfithrt wurde — in die Menschen durch
Religion hinein-verlockt wurden. Mit seinen Denkgenossen aber
darf Nietzsche sagen: »Wir haben das Gliick entdeckt, wir wissen
den Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des La-
byrinths.«® Der Ausweg aus dem Labyrinth der Religion ist der Weg
aus der schwiilen Selbstbehiitung ins Kalte und Freie, in die klare
Hohen-Luft, in der man zur Hirte gegen sich selbst genotigt ist: die
Dinge zu sehen, wie sie sind; sie nicht mit Traumbildern zu iiber-
malen oder weichzuzeichnen.

Wer sich hinaus wagt, der Held des offenen und freien Blicks,
sicht den Menschen als blofles Naturwesen; er sieht in thm wie in
der Natur insgesamt nichts anderes als Willen-zur-Macht-Ereignisse.
Und auch in der Religion sieht er den Willen zur Macht am Werk,

2 K. Marx, »Luther als Schiedsrichter zwischen Strauf3 und Feuerbach, in: K. Marx
und E Engels, Werke, Band 1, Berlin 1970, S. 26 £., hier S. 27.
Vgl. F Nietzsche, »Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer phi-
losophiert, in: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Hg. G. Colli und
M. Montinari, Band 6, Miinchen 1980, S. 55-161, den Titel selbst (S.55) und
den Verweis auf »Also sprach Zarathustra«: »Der Hammer redet« (S. 161).
4 F. Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 110«, in: Siamt-
liche Werke, Band 2, S. 110.
5 F. Nietzsche, »Der Antichrist, Aphorismus 1«, in: Samtliche Werke, Band 6,
S. 169.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

wenn auch auf Abwegen und Irrwegen. Um die Radikalisierung des
Feuerbachschen Nichts als muss es gehen, um die Erniichterung zum
klaren, unverstellten Blick; darum, den Menschen »zuriick(zu)iiber-
setzen in die Natur; iiber die vielen eitlen und schwirmerischen Deu-
tungen und Nebensinne Herr zu werden, welche bisher tiber jenen
ewigen Grundtext homo natura gekritzelt und gemalt wurden«. Da-
rum geht es: zu »machen, dass der Mensch fiirderhin vor dem Men-
schen steht, wie er heute schon, hart geworden in der Zucht der Wis-
senschaft, vor der anderen Natur steht«.6

Nietzsche hat viele Jiinger bekommen, die von threm Meister
nichts mehr wissen, ihm umso entschiedener nachfolgen in der
selbstbewussten Hirte, mit der sie die naturalistische Erniichterung
einfordern: den freien, »vorurteilslos-unverstellten« Blick auf das,
was ist. Homo natura — und sonst nichts; das ist er, der Mensch, in
Wahrheit: ein Schaltkreis von Schaltkreisen, hoch differenziert, erst
anfanghaft verstanden; aber doch so weit verstanden, dass seine »in-
nere« Erlebniswelt, in der er sich als frei, als wertschitzend und mit
einer Hoffnung auf Anerkennung unterwegs weif3, als blofs hormon-
induzierte oder sonstwie erklarbare Epiphinomene durchschaut wer-
den konnen.

Das Nietzsche-Pathos des freien Blicks’, das die Religion als »ei-
ne Krankheit des Auges« oder als ressentimentgeladenes Schielen
hinter beziehungsweise unter sich lasst?, ist von jedem Selbstzweifel
unberiihrt, so sehr man sich als Experten des Zweifels und des Miss-
trauens® stilisiert. »Meister des Verdachts« sind sie darin, dass sie
den Verdacht kultivieren und ihn so stark machen wollen, dass man
ihm die definitive Entlarvung des Bezweifelten abnimmt. Was kann
es bedeuten, bei ihnen gleichwohl in die »Schule des Zweifels« zu
gehen, wie Paul Ricceur es den Philosophen und mit ihnen auch der

¢ F Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bése, Aphorismus 230«, in: Samtliche Werke,
Band 5, S. 169.

Vgl. etwa die Verse aus: F. Nietzsche, »Die fréhliche Wissenschaft, >Scherz, List
und Rache.« Vorspiel in deutschen Reimen, in: Simtliche Werke, Band 3, S. 359:
»Nun, Wandrer gilt’s! Nun blicke kalt und klar!/Verloren bist du, glaubst du —an
Gefahr.«

Vgl. E Nietzsche, »Der Fall Wagner, Epiloge, in: Samtliche Werke, Band 6, S. 51
beziehungsweise »Genealogie der Moral I, Aphorismus 10«, in: Samtliche Werke,
Band 5, S. 272.

Vgl. Nietzsches emblematisch zugespitzte Sentenz: »So viel Misstrauen, so viel
Philosophie«. E. Nietzsche, »Die frohliche Wissenschaft, Aphorismus 346«, S. 580.

~

o«

©

Poetik des Glaubens A~ 31

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Jurgen Werbick

Theologie anempfiehlt?'® Hiefle das, ihr Jiinger zu werden und sich
mit ihrem Entlarvungspathos zu identifizieren?

Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels

Bei den »Meistern des Verdachts« in die Schule zu gehen, kann nach
Ricoeur nicht heiflen, dem Verdacht einfach Recht zu geben und an
die Stelle der Glaubens-Gewissheit die Unglaubens-Gewissheit zu
setzen, die sich mit der kritischen Entlarvung dessen, was der Glaube
eigentlich ist, ihrer tiberlegenen Position hinreichend vergewissert
hitte. Wo der Zweifel zur negativen Gewissheit wurde, ist er nicht
mehr Zweifel; wo der Verdacht sich definitiv bestitigt hitte, wire er
nicht mehr nur Verdacht. Wenn vom Zweifel und vom Verdacht die
Rede ist, so steht eben noch nicht fest, ob, inwiefern und inwieweit
das Verdichtigte oder Bezweifelte dem Verdacht standhilt und sich
gegen den Zweifel behauptet. Die Religionskritik erweckt freilich den
Hyper-Verdacht, ihr eigener Verdacht miisse der Anfang der Wider-
legung sein, und so sei es nur eine Frage der Zeit, bis gegen ihn und
seine Entlarvungs-Gewissheit kein Kraut mehr gewachsen ist. Wer
mit so guten Griinden am Glauben zu zweifeln beginnt, der wird
nie zum Glauben zuriickfinden kénnen; Glaubensiiberzeugungen,
die erst einmal vor den Gerichtshof der Vernunft gezogen und den
investigativen Nachfragen der Anwilte der Vernunft ausgesetzt sind,
konnen nicht mehr davon kommen. In diesem Prozess wird immer
wieder nur dies geschehen: Der klare und freie, vorurteilslose Blick
der Richterin Vernunft durchschaut, was die Religion verbirgt oder
gar absichtsvoll verschleiert. Der Indizienprozess mag vielleicht nicht
zu einer hundertprozentigen Sicherheit in der Begriindung des Ur-
teils fithren; die Glaubenden werden ihre Illusion nicht eingestehen,
sie werden nicht gestehen. Aber die Beweisliicke ist so marginal, dass
sie der Rede nicht mehr wert ist. Wenn man — so Nietzsche — die
»allerschlechtesten Methoden der Erkenntnis« aufgedeckt hat, die
»das Fundament aller vorhandenen Religionen und Metaphysiken«

10 Vgl. P.Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Franfurt 1974,
S. 41ff, 45ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

gelegt haben, so »hat man sie widerlegt.« Sie sind damit zwar — wie
Nietzsche einraumt — nicht vollig unmoglich geworden; es bleibt im-
mer noch eine Rest-Mdoglichkeit tibrig. Aber »mit ihr kann man gar
Nichts anfangen, geschweige denn, dass man Gliick, Heil und Leben
von den Spinnenfiden einer solchen Moglichkeit abhéingen lassen
diirfte.«

Woher kommt es, dass sich die Vertreter der Anklage ihrer Sa-
che so sicher sind und sie gar nicht mehr daran zweifeln, dass die
angeklagte Religion oder »Metaphysik« ihres illusiondren Charak-
ters tiberfiihrt ist? Die Anklage présentiert die Fakten, so wie sie sind;
sie hat die Tatsachen auf ihrer Seite: den endlich offen gelegten Ur-
sprung der Religionen und Metaphysiken aus Angst und illusionérer
Hoffnung. Contra factum non valet fidem. Nichts anderes ist die Re-
ligion als die anhand dieser Fakten als solche tiberfiihrte Illusion. Wa-
rum verschlief$t sich die Kritik der Moglichkeit, dass Religion doch
noch etwas ganz anderes ist, dass in ihr doch noch ganz anderes auf-
scheint? Weil diese Mdoglichkeit eine ganz leere Moglichkeit ist, so
Nietzsche, von der man »gar Nichts aussagen (konnte) als ein An-
derssein, ein uns unzugingliches, unbegreifliches Anderssein«'2.
Aber weshalb sollte gerade dies zweifelsfrei ausgemacht sein? Ver-
mag dieses »ganz Andere« sich denn nicht womdéglich selbst zu zei-
gen und zuginglich zu machen, ja begreiflich zu machen, so dass man
seine Spur aufnehmen und seiner Wirklichkeit in dieser Welt inne-
werden kann? Das Christentum spricht jedenfalls von dieser Mog-
lichkeit.

In die Schule des Zweifels zu gehen hiefle, noch am Zweifel
zweifeln zu lernen und auch der Hermeneutik des Verdachts mit
dem Verdacht zu begegnen, sie immunisiere sich von vornherein ge-
gen das, was sie nicht zur Kenntnis nehmen will. Der Zweifel will den
Glauben besiegen, da er ihn angesichts nicht mehr zu leugnender
Tatsachen der Tduschung tiberfithrt. Der Glaube mochte den Zweifel
besiegen, ihn angesichts seiner Gottes-Gewissheit gegenstandslos
machen. Aber solche Siege sind nicht zu erringen und man kénnte
sich ihrer nur rithmen, wenn man sich iiber die Reichweite und Un-
widersprechlichkeit der eigenen Vergewisserungen tauschte.

So wiire argumentative Abriistung angesagt. Sie kann man in

" F Nietzsche, »Menschliches, Allzumenschliches I, Aphorismus 9«, in: Samtliche
Werke, Band 2, S. 29.
12 Ebd.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

33


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Jurgen Werbick

der Schule des Zweifels lernen. Wenn man gar iiber die Abriistung
hinaus zur »Entfeindung« zwischen Zweifel und Glauben kiime, so
konnte es auch noch dazu kommen, dass der Glaube sich auf den
Zweifel und der Zweifel auf den Glauben angewiesen begreift. Aber
wire das zu viel des schiedlich-friedlichen Nebeneinanders? Um ein
Nebeneinander diirfte es gar nicht gehen, sondern um das hochst
konfliktreiche Ineinander. Der Zweifel muss — so die hier zu diskutie-
rende Perspektive — im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.
Und der Zweifel miisste sein Werk ebenfalls um des rechten Glau-
bens willen tun, wenn er sich nicht von vornherein als ein Werk der
Verzweiflung verstehen will. 2

Der Konflikt der Interpretationen

Paul Ricceur hat ein Konzept angeboten, das diesem Ineinander von
Glaube und Zweifel eine hermeneutische Tiefenschirfe gibt: das
Konzept eines Konflikts der Interpretationen, der sich nicht mehr
von einer Position auerhalb dieses Konflikts entschérfen oder 16sen
lasst, der vielmehr im hermeneutischen Prozess immer wieder neu
auszutragen ist. Die reduktiven Hermeneutiken des Verdachts und
die Hermeneutiken, denen es um »Wiederherstellung« (oder Ein-
sammlung) des Sinns geht', sind aufeinander angewiesen und miis-
sen sich aneinander abarbeiten, damit sich der Zugang zu einer Wirk-
lichkeit 6ffnen kann, die mehr und anderes sein konnte als Projektion
oder Ausgeburt der Angst.

Reduktive Hermeneutiken wollen den Dynamiken des Wun-
sches, der Angst und der Macht in ihrer wechselseitigen Verschrin-
kung auf die Spur kommen, um ideologiekritisch zu entschleiern,
was »dahinter steckt«. Die bewusste Intention religioser Vollziige er-

13 Das Lob des Zweifels kann deshalb nicht ohne die Mahnung bleiben:
»Freilich, wenn ihr den Zweifel lobt
So lobt nicht
Das Zweifeln, das ein Verzweifeln ist!«
B. Brecht, Lob des Zweifels, in: Gesammelte Gedichte, Frankfurt 1976, S. 626—
628, hier S. 628.
4 Vgl. P. Riceeur, Die Interpretation, S. 41f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

weist sich als von diesen Dynamiken tiberformt oder gar erst hervor-
gebracht. Macht man mit der Reduktion radikal Ernst, so billigt man
der bewussten Intention tatsichlich nur noch den Status eines bloSen
Epiphinomens oder Symptoms zu. Der intentionale »Gegen-
stands«-Bezug des Glaubens wird als Illusion entlarvt. Die entmysti-
fizierende Entschleierung religioser Vollziige lasst »dahinter« die
Okonomie des Wunsches, der Angst und/oder der Macht als die ei-
gentliche Triebkraft — als das An sich — sichtbar werden. Und sie hat
nichts weiter im Sinn; es sei denn, sie misstraut auch noch diesem
Befund und ist von dem Zweifel umgetrieben, ob sie mit ihrer Ent-
larvungshermeneutik dem Entlarvten tatsichlich gerecht wird. Wiir-
de sie sich diesem Zweifel stellen, so miisste sie ihre Entlarvungs-
dynamik relativieren. Nicht etwa begrenzen; die Hermeneutiken
des Verdachts konnen gar nicht aufhéren, den Okonomien des Wun-
sches, der Angst und der Macht auf der Spur zu bleiben. Relativieren
hieSe: sich bezogen wissen auf Hermeneutiken, die die bewussten
Intentionen religiéser oder anderer kultureller Vollziige nicht von
vornherein verloren geben, sondern phianomenologisch zu erhellen
versuchen.

Solche Hermeneutiken des Sinns geben der »Sorge um das Ob-
jekt«!® Raum. Sie halten die Moglichkeit offen, dass religiose Voll-
ziige von jener Wirklichkeit hervorgerufen wurden, auf die sie sich
richten und nicht nur von den Dynamiken determiniert sind, die sich
ihrer bemiachtigen. Auch der Philosoph wird der Frage nach der »ab-
soluten Giiltigkeit« dieses Objekts nicht von vornherein ausweichen.
Er kann — gerade als Phinomenologe — »der Sorge um das Objekt den
Vorrang geben, und zwar trotz aller Erwagungen hinsichtlich der Ur-
sachen, des Ursprungs oder der Funktion« religioser Phinomene.
Und er kann auch noch der »Erwartung eines Anrufs« Raum geben,
»die jene Sorge um das Objekt in Bewegung setzt«.'s Er kann der
Moglichkeit Rechnung tragen, dass den Menschen von diesem »Ob-
jekt« her ein Anruf widerfihrt, der sie {iber das Gefangensein in der
Okonomie des Wunsches, der Angst und der Macht hinausfiihrt.

Dieser Erwartung kann philosophisch indes nur Raum gegeben
werden, wenn sie sich selbst misstrauen lernt und den Zweifel eben-
falls zu Wort kommen ldsst: Was ist hier Anruf und Hervorruf —
Hinein-Ruf in eine »Teleologie des Sinnes«, in die hineingerufen

15 Ebd., S. 42.
16 Vgl. ebd., S. 53.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

35


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Jurgen Werbick

der Mensch sein Dasein bejahen und ergreifen kann? Und was ist
Niederschlag einer Archiologie des Subjekts und seines Angetrie-
benseins, die sich in allen religiosen Vollziigen fortsetzt und darin
als mehr oder weniger bestimmend erweist?"” Der Verdacht zeigt
mit seiner archiologischen — oder auch genealogischen® — Riickfiih-
rung auf die Okonomie, die alle und so auch die religivsen mensch-
lichen Vollziige urspriinglich beherrscht. Die phdnomenologisch auf-
geklirte Sorge um das Objekt schenkt der Erwartung Gehor, dass mir
»in, mitten und unter« archdologischen Relikten, den immer weiter
wirksamen und sich verindernden Konstellationen der Macht, der
Angst und der Bediirfnisse ein Anruf widerfihrt, der mich selbst
meint und mir die Moglichkeit einer Geschichte zuspielt, in der Heil
anfangen kann. Keine dieser gegenstrebigen Hermeneutiken kann
fiir sich beanspruchen, die Sache selbst geltend zu machen, so dass
weitere hermeneutische Bemiithungen sich angesichts definitiver
Entlarvung oder definitiv geschehener Sinnteilhabe eriibrigten. Die
entmystifizierende Kritik muss immer damit rechnen, dass ihr ab-
handen kam, worauf sie sich beziehen wollte. Die »Einsammlung
des Sinnes« muss immer damit rechnen, dass sie einer den Anruf
dramatisch verzerrenden Selbst-Entfremdung durch die Okonomie
des Wunsches, der Angst und der Macht zum Opfer gefallen ist. Ver-
dacht und Kritik brauchen ihren Widerpart in der Sorgfalt fiir das
Gegebene. Die Sorgfalt fiir das Gegebene braucht das ideologiekriti-
sche Engagement, damit sie das Gegebene nicht mit dem ihr von der
Okonomie des Wunsches, der Angst und der Macht Aufgezwungene
oder Untergeschobene verwechselt. Der Gegenstandsbezug jeder der
beiden Hermeneutiken ist durch die jeweils andere vermittelt. Und
das hiefSe im Blick auf das Selbstverstindnis der »klassischen« Reli-
gionskritik: Sie geht in die Irre, wenn sie sich selbst szientistisch
missversteht. Das heif3t im Blick auf die Hermeneutiken des Sinnes,
dass sie um der Ermittlung des Sinnes willen darauf angewiesen sind,
den Hermeneutiken des Verdachts Raum zu geben, weil sich nur
beim immer wieder neu zu wagenden Durchgang durch ihren »Feu-
er-bach« herausstellen kann, welcher Anruf ins Offene einer Ge-
schichte des Heils rufen konnte — und welche Einfliisterungen im
Bannkreis des Wunsches, der Angst und der Macht festhalten.

17 Damit ist die philosophische »Rahmentheorie« wenigstens genannt, die Ricceur
fiir sein Konzept eines Konflikts der Interpretationen beansprucht.
18 So die auf Nietzsche zuriickgreifende Terminologie bei Michel Foucault.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

IV.

Symbol und Idol

In den Symbolen des Glaubens kristallisiert sich das Spannungsgefii-
ge des Ineinanders von Kraft und Sinn, von Archiologie und Teleo-
logie, zu bildhaften Konfigurationen, in denen der Anruf des Sinnes
in der Sprache und den Bildern des Wunsches (auch der Angst und
der Macht) gehort und imaginiert wird. Solche Konfigurationen sind
— konnen jedenfalls sein — Relikte und »Sinnschépfungen«, Uber-
reste und »Erwachen des Sinns¢, riickwirtsgewandte Symptome
und prospektive Symbole.” Sie erdffnen die »doppelte Moglichkeit
einer teleologischen und einer regressiven Exegese«?; und nur eine
Auslegung, die diese doppelte Moglichkeit wahrnimmt, wére ihnen
angemessen. Nur wenn beide Mdoglichkeiten hermeneutisch zum
Tragen kommen, konnen prospektive Symbole der Idolisierung ent-
rissen werden, in der sie nicht mehr »die Zeichen der Herbeikunft des
Absolut-Anderen«?! sein kénnen, sondern tatsichlich auf Symptom-
bildungen der Angst und des Wunsches oder auf verhaltenssteuernde
Signale reduziert sind.

Die Hermeneutiken des Verdachts werden von der Hermeneutik
der Symbole als Instrument der Kritik solcher Idolisierungen in
Dienst genommen; denn »das Idol (muss; J. W.) sterben, auf dass das
Symbol lebe«.? Aber ldsst sich genauer sagen, was Ricceur unter Idol
versteht und was in der Idolisierung vorgeht? Zunichst ist darauf zu
achten, dass die prospektive Bedeutung des Symbols fiir Ricceur da-
mit gegeben ist, dass es gegeniiber der regressiven Dynamik, die das
Subjekt in die Dynamiken des Wunsches, der Angst und der Macht
einbindet, die Herausforderung zu teleologischer Selbst-Uberschrei-
tung entbindet. So ist es Zeichen des Absolut-Anderen, »Chiffre
eines Eschaton, eines Letzten (...) auf das die Gestalten des Geistes
zielen«?, an denen das Selbstbewusstsein seiner selbst bewusst wer-
den kann. Fiir den Reflexionsphilosophen Ricceur hat dieses Letzte,
»Heilige« die Bedeutung eines Horizonts, »den die Reflexion nicht

1 Vgl. P. Ricceur, Die Interpretation, S. 516.
20 Ebd,, S. 517.

21 Vgl. ebd., S. 542.

22 Ebd,, S. 543.

3 Vgl. ebd., S. 541.

[

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

37


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Jurgen Werbick

begreift, nicht umschlief3t, aber als das begriifit, was sich ihr nihert«.
Dieser Horizont aber tendiert »mittels einer Art diabolischer Ver-
kehrung stindig dahin (...) sich in ein Objekt zu konvertieren«.?*
Das schlechthin transzendente Eschaton, das sich nur im Zeichen —
in der Chiffre — ankiindigen kann, generiert hier einen religiésen Ob-
jektbereich, durch den man es der Welt der Objekte eingliedert und
entsprechend verfiigbar macht: »Es gibt nun heilige Objekte und
nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte neben der Welt
der Kultur.«® Aus den Zeichen, die das Streben nach Sein herausfor-
dern, es aber auf das Absolut-Andere ausrichten und nicht auf ir-
gendein Objekt, in dem es zur Ruhe kommen kénnte, werden inner-
weltlich verfiigbare Ressourcen, derer man sich bedienen kann, um
zur Wunscherfiillung, zur Angstbewiltigung oder zur Legitimation
und Befestigung von Macht zu kommen. Das Streben wird vom Trieb
iiberformt, der sich innerweltlich-illusionér zu befriedigen trachtet.
So muss die Idolisierung im Durchgang durch reduktive Hermeneu-
tiken und ihren Aufweis der hier wirksamen Trieb6konomien als sol-
che durchschaut und religions-kritisch iiberwunden werden, damit
die Zeichen des Absolut-Anderen wieder hervortreten konnen.?¢ Da-
mit reiht Ricceur sich ein in die Schar der Religionskritiker, die den
Impuls der Negativen Theologie gegen die »religiése« Tendenz zur
welthaften Aneignung des Heiligen zur Geltung bringen wollen.?
Den Prozess der religiosen Idolisierung und die Herausforde-
rung zur kritisch-hermeneutischen Riickeroberung des Symbols hat

o

4 Ebd., S. 540f.
5 Ebd., S. 542.
¢ Vgl. ebd. Die Teleologie des Bewusstseins zeichnet den Weg zur Aneignung des
Strebens nach Dasein (Ricceur bezieht sich dafiir immer wieder auf Baruch Spino-
zas Conatus essendi), das freilich niemals das in den Symbolen Bezeichnete ein-
holt; vgl. etwa P. Ricceur, »Eine philosophische Freud-Interpretation«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974,
S. 82-102, hierzu: S. 93 ff.
Zu nennen wiren etwa Karl Jaspers, auf den das Stichwort »Chiffre« hinweist
(vgl. von ihm: Der philosophische Glaube, Miinchen 1963), aber auch Paul Tillich
mit seinem Konzept des Gottes »iiber Gott« (vgl. »Der Mut zum Seing, in: Ge-
sammelte Werke, Band 11, Stuttgart 1969, S. 13-139, speziell S. 137 ff.). Eine zu
Ricceur in Manchem vergleichbare religionskritische und negativ-theologische
Inanspruchnahme des Idol-Begriffs findet sich bei Erich Fromm. Ein Idol repri-
sentiert — so Fromm — »das Objekt der zentralen Leidenschaft des Menschenc,
»ein von Menschen gemachtes Ding«, »die entfremdete Form der Selbsterfahrung
des Menschen« (vgl. Die Herausforderung Gottes und des Menschen, Konstanz
1970, S. 481).

o

o

27

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

Ricceur mehrfach an den mit der Vatergestalt verbundenen religiosen
Gehalten dargestellt.?® Ein »nach-religioser Glaube«?’ muss das Stre-
ben nach Sein aus der Triebdynamik des 6dipalen Konflikts befreien.
Von dieser Triebdynamik wird das Géttliche in die Gestalt eines Got-
tes gebannt, »der sowohl droht wie auch trostet.« Strafangst und
Schutzbediirfnis, » Anklage und Schutz bilden sozusagen die >faulen
Stellen der Religion« (...) Hier findet der Atheismus seinen Ansatz-
punkt und vielleicht auch seine zweifache Bedeutung als Destruktion
und als Befreiung. Hier auch bahnt er einem Glauben den Weg, der
tber die Stufe der Anklage und des Schutzes hinausschreiten wiir-
de.«*® Die Religion im Banne der ddipalen Triebschicksale sieht im
Allmachts- und Vorsehungsgott »die hochste Gefahr und die letzte
Zuflucht«. Sie unterstellt ihn einem moralischen »Vergeltungs-
gesetz«, als dessen Vollstrecker er die Siinde an den Tatern heim-
sucht und angesichts eines ungerechten Schicksals Kompensation
verheifft. Der Durchgang durch die atheistische Religionskritik
Nietzsches und Freuds bedeutet den Abschied von einem endzeitlich
belohnenden oder bestrafenden gottlichen Vater, »zumindest die De-
struktion des moralischen Gottes, nicht nur als hchster Anklagein-
stanz, sondern auch als letzten Orts der Zuflucht, als Vorsehung«.
Welcher Glaube »verdient es, die Kritik Nietzsches und Freuds
zu iiberleben?« Ein Glaube, der in der Spur des Hiob-Buches »im
Dunkel voranschreitet«, nicht auf den trostend-bewahrenden Gott
ausgerichtet ist, sondern die Menschen »den Gefahren eines Lebens
aussetzt, das allein menschenwiirdig genannt werden konnte; der
Gott des Gekreuzigten, der »allein durch seine Schwiche helfen
kann?«* Ein Glaube der »Ergebung«, des »Gehorsams zum Seing,
tibermoralisch aus »Liebe zur Schopfung« der »Entfaltung des Seins«
gehorchend, »fern jeder Sorge um die eigene Person«?** Immer wie-
der kommt Ricceur auf Konturen dieses nach-religiosen, durch den
Feuer-bach der Religionskritik gegangenen Glaubens zu sprechen.
Wiederum im Blick auf Hiob erscheint — gleichsam am Horizont —

28 Vgl. etwa: P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbols, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 315-353.

2% Vgl. P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 284-314, hier S. 284.

30 Ebd., S. 285.

31 Ebd., S. 300.

32 FEbd., S. 305 f. mit Verweis auf Dietrich Bonhoeffer.

3 Vgl. ebd. S. 306 f. und S. 313.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

39


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Jurgen Werbick

die Weisheit des » Verzicht(s) auf den Wunsch selbst« als Zielgestalt
eines nach-religios biblischen Glaubens, der in der Spur Hiobs ge-
lernt hat, »Gott ohne Grund zu lieben« und sich deshalb nicht mehr
auf die Befriedigung der Bediirfnisse nach Lohn, Trost und Angst-
iberwindung fixiert. Wie Hiob an »Gott zu glauben trotz ...« und
nicht wegen des Wohlergehens, das er gewdhrt oder in Aussicht
stellt, das bedeutet fiir Ricoeur, »vollig aus dem Kreislauf der Vergel-
tung herauszutreten, in dem die Klage noch gefangen ist, solange
sich das Opfer iiber sein ungerechtes Los beklagt«; es bedeutet »Ver-
zicht auf den Wunsch, fiir seine Tugenden belohnt zu werden, Ver-
zicht auf das Verlangen, vom Leiden verschont zu bleiben, Verzicht
auf die infantile Komponente des Wunsches nach Unsterblichkeit«.?

V.

Nach-religioser Glaube?

Der »Verzicht auf den Wunsch« entldsst Gott aus der Funktionalisie-
rung, auf die ihn die atheistische Religionskritik reduzierte. Fiir die
»Weisheit« eines Glaubens jenseits der Religion ist Gott nicht nur
mehr und anderes als diese Funktion; er ist das Jenseits des Feldes
der Wunscherfiillung und Angstbewaltigung oder machtpolitischer
Verzweckung. Er ist frei gelassen in das Um-seiner-selbst-willen,
kann ohne Grund geliebt werden. Das ist der Gott der Mystik, die
Gott bejaht, weil er Gott ist, nicht weil er sich den Menschen als hilf-
reich erweist — und ihn deshalb als ihn selbst mitten im Leben will-
kommen heifSen kann; nicht als Gegenstand, sondern als der Hori-
zont radikaler Selbstiiberschreitung.

Hat solche mystische Weisheit den Konflikt der Interpretatio-
nen hinter sich gelassen; ein Terrain erreicht, auf dem die Religions-
kritik ihr Recht verloren hat, weil ihre Griinde nicht mehr gelten?
Wenn die Symbole zu Chiffren werden, verweisen sie negativ-theo-
logisch auf das Jenseits des von der Sehnsucht Objektivierten; auf das
Jenseits dessen, worauf diese sich richtet — weil sie des Horizonts in-
newird, auf den hin sie sich selbst tiberschreiten muss und iiber-

3 P. Ricceur, Das Bése. Eine Herausforderung fiir Philosophie und Theologie, Ziirich
2006, S. 59ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

schreiten kann. Zwar verstummt sie, weil sie sich nur in der Sprache
des Wunsches artikulieren kann. Aber noch das Zeugnis ihres Ver-
stummens bezeugt den Gehorsam gegen das Wort, das den Wunsch
iiber das Habenwollen hinausruft ins Seindiirfen, dem die Urbeja-
hung des Menschen gilt.

Mystik ist die radikal aufrechterhaltene Gegeninstanz zur Ver-
gegenstandlichung des Gottlichen: Das Gottliche erscheint am Hori-
zont einer »Eschatologie des Bewusstseins«, der sich im Wort dem
menschlichen Verstehen ankiindigt und zugleich entzieht. Die Escha-
tologie des Bewusstseins aber »bildet stets eine schopferische Wie-
derholung seiner Archdologie.« Und so wird man »nie mit Sicherheit
sagen konnen, ob dieses oder jenes Symbol des Heiligen nicht auch
eine >Wiederkehr des Verdringten« darstellt; oder vielmehr: Jedes
Symbol des Heiligen ist gewiss auch und zugleich eine Wiederkehr
des Verdriangten, das Wiederaufleben eines infantilen und archai-
schen Symbols.« Ist diese » Vermischung« nur eine Sprachverlegen-
heit, der die Mystik sich im beredten Verstummen — im pveiv — ent-
ziehen kann, so dass sie sich ohne Objektivierung im reinen Horizont
des Heiligen halten kénnte? Oder wird dem Sich-Uberschreiten des
Wounsches ein Begleiter geschenkt, an den es sich halten kann und der
esin der Zuversicht hilt, dass die Selbst-Uberschreitung nicht Selbst-
verlust, sondern Sich-Gewinnen bedeutet?

Christologie und Pneumatologie imaginieren diese Begleiter —
den Troster oder Ermutiger, und den Herausforderer. Sie imaginieren
ihn in Symbolen, die der Dialektik von Archdologie und Teleologie
des Bewusstseins nicht entzogen sind, dem Konflikt der Interpreta-
tionen ebenso wenig. Die Trinitdtslehre behauptet hier das Imma-
nentwerden des Transzendenten: Das Goéttliche wird als Gegentiber
wie als In-Mir gegenwirtig und verwechselbar; verwechselbar mit
bloSer Wunscherfiillung und Angstabwehr, gar mit Machtansprii-
chen. Seine Transzendenz wird zu einer Immanenz, die den Bann
der Immanenz — der Bediirfnisse und des Wunsches — aufsprengt
und doch immer wieder neu in ihm gefangen gesetzt werden kann.

35 Das Motiv der Urbejahung iibernimmt Ricceur von Jean Nabert; vgl. dazu etwa:
P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion Il«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 196-216, hier S. 210. Dem Riickbezug Ricceurs
auf Nabert geht griindlich nach: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offen-
barung. Von Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theo-
logie, Freiburg 1999.

36 P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion Il, S. 216.

Poetik des Glaubens A 41

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Jurgen Werbick

Die Selbsttranszendenz der Mystik bleibt der endzeitliche Sabbat-
Horizont, der Konflikt der Interpretationen aber der theologische —
auch der philosophische? — Alltag, in dem mehr oder weniger gliick-
lich und kritisch nachvollzogen werden muss, wie Gottes Transzen-
denz-Immanenz nicht in der Immanenz aufgeht. In dem mehr oder
weniger radikal die Wege der Nachfolge sichtbar gemacht werden,
die in die grofle » Verwandlung«* hineinfithren, mit der das Streben
nach Sein vom Sein in Gott tiberholt sein wird.

Der Mensch aber gelangt auch hermeneutisch — durch Ent-Ido-
lisierung der Symbole — nicht von sich aus ins Jenseits seines Wiin-
schens und seiner Angst. Er muss und darf sich vielmehr von der
Dynamik der Transformation des Wunsches und der Angst ergreifen
lassen: in der Nachfolge des Menschensohnes, durchdrungen von
dem Geist, der Gottes Transzendenz in der Immanenz zur Wirkung
bringt. So 6ffnet sich — nach der Symbolik des Biblisch-Christlichen —
die Dialektik von Archiologie und Teleologie zur Eschatologie, in der
der Wunsch nicht durchgestrichen sein wird, sondern von sich lassen
darf, weil ihm Gréfleres widerfihrt als er hitte wiinschen konnen; in
der die Anklage zum Ereignis einer Wahrheit wird, die nicht ver-
urteilt, sondern versshnt.

Auch solche eschatologische Symbolisierungen arbeiten fort-
wihrend an der Transformation des Wunsches und der Angst; sie
konnen diese Arbeit noch nicht hinter sich haben und »weise« ver-
stummend darauf zurtickblicken. Und so sind auch sie von jener Dia-
lektik bestimmt, die im Konflikt der Interpretationen auszutragen
ist. Ein Jenseits dieser Dialektik »gibt es« menschlich nur als ihr Ho-
rizont. Der aber bleibt Gottes-Horizont, nicht einmal in mystischer
Weisheit zu erreichen; auch nicht durch Negationen, die den Verzicht
aufs Negierte proklamieren. So bleibt meine Riickfrage an Paul Ri-
cceur, als Frage, nicht als Einwand: Darf menschlich — auch philoso-
phisch — die Weisheit mit ihrem Verzicht auf den Wunsch das letzte
Wort haben? Oder ist es dem einzuriumen, der um seinetwillen
nicht den Verzicht fordert, sondern die Selbsttranszendenz des Wun-
sches gewihrt? Wenn Gott nicht nur Horizont der Selbstiiberschrei-

37 Vgl. P. Strasser, Der Gott aller Menschen, Graz 2002, S. 194: »Was wir brauchen,
ist eine Kultur, die das individuelle Bewusstsein in seinem Wert gerade dadurch
bestitigt, dass sie es auf einen Horizont bezieht, den zu erreichen uns unmaoglich
ist, solange wir am endlichen Leben teilhaben. Das Leben einer Kultur hingt da-
von ab, ob sie beseelt genug ist, sich an diesem Horizont — dem Horizont der Ver-
wandlung auszurichten.«

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zeigt der Verdacht?

tung ist, sondern auf den Menschen zukommt, um jetzt schon mit
ihm und in ihm da zu sein, so ist dem Gottlichen nichts Menschliches
fremd. So miisste man das Menschliche auch nicht hinter sich lassen,
um den Gott zu finden, der sich im Menschlichen finden lsst.

Ist das ein Gedanke, der das Kritikwiirdige am Christentum auf
die Spitze treibt? Oder ein Gedanke, der die Kritik bis zuletzt in sich
aufgenommen hat? Das wird man gar nicht so leicht unterscheiden
und entscheiden konnen.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

43


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

Zuginge zur Frage nach dem Menschen
bei Paul Ricceur

Knut Wenzel

Die folgenden Uberlegungen beanspruchen keineswegs, »das Ganze«
der Ausfiihrungen Paul Ricceurs zur Anthropologie theologisch aus-
zuwerten; sie bewegen sich vielmehr in bestimmten Phasen des »frii-
hen« und »mittleren« Ricceur. Diese Beschrankung mag auch deswe-
gen entschuldbar sein, weil ausfiihrliche theologische Befassungen
mit spiteren Stellungnahmen Ricceurs zu Fragen der philosophi-
schen und theologischen Anthropologie, insbesondere rund um seine
Hermeneutik des Selbst, bereits vorliegen.! Die Uberlegungen sind
von einer philosophischen These geleitet, die sie hiermit vorlegen:
Die Pointe der Anthropologie Paul Ricceurs besteht in der nicht ent-
koppelbaren Verbindung, die er zwischen dem Subjekt, der Person,
dem Selbst — und der Struktur, dem Text, der Institution gegeben
sieht: Das Ich tritt nur im Diskurs auf. Diese Verbindung denkt Ri-
cceur so unaufloslich wie dialektisch.

Die Frage nach dem Menschen gewinnt stets in dem Augenblick
Gestalt, da es Ricceur um die Begrenzung der Anspriiche eines be-
stimmten Diskurses geht. Man kann deswegen seine Reflexion auf
den Menschen als eine Reflexion der Begrenzung bezeichnen; ge-
meint ist damit zunichst eine diskurspolitische Operation, in deren
Durchfiihrung die Frage nach dem Menschen zur Sprache kommt.
Ricceurs Operationen der Begrenzung verneinen dabei nie die An-
spriiche der jeweiligen Diskurse; geduldige Leser seiner Schriften
kénnen im Gegenteil die (Denk-)Erfahrung machen, dass eine Be-
schrinkung der Geltungsreichweite eines Diskurses — der Phinome-
nologie, der objektiven Historiographie, der Soziologie, des Struk-

! Vgl. etwa A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999; M. Junker-Kenny und
P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to Think God. The
Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricceur, Miinster 2004;
S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

45


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

turalismus, der deontologischen Moralbegriindung, ja sogar der Her-
meneutik selbst — bei Ricceur stets mit einer Wertschitzung des je-
weiligen Diskurses verbunden ist.

Geschichte: Die Subjektivitit des Menschen in der
Objektivitit seiner historischen Dokumente

Schon sehr friih hat Ricceur sich einem Thema zugewandt, das ihn
von da an Zeit seines intellektuellen Lebens beschiftigen sollte: der
Geschichte. Angefangen von einem sehr frithen Text tiber »Objekti-
vitit und Subjektivitat in der Geschichte«?, tiber die Aquinas-Lecture
von 19843, iiber die monumentale dreibindige Philosophie der Ge-
schichts- und Fiktionserzdhlung*, bis hin schlieflich zu seinem vor-
letzten Hauptwerk Gedichtnis, Geschichte, Vergessen® hat ihn die
Frage nach Moglichkeit, Bedingung und Gestalt der Geschichts-
Schreibung nicht mehr losgelassen. Wenn man annimmt, dass der
Mensch ein geschichtliches Wesen sei, ist in der Frage nach der Er-
kenn- und Schreibbarkeit von Geschichte die Frage nach der Erreich-
barkeit des Menschen mit enthalten. In jenem zuerst genannten frii-
hen Text geht Ricoeur von zwei Beobachtungen oder Feststellungen
hinsichtlich der Geschichtsschreibung aus: »Wir erwarten von der
Geschichte eine gewisse Objektivitit, die Objektivitit, die ihr ent-
spricht« (S.39). Und: »Denn es ist in Wahrheit eine Subjektivitit
der Reflexion, die wir uns von der Lektiire der Geschichtswerke und
der Meditation iiber sie erwarten« (S. 40). Der Objektivitit der Ge-
schichtsschreibung steht die Subjektivitit der Autoren und Leser die-
ser Schrift gegeniiber.

Ricceur rdaumt der Objektivitat der Geschichtsschreibung Rele-
vanz ein, indem er sie gegen eine vorschnell-falsche Zumutung der
Subjektivitit verteidigt. So stellt es keine Einschrinkung der Rele-

2 P. Ricceur, »Objektivitit und Subjektivitdt in der Geschichte, in: Geschichte und
Wahrheit, Miinchen 1974, S. 39-64. Weitere Seitenangaben im Text.

3 P. Ricceur, The Reality of the Historical Past, Milwaukee 1984.

4 P. Ricceur, Zeit und Erzidhlung, 3 Binde, Miinchen 1988-1991.

5 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

vanz der Historiographie dar, dass sie die Geschichte nicht wieder-
beleben kann; vielmehr ist hierin eine Quelle ihrer Objektivitit zu
sehen: Geschichte ist »Wissen mittels Spuren« (S. 42), wie Ricoeur
mit Marc Bloch sagt; der Historiker steht nicht vor dem geschicht-
lichen Ereignis selbst, sondern vor Dokumenten, die es als Spuren
hinterlassen hat. Den Historiker treibt nicht der »Ehrgeiz, wieder
zum Leben zu erwecken, sondern wiederzusammenzustellen, wieder-
zukonstituieren, das heif3t, eine riickblickende Entwicklungsfolge zu-
sammenzustellen und zu konstituieren. Die Objektivitit der Ge-
schichte besteht in eben diesem Verzicht auf Zusammentreffen und
Nacherleben, dafiir aber in diesem Ehrgeiz, Faktenreihen auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz zu erarbeiten.« (S. 43)

Ricoeurs Pochen auf der Objektivitit der Geschichte und der da-
mit einhergehenden Distanzierung scheint im glatten Widerspruch
zur Geschichtsauffassung Walter Benjamins zu stehen, der gerade
gegen eine historistische Scheinobjektivitit der Geschichte deren kri-
senhafte Gegenwirtigkeit behauptete. Hier die »Faktenreihe auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz« — dort der »Tigersprung ins
Vergangene«®: Geht es noch gegensitzlicher? Man kann aber aus der
Position Ricceurs den benjaminischen Schluss ziehen: Die Vergan-
genheit ist in radikaler (das heif3st: die Hand an die Wurzel legender)
Weise gegenwirtig, insofern sie der Gegenwart die Krinkung oder
wenigstens Heraus-Forderung der Unverfiigbarkeit zufiigt. Mit Ri-
ceeur und Benjamin gesprochen: Wer die Vergangenheit fiir einfach-
hin vergegenwirtigbar hilt, unterschldgt nicht nur das reale Vergan-
gensein der Vergangenheit, sondern auch das faktische Totsein der
einstmals gelebt Habenden. Der grofite Skandal jeder Gegenwart ist
aber das irreversible Faktum des Nicht-mehr-Gegenwirtigseins der
Toten.

Mit Ricceur stehen wir vor den Dokumenten der Geschichte als
den Spuren einstmaliger Gegenwart wie an den Gribern der Toten
und lesen deren Lebensdaten, die auf den Grabsteinen eingraviert
stehen. Es gibt keine radikalere Betroffenheit der Gegenwart durch
die Vergangenheit als die des faktischen Vergangenseins des ehemals
Gegenwirtigen. Aus dieser Affiziertheit der Gegenwirtigen durch
die Vergangenen ergibt sich freilich die Frage nach der Erfiillbarkeit

¢ Vgl. W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften
1.2, Frankfurt 1980, S. 691-704, hier S. 701 (These 14).

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

47


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Knut Wenzel

der eigenen Gegenwart angesichts ihres unausweichlichen einstmali-
gen Vergangenseins.

Mit dieser Frage ist aber die Subjektivitdt bereits im Spiel. Wir
erinnern uns, Ricceur untersucht hier ja die Spannung zwischen Ob-
jektivitdt und Subjektivitit in der Geschichte. Der ratio cognoscendi
nach gelangt die Subjektivitit zunichst jedoch auf anderem Weg in
die Geschichte, namlich durch den Historiker. Ohne ihn gibt es keine
Geschichte im Sinn der Geschichtsschreibung: Erst durch den His-
toriker werden die Hinterlassenschaften der Vergangenheit zu Spu-
ren, erst durch das Interesse des Historikers beginnt die Geschichte
zu sprechen: »Das Dokument ist solange kein Dokument, wie der
Historiker nicht daran gedacht hat, ihm eine Frage zu stellen« (S. 42).

Freilich: Wenn das Dokument auch erst durch die Frage des His-
torikers zu einem solchen wird, ist es doch als es selbst oder an sich
selbst Dokument, und nicht als Funktion der Frage. Im Gegenteil:
Stellt der Historiker wirklich eine Frage, erwartet er Antworten, die
er nicht schon kannte, die nicht schon in der Frage angelegt waren,
die von der zum Dokument gewordenen Spur der Geschichte her auf
ihn zukommen. Dass die Spur der Geschichte erst in der Frage des
Historikers zum Dokument wird, ist also keine Formulierung einer
rezeptionsasthetischen Position avant la lettre. Das Denken Paul Ri-
cceurs scheint insgesamt nicht fiir diese heute in literaturwissen-
schaftlichen, kulturwissenschaftlichen und theologischen Zusam-
menhdngen weithin unbefragt geltende Position vereinnahmbar zu
sein.

Ricceur bringt die Objektivititsdimension der Geschichte unver-
kiirzt zur Geltung, indem er sie mit der Geschichte in ihrer Totalitat
verbunden sein ldsst: Die Frage nach der Bedeutung eines jeweiligen
Dokuments fiihrt auf das in die Gesamtgeschichte ausgreifende Netz
der historischen Zusammenhinge, in dem es steht. Seine volle Be-
deutung erhilt ein jeweiliges Geschichtsfaktum erst in der Totalitit
der Geschichte. Diese ist aber fiir ein Fragen, das selbst seinen Ort in
der Geschichte hat, nicht erreichbar. Gleichwohl muss die Frage nach
der Bedeutung eines historischen Dokuments prinzipiell auf das
Ganze der Geschichte ausgreifen. Ricoeur spricht deswegen von der
Totalitdt der Geschichte als von einer regulativen Idee: »Das vollstin-
dige geschichtliche Faktum, die >totale Vergangenheit, das ist recht
eigentlich eine Idee, d.h., im kantischen Sinne, der nie erreichte
Grenzpunkt eines immer umfassender und komplexer werdenden
Integrationsbemiihens. Der Ausdruck >totale Vergangenheit« ist die

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

regulative Idee dieses Bemiihens. Es ist nicht ein Unmittelbares;
nichts ist mittelbarer als eine Totalitdt: Es ist das Produkt einer >ord-
nenden Konzeption, die das hochste Ordnungsbemiihen der Ge-
schichte durch den Historiker ausdriickt.« (S. 44)

Erst dadurch, dass die Objektivitat der Geschichte vollends zur
Geltung gebracht worden ist, ist auch einer vollumfinglichen Wiir-
digung der Subjektdimension der Geschichte der Boden bereitet. Ri-
ceeur geht so vor, dass er die Objektivitat der Geschichte in ihrer To-
talitit gewissermaflen an der Subjektdimension bricht: Kann doch
die Totalitdt der Geschichte, also ihre Objektivitit, nur in der Frage
nach der Bedeutung der Geschichte sichtbar werden. Diese Frage ist
aber die Frage nach dem Menschen selbst. Umgekehrt braucht diese
Frage offensichtlich die Geschichte in ihrer Objektivitét, in ihrer Ma-
terialitit. Der Stoff der Geschichte, das sind niamlich die Zeugnisse
menschlicher Selbstverstindigungen und -bestimmungen. So hat et-
wa die Transzendentalphilosophie Kants nicht einem naiven episte-
mologischen Subjektivismus Vorschub geleistet; ihre Leistung be-
steht vielmehr — in der prignanten Formulierung Ricceurs — »im
Aufzeigen jener Subjektivitat, die bewirkt, dass es Objekte gibt«
(S. 45). Damit ist zum einen noch einmal auf die objektivitatskonsti-
tutive Bedeutung eines historischen Erkenntnisinteresses Bezug ge-
nommen. Zum anderen aber ist hiermit die Subjektbezogenheit der
Materialitit der Geschichte angesprochen: Diese erhilt ihre spezi-
fische Objektivitit als die von Menschen hervorgebrachte. Sie ist
nicht Natur, sondern Artefakt; und sie ist darin Geschichte und nicht
Prozess. Die Subjektbezogenheit der Geschichte in ihrer Materialitat
wird in der Frage nach der historischen Bedeutung aufgedeckt: In
ithrem Licht zeigt sich das Spezifikum jener Objektivitit, die der Ge-
schichte als einer hervorgebrachten zukommt, in ihrer Expressivitit.
Geschichte wird als Ausdruck zu einer nicht adressierten Mitteilung.
Geschichte als Flaschenpost: Mitteilung mit unbestimmtem Empfin-
ger. Kann aber von einer prinzipiellen Unbestimmbarkeit des Emp-
fingers eine befriedigende (erfiillende) Antwort auf die Frage nach
der Bedeutung der Geschichte ausgehen?

Wenn wir nun, mit Ricoeur, Giber ihn hinaus, sagen konnen, dass
der Geschichte selbst eine Ausdrucks- oder Aussagestruktur eignet,
die freilich erst in der Frage nach der Bedeutung von Geschichte zum
Sprechen gebracht wird, und wenn dieser Diskurs der Geschichte
zwar abgesendet ist, jedoch ohne nihere Bestimmung des Empfén-
gers — so dass die Nachgeborenen wie auch die Historiker lediglich

Poetik des Glaubens A~ 49

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Knut Wenzel

Platzhalterfigurationen des unadressierten Empfingers, nicht jedoch
die von der Ausdrucksdynamik der Geschichte letztlich und wirklich
Gemeinten sein kénnen: Mit Blick auf wen geschieht dann Geschich-
te? Diese Frage stellt keine Re-Mythisierung der Geschichte dar, son-
dern ist ihrer Ausdrucksstruktur selbst abgelesen. Fiir eine Antwort
auf die Frage nach der Bedeutung der Geschichte konnen nicht ein-
fach die Menschen in Anspruch genommen werden, die selbst Her-
vorbringer der Geschichte sind. Sind es doch sie, die, insofern die
Geschichte nicht einfachhin Erfiillung, sondern Artikulation des Be-
deutungsverlangens der Menschen ist, nach dessen Erfiillung fragen.
Wie gesagt, mit Ricceur und tiber ihn hinaus gelangen wir zu einer
Fragestellung, die er nicht thematisiert hat, die auch die Schwelle von
der Philosophie zur Theologie tiberschreitet, die aber an dieser Stelle
nicht unvermittelt eingefithrt wird, sondern sich aus einer produkti-
ven Lektiire der von ihm in Gang gesetzten Dialektik von Objektivi-
tit und Subjektivitat (in) der Geschichte ergibt.

Wenn es die Frage des Historikers nach der Bedeutung eines je-
weiligen Geschichtsdokuments ist, in welcher die Geschichte als Ob-
jektivation des Selbst-Ausdrucks der Menschen sichtbar wird, dann
bleibt eben diese Frage solange unbeantwortet, wie die Geschichte
andauert — unbeantwortet, weil die legitimen, da mit der je eigenen
Existenz einhergehenden Anspriiche auf erfiillte Bedeutung all der
Menschen, die ihrem Leben in der Geschichte Ausdruck verliehen
haben, unabgegolten sind: tot mit den Toten der Geschichte. Die Be-
deutung der Geschichte, verstanden als Archiv der Dokumente, in
welchen sich die Ausdrucks-Spuren gelebter Leben sedimentiert ha-
ben, wird erst vollends lesbar werden, wenn und insofern das Bedeu-
tungsverlangen der Menschen selbst eine giiltige Sdttigung erfahren
haben wird. Damit ist aber Ricceurs Dialektik von Objektivitit und
Subjektivitit zur Aporie zugespitzt: Wird die Totalitit der Geschichte
als totale Vergangenheit verstanden, was notwendig ist, um den Do-
kumenten- und Objektivititscharakter der Geschichte als das be-
schreibbare Geschehene erfassen zu konnen, wird damit zugleich die
Unerfiilltheit und Unerfiillbarkeit des Bedeutungsverlangens der To-
ten benannt und verendgiiltigt.

Es begegnen also in der dokumentarischen, objektiv geworde-
nen Geschichte die Subjekte als jene, die »bewirken, dass Objekte
sind«. Doch als Tote. Im historischen Dokument, das die Objektivati-
on der von Menschen in der Vergangenheit hinterlassenen Spuren
darstellt, werden dieselben Menschen zugleich endgiiltig fiir tot er-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

kldrt. Das Dokument — die objektive Geschichte — ist Zeichen friihe-
ren Lebens und sein Grabmal in einem. Auch deswegen ist der Ob-
jektivitatscharakter der Geschichte gegeniiber ihrer vorschnellen
»Wiederbelebung« durch Einfiihlung geltend zu machen und »bis
zum Ende« auszuhalten; in der Wahrnehmung der historischen Spu-
ren als Dokumente geschichtlichen Selbstausdrucks der Menschen
unterziehen sich die Lebenden einem Totengedenken.

Diese memoria mortui ist von einem Gegenwirtighalten der Le-
bens-Anspriiche der Toten durch die Lebenden getragen, in ihre Pra-
xis gehen jene Lebens-Anspriiche normativ-pragend ein. Und den-
noch darf nicht verschleiert werden: Anamnetischer Praxis eignet
eine aporetische Grundstruktur. »Die Toten sind tot; alles andere ist
Theologie« — so lautet bekanntlich Max Horkheimers Bescheid an
Walter Benjamin, der sich die Apostrophierung seines Einspruchs ge-
gen die Endgiiltigkeit des Todesschicksals als »theologisch« gefallen
lassen hat.” Vor dem Absurditdtsverdacht schiitzt die anamnetische
Praxis nur die Moglichkeit, die Nicht-Endgtiltigkeit des Totseins der
Toten zu denken.® Dies scheint mir auch der bedeutungsgebende Ho-
rizont zu sein, auf den sich, durchaus unthematisch, die Arbeit des
Historikers bezieht. Wenn wir, mit Ricceur, die Objektivitit der Ge-
schichte gelten lassen miissen, weil in Vermittlung durch sie lesbar
wird, was es um den Menschen ist, so ist umgekehrt eine solche
Konstruktion von Geschichte nur sinnvoll, wenn zugleich einer
Hoffnung Raum gegeben wird, welche die Geschichte wegen der ihr
auferlegten Diskursgrenzen nicht selbst ausformulieren kann, einer
Hoffnung nimlich fiir die Hoffnung: dass die geschichtlich uneinge-
losten Hoffnungen der Menschen auf erfiillte und unverlierbare Le-
bendigkeit eingelost werden. Diese »Hoffnung fiir die Hoffnungen«

7 Vgl. hierzu K. Wenzel, Zur Narrativitit des Theologischen. Prolegomena zu einer
narrativen Texttheorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997, S. 375-379.

8 Diesen Gedanken zur Grundlegung einer Fundamentaltheologie in Verantwor-
tung vor der Geschichte und vor den avancierten zeitgendssischen Philosophien
systematisch ausgebaut zu haben, ist das bleibende und nach wie vor Frucht tra-
gende Verdienst Helmut Peukerts, dessen Arbeit auch die hier vorgelegten theo-
logischen Uberlegungen im Anschluss an Paul Ricceur Wesentliches verdanken.
Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frank-
furt 1978.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

51


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Knut Wenzel

kann gar nicht anders als auch die Zukunft der jetzt Lebenden zu
umfassen — und die Zukunft der Geschichte insgesamt. Es ist »die
Reflexion, die uns ohne Unterlass versichert, dass das Objekt der Ge-
schichte das menschliche Subjekt selbst ist« (S. 64): Auch die tref-
fendste Formulierung, die Ricceur fiir sein Anliegen einer als Wiirdi-
gung gedachten Begrenzung des Anspruchs historischer Objektivitdt
findet, ist erst dann in ihrer Bedeutung ausgeschopft, wenn das
menschliche Subjekt auch hinsichtlich der Geschichte insgesamt zur
Geltung gebracht werden kann: wenn also die Geschichte am Ende,
das heif3t in threm endgiiltigen Objektivgewordensein, ihre Ambiva-
lenz verloren hat und nicht linger auch Grabmal, sondern nur noch
Zeichen lebendigen Subjektseins geworden sein wird.

Dem intellektuellen Zugang zu dieser Hoffnung fiir die Hoff-
nungen der Menschen, also der Denkbarkeit einer prinzipiell mogli-
chen Hoffnungserfiillung, entspricht als gelebter Zugang der Glaube
an ihre reale Erfiillung. Solange die Beziehung zwischen Denkbarkeit
der und Glaube an die Erfiillung dieser Hoffnung als ein Entspre-
chungsverhiltnis aufgefasst wird (und nicht als Identitdt oder Kon-
tinuum), bleibt auch die Differenz zwischen Philosophie und Theo-
logie gewahrt, auf die Paul Ricceur stets geachtet hat (wenn auch
zuzeiten in der Weise der Uberschreitung). Dasselbe Entsprechungs-
verhiltnis weist aber zugleich den Glauben an die reale Vollendung
der Geschichte als Erfiillung der Lebens-Hoffnungen der Menschen
als der Vernunft zuginglich aus.

Formuliert Ricceur nicht eine Offnung auf die soeben vorgetra-
genen theologischen Erweiterungen seiner Uberlegungen zur Dia-
lektik von Objektivitit und Subjektivitit in der Geschichte, wenn er
fiinfzig Jahre nach jenem Aufsatz den Epilog zu seiner letzten grofSen
Bearbeitung des Themas der Geschichte — die schwierige Vergebung —
als » Entwurf einer Art Eschatologie des Geddchtnisses sowie — in de-
ren Folge — einer Eschatologie der Geschichte und des Vergessens«
bezeichnet?®

° P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 701.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verstindigung

Ricoeurs soeben skizzierte Reflexion der Begrenzung hat innerhalb
des Werks insoweit eine signifikante Vor- und eine umso folgenrei-
chere Nachgeschichte, als sie nicht nur eine geschichtstheoretische
Uberlegung darstellt, sondern zugleich auf der Linie der Entfaltung
seiner Hermeneutik liegt. Dass auch sein Geschichtsverstandnis be-
reits zu dieser Zeit eine hermeneutische Grundierung aufweist,
konnte der Bedeutung abgelesen werden, die er der Spur und dem
Dokument fiir den Begriff Geschichte beimisst: Als lesbare Geschich-
te ist das, was Ricceur totale Vergangenheit nennt, ein bedeutungs-
volles Ganzes, ein Text gewissermaflen, wenn auch einer, an dem
noch geschrieben wird, wihrend es lingst zu Lektiiren kommt.

Wiederum einer Reflexion der Begrenzung verdankt sich dann
auch die Gewinnung einer hermeneutischen Perspektive auf den
Menschen, priziser: die Gewinnung einer hermeneutisch bestimm-
ten Anthropologie. Damit ist zunichst gemeint, dass der Mensch ver-
mittels der Texte erreichbar ist, durch die er sich zum Ausdruck
bringt und verstindigt. Die hermeneutische Perspektive auf den
Menschen verschafft jenem subjekttheoretischen Schliisselsatz des
Richard von St. Victor Geltung (den dieser in der Trinititstheologie
aufgestellt hat), demzufolge es Eigenschaft der Person ist, an sich in-
communicabilis zu sein. Der Mensch ist in seiner Subjektivitit selbst
deswegen incommunicabilis, weil er qua Subjektsein kommuniziert.
Als Moglichkeitsbedingung der Expressivitat und Kommunikabilitat
kann die Subjektinstanz nicht noch einmal kategorialer Gegenstand
von Kommunikation und Bedeutungsproduktion sein.

Nun ist die Metapher des Texts fiir die Hermeneutik Ricceurs
von zentraler Bedeutung. Dies zeigte sich bereits in seinen frithen
geschichtstheoretischen Uberlegungen: Mit dem Begriff der Objekti-
vitat wird angezeigt, dass die Selbstduflerungen der Menschen, so-
bald sie zur Spur und zum Dokument werden, eine Eigenrealitit ge-
geniiber ihren » Autoren« erlangen; sie erlangen Objektivitatsstatus.
Wie die Geschichtsforschung, befasst sich auch die Hermeneutik mit
diesen Eigenrealititen.

Wenn in diesen Uberlegungen nun vom »Text« gesprochen
wird, ist damit der Modellcharakter des Texts in Anspruch genom-
men. Ricceur gewinnt seinen Begriff des Texts, indem er diesen durch

Poetik des Glaubens A~ 53

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Knut Wenzel

die zwei Bedrohungen der Miindlichkeit und des Textualismus, also
durch die Bedrohungen der Annihilierung und der Hypertrophisie-
rung des Texts fiihrt. Fiir erstere steht der Name Hans-Georg Gada-
mers, fiir letztere der Strukturalismus.

Die Anerkenntnis der Eigenrealitit des Texts bedeutet zugleich
eine Geltungsbegrenzung miindlicher Kommunikation. Die face-to-
face-Situation ist nun nicht mehr Paradigma und Ideal gelingenden
Verstehens. Davon ist aber die Hermeneutik Gadamers bestimmt.
Dort wird Verstehen allzu sehr als die Heilung jener Wunde gedacht,
die der Text geschlagen hat, indem er sich gewissermaflen als Medi-
um der Entfremdung und Verzerrung zwischen die Kommunikanden
geschoben hat.'® Gelingendes Textverstehen hiefle dann, den Text
zum Verschwinden zu bringen und aus seiner diffundierenden Sub-
stanz die unmittelbare Begegnung von Autor und Leser erstehen zu
lassen. Das ist aber Alchemie, deren Witz ja in der forcierten Igno-
rierung des Stoffs, mit dem sie hantiert, besteht.

Die Hermeneutik des Texts hegt demgegeniiber grundlegende
Zweifel am Realititsgehalt des Ideals unvermittelter Kommunika-
tion. Ist nicht jede Kommunikation zeichenvermittelt und damit
prinzipiell auf das Feld der bedeutungsproduktiven Verwebung von
Zeichen zu Texten hin gedffnet; vollzieht sich nicht jeder Kommuni-
kationsakt stets auch als Aussage »von etwas« in der Materialitit der
Zeichen? So nahe die philosophische Analyse auch via reductionis an
das »Ich« all der Textaussagen herankommen will, so sehr erweist
sich dieses als stets nur vertextet antreffbar: als das »ich sprechec,
»ich verwende Zeichen«, »ich driicke mich aus«, »ich produziere
und verlange nach Bedeutungenc.

Auf dem Weg einer Hermeneutik des Texts begegnen wir erneut
derselben Objektivititsdimension des Selbst-Ausdrucks wie im Zu-
sammenhang der Geschichte; in der Perspektive des Texts gibt sie
allerdings zuvor unerschlossene oder implikative Charakteristika zu
erkennen. In dem Maf3, wie ein Selbst-Ausdruck in das Medium des
Texts eingeht, wichst ihm ein Verhiltnis der Distanz zu seinem Ur-
heber zu. Durch ihre Textualisierung gewinnt die Auflerung ein
Sinnschema, das es ihr erlaubt, unabhingig von einer bestimmten

10 »Schriftlichkeit ist Selbstentfremdung. Thre Uberwindung, das Lesen des Textes,
ist also die hochste Aufgabe des Verstehens.« H.-G. Gadamer, Wahrheit und Me-
thode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, 2. Aufl., Tiibingen 1965,
S. 368.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

und konkreten Kommunikationssituation prinzipiell lesbar, versteh-
bar zu sein. Als Text ist eine Mitteilung an sich lesbar, ohne dafiir des
Verweises auf aufSertextliche Hilfssignale zu bediirfen. Die vertexte-
te Mitteilung ist also auf ihren Autor nicht mehr angewiesen — je-
denfalls nicht mehr in der Funktion des aufSertextlichen Garanten
der Verstehbarkeit des Texts. Die Textdimension der Mitteilung
tberlagert hier ihre Ausdrucksdimension.

Die soeben beschriebene Wirkung des Prozesses der Textualisie-
rung nennt Ricceur Distanzierung. Diese betrifft jedoch nicht nur die
Beziehung des Texts zu seinem Autor, sondern auch zum Leser. Das
gesamte Kommunikationsdreieck gerit unter den Einfluss der Dis-
tanzierung, sobald ein Text in ihm auftritt. Distanzierung des Lesers
bedeutet: Als Text ist eine Mitteilung nicht mehr an einen bestimm-
ten Leser adressiert. Ricceur spricht deswegen auch von der Anony-
misierung des Lesers: Ist ein Text als Text prinzipiell von jedem les-
bar, kann prinzipiell jeder zu seinem Leser werden. Jeder Mensch
kann seinen Namen an die Stelle des anonymisierten Lesers eintra-
gen — und verhindert dadurch nicht, dass jeder beliebige andere
Mensch seinen Namen ebenfalls als Leser dieses Texts eintréigt.!!

Der Prozess der Vertextung ist ein Vorgang der Universalisie-
rung des Textzugangs, die nicht von der Arbeit des Verstehens dis-
pensiert, sondern durch sie verwirklicht wird. Es ist aber der Text,
durch den eine Auferung, eine Mitteilung die Grenzen der Privat-
heit, doch dann auch der Zeiten, der Kulturen und Religionen, ja
Sprachen {iibertreten kann. Die Universalisierung der Mitteilung ist
nur um den Preis der Arbeit an der Dechiffrierung moglich. Die uni-
versale Zuginglichkeit des Texts ist bleibend an seine Zeichenhaftig-
keit gebunden, an etwas dem puren Ausdruck gegeniiber Versach-
lichtes, Objektives.

Darin mag die von Gadamer diagnostizierte und schon bei Pla-

" Tn einer frithen Formulierung: »Nur der Diskurs, nicht die Sprache, ist an jeman-
den adressiert. Aber es besteht ein Unterschied zwischen einem Diskurs, der an
einen gleichzeitig anwesenden Gesprichspartner adressiert ist, und einem Dis-
kurs, der — wie es im Grund bei jedem Schriftstiick der Fall ist — an jeden adressiert
ist, der lesen kann. Die Enge der dialogischen Beziehung weitet sich aus. Anstatt
nur an dich, die zweite Person, adressiert zu sein, ist das Geschriebene an ein Pu-
blikum adressiert, das sich selbst schafft.« P. Ricoeur, »Der Text als Modell: her-
meneutisches Verstehenc, in: W. L. Biihl (Hg.), Verstehende Soziologie. Grund-
ziige und Entwicklungstendenzen, Miinchen 1972, S. 252-283, hier S. 259.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

55


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Knut Wenzel

ton beklagte'? Entfremdungsdimension des Texts einen Anhalt fin-
den. Doch ist Entfremdung hier das richtige Wort? Sicher, die Ano-
nymisierung der Adresse des Texts macht diesen fiir die vielen
»Fremden« lesbar. Doch sind diese nicht zur Lektiire geradezu einge-
laden? Wenn dem Textphinomen als solchem eine Intentionalitit
zugrunde ldge, konnte man sagen: Die »Fremd-Lektiire« ist gewollt.
Um diese adressatenlose und das heif3t: nicht-exkludierende Ein-
ladung zur Lektiire, die der Text als solcher darstellt, zu erméglichen,
bedarf es aber der Uberwindung des Ideals einer Kommunikations-
situation intimer Miindlichkeit. Gelingendes Textverstehen und ge-
lingende Verstindigung iiber den Text fiihrt dann aber, weil durch
den Text ermoglicht und bleibend von ihm getragen, nicht zu seiner
Diffusion; Textverstehen und Verstindigung {iber den Text sind nicht
mehr nach dem Bild einer alles »dazwischen« Liegende aufhebenden
Horizontverschmelzung denkbar; nicht mehr im Sinn einer zweiten
Intimitit, eines intimen, zur vollkommenen Konsonanz verschmel-
zenden Konsenses. Sondern: als Diskurs, als Austausch des durchaus
Verschiedenen, nimlich im Frei-Raum des Texts. Der Konsens einer
intimen face-to-face-Konstellation schliefit alle anderen aus; der
Text stellt das Prinzip universaler Diskursivitit dar.

Eine Universalitit, die ihr Prigemuster im Gewebe des Texts er-
hilt, ist das Gegenteil einer unendlichen Assoziation des Unverbind-
lichen. Ist beim Text auch die Ausdrucksdimension durch seine
Textualitdt eingeklammert oder iiberlagert, so ist er doch von dem,
was man die Vehemenz der Mitteilung nennen kann, bestimmt. Es
mag also sein, dass die Mitteilung im Sinn Gadamers durch ihre
Textwerdung von ihrer urspriinglichen Ausdruckssituation entfrem-
det wird. Dies geschieht aber als Offnung der Mitteilung fiir eine
prinzipiell universale Zuginglichkeit. In diesem durch die Textualitit
ermoglichten Vorgang der Universalisierung verwirklicht sich die
Vehemenz der Mitteilung.

Von der Ausdrucks- iiber die Mitteilungs- bis hin zur Univer-
salisierungsdimension spannt sich ein Bogen des Vorethischen durch
den Text. Es ist eine den Text offensichtlich bestimmende Eigen-
schaft, dass seine universale Zuginglichkeit an die Dimension der
Mitteilung gebunden ist. Etwas soll mitgeteilt werden, und zwar, da
im Medium des Texts, mit universaler Adressierbarkeit. Der Text ist
also nie blofler Zweck in sich, sondern begegnet als stets schon in

12 Vgl. Phaidros 275 d—e.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

einer Praxis des Texts in Anspruch genommen. Was bedeutet es aber,
wenn gesagt wird, dass in einer solchen Praxis des Texts dieser als
universal zugénglich zu verstehen gegeben wird? Es bedeutet, seine
Lesbarkeit zu behaupten. Damit ist aber viel mehr als eine Technik
der Dechiffrierung gemeint. Im Begriff »Praxis des Texts« ist die In-
stanz der Handelnden systematisch verankert. Universale Zuging-
lichkeit ist nur in einer Hinsicht Effekt einer »Technologie des
Texts«. Sie ist zugleich, nimlich gemeinsam mit dem Text selbst, in
die Praxis des Texts eingebettet und dadurch Inhalt, Ziel und Sorge
des Handelns.

Wie verwirklicht sich aber die universale Adressierung der Mit-
teilung als »Inhalt, Ziel und Sorge des Handelns« ? Durch die prinzi-
pielle Anerkennung jedes Menschen als moglichen Adressaten und
Leser der Text-Mitteilung. Textualisten strikter Observanz mogen
nun argumentieren, eine solche Ethik der Anerkennung sei eine text-
externe Grofie und als solche texttheoretisch nicht weiter zu be-
achten. Diese Argumentation wiirde aber den Textbegriff um die
Vollstindigkeit seiner Bestimmung bringen. Wenn es namlich die
Textualitit ist, die einer Mitteilung Universalitit (im Sinn der Zu-
ginglichkeit) verleiht, dann ist der Text als solcher in einer univer-
salen Ethik der Anerkennung involviert.

Diese Involviertheit ist textontologisch zu veranschlagen:
Kommt es dem Text als Text zu, gelesen zu werden, beinhaltet dies
bereits die prinzipielle Anerkennung aller als mégliche Leser und die
Anerkennung des Akts der Lektiire als unableitbar subjekthaft, also
in der Verantwortung der Lesenden gelegen.

Die Texthermeneutik Paul Ricceurs hilt dem Text die Treue, ge-
gen personalistische Verkiirzungen der klassischen philosophischen
Hermeneutik, und sie lasst sich sehr weit auf die Lektion des Struk-
turalismus ein.’® In gewissem Sinn ist Ricceur sogar radikaler als die
Textualisten: Er stimmt deren Ablehnung der Herbeiziehung von
textexternen Faktoren zur Bestimmung der Textbedeutung und der
Betonung der Textualitit des Texts zu, lehnt aber eine reduktionisti-
sche Bestimmung dessen, was einen Text ausmacht, ab. Es ist dem
Text nicht fremd, sondern bestimmt ihn mit, dass er geschrieben wor-

13 Vgl. P. Ricceur, Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpreta-
tionen I, Miinchen 1973; sowie zu einer ausfiihrlicheren Erérterung: K. Wenzel,
Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricceur, Freiburg
2008, S. 62—69, sowie Zur Narrativitit des Theologischen, S. 104-109.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

57


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Knut Wenzel

den ist, und zwar, um gelesen zu werden. Es macht den Text in seiner
Textualitdt aus, dass er Teil, Dokument, Realsymbol eines Kommuni-
kationszusammenhangs ist. Dieser ist seinerseits nicht substantielle
Wirklichkeit an und fiir sich, sondern bedeutungsdurchzogenes, ver-
bindendes und integrierendes »Zwischen«, durch welches Subjekte
sich aufeinander beziehen. Kurz und konventionell: Es gehért zur
Bestimmung des Texts (und ist ihm nicht extern und fremd), dass er
Autor und Leser hat, dass er ein Ereignis der Rede ist.'*

Es ist diese Stelle der hermeneutischen Denkbewegung Ricceurs,
an der es erneut zu einer Reflexion der Begrenzung kommt. Und
wiederum bedeutet diese Begrenzung keine Zuriickweisung, sondern
eine Aufnahme und Weiterfithrung. Begrenzt wird die exzessive Ver-
anschlagung der Struktur als exklusive Bestimmung des Texts; auf-
genommen wird hingegen der Textcharakter des Texts; nur wird die-
ser als wesentlich dadurch mitbestimmt ausgewiesen, Redeereignis
zu sein. Um den Textcharakter gegen das Ideal einer miindlichen fa-
ce-to-face-Kommunikation zu verteidigen, muss also nicht die kom-
munikative Situiertheit des Texts selbst geleugnet werden. Notig ist
aber die Klirung dessen, worin das Spezifikum einer textvermittel-
ten Kommunikation besteht. Dies hat Ricceur durch die Einfithrung
der Distanzierung der Autorinstanz und der Anonymisierung der
Leserinstanz getan. Die Kommunikationsdimension des Texts ist
nicht schon dadurch erhoben und festgestellt, dass der Text als Mit-
teilung einer bestimmten Person an eine intentional adressierte und
dadurch bestimmte andere Person identifiziert ist. Umgekehrt radie-
ren Distanzierung des Autors und Anonymisierung des Lesers diese
Strukturdynamik der Mitteilung auch nicht aus. Vielmehr abstrahie-
ren sie diese zum Paradigma, durch dessen universale Wirkkraft und
Geltung ein Text iiberhaupt lesbar (im Sinn von: interpretierbar)
wird.

Ein Text ist tiberhaupt nur auf der Basis der Annahme versteh-
bar, dass er eine Mitteilung eines Autors an einen Leser ist. In diese
paradigmatische Struktur kann jeder eintreten und somit zum Leser
werden. Das Verhiltnis von Autor und Leser ist aber, was das anbe-
trifft, unauthebbar asymmetrisch: So wie es der Text erlaubt, dass
jeder Beliebige zu seinem Leser wird, sowenig lisst er es zu, dass

4 Vgl. etwa die zusammenfassenden Bemerkungen hierzu in: P. Ricceur, »Gott nen-
nenc, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze (1970-1999), Hamburg
2005, S. 153-182, hier S. 157-159.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

jeder Beliebige zu seinem Autor deklariert wird. Die prinzipiell uni-
verselle Lesbarkeit des Texts ist gebunden an und mit ermoglicht
durch die prinzipiell bestimmbare Herkiinftigkeit dieses Texts. Ist es
nicht so, dass ich einen Text verstehen kann, weil und insofern er zu
mir spricht? Und spricht er nicht insofern zu mir, als durch ihn je-
mand zu mir spricht — selbst wenn ich nicht weifs wer, und selbst
wenn dieser jemand sich nie ausdriicklich an mich adressiert hat?
Wenn es zur Textualitit des Texts gehort, dass neben unendlich vie-
len Anderen auch ich sein Leser werden kann, dann deswegen, weil
seine Textstruktur die Stimme seines womdglich ungreifbar, unbe-
stimmbar, unnennbar gewordenen Autors aufbewahrt hat — und sei
es in der abstrakten Gestalt seiner Komposition. Unversehens taucht
hier die Expressivitit wieder empor, nimlich aus der Textualitit
selbst. Der Text vermittelt also das Ausdrucksbegehren des Subjekts,
das »Begehren zu schreiben«'®, mit der universellen Lesbarkeit.

Mit dieser Reflexion der Begrenzung wird die anthropologische
Dimension der Vermittlungsgebundenheit menschlicher Kommuni-
kation markiert. Jenseits der unmittelbar personalen Begegnung
(aber doch auch schon in ihr) findet intersubjektive Kommunikation
auf dem grofien Vermittlungsfeld des Texts statt; in dem Maf3, wie
sich die Anonymisierung der Teilnehmer und die Universalisierung
der Vermittlungen bedingen, wird der Text als ein Feld der Freiheit
konstituiert.

Zugleich, und darin besteht doch der unmittelbare Effekt dieser
Reflexion der Begrenzung, stellt es keine Entfremdungszumutung
an den Text dar, entspricht ihm vielmehr ganz und gar, wenn seine
Kommunikationseingebettetheit oder doch wenigstens -bezogenheit
als seiner Eigenstruktur eingewoben angesehen wird. Ahnlich wie
die gesellschaftlichen Institutionen dient auch der Text, der ohnehin
Ziige des Institutionellen trigt, der je umfassenderen Verwirklichung
intersubjektiver Beziehungen und des homme capable als solchem.

15 Vgl. hierzu R. Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collége de
France 1978 bis 1979 und 1979 bis 1980, Frankfurt 2008. In diesen letzten Vor-
lesungen vor seinem Tod, die der Theorie des Romans gewidmet waren, hat Bar-
thes seine Wiederentdeckung des Subjekts literaturtheoretisch fruchtbar ge-
macht: Das »Begehren zu schreiben« koordiniert die Begehren des Subjekts zu
einer geformten und deswegen lesbaren Expressivitit.

16 Vgl. zu Letzterem etwa Ricceurs Zielbestimmung einer Theorie der Gerechtigkeit:
Es ist notig, »den Akzent auf eine Konzeption der gesellschaftlichen Verantwor-
tung zu legen, die die individuelle Freiheit zum vorrangigen Ziel einer Theorie

Poetik des Glaubens A~ 59

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Knut Wenzel

Die im Zusammenhang mit dieser Reflexion der Begrenzung
erorterte Bedeutung des Texts hat unmittelbare Konsequenzen fiir
die theologische Hermeneutik. Letztere zeigt sich dabei als keines-
wegs mehr auf eine Methodologie der Interpretation reduzierbar,
sondern wird als Theorie des Christentums erkennbar. Auf dieser
christentumstheoretischen Ebene ist dann die Grundaussage angesie-
delt, dass das Christentum eine textgebundene Religion ist, greifbar
etwa in den Dimensionen des Texts des Glaubensbekenntnisses, also
der inhaltlichen Bestimmung des christlichen Glaubens, sowie des
Texts der Uberlieferung, an dem fort und fort geschrieben wird,
schlief3lich, beidem vorgeordnet, in der Dimension des Texts der Hei-
ligen Schrift, gewissermafSen der Quelltext jener Ableitungen.

Der Glaube der Christen verwirklicht sich in Vermittlung dieses
komplexen Texts des Christentums. Noch die Pratentionen einer Spi-
ritualitdt der Gottesunmittelbarkeit sind Effekte dieser christlichen
Textkultur. Das solchen Pritentionen nicht selten anhaftende Be-
wusstsein des Elitdren und Exklusiven widerspricht freilich eklatant
jener christlichen »Kultur des Texts«, wie sie sich durch Ricceurs Her-
meneutik des Texts beschreiben ldsst: Eignet dem Text schlechthin
doch wesentlich die Qualitdt prinzipiell universaler Zugédnglichkeit.
Gerade diese Textqualitit entspricht aber unmittelbar der christli-
chen Botschaft des in Jesus aus Nazareth sich unumgehbar mensch-
lich-geschichtlich bestimmt habenden allgemeinen Heilswillen Got-
tes. Als Religion des Texts hat das Christentum somit die Struktur-
und Kulturméglichkeiten, sich in Entsprechung zum Grundkriteri-
um, das durch den Gehalt seiner Botschaft gesetzt worden ist, zu ar-
tikulieren: als Glaubenszeugnis, das sich allgemein zuginglich
macht, und das heif3st vor allem: als Glaubenszeugnis, das in allen sei-
nen Adressaten die wiirdigt, die von Gottes Heilsangebot gemeint
sind.

Die Text-Werdung der Verkiindigung Jesu stellt deswegen keine
verletzende Entfremdung eines urspriinglich-authentischen Gesche-
hens dar, sondern macht als Textualisierung des universelle Geltung
beanspruchenden Bedeutungsgehalts dieser Verkiindigung diesen
auch universell zuginglich. In gewisser Weise bezeichnet der von Ri-
cceur analysierte Prozess der Distanzierung prizise die Grundkon-
stellation christlicher Uberlieferung: Die Autoren der Schriften tre-

der Gerechtigkeit macht.« P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wieder-
erkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 187.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

ten zuriick — und geben den Blick auf den frei, von dem die Texte
sprechen; die unmittelbaren Adressaten derselben Texte treten zu-
riick — und 6ffnen damit den Zugang zu diesen Texten allen, die in
die Rezeption eintreten wollen. Wenn ich hier von einem Zuriicktre-
ten (von Autor und Erstadressaten) spreche — und nicht etwa von
deren Verschwinden —, so um damit erneut und nun fiir die Situation
des christlichen Texts festzuhalten, dass weder auf die Autor- noch
auf die Adressateninstanz verzichtet werden kann. Muss dem Text
schlechthin Geschriebensein und Gelesenwerden zugesprochen wer-
den, namlich um seiner Interpretierbarkeit willen, gilt dies fiir den
christlichen Text umso mehr aufgrund des Inkarnationsprinzips: Die
Wahrheit, die Fleisch geworden ist, begegnet in den Sphéren der kon-
kreten menschlichen Lebens- und Kommunikationssituationen.

Die Textwerdung der christlichen Botschaft stellt eine wichtige
Voraussetzung fiir die Verwirklichung der missionarischen Sendung
der Kirche dar. Damit die Botschaft von der geschichtlichen Verwirk-
lichung und Kenntlichwerdung des allgemeinen Heilswillens Gottes
in und durch Jesus aus Nazareth auch alle Menschen erreichen kann,
muss sie einschrankungslos zuginglich gemacht und das heif3t: uni-
versalisiert werden. Damit kann nicht die Abstraktion der christli-
chen Botschaft zu einer kontextunabhingigen Formel gemeint sein,
sondern die Vertextung dieser Botschaft zu einem prinzipiell univer-
sell lesbaren Bedeutungsgewebe. Dieses trigt notwendigerweise die
Pragungen seiner Geschichte und Kultur. Darin ist jedoch keine Ein-
schrinkung der Zuginglichkeit zu sehen, wohl aber ein erhéhter An-
spruch an die Deutungskompetenzen der Rezipienten. Auch steht die
Universalisierung des Zugangs zur christlichen Botschaft nicht fiir
eine Uniformierung derer, die Zugang zu ihr suchen. Die paulinische
Zusage — unter den Kindern Gottes in Jesus Christus »gibt es nicht
mehr Juden und Christen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann
und Frau« (Gal 3,28) — denunziert ja nicht die realen Unterschiede
zwischen den Menschen, sondern erklirt, dass diese keine wertende
Geltungsdifferenz in Bezug auf die Heilsbotschaft haben.

In dem Maf3, wie der Text der christlichen Botschaft deren Ge-
halt mit seinen Mitteln auch zur Darstellung bringt, kann er, in der
zuvor gebrauchten Bedeutung, als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

61


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Knut Wenzel

Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

Eine dritte Reflexion der Begrenzung entwickelt Ricceur entlang
einer wunderbaren Interpretation des Gleichnisses vom barmherzi-
gen Samariter (Lk 10,25-37)."7 Sie ist mit der Thematik des Texts
tiber die Achse der Institution verbunden. Sie widmet sich der Sozio-
logie als der Theorie der Gesellschaft und dieser selbst als institutio-
nelle, dauerhafte, nichtsubjektive Wirklichkeit. Die Figuren, an de-
nen Ricceur diese Reflexion der Begrenzung durchfiihrt, sind die des
Sozius und des Ndchsten.

Der Sozius steht fiir den soziologisch erfassbaren Menschen in
seiner sozialen Rolle, Gruppenzugehorigkeit, Funktion. Thm steht
gegeniiber der Nichste als eine Figur der Sphire des Miteinander,
die soziologisch nicht erfassbar ist; es gibt »keine Soziologie des
Nichsten« (S. 109). Und dennoch, so Ricceur, schuldet die Soziologie
dem Nachsten Aufmerksambkeit. Sie hat aber von ihm keine Theorie;
sie begegnet hier einer fiir sie unintegrierbaren Theorie des Néchs-
ten, namlich in der Theologie der Barmherzigkeit (vgl. S. 110). Der
Nichste ist also eine Figur des sozialen Raums, ohne von der Sozio-
logie erfassbar zu sein. Er steht fiir ein » Verhalten in der ersten Per-
son. Der Nichste, das ist das Verhalten, sich gegenwiirtig zu machen«
(S. 110). Ricceur kann sich die Zweideutigkeit der Pragmatik des
Nichsten im Gleichnis — der Titel gilt sowohl dem Opfer (V. 27-29)
als auch dem Samariter (V. 36f.) — zunutze machen, um dieses He-
rausgefallensein des Néachsten aus den soziologischen Rastern zu ver-
deutlichen: in Bezug auf den Niachsten als Adressat meiner Handlun-
gen: »Es gibt also keine Soziologie des Nichsten; die Wissenschaft
vom Nichsten wird sogleich durch die Praxis des Nichsten versperrt;
man hat nicht einen Nichsten; ich mache mich zu jemandes Nachs-
ten« (S. 111). In Bezug auf den Handelnden selbst: »Der Samariter ist
zwar auch eine Kategorie [...] Er ist die Kategorie der Nicht-Katego-
rie [...] er zieht seines Weges, unbehindert von seiner sozialen Last,
bereit, die Strecke zu dandern und ein unvorhergesehenes Verhalten
zu erfinden; er ist frei und zuginglich fiir die Begegnung und die
Gegenwirtigkeit« (S. 111). Sein Handeln ist durch keine Institution

17 Vgl. P. Ricceur, »Der Sozius und der Nichste«, in: Geschichte und Wahrheit,
S. 109-124.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

vermittelt; »so ist sein ganzes >Erbarmenc eine Geste jenseits der Rol-
le, der Personlichkeit, der Funktion« (S. 111). Das Tun der Barmher-
zigkeit, deren paradigmatische Erzihlung jenes Gleichnis ist, ge-
schieht »iiber jede soziale Vermittlung hinaus« und ist von »keinem
der Geschichte immanenten Kriterium« abhingig (S. 113). Ricoeur
erinnert hier in einem exegetisch gut gestiitzten Rekurs an die Ge-
richtspredigt Mt 25,31-46: Weder die Gerechten noch die Ungerech-
ten wissen, dass sie in den Geringen Christus als dem Heil selbst be-
gegnen (vgl. V.37-39.44); sie haben kein objektives Kriterium fiir
ihr Tun oder Unterlassen der Barmherzigkeit; dieses Handeln wird
»erst am jlingsten Tag entdeckt [...] als die Art und Weise, mit der
ich, ohne es zu wissen, Christus begegnet bin« (S. 113). Bis dahin gibt
es nur das Kriterium der Not des Anderen. Das Tun der Barmherzig-
keit geschieht ohne duflere, 6ffentliche, objektive Deckung.

All dies, und darin zeigt sich wiederum das >Ethos< der Reflexion
der Begrenzung, stellt keine Zuriickweisung der soziologischen Per-
spektive und keine Verwerfung des Sozius dar. Vielmehr ist die Be-
stimmung des Sozius — »die Beziehung zum Sozius ist eine mittel-
bare Beziehung; sie erreicht den Menschen als dieses oder jenes«
(S. 114) — getragen von der Anerkennung dieser Perspektive und der
von ihr ins Licht gertickten Wirklichkeit. Der Kontrast zwischen So-
zius und Nichstem — der »Sozius ist der Mensch der Geschichte, der
Niéchste der Mensch der Sehnsucht, des Traums, des Mythos«
(S.116) — bedarf der dialektischen Vermittlung. Gesellschaftliches
Handeln und Tun der Barmherzigkeit konnen nicht auf zwei von-
einander geschiedene Handlungsquellen zuriickgefiihrt werden; viel-
mehr ist aus Griinden der Einheit des Menschen- und Weltbilds von
der »Einheit der Intention« auszugehen (S. 116): »Dieselbe Barmher-
zigkeit gibt der sozialen Institution und dem Ereignis der Begegnung
ihren Sinn« (S.116). Die Barmherzigkeit, verstanden als bedin-
gungslose Wiirdigung und Anerkennung des Anderen in seiner kon-
kreten Lebenssituation, ist, wenn auch gefiltert durch die Notwen-
digkeiten und Okonomien gesellschaftlicher Einrichtungen und
Prozesse, letzter Zweck auch der gesellschaftlichen Institution. Dies
kommt im Begriff der Gerechtigkeit zum Ausdruck. Es kann ja nicht
in dem Maf, wie eine Gesellschaft von den Gegebenheiten der Aus-
differenzierung, Anonymisierung, Institutionenvermitteltheit inter-
subjektiver Beziehungen bestimmt wird, die Prisenz und Geltung
der Barmherzigkeit in dieser und fiir diese Gesellschaft schlicht auf-
gegeben werden. An dieser Stelle ist deswegen »von der Barmherzig-

Poetik des Glaubens A~ 63

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Knut Wenzel

keit in der Gestalt der Gerechtigkeit« (S. 117) zu reden. Eine Theo-
logie der Barmherzigkeit, die ganz auf die Dimension unmittel-
bar-personaler Begegnung fixiert wire, wiirde hinsichtlich ihres
Theoriestatus wie auch ihres Gegenstands um die Dimension der Ge-
sellschaft verkiirzt werden; es wire hier »die fundamentale Bedeu-
tung der Herrschaft Gottes tiber die Geschichte« verfehlt (S. 117).
Erst dieses Motiv aber sichert, so Ricoeur, »dem Motiv von der Barm-
herzigkeit die ganze Ausdehnung und die ganze Weite [zu], deren
dieses fihig ist« (S. 117).1®

Gesellschaft und Geschichte repriasentieren die dauerhafte,
transpersonale, vermittelte Dimension menschlicher Wirklichkeit.
Sie ist vor allem in Vermittlung durch Institutionen zuginglich. Sie
stehen damit in derselben Linie, in der auch der Text zu sehen ist.
Was auch immer man von dem vielleicht veralteten soziologischen
Instrumentarium, das Ricceur hier in Anspruch nimmt, halten
mag,'® und wie sehr auch immer man sich in seiner (theoretischen)
Einstellung zum Text den Moden der Hyper- oder Antitextualitdt
unterwirft: Was wire dies fiir eine theologische Anthropologie, die
die Wirklichkeit der Gesellschaft nicht in den Blick zu nehmen ver-
suchte? Und was wire das fiir ein reduzierter dngstlicher Begriff des
Tuns der Barmherzigkeit, der dieses nicht auch in den Filiationen ge-
sellschaftlicher Abstrahierung und Vermittlung vermuten kénnte?
Es bedarf, so Ricoeurs Schlussfolgerung, einer Theologie der Barm-
herzigkeit, in der die Perspektive des Sozius und die Perspektive des
Nichsten zu einer dialektischen Vermittlung kommen: namlich zur
Vermittlung der »kurzen< Beziehungen von Person zu Person« mit
den »langen< Beziehungen durch die Institutionen« (S. 118). Eine
solche sozialtheoretisch informierte Theologie der Barmherzigkeit —
und in eins damit eine entsprechende theologische Anthropologie —
darf gar nicht ausschlieflen und muss vielmehr unterstellen, dass sich
Barmherzigkeit, verstanden wie gesagt als an keine dufleren Bedin-

18 Fiir die untergriindigen Kontinuitdten im Werk Ricoeurs spricht, dass er viele Jah-
re spiter noch einmal auf denselben Zusammenhang zu sprechen gekommen ist,
nimlich in dem bekannten Text: Liebe und Gerechtigkeit / amour et justice, Tii-
bingen 1990. Zur hier filligen Verhiltnisbestimmung von Liebe und Gerechtig-
keit vgl. auch: K. Wenzel, »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des
christlichen Gottesverstindnisses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Pre-
kér. Gottes Gerechtigkeit und die Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150-159.
Vgl. hierzu die Anmerkung des Ubersetzers: P. Ricceur, »Der Sozius und der
Nichste«, S. 114.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

gungen gekniipfte praktisch-adjuvatorische Anerkennung des Ande-
ren in seiner konkreten und realen (Not-)Situation, auch in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Institutionen verwirklichen kann, ja, dass
diese daran zu messen sind: »Was heif3t es, in der gegenwirtigen Si-
tuation als >Néachster« zu denken? Das kann die Rechtfertigung einer
Institution, die Verbesserung einer Institution, oder auch die Kritik
einer Institution sein.« (S. 119)

In einer solchen dialektisch dynamisierten Theologie der Barm-
herzigkeit stellt die Perspektive des Néchsten »eine permanente Kri-
tik an der sozialen Bindung« dar (S. 122) — so wie umgekehrt, wie zu
erginzen wire, die Perspektive des Sozius das Tun der Barmherzig-
keit unter die Forderung der Nachhaltigkeit stellt. Wenn die Figur
des Néchsten eine unstillbare Herausforderung der gesellschaftli-
chen Institutionen darstellt, dann aus zwei Griinden: »Der Endsinn
der Institutionen ist der Dienst, den sie Personen erweisen.« Und:
»dieser Endsinn bleibt gerade verborgen; niemand kann die personli-
chen Wohltaten der Institutionen abschitzen« (S. 123). In dieser blei-
benden Irritiertheit der Institutionen durch den Nachsten findet die
hier skizzierte Reflexion der Begrenzung ihren deutlichsten Aus-
druck. Zugleich zeigt sich aber auch, dass das Worumwillen dieser
Reflexion in der je besseren Erfassung des Begrenzten liegt.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

65


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

Paul Ricceurs Begriff des Zeugnisses

Veronika Hoffmann

Das Fragezeichen in der Titelformulierung mag zunichst verwun-
dern. Es scheint kaum fraglich zu sein, dass man mit Ricceur Offen-
barung denken kann, hat er selbst doch nicht nur immer wieder auf
die biblische Offenbarung Bezug genommen, sondern auch einen
groflen Aufsatz verfasst, in dem der Begriff der »Offenbarung« sogar
im Zentrum steht: »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«!.

Nun kann man vermuten, dass sich hinter dem Fragezeichen im
Titel die Vorsicht der Theologin verbirgt, die, ganz im Sinne Ricceurs,
die Grenze zwischen Philosophie und (Offenbarungs-)Theologie
nicht vorschnell {iberspringen, sondern achten will. Und diese Ver-
mutung ist durchaus berechtigt: Der philosophisch-theologische
Grenzverkehr ist mit methodischer Sorgfalt zu betreiben, und dies
zum Wohle beider Seiten. Aus Sicht der Theologie ist »Offen-
barung« ein Zentralbegriff genuin theologischer Natur, der sich nicht
aus denkerischen Mitteln allein entfalten lisst, sondern letztlich aus
dem Hoéren des Wortes stammt. Und es hiefle Ricceur in die von thm
selbst so vehement abgelehnte Ecke eines »Krypto-Theologen« drin-
gen?, unterstellte man ihm, er lieferte der Theologie einen gewisser-
mafSen »schliisselfertigen« — um nicht zu sagen: mundgerechten —
Offenbarungsbegriff.

Die Vorsicht, die sich im Fragezeichen andeutet, hat aber noch
einen weiteren, gewichtigeren Grund. Um im Bild des Grenzverkehrs
zu bleiben: Die folgenden Ausfithrungen sind von der Vermutung
geleitet, dass zwar der Grenziibertritt von Ricceurs Philosophie in
die Theologie nicht nur méglich, sondern auch fiir die Offenbarungs-
theologie sehr fruchtbar ist, dass aber Ricceurs Ausfiihrungen in

! P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarunge«, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008,
S. 41-83.

2 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 36; vgl. auch »Reply to
David Stewart, in: L. E. Hahn (Hg.), The Philosophy of Paul Ricceur, Chicago
1996, S. 443-449, hier S. 449.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

67


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Veronika Hoffmann

»Hermeneutik der Idee der Offenbarung« fiir sich genommen letzt-
lich nicht den idealen Ort fiir diesen Ubertritt darstellen. Wohl gilt es
in einem ersten Schritt, den Uberlegungen dieses Textes zu folgen
und ihre Relevanz fiir ein theologisches Konzept von Offenbarung
zu erheben. Dabei wird jedoch auch zutage treten, dass Ricceurs Vor-
gehen aus Sicht der Theologie mit grundlegenden Schwierigkeiten
behaftet ist — Schwierigkeiten, so die zweite leitende Vermutung,
die einerseits Ricceurs Anniherung an das Konzept der Offenbarung
im engeren Sinn durchgingig bestimmen, mit denen sich jedoch an-
dererseits unter Riickgriff auf Uberlegungen Ricceurs an einem an-
deren Ort konstruktiv umgehen lisst. Gewissermaflen in Anwen-
dung von Ricceurs texthermeneutischen Grundprinzipien auf sein
eigenes Werk soll so gezeigt werden, dass mit dessen Hilfe ein Kon-
zept von Offenbarung gewonnen werden kann, das fiir die Theologie
aufschlussreicher und anschlussfihiger ist als die Uberlegungen, die
der Autor Ricceur explizit unter dem Begriff der »Offenbarung« vor-
gelegt hat.

Damit ergibt sich der Gang der weiteren Uberlegungen wie
folgt: Zunichst wird der Gedankengang von »Hermeneutik der Idee
der Offenbarung« vorgestellt (I.). In einem zweiten Schritt ist so-
dann die angedeutete theologische Unterbestimmtheit des entwickel-
ten Offenbarungsbegriffs genauer zu erheben (I1.). Schlieflich wird
in einem dritten Schritt skizziert, mit Hilfe welcher weiteren Mittel
aus Ricceurs Denken (III.) Offenbarung theologisch anschlussfahiger
konzipiert werden kénnte (IV.). Dieser Vorschlag beansprucht dabei
weniger Originalitit als Sachgerechtheit.

Die Polyphonie der biblischen Offenbarung

Die weiter oben verwendete Metapher vom kontrollierten Grenzver-
kehr ist bekanntlich fiir Ricceurs Verhiltnis zur Theologie als Diszip-
lin seinem eigenen Selbstverstindnis gemif3 nicht zutreffend: Ri-
ceeur iberquert die Grenze zur Theologie als wissenschaftlicher
Disziplin nie, schon aus Respekt vor der Expertise anderer nicht.
Wohl gibt es — insbesondere kleinere — Aufsétze von ihm, in denen
er ausdriicklich vom Boden des jiidisch-christlichen Glaubens aus

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

denkt. »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« ist diesem Genre
jedoch nicht zuzurechnen, sondern gehort zu denjenigen Texten, die
vom Konzept der » Annidherung« geleitet sind, bei dem der Philosoph
zwar vom biblischen Wort ausgeht, aber sich dennoch »in der Auto-
nomie des sich selbst verantwortlichen Denkens«®> bewegt. Diese
deutliche Unterscheidung von im engeren Sinn theologischem und
philosophischem Zugangsweg zum selben Problem wiederholt Ri-
cceur auch in der Diskussion um »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«: »Ich betone, dass ich mitnichten eine Theologie der Offen-
barung entwerfen wollte, sondern eine Philosophie der Offenbarung.
Das soll heiSen, dass ich als Horer eines Wortes, das fiir mich eine
Quelle ist, die Anniherung dieses Wortes an die Moglichkeiten ver-
sucht habe, die einer Philosophie zugehoren, die kein geoffenbartes
Element in sich tragt.«*

Seine Uberlegungen im Bereich biblischer Hermeneutik will Ri-
ceeur deshalb ausdriicklich nicht als apologetische Arbeit der Philoso-
phie fiir die Theologie verstanden wissen: »Wenn Gott durch die Pro-
pheten spricht, hat die Philosophie nicht sein Wort zu rechtfertigen,
sondern den Horizont der Bedeutsamkeit aufzuspannen, in dem es
verstanden werden kann.«® Folgerichtig liest er die Bibel mit den
Mitteln seiner philosophischen Hermeneutik und entfaltet auf die-
sem Hintergrund zunichst einen »nicht-biblischen«, »nicht-religio-

3 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S.199-226, hier
S. 200. Dies diirfte sachlich identisch sein mit dem, was er spiter als »Uberkreu-
zung« der Diskurse bezeichnet hat, die, trotz des auf den ersten Blick verwirren-
den Begriffs, keine Vermischung meint, sondern eine produktive Anniherung der
Diskurse aneinander oder Anleihe beieinander: »Ich bestehe auf der Uberkreu-
zung. Ja, man kann religiose Texte einer philosophischen Lektiire unterziehen.
Das Buch Hiob zum Beispiel kann Stoff fiir eine philosophische Reflexion iiber
das Bose liefern. Das Hohelied kann Anstofs fiir eine Meditation iiber das Verhilt-
nis zwischen Erotik und Néchstenliebe geben. Wir kénnen einen Vergleich zwi-
schen den Gesetzen Moses’ und dem Kantschen Imperativ machen. Uberkreuzte
Lektiiren konnen also in beide Richtungen gemacht werden.« P. Ricceur, »Der
Philosoph und sein Glaube«, Interview mit Yvanka B. Raynova, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 52 (2004) S. 85-112, hier S. 101. Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ebd., S. 104, sowie Ricceurs ausdriicklichen Hinweis auf seine
»Furcht vor der Vermischungg, ebd., S. 105.

P. Ricceur u.a., »Discussion d’ensemble«, in: La Révélation, Bruxelles 1977,
S. 207-236, hier S. 228.

5 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarungs, S. 63.

IS

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

69


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Veronika Hoffmann

sen«® Offenbarungsbegriff: Insofern sie einen neuen Zugang zur
Wirklichkeit erdéffnen, eignet allen poetischen Texten eine im wei-
teren Sinn revelatorische Dimension. Denn mit Hilfe ihrer Referen-
tialitat zweiter Ordnung 6ffnen sie uns die Augen dafiir, dass unsere
Welt mehr umfasst als nur das, was in der tblichen Sprache der
Deskription von Objekten erreichbar ist. Auf diese Weise stellt die
dichterische Rede »die Reduktion der referentiellen Funktion auf die
beschreibende Rede in Frage und offnet das Feld fiir eine nicht-de-
skriptive Beziehung zur Welt«”.

Dass Ricceur die biblischen Texte mit Hilfe der Kategorien sei-
ner Texthermeneutik interpretiert, hat des Weiteren zur Folge, dass
sich die Interpretation zunichst und vorrangig auf die Entfaltung der
»Sache des Textes« richtet. Im vorliegenden Zusammenhang heifdt
das vor allem, dass »Offenbarung« keine Kategorie darstellen kann,
die riickwirtsgewandt die Autoritit der Bibel aus der Besonderheit
ihrer Entstehung ableitete, sondern die Welt betrifft, welche die Bibel
vor sich entwirft.® Deshalb muss man sich Ricceur zufolge auch von
allzu psychologisierenden Vorstellungen der Inspiration freimachen,
die wiederum den Begriff nach riickwirts, zu seinen Entstehungs-
bedingungen, wenden.

Was nun die biblischen Texte innerhalb des Feldes der Literatur
in besonderer Weise als religiose Texte auszeichnet, ist die Nennung
Gottes, und zwar in ihrer spezifischen Form. Sie sprechen von Gott
namlich in einer unhintergehbar polyphonen Weise: »Die Nennung
Gottes in den urspriinglichen Ausdrucksgestalten des Glaubens ge-

¢ Ebd., S. 68. Vgl. auch P. Ricceur, »Gott nennen, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen.
Phinomenologische Zugiinge, Freiburg 1981, S. 45-79, hier S. 55f.

P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 55.

Vgl. P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« S. 64-70. Vgl. auch
P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutike, in: P. Ricceur und
E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, Miinchen 1974, S. 24—45, hier S. 40: »Wenn man die Bi-
bel offenbart nennen will, so muss das von der >Sache< her gesagt sein, die sie sagt,
von dem neuen Sein, das sie entfaltet. Ich wiirde es wagen, die Bibel offenbart zu
nennen, insofern das neue Sein, von dem sie redet, fiir die Welt, fiir die gesamte
Wirklichkeit einschliefSlich meiner Existenz und meiner Geschichte offenbarend
ist. Anders gesagt: soll der Begriff der Offenbarung einen Sinn haben, dann als
Merkmal der biblischen Welt.« Hervorhebungen im Original. Zum dahinterste-
henden hermeneutischen Grundkonzept Ricceurs vgl. zum Beispiel P. Ricceur, In-
terpretation Theory. Discourse and the Surplus of Meaning, Texas 1976, und
P. Ricoeur, Du texte a 'action. Essais d’herméneutiqu@ 11, Paris 1986.

N

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

schieht nicht einfach, sondern vielfiltig. Oder vielmehr: sie ist nicht
einstimmig, sondern vielstimmig. Die urspriinglichen Ausdrucks-
gestalten des Glaubens sind komplexe, so unterschiedliche Redefor-
men wie Erzdhlungen, Prophetien, Gesetze, Sprichworter, Gebete,
Hymnen, liturgische Formeln, sapientiale Schriften. Alle diese Rede-
formen zusammen nennen Gott. Aber sie nennen ihn auf verschie-
dene Weise.«’

Entscheidend ist hierbei, dass erstens die Verbindung zwischen
Inhalt und Form in jeder dieser Redeformen keine zufillige ist. Es
wird nicht immer dieselbe Aussage in jeweils anderer Form getrof-
fen, sondern diese Nennungen Gottes sind durchaus auch inhaltlich
sehr verschieden. Zweitens sind nicht nur diese in sich, sondern auch
die zwischen den disparaten Gott-Nennungen entstehenden Span-
nungen von theologischer Bedeutung.' Nur unter Missachtung die-
ser grundsitzlichen Polyphonie und ihrer kreativen Spannungen
konnte man die Vorstellung von Offenbarung auf eine dieser Stim-
men verengen, und nur wenn man die Sprengkraft der Polyphonie
im Blick behilt, entgeht man moglichen Idolisierungen des Gottes-
begriffs. Am deutlichsten zeigt sich dieser besondere Status der bib-
lischen Gottesrede in den »Grenz-Ausdriicken«!! von Paradox, Hy-
perbel und den Reich Gottes-Gleichnissen, wo bestimmte literarische
Formen zugleich angewandt und so an ihre Grenzen getrieben wer-
den, dass sie auf jenen Gott verweisen, der genannt werden soll und
doch nie addquat bezeichnet werden kann.

Die Besonderheit der Bibel besteht folglich in Ricceurs Ver-
stindnis nicht darin, dass sie unter irgendeiner Riicksicht kein litera-
rischer Text wire, sondern im Uberschuss'? dieser polyphonen Got-

° P. Ricceur, »Gott nennen, S. 59. Im Blick auf die Passionserzihlung des Markus-

evangeliums hat Ricceur diese intrinsische Verbindung von narrativer Form und

theologischer Aussage als eine bewusste Strategie bezeichnet. Vgl. »Le récit inter-

prétatif. Exégese et théologie dans les récits de la Passion, in: Recherches de sci-

ence religieuse 73 (1985) S. 17-38.

»Nicht nur fithrt jede Diskursform zu einer eigenen Gestalt von Glaubens-

bekenntnis, die Konfrontation zwischen diesen Diskursformen fithrt auch inner-

halb des Glaubensbekenntnisses selbst zu Spannungen und Kontrasten, die theo-

logisch von Bedeutung sind.«: P. Ricceur, »Philosophy and Religious Language«,

in: Journal of religion 54 (1974) S. 71-85, hier S. 76.

11 P. Ricceur, »Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprachex, in:
P. Ricceur und E. Jiingel, Metapher, S. 45-70, hier S. 65. Vgl. hierzu grundlegend
P. Ricceur, »Biblical Hermeneutics«, in: Semeia 4 (1975) S. 27-148.

12 Vgl. J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricceur and the Refiguring of Theol-
ogy, Oxford 1995, S. 241.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

71


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Veronika Hoffmann

tesnennungen: »Es zeigt sich jetzt, in welchem Sinne die biblische
Hermeneutik zugleich ein einzelner Fall der [...] allgemeinen Her-
meneutik und ein einzigartiges Phanomen ist. Sie ist ein einzelner
Fall, weil das neue Sein, von dem die Bibel spricht, nur in der Welt
dieses Textes zu suchen ist, der ein Text unter anderen ist. Sie ist ein
einzigartiger Fall, weil alle Einzelreden auf einen Namen bezogen
sind, der Schnittpunkt und Maf3 der Unvollkommenheit aller unserer
Rede von Gott ist, und weil dieser Name mit dem Sinn-Ereignis, das
als Auferstehung gepredigt wird, unldslich verbunden ist.«

Fiir die Offenbarungstheologie ergeben sich aus diesen Uberle-
gungen wertvolle Hinweise. Denn Ricceur skizziert hier eine Vorstel-
lung von Offenbarung, die diese nicht nur in vielgestaltiger Weise
vermittelt denkt, sondern diese Vermittlung auch positiv konnotiert;
anders gesagt: Er ist nicht nur von der [llusion einer Offenbarung
weit entfernt, die ohne jede Form von Vermittlung auskéme, er ori-
entiert sich auch nicht an einem Unmittelbarkeitsideal, das Vermitt-
lung als einen sekunddren Vorgang betrachtet, der zwar nétig ist,
aber immer die Gefahr mit sich bringt, ihr »Wesen« zu verfalschen.
»Wenn die Formen des religiosen Diskurses derart ausgeprigt sind,
kann der Begriff der Offenbarung nicht mehr in der einheitlichen
und buchstiblich monotonen Weise formuliert werden, die man an-
nimmt, wenn man von der biblischen Offenbarung spricht.«'*

Die Polyphonie der biblischen Genera, die sich nicht zu einem
einzigen, schliissigen System zusammenschliefSen lassen, macht die
konstitutive Bedeutung der Vermittlung fiir die Offenbarung selbst
offensichtlich. Ein solcher Vermittlungsprozess kann nicht »subtra-
hiert« werden, um irgendwelche »reinen Inhalte« freizulegen, und

13 P, Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S.42f. Hervor-
hebung im Original, Ubers. modifiziert. Vgl. auch P. Ricceur, »The Self in the
Mirror of the Scriptures, in: D. E. Aune und J. McCarthy (Hg.), The Whole and
Divided Self, New York 1997, S.201-220; »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung, S. 70; J. Fodor, Christian Hermeneutics, S. 240£f. Ricceur geht in diesem
Zusammenhang auf das Stichwort des »Sinn-Ereignisses der Auferstehung« nicht
weiter ein. Vgl. dazu jedoch »Hermeneutik der Idee der Offenbarungx, S. 78.

14 Ebd. S. 58. Hervorhebung im Original. In einem spiten Interviewband dufert Ri-
cceur wie zusammenfassend im Blick auf seine »Lectures et méditations bibli-
ques«: »Ich habe mich auf meinem Weg sehr gegen das Wort Erfahrung gewehrt,
weil ich der Unmittelbarkeit, dem Gefiihlserguss, dem Intuitionismus misstraute:
Ich habe im Gegenteil immer die Vermittlung durch Sprache und Schrift favori-
siert«: P. Ricoeur, La critique et la conviction. Entretien avec Francois Azouvi et
Marc de Launay, Paris 1995, S. 2111

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

entgeht damit allen Schwierigkeiten, die ein Denken in Kategorien
von »Kern« und »Schale« nach sich zieht.

Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungs-
begriffs in »"Hermeneutik der Idee der Offenbarung«

Diese Ergebnisse sind von grofler Bedeutung und sollen im Weiteren
auch festgehalten werden. Ein Versuch, von Ricoeurs biblisch-poly-
phonem Offenbarungsbegriff aus konsequent offenbarungstheo-
logisch zu arbeiten, miisste aber mit mehreren Unterbestimmtheiten
zu Rande kommen, die Ricceurs Uberlegungen aus theologischer
Sicht enthalten:

Eine erste solche Unterbestimmtheit ergibt sich im Kontext der
Uberlegungen zum Status der biblischen Texte als Literatur, der ja
nirgendwo aufler Kraft gesetzt wird. Diese Lesart ermoglicht es Ri-
cceur einerseits, der Bibel eine Referentialitit zuzuschreiben, die der
Referentialitit fiktionaler Texte homolog ist und die er in religiosem
Zusammenhang gerne als »Manifestations-Wahrheit« im Unter-
schied zu » Adéquations-Wahrheit« bezeichnet.’” Die damit verbun-
dene Moglichkeit, das Problem der Wahrheitsfahigkeit des christli-
chen Offenbarungsanspruchs von der Ebene rein propositionaler
Uberlegungen in einen gréferen Kontext zu transferieren, ist sicher
grundsitzlich zu begriiflen. Die Pauschalitit dieser Zuschreibung auf
die Bibel insgesamt ist jedoch so iiberraschend wie problematisch.
Denn sie bedeutet, dass Ricceur im Blick auf die Referenzfrage auf
seine eigene Differenzierung nicht zuriickkommt, die er hinsichtlich
der Offenbarungsstruktur der verschiedenen biblischen Textgattun-
gen herausgearbeitet hatte.'¢ Es scheint hier, als betrachte Ricoeur die
gesamte Bibel wie einen fiktionalen Text, dessen Referenz, ebenso
wie zum Beispiel die der griechischen Tragddie, ausschliefilich als

15 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 56; vgl. zum Beispiel auch »Philosophy and Religio-
us Languagex, S. 36.

16 Daran dndert sich m. E. auch nichts, wenn man seinen spiter dem Referenzbegriff
vorgezogenen Begriff der Refiguration hier eintrégt. Zu dieser Umstellung vgl.
P. Ricceur, Zeit und Erzidhlung I11. Die erziihlte Zeit, Miinchen 1991.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

73


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Veronika Hoffmann

eine »nicht ostensive« zu verstehen wire.”” Was — im Sinne seiner
eigenen Mytheninterpretation — mit Blick etwa auf die ersten Kapitel
der Genesis durchaus einleuchten kann, erscheint insbesondere hin-
sichtlich der Evangelien ausgesprochen problematisch: Ist auch Jesus
in Ricceurs Augen eine »heuristische Fiktion«8?

Diese Problematik ist in der Literatur bereits wiederholt dis-
kutiert worden' und sie soll hier hintangestellt werden zugunsten
einer zweiten, die fiir die vorliegende Fragestellung von erheblich
groferer Bedeutung ist: Ebenso wenig, wie sich Glauben von Inter-
pretation trennen ldsst, ist die Vorstellung der Offenbarung bei Ri-
ceeur anders erreichbar als {iber die langen Wege der Interpretation.?
Ricoeur behauptet dabei keineswegs, dass diese Kette der Interpreta-
tionen, wenn man sie in Richtung auf ihren Anfang zuriickverfolgte,
sich schliefSlich im Nichts oder in eine riesige Tautologie aufloste.
Sondern er verweist, wie wir sahen, auf den mit dem Wort »Gott«
bezeichneten Ziel- und Fluchtpunkt, den nicht-hermeneutischen Ur-
sprung dieser Interpretationsreihen. Aber dieser Ursprung bleibt
prinzipiell unerreichbar: Wir sind immer schon als Glieder in diese
Kette der Interpretationen eingereiht, ohne die Moglichkeit eines
Riickgangs bis zu ihrem Anfangspunkt zu haben. Auch dies ist, liest
man Ricceurs Offenbarungskonzept philosophisch, nicht iiber-

17 Vgl. P. Ricceur, »Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik, in:
A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996, S. 356375, S. 373 1.
Ahnlich wie hinsichtlich der griechischen Tragodie heif$t dies freilich auch fiir die
Bibel nicht, dass sie nicht eine dem einzelnen Rezipienten vorgingige Autoritit
beanspruchen konnte, indem sie etwas zeigt, was er allein von sich aus nicht hitte
finden kénnen. So kann Ricceur, ausdriicklich religionsphilosophisch sprechend,
sagen: »Statt von Offenbarung wiirde ich lieber von einer Situation sprechen, in
der man sich auf ein konstituierendes Imaginires bezieht mit Hilfe der Ressour-
cen der religiosen Sprache, abwechselnd narrativ, legislativ, hymnisch und viel-
leicht vor allem weisheitlich.« P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 225. Vgl.
auch die folgende Erklirung Ricceurs, warum er den Begriff der »Offenbarung«
eher vermeidet: Ebd., S. 225-228.

Vgl. zum Begriff P. Ricceur, »L'imagination dans le discours et dans l'action«, in:
Du texte a 'action, S. 237-262, hier S. 245 ff.

19 Vgl. S. Orth, »Kriteriologie des Gottlichen — Hermeneutik der Zeugnisse. Paul
Ricceur, Jean Nabert und die fundamentaltheologische Diskussion, in: J. Valentin
und S. Wendel (Hg.), Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen
Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg 2001, S. 81-91, S. 90{. sowie die
Kritik von K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricceur. A
Study in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990.

Vgl. P. Ricceur, »Phanomenologie der Religion, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 85-94, S. 93.

20

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

raschend; man konnte im Gegenteil den Verdacht hegen, dass eine
Philosophie, die diesen Ausgangspunkt erreichte, notwendig in
Theologie umschliige. Umgekehrt bleibt aber doch die Frage be-
stehen, ob eine Offenbarungstheologie auf der Grundlage eines phi-
losophischen Konzeptes, das die Abwesenheit des »initium«* so
stark denkt, iberhaupt moglich ist; und ob folglich ein Versuch, Ri-
ceeur auf dieser Linie theologisch weiterzudenken, fideistischen oder
relativistischen Kurzschliissen entgehen kionnte.

Das Problem lasst sich auch mit Hilfe topologischer Metaphorik
formulieren: Die Bibel weist in Ricceurs Lesart in doppelter Weise
tber sich hinaus: Als ein literarischer Text unter anderen verweist
sie nach »vorne«, insofern sie eine Welt entwirft. Als ein herme-
neutisch einzigartiger Fall verweist sie mit Hilfe der polyphonen
Nennungen Gottes, der der angestrebte, aber immer unerreichbare
Fluchtpunkt bleibt, zusitzlich auch nach »oben«, in eine AufSer-
textualitit, die nach ihrer Selbstauskunft nicht einfach in einer dem
Leser verfiigbaren »bewohnbaren Welt« besteht. Die theologisch un-
verzichtbare Bewegung, die fehlt, ist ein Verweis gewissermaflen
nach »hinten«. Dabei erweist sich die Alternativstellung von »his-
torischer Referenz« und »reiner Fiktion« als nicht hinreichend prizi-
se. Denn diese Frage nach dem Ursprung ist nicht im Sinn einer
Riickfrage nach dem »historischen Jesus« zu verstehen??, sondern
als offenbarungstheologische Frage nach dem Ursprung der Zeugnis-
se von Jesus als dem Christus im Sinn eines Geschehens, das Gottes
Anwesenheit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt
bei Ricceur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebe-
ne der Zeugnistexte zuriickgeht und sich damit immer schon im Be-
reich der Interpretation befindet.

Die entscheidende Frage lautet also, ob es fiir das Kerygma einen
mehr als arbitriren Anstof§ gibt, ein initium, das nicht vollig hinter
der Interpretation des Bibeltextes verschwindet. Ricceur hat fiir diese
Frage selbst eine Losungsmoglichkeit zumindest anfanghaft ent-
wickelt, und zwar in einem Entwurf, der trotz der enormen Bedeu-

21 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 7-40, S. 31. Hervorhebung im Original.

22 Zu dieser Debatte im Blick auf Ricoeurs Werk vgl. wiederum K. J. Vanhoozer, Bi-
blical narrative, sowie S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999, S. 401-404. Vgl. auch den Beitrag von Stefan Orth in diesem Band.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

75


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Veronika Hoffmann

tung, die einige Rezipienten ihm beimessen,? in seinem Gesamt-
werk wenig hervorgetreten ist, aber exakt unsere Problematik auf-
greift: demjenigen des Zeugnisses.

Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses

In »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, dem einzigen Text, in dem
Ricoeur das Konzept des Zeugnisses ausfiihrlich durchgearbeitet und
seine Relevanz deutlich herausgestellt hat?*, beginnt er seine Uberle-
gungen mit einer Semantik des philosophischen Zeugnisbegriffs ent-
lang dreier Bedeutungsebenen, die er dem allgemeinsprachlichen Ge-
brauch entnimmt:

Erstens hat das Zeugnis eine »quasi-empirische«? Dimension:

2 Vgl. zum Beispiel S. Orth, »Kriteriologie des Gottlichen — Hermeneutik der Zeug-

2

2.

4

<

nisse«; L. S. Mudge, »Paul Ricceur on Biblical Interpretation«, in: P. Ricceur, Es-
says on Biblical Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1-40.

Zwar hat Ricceur auch spiter immer mal wieder die Zeugniskategorie aufgegrif-
fen, dabei aber m. W. nie wieder eindeutig auf »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
zuriickverwiesen; insbesondere ist der in Emmanuel Levinas, penseur du témoi-
gnage (in: P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris 1994,
S. 83-105) in Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, Jean Nabert und Em-
manuel Levinas entwickelte Zeugnisbegriff mit dem vorliegenden nicht de-
ckungsgleich. In Das Selbst als ein Anderer hat Jean Greisch sorgfaltig mit »Be-
zeugungg, nicht »Zeugnis« iibersetzt, was im Franzosischen »attestation, nicht
»témoignage« ist. Ricoeur hat die Sachdifferenz an anderer Stelle so verdeutlicht:
»Ich bevorzuge heute den Begriff Bezeugung fiir die Sicherheit und Zuversicht,
die ich meiner Fahigkeit zum Handeln (indem ich rede, handle, erzihle, meine
Verantwortung auf mich nehme) zuordne. Das genaue Gegenteil der Bezeugung
ist der Verdacht [...] Ich reserviere den Begriff Zeugnis fiir die Anerkennung, die
einem anderen entgegengebracht wird, der in meinen Augen das Ideal eines guten
Lebens verkérpert und exemplifiziert.«: P. Ricceur, »Une réponse de Paul Ri-
ceeur«, in: M. Joy (Hg.). Paul Ricceur and Narrative. Context and Contestation,
Calgary 1997, S. XLV-L, S. XLVIIIL. Hervorhebungen im Original. Zu einer mog-
lichen Verhiltnisbestimmung der beiden Begriffe vgl. J. Greisch, » Testimony and
attestationg, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social Criticism Special Issue:
Ricceur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London 1995, S. 81-98.
»Quasi empirique«: P. Ricceur »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 11. Der Be-
griff, wie auch die folgenden, wird im Deutschen mit Bindestrich verwendet, um
die Adjektivstellung von »quasi« anzuzeigen.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

Jemand bezeugt, was er gesehen oder gehort hat, und wird damit zum
Augen- oder Ohrenzeugen. »Quasi-empirisch« ist diese Dimension
deshalb, weil das Zeugnis nicht das Geschehen selbst, sondern den Be-
richt dariiber darstellt. Dadurch entsteht eine spezifische Beziehung
zwischen dem, der bezeugt, und dem, der das Zeugnis hort. Diese Be-
ziehung markiert nicht nur eine Verschiebung vom Sehen zum Ho-
ren, sie verweist auch bereits auf die zweite Dimension des Zeugnisses.

Denn zum Zeugnis gehort zweitens ein »quasi-juridischer«
Aspekt, insofern es im Dienst der Urteilsbildung steht. Den klassi-
schen Kontext fiir das Zeugnis bildet das Gerichtsverfahren, und
auch fiir Verwendungen des Begriffs auflerhalb dieses Zusammen-
hangs dient dieses als Vorlage: Wir sind nur dort gefordert, Zeugnis
abzulegen, wo es einen Streit gibt. Das Zeugnis ist deswegen nicht
einfach beschreibender, sondern auch zuschreibender Natur, und es
kann immer auch eine Ablehnung dieser Zuschreibung, eine Vertei-
digung der angegriffenen Position geben. So ist das Zeugnis Teil
einer Argumentation, die in der Mitte zwischen Diskussion und Ent-
scheidung liegt. Wir treffen dabei auf eine typische »Auferlich-
keit«26 des Zeugnisses gegeniiber dem Urteilsprozess, insofern dieser
Prozess von Ereignissen abhingt, die ein anderer gesehen hat. Und
deshalb hingt einiges nicht nur vom Inhalt des Zeugnisses, sondern
auch von der Qualitit des Zeugen ab.

Damit wire die dritte Bedeutungsebene erreicht, die man als die
»quasi-martyrologische«? bezeichnen kann und die sich auf das Ver-
hiltnis zwischen dem Zeugen und seinem Akt bezieht. Ein falsches
Zeugnis ist kein Irrtum, sondern »eine Liige im Herzen des Zeu-
gen«®®, und es ist so fatal, dass alle moralischen Kodizes es weit oben
auf der Verbotsliste fithren. Umgekehrt hangt die Glaubwiirdigkeit
eines Zeugen nicht einfach an der Exaktheit seiner Beschreibung.
Glaubwiirdig ist vielmehr der, der nicht nur etwas bezeugt, sondern
wirklich iiberzeugt ist — im duflersten Fall bereit, fiir sein Zeugnis zu
leiden und zu sterben (damit ein » Mértyrer« im prazisen Wortsinn).

Nach diesen philosophisch-semantischen Vorklirungen beob-
achtet Ricoeur in einem zweiten Schritt, wie das Konzept des Zeug-

%6 Vgl. ebd., S. 151.

%7 Ricceur selbst hat der dritten Zeugnisdimension keine den anderen beiden ent-
sprechende griffige Bezeichnung gegeben. Die Etikettierung als »quasi-martyro-
logisch« iibernehme ich von Dan R. Stiver; vgl. D. R. Stiver, Theology after Ri-
cceur. New Directions in Hermeneutical Theology, Westminster 2001, S. 197.

28 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 16.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

77


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Veronika Hoffmann

nisses bei seiner Transposition in den biblischen Kontext weiter
angereichert wird, seine drei grundlegenden Bedeutungsebenen da-
bei aber erhalten bleiben. Dies arbeitet er einerseits am propheti-
schen Zeugnis, andererseits am Zeugnis der Evangelien heraus. Der
prophetische Diskurs fiihrt iiber die Ergebnisse der semantischen
Analyse insbesondere hinsichtlich des Aspekts der Herkunft des
Zeugnisses hinaus. Denn das Zeugnis stammt jetzt aus einer trans-
zendenten Initiative, sowohl was seinen Ursprung, als auch, was sei-
nen Inhalt betrifft.”” Deswegen tritt der Zeuge auch nicht aus eige-
nem Antrieb auf, sondern als ein Gesandter. Zugleich wird die
Verbindung des Zeugen mit seinem Zeugnis, das jetzt notwendig
nicht nur eines der Worte, sondern auch der Taten und des Lebens
ist, enger. Diese Verschiebung steht aber nicht im Gegensatz zum all-
tagssprachlichen Sinn des Begriffes »Zeugnis«, sondern bewahrt die-
sen. Denn zum Mirtyrer wird jemand, weil er zunichst ein Zeuge ist,
nicht umgekehrt.?® Auch das Element des Rechtsstreits ist prominent
im prophetischen Zeugnisdiskurs, hier als der Streit um den einzigen
Gott gegen die Gotzen, in dem der Mensch als Zeuge aufgerufen ist.

Was aber ist mit der quasi-empirischen Dimension? Ist nicht ein
solches Zeugnis der Wahrheit gerade kein Augenzeugnis? Ricceur
hélt dem entgegen, dass eine Theologie des Zeugnisses, die nicht ein-
fach eine Theologie des Glaubensbekenntnisses sein will, nur mog-
lich ist, wenn in enger Verbindung mit dem Bekenntnis des Glaubens
ein narrativer Kern erhalten bleibt. Hier beobachten wir freilich eine
gewisse Ausweitung des Begriffs: »Der Zeuge bezeugt keine Fakten
als isolierte und kontingente, sondern den radikalen, umfassenden
Sinn menschlicher Erfahrung; es ist Gott selbst, der sich im Zeugnis
bezeugt.«®' Aber grundlegend bleibt es dabei: »Es gibt also keinen
Zeugen des Absoluten, der nicht Zeuge historischer Zeichen wiire,
keinen Bekenner absoluten Sinns, der nicht Erzihler von Befreiungs-
taten wire.«*?> Diese Verbindung des Prophetischen zum Histori-
schen ist deshalb Ricceur zufolge genauso wesentlich wie die des Pro-
phetischen zum Juridischen.

Neutestamentlich konstituiert das Bekenntnis zu Jesus als dem
Christus das Zeugnis. Um diesen Bekenntniskern herum gruppieren

29 Ebd., S. 19.
3 Vgl. ebd., S. 19f.
31 Ebd,, S. 19.
32 Ebd,, S. 21.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

sich wiederum alle Aspekte, die bereits das profane Zeugnis aus-
machten. Fiir die quasi-martyrologische Dimension ist dies evident
und fiir die quasi-juridische leicht zu sehen, wenn man sich die Kon-
zeption des Johannesevangeliums anschaut: Der breit ausgefaltete
Prozess vor Pilatus spiegelt hier nur den kosmischen Prozess zwi-
schen Gott und dem »Herrscher dieser Welt« wider, den das Leben
Jesu insgesamt darstellt. Fragen stellen sich wiederum im Blick auf
die quasi-empirische Dimension ein: Inwiefern lasst sich die Dimen-
sion des Augenzeugnisses in den Evangelien verankern? Hier kann
Ricceur nachweisen, dass sogar die extreme Interiorisierung des
Zeugnisbegriffs nicht zu ihrer vélligen Aufgabe fiihrt. Zwar ist Jesus
Christus selbst der wesentliche Zeuge: Er bezeugt den Menschen den
Vater, den niemand gesehen hat. Die Zeugniskategorie fillt so form-
lich mit der der Offenbarung selbst zusammen und wird auf diese
Weise an ihre Grenzen getrieben.?> Aber der Geschehensaspekt des
Zeugnisses bliebt gewahrt zum einen in der Rede von den Werken
Jesu, die Zeugnis ablegen (vgl. Joh 10,25; 10,37f.). Zum anderen ist
das Zeugnis insofern nicht auf ein rein abstraktes Glaubensbekennt-
nis reduziert, als es sich auf die Person Jesu Christi bezieht: »Das
Zeugnis vom Licht ist immer Zeugnis von jemandem (...) Das Zeug-
nis-Bekenntnis konnte sich nicht von der Zeugnis-Erzidhlung ablo-
sen, ohne in Gnosis umzuschlagen. Deshalb bezeichnet Johannes, in-
dem er die Eigenschaft des Zeugen ausdriicklich fiir sich in Anspruch
nimmt, sein Werk mit Begriffen, die von Lukas stammen konnten:
Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr. Und er weifi, dass er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt
(Joh 19,35). Ein weiteres Mal sind Gesehenhaben und Bezeugen eng
verbunden. «%*

An diesen Analysen des johanneischen Zeugnisses zeigt sich
freilich, dass der Begriff der »quasi-empirischen« Zeugnisdimension
mit Vorsicht gebraucht werden muss, insofern sich insbesondere auf
dieser Ebene erhebliche Sinnverschiebungen beobachten lassen. Es
handelt sich hierbei offensichtlich nicht zwingend um eine ge-
schichtswissenschaftlich erreichbare Kategorie. Aber bei all diesen
Verschiebungen bleibt die Riickbindung des Zeugnisses an ein Ge-
schehen immer erhalten und macht gerade die Eigenart der Zeugnis-

3 Vgl. ebd,, S. 24.
3 Ebd, S. 26.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

79


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Veronika Hoffmann

kategorie gegeniiber derjenigen des Bekenntnisses aus. Die Auf-
losung dieses Pols der Spannung wiirde zur Auflésung des Zeugnis-
begriffs selbst fithren.

Der Erhalt dieser Dimension des Zeugnisses in allen religitsen
Transpositionen hat weitreichende Konsequenzen: Man kann keinen
Sinn bezeugen, ohne zu bezeugen, dass etwas geschehen ist, was die-
sen Sinn bezeichnet. »Deshalb gibt es keinen Zeugen des Absoluten,
der kein Zeuge historischer Zeichen wire«**. Das bedeutet: Eine Ver-
kiirzung des Offenbarungszeugnisses auf die Eroffnung einer neuen
Welt durch einen fiktionalen Text ldsst sich damit nicht aufrecht er-
halten. Das Zeugnis »fithrt die Dimension historischer Kontingenz
ein, die dem Konzept der Welt des Textes fehlt, die absichtlich unhis-
torisch oder transhistorisch ist«**. Und diese Konsequenz ergibt sich
unabhingig davon, ob Ricceur selbst sie immer im Blick hatte.

In der dem Zeugnis zu Grunde liegenden Manifestation des Ab-
soluten bilden Sinn und Ereignis eine Einheit, in der ein Moment von
Unmittelbarkeit liegt. Aber diese Unmittelbarkeit zerbricht sogleich
wieder: »Fiir das hebriische Glaubensbekenntnis fallen das Ereignis
und sein Sinn unmittelbar zusammen. [...] Aber dieser Moment der
Verschmelzung zwischen Ereignis und Sinn zerrinnt. Sein Erschei-
nen ist zugleich sein Verschwinden.«% Diese Unmittelbarkeit, die er-
scheint und sich sogleich wieder auflést, spiegelt sich ihrerseits im
Zeugnis. Auch hier gehoren bezeugter Sinn und bezeugtes Ereignis
ohne Abstand zueinander, so dass man keinen Trennstrich ziehen
kann, wo der Bericht der Ereignisse endet und das Bekenntnis des
Glaubens beginnt. Auf diese Weise markiert das Zentralbekenntnis
»Jesus ist der Christus« eben diese Transposition der Einheit von Er-
eignis und Bedeutung in diejenige von Bericht und Bekenntnis.?
Aber auch diese Einheit zerfillt ihrerseits sofort wieder, und hier liegt
der Beginn der unendlichen Vermittlung, die iiber die Interpretation
geleistet wird. Denn diese Spaltung, die sich zwischen Sinn und Er-
eignis, Jesus der Geschichte und Christus des Glaubens auftut, lasst
sich durch einen weiteren Sinn iiberbriicken, der seinerseits das Ver-

35 Ebd., S. 21.

3 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S.75. Hervorhebung im
Original.

37 Ebd,, S. 78.

38 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 32f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

hiltnis von Bericht und Bekenntnis interpretiert. Auf diese Weise
wird die Kette der Interpretationen in Gang gesetzt.*

Fiir das Verhiltnis von Zeugnis und Interpretation bedeutet dies
einerseits, dass die Interpretation dem Zeugnis nicht dufSerlich, son-
dern in seiner dialektischen Struktur bereits impliziert ist. Die Spal-
tung, die sich in ihm durch das Auseinandertreten von Erzihlung
und Bekenntnis auftut, ruft nach der Interpretation als Vermittlung.
Andererseits sind Zeugnis und Interpretation deutlich zu unterschei-
den: Das Zeugnis gibt zu interpretieren, insofern es die Quelle der
Interpretation ist, hinter die nicht zuriickgegangen werden kann.
Und es fordert Interpretation als Vermittlung seiner zerbrochenen
Unmittelbarkeit; aber es ist selbst keine Interpretation. Wiederum
kann der Blick auf das Gerichtsverfahren den Sachverhalt verdeut-
lichen: Die definitive Einbindung des Zeugnisses in die Beweislage
geschieht in seiner Interpretation durch den Anwalt, ebenso wie die
Urteilsfindung des Richters in nicht unerheblichem Maf3 auf der In-
terpretation des Zeugnisses beruht: nicht nur hinsichtlich der Frage,
wie glaubwiirdig der Zeuge ist, sondern auch hinsichtlich derjenigen,
was das Zeugnis selbst im Zusammenhang des verhandelten Falles
tatsdchlich bedeutet.

Die grundlegende Bedeutung einer solchen Strukturierung des
Zeugnisbegriffes fiir die Offenbarungstheologie ist jetzt im Folgen-
den zu zeigen.

IV.

Das Zeugnis der Offenbarung

Zunichst legt sich ein doppelter Einwand nahe: Zum einen kann es
merkwiirdig erscheinen, den in »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung« entwickelten Offenbarungsbegriff ausgerechnet mit Hilfe
des Zeugnisses zu kritisieren — kommt dieser doch im zweiten Teil
von »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« selbst vor. Zum ande-
ren ldsst sich einwenden, dass das heuristische Potential von Ricoeurs
Theorie gerade an dieser Stelle eher gering zu sein scheint, denn im-

3 Fiir Jesus Christus bilden beispielsweise die neutestamentlichen Hoheitstitel ein
erstes solches Interpretament. Vgl. ebd., S. 33.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

81


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veronika Hoffmann

merhin kann der Zeugnisbegriff offenbarungstheologisch als ein ein-
gefiihrter Begriff gelten. In der Antwort auf diese beiden Einwinde
soll die Relevanz der soeben skizzierten Uberlegungen fiir die Offen-
barungstheologie noch etwas deutlicher herausgestellt werden.

Der erste Vorwurf lautet also, die Kritik »mit Ricceur an Ri-
cceur« (mit »Die Hermeneutik des Zeugnisses« an »Hermeneutik
der Idee der Offenbarung«) sei nicht treffend. Tatséchlich findet sich
zwar in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Begriff des
Zeugnisses, sogar mit ausdriicklichem Riickbezug auf »Die Herme-
neutik des Zeugnisses«. Aber die Verortung der Zeugniskategorie
ist hier zu beachten. Ricoeur befasst sich mit der Idee der Offen-
barung nidmlich unter dem Vorzeichen einer doppelten Kritik, im
Durchgang durch die ihm zufolge erst ein angemessener Begriff von
Offenbarung moglich wird. Erstens entwickelt er, wie oben nach-
gezeichnet wurde, eine Alternative zu einem doktrinir verengten
Offenbarungsbegriff. In einem zweiten Schritt iibt Ricceur aber auch
Kritik gewissermaflen am »Gegenstiick« zu einem solchen autorité-
ren Offenbarungskonzept, namlich an einem Konzept von Vernunft,
in dem sich diese als autonom und ihrer selbst gewiss versteht. Hier
nimmt dann das Zeugnis eine Funktion parallel derjenigen des dich-
terischen Wortes auf der »objektiven« Seite ein, d. h. mit seiner Hilfe
werden wiederum die Vermittlungsstrukturen hervorgehoben und
eine gewisse »Entmichtigung« des Subjekts konzipiert. Das bedeutet
aber, dass in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Zeugnis-
begriff auf der »objektiven« Seite, der Seite der Offenbarung, gerade
nicht vorkommt. Er strukturiert ausschlieSlich die Seite des Subjekts.

Hier deutet sich eine Verengung an, die sich in spéteren Texten
noch deutlicher beobachten ldsst: Denn in ansonsten dhnlich gelager-
ten Uberlegungen zur Polyphonie der biblischen Offenbarung (zum
Beispiel in »Gott nennen«)* bleibt diese zweite Seite vollstindig ab-
geblendet; und Ahnliches lasst sich dann fiir die Rezeption von Ri-
cceurs Offenbarungsbegriff beobachten.*! Damit fillt aber auch der
Zeugnisbegriff in dem Sinn, wie »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
ihn skizzierte, vollstindig aus.

40 Vgl. auch P. Ricceur, »Die Verflechtung von Stimme und Schrift im biblischen
Diskurs, in: An den Grenzen der Hermeneutik, S. 95-115.

4 Vgl. etwa E-X. Amherdt, Lherméneutique philosophique de Paul Ricceur et son
importance pour 'exégése biblique. En débat avec la New Yale Theology School,
Paris 2004; C. M. Gschwandtner, »Ricceur’s hermeneutic of God. A Symbol that
Gives Rise to Thoughtc, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287-309.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

Bleibt die zweite Frage: Kann die Theologie an dieser Stelle
wirklich so viel von Ricceur lernen, gehort die Zeugniskategorie doch
von Anfang an in ihr ureigenstes begriffliches Repertoire? Wieder-
um lohnt es sich aber, genauer zuzuschauen. Denn dies gilt, insofern
das Zeugnis im Sinn einer Zeugnisgabe von der Offenbarung ver-
standen wird. Das Zeugnis bildet dann gewissermaflen den zweiten
— und vom ersten, der »Offenbarung selbst« deutlich unterscheid-
baren — Schritt. Ricceurs Zeugnisbegriff kann uns aber auf eine ande-
re Spur fiihren, wenn man ihn als Leitmetapher fiir den Vorgang der
Offenbarung selbst gebraucht. Die Folgen dieser Umorientierung
sind erheblich und lassen sich anhand der soeben skizzierten drei Di-
mensionen des Zeugnisbegriffes aufzeigen.

1. Zundchst zur martyrologischen Dimension: Die vorangegan-
genen Ausfithrungen zu Ricceurs Zeugnisbegriff haben bereits deut-
lich gemacht, dass es unméglich ist, den Zeugen gewissermafSen aus
dem Zeugnis »herauszurechnen«: Es konnte nicht einfach ein ande-
rer an seiner Stelle bezeugen — oder er gar durch ein nichtpersonales
Medium ersetzt werden. Er ist als Person, und als diese konkrete Per-
son, im Zeugnis zwingend impliziert. Deshalb spielt seine Wahrhaf-
tigkeit auch eine wesentliche Rolle bei der Beurteilung der Wahrheit
des Zeugnisses. Die von Ricceur so scharf herausgestellte Untrenn-
barkeit von Ereignis und Bedeutung im Bezeugten, von Bericht und
Bekenntnis im Zeugnis verhindert damit offenbarungstheologisch
jede allzu schnelle Unterscheidung zwischen ewigen Wahrheiten
und ihrer zeitbedingten Einkleidung.

2. Von entscheidender Bedeutung ist zweitens die zwingende
Kontextualitit des Zeugnisses, markiert {iber die juridische Dimensi-
on. Das Zeugnis gehort in den Bereich des Gerichtsverfahrens — frei-
lich in dem weiten Sinn, den Ricoeur diesem Kontext gibt. Es greift in
einen Streit ein, in dem mehr auf dem Spiel steht als Erkenntnisfort-
schritt aus einer wissenschaftlichen Debatte: vorrangig eine richterli-
che Entscheidung, indirekt steht jedoch zugleich auch die Glaubwiir-
digkeit des Zeugen auf dem Spiel. Im Sinn einer Gegenprobe zeigt
sich die Kontextualitit des Zeugnisbegriffs daran, dass die Sprach-
form des Zeugnisgebens beispielsweise in wissenschaftlichen Zusam-
menhingen zu Recht als unangebracht empfunden wird. (Signifikan-
terweise kann es dort eine verkappte Form des Autorititsarguments
annehmen — wobei es die eigene Autoritit ist, die der Zeuge ins Feld
fithrt.)

Das hat Folgen fiir die Frage nach der Wahrheits- und Begriin-

Poetik des Glaubens A~ 83

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Veronika Hoffmann

dungsfihigkeit der solcherart konzipierten Offenbarung. Auf den
ersten Blick scheinen diese Folgen allerdings eher fragwiirdiger Na-
tur zu sein: Verlangt der wissenschaftliche Diskurs nicht, dass unter
Absehung von Person und Umstinden argumentiert wird, und ins-
besondere, dass Entdeckungs- und Begriindungszusammenhang un-
terschieden werden? Liegt nicht der Verdacht nahe, die Verwendung
des Zeugnisbegriffes diene hier als Immunisierungsstrategie, durch
die man Offenbarung existenziell auflddt, so dass man sie dann ratio-
nalen Begriindungsdiskursen entziehen und statt dessen eine »Logik
des Herzens« proklamieren konnte? Dann reduzierte sich das Zeug-
nis auf eine Wahrheit »fiir mich«, die zwar kommunikabel wire, aber
ihre Grenze bereits am schulterzuckenden »fiir mich nicht« des Ge-
geniibers erfiihre.

Dass dies nicht der Fall ist, dass das Zeugnis uns hier im Gegen-
teil auf »wissenschaftstheoretisch noch kaum hinreichend kartogra-
phierte[s] Gelande«* fiihrt, ist eine der aufregendsten Implikationen
des Ricceurschen Zeugnisbegriffs.#> Denn schaut man genauer auf
den forensischen Kontext des Zeugnisses, so zeigt sich: Einerseits ver-
steht das Zeugnis selbst sich zwingend als wahrheitsfihig. Sonst
konnte es nicht einen Teil eines Entscheidungsprozesses bilden, der
der Wahrheitsfindung dient. Zu diesem Entscheidungsprozess ver-
hilt sich das Zeugnis aber andererseits nicht neutral. Es liefert nicht
nur eine Information, sondern es bezeugt »fiir« oder »gegen«. Und
schliefSlich kann als typisch fiir den Status des Zeugen gelten, dass er
nicht die Macht hat, das Bezeugte seinerseits im strengen Sinn zu
beweisen oder durchzusetzen. Der Einspruch bleibt immer maglich,
und er kann sich sowohl gegen die sachliche Richtigkeit des Zeugnis-
ses als auch gegen die Wahrhaftigkeit des Zeugen richten. Die Ver-
mittlungsposition des Zeugnisses ist also nicht nur eine zwischen der
bezeugten Situation und dem Empfinger des Zeugnisses, sondern
auch zwischen einem (Rechts-)Streit und seiner Entscheidung. Auf
diese Weise kann die Zeugnismetapher hinsichtlich der Frage nach
der Wahrheits- und Begriindungsfihigkeit des Glaubens Aspekte in-
tegrieren, die sonst allzu hiufig als propositionale Dimension einer-

4 J. Werbick, Gott kann etwas mit uns anfangen. Wider-Worte gegen eine mutlose
Verkiindigung, Donauwérth 2006, S. 38.

4 Diese Implikation liegt zwar auf der Linie Ricceurschen Denkens, sie ist aber von
Ricceur selbst nicht ausgearbeitet worden, sondern findet sich bei Jiirgen Werbick.
Vgl. ebd. S. 38-43.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

seits, als biographische und Erfahrungskomponente andererseits un-
verbunden nebeneinander stehen.

3. Das eben Gesagte wird noch deutlicher, wenn wir die dritte
Dimension des Zeugnisses, seine Riickbindung an ein Geschehen, ge-
nauer betrachten. Zum einen bezeugt das Zeugnis so die Manifesta-
tion des Absoluten als Ineinsfall eines Ereignisses mit seiner Bedeu-
tung — exemplarisch in den biblischen Erzahlungen vom Handeln
Gottes in der Geschichte. Zum anderen ist aber auch der Zeuge selbst
nicht nur an den Sinn, sondern auch an das Geschehen gebunden,
indem er beides in seiner ungetrennten Einheit bezeugt. Die Einheit
von Sinn und Ereignis im Objekt des Zeugnisses transponiert sich in
die unauflosbare Einheit von Bericht und Bekenntnis.** Das Zeugnis
ist so in doppelter Weise an konkrete Geschichte gebunden, weshalb
es sich nicht auf die Refiguration einer Textwelt reduzieren ldsst, wie
sie auch Symbol und Metapher eigen ist.* Ein Gedicht kann im
strengen Sinn nicht bezeugen. Und diese Riickbindung an ein Ge-
schehen bleibt auch dann bestehen (wie Ricceur in seinen Uberlegun-
gen zum neutestamentlichen Zeugnisbegriff herausgearbeitet hat),
wenn das Zeugnis nicht mehr vorrangig ein Augenzeugnis ist, son-
dern einen umfassenden Sinn bezeugt. Wird Offenbarung also mit
Hilfe der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche
Verankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar.

Diese zentrale Stellung der Geschichte hat ihrerseits weitere of-
fenbarungstheologische Folgen, die sichtbar werden, wenn man das
Verhiltnis von »historischem Haftpunkt« und Sinnbezeugung einer-
seits und Unmittelbarkeit und Vermittlung im Zeugnisbegriff ande-
rerseits noch genauer in den Blick nimmt:

Zum einen beseitigt diese Fundamentalstruktur des Zeugnisses
— dass es zu interpretieren gibt und Interpretation fordert, aber selbst
keine Interpretation ist — die letzten Reste eines geheimen Unmittel-
barkeitsideals im Blick auf die Offenbarung: Was bezeugt wird, ist
auch nur im Zeugnis zugdanglich und von ihm nicht abtrennbar.
Zum anderen erklirt die Schliisselrolle, die der Interpretation hierbei
zukommt, warum die »Hermeneutik des Verdachts«* niemals

# Vgl. P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31ff.

4 Vgl. P. Ricceur, »Hermeneutik der Offenbarungc, S.75f., sowie »Reply to Le-
wis S. Mudgec, in: Essays on Biblical Interpretation, S. 41-45.

46 Vgl. hierzu grundlegend P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud,
4. Aufl., Frankfurt 1999.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

85


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Veronika Hoffmann

grundsdtzlich ausgeschlossen werden kann: Der Verdacht ist ja gera-
dezu der natiirliche Gegner der Bezeugung, deren Struktur die Uber-
fithrung in endgiiltig sicheres Wissen verhindert: »Verglichen mit
dem Ideal der Wissenschaftlichkeit [...] scheint die Hermeneutik
des Zeugnisses mit Relativitat befleckt. Es gibt keine apodiktische
Antwort auf die ununterbrochen neu erstehende Frage: Wie kann
man sich dessen versichern, dass die Bejahung nicht willkiirlich, dass
Gott nicht konstruiert, geradezu gewihlt ist ausgehend von be-
stimmten Zeugnissen, die andere bezweifeln konnten, weil es eben
kein Ereignis gibt, das von der Idee getrennt werden konnte, die ihm
seinen Sinn gibt, und einen Sinn, der das Ereignis selbst tiberschrei-
tet?«¥

Der Zeugnisbegriff fasst damit prazise, dass es auf der einen Sei-
te keine Moglichkeit eines streng wissenschaftlichen Nachweises
gibt, sondern sich das Zeugnis in der Spannung von Bezeugung und
Bestreitung bewegt, auf der anderen Seite damit an der prinzipiellen
Wahrheitsfahigkeit dessen, was der Zeuge bezeugt, nicht geriittelt
wird.

V.

Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken
Paul Ricceurs

Im Durchgang durch diesen vergleichsweise kleinen, aber fiir Theo-
logen auflerordentlich bedeutsamen Ausschnitt aus dem Ricceur-
schen Werk sollte zweierlei sichtbar werden:

1. Ricceurs Uberlegungen zur Polyphonie der biblischen Offen-
barung und ihrer systematischen Bedeutung bieten eine Denk- und
Darstellungsmoglichkeit fiir die grundlegende Vermitteltheit von
Offenbarung. Insofern man diese Bewegung der Vermittlung nicht
von ihrem Inhalt ablosen kann, miissen alle Denkformen, die eine
saubere Scheidung zwischen »Kern« und »Schale«, dem »Wesentli-
chen« und seiner »Einkleidung« versuchen, fragwiirdig erscheinen.
Und mit dem Ideal eines unmittelbaren Zugangs verabschiedet Ri-
ceeur zugleich auch dasjenige einer begrifflichen Eindeutigkeit, die

47 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 37.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

den Konflikt der Interpretation endgiiltig auflosen konnte. In einem
Ausgriff auf groflere Zusammenhinge seines Werkes liefSe sich zei-
gen, dass Ricoeur unseren Zugang zur Welt, zum anderen, zu uns
selbst und zum Gottlichen immer als einen vermittelten versteht
und so nicht nur dieser kleine Ausschnitt, sondern die Grundstruktur
seines gesamten Werkes in dieser Hinsicht offenbarungstheologische
Relevanz besitzt.*

2. In einer Argumentation »mit Ricoeur gegen Ricceur« ist ge-
gen die Gefahr einer Verkiirzung von Offenbarung auf eine »be-
wohnbare Welt« das Konzept des Zeugnisses in Anschlag zu bringen
— als Leitmetapher nicht fiir die so genannte »Weitergabe« der Of-
fenbarung, sondern fiir diese selbst. Mit ihrer Hilfe lasst sich nicht
nur die fundamentale Bindung der Offenbarung an ein geschicht-
liches Ereignis neu konzipieren, wobei das Zeugnis in seiner berich-
tend-bekennenden Doppelstruktur die Gestalt der Offenbarung als
Ineinsfall von Ereignis und Bedeutung abbildet und der aufgrund
der Fliichtigkeit beider Verbindungen notwendige Ort der Interpre-
tation sichtbar wird. Die Zugehorigkeit des Zeugnisses zum Kontext
des Gerichtsverfahrens macht es auch moglich, propositionale und
biographisch-erfahrungsorientierte Aspekte hinsichtlich der Frage
der Glaubensbegriindung zu integrieren.

4 Vgl. hierzu V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als
Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

87


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen
Weltanschauung«

Die denkerische Herausforderung des Bosen bei
Paul Ricceur

Bernd ]. Claret

Im Gedenken an Helmut Riedlinger (1923-2007)

»Wenn >das Symbol zu denken gibt¢, so bezeichnet das, was die Sym-
bolik des Bosen zu denken gibt, die Grofle und Grenze jeder ethischen
Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthiillt, ist
nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso sehr ein Opfer des Bo-
sen.«!

Offen zu Tage liegt heute ein denkwiirdiges Faktum, »ndmlich die
Tatsache, dass wir uns selbst nicht mehr in der Situation des Bosen
sehen konnen«?. Auf »eine Freiheit« zu treffen, »die sich das Bose
zur Last legt«?, die eigene Schuld offen und ehrlich eingesteht und
ohne Wenn und Aber bekennt, ist heute schon der krasse Ausnahme-
fall — ein selten zu beobachtender Gliicksfall.* Das war nicht immer

SO.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971, S. 16.

4

T. Buchheim, »Schelling und die metaphysische Zelebration des Bésen, in: Phi-
losophisches Jahrbuch 107 (2000) S. 47-60, hier S. 47. — Dieser Beitrag ist im In-
ternet unter www.thomas-buchheim.de zuginglich.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

Selten geworden ist zudem das grundsitzliche Bekenntnis vor Gott, ein Siinder zu
sein. Es ist »davon auszugehen [...], dass der Mensch unserer Tage, auch zahllose
Christen, sich nicht mehr in einer allem anderen vorausgehenden Weise bewusst
sind, allzumal Siinder< zu sein. Mit einer blofen liturgischen Rezitation dieser
Formel ist es ja nicht getan.« O. H. Pesch, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers
Frage an die Kirche, Freiburg 1982, S. 51.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

89


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Bernd ). Claret

Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Boésen?«

Wir Menschen, die zumindest in unserem Kulturkreis geradewegs in
einen »Sog der Trivialisierung«® geraten sind, haben uns in einem
schleichenden Prozess zunehmender Vergleichgiiltigung merkwiir-
dig leicht daran gewdhnt (oder soll man sagen: dafiir entschieden?),
auf das Bekenntnis, selbst bose gehandelt zu haben, fast vollstiandig
zu verzichten. Stattdessen treffen wir lieber mehr oder weniger raf-
finierte »Exkulpationsarrangements«®, selbst auf die Gefahr hin,
damit einen verhiangnisvollen Anklagemechanismus (der den ande-
ren, oft gerade den Unschuldigen, nicht schont, sondern belastet)
auch von uns aus in Gang zu setzen und weiter am Leben zu hal-
ten.

Diese Situation, mit der man sich heute weitgehend arrangiert
hat, ist vor allem deshalb fatal, weil »das [eigene] Schuldbekenntnis
[und insofern ist ein solches durchaus als ein Gliicksfall zu bezeich-
nen] gleichzeitig Entdeckung der Freiheit ist«” und mit dem ginz-
lichen Ausfall eines solchen Bekenntnisses das Vordringen »zu einem
ungewdhnlich sinngeladenen Selbstverstindnis«® geradezu verwehrt
bleibt. Bei einem Schuldbekenntnis gesteht der Mensch freimiitig
und schonungslos im Blick auf sich selbst ein, mit dem Bésen ange-
fangen, es also selbst in Gang gesetzt zu haben. Mit einem solchen
Schuldbekenntnis kommt, und zwar gleich in mehrfacher Hinsicht,

5 R. Schénberger, »Gott denkeng, in: R. Spaemann, Der letzte Gottesbeweis. Mit
einer Einfiihrung in die groflen Gottesbeweise und einem Kommentar zum Got-
tesbeweis Robert Spaemanns von Rolf Schonberger, Miinchen 2007, S. 33-127,
hier S. 103 (im Kontext seiner Ausfithrungen iiber Nietzsche).

O. Marquard, »Exkulpationsarrangements. Bemerkungen im Anschluf8 an René
Girards soziologische Theologie des Siindenbocks, in: W. Oelmiiller (Hg.), Wo-
riiber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage, Miin-
chen 1992, S. 24-29, hier S. 25.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13 (im Anschluss an Jean Nabert). —
Vgl. P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, in: Concilium 6 (1970) S. 384-393,
hier S. 390: »Dieses Eingestindnis [von Schuld im Akt des Bekennens] ist [...]
Zugang zu einem Punkt, an dem alles neu beginnen kann. Die Riickkehr zum
Ursprung ist eine Riickkehr zu der Stelle, an der die Freiheit sich selbst entdeckt
als etwas, das befreit werden muss — kurzum: zu der Stelle, an der ich hoffen kann,
befreit zu werden.«

8 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

=N

~

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

die Humanitat des Menschen ins Spiel. Die Voraussetzung fiir ein
solches Schuldbekenntnis, mit dem etwas Neues in Gang gesetzt
wird, ist die gelungene Unterbrechung einer »einseitigen Erinne-
rung«: Es wird jetzt eben nicht mehr nur — wie ansonsten unter Men-
schen iiblich — dasjenige Bose erinnert, das mir in der Vergangenheit
zugefiigt wurde.’

Aber nicht nur der Umgang mit dem Bosen, das wir selbst getan
haben und fiir das wir, wie man umgangssprachlich durchaus prizise
sagt, etwas konnen und insofern auch verantwortlich zeichnen miis-
sen, liegt heute im Argen. Dasselbe gilt fir den Umgang mit dem
Bosen, das uns angetan wurde und fiir das wir schlechterdings nichts
konnen und das wir dementsprechend auch nicht in Verantwortung
tbernehmen miissen. Der Umgang auch mit diesem Bosen (getan
von anderen) ist meist von der Art, dass — »auf Teufel komm raus«
— ein Anklagemechanismus in Gang gehalten wird, so dass sich wie-
der einmal mehr bestitigt: Boses gebiert unerbittlich Boses; eine Un-
terbrechung des wohl verhingnisvollsten Teufelskreises findet ein-
fach nicht, zu selten oder zu unentschlossen statt.

Machen wir die Gegenprobe: Wer macht in der Tat Ernst da-
mit, dass die Giite, wie Paul Ricceur sagt,'* die Antwort auf das
Bose ist?

Wer allen Ernstes davon ausgeht, dass die Giite die letztgiiltige
Antwort auf das Bose ist, und gemifS einer solchen Wegweisung (die
letzten Endes auf Schonung des anderen zielt) zu leben versucht und
damit die durch das Bose faktisch gegebene Herausforderung auf der
Ebene der Lebenspraxis annimmt, der schiirt die Hoffnung, dass es
anders werden kann. Am Grunde solcher Akte der Barmherzigkeit
steht letztlich die Grund-Uberzeugung: »So radikal das Bose ist — es

° Formuliert in direkter Anlehnung an: S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihenc, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu
Paul Ricceurs Philosophie von Gedichtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin
2004, S.223-236, hier S.223. — Stefan Orth spricht in diesem Zusammenhang
von einem »von Anfang an ethisch akzentuierten Erinnerungsbegriff« Ricceurs
(S. 224): »Grundsitzlich weist Ricceur in La mémoire, ['histoire, I'oubli in Fort-
fithrung seiner Besinnung auf den Menschen in Das Selbst als ein Anderer mehr-
fach darauf hin, dass das Erinnern einem nicht einfach nur widerfihrt, sondern
auch eine Handlung, ein Tun ist, und dass deshalb das Erinnern-kénnen zu den
>Fahigkeiten< hinzuzurechnen ist, die den Menschen als Menschen auszeichnen«
(S. 225).

So P. Ricceur in einem Gesprich in der Karwoche 2000 in Taizé. Vgl. im Internet
unter wwuw.taize.fr/de_article1118.html: »Die Giite bricht sich Bahn«.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

91


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernd ). Claret

ist nicht so tief wie die Giite.«'* Mit dieser Einstellung ist der Mensch
bereits unterwegs zu dem »befreienden Wort«, das den anderen

11 Ebd. — Frére Roger (1915-2005) erinnert in seinem Brief an Ricceurs Familie, den
er am 21. Mai 2005, am Tag nach Ricceurs Tod, geschrieben hat, an diese gerade
fiir das christliche Bewusstsein bedeutungsschweren Worte. Er schreibt damals,
aus der Erinnerung (an ein Gesprich im Jahr 2000) zitierend: »In den letzten fiinf-
zig Jahren ist er [sc. Paul Ricceur] oftmals nach Taizé gekommen. [...] Er hat uns
oft angestiftet, tiefer nachzudenken. [...] Eines Tages sagte er zu uns die Worte:
>Wie radikal das Bose auch sein mag, es reicht nicht an die Tiefe der Giite.«« Diese
zentrale Aussage findet sich zeitgleich und auch schon friiher in Ricceurs Schrift-
tum. Orth weist darauf hin und deutet zugleich an, was diese Aussage in anthro-
pologischer Perspektive bedeutet: »Am Ende des Gedankengangs von La mémoi-
re, I'histoire, I'oubli steht [...] — wie schon innerhalb der Phinomenologie der
Schuld — die Behauptung, dass bei aller >Radikalitdt< des Bésen [im Kantischen
Sinne] mit den entsprechenden Konsequenzen die Bestimmung zum Guten im
Kantischen Sinne urspriinglicher sei. Genau diese Bestimmung zum Guten er-
moglicht es, dass zu den in Das Selbst als ein Anderer profilierten Fihigkeiten
des Menschen, sprechen, handeln, erzihlen und moralische Bewertungen vorneh-
men zu konnen, nicht nur die Fihigkeit zur Erinnerung als eine Art Existenzial
des Menschen tritt, sondern eben auch die Moglichkeit zu verzeihen — ohne dabei
die Schuld zu verdringen, der sich Ricceur in seinem anthropologischen Friihwerk
so gewissenhaft gewidmet hat. Woher die Kraft dazu kommt? Dies ist eine andere
Frage, die Ricceur in den fast sechs Jahrzehnten professioneller philosophischer
Reflexion bis zuletzt immer wieder auch an die Grenzen der Philosophie gefiihrt
hat.« S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des
Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricceur, in: S. Orth und P. Reifen-
berg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S.15-36, hier S.36. Vgl. vor allem den Epilog
»Schwierige Vergebunge, in: P. Ricoeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miin-
chen 2004, S. 697-776. Vgl. die beiden Beitrige hierzu von: M. A. Villaverde,
»Schuld und Vergebung bei Paul Ricceur, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Er-
innerungsarbeit, S. 207-222; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«. In
diesem zuletzt genannten Beitrag wartet Orth mit einer fiir die Ricceur-Forschung
ganz bemerkenswerten These auf, die er auch eingehend begriindet. Er vertritt die
Auffassung, »dass man diesen letzten Teil von La mémoire, I'histoire, I'oubli [...]
vor dem Hintergrund des Frithwerks lesen und verstehen muss« (S. 232). Seine
These lautet niherhin: »dass Ricceur im Epilog tiber das Verzeihen angesichts von
Schuld und Leid abermals seine urspriinglichen, bisher nicht ausgefiihrten Pline
fiir eine >Poetik des Willens< wieder aufgreift und jetzt deutlicher als je zuvor
offenlegt. Er kniipft hier wieder an seine Skizzen der >Poetik< einer von Schuld
befreiten Freiheit an, die die >Philosophie des Willens« hitte beschlieBen sollen —
auch wenn es natiirlich nicht genau die >Poetik des Willens« ist, die Ricceur vor
fiinfzig Jahren geplant hat. Damals hatte der bekennende Protestant diese vertagt
und seine bereits auf drei Binde angewachsene >Philosophie des Willens< unvoll-
endet gelassen, weil er — im auf strenge Trennung zwischen Philosophie und
Theologie bedachten Geistesleben Frankreichs — Sorge hatte, zu sehr in den Be-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

(auf)atmen lédsst: »Du bist besser als deine Taten.«'> Vor dem Hinter-
grund solcher alternativer Handlungsmoglichkeiten konnte jeder
selbst sich fragen, ja die »Gretchenfrage« selbst sich stellen: »Nun
sag’, wie hast du’s mit dem Bosen?«

Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen
(Welt-)Anschauung

Allerdings darf man, das lehrt schon die Erfahrung, den Menschen
ethisch auch nicht tiberfordern mit gut gemeinten Ratschldgen in
der Form von steilen Imperativen — als wiren sie in jeder Situation
gleich giiltig und als wiren »die Hindernisse, die den Maximalforde-
rungen entgegenstehen«®, aus eigener Kraft locker zu bewiltigen.
Man darf ihm auch bei aller Zurechenbarkeit nicht einseitig und
kompromisslos, ganz ohne gravierende Einschrinkungen zu machen,
das Bose, das er getan hat, umfassend anlasten — als hitte das Bose,
das er tut, so gut wie gar keine Vorgeschichte und nur mit ihm allein
zu tun. Und man darf ihm auch nicht seinen unproduktiven Umgang
mit dem erlittenen Bosen génzlich veriibeln — als wiire er so ganz und
gar nicht negativ vorbelastet und gezeichnet, ja empfindlich verwun-
det, als wire er in seinen Reaktionen so ganz unbeschwert, jedenfalls
in keiner Weise gehemmt. Man wiirde damit der Illusion erliegen,

reich der Logik des Religiésen zu geraten, auf diese Weise jedoch seine Glaubwiir-
digkeit als Philosoph zu verlieren. [...] Es spricht jedoch vieles fiir die Vermutung,
dass der fehlende dritte Band der Willensphilosophie so etwas wie eine Philoso-
phie der Rechtfertigung geworden wire« (S. 226, 228).

12 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, S. 759. — Ricoeur
spricht in diesem Zusammenhang von einem »Akt der Entbindung« (S. 756),
was bedeutet, dass »der Schuldige [...] in die Lage versetzt wird, noch einmal
neu zu beginnen« (S. 754). Vergebung bedeutet soviel wie »den Handelnden von
seiner Handlung entbinden« (S. 753 [Zwischeniiberschrift]).

13 H. R. Schlette, »Geben — nicht Hassen«. Zur Friedensformel von Albert Camusx,
in: Orientierung 48 (1984) S. 266-268, hier S. 268. Diese Hindernisse sieht Ca-
mus sehr deutlich. Vgl. B. J. Claret, »Theologie im Kontext einer >zerbrochenen
Welt«. Zum derzeitigen lebensweltlichen Erfahrungshorizont und seiner Bedeu-
tung fiir die Theologie, in: Theologie der Gegenwart 38 (1995) S. 256—271, bes.
S. 268-270.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

93


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Bernd ). Claret

der Mensch sei uneingeschriankt frei und von sich aus — wenn er nur
will, was er soll — zu jeder Zeit zum guten Handeln »fihig.

Aus philosophischer wie theologischer Sicht, insbesondere aus
(jiidisch-)christlicher Perspektive, ist richtig, dass der Mensch dort
in die Verantwortung zu nehmen ist, wo er nach menschlichem Er-
messen tatsachlich verantwortlich ist. Das kann und muss bisweilen
auch in einer fiir den Einzelnen sehr unbequemen Weise geschehen.
Er ist auf seine Verantwortung hin ansprechbar, und man darf nicht
zu gering vom Menschen und dessen Fahigkeiten — seinem Konnen —
denken, dementsprechend ihm auch in ethischer Hinsicht einiges zu-
trauen.'* Aber genauso richtig und wichtig ist der Hinweis, dass in
dieser Perspektive kein Mensch sein Leben am Nullpunkt beginnt;
keiner beginnt in seinem Handeln absolut, d.h. véllig losgeldst und
frei von allen Vorgegebenheiten. Der Mensch vollzieht seine Freiheit
in einem schon geprigten Raum und Kontext, der diesem das Siindi-
gen offenbar nur in der Form zugesteht, dass siindigen soviel heifst
wie nachgeben.

So jedenfalls sieht es Paul Ricceur, in dessen philosophischer An-
thropologie der wirkungsgeschichtlich hochbrisante Adamsmythos
der Bibel eine ganz zentrale Rolle spielt. Es ist gerade die Auseinan-
dersetzung mit dem »Siindenfalldrama«® in Gen 3,1-7, die das in
seinen Konsequenzen sehr weitreichende Diktum Ricceurs hervor-
bringt: »Siindigen heifst nachgeben.«'¢ Und das bedeutet: Wenn der
einzelne Mensch das Bose setzt, kann er dies nur tun, indem er das
Bose, das in gewisser Weise (immer) »schon da«' ist — vor ihm! —
»fortsetzt«!8. Und das wiederum bedeutet: An dem Bésen, das durch
einen Menschen geschieht, ist immer auch ein nicht unerheblicher,
signifikant rétselhafter Anteil vorhanden, fiir den der einzelne

14 In genuin (jlidisch-)christlicher Perspektive — so lasst sich mit Ludwig Wenzler
formulieren — traut zunichst Gott, der »will, dass ich sein Sprechen mitspreche,
und der »uns sein Wort nur in unserer Antwort geben will«, dem einzelnen Men-
schen Ungeheueres zu und erwartet dementsprechend auch einiges von ihm, aber
nicht ohne dass er ihn zuvor zur »Stellvertretung« befihigt. L. Wenzler, »Erfah-
rungen mit Gottc, in: L. Wenzler (Hg.), Die Stimme in den Stimmen. Zum Wesen
der Gotteserfahrung, Diisseldorf 1992, S. 7-29, hier S. 23.

15 P. Riceeur, Symbolik des Bosen, Freiburg 1971, S. 274.

16 Ebd., S. 296.

17 Vgl. etwa: ebd., S. 1791, 296, 355.

18 Vgl. etwa: ebd., S. 180, 296 u. 6.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Mensch, der »das Bose wahrmacht«!?, nicht mehr die Verantwortung
tibernehmen kann und auch nicht iibernehmen muss. Und eben die-
ser Anteil, der nicht mehr in die Verantwortlichkeit des einzelnen
Menschen fillt, der das Bése setzt, jene andere Seite des Bosen, die
es eben auch gibt und die sich, weil den Verantwortungsbereich des
Menschen iibersteigend, anthropologisch nicht restlos reduzieren
ldsst, muss einer philosophischen Anthropologie enorm zu schaffen
machen, wenn sie das Phanomen des Bosen bedenkt — freilich nur
nachdem der oder die Philosophierende auf dieses »Andere des
menschlichen Bosen«?® aufmerksam geworden ist.

Ricceur hat — wie kein zweiter Philosoph der Gegenwart — die
Herausforderung, die dieser nicht vom Menschen in Verantwortung
zu libernehmende Anteil am Bosen fiir das philosophische Denken
bedeutet, gesehen und in der philosophischen Reflexion entspre-
chend darauf reagiert. Und zwar vor allem durch seinen Riickgriff
auf Mythen, die vom Anfang und Ende des Bosen erzihlen und da-
von, dass es am Bosen, dort wo es in der Wirklichkeit auftaucht, of-
fenbar immer etwas gibt, das dem Menschen nicht mehr vollauf zu-
rechenbar ist. Erst wo dieser ritselhafte, vom Menschen nicht
gesetzte Anteil mit ins Blickfeld riickt und versucht wird, das Bose
eben nicht nur als eine ausschlieflich vom Menschen und seiner Frei-
heit abhingige Grofle zu begreifen, sondern auch als eine ihm gegen-
iber in gewisser Weise vorgingige Wirklichkeit, ist die mit dem Bo-
sen gegebene Herausforderung auf der Ebene des Denkens wirklich
(vollumfinglich) angenommen: Jetzt wird deutlich, dass die ethische
(Welt-)Anschauung bei all ihrer Grofle eben doch auch ihre Grenze
hat.

Unter einer »ethischen Anschauung«?' versteht Paul Ricceur
»das Bemiihen [...], die Freiheit und das Bose immer enger wechsel-
seitig zu erkldren«??. Er denkt dabei vor allem an Kant und dessen
»Annahme der Freiheit zum Bosen«? (und an Hegel, der in Bezug

19" So die gelungene Formulierung von: J. Briindl, Masken des Bosen. Eine Theologie
des Teufels, Wiirzburg 2002, S. 389.

20" P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I) [1961]«,
in: Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miin-
chen 1974, S. 162-195, hier S. 172.

2t P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 15.

2 Ebd., S. 11.

2 H.-]. Ehni, Das moralisch Bsse. Uberlegungen nach Kant und Ricceur, Freiburg
2006, S. 221. - »Mit Kant und seiner Abhandlung Vom radikalen Bisen hat diese

Poetik des Glaubens A~ 95

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Bernd ). Claret

auf Kant von einer ethischen Weltanschauung spricht). Aber gerade
dieses Bemiihen, das voll und ganz getragen ist von der Uberzeu-
gung, dass »das Bose der Freiheit zuzurechnen«?* ist, st63t empfind-
lich an eine Grenze, sobald dem Denken aufgeht, dass das Bose zwar
in den Bereich der menschlichen Verantwortung fillt, aber »keine
nur anthropologische Gréfle« ist.> Erst wenn klar erkannt worden
ist, dass es auch tiiber dieses »Andere des menschlichen Bosen« phi-
losophisch nachzudenken gilt, kann die enorme denkerische Heraus-
forderung, die mit dem Phanomen des Bosen gegeben ist, tiberhaupt
erst so richtig zu Bewusstsein kommen.

Die Grenze einer »ethischen Weltanschauung«* kommt viel-
leicht am nachdriicklichsten in den Blick, wenn man iiber ein Phino-
men nachdenkt, das der Hirnforscher Gerhard Roth einmal als
»Schuldparadoxon« bezeichnet hat.

Véllig unabhingig davon, ob jemand dem derzeit im Aufwind
befindlichen Naturalismus anhingt und glaubt, einen Freiheits-
ursprung des Bosen nicht annehmen zu konnen, oder sich als Vertre-
ter einer »ethischen Weltanschauung« sieht — die von der Wirklich-
keit menschlicher Freiheit ausgeht: Das Phénomen, das hier
beschrieben wird, ist hochinteressant. Je schlimmer sich das Bose zu-
triagt und »je starker die Schuld« (Roth?) zu sein scheint, je dring-

Betrachtungsweise ihre erste Reife erlangt; indem der moralische Formalismus
eine einzige Maxime des guten Willens herausstellt, riumt er auch dem schlech-
ten Willen eine einzige Maxime ein; der Formalismus dridngt das Bose in eine
Maxime der Willensfreiheit zuriick; und eben das ist der Kern der ethischen Auf-
fassung vom Bosen.« P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.
24 H.-J. Ehni, Das moralisch Bose, S. 221.
25 Formuliert in direktem Anschluss an: W. Pannenberg, »Das Bose«, in: Evangeli-
sches Kirchenlexikon, Band 1, Gottingen 1956, S. 559-561, hier S. 561. — Wolf-
hart Pannenberg ist im Ubrigen einer der ersten Theologen im deutschsprachigen
Raum, der in regelmifligem personlichem Kontakt mit Ricoeur gestanden und
dessen zweibindige »Phinomenologie der Verfehlung« schon friih rezipiert hat.
P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, 15f.
Roth, das legen jedenfalls die meisten seiner diesbeziiglichen Auferungen nahe
(auch wenn bei seinen Stellungnahmen aus der jiingsten Zeit leichte Akzentver-
schiebungen und eine gewisse Zuriickhaltung im Urteil zu beobachten sind), ver-
wendet zwar noch den Begriff der Schuld, so wie er umgangssprachlich eben ein-
gesetzt wird, aber das Phinomen Schuld (d. h. philosophisch: der dem Menschen
zurechenbaren Verfehlung) existiert fiir ihn tiberhaupt nicht. Er kennt jedenfalls
keinen »[schuld]fdhigen Menschen« im Sinne Ricceurs. Einer ethischen Anschau-
ung ist hier ganz grundsitzlich der Abschied gegeben: Freiheit und damit auch
ethisch bewertbare Zurechenbarkeit von Handlungen sind seiner Auffassung

26

o
N}

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

licher stellt sich die Frage: »Ist der [sc. Tdter des Bosen] von allen
guten Geistern verlassen?« »Was ist denn in ihn gefahren, dass er so
etwas tut?« »Ist der denn tiberhaupt noch (voll) zurechnungsfihig,
wenn er so etwas tut?«

D.h. je schlimmer sich das Bose zutridgt und »je stirker die
Schuld« des Einzelnen zu sein scheint, desto dringlicher stellt sich
die Frage nach dem »Anderen des menschlichen Bosen«, zumindest
aber, ob der Tater des Bosen nicht zugleich auch Opfer des Bosen, also
selbst, vorgingig zu seiner Tat, vom Bosen »affiziert«*® und damit —
wenigstens ein Stiick weit — auch zu ent-schuldigen ist. Ein duflerst
merkwiirdiges Phanomen: Der Titer des Bosen, d.h. der im Bosen
Aktive, wird unter der Hand zum Opfer des Bosen, d.h. zum Passi-
ven, und zwar in dem Mafe, als dessen Schuld zuzunehmen scheint —
als sei der Mensch »je stirker die Schuld« je mehr in eine Gefangen-
schaft hineingeraten, die ihn »je stirker die Schuld« je mehr zum
Opfer des Bosen werden lésst.

Die Reflexionen, die Ricceur im grofieren Rahmen seiner »Pha-
nomenologie der Verfehlung« zum »Paradox eines gefangenen frei-
en Willens«? bietet, sind gleichsam der Schliissel zu einem ange-
messenen Verstindnis dieses geradezu absurd anmutenden
Phanomens. Sie lassen zudem iiber das bereits Angedeutete hinaus
tiefer erkennen, worin die denkerische Herausforderung des Bosen
bei Paul Ricceur besteht, und besser verstehen, dass Ricceur — gerade
weil er diese Herausforderung vollumfinglich angenommen hat —
in seiner philosophischen Anthropologie sowohl Grifle als auch
Grenze einer ethischen Weltanschauung zugleich akzentuiert. Mit
dieser doppelten Akzentsetzung, die eine gewisse Korrektur an Kant
bedeutet®, steht Ricceur einer christlichen Theologie sehr nahe. Er
vermag durch seine griindliche philosophische Reflexion einen ganz
wesentlichen Beitrag dazu zu leisten, dass insbesondere die katho-

nach eine Illusion; der Begriff des Bésen und damit auch der Begriff der Verant-
wortung fiir etwas Boses ist dementsprechend aufzugeben.

28 P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

2% P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 176.

30 Mit der Formel »Gréf3e und Grenze einer ethischen Weltanschauung, P. Ricoeur,
Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, stellt Ricoeur einen »expliziten Bezug« her
zu Kant. Vgl. H.-J. Ehni, Das moralisch Bdse, bes. S. 220-224 (Zitat: S. 221). Es ist
das Verdienst von Hans-J6rg Ehni, diesen sehr engen »Bezug der Auffassung Ri-
ceeurs vom Bosen zu derjenigen Kants« (S. 173), der im Titel meines Beitrages
angedeutet ist, detailliert aufgewiesen zu haben.

Poetik des Glaubens A-

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.

97


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Bernd ). Claret

lische Theologie die von ihr vertretene Weltanschauung besser und
tiefer versteht.

Meines Erachtens tut die Theologie, will sie eines ihrer ganz
groflen Kernanliegen in seiner ungeheueren Tragweite verstehen,
gut daran, Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« noch intensi-
ver zu rezipieren, als dies bislang geschehen ist. Dann wird sich ganz
klar und deutlich zeigen: Eine theologische Anthropologie heute
kann auf gar keinen Fall diese »Phanomenologie der Verfehlungx, ja
tiberhaupt die ganze »facettenreiche Anthropologie«® Ricceurs bis
hin zu Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, ginzlich aufSer Acht lassen
oder mit ein paar wenigen Hinweisen im Anmerkungsapparat iiber-
gehen, wie dies in der Theologie immer noch geschieht. Vielmehr
sollte es ihr darum gehen, den anthropologisch wirklich brisanten
Phénomenen bis in ihre Tiefe nachzudenken, um den »fahigen Men-
schen« (homme capable) — um den geht es in der Theologie ganz
zentral — in seinem »Handeln-Kénnen« (pouvoir-faire) besser zu ver-
stehen.

Wollte man eine Liste von theologischen Autorinnen und Auto-
ren anfertigen, die speziell im Rahmen ihrer anthropologischen Re-
flexion auf Ricceur zu sprechen kommen und wenigstens kurz und
priagnant auf ihn verweisen, dann wire diese zwar recht lang. Aber
es wiirde sich dann auch zeigen, wie wenig Ricceur, gemessen an dem,
was er zu sagen hat, theologisch rezipiert worden ist. Das gilt im
Grunde genommen bis heute. Immerhin: Die hier namentlich zu
nennen wiren, haben Ricceur, im Unterschied zu vielen, wenigstens
zur Kenntnis genommen und geben durch ihre Hinweise zu verste-
hen, dass Ricceur ein fiir die Theologie wertvoller Gesprachspartner
ist.> Eine intensivere Auseinandersetzung mit und eine wirkliche

31 So der Titel des fiir die theologische Ricoeur-Rezeption im Bereich der Anthro-
pologie wichtigen Buches: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche An-
thropologie.

Allen voran, um eine recht frithe (religionsphilosophische) Publikation zu nen-
nen: L. Wenzler, Die Freiheit und das Bose nach Vladimir Solov’ev, Freiburg 1978
(Index). Vgl. aber etwa auch: J. Sudbrack, Religiése Erfahrung und menschliche
Psyche. Zu Grenzfragen von Religion und Psychologie, von Heiligkeit und
Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998. — Im Verlauf seiner Ausfithrungen
macht Josef Sudbrack immer wieder sehr deutlich, dass »die kluge Hermeneutik
Ricceurs [...] aufzugreifen [ist]« (S. 114): »Man sollte auf den Spuren der Herme-
neutik weitergehen, die Ricceur fiir das >Verstehen< des Bosen entworfen hat«
(S. 118). Die damit verbundene »Miihe«, die Ricceur der Theologie »auftrigt«
(S. 119), darf man nicht scheuen.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Rezeption von Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« im Spe-
ziellen findet man in der deutschsprachigen Theologie vor allem bei:
Michael Bohnke®, Wolfhart Pannenberg®, Hermann Haring®,
Siegfried Wiedenhofer®, Jiirgen Werbick?”, Helmut Riedlinger®,
Stefan Orth*® und Jiirgen Briind1*.

3 Vgl. M. Bohnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Herme-
neutik. Ein Interpretationsversuch iiber Paul Ricceur, Frankfurt 1983, bes. S. 18—
54.

Vgl. vor allem: W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive. Reli-

gidse Implikationen anthropologischer Theorie, Géttingen 1983, bes. S. 101-118,

281-285, 294.

35 Vgl. H. Hiring, Das Problem des Bosen in der Theologie, Darmstadt 1985, bes.
S. 18, 88, 121f., 124f., 154. Zuvor schon (im Kontext der Erbsiindenproblematik):
Die Macht des Bésen. Das Erbe Augustins, Giitersloh 1979 (Index). Zuletzt: Das
Base in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999 (Index).

36 Fir Siegfried Wiedenhofer liefert Ricceur (neben Eugen Drewermann) einen der
»beiden wichtigsten Beitrdge zur Erbsiindentheologie der Gegenwartc; er ver-
weist dabei auf: P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen; Symbolik des Bisen;
»Die >Erbsiinde«. Eine Bedeutungsstudie [1960]«, in: Hermeneutik und Psycho-
analyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 140-161. — So
in: S. Wiedenhofer, »Zum gegenwirtigen Stand der Erbsiindentheologie«, in:
Theologische Revue 83 (1987) S. 353-370, hier S. 355. Vgl. aber vor allem den
Aufsatz: S. Wiedenhofer, » Erbsiinde« — eine universale Erbschuld? Zum theologi-
schen Sinn des Erbsiindendogmasc, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982)
S. 30-44, hier S. 37-44 (Ein neuer Vorschlag zur Erbsiindentheologie). Wieden-
hofer sieht sich fehlinterpretiert, wenn Kritiker anmerken, dass sein eigener, von
Ricceur herkommender Versuch eines Neuverstindnisses des Begriffs der »Erb-
siinde« eine »Auflosung des Gegenstandes des Erbsiindendogmas« bedeute.
S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315-328, hier S. 328.
Kritik in diese Richtung duBert z.B.: H. Hoping, Freiheit im Widerspruch. Eine
Untersuchung zur Erbsiindenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, Innsbruck
1990, S. 28.

37 Vgl. vor allem: J. Werbick, Schulderfahrung und Bufisakrament, Mainz 1985. Zu-

vor schon: Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren

Theologie, St. Ottilien 1982.

Vgl. H. Riedlinger, »Der Ubergang von der Unschuld zur Siinde. Zur geschicht-

lichen und geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlanges,

in: W. Strolz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heils-

geschichte, Freiburg 1986, S. 11-42, bes. S. 25-32.

Vgl. bislang vor allem: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von

Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-

burg 1999; »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«;

»Das Bose gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul

Ricceur und Jean Nabertc, in: S. Gritzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt

und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jdhrigen Gedenken an

Poetik des Glaubens A~ 99

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Bernd ). Claret

Gerade Ricoeurs Hermeneutik der Symbole des Bosen fordert
das systematisch-theologische Denken auf ein Hochstmafl heraus,
vor allem dort, wo der Gedanke zentral wird, dass diese Symbole
gleichsam durch einen Begriff zusammengebunden werden kénnen,
der das durch die Symbole des Bosen immer wieder je neu angezeigte
Paradox auf den Punkt — oder besser: auf den Begriff — zu bringen
vermag. Es ist die Rede vom so genannten servum arbitrium, vom
Begriff des »gefangenen freien Willens«. Die Sache, die hier auf den
Begriff gebracht ist und die ich im Folgenden wenigstens ansatzweise
erlautern will, ist wesentlich komplizierter, als dies zunichst schei-
nen mag, weil sie im Grunde genommen auflerhalb einer Hermeneu-
tik der Symbole des Bosen nicht erreichbar ist und ohne den langen
(Um-)Weg durch die Welt der Symbole iiberhaupt nicht recht ver-
standen werden kann. Aber die Sache, um die es hier geht, ist fiir eine
theologische Anthropologie (aber auch fiir die Soteriologie und die
Eschatologie) derart wichtig, dass es sich die Theologie nicht leisten
kann, auf einen Gesprachspartner wie Paul Ricceur zu verzichten,
wenn dieser schon derart intensiv und ausfiihrlich tiber das mit dem
Begriff des servum arbitrium angezeigte Phinomen einer »tragi-
schen »Selbstantastung der Freiheit«*! philosophisch reflektiert hat.

Ricceur zeichnet sich unter den herausragenden Philosophen der
Gegenwart nicht nur dadurch aus, dass er ein »umfangreiches syste-
matisches Werk zum Bosen«* vorgelegt hat, sondern auch dadurch,
dass ihn der zu Recht »gegen die Philosophie« immer wieder erhobe-
ne »Vorwurf, die Problematik des Bésen unzulissig zu vereinfachen
und zu verharmlosen«*, ganz sicherlich nicht treffen kann. Stefan
Orth, der wohl beste Kenner des Ricoeurschen Gesamtwerkes in der
jiingeren Theologengeneration, stellt in seinem Beitrag mit dem be-
zeichnenden Titel »Das Bose gibt zu denken« (2007) fest: »Paul Ri-
cceur war zweifelsohne ein Philosoph, der sich nicht nur mit beson-
derer Hartnackigkeit mit dem Problem des Bosen auseinandergesetzt
hat. Fiir ihn war es sogar immer wieder, so meine These, ein wichti-

»Le Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel,
London 2007, S. 129-151. Aber auch: »Zwischen Philosophie und Theologie«.

40 Vgl. J. Briindl, Masken des Bdsen (Index).

41 SoJ. Briind], ebd., S. 210 (Ricceur zitierend und zugleich interpretierend).

42 H.-J. Ehni, Das moralisch Bése, S. 14.

4 Ebd., S.25. — Vgl. ebd., S. 13-28 (Neuere Veroffentlichungen zum Thema und
Schwierigkeiten mit dem moralisch Bosen in der philosophischen Literatur).

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

ger, wenn nicht sogar der wichtigste Ausgangspunkt fiir sein Philoso-
phieren.«*

Der Begriff des servum arbitrium

Inzwischen gibt es eine ganze Reihe von guten Beitriagen, die das An-
liegen von Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« im Rahmen
seiner groflangelegten »Philosophie des Willens« erhellen und auch
in den Inhalt einfithren.* Gemeint sind mit dieser »Phinomenologie
der Verfehlung« in erster Linie die beiden 1960 im franzosischen
Original erschienenen, aber erst 1971 ins Deutsche iibersetzten Wer-
ke Die Fehlbarkeit des Menschen (der erste Band) und Symbolik des

# S, Orth, »Das Bose gibt zu denkenc, S. 129. — Das heif3t aber nicht, »dass der Aus-

gangspunkt des Denkens [...] am Anfang der Reflexion stehen [...] muss«
(S. 130). »Der im Nachhinein aus einer systematischen Perspektive erkannte Aus-
gangspunkt des Denkens muss nicht dessen Anfang sein.« (S. 130). Auf jeden Fall
gilt: »Zum cantus firmus der Philosophie Ricceurs gehért die Beschiftigung mit
dem Bosen, wenn sie auch unterschiedlich intensiv war.« (S. Orth, »Zwischen Phi-
losophie und Theologie«, S. 223).
Im Anschluss an das obige Zitat im Haupttext schreibt S. Orth weiter: »Und be-
sonders angesichts dieser Frage zeigt sich dabei die Nihe zu seinem hierzulande so
gut wie unbekannten Lehrer, dem franzosischen Reflexionsphilosophen Jean Na-
bert.« Es ist das besondere Verdienst von Orth, die recht starke Beeinflussung
Ricceurs durch seinen philosophischen Lehrer Nabert, insbesondere in den fiinf-
ziger Jahren, eingehend untersucht zu haben. Vgl. neben diesem eben genannten
Aufsatz »Das Bose gibt zu denken« vor allem auch: S. Orth, Das verwundete
Cogito und die Offenbarung; »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ri-
cceurs >kleiner Ethik, in: A. Breitling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das heraus-
geforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S. 59—
73; »Vernachlissigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricceurs«, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text.
Hermeneutik und Phdnomenologie im Denken Paul Ricceurs, Berlin 2002,
S. 189-207.

5 Vgl. vor allem die genannte Studie von Michael Bshnke und die oben genannten
Arbeiten von Orth. Zudem die bereits mehrfach zitierte Studie von Hans-Jérg
Ehni: Das moralisch Bése (bes. das 3. Kapitel). In den folgenden Abschnitten
erlaube ich mir, auf einige Passagen meiner eigenen Arbeit zuriickzugreifen. Vgl.
B.J. Claret, Geheimnis des Bosen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997,
2. Aufl.: 2000, bes. S.252-304 (Paul Ricceurs Beitrag zur Diskussion um den
Teufel).

&

Poetik des Glaubens A- 101

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Bernd ). Claret

Bosen (der zweite Band).*® Dariiber hinaus gibt es noch einige wei-
tere Beitrige Ricceurs im Umkreis dieser beiden Binde, die zum bes-
seren Verstindnis dessen beitragen konnen, was hier grundgelegt
ist.#” Weil dies so ist, kann ich mich an dieser Stelle darauf beschran-
ken, den Begriff zu erlidutern, auf den »die ganze Kette« der Symbole
des Bosen »zuhilts, die Ricoeur in seiner zweiten Studie interpretie-
rend »durchlduft«*, ndmlich den Begriff des »gefangenen freien
Willens«: servum arbitrium®.

Zum besseren Verstandnis vorab noch Folgendes: Nachdem Ri-
cceur im ersten Teil seiner Symbolik des Bosen (»Die Ursymbole:
Makel, Siinde, Schuld«) ausfiihrlich iiber die » Primidrsymbolik« und
die »Dynamik der Primarsymbole« gehandelt und eine hochst inte-
ressante Interpretation der Ursymbole des Bosen vorgestellt hat, legt
er in einem kurzen, aber tiberaus wichtigen Schlusskapitel des ersten
Teils dar, wie die Ursymbole des Bosen gleichsam durch einen Begriff
zusammengebunden, oder wie Ricceur sagt, in einen Begriff »einge-
sammelt« werden kénnen, und zwar in den Begriff des »gefangenen

4

N

Ricceur ist iibrigens unter den wenigen Philosophen, die eine eigene Symboltheo-
rie entworfen haben, meines Wissens der Einzige, der diese von einer Unter-
suchung der Symbole und Mythen (= in Erzdhlform entwickelte Symbole; Sym-
bole zweiter Ordnung) des Bésen her entwickelt hat. Zur Frage, wie es bei ihm zu
dieser intensiven Beschiftigung mit den Symbolen (und Mythen) des Bosen ge-
kommen ist, also vor allem zur Ausarbeitung des Werkes Symbolik des Bisen,
vgl. etwa: B.J. Claret, Geheimnis des Bdsen, S. 257-259; S. Orth, »Von der An-
thropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 17-25.

Lediglich auf fiinf davon sei nachdriicklich verwiesen. Vgl. vor allem die folgen-
den Aufsitze in: P. Ricceur, Hermeneutik und Psychoanalyse: »Die >Erbsiinde« —
eine Bedeutungsstudie [1960]«, S. 140-161; »Hermeneutik der Symbole und phi-
losophische Reflexion (I) [1961]«, S. 162-195; »Hermeneutik der Symbole und
philosophische Reflexion (II) [1962]«, S. 196-216; »Die Anklage entmythisieren
[1965]«, S.217-238. Zudem: »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6
(1970) S. 384-393 (nicht vollig identisch mit dem in Hermeneutik und Psycho-
analyse, S. 266-283, abgedruckten gleichnamigen Aufsatz von 1969).

P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 175.

4 Man tut gut daran, den lateinischen Begriff »servum arbitrium« beziehungsweise
das franzosische Aquivalent »serf arbitre« mit dem Wort »gefangener freier Wil-
le« (P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 176) wiederzugeben und nicht mit dem
Ausdruck »unfreier Wille«, da diese Umschreibung die Aussageabsicht Ricceurs
deutlicher hervortreten ldsst und den mit diesem Begriff angezeigten Sachverhalt
in seiner Paradoxie und Anstofigkeit fiir das Denken besser zur Sprache bringt.
Zudem bietet diese Wiedergabe die Moglichkeit, darauf hinzuweisen, dass die
Chiffre »Gefangenschaft« in Ricceurs »Symbolik des Bosen« eine herausragende
Rolle spielt.

4

i)

4

>

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

freien Willens« (seroum arbitrium). Diese Passage dient Ricceur da-
zu, wie mit einer Klammer die Interpretation der Symbole erster
Ordnung (Ursymbole des Bosen) mit der der Symbole zweiter Ord-
nung (Mythen des Bisen) zusammenzufiigen. Sie ist gleichsam das
Herzstiick seiner Symbolik des Bosen, denn hier wird das eigentliche
Thema, das die Symbolik des Bosen zu bedenken gibt, fokussiert.

Mit diesem in der Theologie vor allem durch Luther konturier-
ten Begriff des seroum arbitrium, den Luther von Augustinus her
gewinnt®, kann also »das letzte Thema, das das Symbol zu bedenken
gibt«®' zur Sprache — und tatséichlich prignant auf den Begriff — ge-
bracht werden: »Wenn >das Symbol zu denken gibt¢, so bezeichnet
das, was die Symbolik des Bésen zu denken gibt, die Grofle und Gren-
ze jeder ethischen Weltanschauung, denn der Mensch, den diese
Symbolik enthiillt, ist nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso
sehr ein Opfer des Bosen.«*?

Das bedeutet aber nicht, dass mit dem Begriff des servum arbi-
trium dieses »letzte Thema« in den Griff zu bekommen ist. Vielmehr
gilt: Dieser Begriff bildet gleichsam den »Horizont«%. Er dient Ri-
cceur dazu, »das Paradox eines gefangenen freien Willens«>* zu be-
schreiben, das Phinomen also, dass sich »eine Freiheit [...] selbst

30 Zu Luther vgl. nach wie vor immer noch und vor allem die Untersuchung von:
H. J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De
Servo Arbitrio im Lichte der biblischen und kirchlichen Tradition, Miinchen 1967.
Zudem: F Hermanni, »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des
menschlichen Willens«, in: F. Hermanni und P. Koslowski (Hg.), Der freie und
der unfreie Wille. Philosophische und theologische Perspektiven, Miinchen 2004,
S. 165-187; J. Werbick, »Zur Freiheit hat uns Christus befreitc (Gal 5,1). Was
Luthers Widerspruch gegen Erasmus einer theologischen Theorie der Freiheit
heute zu denken gibt«, in: M. Bohnke u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Men-
schen. Festschrift fiir Thomas Propper, Regensburg 2006, S. 41-69.

5t P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.

52 Ebd., S. 16. — »Das Symbol gibt zu denken« — so lautet die Uberschrift des Schluss-
kapitels von Paul Ricceurs Symbolik des Bosen, S. 395-406. Mit diesem griffigen
Aphorismus ist ein ganzes Programm auf den Punkt gebracht. »Diesen Ausdruck
prigt Ricceur in Anlehnung an Kants Definition der dsthetischen Idee¢, die im
§ 49 der Kritik der Urteilskraft als eine >Vorstellung der Einbildungskraft, die viel
zu denken veranlasst, ohne daf3 ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d.i. Be-
griff addquat sein kann¢, bestimmt wird.« A. Breitling, Maoglichkeitsdichtung —
Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs hermeneutisches Denken der Geschichte, Miin-
chen 2007, S. 63 Anm. 85.

33 P. Ricceur, Symbolik des Bésen, S. 175.

54 Ebd., S. 176.

Poetik des Glaubens A~ 103

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Bernd ). Claret

knechtet«?. Ricoeur weist in diesem Zusammenhang auf die paulini-
sche Rede vom »Leib der Siinde« (R6m 6,6) hin und erldutert, inwie-
fern Paulus »symbolisch vom Leib der Siinde als von einer Figur des
unfreien Willens«¢ spricht. Er weist des Weiteren darauf hin, dass
selbst bei Platon die Gefangenschaft der Seele im Leib als ihrem Grab
als eine »Selbstgefangenschaft«*” verstanden wird, »dass der >Kerker«
des Leibes >durch die Begierde besteht« und >der Gebundene selbst am
meisten immer mit angreift, gebunden zu werden< (Phaidon, 82
de)«’®. Die hier ausgesagte Gefangenschaft ist — so die Interpretation
Ricceurs — »das Symbol fiir die Antastung der Freiheit durch sie
selbst«®.

Jiirgen Werbick, ein guter Kenner des Werkes von Ricceur, der
sich speziell auch mit dessen »Phanomenologie der Verfehlung« aus-
einandergesetzt hat, erldutert das von Ricceur eindringlich beschrie-
bene Phinomen der tragischen Selbstauslieferung an eine Gefangen-
schaft im Riickgriff auf die »Symbolik des Sogs« wie folgt: »Meine
Freiheit wird von einer Macht aufgesaugt, die >vor< mir dagewesen
ist, aber ihre Macht iiber mich von mir hat.«®°

Was das konkret heifit, ist im Riickgriff auf Augustinus kurz zu
erliutern. In seinen »Confessiones«, die hier in der Ubersetzung von
Joseph Bernhart zitiert werden®, beschreibt Augustinus sein »ganzes
Elend« (Conf. VIII 12,28) gerade auch mit dem Bild der Gefangen-
schaft. Sich an die Zeit, da er in die Siinde verfangen, ja versunken
war, zurlickerinnernd, schreibt Augustinus: »Gebunden von der
Sucht des Fleisches, schleppte ich meine Kette todeswonnetrunken,
ja ich fiirchtete, daraus befreit zu werden, und wies das gute Zureden
des Freundes zuriick, als hiatte mir die Hand, die mich befreien wollte,
an die Wunde gestofen.« (Conf. VI 12,21).

Ricceur hilt nun in seiner Theorie des Bosen Folgendes fest: »Das
Bose ist das, was ich hitte nicht-tun kénnen; [...] das bleibt wahr. Zu-
gleich aber behaupte ich: Das Bose ist diese vorgegebene Gefangen-
heit, die es so richtet, dass ich Boses tun muss. Dieser Widerspruch

s Ebd.

56 Ebd., S.178.

57 Ebd., S. 179.

58 Ebd., S.178.

9 Ebd., S. 178f. (Hervorhebung B. C.).

60 J. Werbick, Schulderfahrung und Bufisakrament, S.78. Vgl. zudem: Glaube im
Kontext, bes. S. 247-249, 259-264, 271.

61 Augustinus, Bekenntnisse, Frankfurt 1987.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

liegt im Innersten meiner Freiheit; er kennzeichnet die Unfihigkeit
der Fihigkeit, die Unfreiheit der Freiheit.«?> Das bedeutet: Der
Mensch, der das Bose setzt, ist »nicht nur schuldiger Urheber«, d.h.
Titer des Bosen, sondern — immer auch — »ebenso sehr ein Opfer des
Bosen«®. Er ist quasi hineinverfangen ins Bose, wihrend dessen, ja
noch ehe er sich hineinverfangt ins Bose. Um was es hier also geht, ist
die durchaus tragisch zu nennende » Antastung der Freiheit durch sie
selbst«. Dabei ist wichtig zu sehen, worauf Werbick hinweist: »Die
Knechtschaft, die von ihm Besitz ergreift und die Zustimmung zum
Beherrschtwerden — beides bestimmt die Situation des Stinders.«®*

Dieses Paradox — »das Ritsel« des gefangenen freien Willens,
»d.h. eines freien Entscheidungsvermaogens, das sich bindet und sich
immer schon gebunden findet«® — ist aber »dem Denken unertrig-
lich« und »lasst sich nicht in direkter Redeweise sagen«®, sondern
nur unter Zuhilfenahme der Symbolsprache. Das bedeutet: Ein Be-
denken und Durchdenken des mit dem Begriff des seroum arbitrium
angezeigten Paradoxons »eines verantwortlichen und gefangenen
Menschen, eines fiir sein Gefangensein verantwortlichen Men-
schen«¥, ist aber nur mdoglich iiber die Interpretation der Symbole,
die in diesem Begriff quasi »eingesammelt«®® sind. Der Begriff, »der
seine ganze Bedeutung aus der Symbolik gewinnt«® (insofern han-
delt es sich hier um einen bleibend »indirekten Begriff«”), ist gleich-
sam Uber eine Interpretation der einzelnen Symbole des Bosen zu
entziffern, in seinem Gehalt zu entschliisseln; und nur so gibt er
wirklich zu denken.

Auf der Ebene der Primarsymbole nennt Ricceur drei Symbol-
komplexe: die Symbolik der Befleckung (Makel), der Siinde und der
Schuld. Auf der Ebene der Sekunddrsymbole unterscheidet er vier
Grundtypen von Mythen, den des Schopfungsdramas, der Tragik,

62 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, S. 390.

63 P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 16.

64 1. Werbick, Schulderfahrung und BufSsakrament, S. 63 (Hervorhebung B. C.).

65 P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.

66 P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 176.

7 Ebd., S. 118.

8 Das Schlusskapitel des ersten Teils der »Symbolik des Bosen« ist iiberschrieben
mit: »Einsammlung der Symbolik des Bosen in den Begriff des unfreien Willens«
(ebd., S.175).

¢ Ebd.

70 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 105

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Bernd ). Claret

des Siindenfalls und den Mythos von der verbannten Seele.”! Alle
diese Symbole — Erst- und Zweitsymbole (hinzu kommen spater
noch die spekulativen Symbole, die so genannten Symbole dritter
Ordnung) — bilden zusammen eine »Symbolik des Bésen«, ein dyna-
misches Gebilde.” Denn jedes Symbol lebt vom anderen. So lebt ein
Symbol im anderen weiter, wird sozusagen aufgenommen bezie-
hungsweise »aufgehoben«. Dies ist aber nur moglich, weil das »frii-
here« Symbol bereits eine Affinitdt zu einem »spateren« Symbol
aufweist. Fiir die Interpretation heifit dies dann, dass ein Symbol
nur im Kontext des gesamten Symbolkomplexes »entziffert« werden
kann. Aber selbst die »Symbolik des Bosen« als Ganze bildet noch
nicht den angemessenen Rahmen, in dem das einzelne Symbol des
Bosen ausgelegt und verstanden werden kann. Erst wenn die »Sym-
bolik der Erlosung«” hinzugenommen wird, ist ein angemessenes
Verstehen moglich.

Fiir den »gefangenen freien Willen« gibt es demnach kein Ob-
jekt, das ihm entspricht. Man kann nicht direkt aussagen, was das
seroum arbitrium ist. Mit diesem Ausdruck ist zwar eine Wirklich-
keit angezeigt und bezeichnet, aber »eine Wirklichkeit, die begrifflich
[allein] nicht aufzuzeigen ist«’*. »Dieser Begriff« — das betont Ri-
cceur nachdriicklich — »kann also nur als die Idee, als das intentionale
telos der ganzen Symbolik des Bosen [gemeint sind hier die Symbole
erster Ordnung] angesteuert werden«, und »selbst dann noch kommt
man ihm nur durch Vermittlung von Symbolen zweiter Ordnung
bei, von solchen nidmlich, die durch die Mythen des Bésen erbracht
wurden«”.

In jedem einzelnen Symbol des Bosen wird — bei naherem Hin-
sehen — dieser »Grenzbegriff«’® angezielt. Selbst bei den »archaischs-
ten dieser Symbole« (Befleckungssymbolik) kann dies festgestellt

7

Zu den vier Grundtypen von Mythen, speziell auch zu Ricceurs beeindruckender

Interpretation des Siindenfallmythos (Gen 3), vgl. H. Riedlinger, »Der Ubergang

von der Unschuld zur Siinde«, S.25-32; B.]. Claret, Geheimnis des Béosen,

S. 280-301.

72 Ricceur spricht von der »Dynamik der Primarsymbole«. P. Ricceur, »Hermeneutik
der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, S. 166. Ebenso von der »Dynamik
der Mythen«. P. Ricoeur, Symbolik des Bosen, S. 352.

73 Ebd., S. 84.

J. Sudbrack, Religidse Erfahrung und menschliche Psyche, S. 115 (in Bezug auf

»die iibermachtige Wirklichkeit des Bosen, die den Menschen bedringt«).

5 P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 175.

76 Ebd., S. 176.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

werden; und nur weil dies so ist, ist es auch moglich, dass diese Sym-
bole »in den fortgeschrittensten bewahrt und wiederbestitigt wer-
den«”. »So kommt eine Kreisbewegung zwischen allen Symbolen
zustande: Die letzten legen den Sinn von denen frei, die ihnen voran-
gehen, aber die ersten verleihen den letzten ihre ganze Symbol-
macht.«”®

Dass gerade die ersten Symbole den letzten ihre ganze Symbol-
macht verleihen, die letzten Symbole also die ersten »beerben, zeigt
Ricceur eindrucksvoll, indem er aufweist, dass die Befleckung zum
»reinen Symbol« werden kann, »wann [sic!] sie in keiner Weise
mehr einen wirklichen Flecken meint, sondern nur den unfreien Wil-
len bedeutet«”. Sobald dies der Fall ist, konnen in diesem Symbol
drei »Intentionen« aufgedeckt werden, die den so genannten »dreifa-
chen >Schematismus« des unfreien Willens aufbauen«®:

(1) das Schema der »Positivitit«, was bedeutet: »das Bose ist
nicht nichts; es ist nicht bloffer Mangel, nicht blofle Abwesenheit
von Ordnung; es ist die Macht der Finsternis; es ist »gesetzt«;

(2) das Schema der »Auflerlichkeit« oder der »Versuchung,
was bedeutet: »das Bose kommt zum Menschen als das >draufSenc sei-
ner Freiheit, das andere als er selbst, in welchem er sich verfangt; [...]
es bedeutet, dass das Bose, wiewohl gesetzt, bereits da ist und an-
zieht;

(3) das Schema der » Ansteckung«, was bedeutet: »dass die Ver-
fihrung durch das Drauflen letztlich eine Selbstantastung ist, eine
Selbstansteckungg, eine »Bindung meiner selbst durch mich selbst«,
wodurch der Akt des Sichbindens in den Zustand des Gebundenwer-
dens iiberwechselt«.

Gerade mit dieser Vorstellung einer » Ansteckung« ist »das letz-
te Symbol des unfreien Willens, des schlechten Wihlens, das sich
selbst bindet, erreicht. Ricceur denkt »die Hingabe meiner selbst an
die Knechtschaft identisch [...] mit der Gewaltherrschaft des Bosen
iiber mich« und entdeckt im Zuge dessen »die tiefe Bedeutung einer
Triibung der Freiheit«, was ganz und gar nicht dasselbe ist wie ein
Zugrunderichten oder eine Zerstorung der Freiheit: » Anstecken ist

77 Ebd., S. 175.

8 Ebd., S. 176.

7 Ebd., S. 179.

89 Auch die folgenden Zitate sind, soweit nicht anders vermerkt, entnommen aus:
ebd., S. 179-181.

~

Poetik des Glaubens A~ 107

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Bernd ). Claret

nicht zerstoren, triiben ist nicht zugrunde richten.« Das Symbol der
Ansteckung gibt so etwas ungeheuer Wichtiges tiber »das Verhiltnis
des radikalen Bosen zum Sein des Menschen, zur Urbestimmung des
Menschen« zu denken: »Es besagt, dass das Bose, so positiv [im Sinne
von: michtig], so verfithrend, so affizierend und infizierend es auch
ist, niemals aus dem Menschen etwas anderes als einen Menschen
machen kann; die Infektion kann keine Zersetzung sein in dem Sinn,
dass die Anlagen und Funktionen, die das Menschentum des Men-
schen ausmachen, zersetzt, abgebaut wiirden, bis sie eine andere Rea-
litét als die menschliche Realitit ergaben.«

Damit ist »die letzte Intention des Befleckungssymbols« er-
reicht. »Alle Implikationen des Ansteckungsschemas« konnen aber
»nur im Durchgang durch die [nichsten] Symbolschichten, sprich
auf dem Weg iiber eine Interpretation der Symbole zweiter (My-
then) und dritter Ordnung (spekulative Symbole, wie zum Beispiel
die »Erbstinde«) »freigelegt« werden.

Bereits zum »zweiten Schema des unfreien Willens« bemerkt
Ricoeur Zentrales fiir die Ricoeur-Rezeption im Rahmen der theologi-
schen Anthropologie, aber auch im Rahmen der Soteriologie und
Eschatologie: »Diese Auferlichkeit ist dem menschlichen Bésen so
wesentlich, dass der Mensch, wie Kant sagt, nicht der absolute Bos-
hafte, nicht die Bosheit sein kann; er ist immer nur der nachfolgende
Bose, der durch Verfithrung Bosgewordene; das Bose ist zugleich
jetzt >gesetzt« und immer schon da: beginnen heift hier fortsetzen;
dieses Verfiihrtsein wird in der AufSerlichkeit einer unreinen Beriih-
rung symbolisiert; es ist wesentlich, dass das Bise in gewisser Weise
erlitten wird; das ist, zwischen Irrtiimern, der Wahrheitsgrund jeder
Identifikation des menschlichen Bosen mit einem pathos, einer >Pas-
sion<.«5!

In Ricceurs Theorie des Bosen, bei der sich die Philosophie von
den Symbolen zu denken geben lasst, spielt damit der Gedanke, »dass

81 Im Zusammenhang der Interpretation des Symbols der Schlange in Gen 3 (das
spiter im Teufelssymbol weiterlebt) schreibt Ricceur: »Wenn man der Intention
des Schlangenthemas bis auf den Grund geht, muss man schlieflen, dass der
Mensch nicht der absolut Bose ist; er ist nur der Bose an zweiter Stelle, der Bose
durch Verfithrung; er ist nicht das Bose, der Bose sozusagen im Substantiv, son-
dern schlecht, boshaft im Adjektiv; er macht sich bose durch eine Art Riick-teil-
nahme, Riick-nachahmung, durch Einwilligung in eine Quelle des Bosen, die der
naive Autor des biblischen Berichts als tierische List schildert. Siindigen heift
nachgeben.« Ebd., S. 295 f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

das Bose nicht mit dem Guten symmetrisch ist« und »der fehlgehen-
de Mensch nicht vollstindig verderbt ist«®> und dass es also »im
Selbst eine >Unschuld« gibt, >die nicht vollstindig zerstort werden
kann«®, eine tragende Rolle: »Wie radikal auch immer das Bose sein
mag, es kann doch nicht so urgriindig sein wie das Gute.«

Was diese Aussage in ihrem Sinngehalt bedeutet, erschliefSt Ri-
coeur vor allem durch eine faszinierende Interpretation des Siinden-
fallmythos in Gen 3. Hier wird dann auch vollends deutlich, »dass
das Bose offenkundig nicht allein von der menschlichen Freiheit ver-
standen werden kann, sondern eine Art Affektion offenbart, mit der
es Macht tiber den Menschen hat. Ob man diese — wie in der christli-
chen Tradition hier und da geschehen — personifizieren muss, ist eine
andere Frage: In jedem Fall aber ist diese Macht aus der Sicht des
Phinomenologen beschreibbar. Gerade dieser Stachel des Bosen im
menschlichen Handeln ist fiir Ricceur die grofle Herausforderung,
an der sich das Denken stof3t, weil sie das Phinomen des Fehlgehens
der Freiheit, das schlieSlich per definitionem nicht vorherzusagen ist,
nicht recht zu fassen bekommt. Das Eingestandnis einer urspriing-
lichen Affektion durch das Bose, die die moralische Integritit bedroht
und innerhalb der Freiheit des Menschen einen Riss, eine Verletzlich-
keit aufdeckt, gehort zu den schmerzlichen Erfahrungen des Philoso-
phen, der sich dem Freiheitsdenken verpflichtet weif3. Und genau die-
se Erfahrungen des Bosen werden fiir Ricceur dann vor allem im
Frithwerk, aber auch nach dem Durchschreiten seiner hermeneuti-
schen Phase von den sechziger Jahren bis in die achtziger Jahre des
vergangenen Jahrhunderts, immer wieder zum Ausgangspunkt phi-
losophischer Reflexion. «®*

Werfen wir jetzt also abschlieSend einen Blick auf Ricceurs phi-
losophische Auslegung des Siindenfallmythos. Hier erweist er sich
als ein wahrhafter »Meister der Interpretation«®. Das, was seine
»Symbolik des Bosen« zu denken gibt, nimlich die Grofie und die
Grenze jeder ethischen Weltanschauung, wird jetzt vollends deut-

lich.

82 S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«, S. 234.

83 Ebd. mit Verweis auf: P. Ricoeur, La mémoire, ['histoire, I’oubli, Seuil, Paris 2000,
S. 602.

84 S. Orth, »Das Bose gibt zu denkeng, S.132. Vgl. auch: »Von der Anthropologie
der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 21f.

85 So H. Riedlinger, »Der Ubergang von der Unschuld zur Siindec, S. 25.

Poetik des Glaubens A~ 109

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110

Bernd ). Claret

IV.

Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im
anthropologischen Mythos

Unter den »zahllosen Mythen, die die Verfasstheit der Welt zu erkla-
ren suchen«® und die durch eine »Typologie« der Mythen vom Ur-
sprung und Ende des Bosen«¥ gleichsam geordnet werden kionnen,
spielt fiir Ricceur ein Typus eine ganz herausragende Rolle, weil man
von ihm her »die Weisung der Mythen in ihrer Gesamtheit am bes-
ten horen, vernehmen und verstehen kann«®. Es ist der Mythos vom
Siindenfall des Menschen, wie er sich in Gen 3 ausgeprigt findet.

Unter den vier Grundtypen — da sind zunichst einmal die drei
Grundtypen des »Schopfungsdramas«, des »Siindenfalls« und der
»Tragik«, schliefllich der »Mythos von der verbannten Seele« — gibt
es zwar diesen »beherrschenden Mythos«®, aber alle vier haben et-
was sehr Wichtiges tiber den Ursprung und das Ende des Bosen zu
erzdhlen. Ricceur, der von einer offenbarenden Kraft all dieser My-
then(-typen) ausgeht, ist davon iiberzeugt, dass uns jeder einzelne
Mythos »etwas zu sagen hat, also nicht einfach abgeschiittelt wer-
den darf, und »sich [...] noch immer an uns richten«* kann. »Durch
den bevorzugten Mythos« nun gelingt es, so Ricceur, die Anliegen
der anderen Mythentypen zu vernehmen. Durch ihn werden sie
gleichsam »aufgerufen und wiederaufgeweckt; die Aneignung des
Adamsmythos zieht die Aneignung einer Kette von anderen Mythen
[unterschiedlichster Vélker] nach sich, die von dem Ort aus zu spre-
chen anfangen, von wo aus der beherrschende Mythos [zentriert in
Gen 3] sich an uns wendet«”'.

So kommt es nach Ricceur auch zu einer »Aufhebung« des tra-
gischen Mythos im anthropologischen Mythos. Was den Adams-
mythos (Gen 3) vor allen anderen Mythentypen auszeichnet und
grundlegend von ihnen unterscheidet, ist, dass er allein davon aus-

86 M. Greiner, »Ererbte Schuld — ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Inter-
nationale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291-293, hier S. 291.

87 P. Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 196.

8 Ebd., S. 349.

8 Ebd., S. 352.

% Ebd., S. 349.

1 Ebd,, S. 352.

%

0

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

geht, dass der Mensch einen »eigenen Ursprung des Bosen«®? dar-
stellt. Es ist der Versuch, das Bose vom Menschen und seiner Freiheit
her zu begreifen, d.h. seine Option fiir eine ethische Weltanschau-
ung, die ihn ganz entscheidend charakterisiert. Eben diese Figenart
hat Ricceur im Blick, wenn er feststellt: »Der Adamsmythos ist der
anthropologische Mythos schlechthin«®; er »ist der extremste Ver-
such, den Ursprung des Bosen und des Guten auseinanderzuhalten;
die Absicht dieses Mythos ist, einen radikalen Ursprung des Bosen
zu begriinden, abgehoben vom wurgriindigeren Ursprung des Gut-
seins der Dinge; [...] diese Unterscheidung des Radikalen und des
Originaren ist fiir den anthropologischen Charakter des Adams-
mythos wesentlich; sie macht den Menschen zum Anfang des Bosen
drinnen in einer Schépfung, die bereits ihren absoluten Anfang im
Schopfungsakt Gottes hat«®.

Obwohl in Gen 3 sozusagen eine »Vervielfiltigung der Quell-
zentren des Bosen«® dadurch entsteht, dass der Mythos neben Adam
noch zwei weitere Figuren kennt, ndmlich Eva und die Schlange, er-
folgt eine bemerkenswerte Gewichtsverteilung in der Weise einer
Unterordnung.” Weil dies so ist, spricht Ricceur pointiert vom
Adamsmythos.

Aber trotz der Intention des Siindenfallmythos, der Adamsfigur
einen »Vorrang« vor allen anderen Figuren einzuraumen, kommt es
eben doch zu dieser denkwiirdigen »Vervielfiltigung der Quellzen-
tren des Bosen«: »In der Tat ist es merkwiirdig, dass es dem Adams-
mythos nicht gelingt, den Ursprung des Bosen allein in der Figur
eines Urmenschen zu konzentrieren; er spricht auch vom Widersa-
cher, von der Schlange, die der Teufel wird; er spricht auch von einer
anderen Person, Eva, die das Gegeniiber dieses Anderen, der Schlan-
ge oder des Teufels, darstellt; so treibt der Adamsmythos einen oder
mehrere Gegenpole zur Hauptfigur des Urmenschen hervor; von die-
sen Gegenpolen empfingt er eine ratselhafte Tiefe, durch die er un-
terbodig mit den anderen Mythen des Bosen in Verbindung steht«.

Im anthropologischen Mythos wird vor allem auch das, was der
tragische Mythos uns zu sagen hat, aufbewahrt und eingespielt. Und
das bedeutet, dass Gen 3 zu verstehen gibt: Siindigen hat — aus-

2 Ebd., S. 265.

% Ebd.

%4 Ebd., S. 266.

5 Ebd., S. 268.

% Vgl. ebd., S. 267 f. — Dort auch die folgenden Zitate (Hervorhebung B. C.).

Poetik des Glaubens A~ 111

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112

Bernd ). Claret

nahmslos immer — »auch mit tragischer Verstrickung zu tun«?,
»Siindersein ist immer auch — manchmal offenkundig, manchmal
verborgen — ein Mithandeln, Zusammenwirken, ein Hineinziehen
und Hineingezogenwerden«®.

Sicherlich, der Mensch stellt den Erfahrungs- und Wahrneh-
mungsort des Bosen in der Welt dar, doch diese Auskunft bedeutet
»keineswegs [...] eine Entscheidung {iber den radikalen Ursprung
des Bosen, sondern nur die Beschreibung des Ortes, wo das Bose auf-
tritt und wo es wahrgenommen werden kann; moglich ist es wohl,
dass der Mensch nicht der radikale Ursprung des Bosen ist, dass er
nicht der Bose aus sich selbst ist«®?. Im Schuldbekenntnis, wenn der
Mensch eingesteht, mit dem Bosen angefangen, also es selbst in
Gang gesetzt zu haben, macht der gestandige Tater die Entdeckung,
dass das Bose »im selben Augenblick, in dem ich gestehe, dass ich es
setze, schon da ist«!%, Er entdeckt »die Kehrseite dieses Bekenntnis-
ses [...] das Nicht-Gesetzte in der Setzung des Bosen, das Immer-
schon-da des Bosen, den anderen der Versuchung«'®'. Was der ge-
standige Tédter demnach entdeckt, ist: Das Bose, das er gesetzt hat
und fiir das er sich verantwortlich weif3, kommt nicht von ungefihr.
Wenn es aber nicht allein nur seiner Freiheit entsprungen, sondern in
gewisser Weise auch auf ihn zugekommen ist und er vom Bésen vor
und withrend seiner Tat »affiziert«'®> wurde, woher kommt dann das
Bose urspriinglich, das er beginnt und in die Welt setzt, aber nur,
indem er das, was schon da ist, seinerseits fortsetzt? Kommt es ur-
spriinglich vielleicht doch von Adam her? Oder anders gefragt: Lasst
sich das Bose bis an den Anfang der Menschheitsgeschichte zuriick-
verfolgen? Stichwort: Siindenfall, Stichwort »Ur-Siinde«. Aber ist
nach Auskunft von Gen 3 nicht auch das Siindigen des ersten Men-
schen (Adam) ganz wesentlich ein »Nachgeben« und kommt ganz
und gar nicht von ungefihr? Das Symbol der Schlange, das spiter in
das Satanssymbol hinein aufgehoben wird, »gibt zu denken«. So

©

S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, S.320 —
Wiedenhofer verweist an dieser Stelle auf zwei fiir unser Thema unentbehrliche
Beitréige von P. Ricceur: »Die >Erbsiinde« — eine Bedeutungsstudie«, S. 156f.; Le
mal. Un défi a la philosophie et a la théologie, Genf 1986.

%8 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, S. 320.

9 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

100 P, Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 355.

101 Ebd., S. 368.

102 P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

symbolisiert die Schlange unter anderem »jenes Bose [...], das ich
fortsetze, wenn ich, auch ich es beginne und in die Welt bringe«'®.
Sie »stellt das s>Immer-schon-da< des Bosen dar, das nichtsdestoweni-
ger Anfang, Akt, Selbstbestimmung der Freiheit ist«'%. Springt das
Bose also vielleicht nicht doch auf das Menschengeschlecht tiber? —
freilich nicht ohne dass der Mensch daran signifikant beteiligt
wire!1%

Gen 3 legt folgenden Verdacht nahe: Es gibt ein ganz merkwiir-
diges Ausgeliefertsein des einzelnen Menschen an das Bose, noch vor
jeder Einzeltat, und zwar von Anfang an. Und es gibt die ebenfalls
von Beginn der Menschheitsgeschichte an immer wiederkehrende
Erfahrung, »dass das Teuflische uns ganz nahe ist«'%. Das bedeutet
pointiert formuliert: »Unsere Freiheit war und ist nie frei, sondern
eben gefangen.«'”” Das gilt jedenfalls fiir unser Tun des Bosen: Im
Akt des Siindigens ist unsere Freiheit nie ganz frei, sondern eben im-
mer auch gefangen: »Stindigen heifst nachgeben. «1%

Eine solche Sicht der Dinge, die radikal ernst nimmt, dass der
einzelne Mensch zwar die Fahigkeit besitzt, das Bose frei zu setzen,
aber immer nur im Modus des Nachgebens, so dass er nur »bose im
Nachhinein« zu sein vermag, muss sich jedoch so manchem Einwand

103 P, Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 296.

104 P Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophisches Denkenc, in: Keryg-
ma und Mythos V1/1 (1963) S. 44-68, hier S. 63.

105 Wenn Riidiger Safranski sein lesenswertes philosophisches Buch iiber das Bose
gleich schon im Vorwort damit beginnt, dass er erklirt: »Man muss nicht den
Teufel bemiihen, um das Bose zu verstehen.« (R. Safranski, Das Bdse oder Das
Drama der Freiheit, Miinchen 1997, S. 13), st68t das bei jedem, der Ricceurs Pha-
nomenologie der Verfehlung kennt, auf Befremden. Von Ricceur her kénnte man
sogar dagegenhalten und sagen: Nur solange sich die Philosophie und Theologie
auch und gerade vom Teufelssymbol zu denken »geben« ldsst — d.h. auch und
gerade von diesem Symbol aus denkt —, wird es ihr gelingen, das Phéinomen des
Bosen angemessen zu deuten.

106 H. Haring, »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination, in: Concilium 34 (1998)
S.21-37, hier S. 28.

107 Ebd., S. 28 (mit Verweis auf das vierte Kapitel von Ricceurs Die Fehlbarkeit des
Menschen [S. 110-172], das iiberschrieben ist mit: »Die Zerbrechlichkeit des Af-
fektiven«). — Hermann Hiring will hier allerdings nicht sagen, Freiheit sei damit
passé — er spricht ja von einer Freiheit, die gefangen ist —, sondern lediglich deut-
lich markieren, dass es keine Freiheit gibt, die so ginzlich frei ist in ihrem Vollzug,
dass nicht auch zugleich bzw. schon zuvor iiber sie verfiigt wird. D.h. menschliche
Freiheit ist immer auch ganz wesentlich ausgelieferte Freiheit, »eben gefangen« —
»nie [absolut] frei« in ihrem (Anfangen-)Kénnen.

108 P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 296.

Poetik des Glaubens A~ 113

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Bernd ). Claret

von theologischer Seite stellen. Denn: »Hier stellt sich freilich die
Frage, ob das Bose nicht in einer Weise zur Sprache kommt, die dem
Menschen doch einen Entschuldigungsmechanismus erlaubt, weil er
ja nur nachgibt und spiter kommt.«'®

Ricceur will jedenfalls nicht so verstanden werden, als sei das
Stindigen des Menschen keine echte Setzung des Bosen mehr und
der Tater damit weitgehend ent-schuldigt. Dadurch dass diese Set-
zung des Bosen nur im Modus des Nachgebens geschehen kann, ist
zwar die Verantwortlichkeit des einzelnen Menschen empfindlich
eingeschriankt und insofern auch tangiert, aber es bleibt bei einer Ver-
antwortlichkeit im Vollsinn, wenn auch nicht in vollem Umfang. Der
Einzelne bleibt also nach Ricceur sehr wohl fiir seine Tat, mit der er
das Bése setzt, verantwortlich. Gerade im Hinblick auf das von Ger-
hard Roth so genannte »Schuldparadoxon« wire zu betonen, dass
auch hier gilt: »Hervorgehen kann das Bose aus dieser Schwiiche nur,
weil es gesetzt wird«''%; »aber der Mensch setzt es nur, weil er der
Umgarnung des Feindes nachgibt«''!; »das Bose setzend, fillt die
Freiheit einem Anderen anheim«''?; »das Immerschon-da des Bosen
ist die andere Sicht jenes Bosen, fiir das ich gleichwohl verantwort-
lich bin«8,

Auch wenn es abwegig anmutet und nicht nur paradox klingt,
sondern paradox ist, es gibt ein Zugleich von Freiheit (selbst-
urspriingliche Setzung des Bosen) und Knechtschaft (Affektion
durch das Bose), wobei die Passivitidt des Menschen beim Zustande-
kommen und Aufrechterhalten der Knechtschaft als eine »Passivitit
der Freiheit«'* verstanden werden muss: »Fiir die Frage nach der
Freiheit des Menschen ist dabei [...] auf alle Fille festzuhalten:
Schuld, die mannigfaltig bedingt wie auch durch die Macht des Bésen
provoziert sein mag und deshalb in jedem Fall differenziert zu be-
trachten ist, entspringt letztlich doch einem freien Akt, der die bose
Tat erst hervorbringt.«'

109 So Erwin Dirscherl sicherlich stellvertretend fiir viele: E. Dirscherl, Grundriss
Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen angesichts des
Anderen, Regensburg 2006, S. 169.

110 P Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 189.

11 Ebd., S. 15.

112 Ebd.

113 P, Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 296.

114 'H.-]. Ehni, Das moralisch Bése, S. 221.

115§, Orth, »Das Bose gibt zu denkenc, S. 131.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Ganz gravierend ist dann aber — aus systematisch-theologischer
Perspektive — vor allem die folgende recht unbequeme Riickfrage:
»Ist das Bose schon in der Welt, so wie die Gnade in der Welt ist?
Wenn es den Menschen schon gibt, dann kommt das Bése in die
Welt, das fortan jedem Menschen vorgegeben ist. Erst wenn das Bose
zwischen Gott und den Menschen passiert, dann ist es in der Zeit
da."® Aber ist es vorher schon da?«!"”

Ricoeurs Denkansatz, das signalisiert diese berechtigte Riickfra-
ge sehr deutlich, lauft auf eine Weltanschauung hinaus, die gefahr-
lich nahe heranriickt an eine tragische Weltanschauung. Aber eben
nur gefihrlich nahe. Denn Ricceur ist ein entschiedener Vertreter
einer »ethischen Weltanschauung«, der — belehrt durch den tragi-
schen Mythos — zwar »dieses in die Ausiibung der Freiheit einbegrif-
fene Unausweichliche« sieht und »hellsichtig« geworden ist »fiir die-
se Schicksalsaspekte, die wir immerfort hervorrufen und entdecken,
je weiter wir fortschreiten in der Reife, der Autonomie und dem so-
zialen Einsatz unserer Freiheit«''®, der aber die Hoffnung auf Erlo-
sung unbedingt aufrechterhalten will, die ja bei einer »tragischen
Weltanschauung« unméglich ist: »Ich glaube, dass die tragische An-
schauung als reiner >Typus«< jede Befreiung ausschliefst aufler der
>Sympathie(, dem tragischen >Mitleid¢, d.h. einem ohnmichtigen
Gefiihl der Teilnahme am Ungliick des Helden«.'?

Was Ricceur — im Unterschied zu vielen anderen Denkern — klar
zu sehen vermag, ist, dass »die tragische Anschauung« auch in einer
»ethischen Weltanschauung« prinzipiell uniiberwindbar bleibt, ja ihr

116 Eben genau diese Position und keine andere scheint heute die genuin christliche
zu sein; und dabei vergisst man sehr schnell (Dirscherl allerdings nicht), dass es im
Christentum mit dieser Auskunft nicht getan ist. Vgl. B. J. Claret, »Die der Struk-
tur unserer Lebenswelt von Haus aus inhdrenten Irritationen und das Bose, in:
B.]. Claret (Hg.), Theodizee. Das Bése in der Welt, 2. Aufl.,, Darmstadt 2008,
S. 67-116, hier S.104-108 (Das Bose als das Nicht-zu-Rechtfertigende), 109
(»Ihr nennt euch Christen? Christen, obwohl ihr keinen Teufel kennt?« [L. Kola-
kowski]); Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-
theologisch«, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche Band 9, 3. Aufl., Freiburg
2000, S. 1365-1368; Art. »Ubel. III. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332-334.

7 Dirscherl selbst ldsst die Frage offen, wenn er sogleich hinzufiigt: »Diese Frage
bleibt ein Rétsel, mysterium iniquitatis (Ritsel des Bosen).« E. Dirscherl, Grund-
riss Theologischer Anthropologie, S. 169.

118 Vgl. P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 355.

119 Ebd., S. 259.

Poetik des Glaubens A~ 115

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Bernd ). Claret

Kernanliegen geradezu einen Platz darin finden muss. Sie hat das
Recht, innerhalb einer »ethischen Weltanschauung« im dreifachen
Hegelschen Sinne »aufgehoben« zu sein.

Das hier angeschlagene Thema darf innerhalb der Theologie je-
denfalls nicht derart zuriickgedringt oder gar verdringt werden, dass
es zu einer iiberzogen anti-tragischen Theologie kommt, die partout
nicht gewillt ist, der Wahrheit des tragischen Mythos Rechnung zu
tragen, weil sie befiirchtet, dass es dadurch zu einer Gebrochenheit
des Denkens kommt. Nach Ricceur kann sich »nur eine >gebrochene«
Theologie, das heifit eine Theologie, die auf die systematische Totali-
tit verzichtet hat, auf den gefihrlichen Weg des Denkens iiber das
Bose begeben«'?°. Und dann wird sich immer deutlicher auch zeigen:
»Die tragische Anschauung« ldsst sich — angesichts der denkerischen
Herausforderung des Bésen — nicht ginzlich ausmerzen.

120 P, Ricceur, Das Bése. Eine Herausforderung fiir Philosophie und Theologie, Ziirich
2006, S. 45f. — »Gebrochen ist in der Tat eine Theologie, die dem Bosen eine mit
der Giite Gottes und der Giite der Schopfung unvereinbare Realitit zuerkennt.«
Ricceur erinnert hier an Karl Barth, dessen Ansicht von der (notwendigen) Gebro-
chenheit des theologischen Denkens und Redens er vollauf teilt, auch wenn er
daran zweifelt, ob Barth »diesem anfinglichen Bekenntnis bis zum Schluss treu
geblieben ist«. Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Band I11/3. Die Lehre von
der Schopfung, Zollikon 1950, S. 332.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systema-
tische Uberlegungen

Christof Mandry

Das Ziel der folgenden Ausfithrungen besteht darin, die Bedeutung
von Ricceurs Philosophie fiir die theologische Ethik zu untersuchen,
und zwar einerseits im Sinne des faktischen Einflusses durch die Re-
zeption im Denken und in den Werken von Moraltheologen und
theologischen Ethikern, sowie andererseits in sachlicher Hinsicht.
Was leistet Ricceurs Denken fiir die Entwicklung der theologischen
Ethik, wo wiirde es noch weitere Beschiftigung lohnen? Meiner
Wahrnehmung nach lassen sich zwei Wellen der Ricceur-Rezeption
in der theologischen Ethik ausmachen, die unterschiedlich umfang-
reich sind.!

Zu ersten Phase der Ricoeur-Rezeption in der
theologischen Ethik

Die erste Welle der Ricoeur-Rezeption fand in der zweiten Halfte der
siebziger Jahre statt. Sie interessierte sich vor allem fiir Ricceurs Ar-
beiten zur »Symbolik des Bosenk, seinen Symbolbegriff und seinen

! Ich beschrinke mich auf die deutschsprachige theologische Ethik, wohl wissend,
dass es beispielsweise in Frankreich (zum Beispiel A. Thomasset, Paul Ricceur,
une poétique de la morale. Aux fondements d'une éthique herméneutique et nar-
rative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996) und in den USA (vgl. etwa
J. Wall [Hg.], Paul Ricceur and contemporary moral thought, New York 2002),
aber auch in Italien, eine theologisch-ethische Ricceur-Rezeption mit anderem
Verlauf und anderen Schwerpunkten gibt. Aulerdem gehe ich nur auf die katho-
lische theologische Ethik ein. Dabei bin ich mir bewusst, dass vor allem die nord-
amerikanische Reaktion auf Ricceurs Denken interkonfessionell anders verlief.
Hier ldge eine lohnende Aufgabe fiir eine vergleichende Studie. Vgl. auch den
Beitrag von Maureen Junker-Kenny in diesem Band.

Poetik des Glaubens A~ 117

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christof Mandry

hermeneutischen Ansatz, den er seinerzeit in Auseinandersetzung
mit dem damals in den Humanwissenschaften tonangebenden Struk-
turalismus entwickelte. Die Situation der theologischen Ethik dieses
Zeitraums war durchaus selbst vom »Konflikt der Interpretationen«
geprigt: Die Euphorie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil lief3
nach und der Streit {iber seine Auslegung hatte begonnen. Auseinan-
dersetzungen mit dem Lehramt {iber ethische Fragen — etwa in Fra-
gen der Sexualethik, der Medizinethik und der politischen Ethik —
wirkten sich nachhaltig auf das Selbstverstindnis vieler Moraltheo-
logen aus. Neue, nicht-europiische Theologien — allen voran die la-
teinamerikanische Theologie der Befreiung — sorgten fiir produktive
Unruhe. Theologisch-ethische Neuansitze bemiihten sich, die einge-
fahrenen Gleise einer iiberkommenen Handbuch-Morallehre zu ver-
lassen und insgesamt die Enge des naturrechtlich-neuthomistischen
Normdenkens zu iiberwinden. In diesem theoretischen und atmo-
sphirischen Zusammenhang ist auch die Entwicklung der »auto-
nomen Moral im christlichen Kontext« zu sehen, der es sowohl um
die Eigenstindigkeit und Eigengesetzlichkeit des Sittlichen ging als
auch um eine neue theologische Wiirdigung der menschlichen Frei-
heit als Ansatzpunkt ethischer Theorie.?

Fiir diese erste Rezeptionsphase gehe ich exemplarisch auf Diet-
mar Mieths Theorie einer »narrativen Ethik«® und auf Franz Bockles
einflussreiches Buch Fundamentalmoral* ein. Beide wurden nahezu
zeitgleich veroffentlicht (ndmlich 1976 und 1977), beide sind um die
Profilierung einer autonomen Moral im christlichen Kontext be-
miiht, und beide greifen explizit und konstruktiv Gedanken von Ri-
ceeur auf. Allerdings, wie zu zeigen ist, stellt sein Denken fiir sie
nicht die zentrale Referenz dar.

2 Zur Charakterisierung der Zeit vgl. D. Mieth, »Eine Situationsanalyse aus theo-
logischer Sicht«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, Mainz 1972, S. 13-33; F. Furger, »Zur
Begriindung eines christlichen Ethos — Forschungstendenzen in der katholischen
Moraltheologie«, in: Theologische Berichte 4 (1974) S. 11-87, hier S. 11-24.

3 D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begriindung einer narrati-
ven Ethik, Mainz 1976; zitiert nach der 2. Aufl., Mainz 1983.

4 F. Bockle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., Miinchen 1994.

118 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

a) Dietmar Mieth: Strukturethik als Modellethik

In seiner 1976 veroffentlichen Studie zur Begriindung einer narrati-
ven Ethik mit dem Titel Dichtung, Glaube und Moral geht es Mieth
einerseits um die methodisch reflektierte theologische und ethische
Interpretation von literarischen Werken. Auf einer grundsétzliche-
ren Ebene besteht sein Anliegen darin, als Alternative zu einer domi-
nanten, aber problematisch gewordenen naturrechtlichen Normethik
eine Modellethik als Strukturethik zu etablieren.’ Diese Struktur-
ethik soll sich zum einen dadurch auszeichnen, dass sie die Ge-
schichtlichkeit des Sittlichen angemessener einbeziehen kann als eine
Naturrechtsethik. Letztere denkt geschichtlichen Wandel im Ver-
stindnis des Sittlichen nach dem Substanz-Akzidenz-Schema, dem-
zufolge an einem unverinderten und unverinderlichen Wesenskern
blof3 akzidentelle Verinderungen vorgehen. Strukturethik hingegen
denkt in Relationen. Zum anderen richtet sie die Aufmerksamkeit
auf das Kreative sittlicher Losungen: Das Modell macht nicht die Lo-
sung zur Regel, sondern hebt auf das Schépferische der Losungsfin-
dung ab. Modellethik will also Ideen fiir das Finden neuer mora-
lischer Moglichkeiten an die Hand geben. Mieth bezeichnet dies als
»strukturalisieren«. Damit ist gemeint, dass ethische Systeme auf
ihren sittlichen Ursprungsimpuls hin betrachtet und darauf hin iiber-
priift werden, ob der gegenwirtige Zustand als »Verfall« zu sehen
ist.® Der springende Punkt ist dabei nicht, dass in einem nachahmen-
den Sinne zum »Ursprung« zuriickzukehren ist. Vielmehr wird der
urspriingliche Impuls im Modus des »Modells« interpretiert, dessen
kreative Leistung aufgenommen wird.

Das Modell bedeutet aber nicht, dass sich theologische Ethik auf
eine formale Anleitung zum Finden innovativer sittlicher Losungen
beschrinkt. Ganz im Gegenteil steht ihr das Modell als »dichtes« und

5 Vgl. W. Nethofel, Moraltheologie nach dem Konzil. Personen, Programme, Posi-
tionen, Gottingen 1987, S. 190-209.

¢ »Das Ethos der Interpretation ist ein médeutisches Ethos: die Dinge zu sich selbst
kommen lassen, die Menschen sich selbst finden lassen, die Gesellschaftssysteme
sich strukturalisieren lassen usw. Der >Ethiker< unterstellt sich dabei diesem struk-
turalen Selbsterwirkungsprozess. Dariiber hinaus ist die Strukturethik eine Ethik
der Kritik und der Analyse. [...] Daher muss der Punkt gesucht werden, aus dem
das System entsteht und dessen Verfall es ist. Sollte etwa das System einer katho-
lischen Moraltheologie >strukturalisiert werden, dann miisste es kritisch auf sei-
nen schopferischen Ursprung reduziert und von diesem aus unter die Lupe ge-
nommen werden.« D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral, S. 581.

Poetik des Glaubens A~ 119

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Christof Mandry

unausschopfliches — weil nicht auf eine Regel zu reduzierendes — Bild
vor Augen, namlich in der Gestalt Jesu Christi. Mieth verweist auf
die Gleichnisse des biblischen Jesus, deren sowohl kritische wie inno-
vative StofSrichtung sich der Vereindeutigung durch ein normatives
System entziehen, und zwar aus mehreren Griinden: Die sittliche In-
tention der jesuanischen Botschaft geht auf die konkrete Verinde-
rung (nicht auf eine allgemeine Ordnungsgestalt), sie zielt auf die
Konversion der sittlichen Haltung und auf Betroffenheit (nicht auf
eine kognitive Belehrung) und sie stellt die einengenden und fest-
legenden Rahmenbedingungen des Handelns in Frage. Damit wendet
sie sich sowohl den Selbstverstandlichkeiten auf der individuellen
Ebene des sittlichen Bewusstseins als auch sozial vorhandenen Ein-
stellungen und Erwartungen kritisch zu. Dieser komplexen Gestalt
der biblischen Ethik versuchen die narrative Form und das sowohl
anschauliche wie interpretationsbediirftige Modell der Strukturethik
zu entsprechen.

Mieths Uberlegungen greifen auf Ricceurs Philosophie an zwei
Stellen zuriick. Zunéchst geht es ihm darum, das skizzierte geneti-
sche »Strukturdenken« von einem ahistorischen Strukturalismus zu
unterscheiden.” Dafiir ist Ricceur ein geeigneter Gewahrsmann, klagt
dieser doch gegeniiber dem »Strukturalismus der ersten Phase«, den
er von der Priorisierung der langue und ihrer internen Verkniipfun-
gen geprigt sieht, unter Hinweis unter anderem auf die genetische
Linguistik Noam Chomskys eine stirkere Beachtung des Ubergangs
zwischen der Ordnung des sprachlichen Systems (langue) und der
Ordnung der Rede (parole) ein.® Fiir eine Philosophie der Sprache
ist es nicht ausreichend, die Moglichkeitsbedingungen der Semiolo-
gie zu erforschen, und die Méglichkeitsbedingungen des sprachlichen
Verweisens auf die Dinge im Akt der Rede auszublenden. Das sprach-
liche Zeichensystem und der Akt der Rede, so Ricceurs Argument,
stehen in einem Wechselverhiltnis, das von den stindigen Versuchen
in Gang gehalten wird, im Redeakt das Denkbare und das Sagbare der
Erfahrung zum Ausdruck zu bringen. Mieth macht sich Ricceurs For-
mulierung zu eigen, mit der dieser die richtungweisende Bedeutung
der genetischen Weiterentwicklung strukturalistischen Denkens zu-

7 Vgl. ebd., S. 54.

8 Vgl. P. Ricceur, »Die Struktur, das Wort und das Ereignis«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S. 101-122,
hier S. 114-116.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

sammenfasst: »Man ist hier dabei, zwischen Struktur und Ereignis,
zwischen Regel und Neuerung, zwischen Zwang und Wahl eine neue
Beziehung herzustellen — auf der Grundlage von dynamischen Vor-
stellungen, welche die Begriffe des strukturierten Inventars durch
solche der strukturierenden Operation ersetzen wollen.«?

Der zweite Punkt, an dem Mieth Ricceurs Denken explizit auf-
greift, betrifft den Umgang mit der »Tradition«, genauer: die Recht-
fertigung des Riickgriffs auf ein literarisches Kunstwerk des Mit-
telalters (den Tristan-Roman Gottfrieds von Straffburg), um die
Konzeption einer theologischen Modellethik zu entfalten. Es geht
Mieth dabei um eine »strukturale Entsprechung« zwischen Ethik
und Literatur, die der Eigengesetzlichkeit beider gerecht wird, indem
sie nicht das literarische Kunstwerk als ethisches Modell interpre-
tiert, sondern das Modell aus den Problemen gewinnt, die erst die
ethische Interpretation des Kunstwerks hervorbringt. Der Bezug auf
den mittelalterlichen Text erfolgt also nicht mit einem historischen
Erkenntnisinteresse, sondern mit der Absicht, dessen Auslegung in
die Gegenwart hineinzustellen. »Der Fortschritt der Theologie«, so
Mieth, »beruht auf ihrem geschichtlichen Riickgriff, in dem freilich
nicht einfach >depositac der Vergangenheit bewahrt werden, sondern
in dem verschiittete Antriebskrafte aus den Hohen theologischen
Denkens wieder zur dynamischen Wirkung befreit werden.«'® Er
verbindet dies mit Ricceurs Uberlegungen zum theologischen Ur-
sprung der Hermeneutik, deren Nachvollzug der »geistigen Arbeitc,
die sie in den Traditionen findet, sich nicht in der Rekonstruktion
erschopft, sondern kerygmatisch gegenwarts- und zukunftsbezogene
Krifte freizusetzen intendiert. In dieser Zuordnung von Synchronie
und Diachronie erkennt Ricceur die Uberlegenheit des hermeneuti-
schen Zugangs gegeniiber der strukturalistischen Bevorzugung der
Synchronie. Der urspriingliche »Sinniiberschuss« motiviert die Tra-
dition und ihre Interpretation, die als Interpretationsgeschichte
selbst Bestandteil der Tradition wird und insofern immer neue Ver-
gegenwirtigungen hervorbringt."! Symbole und Mythen sind durch-
aus, konzediert Ricoeur, der strukturalen Analyse zuginglich. Diese

° Ebd. Hervorhebung im Original; vgl. D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral,
S. 54.

10 Ebd., S. 118.

1 P. Ricoeur, »Struktur und Hermeneutike, in: Hermeneutik und Strukturalismus,
S. 37-79, hier S. 60f.

Poetik des Glaubens A~ 121

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Christof Mandry

vermag jedoch die innovative interpretatorische Dynamik nicht zu
verstehen, die von diesen ausgeht, da sie den Sinniiberschuss, der
auf dem semantischen Reichtum der Symbole und Mythen beruht,
nicht angemessen zu erfassen vermag. Ricceur folgert daraus, dass
»eine Tradition, die zukunftstrichtig ist und sich in verschiedene
Strukturen eingliedern ldsst, mehr von der Uberdeterminierung der
Inhalte als von der Remanenz der Strukturen getragen und genahrt
wird«.12

b)  Franz Bockle: Anthropologie des fehlbaren Menschen in der
Fundamentalmoral

Bockles grundlegendes Werk versucht eine Erneuerung der Moral-
theologie als Wissenschaft im Dialog mit Philosophie und Human-
wissenschaften. Anders als Mieth versteht er theologische Ethik in
erster Linie und iiberwiegend als Normwissenschaft. Die Frage nach
der nachvollziehbaren und allgemein vermittelbaren Begriindung
moralischer Normen stellt fiir ihn die zentrale Aufgabe der theologi-
schen Ethik dar. Die Fundamentalmoral setzt jedoch noch tiefer an.
Sie fragt nach dem schlechthin letzten Grund der sittlichen Bean-
spruchung des Menschen. Bockles epochale Leistung besteht darin,
dass er diese Frage als Frage nach »dem Grund und den Grenzen sitt-
licher Autonomie des Menschen« rekonstruiert und sich damit pro-
grammatisch die Verbindung der moraltheologischen Grundlegung
mit dem neuzeitlichen Autonomiedenken zur Aufgabe macht.”® Es
geht ihm darum, die sittliche Beanspruchung des Menschen durch
Gott im Horizont neuzeitlichen Freiheitsdenkens zu situieren — sein
einflussreiches Werk griindet die »autonome Moral im christlichen
Kontext« in der menschlicher Freiheit, die selbst ihren Grund in Gott
findet. Dafiir prigt Bockle den Ausdruck der »theonomen Auto-
nomie«.

Im Rahmen der Entfaltung der conditio humana, wie sie sich als
sittliche Wirklichkeit erfahrbar macht, geht Bockle auch auf Ricceurs
Symbolbegriff ein. Der Kontext besteht in der theologisch-ethischen
Aufarbeitung anthropologischer und moral-phinomenologischer
Aspekte des Phinomens der Schuld. Denn nachdem Backle die sitt-
liche Autonomie auf Gott als ihren letzten Garanten zuriickgefiihrt

12 Ebd., S. 64.
13 F Bockle, Fundamentalmoral, S. 19.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

hat, muss er sich dem Phanomen des sittlichen Versagens stellen. Er
interpretiert es als eine der Autonomie inhirente Gefahr: die »ver-
absolutierte« Autonomie fithrt zum »Widerspruch« gegen Gott, also
zur Siinde. Die Rezeption Ricceurschen Denken dient dazu, einen
entscheidenden Ubergang zu bearbeiten, nimlich von den verschie-
denen Gestalten des Widerspruchs unter dem Phinomen der Schuld
zur theologischen Deutung unter dem Begriff der Siinde. Hinfih-
rend zeigt Bockle anhand literarischer Thematisierung von Schuld,
dass moderne Schulderfahrung weniger in Gestalt von Einzeliiber-
tretungen moralischer Gebote reflektiert wird, sondern sich am Rét-
sel menschlicher Freiheit und Freiheitsverstrickung abarbeitet. Der
Blick auf die Reflexionsgestalten der Schulderfahrung fiihrt ihn zur
Frage nach dem Verhiltnis von Symbolen und Mythen, in denen die-
se Erfahrungen artikuliert und bekannt werden, auf der einen, und
ethischen Begriffen auf der anderen Seite.

An dieser Stelle geht er auf Ricceurs Arbeiten zur »Symbolik
des Bosen« ein. Ricoeur untersucht Mythen und Symbole der Schuld,
um einen Umschlagpunkt zu verstehen, der sich dem unmittelbaren
begrifflichen Erfassen entzieht: Das Ritsel des Ubergangs von der
Fehlbarkeit des Menschen zur bosen Tat soll eine Untersuchung der
sprachlichen Bilder erhellen, die genau dies bekennen.' In der dia-
chronischen Abfolge dieser Symbole wird deutlich, dass sich die sym-
bolischen Ausdrucksformen, derer sich das Bekenntnis bedient, mit
dem religiosen Erfahrungshorizont verdndern. Es findet, kurz gesagt,
eine Verinnerlichung der Schulderfahrung statt. Ricceur bringt diese
Entwicklung mit dem Ausdruck »von der Exterioritit zur Interiori-
tat« auf einen Nenner. Die quasi-physikalischen Bilder des Makels
oder des Schmutzes werden von anderen Bildern abgelost, die sich
immer mehr auf eine »Innenseite« beziehen und damit ein zuneh-
mend verinnerlichtes und subjektiviertes religioses Verhiltnis zu
Gott widerspiegeln. Das Gewissen erscheint als ein internes Forum,
in dem Verfehlen als Siinde gegeniiber Gott erfahren wird, gleichzei-
tig erscheint die Siinde als iiberpersonale, zwingende Macht; unter
dem Titel ethischer Schuld l6st sich die Erfahrung sittlichen Verfeh-
lens starker von kollektiven und tiberpersonalen Beziigen. Diese Ent-
wicklung der symbolischen Artikulationsgestalten ist jedoch nicht als

4 Vgl. ebd., S.108-113 mit Bezug auf P. Ricceur, Symbolik des Bésen, Freiburg
1971, und P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion« in: Concilium 6 (1970)
S. 384-393.

Poetik des Glaubens A~ 123

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Christof Mandry

ein-sinnige Ablosungsfolge zu verstehen. Ricceur arbeitet heraus,
dass das jeweils jiingere Symbol das vorhergehende zerstort, weil es
dessen Erfahrungshorizont auflést. Insofern sind die Symbole »bil-
derstiirmerisch«. Allerdings werden Sinngehalte der abgeldsten
Symbole in den spiteren, verinnerlichten bewahrt (»aufgehoben«).
So kann die religiose Stindensprache die altere Semantik des Makels
und von Reinheit und Unreinheit aufnehmen, und selbst das interio-
risierte moralische Gewissen wird in seiner Ohnmacht als »gefan-
gen« und »geknechtet« erlebt und ruft damit den tiberindividuellen
Verstrickungsaspekt der »Stindenmacht« in Erinnerung.'s

Fiir Bockles Argumentation in der Fundamentalmoral sind die-
se Uberlegungen insofern von Bedeutung, als sie ihm in zweifacher
Hinsicht erlauben, die Geschichtlichkeit des Sittlichen zu denken.
Zum einen kann er mit Ricceur die Siindenbegriffe in Bibel und
kirchlicher Tradition in einen geschichtlichen Zusammenhang set-
zen, der der Bewegung »vom Mythos zum Logos« folgt. Zum ande-
ren eroffnet ihm Ricceurs Argument von der Verkniipfung von Er-
fahrungshorizont und symbolischer Artikulation einen Raum fiir
weitere begriffliche Entwicklung, d. h. legitimiert seinen eigenen An-
satz, der dem modernen Freiheitsbewusstsein angemessen zu sein
und zugleich die Aspekte der Tradition »aufhebend« zu bewahren be-
ansprucht. Dies ist Bickles fundamentalethische Zielsetzung ins-
gesamt und Anlass fiir seine Rezeption des modernen Autonomie-
denkens, und in diese Konzeption versucht er auch die Begriffe
Schuld und Siinde einzupassen. Es kann hier nicht im Einzelnen dar-
gestellt werden, wie Bockle dies im Anschluss an Karl Rahners »iiber-
natiirliches Existential« unternimmt. Er versteht die menschliche
Freiheit als eine urspriingliche Anlage der Offenheit auf Freiheit
und auf Gottesbeziehung hin, die in einer den Einzelhandlungen vo-
rausliegenden »Grundoption« ergriffen wird, und zwar als »unsere
Antwort auf gegebene Freiheit«. Das Bose zeugt dann von einer Ver-
kehrung dieser Grundoption, die einerseits den Einzelsiinden voraus-
liegt, zugleich aber eine Konsequenz aus diesen ist und wiederum
stindige Handlungen ausprigt.'®

15 Vgl. ebd., S. 385-387.
16 Vgl. F Bockle, Fundamentalmoral, S. 142-145, Zitat auf S. 145.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

¢) Die erste Phase der Ricceur-Rezeption im Riickblick

Die erste Welle der Ricceur-Rezeption in der theologischen Ethik, fiir
die hier Mieth und Bockle herausgegriffen wurden, war dem Umfang
nach eher bescheiden. Dennoch darf sie nicht unterschitzt werden.
Ricoeurs Denken stellt fiir beide Theologen eine philosophische Un-
terstiitzung des Anliegens bereit, die Geschichtlichkeit des Sittlichen
zu denken. Wihrend Bockle es vor allem darum zu tun ist, mora-
lische Normen theologisch zu griinden und zugleich ihre Geschicht-
lichkeit zu denken, erginzt und dynamisiert Mieth die reine Norm-
ethik durch seine Strukturethik. Der springende Punkt der
Geschichtlichkeit des Sittlichen liegt fiir ihn in der Dynamik, aus
der heraus der ethische Sinn einer Norm oder eines ethisches Mo-
dells konstituiert wird. Ricceurs Denken musste fiir beide attraktiv
erscheinen, weil es ethisch grundiert ist, sich (im Falle Bockles) mit
biblischen und christlichen Vorstellungen und ihrer geschichtlichen
Entwicklung beschaftigt, und weil es (in Mieths Fall) den struktura-
listischen Totalitdtsanspruch iiberwindet und sprachinterne Beziige
mit Weltbeziigen wieder zu verbinden erlaubt. Fiir beide spielte si-
cherlich im Hintergrund aufSerdem eine Rolle, dass Ricceurs Philoso-
phie ein Modell bereitstellte, wie humanwissenschaftliche Erkennt-
nisse theologisch-ethisch rezipiert werden konnten.

Gleichwohl muss festgehalten werden, dass von Ricceur weder
fiir Mieths Strukturethik'” noch fiir Bockles fundamentalethischen
Ansatz'® die entscheidenden Anregungen ausgehen, oder er ein zen-
traler Gesprichspartner ist. Beide setzen Uberlegungen von Ricceur

17 Die wichtigste philosophische Referenz fiir Mieth stellt Heinrich Rombach dar.
Uber Giinther Schiwy lauft die Vermittlung des franzésischen Strukturalismus.
Schiwy weist auch auf dessen ethische Potentiale hin; vgl. z.B. G. Schiwy, Der
franzésische Strukturalismus. Mode — Methode — Ideologie. Mit einem Anhang
mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan, Al-
thusser, Foucault, Sartre, Ricceur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969; »Sittliche Nor-
mierungen im Strukturalismus«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, S. 152-167.

18 Bockle ist vor allem inspiriert von transzendental-theologischem Denken und
einer erneuerten, nicht-thomistischen Thomas-Lektiire, insbesondere des Lex-
Traktates der Summa theologiae. Vgl. dazu die fiir Bockle wichtige Arbeit von
K.-W. Merks, Theologische Grundlegung der sittlichen Autonomie. Strukturmo-
mente eines »autonomen« Normbegriindungsverstindnisses im lex-Traktat der
Summa theologiae des Thomas von Aquin, Diisseldorf 1978. Der Nachweis der
Vereinbarkeit des Autonomiedenkens mit Thomas’ Moraltheologie ist Bockles
zentrales Argument fiir die theologische Legitimation, die Autonomie als Fun-
dament der Sittlichkeit anzusehen.

Poetik des Glaubens A~ 125

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Christof Mandry

ein, um ihre Anliegen zu unterstiitzen und ihre Argumentation zu
verbreitern, treten aber nicht eigentlich in eine Auseinandersetzung
mit Ricceurs Philosophie ein. Die weitere Rezeption von Ricceurs
Denken in der theologischen Ethik blieb zunéchst punktuell und eher
marginal. Die Ursachen, die dafiir anzunehmen sind, liegen sowohl
auf Ricceurs Seite als auch auf der der theologischen Ethik. Zum
einen wandte sich Ricceurs philosophisches Interesse zunichst nicht
explizit ethischen Fragen zu. Von kleineren Veroffentlichungen ab-
gesehen, bearbeitete er vor allem grundsitzliche sprach-, text- und
subjektphilosophische Fragestellungen und entwickelte seine eigen-
stindige phdnomenologisch-hermeneutische Philosophie. Zum an-
deren setzte sich die deutschsprachige theologische Ethik im selben
Zeitraum weithin mit der Begriindung moralischer Normen aus-
einander und rezipierte in diesem Zusammenhang Jiirgen Habermas’
Theorie des kommunikativen Handelns und die Diskursethik von
Karl-Otto Apel und Habermas. Auch anwendungsorientierte Fragen,
vor allem in der Medizin-, der Bio- und der Medienethik, standen
und stehen im Brennpunkt der ethischen Aufmerksamkeit. Weitere
stark rezipierte Philosophen sind John Rawls und seine Gerechtig-
keitstheorie sowie die Teilnehmer der daran anschlieffenden Kom-
munitarismus-Liberalismus-Debatte. So gesehen haben Ricceur und
die theologische Ethik seit den spdten siebziger Jahren bis in die
neunziger Jahre unterschiedliche Wege eingeschlagen, die sich nur
wenig beriihrt haben.

Zweifellos ist Ricceurs Philosophie auch in dieser Epoche von
grofler Relevanz fiir die Theologie; auch hat sein Interesse an bib-
lischen und religiosen beziehungsweise religionsphilosophischen
Themen und Traditionen nie nachgelassen — wenn er sie auch zeit-
weise eher »nebenbei« veroffentlicht hat.!® Die intensive theologi-

1Y Es muss prézisiert werden, dass Ricceur sich zwar stets fiir die religiose Sprache
und ihre Poetik interessiert hat, aber kaum fiir die Theologie und ihre Begrifflich-
keit, vgl. dazu C. Mandry, »The relationship between philosophy and theology in
the recent work of Paul Ricceur, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Me-
mory, narrativity, self and the challenge to think God. The reception within theo-
logy of the recent work of Paul Ricceur, Miinster 2004, S. 63-77. Bekanntlich war
Ricceur lange Zeit sehr darum bemiiht, den »agnostischen« Abstand seiner Phi-
losophie zum christlichen Glauben zu betonen; so zuletzt noch P. Ricceur, Das
Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 35-38. Vgl. zu diesem Problem der Ri-
ceeur-Interpretation auch D. Miiller, »Paul Ricceur (1913-2005). Un philosophe
aux prises avec la théologie«, in: Revue théologique de Louvain 37 (2006)
S.161-178.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

sche Beschiftigung mit moderner Hermeneutik, fiir die etwa David
Tracy oder Edward Schillebeeckx zu nennen sind, ist auch in Rezep-
tion von und in Auseinandersetzung mit Ricceur vor sich gegangen,
hat aber die theologische Ethik zunichst nicht dhnlich intensiv er-
fasst. Selbst der an der Gregoriana lehrende deutsche Moraltheologe
Klaus Demmer, der als einer der einflussreichsten Vertreter einer
hermeneutisch ausgerichteten Moraltheologie gelten muss, und der
die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft ins
Zentrum seines Denkens stellt, rezipiert Ricceur nicht.?

Ein thematischer Blick auf die weitere Ricoeur-Rezeption

Es dauert bis in die spiten achtziger und neunziger Jahre, ehe eine
weitere Phase der Ricceur-Rezeption in der theologischen Ethik ein-
setzt. Sie wird dadurch begiinstigt, dass Ricceur nun in Zeit und Er-
zihlung® und Das Selbst als ein Anderer philosophische Themen
bearbeitet, die auch in der theologischen Ethik Interesse finden: Er
legt eine elaborierte Theorie des Narrativen vor, die auch die Rezep-
tion der Erzdhlung und die Verinderung des Lesers durch die Lektiire
bedenkt, er trigt mit seiner Theorie der narrativen Identitét zu einer
aktuellen Diskussion iiber personale Identitit bei, an der sich auch die
theologische Ethik beteiligt, und er formuliert erstmals seine »Ethik«
zusammenhingend aus und greift damit zugleich in die Debatte tiber
das Gute und das Richtige ein. Alle genannten Themen stehen zudem
im Kontext einer komplexen Philosophie des geschichtlichen Selbst
und seiner Selbst-Vergewisserung, einer Philosophie die grundiert
ist vom Thema der Freiheit, ihren Bedingungen und ihrer Verletz-

20 Demmer steht vielmehr in der Tradition einer Transzendentalphilosophie und
-theologie, die im 20. Jahrhundert von neuscholastischem Denken ausgegangen
ist; vgl. K. Demmer, Sein und Gebot. Die Bedeutsamkeit des transzendentalphi-
losophischen Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart fiir den formalen
Aufrif der Fundamentalmoral, Miinchen 1971, sowie die Selbstcharakterisierung
in K. Demmer, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orien-
tierter Fundamentalmoral, Diisseldorf 1980, S. 12.

21 P. Ricceur, Zeit und Erzihlung, 3 Bde., Miinchen 1988-1991.

Poetik des Glaubens A~ 127

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Christof Mandry

lichkeit.?> Diese Fragestellungen beschiftigen auch die theologische
Ethik und stoflen damit auf erhohte Rezeptionsbereitschaft. Mit
dem Interesse am Narrativen kniipft diese Rezeption auflerdem an
Motive an, die bereits fiir die erste Aufnahme Ricceurschen Denkens
bedeutsam waren.

Als begiinstigender Faktor kommt hinzu, dass Ricceurs zuvor
eher verstreut publizierte religionsphilosophische Studien nun zu-
nehmend in Sammelbénden zuginglich gemacht werden und damit
in ithrem Zusammenhang viel deutlicher wahrgenommen werden
kénnen.?

Der Beitrag von Ricceurs Philosophie ist fiir die theologische
Ethik mit Blick auf fiinf Themenkreise wichtig.?*

a) Ethische Identitdt

Im Zusammenhang mit einer post-cartesianischen Subjektphiloso-
phie des cogito brisé, die Ricceurs Denkweg insgesamt pragt, ent-
wickelt Ricceur in Das Selbst als ein Anderer einen Begriff des ethi-
schen Subjekts oder der ethischen Identitit. Die Frage »Wer bin ich?«
kann das Selbst nicht beantworten, ohne sich seine Akte des Spre-
chens, des Handelns und des Verantwortens reflexiv wiederanzueig-

22 Vgl. C. Mandry, Ethische Identitit und christlicher Glaube. Theologische Ethik im
Spannungsfeld von Theologie und Philosophie, Mainz 2002, S.176f., 218f,;
M. Junker-Kenny, »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-
Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think
God, S.153-201, hier S. 154-157; S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbar-
keit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricceur«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 15-36.

Vgl. etwa die Sammelbénde P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontieres de la philoso-

phie, Paris 1994; Figuring the sacred. Religion, narrative, and imagination, Min-

neapolis 1995. Das schmale, aber wichtige Bandchen Liebe und Gerechtigkeit, Tii-
bingen 1990, hat wegen der zweisprachigen Verdffentlichung vermutlich die
deutsche Rezeption positiv beeinflusst.

24 Ich greife im Folgenden auf Uberlegungen zuriick, die ich in C. Mandry, Ethische
Identitit und christlicher Glaube, S. 141-279, ausfiihrlich entfaltet habe. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann es natiirlich nur darum gehen, einen knappen und in
der Akzentsetzung notwendigerweise subjektiven Einblick zu geben. Eine griind-
liche Auseinandersetzung mit Ricceurs komplexem Werk und der Vielzahl der
darin enthaltenen ethischen Uberlegungen und theologischen Ankniipfungs-
punkte wiirde den hier zur Verfiigung stehenden Raum bei weitem sprengen.

2.

&

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

nen? — es hat wesentlich eine geschichtlich vermittelte Identitt.
Diese damit auch grundlegend praktisch verfasste Identitit des Selbst
hat nach Ricceur ihren »Schlussstein« in der ethischen Identitit: Das
Selbst bezeugt, wer es ist, indem es nach einem »guten Leben mit
und fiir den anderen in gerechten Institutionen« strebt, und darin,
dass es sich als moralisch verantwortlich ansprechen lasst. Ricceurs
Uberlegungen finden ihr Gegenstiick in einer Theorie der Praxis, die
ebenfalls in Das Selbst als ein Anderer enthalten ist. Ricceur zeigt die
unausweichlich ethische Qualitit von Praxis, die mit ihrer intersub-
jektiven und sozialen Natur zusammenhingt. Betrachtet man nam-
lich nicht isolierte Einzelakte, sondern deren Zusammenhinge in
groferen, gestaffelten Praktiken, dann wird sowohl deutlich, dass
ihnen sozial-kulturell vermittelte Giitestandards innewohnen, als
auch dass sie in die Lebensplidne und Lebensprojekte von Menschen
integriert sind und von daher unter deren Zielsetzung stehen, ein
insgesamt »gutes Leben« zu fiihren, das sich gerade in diesen Prakti-
ken und ihren intersubjektiven Verstrebungen realisiert.

Diese Gedanken sind fiir die theologische Ethik insofern von
grofer Bedeutung, als damit die Fixierung auf die sittliche Qualitt
von Einzelhandlungen tiberwunden werden kann, insofern die ethi-
sche Qualitit der Lebensfiihrung und die ethische Bedeutung von
Identitat genauer erfasst werden konnen, und schliefSlich auch inso-
fern, als deren zeitliche Dimension neu in den Blick riickt. Dariiber
hinaus macht Ricceur einsichtig, dass das Streben nach dem guten
Leben etwas Subjektiv-Personliches ist, das mit der individuellen
Identitat zutiefst verbunden, aber seiner Anlage nach gerade nicht
ich-fixiert ist, sondern sich in gelingenden Beziehungen zu anderen
realisiert und den Wunsch nach dem Guten des anderen einschlief3t.
Das Streben nach dem guten Leben beschrinkt sich schliefSlich nicht
einmal auf interpersonale Beziehungen, sondern hat auch eine sozia-
le und politische Dimension. Mogen die Vorstellungen des »Guten«
in diesem Bereich auch vage und in der Moderne normativ iiberformt
sein, so legt Ricceur doch einen Gerechtigkeitssinn frei, der ein fun-
damentaler Sinn fiir Gleichheit ist und im Phanomen der Sozialitdt
selbst wurzelt, welches er mit Hannah Arendt auf ein Zusammen-
handeln-wollen als Basis des »Politischen« zuriickfiihrt.2¢

25 Diese Uberlegungen hatte Ricceur in einer Reihe von wichtigen Studien vorberei-
tet, die im Band Du texte a l'action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986, zusam-

mengestellt wurden.
26 Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, S. 236-241.

Poetik des Glaubens A~ 129

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Christof Mandry

Ricceur bleibt bei der Entfaltung des ethischen Strebens nicht
stehen, sondern setzt ihm unter der Bezeichnung »Moral« die Di-
mension der sollensethischen Begrenzung entgegen. Aufgrund der
Verletzbarkeit menschlicher Identitdt und menschlicher Existenz
und aufgrund der tatsichlichen Verletzungen treten dem Streben
moralische Normen in Form eines unbedingten Einspruchs »Du
sollst nicht!« entgegen. Was zunichst wie ein radikaler Bruch zwi-
schen Wollen und Sollen erscheint, wird von Ricoeur auf einer zwei-
ten Ebene in vorsichtiger Weise auch als eine Beziehung der Kon-
tinuitdt gedeutet. Denn worauf zielt der sollensethische Einspruch,
wenn nicht darauf, verzerrte und verletzte Gleichheit zwischen Men-
schen zu beklagen und zu berichtigen? Die Beschrinkung von Frei-
heit soll Freiheit sichern. Bei naherem Hinsehen lasst sich bei Ricoeur
eine Ethik des Konnens freilegen, die in mehrfacher Weise um die
Handlungsfihigkeit des Menschen kreist.

Ricceurs Begriff des ethischen Subjekts wird damit sehr kom-
plex: Wer ist es eigentlich, der nach einem guten Leben strebt, der zu
moralisch verantwortlichem Handeln aufgerufen ist, und der das Ri-
siko moralisch verantwortlicher Entscheidungen in diffizilen Situa-
tionen zu fallen und zu ertragen auf sich nimmt? Aus welchen Res-
sourcen heraus kann das Selbst es auf sich nehmen, ein Lebensprojekt
zu entwerfen und zu verfolgen? Welche Haltung zu sich selbst ist Vo-
raussetzung, um moralische Verpflichtung verspiiren und ihr ent-
sprechen zu konnen? Welche praktische Zuversicht muss gegeben
sein, um in moralisch unklaren, ja tragischen Situationen eine den-
noch verantwortliche Entscheidung zu riskieren? Ricceur entfaltet
eine ebenso breite wie tiefe Sicht auf das ethische Selbst, weil er der
Problematik der zeitlichen Ausdehnung des Lebens und damit des
Aufrechterhaltens der Identitit unter wandelnden Umstanden nicht
ausweicht, sondern sie in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen stellt.
Damit konnen auch die reflexiven Bezugsweisen des Subjekts auf sich
selbst berticksichtigt werden, wie es sich als ethisch Strebendes und
moralisch Verantwortliches erfahrt und — vermittelt tiber den Ande-
ren — zu schitzen und zu achten befihigt wird.

Ricceur hat die vielféltige Verschrankung zwischen individuel-
lem und sozialem Leben theoretisch aufgezeigt und damit einen kon-
zeptionellen Rahmen bereitgestellt, innerhalb dessen darzustellen
wire, in welchen historischen und kulturellen Formen Selbstschat-
zung tatsdchlich praktisch ausgeprigt wird. Der Zusammenhang mit
Praktiken und Lebensstilen, Lebensformen und -idealen muss kon-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

kret ausgefiillt werden, damit iiber die Formalitit des Zusammen-
hingens hinaus der Wert der kulturellen Einstellungen plastisch wer-
den kann, durch die er je verwirklicht wird. Die theologische Ethik
nimmt sich dieser Aufgabe an, wenn sie auf Modelle des individuel-
len wie sozialen Lebensgelingens hinweist. Dazu muss sie reflektiert
und selbstkritisch die christliche Tradition aufarbeiten und vor die-
sem Hintergrund Alternativen zu gegenwirtigen Lebensformen pro-
filieren.

b) Narrative und ethische Identitdt

Es lohnt sich, noch weiter auf Ricceurs Uberlegungen zur Identitit
einzugehen, denn gerade seine Uberlegungen zur narrativen Identi-
tdt sind einerseits fruchtbar fiir theologische Ethik, stehen anderer-
seits jedoch in der Gefahr, zu schnell und zu undialektisch fiir eine
»narrative Theologie« vereinnahmt zu werden. Es wird leicht tiber-
sehen, dass Ricceurs Konzeption der narrativen Identitit im Laufe
seines Werkes einer nicht unbetrichtlichen Entwicklung unterliegt,
und er sie schlieSlich kritisch an die ethische Identitit koppelt. Fest-
zuhalten ist, dass es ihm mit der Unterscheidung zwischen zwei Modi
der Identitat — idem und ipse — um zwei verschiedene Modi der zeit-
lichen Bestindigkeit geht. Steht fiir idem-Identitit modellhaft der
Charakter einer Person, an dessen Gleichbleiben (»Selbigkeit«) sich
ein Wiedererkennen iiber zeitliche Abstinde hinweg festmacht, so
steht das Modell des gehaltenen Versprechens fiir die »Selbst-Stin-
digkeit« der ipse-Identitit: Dass ich verlisslich zum gegebenen Wort
stehe, also in Zukunft affirmiere, was ich in Vergangenheit zugesagt
habe, kann ich nur praktisch bezeugen. Damit legt Ricceur jenen
Aspekt von Identitit frei, der nicht auf ein Was reduzierbar, sondern
nur als Wer zu beantworten ist. Das Versprechen, das jeder von uns
ist, insofern er anderen gegeniiber zusagt, auch in Zukunft er selbst
zu sein, auf den der andere sich verlassen kann, hat einen anderen
epistemischen Status als die Wiedererkennbarkeit an Merkmalen
der Selbigkeit. Zugleich wird der fundamental ethische Charakter
der Selbstheit (»Ipseitit«) deutlich, denn sie impliziert einen ande-
ren, der Selbst-Stindigkeit erwartet und dem sie versprochen wird.
Ja, Ricceur geht so weit zu sagen, ich konne diese Selbst-Stindigkeit
mir nur zutrauen, weil sie mir vom Anderen zugemutet wird.

Im Licht dieser Uberlegungen wird ersichtlich, dass narrative
Identitat notwendig auf ethische Identitit bezogen sein muss. Unter

Poetik des Glaubens A~ 131

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Christof Mandry

narrativer Identitit versteht Ricceur die Konstruktion eines Lebens-
zusammenhangs, der mit den Mitteln der Erzahlung nach dem Mo-
dell der literarischen Figur von uns vorgenommen wird, um unserer
Biographie eine nachvollziehbare Gestalt zu geben. Die Erzihlung
bringt die heterogenen sozialen Rollen, Lebenszusammenhinge, Le-
bensabschnitte, Lebensentwiirfe, Handlungen und Widerfahrnisse in
eine biographische Ordnung, mit der eine Person von sich aussagt,
wie sie wurde, wer sie ist und als wer sie sich fiir die Zukunft verste-
hen will. Die narrative Identitit blickt also sowohl zuriick als auch
voraus, und sie ist bereits deshalb ethisch keinesfalls neutral, weil
sie gerade auch die Identifikationen mit Lebensprojekten, mit Uber-
zeugungen, Werten und Umwertungen erzihlt. Identitit kann nur
narrativ artikuliert und expliziert werden.

Aber, und mit dieser Frage geht Ricceur in Das Selbst als ein
Anderer iiber Zeit und Erzihlung hinaus, gibt es nicht viele mogliche
Erzihlungen meines Lebens und kann ich nicht viele narrative Iden-
titdten entwerfen? Aus dem leichtfertigen, aber auch betriigerischen
Spiel der Identititen fithrt nur die Bezeugung heraus, namlich die
titige Antwort auf die Frage »Wo bist du?«, die nur in einem »Hier
bin ich!« bestehen kann, also in einem Engagement, das die Bezeu-
gung der Selbst-Stiandigkeit vollzieht. Das Problem der narrativen
Identitiit — das Fliichten in die unendlich mégliche Varianz des Erzih-
lens — wird nicht erzihlerisch gelost, sondern ihm kann nur praktisch
begegnet werden. Dabei darf nicht unterschlagen werden, dass die
Bezeugung riskant ist: sie kann auch ausbleiben. Der Verrat ist im-
mer moglich.” So miindet auch die narrative Identitit in die ethische
Frage, aus welchen Ressourcen des Zutrauens und des Vertrauens die
Treue (zum anderen, zu mir selbst), die die Bezeugung wesentlich ist,
eigentlich ihre Motivation, ihre Kraft, auch ihre Wahrhaftigkeit
schopft. Dies wird dadurch verschirft, dass die Bezeugung jedes Mal
neu die Selbst-Stindigkeit erweisen muss und erst mit dem Ende des
Lebens zu einem Abschluss kommen kann. Die theologische Ethik
kann sich dieser Problematik stellen, indem sie mehrere Uberle-
gungsstringe miteinander verbindet, namlich zur vielfaltigen Dia-
logizitat der menschlichen Existenz, die erst von anderen her und

%7 Fiir eine weitergehende Analyse der Problematik vgl. B. Liebsch, »Das Selbst im
Missverhiltnis zwischen Erzahlung und Bezeugung. Versprechen — Vertrauen —
Verrat, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul
Ricceurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49-77.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

durch den Anderen zu sich selbst findet; zur Zeitlichkeit und Endlich-
keit menschlichen Lebens, woraus im Horizont des Glaubens sowohl
die Ernsthaftigkeit christlichen Lebens als auch seine Zuversichtlich-
keit folgen; sowie schliefllich — und am anspruchvollsten — zur Not-
wendigkeit wie zur Grundlosigkeit von Vertrauen, zur Abgriindig-
keit des Verrats und zu den schmalen Wegen zur Versohnung, die
vielleicht letztlich allein im Modus der Hoffnung erahnt werden
konnen.

¢) Die Freiheit des endlichen, fihigen Menschen

Die bereits angesprochene Handlungsfihigkeit liegt im Zentrum von
Ricoeurs anthropologisch-ethischer Bestimmung des Menschen:
I"homme capable ist einerseits die Grundbestimmung, die Ricoeurs
Ethik zusammenhilt, andererseits schligt er damit auch den Bogen
zu seinen religionsphilosophischen, biblisch-hermeneutischen Stu-
dien.?® Der Mensch erfihrt seine Freiheit darin, dass er seine Hand-
lungen sich als seine eigenen aneignet, und darin sich als einen
Handlungsfihigen schitzen lernt. Das Tun-kidnnen (pouvoir faire)
ist fiir Ricceurs Philosophie des Selbst von grofier Bedeutung. Es
kann nur bezeugt werden und ist gleichzeitig in der reflexiven Ver-
gewisserung die Basis fiir die Ressource der Selbstschitzung, aus der
wiederum ethisches Tun-kénnen und Verantwortungsbereitschaft
sich speisen. Ricceur deutet das ethische Streben als Bejahung des
unthematisch bewussten eigenen Handlungsvermégens und damit
als »urspriingliche Bejahung« von Selbstsein, das in der Gestalt der
ethischen Fiirsorge andere Freiheit anerkennt. Mit Arendt erweitert
er das individuelle Tun-kénnen zum kollektiven, politischen, indem
er das »gemeinsame Kénnen« (pouvoir en commun) des koordinier-
ten Handelns in einem 6ffentlichen Erscheinungsraum als Grundlage
des politischen Zusammenhalts, der »Macht« deutet. Weil das Han-
deln der einen mit dem der anderen interferiert, ist die Handlungs-
fihigkeit jedoch immer prekir, sie droht in ungleichen, verzerrten
Interaktionsbeziehungen eingeschrinkt und vermindert zu werden.
Im Tun-konnen wohnt auch immer die Fihigkeit zur Dominanz tiber
andere (pouvoir-sur), die Ricceur als Kern der Gewalt bezeichnet.
Thre eigentliche Zerstorungskraft entfaltet sie dort, wo sie sich auf

28 Vgl. P. Ricceur, »Le destinataire de la religion. Chomme capable, in: Archivio di
Filosofia 64 (1996) 5. 19-34.

Poetik des Glaubens A~ 133

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Christof Mandry

die Selbstschitzung als Grundlage des Handeln-kénnens richtet. Da-
mit wird auch einsichtig, dass diese personalen Ressourcen der Hand-
lungsfahigkeit von normativer Bedeutung sind: Sie als Freiheitsgut
und als Voraussetzung fiir Freiheitsvollzug zu schiitzen, ist gerade
die Zielsetzung von moralischen Normen, und in dieser Fluchtlinie
sind auch soziale Praktiken und Verhiltnisse zu kritisieren.?

Mit Ricoeur kann die Handlungsfihigkeit als anthropologisch-
ethischer Grundbegriff nochmals neu betrachtet werden, nun von
der Seite der Erfahrung ihrer Unverfiigbarkeit: Mit dem Bekenntnis
der Verfehlung und mit der daraus erwachsenden Erkenntnis, fehlbar
zu sein, wird die eigene Freiheit als fragil, letztlich als entzogen er-
fahren. Das Ritsel des Bosen kreist ja darum, dass eigene Freiheit
nicht als Freiheit zum Guten, sondern als Zwang zum Bosen erfahren
wird, oder kantisch gesprochen, von einem Hang zum Bosen affiziert
ist. Es kann hier nur angedeutet werden, dass theologische Ethik mit
Ricoeur das Skandalon des Bosen und die Verunsicherung der Freiheit
durch die Erfahrung der Fehlbarkeit zum Anlass nehmen muss, die
ex post-Identitdtsartikulation des glaubenden Subjekts, zu neuer
Freiheit befreit zu sein, als vorsichtige Ankniipfung, als eine Weiter-
fithrung der Bezeugung von Freiheit zu verstehen, als eine vom Wi-
derfahrnis der Verfehlung belehrte Bezeugung, die sich die Freiheit
zum Guten nur im Modus der Hoffnung zutraut — aber daraus ihren
ethischen Handlungsraum gewinnt.

d) Gutes Leben — moralische Norm — kluge Entscheidung

Ricoeurs »kleine Ethik« bietet auflerdem der meta-ethischen Theo-
riebildung reichhaltiges Material an. Seine Unterscheidung und Zu-
ordnung von Ethik des guten Lebens und Sollensethik reiht sich ein
in eine ganze Reihe von jiingeren ethischen Bemiihungen, das Gute
und das Richtige miteinander in Beziehung zu setzen. Die Originali-
tit seines Ansatzes besteht nicht zuletzt auch darin, der » Anwen-
dungsebene« zu ihrem eigenen Recht zu verhelfen und die Bedeu-
tung der »praktischen Weisheit« herauszustellen, mit der die
Allgemeinheit moralischer Normen mit der Singularitit von Situa-
tionen und der Individualitit von Personen vermittelt wird, und zwar
indem der ethische Sinn moralischer Normen fiir ihre Auslegung in
Zweifelsfallen fruchtbar gemacht wird. Ricceur stellt damit die Prio-

29 Vgl. C. Mandry, Ethische Identitit und christlicher Glaube, S. 176 f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

ritit des Guten in der Ordnung der ethischen Grundlegung fest, aber
eine Prioritit des Sollens in der Erkenntnisordnung der sittlichen Er-
fahrung. Die Bedeutung der Uberzeugung, die die Bezeugung als
reflexive Aneignung angemessener moralischer Entscheidungen an-
nimmt, fiihrt ihn schliefflich dazu, die Dialektik zwischen Argumen-
tation und Uberzeugung auch als Dialektik zwischen Universalitit
und Kontextualitit zu interpretieren.

Ricoeurs Theorie der Ethik stellt — auch in Verbindung mit sei-
nen religionsphilosophischen Studien — der theologischen Ethik
einen konzeptionellen Rahmen bereit, um jenseits eingefahrener
Gleise tiber ihren theologischen Charakter und die Modi nachzuden-
ken, mit denen sie christliche Traditionen und Glaubensiiberzeugun-
gen in die ethische Reflexion fruchtbar einbezieht. Als Theologie ist
theologische Ethik Teil des theologischen Unternehmens, den christ-
lichen Glauben zu reflektieren und seinen Sinnanspruch argumenta-
tiv zu vertreten — ein Unterfangen, das wie der Glaube selbst tiber
Ethik weit hinausgeht. Theologische Ethik macht die Uberzeugung
christlichen Glaubens, einer »Okonomie der Gabe« zuzugehéren,
fiir die ethische Lebensorientierung und Lebensreflexion in einem
umfassenden Sinne verstindlich. Die vielfaltigen und reichhaltigen
Bilder, Metaphern, Ideale und Konzepte der biblischen Texte und
der christlichen Tradition haben praktische Relevanz, weil sie die
Sichtweise auf menschliche Existenz, auf den Anderen, auf die Ge-
meinschaft und auf die Welt in einem spezifischen Sinne prigen,
aus dem etwas fiir die persdnliche und gemeinschaftliche Lebensfiih-
rung folgt. Was das jeweils ist, muss theologische Ethik in einem
ebenso interpretatorischen wie kreativen Akt jeweils freilegen, ver-
standlich und diskutabel machen. Aber auch die Bedeutung des Glau-
benshorizontes fiir das Aufstellen moralischer Normen darf nicht
unterschdtzt werden. Denn moralische Normen miissen zwar »all-
gemein-verniinftig« begriindet werden, aber die moralische Sensibi-
litit fiir gefihrdete Giiter der Lebensfithrung, fiir Benachteiligung
und Verletzung, von der die Suche nach moralischen Normen erst
angetrieben und motiviert wird, ist fiir Christen nicht ohne den
Glaubensbezug zu verstehen. Auch die verniinftige Moralbegriin-
dung findet in einem geprigten ethischen Aufmerksamkeitsraum
statt.

Der theologischen Ethik dienen diese Uberlegungen auch als ein
Ausgangspunkt, ihren Doppelcharakter als Ethik und als theologi-
sches Unternehmen zu bestimmen, und gleichzeitig ihren Status als

Poetik des Glaubens A~ 135

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Christof Mandry

glaubensbezogene Reflexion im pluralistischen Umfeld zu reflektie-
ren.* Dabei kommt auch der kirchliche Charakter der Theologie zum
Tragen; er hat zur Konsequenz, dass theologische Ethik unterschied-
liche Aufgaben und Rollen wahrnimmt, je nachdem, ob sie »nach in-
nen« zur Gemeinschaft der Glaubenden, oder »nach auflen« in den
offentlichen Raum einer pluralistischen Gesellschaft spricht, und je
nachdem, ob sie zu strebensethischen, sollensethischen oder anwen-
dungsorientierten Fragen beitrigt.

Nur auf letztere will ich hier kurz eingehen, weil diese als Pro-
bleme der angewandten Ethik seit geraumer Zeit in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit besonders aufmerksam wahrgenommen und
diskutiert werden. Dabei geht es darum, zu moralischen Regelungen
und moralischen Einzelentscheidungen in solchen Bereichen zu ge-
langen, die etwa aufgrund medizinischer oder wissenschaftlich-tech-
nischer Entwicklungen als besonders neuartig und verunsichernd an-
gesehen werden. Theologische Ethik ist in diesem Bereich mit Recht
stark engagiert. Hier wird auch der christliche Glaube fiir die all-
gemeine Moral deshalb mit am fruchtbarsten, da es darum geht, die
Moralitit der bestehenden Moral dadurch weiterzuentwickeln, dass
vor-moralische Sinnerfahrungen und Sinnpotentiale in das mora-
lisch-normative Erschlieflen von konkreten Problemstellungen und
Konflikten eingebracht werden. Es sind die Erzihlungen, Bilder, Me-
taphern und Denkweisen des christlichen Glaubens, die mit ihren
Sensibilisierungen und Hoffnungen dem begrifflichen Moraldiskurs
einen kreativen Impuls geben kinnen. Christliche Glaubensiiberzeu-
gungen konnen aber auch aufgrund der ihnen eigenen Realistik ein
Mehr an Gerechtigkeit und an Anerkennung zwischen Personen zu
denken geben, das als bislang unentdecktes Potential im mensch-
lichen Dasein eingefaltet liegt. Eine Reformulierung des ethischen
Sinns von Konzepten der theologischen Tradition auf der begriff-
lichen Hohe der aktuellen Diskussion kann schlieSlich das Ethisch-
Rationale historischer Einsichten fiir den gegenwirtigen Kontext
verfiigbar und fruchtbar machen. Diese Arbeit ist nur im Detail zu
leisten, in geduldigem Horen und Nachdenken der christlichen Uber-
zeugungen und der Einsichten der Moralitéit, und sie erfordert eine

30 Vgl. dazu neben ebd., S. 279-297, auch C. Mandry, »Christliche Sozialethik zwi-
schen Theologie und Philosophie — ein Spagat?«, in: A. Bohmeyer und J. Frithbau-
er (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie,
Miinster 2005, S. 87-98.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

diskursive Kompetenz sowohl innerhalb der Kirche als auch inner-

halb der gesellschaftlichen Offentlichkeit.

e) Das »aufgeforderte Selbst« des Glaubens und die
»Okonomie der Gabe«

Ricceurs Uberlegungen in Das Selbst als ein Anderer sowie seine re-
ligionsphianomenologischen und religionsphilosophischen Beitrige
halten fiir theologische Ethik tiberdies Anregungen bereit, um reli-
giose und ethische Identitdt im geschichtlichen Selbst begrifflich ge-
nauer aufeinander zu beziehen, um den gldubigen Lebensvollzug in
seiner ethischen und »supra-ethischen« Verfasstheit zu bestimmen
und um die Dialektik zwischen Glauben und Ethik — zwischen Glau-
ben und Vernunft — auszubuchstabieren. Ricceurs Religionsphéno-
menologie nimmt erneut die Gestalt einer Hermeneutik religioser,
in erster Linie biblischer Texte an. Die Subjektstruktur, die er an
mannigfachen biblischen Textsorten festmacht, lasst sich zusammen-
fassen als sujet convoqué. Das Selbst des biblischen Glaubens steht
unter der Erfahrung eines Rufes, der unverfiigbar und unerwartet
ergangen ist und der zu einer Antwort nétigt.’! Die Antwort besteht,
formal gesprochen, darin, sich in der Symbolwelt des »grofien
Codes« der Bibel selbst zu verstehen. Sowohl innerbiblisch als auch
christentumsgeschichtlich gibt es eine Vielzahl von Modellen und
Lebensformen, die diese Struktur der »Nachfolge« praktisch ausdeu-
ten, und die in einem literarischen und historischen Verweisungs-
zusammenhang stehen. Fiir den Glaubenden in der Moderne ist viel-
leicht die Gestalt des christlichen Gewissens am signifikantesten.
Ricoeur hat das Gewissen philosophisch als ein herausragendes Pha-
nomen des Anderen im Selbst beschrieben. An dieser Figur éndert
das christliche Verstindnis nicht die grundlegende Phinomenalitit,
aber transformiert und intensiviert sie, indem der Gewissensruf zu
den eigensten Seinsmoglichkeiten mit dem Modell des Menschen-
sohnes als Abbildes Gottes in Verbindung gebracht wird. So erhilt
das Gewissen eine spezifische christliche Ausprigung, die fiir die ge-
samte Identitdt des Glaubenden steht.

Notgedrungen etwas abstrakt kann man sagen, dass christliche
Identitat bedeutet, sich in den symbolischen Koordinaten der bib-

31 Fiir das Folgende greife ich auf Uberlegungen in C. Mandry, Ethische Identitit
und christlicher Glaube, S. 267-271 zurtick.

Poetik des Glaubens A~ 137

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Christof Mandry

lischen Welt und der lebendigen Tradition der Kirche zu verstehen.
Sie driickt sich in lebensgeschichtlich unterschiedlich ausgeprigten
Vollzugsformen leiblich aus — in eminenter Weise etwa im Gebet.
Fiir dieses Selbstverstehen hat Ricoeur den Ausdruck gefunden, es
sei das Bewusstsein der Zugehdorigkeit zu einer »Okonomie der Ga-
be«. Das meint die biblisch-christlich artikulierten vielfaltigen —
nicht in erster Linie ethischen — Erfahrungen des Eingebettetseins in
das »Gute«: der guten Schopfung, der Zuwendung Gottes, der Ver-
bindung mit anderen Menschen, der Befreiung von der Siinden-
macht — die eine Fahigkeit zum Guten freisetzen. Ethische und reli-
givse Identitit sind voneinander unterschieden, insofern sie
unterschiedlichen Dimensionen der Selbstheit angehoren. Selbstsein
ist grundlegend ethisch verfasst, weil Selbstsein bedeutet, sich als
verantwortlich und als verfiigbar zu bezeugen; die religiose Identitat
umfasst dies nochmals, indem sie das Verantwortlichsein und Ver-
fiigbarsein aus dem Anspruch und dem Zuspruch einer gottgegebe-
nen Okonomie der Gabe heraus ins freie Kénnen hebt. Die Kon-
sequenz daraus ist nicht, dass eine argumentativ vorgehende Ethik
iiberfliissig oder in einem Liebesethos »aufgehoben« wiirde, sondern
wie ausgehend von Ricceurs Essay Liebe und Gerechtigkeit gezeigt
werden kann, die wechselseitige kritische wie kreative Bezogenheit
zwischen christlichem Liebesgebot und Gerechtigkeitsforderung.
Der theologische Charakter der theologischen Ethik ldsst sich somit
entfalten als ethischer Impuls fiir ein Mehr an Gerechtigkeit, das be-
griindet ausgewiesen werden muss. Dieser Impuls griindet in der
»supra-ethischen« Zugehérigkeit zur Okonomie der Gabe, zusam-
mengefasst in der Uberzeugung, geliebt zu sein und daher unter der
Aufforderung zu stehen, selbst zu lieben — einer Aufforderung, die
nicht moralischer Natur ist, sondern Bestandteil der gliubigen Got-
tesbeziehung.

Ausblick: Weitere mogliche Beitrdge von Ricceurs
Philosophie zur theologischen Ethik

Weitere mogliche Beitrdge von Ricceurs Philosophie zur theologi-
schen Ethik betreffen zunichst Ricceurs umfangreiches geschichts-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

philosophisches Werk Gedichtnis, Geschichte, Vergessen®®. Neben
den philosophischen und epistemologischen Reflexionen iiber indivi-
duelles und kollektives Gedachtnis, das Verhiltnis von Geschichts-
schreibung und Einbildungskraft, das Griinden von Erinnern und
Vergessen im Geschichtlichsein des Menschen und vieles mehr wer-
den dort auch ethische Aspekte des Erinnerns und der politischen
Gedichtniskultur behandelt. Wie sind beispielsweise »Erinnerungs-
pflicht« und »Recht auf Vergessen« zu verstehen, wenn man sowohl
bedenkt, dass jedes Erinnern ein Vergessen voraussetzt und bedingt,
als auch dass jede Gedichtniskultur unweigerlich mit kollektiver
Identitat verbunden ist, und wenn man schlieflich nicht vergisst,
dass Tidter und Opfer von Erinnern und Vergessen in ganz unter-
schiedlicher Weise betroffen sind? Wie ist iiberhaupt ein erinnernder
Bezug auf Geschichte ethisch und moralisch zu sehen? Diese Themen
sind fiir die christliche Theologie von grofler Bedeutung, doch wer-
den sie in der theologischen Ethik eher randstindig behandelt. Dabei
bestiinden auf einer fundamentalethischen Ebene vielfaltige An-
kniipfungspunkte an Uberlegungen der narrativen Ethik und der Ge-
dichtniskultur. Eine theologische Ethik des Politischen und eine Frie-
densethik sollten dartiber hinaus beispielsweise priifen, inwiefern
Ricoeurs Denken die ethische Reflexion von aktuellen Formen der
Vergangenheitsbewiltigung bereichern konnte. Institutionen wie
die siidafrikanischen — aber auch andernorts eingerichteten — Truth
and Reconciliation Commissions stellen sich der schwierigen Auf-
gabe, um einer politischen Friedenssicherung und gesellschaftlichen
Zukunftsfihigkeit willen die Vorginge und Verbrechen einer dunk-
len Vergangenheit aufzuarbeiten, um durch historische »Wahrheit«
und mit dem Mittel des Rechts nicht nur Gerechtigkeit, sondern so
etwas wie »Versshnung« zu erlangen. Theologische Ethik kinnte
und sollte sich einbringen und die Implikationen, die Moglichkeiten
und die Grenzen des sowohl politischen wie rechtlichen wie auch mo-
ralischen — und letztlich religiosen? — Umgangs mit Geschichte und
Vergessen bedenken.

In ganz anderer Weise situiert sich Ricceurs letztes Buch Wege
der Anerkennung bereits selbst in einer sozialphilosophisch-ethi-
schen Debatte iiber eine erneuerte und iiber Hegel hinausgehende

32 P. Ricceur, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

Poetik des Glaubens A~ 139

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Christof Mandry

Theorie der Anerkennung.? Priziser sind es der Begriff der » Aner-
kennung«, in dem die grundlegende normative Struktur der Gesell-
schaft erblickt, und der Kampf um Anerkennung, in dem in einer
gegeniiber Hegel modifizierten Weise das Motiv fiir die Entwicklung
sozialer Institutionen erkannt werden.* Ricceur zeichnet diese Theo-
rie als Antwort auf Hobbes politische Philosophie nach, konfrontiert
aber dann die ganze Denkrichtung mit dem Verdacht, der Kampf um
Anerkennung und die damit zusammenhingende Fixierung auf Ne-
gativformen der verweigerten Anerkennung und der Missachtung
seien nicht so grundlegend, wie sie priatendieren. Fiihrt das Verlan-
gen nach Anerkennung, akzeptiert man es als sozialphilosophisches
»Grundgesetz«, nicht dazu, immer und iiberall nur Defekte der An-
erkennung zu sehen, die hinter einer noch volleren Anerkennung
zuriickbleiben, und damit zu einem »ungliicklichen Bewusstsein«?

Ricceur stellt dagegen die Erfiillungszustinde, die tatsichlichen
Erfahrungen gelungener sozialer Beziehungen (er nennt sie »Frie-
denszustinde«) und versucht sie von einer alternativen Sozialtheorie
der Gabe her zu profilieren.* Das Paradox von Gabe und Gegengabe
unterlduft fiir ihn das Paradigma des Kampfes und weist auf Formen
der Anerkennung hin, die gerade nicht als Resultat von Auseinander-
setzungen zustande kommen, sondern aus einer urspriinglichen Ge-
nerositit resultieren, das heifst: aus der Asymmetrie einer unbeding-
ten Anerkennung. Ricceurs Uberlegungen stellen die fundamentale
Frage, ob Ethik ihren Anfang beim Konflikt nehmen muss oder bei
den Friedenszustinden, bei den Modellen von Tausch und Markt
oder von Gabe und nicht berechnender Gegengabe. In dieser radika-
len Alternative scheinen noch etliche Denkwege abseits gesell-
schaftsethischer Gewohnheiten angelegt, die auch theologische Ethik
kritisch abschreiten sollte.

3 Vgl. P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkannt-
sein, Frankfurt 2006, S. 272.

Vgl. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, erw. Ausg. Frankfurt 2003.

Vgl. ebd., S. 273f. Die biblische agape ist fiir Ricceur der Paradefall einer grof3-
herzigen interpersonalen Wechselseitigkeit, die die tauschférmige Reziprozitit
unterlduft. — Die auferhalb Deutschlands bereits im Gang befindliche Gabe-De-
batte wird nun auch hierzulande aufgenommen; fiir eine vorsichtige theologisch-
ethische Anniherung vgl. C. Mandry, »Logik der Ethik — Logik der Gabe. Theo-
logisch-ethische Uberlegungen«, in: M. Gabel und H.Joas (Hg.), Von der
Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phianomenologie in der Diskussi-
on, Freiburg 2007, S. 234-251.

34

35

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik
hinaus

Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und
die Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricceur

Maureen Junker-Kenny

Als »philosophe de tous les dialogues« mit Recht gewiirdigt, war Paul
Ricceur mit den verschiedenen Argumentationstraditionen beider-
seits des Atlantik und innerhalb Europas vertraut. Die Rezeption sei-
ner Differenzierungs- und Vermittlungskunst in der theologischen
Ethik im englischsprachigen Raum (eine Sammelbezeichnung fiir so
verschiedene Kontexte wie die USA, Kanada, GrofSbritannien, Irland)
ist nur zu erfassen, wenn einige Unterschiede vorab in Rechnung ge-
stellt werden.

Erstens muss man sich von den Annahmen der konfessions- und
disziplinspezifischen Organisation der Theologie an deutschsprachi-
gen Fakultiten freimachen: »Christian Ethics« ist zum Beispiel nicht
unterteilt in Moraltheologie und Christliche Sozialethik, und ob sie
in den theoretischen oder praktischen Ficherkreis gehort, wird kaum
debattiert. Wie die Benennung etlicher Lehrstiihle zeigt, kann sie als
eigenes Fach, zusammen mit einem weit gefassten Begriff der prak-
tischen Theologie oder in der Systematik als Teil einer praktischen
Fundamentaltheologie auftauchen oder einfach unter »Religion«
subsumiert werden. Die Bemithungen um genaue Bestimmung und
Abgrenzung des spezifischen Ortes und der Unableitbarkeit einer
Disziplin innerhalb der theologischen Enzyklopidie spielen nicht die-
selbe programmatische Rolle.

Zweitens mogen in »Christian Ethics« die gleichen Gegenwarts-
philosophien und -theologien diskutiert werden, aber dies geschieht
vor unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden, wie in der Ethik
vor allem am Stellenwert deontologischer Argumentationen abzu-
lesen ist. Wenn das Gesprichsfeld von alternativen Ansitzen wie
John Rawls, Alasdair MacIntyre und Emmanuel Levinas abgesteckt
wird, dann geht es zugleich um das Recht und die genauere Bestim-
mung der theologisch umstrittenen Moderne. Als Gesprichspartner
fiir philosophische und theologische Ethik kommt Kant oft erst durch

Poetik des Glaubens A~ 141

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Maureen Junker-Kenny

Ricceur in die Debatte; sein Denken ist als gegenwirtiger Horizont
fiir moralische und politische Argumente, zum Beispiel iiber Men-
schenwiirde oder die kosmopolitische Reichweite von Gerechtigkeits-
grundsitzen nur dann prisent, wenn es dezidiert eingebracht wird.
Wie die Cambridger Philosophin Onora O’Neill in ihrer Kritik an
Rawls und an bioethischen Schlagworten herausstellt, wird » Auto-
nomie« meist im Sinne von John Stuart Mill als duflere individuelle
Unabhingigkeit, nicht als sich unter das Moralgesetz stellende
Selbstbestimmung verstanden.! Wenn demgegeniiber theologisch
und feministisch »relationality,« »care« und »civic participation« als
alternative Stichworte eingeklagt werden, dann aus der Erfahrung
einer individualistisch liberalen Kultur mit einer Vielzahl von
»Rechten« ohne tiefere Verankerung in einer Verpflichtungen ein-
schlieBenden moralischen Verfassung.?

Drittens sind die Rezeptionsphasen des Werkes von Ricceur
zeitverschoben. Die »hohere Intensitits, die sie »in den achtziger
Jahren [...] im englisch- sowie franzosischsprachigen Raum«> kenn-
zeichnete, endete mit der Debatte um Das Selbst als ein Anderer®.
Die Thesen, die in Gedichtnis, Geschichte, Vergessen® ausgearbeitet
vorliegen, wurden im europidischen Raum schon in den neunziger
Jahren durch Vortrige Ricceurs bekannt und diskutiert, wihrend die
englischsprachige Rezeption selbst heute kaum begonnen hat. Die
Einbeziehung seiner Werke ab den spiten neunziger Jahren war im
englischsprachigen Raum zumeist auf Ubersetzungen angewiesen,
die sie erst jiingst zugidnglich machten.® Auch in den Schriften zum

' O. O'Neill, Autonomy and Trust in Bioethics, Cambridge 2002.

2 L. S. Cahill, >Genetics, Individualism, and the Common Goods, in: A. Holderegger
und J.-P. Wils (Hg.), Interdisziplinire Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche,
Fribourg/Freiburg 2001, S. 378-392; Theological Bioethics. Participation, Justice,
Change, Washington [D.C.] 2005.

3 P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricceur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsiit-
ze (1970-1999), Hamburg 2005, S. VII-X, hier S. VIIL

4 P. Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

5 P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Memory, History,
Forgetting, Chicago 2004.

¢ P. Ricoeur, Parcours de la Reconnaissance, Paris 2004, wurde 2005 als The Course
of Recognition, Cambridge 2005 auf Englisch zuginglich, dt.: Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006; Le Juste 2, Pa-
ris 2001, wurde als Reflections on the Just, Chicago 2007, iibersetzt. D. Pellauer
behandelt unter dem Titel »Memory, Recognition, Practical Wisdom« im 6. Kapi-
tel seines Bandes in der Reihe »A Guide for the Perplexed« die Themen der letzten
Phase des Werks: Ricceur. A Guide for the Perplexed, London 2007, S. 109-138.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Verhiltnis von Recht und Moral und zur politischen Ethik hat sich so
eine Rezeptionsliicke ergeben.

Zur Moderne als Horizont des Denkens

In einer theologischen Landschaft, die von Verfechtern einer aus-
geprigten Moderne-Kritik bestimmt wird (wie schon die Wiederauf-
nahme der Tugendethik nicht als Ergéinzung, sondern als iiberlegene
Alternative zum deontologischen Regeldenken zeigt”), scheinen die-
jenigen, die Ricceur theologisch rezipieren, von vornherein auf der
Seite einer qualifizierten Anerkennung moderner Einsichten zu ste-
hen. Die Grenzen, die der franzosische Denker zwischen philosophi-
schem und biblischem Zugang markiert hat, finden bei ihnen grund-
sitzlich Zustimmung. Angesichts des Aufgebens universalistischer
Orientierungen unter Berufung auf die Kontrastgesellschaft der Kir-
che, wie sie der anglikanische Systematiker John Milbank und der
methodistische Ethiker Stanley Hauerwas vertreten, ist dies keine
Selbstverstiandlichkeit. Der ekklesiologische Integralismus Milbanks,
der die Abwertung sikularer Disziplinen wie der Soziologie als ille-
gitime Abwendungen von der Theologie verficht, interpretiert die
augustinische Unterscheidung von civitas terrena und civitas Dei als
Auftrag zur Errichtung eines exklusiven Gottesstaates, der einen si-
kular nicht erreichbaren Frieden schafft. Dieser Deutung mit ihrer
Abwertung natiirlicher Vernunft entspricht eine Zielsetzung des Zu-
einanders von Mensch und Gott als eingliedernde »Partizipation« an
der Trinitdt.®

7 M. Junker-Kenny, »Virtues and the God Who Makes Everything Newc, in:
A. Mayes und W. Jeanrond (Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of
Sean Freyne, Dublin 2006, S. 298-320.

J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford 1990.
Vgl. Th. Fliethmann, »Radical Orthodoxy. Zu einer neuen Bewegung in der ang-
lo-amerikanischen Theologie«, in: Herder-Korrespondenz 56 (2002) S. 407-411.
Eine kritische Analyse seines Programms im Blick auf kontextuelle Theologien
und interreligiosen Dialog bietet G. de Schrijver, Recent Theological Debates in
Europe. Their Impact on Interreligious Dialogue, Bangalore 2004, S. 37-122. In
»The Politics of Radical Orthodoxy. A Catholic Critique«, in: Theological Studies
68 (2007) S. 368-393, hier S. 372, bemerkt Mary Doak, wie Milbanks Programm

®

Poetik des Glaubens A- 143

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Maureen Junker-Kenny

Ebensowenig wie die freiheitsminimierende Vereinigungstheo-
logie der »Radical Orthodoxy« sehen theologische Ethikentwiirfe im
Gefolge von Alasdair MacIntyre die Notwendigkeit, philosophisch-
autonome und theologische Zuginge in ihrer gleich legitimen, doch
unterschiedlichen Logik voneinander abzugrenzen. Betont werden
stattdessen die Gesamtausrichtung einer stets partikuldr durch ein
gemeinschaftliches Ethos geprigten Existenz oder das ganzheitliche
Sein, aus dem das Handeln erst folgt: agere sequitur esse.’

Die Notwendigkeit, Genese und Geltung zu unterscheiden,
leuchtet nicht ein. Wenn demgegeniiber ein Theologe wie Glenn
Whitehouse im Gesprdach mit Ricceur herausstellt, wie dessen Ab-
grenzungen auch die Bestimmung der Uberginge zwischen sikularer
Philosophie und Theologie ermdglichen, befindet er sich auf dem Bo-
den einer nicht nur als Verfallsgeschichte rekonstruierten, sondern
als legitim anerkannten Moderne. Fiir ihn ist es die Ethik, in der Ri-
cceur am deutlichsten die Korrespondenzen und den Uberschritt mar-
kiert.'0

Aufschlussreich ist, wie Ricoeurs Aufweis der Grenzen des Pro-
zeduralismus in Rawls’ liberaler politischer Ethik aufgegriffen wird.
Einerseits wird das Verdienst des Rawlsschen Gerechtigkeitskonzepts
anerkannt, dem zuvor weitgehend utilitaristisch verfassten Sozial-
denken einerseits und dem libertiren Liberalismus andererseits
einen Entwurf entgegengesetzt zu haben, der auf die Authebung so-
zialer Ungleichheiten bei gleichzeitiger Wahrung individueller Frei-
heit verpflichtet ist. Andererseits dient Ricceurs Kritik an der Be-
griindung der Gerechtigkeitsgrundsitze und ihre Verankerung in
der Goldenen Regel als ihrer materialen Basis dazu, von dort aus
zum Proprium christlicher Ethik zu gelangen. Die Gegentiberstel-
lung von Liebe und Gerechtigkeit wird genutzt, um den Uberschuss
gldubigen Handelns einzubringen. Dabei kommt die Dialektik, dass
Liebe Gerechtigkeit nicht nur tiberbietet, sondern weiterhin auf sie

einer kirchlichen Gegenkultur zur Gewalt weiterhin von der »Logik der Herr-

schaft« geprigt bleibt, die er der sikularen Welt zuschreibt.

D. Harrington und J. Keenan, Jesus and Virtue Ethics. Building Bridges between

New Testament Studies and Moral Theology, Lanham [MD] 2002, S. 24. Keenan

verbindet seinen tugendethischen Ansatz mit einer dezidiert handlungsorientier-

ten Neukonzeption der Sozialethik am Paradigma des Kampfes gegen Aids.

10 G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricceurian Metaphorics of Love and Jus-
tice, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and Contempora-
ry Moral Thought, New York 2002, S. 164-186.

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

angewiesen bleibt, allerdings weit weniger zum Zuge."" Einig sind
sich viele der Autorinnen und Autoren in der Wertschitzung der Er-
weckung der Einbildungskraft durch Metaphern und in der entspre-
chenden Warnung vor der Reduktion der vielen poetischen Aus-
drucksformen der Bibel auf formale Regeln oder ein philosophisch
begriindetes moraltheoretisches Grundmodell.

Die beiden im Folgenden behandelten Rezipienten, William
Schweiker von der Divinity School der University of Chicago, an
der Ricceur seit Ende der sechziger Jahre lehrte, und John Wall, Rut-
gers University of New Jersey, unterscheiden sich in ihrer Problem-
analyse und entsprechend in ihrer Bezugnahme auf Ricceur.

William Schweiker: Verantwortung und vorgingige
moralische Ordnung

Wie Whitehouse an einer Hermeneutik interessiert, die es erlaubt,
den »Spielraum des moralischen Lebens« auch symbolvermittelt
auszudriicken?, vertritt William Schweiker in anderer Hinsicht das
Gegenmodell zur kritisch-theologischen Aneignung autonomer Mo-
ral: eine schopfungstheologisch verankerte moralische Ordnung. In
seiner Argumentation sind fiinf Schritte zu erkennen: 1) Gegeniiber

' Dies wird deutlich, wenn man die Rezeption der Auseinandersetzung mit Rawls
bei Schweiker und Whitehouse mit derjenigen Christof Mandrys vergleicht:
C. Mandry, »Ricceur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricceurs >kleine
Ethik«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S.37-58. Eine Ausnahme
scheint mir Linda MacCammon zu bilden, die auf die bleibende fruchtbare dialek-
tische Spannung zwischen Liebe und Gerechtigkeit hinweist: »Jacques Derrida,
Paul Ricceur, and the Marginalisation of Christianity: Can the God of Presence
be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and Con-
temporary Moral Thought, S. 187-209, hier S. 206.

12 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the
Structure of Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, S. 117-142, hier S. 142: »Consis-
tent with the mimetic or explicative hermeneutics noted before, I am >overlayingc
or>interweaving¢ cognitive-discursive forms (symbols, narratives, ideas, concepts,
theories) in order to articulate the moral space of life.«

Poetik des Glaubens A- 145

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Maureen Junker-Kenny

einem Hoffnungsbegriff, der Erfiillung in die eschatologische Zu-
kunft vertagt, hat die theologische Ethik Verantwortung in gegen-
wirtigen Beziehungen zu explizieren. 2) Verantwortung braucht ein
ontologisches Fundament. 3) Dieses wird von der Schépfungstheo-
logie bereitgestellt. Der fiir gegenwirtige Verantwortung notwendi-
ge »robust ethical naturalism« kann nur durch die Ressourcen des
biblischen Schopfungsdenkens erreicht werden.® 4) »Schopfung«
steht fiir die von Gott errichtete moralische Ordnung. Sie erlaubt
uns, die in der Moderne verloren gegangene Synthese zwischen Sein
und Giite wiederzugewinnen. 5) Andere Grundlagen sind defizient,
unter ihnen die Ricoeurs, der, wie die am Ende von Das Selbst als ein
Anderer zugegebene Aporie des Anderen zeigt, die Kluft zwischen
Sein und Giite so wenig wie andere beim Subjekt ansetzende Denker
zu schlielen vermag.

Die Analyse lebt von der Voraussetzung, dass das entscheidende
konzeptionelle Problem der Theologischen Ethik die moderne Tren-
nung der fritheren Synthese zwischen Natur- und Moralordnung ist.
Durch die Riickwendung zu Gott nicht nur als Quelle des Guten, son-
dern auch als Inaugurator einer objektiven moralischen Weltord-
nung kann diese Spaltung geheilt werden. Dass sie sich je auftat, wird
als Last des modernen Lebens wie der Theologie bewertet: »The bur-
den of human existence, if the breakdown of a religious synthesis is
the defining act of modernity, is to create value within the senseless
expanse of reality rather than seeking to discern and enact the moral
order of reality.«'* In dieser Situation hilft der Riickgriff auf die Bi-
bel: »[TThe biblical insight seems to be that ontological claims are
always situated within a moral order established by the divine; na-
ture makes sense only within creation. This is why Christian mora-
lists (...) have been uneasy with the modern consensus in ethics.«*

Schon vor Ricoeurs Ausarbeitung der »kleinen Ethik« in Das
Selbst als ein Anderer stellte Schweiker in Responsibility and Chris-
tian Ethics klar: »Christian Ethics is committed to some form of rea-

13 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, 122. Dem Rekurs auf die
Schépfung als Gegengewicht zu einer rein futurischen Eschatologie konnte man
hinzufiigen, dass auch neuere exegetische Untersuchungen gezeigt haben, wie
viel mehr Jesus selbst von einer Spiritualitit der von Gott mit Uberfiille aus-
gestatteten Schopfung als von der Exodus-Tradition gepriigt war. Vgl. S. Freyne,
Jesus, a Jewish Galilean, London 2004.

4 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worthe, S. 117.

15 Ebd.,, S. 142.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

list moral theory because the reality of God, the ultimate human
good, is prior to moral traditions or human invention.«'¢ Die latente
Konkurrenz zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit, die hier
anklingt, schligt sich nieder in einer Definition von Siinde, in der
menschliche Kreativitit gleich als usurpatorisch erscheint: »[S]in as
a theological concept refers to the attempt by the self to be the con-
stituting source of the good.«'”

Von diesen Voraussetzungen her ist es nicht erstaunlich, dass
Schweiker Ricceur fiir seinen Ansatzpunkt beim Willen und der Frei-
heit des Menschen statt bei der Realitit des Guten kritisiert und kei-
nen Bezug zu Gott erkennt: »Neither in its conceptual structure nor
in its account of the good is Ricceur’s philosophy of the will defined
by a response to the divine (...) The difficulty here, I am suggesting,
is, that the solicitude of the other and the ineffability of God are in-
terpreted within the dilemma of freedom (...) But this is to constrict
our conception of the good«'s.

Zwar begriifit er 1999 auf der von ihm mitorganisierten Kon-
ferenz mit Ricceur in Chicago dessen zunehmende Bereitschaft, die
Verbindungen zwischen Theologie und Philosophie stirker zu expli-
zieren, als Antwort auf seine Argumente und die anderer Theologen.
»If that is the case, it is a development within his work that I, for one,
wish to applaud!«' So fruchtbar jedoch die eben auch fiir die Ethik
Jesu selbst als zentral aufweisbare Wendung zur Schopfung sein
konnte, so fragwiirdig erscheint mir die Art ihrer Inanspruchnahme
gegen Kant und Ricceur. Meine Hauptanfrage an Schweikers Ansatz
ist, ob er die moralische Verpflichtungserfahrung des Subjekts nicht
unterbewertet. Selbst wenn es eine von Gott gestiftete moralische
Weltordnung gibe, wie wiren wir dafiir empfanglich und darauf an-
zusprechen? Wie sehr der Riickbezug zum Subjekt ihm als Sackgasse
erscheint, ldsst sich sowohl an seiner selektiven Kant-Rezeption als
auch an seiner Kritik eines anderen Philosophen zeigen, dessen
Denkrahmen er de facto weit mehr als dem von Ricoeur verpflichtet
ist: Charles Taylor.

Die Profilierung seines Ansatzes durch die Kontrastierung von

16 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995, S. 106.

7" W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope, in: D. Klemm und W. Schweiker
(Hg.), Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricceur, Charlottesville 1993,
S. 205-225, hier S. 218.

W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hopex, S. 220.
19 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worthg, S. 142.

18

Poetik des Glaubens A- 147

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Maureen Junker-Kenny

kiinftiger Hoffnung und gegenwirtiger Verantwortung ist durch
eine Kant-Auslegung erkauft, die es versiumt hat, sich mehr an Ri-
cceur schulen zu lassen. Schon der Titel seines Vortrags dient nur
dazu, die Alternative zwischen der Ordnung der Natur und der des
moralischen Willens zu kennzeichnen, statt in dem den »bestirnten
Himmel iiber mir und das moralische Gesetz in mir« verbindenden
Gefiihl der »Ehrfurcht« (KPrV, A 289) eine mogliche Briicke zu er-
kennen. Kants Bemiihen in der dritten Kritik, beide zuvor geschiede-
ne Welten der Naturerforschung und der Moral in der Dimension der
Urteilskraft wieder zusammenzufithren, bleibt ausgeblendet. So
zieht Schweiker ein Gegenmodell auf, wo er ein paralleles Interesse
hitte erkennen kionnen: die Verankerung der Hoffnung auf Hand-
lungsfahigkeit in einer Welt, in die der Mensch passt. Der Unter-
schied ist, dass Kant sie nicht durch den direkten Zugriff auf Gottes
die Moral einschlieflende Schopfungsordnung erreicht, sondern sich
der Zuspitzung der Antinomien menschlicher Reflexion aussetzt und
im Durchgang durch sie eine Perspektive erarbeitet, in der die vor-
herigen Trennungen nicht negiert sind, doch zusammengehalten
werden konnen. Fiir Schweiker spielt es keine Rolle, dass die Antino-
mie der praktischen Vernunft nur aus Kants Einbeziehung der Gliick-
seligkeit erwichst, die im Menschen mehr als ein Moralwesen sieht;
dass das Postulat der Existenz Gottes gerade als Urhebers der Natur,
die moralischer Anstrengung nicht ginzlich unrezeptiv gegeniiber-
stehen darf, erfolgt; dass fiir Kant die »Projekte« menschlichen Han-
delns in einem wesentlich tieferen Sinn einer Hoffnung bediirfen, die
ihre Entgegensetzung zur »Verantwortung« fragwiirdig macht.
Schweiker hingegen sieht Verantwortung fiir andere nur als moglich
im »Bruch« mit Kant, der ihm zufolge bei der Selbstbeziehung der
praktischen Vernunft stehenbleibt: »The demand uttered in God’s
command or in the face of the other manifests the depth and scope
of worth beyond our projects. In this way, the language of responsi-
bility denotes a break with the modern, Kantian claim that the >moral
law within« is definable in terms of the self-relation of practical rea-
son in the act of legislating maxims for actions.«* Die Antwort, wie
sich denn das Selbst als vom Anspruch »vergangener, gegenwirtiger
und zukiinftiger anderer« angesprochen erfahren kann, bleibt
Schweiker jedoch schuldig.

20 Ebd., 120f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Mit seinem »hermeneutischen Realismus«?! wire Schweiker, so
scheint mir, besser bei Charles Taylor als bei Ricceur aufgehoben.
Selbst dessen Ansatz erreicht jedoch nicht die von ihm verlangte Ob-
jektivitit. So geht Schweikers Rezeption des in Sources of the Self 22
vorgelegten Ethik-Ansatzes von Charles Taylor in Responsibility and
Christian Ethics dahin, die auf das Gute hinweisenden »starken Wer-
tungen« fiir immer noch zu subjektiv zu halten. Thre »realistische
Intention« sei nicht klar genug auf seinen objektiven Grund bezo-
gen,? der letztlich auf seinen Charakter als Schopfung zurtickzufiih-
ren sei. Im Blick auf A Secular Age**, in dem Taylor nun die Notwen-
digkeit einer objektiven Ontologie im Gegenzug zur kritischen
Epistemologie Kants betont, wire diese Deutung allerdings zu iiber-
priifen.?> Zuvor hatte er dem Subjekt einen Anteil am Gutsein der
Welt durch die Kraft des Gut-Sehens zuerkannt, die vom Genesis-
Text inspiriert ist: The »world’s being good may now be seen as not
entirely independent of our seeing it and showing it as good, at least
as far as the world of humans is concerned«.?® Paul Ricceur hat dem-
gegeniiber Taylors Progression von den starken Wertungen zur An-
nahme eines Hyperguts in Frage gestellt und wird folglich von
Schweiker mit Recht als Vertreter des modernen Konsenses, dass
Sein und Giite zu trennen seien, beurteilt.?”

Vor diesem allentscheidenden Kriterium verblassen die frucht-
baren Unterscheidungen und Weichenstellungen, die der franzgsi-
sche Hermeneut der theologischen Ethik zur Verfiigung stellt. Die
Anruf-Antwort-Struktur menschlicher Existenz, die Ricoeur in den
Berufungen der Propheten herausstellt, konnte in einer Ontologie
des Subjekts ausgearbeitet werden, wie Schleiermacher sie vorlegt.?

o

! 'W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, 173.

22 Ch. Taylor, Sources of the Self. The Making of Modern Identity, Cambridge 1989.

2 Ebd., 1711.

24 Ch. Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007.

25 Ebd., Kapitel 15.

26 Ch. Taylor, Sources of the Self, S. 448, zitiert bei W. Schweiker, Responsibility and
Christian Ethics, S. 172.

27 P. Ricceur, »The Fundamental and the Historical: Notes on Charles Taylor’s Sour-
ces of the Self«, in: Reflections on the Just, S. 168—184.

28 Vgl. David Klemm, der Ricceurs Bestimmung religidser Erfahrung in »Manifes-

tation and Proclamation« (1974) mit ihrer Unterordnung des Sakralen unter das

verkiindete Wort mit Schleiermachers Einfithrung des philosophischen Gottes-

gedankens als »Woher der schlechthinnigen Abhingigkeit« vergleicht. »Sear-

ching for a Heart of Gold. A Ricceurian Meditation on Moral Striving and the

Poetik des Glaubens A- 149

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Maureen Junker-Kenny

Den Zentralbegriff »Verantwortung«, den Schweiker im Gegenzug
zu einer rein futurischen »Hoffnung« auf gegenwirtige Interaktion
festlegt, hitte er bei Ricceur im Ansatz der »Selbstschitzung«, der
»solicitude« und des Strebens nach gerechten Institutionen auf der
ersten, spontanen Ebene der Ethik noch vor der kritisch-reflektiven
Moral urspriinglich grundgelegt finden konnen. Die Chance, dessen
neuere Betonung des »fdhigen Selbst« theologisch zu einer »Ethik
des Konnens« (Dietmar Mieth) auszuarbeiten, wird vermutlich des-
halb nicht genutzt, weil sie die moderne Gefahr exemplifiziert, die
alle Subjekte bindende Seinsordnung zu unterlaufen.

In grundsitzlicher Ubereinstimmung mit dem philosophischen
Vermittlungsinteresse der Chicago School bleibt er in der Interpre-
tation seines Lehrers Ricceur nur noch insofern, als er diesen nicht
fiir sein theologisches Erkenntnisinteresse vereinnahmt, sondern die
Unterschiede festhilt. Dass es Gottes Freiheit und Giite allerdings
nicht beschneidet, sondern ihr entspricht, ein Wesen ins Leben zu
rufen, das sich frei zu Gottes Anruf verhalten kann, wird in diesem
Entwurf nicht gewiirdigt.” Auf die Betonung autonomer Freiheit
auch zum Guten konnte es der theologischen Anthropologie wie
der Christlichen Ethik gerade aus theologischen Griinden ankom-
men.

Die unersetzliche philosophische Vorarbeit, die Ricceur fiir die
theologische Ethik leistet, kommt in diesen Alternativen nicht in
den Blick. Seine nachhegelianische Orientierung an Kant schligt sich
in einem Handlungsbegriff nieder, der einerseits iiber die Intention
hinausgeht und die soziale Rezeption durch andere einbezieht, ande-
rerseits die unendlichen Ziele und unabgegoltenen Hoffnungen des
endlich verfassten Subjekts vom faktischen Ausgang geschichtlicher
Handlungen und Ereignisse abhebt. Das letzte Wort von Ricceurs
abschlieender Ausarbeitung eines philosophischen Begriffs von
Geschichte, menschlicher Erinnerung und Verzeihen als aufbewah-
rendem Vergessen ist antihegelisch: »Unvollendetheit« (inacheéve-
ment).*® Von hier aus liefle sich ein theologischer Verantwortungs-

Power of Religious Discourse, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, S. 97-116, hier S. 113f.

29 Zur Ausarbeitung von Freiheit als philosophischem Prinzip der theologischen
Hermeneutik, vgl. Th. Propper, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte, Miin-
chen 1988, und Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg 2001.

30 P. Ricceur, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 677.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

begriff entfalten, der durch Gottes Solidaritit getragen und vollendet,
aber nicht inhaltlich durch die gegebene moralische Weltordnung
vorbestimmt ist. Es lieSe sich schon in Thomas’ mittelalterlicher Be-
stimmung des Naturrechts als Anweisung zum Gebrauch der eige-
nen gottgegebenen Vernunft statt als Ableseorgan fiir die von Gott
in die duflere und die eigene Natur gelegten Zwecke eine fiir die
menschliche Interpretations- und Legislationskraft offenere Sicht
finden als in Schweikers Bindung menschlicher Verantwortung an
die vorgegebene Schopfungsordnung.?!

John Wall: Kreative Poetik des Willens

War es die unzureichende Ausarbeitung der ontologischen Voraus-
setzungen der Ethik in der Welt als Schopfung, die Schweiker an-
mahnte, so geht es John Wall gerade um das kreative Moment des
Willens, das dieser in der Moderne iiberbetont sieht.

Im Gegensatz zu Schweiker, der moralischen Wert in einer den
Projekten unseres Willens vorgegebenen Ordnung verankert sehen
will, arbeitet John Wall den schopferischen Charakter einer Subjekte
und Giiter vermittelnden Normfindung heraus. In seiner Analyse
gegenwirtiger Moraldebatten findet er den Ausweg aus den Sackgas-
sen, in die sich die Alternativen des Liberalismus und des Kommuni-
tarismus verrannt haben, im Subjektbegriff Ricceurs, der sich auf den
verschiedenen Ebenen der ethischen Selbstbestimmung entfalten
lasst. Die Grenzerfahrung, auf die er abhebt, ist nicht das Ende der
mittelalterlichen Synthese, sondern der in seiner Endlichkeit und
Einseitigkeit gefangene Wille, der religios zu seiner urspriinglichen
Giite befreit, belebt und zu radikaler Versshnung inmitten der Viel-
falt konfligierender Formen des Menschseins befihigt wird. Mora-
lischer Wert kommt zustande in der Kreativitit moralischer Urteils-
findungen, Vermittlungen, Auslegungen, die auf gegenseitige
Anerkennung ausgerichtet sind. Moralische Kreativitit ist das, was

31 Vgl. die Beitrige in M. Heimbach-Steins (Hg.), Naturrecht im ethischen Diskurs,
Miinster 1990.

Poetik des Glaubens A- 151

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Maureen Junker-Kenny

den Menschen zur imago Dei macht, in der neue moralische Welten
geboren werden.?

Statt im unfruchtbaren Gegensatz liberaler und kommunitaris-
tischer Positionen zu verharren, sieht John Wall die Aufgabe darin,
als verbindende GrofSe einen Begriff des Selbst zu entwickeln, das,
durch kulturelle Faktoren geprigt, aber nicht determiniert, interpre-
tations- und vermittlungsfahig ist. Ricoeurs Ansatz »locates moral
meaning neither in a disembodied ego nor in broad social and histori-
cal conditions beyond the ego, but in an interpreting self that media-
tes these two (...) Moral meaning is formed by interpreting selves
who are capable of creatively mediating the diversity of their tradi-
tionally and historically constituted goods into shared goods that ac-
count for and recognize each self’s interpretive otherness (...) moral
meaning as a critical teleological good (...) consists of dialectically
shared ends between selves who nevertheless remain different from
one another, and can be captured in terms like conviction, promising
and critical community«.®

Mit Ricceur will Wall tiber die etablierten Lager hinausdenken.
Der Schliissel dazu ist der Gedanke des in der postmodernen und in
der kommunitaristischen Ethik diskreditierten, im Liberalismus hin-
gegen abstrakt bleibenden Selbst. Hellsichtig ist seine Kritik am ek-
klesiologischen Kommunitarismus, der nicht nur ein undialektisches,
subjektloses Verstindnis von Tradition als in sich sinngebend ver-
tritt,> sondern auch das deontologische Moment der Universalitit
christlicher Liebe aufgibt, die Orientierung auf das Reich Gottes
durch die Kirche ersetzt und sich mit seinen Klagerufen iiber das
fragmentierte ethische Leben auf die Rolle eines Jeremia zurtick-
zieht.® Auch die Postmoderne, deren Kritik an der objektivierenden
Geschichtsteleologie der »grand narratives« er teilt, iiberschligt bei
ihrer Betonung auflerer Krifte wie Geschichte, Macht, Tradition, So-
zialbeziehungen oder Biologie das Selbst, das all diese Gegebenheiten
aktiv und willensvermittelt deutet. Dem Liberalismus hingegen fehlt

32 Vgl. . Wall, Moral Creativity. Paul Ricceur and the Poetics of Possibility, Oxford
2007, S. 4f.

3 J.Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Right«, in: J. Wall,
W. Schweiker und W.D. Hall (Hg.), P Ricceur and Contemporary Moral
Thought, S. 47-63, hier S. 47 {.

3 Ebd,, S. 48.

35 J. Wall, »The Economy of the Gift. Paul Ricceur’s Significance for Theological Et-
hics«, in: Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235-260, hier S. 253, 256.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

das Bewusstsein, dass die vom Selbst verfolgten Giiter nicht nur pri-
vat, subjektiv und arbitrir sind, sondern es als teleologische Zwecke
schon konstituieren, wenn es sie reflexiv aneignet.* So hat der libe-
rale Standpunkt keinen Begriff von der genuinen Verschiedenheit
der Subjekte, der sie prigenden und von ihnen verarbeiteten Lebens-
formen und Selbstverstiandnisse.

So grundsitzlich richtig Walls genaue Problemdiagnose und die
Situierung der relevanten Einsichten Ricceurs sind, so klirungs-
bediirftig bleiben Teile seiner zupackenden Analyse: der Bezug seiner
theologischen auf seine philosophische Anthropologie (a), das Krite-
rium fiir eine gelungene Vermittlung (b) und ihr Ziel: Geht es nur
um die kreative Vermittlung von Diversitit oder um eine mensch-
liche Vergebungsbereitschaft zum Ziel fithrende Versshnung (c)?

a) Philosophische und theologische Anthropologie

Der 2002 veroffentlichte, aber 1999 gehaltene Vortrag iiber mora-
lischen Sinn als »kritisches teleologisches Gut« behandelt Ricceurs
Beitrag zu gegenwirtigen Debatten innerhalb der philosophischen
Anthropologie.’” Die kurze Auskunft, ihr Verhiltnis zur theologi-
schen Ethik betreffend, lautet: »[TThe theological dimensions of the
dialectics of the good and the right (...) depend to a large extent on,
even if they are not exhausted by, the philosophical normative co-
re«*. Die menschliche Fihigkeit zur kreativen Vermittlung wird ge-
gen die Einseitigkeiten des liberalen und des kommunitaristischen
Pols aufgedeckt. Der 2001 publizierte Aufsatz zur Okonomie der Ga-
be hingegen scheint vollig auf die Ebene des Glaubens zu transponie-
ren, was vorher dem fahigen Menschen attestiert wurde.* Der gefal-
lene Status der Freiheit dominiert so, dass die Moglichkeit einer auf
ihr begriindeten autonomen Moral entschwindet. Am Ende ist es fiir
Wall wie bei Schweiker nur im Rekurs auf Gottes gute Schopfung
moglich, an einer Ausrichtung auf das Gute festzuhalten. »Hope is
teleologically oriented because it follows from faith in humanity’s
original created goodness. The resurrection and the kingdom of God

36 J. Wall, »Moral Meaningc, S. 52.
37 J. Wall, »Moral Meaning«.
3 Ebd., S. 48.
° J. Wall, »The Economy of the Gift«.

w

Poetik des Glaubens A~ 153

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Maureen Junker-Kenny

signify the possibility that God’s good creation will be realized de-
spite the fallenness of ordinary human life.«*

Geht ein solches Abheben allein auf die Giite der Schopfung
nicht auf Kosten der dem Menschen eigenen Wiirde, die sich in sei-
ner Ansprechbarkeit auf Moral ausdriickt? Riskiert die Formel von
der »Gefallenheit des gewohnlichen menschlichen Lebens« nicht die
Missachtung des faktisch ebenso feststellbaren durch Menschen rea-
lisierten Guten? Und lduft diese Sicht nicht notgedrungen auch auf
eine von Ricoeur abweichende Beurteilung menschlicher Singularitit
als in sich »tragisch« hinaus, der auf der anderen Seite die Aufwer-
tung jeder Form von Gemeinschaft als gottgewollt entspricht?*
Zwar riickt Wall die massive Ekklesiologie, mit der Hauerwas seine
Absage an jede dem Menschen von sich aus zukommende Orientie-
rung auf Moralitdt kompensiert, scharfsinnig in die Nahe der von
Ricceur als Kern des Bésen identifizierten »Totalisierungenc, aber er
scheint die Absage des ekklesialen Kommunitaristen an Freiheit als
Instanz unbedingter Anerkennung zu teilen.

Hier wire eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit der Ent-
wicklung von Ricoeurs Position fillig. Dieser ersetzt in seiner Entgeg-
nung auf Patrick Bourgeois’ Kritik, dass die konkrete Fehlbarkeit des
Menschen ontologisiert wird, ausdriicklich »Fallibilitdt« durch »Fra-
gilitit«. Von Wall zitiert, aber nicht ausgewertet wird Ricoeurs Inter-
pretation der bei Kant entscheidenden Differenz zwischen einem blo-
en »Hang« zum Bésen gegeniiber einer »Anlage« zum Guten. Die
Fihigkeit zum Guten bleibt, auch wenn sie der konkreten Freiheit
faktisch nicht jederzeit verfiigbar ist, vorausgesetzt.*? Die Unter-

40 Ebd., S. 252.

41 In der folgenden Beschreibung einer angeblichen Gemeinsamkeit scheint mir Ri-
ceeur fiir die kommunitaristische Sicht vereinnahmt zu werden: »Ricceur and
Hauerwas further agree that the proper starting point of theological ethics is the
person’s finite historical and communal situation, and that ethics ultimately rests
on faith — faith in the created goodness of our given forms of human life and
community.« Ebd.

4 I now see evil as an incapacity belonging to the capable man, an incapacity that
does not abolish capacity but presupposes it as the very thing that has ceased to be
available to man as we know him historically. In this I do not believe that I have
wandered far from Kant, for whom radical evil, as a penchant (Hang), is joined to
the disposition (Anlage) to the good. In distinguishing in this way between falli-
bility (or, as I now say, fragility) and evilness, I believe that I answer Patrick Bour-
geois’ criticism of not having sufficiently maintained the neutrality of existential
structures and of having imposed on existence, and thereby on hermeneutics, an

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

scheidung der Strukturen der Existenz von ihrer faktischen Bestim-
mung ist zentral. Sie kehrt wieder zum Beispiel in der Debatte mit
Wolfthart Pannenberg iiber Kierkegaards Analyse der Subjektivitat,
ob Angst selbst schon Siinde oder die neutrale grundlegende Struk-
tur ist, in der sich die Einzelnen zwischen Zusage and Absage an Got-
tes Gnade entscheiden.® Entsprechend der Antwort éndert sich auch
die Bestimmung dessen, was Glaube bedeutet: das Ende jeder Angst,
oder das Geschenk der Zuversicht, mit ihr leben zu kénnen. Ange-
sichts solch alternativer Deutungen dieses entscheidenden Scharniers
zwischen philosophischer und theologischer Anthropologie lasst
Wall zu viel offen. Seine unmittelbare Kennzeichnung der Singulari-
tit des Einzelnen als tragisch und einseitig statt als Unersetzbarkeit
jedes Menschen in seiner unverfiigbaren Wiirde sowie seine morali-
sierende Einordnung des Tragischen als Teil des »radikal Bosen« ste-
hen unvermittelt seinem Vertrauen in die Fahigkeit der sich in der
Welt realisierenden Freiheit* zu kreativem moralischen Handeln ge-
gentiber.

b)  Kriterium fiir gelungene Vermittlung in begriindeter
Uberzeugung

Ein Hang zur empirisch-faktischen statt zur transzendentalen Ana-
lyse ldsst sich auch in der Bestimmung der Bedingungen feststellen,
die zur Erarbeitung einer begriindeten »Uberzeugung« nétig sind.
Vor »Versprechen« und »kritischer Gemeinschaft« ist sie die erste
der drei Figuren gelungener Vermittlung. Auf diese nur das Selbst
in der »ersten Person« betreffende Form bezieht Wall Ricceurs Ge-
danken der »inchoativen Universalien; inchoativ sei eine Uberzeu-
gung dann, wenn andere Gesprichsteilnehmer ihr zugestimmt ha-
ben. Dies scheint mir eine individualistische Reduktion und eine
empirische Verkennung des mit »inchoativ« Gemeinten zu sein.
Ricceur lanciert seine Forderung nach einer Auffassung der
Menschenrechte als inchoativer Universalien als Antwort auf das
Dilemma zwischen einem europiischen Kulturimperialismus und

unnecessary limitation.« P. Ricceur, »Reply to P. L. Bourgeois«, in: L. E. Hahn,
The Philosophy of P. Ricceur, Chicago 1995, S. 567-570, hier S. 569.

4 M. Bongardt, Der Widerstand der Freiheit. Eine transzendentaldialogische An-
eignung der Angstanalysen Kierkegaards, Frankfurt 1995, S. 182-190.

4 J. Wall, »Moral Meaning, S. 61.

Poetik des Glaubens A~ 155

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Maureen Junker-Kenny

einem »verheerenden Gebrauch kontextualistischer Einwinde«.®
Zwischen einem relativistischen Kulturalismus und einem Liberalis-
mus, dem die Heuristik anderer Selbstverstindnisse unbegreiflich
bleibt, verlangt er nach einem kultursensiblen Ansatz, der univer-
salistische Impulse auffinden und von der jeweiligen Grundauffas-
sung des Menschseins her als genuinen Beitrag rekonstruieren kann.
Was bei Ricceur ein langer und geduldiger kommunaler Ent-
deckungs- und Rekonstruktionsprozess aus dem Kern der verschie-
denen Kulturen ist, wird bei Wall zu einer Art kumulativer Abstim-
mung (je mehr, desto besser) iiber eine Einzelmeinung in einem
empirischen Umfrageprozess.

Auch die Pole innerhalb der Vermittlung, ob sie in der ersten
Person Singular oder in der dritten Person Plural geleistet wird, er-
scheinen mir unterbestimmt. Ricceur streicht die als deontologisch
gekennzeichnete » Argumentation« als »kritische Instanz im Herzen
der Uberzeugung« heraus. In dieser sind folglich Einsichten auf der
universellen und prinzipiellen Ebene mit Werten vermittelt, die aus
partikuldren Lebensformen erwachsen. Es ist erstaunlich, dass gerade
Wall, dem so viel am kreativen Moment solch kritischer Rezeption
und Vermittlung gelegen ist, den Prozess der Neuentdeckung uner-
withnt ldsst, der in der — die prinzipiell-unbedingte mit der kontin-
genten, historisch bedingten Ebene zusammenfiihrenden — Erarbei-
tung einer Uberzeugung steckt.

¢)  Ziel der Kreativitit: Postmoderne Versohnung von Diversitit

Die Unterbestimmung der Deontologie, die sich im Ubrigen im glei-
tenden Ubergang zu Rawls’ kontraktualistischen Denken zeigt,*
wirkt sich auch auf die Bestimmung des Zieles der Kreativitit aus.
In ihr sollen die konfligierenden realen Lebensformen in neuen Syn-
thesen versohnt werden. Kreativ in einem viel urspriinglicheren
Sinn wire aber, sie mit Helmut Peukert als Ausrichtung auf die Ver-
sohnung durch Gott auszulegen, in der die unwiederbringlichen Ver-
luste aufgefangen werden, die durch menschliche Gewalt verursacht
wurden. »Versprechen« als kritisches teleologisches Gut ist dann
nicht in erster Linie auf die »zweite Person«, speziell auf Frischver-

45 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 346.
4 J. Wall, »Moral Meaningg, S. 54.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

heiratete,¥” zu beziehen, sondern auf die moralische Erfahrung des
Abbruchs aller Sinnperspektiven und aller Hoffnung auf mensch-
liche Handlungsfahigkeit. Es ist aufschlussreich, wie Kants Postulate
gemeinsam als »Belohnung« missverstanden werden,* statt einer-
seits die Tiefe der Antinomien auszuloten, auf die das Postulat der
Existenz Gottes antwortet und andererseits den Inhalt der Unsterb-
lichkeit zu priifen. Dass dieser als »Belohnung« statt als Perversion
der Anerkennung der Unersetzbarkeit aller Einzelnen erscheint, ver-
riat Walls Unvertrautheit mit der Diskrepanz zwischen der im Postu-
lat der Existenz Gottes zugestandenen Erfiillung des Sinnverlangens
und der verweigerten Entlassung der Seele nach Lebensende aus le-
benslanger moralischer Anstrengung. Die neutestamentliche Aner-
kennung, den guten Kampf gekdmpft zu haben, bleibt aus. Unsterb-
lichkeit bei Kant ist alles andere als »Belohnung.«

Walls Ziel ist dennoch nicht einfachhin, Pluralitit zu versshnen,
sondern in kritischer Interpretation die mit den diversen Lebensfor-
men einhergehenden Exklusionspraktiken auf immer grofSere Inklu-
sivitdt hin aufzubrechen. Diese Ausrichtung wiirde an historischer
Tiefe gewinnen, wenn plurale Gruppen in ihrem Kern als Erinne-
rungskulturen begriffen wiirden, die dazu verleitet werden konnen,
historische Feindschaftsverhiltnisse zu zementieren. Kreativitit be-
stiinde dann darin, das Risiko einer Friedensinitiative zu ergreifen,
die vielleicht ohne Antwort bleibt. Die Ziige solch asymmetrischer,
advokatorischer oder stellvertretender, in jedem Fall riskant einseiti-
ger Anerkennungspraxis hat Helmut Peukert in seiner konstruktiven
theologischen Kritik an Habermas’ Theorie des kommunikativen
Handelns ausgearbeitet. Sie verweist auf den antizipatorischen und
innovativen Charakter unbedingter Anerkennung in Verhiltnissen
der Feindschaft, des Verlustes der Ansprechfihigkeit und in piadago-
gischer Interaktion, die Freiheit voraussetzt, um sie hervorzurufen.*

47 Ebd., 58.

48 J. Wall, »The Economy of the Gift«, S. 248: »Ricceur’s conception of hope shares
certain traits with the familiar Kantian postulate that we can hope for happiness in
the afterlife as God’s reward for obeying duty in this world«.

4 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theo-
logie, Frankfurt 1978; »Enlightenment and Theology as Unfinished Projects«, in
D. Browning und F. Fiorenza (Hg.), Habermas, Modernity and Public Theology,
New York 1996, S. 43-65, und die Beitréige in S. Abeldt u.a. (Hg.), »... was es
bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein.« Erziehungswissenschaft im Gesprich
mit Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz 2000.

Poetik des Glaubens A~ 157

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maureen Junker-Kenny

In einer Kultur, die dazu iibergeht, zwischen Menschsein und Person-
sein zu trennen und so in eine prinzipiell iiberwundene antike Be-
messung von Wiirde nach extern beobachtbaren, empirisch verifi-
zierbaren Faktoren zuriickfillt, wird nur eine solche Bestimmung
von innovativer Kreativitit der tatsichlichen Reichweite moralischer
Verantwortung jenseits kalkulierbarer Symmetrie gerecht.

Das Ziel immer groferer Inklusivitét erreicht, wie Peukerts An-
fragen an Habermas zeigen, seine Grenze am unwiederbringlich Ver-
lorenen. Hier wire der Ort fiir die Theologie, Gottes Kreativitit als
eine solche zu bestimmen, die im Tod rettet. Die Resonanz, die Peu-
kerts Erinnerung an die Opfer der Geschichte in der Diskursethik
erfahren hat, wie sie Habermas’ erneute Hinweise auf das unabge-
goltene semantische Potential der religiésen Verheiflungen doku-
mentieren®, verweist auf den Rahmen, auf den Wall seine »poetics
of possibility« beziehen miisste, um ihre Relevanz zu entfalten.

IV.

Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Verséhnung —
Moglichkeiten kiinftiger Rezeption

Ricoeurs Vermittlung von Aristoteles und Kant, auf die die Gegen-
sitze zwischen liberal und kommunitaristisch inspirierter Christli-
cher Ethik zuriickgehen, zeigt sich auch in seinem Beitrag zum Kris-
tallisationspunkt und neuen Paradigma der Geisteswissenschaften,
dem Begriff der Erinnerung. Eine Kultur der Erinnerung ist weder
auf der deontologischen Ebene der Pflicht zu verankern noch auf der
kommunalen primarer oder naturaler Zugehdorigkeiten, wie in
Avishai Margalits Ethik der Erinnerung.’! Um die Erinnerungsfahig-
keit als Ressource zu schiitzen und verfiigbar zu halten, darf es kei-
nen unmittelbaren Zugriff auf sie geben. Die passende Rubrik fiir
einen vermittelten Zugang findet Ricceur in Freuds Kategorie der Ar-

50 J. Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsiitze,
Frankfurt 2005, explizit S. 250, 254.

51 A. Margalit, The Ethics of Memory, Cambridge [Mass] 2002. Zum Vergleich bei-
der Ansitze, vgl. meinen Beitrag »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the
Concept of God, in: N. Hintersteiner (Hg.), Naming and Thinking God in Europe
Today. Theology in Global Dialogue, Amsterdam 2007, S. 211-231.

158 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

beit. Es handelt sich um Erinnerungsarbeit unter dem Zeichen der
Gerechtigkeit, und um Trauerarbeit an der eigenen Schuld und an
verratenen Hoffnungen.*® Eine »Pflicht« zur Erinnerung sieht er als
Kurzschluss, der eine entscheidende Phase iiberspringt. Es ist nicht
offensichtlich, sondern ermittlungsbediirftig, wann zu viel und wann
zu wenig Erinnerung gepflegt wird. Die Aufgabe »gerechter Erinne-
rung« féllt in die Kompetenz der praktischen Weisheit, in das Ressort
der Urteilskraft, nicht das des deontologischen Imperativs.*

Erinnerung wird so als Teil einer Ethik symbolisch vermittelter
Anerkennung aufgefasst. Dies gibt ihr einen Platz in der normativen
Tradition der Sozialphilosophie von Kant, Fichte und Hegel, im Ge-
gensatz zum vitalistisch-naturalen Ausgang vom bloSen Uberlebens-
willen, den Hobbes vertritt.>*

In seiner letzten Monographie Wege der Anerkennung stellt Ri-
ceeur die symbolische Vermittlung der Anerkennung heraus und be-
tont das Empfangen als entscheidende, innovative Fihigkeit. Sie
macht die Gegengabe zu einem zweiten »ersten Geschenk«. Wichtig
sind die hier eingefiihrten Kategorien, mit denen die Ethik der Aner-
kennung die Grenzen der Moralitit verlésst: »Festlichkeit« und
»Frieden« als Ruhepunkte der zweifelnden Subjektivitit. Die Gabe
symbolisch vermittelter Anerkennung bewegt sich in einem anderen
Register als Pflicht oder Arbeit und hat in ihrem Festcharakter an der
Logik der »Uberfiille« teil. Angesichts gegenwirtiger theologischer
Debatten ist interessant, dass »Frieden« anders als fiir John Milbank
keinen Endzustand markiert, in den wir durch Partizipation an der
internen Bewegung der Trinitdt geraten; Friedenszustinde gibt es
nur als »Lichtung« in der fortwihrenden Anstrengung, eine Aner-
kennung zu gewédhren und zu empfangen, die kreativ und antizipato-
risch zwischen dem Selbst des Gegeniiber und seinen Taten unter-
scheidet.

2 Vgl. K. Blamey, »Paul Ricceur’s >Durcharbeiten<, in: A. Wiercinski (Hg.), Be-
tween Suspicion and Sympathy. Paul Ricceur’s Unstable Equilibrium, Toronto
2003, S. 575-584, S. 578: »This extension of mourning from grieving over a loved
one to the pain of loss involving a more abstract object will allow Ricceur to move
from the analysis of individual memory and its work of mourning to the collective
memory and its processes of distortion.«
33 Zur Aufgabe gerechter Erinnerung vgl. den Band von O. Abel u.a. (Hg.), La juste
mémoire. Lectures autour de Paul Ricceur, Genf 2006.
Vgl. Ricceurs Bezug auf Axel Honneths Neuinterpretation des Kampfes um An-
erkennung iiber Hobbes hinaus in P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 206—218.

54

Poetik des Glaubens A- 159

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Maureen Junker-Kenny

Hier ist der Ort, wo als Ernstfall der Kreativitit die Perspektive
der Versohnung erscheint, die Ricceur als »eschatologische« be-
stimmt.% Wird diese so in ein Jenseits vertagt und diese Welt unver-
sohnt gelassen, wie Michael Bohnke und Stefan Orth angefragt ha-
ben?56 Was aus philosophischer Sicht schon als weitgehende Offnung
fiir die Glaubensperspektive zu werten sein mag, erscheint vom theo-
logischen Ausgangspunkt als Beschriankung. Zwar stellt der franzo-
sische Philosoph heraus, dass Hannah Arendts Eingliederung von
Vergebung analog zum Versprechen unter generische menschliche
Fihigkeiten den Bezug zum Selbst der Titer ausldsst, die auf eine
auf sie zukommende Vergebung angewiesen sind. Er verbindet Levi-
nas’ Formel »1l y a le pardon« mit den Zusagen des Hohen Lieds und
des Korintherbriefs, dass Liebe stirker ist als der Tod und dass sie
»bleibt«.”” Was aber unterscheidet einen solchen Bezug auf die in
der Bibel ausgedriickte Hoffnung vom Ausgangspunkt des christli-
chen Glaubens?

Einen weiterfiihrenden Hinweis gibt Veronika Hoffmann, die
einerseits die Nihe zwischen »Uberzeugung« und »Bezeugung« bei
Ricceur hervorhebt, und andererseits auf die Liicke in der Bestim-
mung dessen, was bezeugt wird, hinweist: den Bezug auf das gesche-
hene, konkrete initium von Gottes erlosendem Handeln in der Ge-
schichte. »Die theologisch unverzichtbare Bewegung, die tatsichlich
fehlt, ist ein Verweis nach >hinten¢, ein Verweis, der aber mit dem

55 Vgl. den Epilog »Schwierige Vergebung« von P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte,

Vergessen, S. 699-777, und den Vortrag, P. Ricceur, »The difficulty to forgive« in:
M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self, and the Chal-
lenge to Think God, Miinster 2004, S. 6—16. Zur Interpretation vgl. dort meinen
Beitrag, »Memory and Forgiveness — Two Itineraries«, S. 19-41; sowie »Memory
and Forgetting in Paul Ricceur’s Theory of the Capable Self«, in: A. Niinning und
A.Erll (Hg.), Cultural Memory Studies. An International and Interdisciplinary
Handbook, Berlin 2008, S. 203-211; A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von Geddichtnis, Geschichte und Vergessen,
Berlin 2004, bes. die Aufsitze von M. Villaverde, S. Orth, L. Altieri und M. Bohn-
ke; sowie J. Greisch, » Vom Gliick des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 91-114.

56 M. Bohnke, »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Riickfragen an Paul
Ricceurs Theorie iiber das Vergessen und Verzeiheng, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit, S. 243-248; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit,
S. 223-236.

57 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 710-716.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Begriff der >historischen Referenz< in Abgrenzung zu >reiner Fiktion«
nicht wirklich genau gefasst ist. Denn die Frage nach Ursprung lasst
sich in zweifacher Weise stellen: historisch im engsten Sinn in der
Riickfrage nach dem historischen Jesus; sie stellt sich aber auch offen-
barungstheologisch als Frage nach dem Ursprung der Zeugnisse von
Jesus als dem Christus, nach einem Geschehen, das Gottes Anwesen-
heit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt bei Ri-
ceeur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebene
der Mimesis II und III, d.h. die Ebene der Zeugnistexte, zuriickgeht
und sich damit immer schon im Bereich der Interpretation befindet
[...] die wesentliche Anfrage an Ricoeurs Philosophie lautet nicht, ob
die Bibel seines Erachtens nicht mehr als ein fiktionaler Text sei, son-
dern ob es fiir das Kerygma einen mehr als arbitraren Anstofs gibt,
ein initium, das nicht vollig hinter der Interpretation des Bibeltextes
verschwindet. Gibt es einen Ort fiir konkrete Geschichte (die nicht
historiographisch erfassbar sein muss)? Oder bleibt es letztlich bei
einer allgemein-menschlichen Geschichtlichkeit (was wiederum
nicht hiefle, dass zum Beispiel die Historizitdt von Jesus bestritten
wiirde, wohl aber, dass er als Person iiber eine exemplarische Realisa-
tion allgemein-menschlicher Maoglichkeiten hinaus keine Rolle
spielt) 7«58

Diese Anfrage scheint mir die entscheidende Spur zu weisen fiir
die weitere Debatte um den Reichtum, den Ricoeurs Werk fiir die
Theologie bietet. Sie hilft der Theologischen Ethik zu erkennen, wo
ihre Differenz von philosophischen Ethikverstindnissen zu suchen
ist: weder unmittelbar in der Gegebenheit der Schépfungsordnung,
wie Schweiker es versucht, noch in der Re-Kreation aus einer pau-
schalen Gefallenheit und Tragik des menschlichen Lebens wie bei
Wall.

Die Differenz liegt im Ursprung der christlichen Wahrheit als
einer von Gott gegebenen. Diese Wahrheit ist die der Selbstoffen-
barung Gottes in der Person Jesu.*® Der Grund eschatologischer
Hoffnung ist ihr Angefangenhaben in Gottes Bekenntnis zu Jesus.
Der Philosophie ist es moglich, Exodus und Auferweckung als wirk-

8 V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als Herausfor-
derung der Theologie, Ostfildern 2007, S. 168 1.

39 Vgl. H.-J. Hohn, »Rettende Aneignung? Die Vernunft und die Logik der Religi-
ong, in: J. Manemann und B. Wacker (Hg.), Politische Theologie — gegengelesen,
Miinster 2008, S. 255-262, hier S. 259.

Poetik des Glaubens A~ 161

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Maureen Junker-Kenny

maichtige Traditionen zu begreifen und den Sinngewinn zu erkennen,
der in einer solchen »Okonomie der Gabe« mit ihrer »Festlichkeit«
und »Uberfiille« liegt. Die praktische Option, dass der Anfang schon
gemacht ist, und zwar heterogen im von der Vernunft unableitbaren
Faktum der Selbstoffenbarung Gottes, ist jedoch Sache des Glaubens.
Seine Mitgift an die praktische Vernunft ist das Vertrauen, dass Ver-
sohnung schon jetzt und nicht erst im Eschaton von Gott getragen
ist.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung!?

Zur theologischen Rezeption der Kritik des
verpflichtenden Gedichtnisses bei Paul Ricceur

Michael Bohnke

Paul Ricceur ist in seinem volumindsen Werk Geddichtnis, Geschich-
te, Vergessen' der Polysemie im Verstiandnis der Erinnerung in um-
fassenden hermeneutischen Studien nachgegangen. Dabei hat er sich
kritisch zur 6ffentlichen Praxis des Gedenkens gedufSert. Ja, es ist so-
gar eines seiner erkldrten Ziele, gegen die »Tyrannei des Gedéchtnis-
ses« (Pierre Nora), gegen den Gedenkwahn, anzuschreiben (S. 146).
Das verpflichtende Gedichtnis ist — neben dem verhinderten und ma-
nipulierten Geddchtnis — fiir Ricoeur — eine Figur »der schwierigen,
aber keineswegs unmoglichen Erinnerung« (S. 726). Die Schwierig-
keit liegt auf der pragmatischen Ebene, im moglichen Missbrauch der
Erinnerung.

Dabei ist die Erkenntnis, dass das Gedenken missbraucht werden
kann, eher trivial zu nennen. Gravierender erscheint die These, dass
der Missbrauch durch den verpflichtenden Charakter der Erinnerung
bedingt sein soll. Das verpflichtende Gedichtnis, diese fiir Ricoeur so
schwierige Figur der Erinnerung, steht im Folgenden im Vorder-
grund.? Der theologische und zum Widerspruch reizende Grund liegt
im biblischen Anamnese-Befehl, wie er in Ex 12,14, Lk 22,29 und
1 Kor 11,24,25 artikuliert ist, sowie in der auf jiidischen Geist sich
berufenden Bestimmung der Vernunft als anamnetischer. In beiden
Fillen kommt der Verpflichtung des Gedichtnisses prinzipielle Be-
deutung zu. Die sich daraus ergebende Dialektik ist das Thema des
Folgenden.

Fiir Ricceur ist die Moglichkeit der Treue zum Vergangenen in

P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Verweise auf dieses
Werk erfolgen im Text.

Ich kniipfe damit an meinen kurzen Beitrag »Die Zukunft der Vergangenheit.
Zwei kritische Riickfragen an Paul Ricceurs Theorie iiber das Vergessen und Ver-
zeiheng, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricceurs
Philosophie von Geddchtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004, S. 243-248,
an.

o

Poetik des Glaubens A~ 163

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Michael Béhnke

der Erinnerung — verstanden als Wiedererinnerung des Vergangenen
als Gewesenem — an Bedingungen gekniipft. Das entscheidende Kri-
terium gerechter Erinnerung liegt fiir ihn darin, das Vergangene als
Gewesenes zu rekonstruieren. Es als Gewesen-sein zu verstehen,
heif3t, es in seiner Unwiederholbarkeit und Unwiderruflichkeit anzu-
erkennen (vgl. S.745), wie Ricceur in Anlehnung an Vladimir
Jankélévitch betont. Eben das bedeutet aber, dass sich das erinnernde
Subjekt von der Vergangenheit zu distanzieren hat. Die Distanz von
der Vergangenheit?® ist die Bedingung der Moglichkeit gerechter Er-
innerung. Die Praxis einer Erinnerung, die als Pflicht zum offent-
lichen Gedenken die eigene Geschichte feiert — und damit Vergange-
nes lediglich wiederholt — stellt im Urteil Ricceurs einen Missbrauch
des Erinnerns (Tzvetan Todorov, vgl. S. 138) dar und bedarf deshalb
einer Korrektur, in der es um die »Befreiung der Gegenwart von dem
Gespenst des Gewesenen«* geht. Ricceur nimmt diese Korrektur vor,
indem er die Erinnerungsarbeit mit der Trauerarbeit verbindet. »Die
Trauerarbeit trennt die Gegenwart definitiv von der Vergangenheit
und schafft Platz fiir die Zukunft« (S. 767).

Platz fiir die Zukunft durch Trauerarbeit? Die Emmausgeschich-
te (Lk 24, 13-35) legt das Gegenteil nahe: Die Trauerarbeit der wan-
dernden Jiinger verstellt den Blick in die Zukunft, die Wiederholung
des Brotbrechens ermiglicht die Erkenntnis der Wahrheit der Zu-
kunft eréffnenden Auferstehungsbotschaft. Und auch das die anam-
netische Kultur bestimmende Vermissen des Verlorenen ist — wenn
auch unter negativen Vorzeichen — eine Gestalt des Einsseins mit
dem Vergangenen, die Zukunft fiir die Opfer der Geschichte bedeu-
tet. Ist es also doch und vielleicht entgegen der Annahme Ricceurs die
Einheit von historisch Geschehenem und darstellendem Handeln, sei
es in der Gestalt des Wiederholens oder des Vermissens, die Zukunft
zu erdffnen vermag?

Die bereits angesprochene Dialektik erweist sich also erstens als
eine von Einssein und Distanz zum Vergangenen, zweitens von Ver-
gangenheit — sei es als abgeschlossene oder unabgeschlossene — und
Zukunft, und drittens von Universalitit der Bedeutung und Partiku-
laritat der Erinnerung.

3 Vgl. L. Tengelyi, »Husserls Blindheit fiir das Negative? Zu Ricceurs Deutung der
Abstandserfahrung in der Erinnerungg, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erin-
nerungsarbeit, S. 29-39.

4 L. Tengelyi, »Husserls Blindheit, S. 39.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Ist es — so lautet generalisierend meine doppelte Frage — Paul
Ricceur einerseits gelungen, das Zukunft er6ffnende semantische Po-
tential anamnetischer Kultur heilsgeschichtlichen Denkens in die Re-
flexion der Erinnerung einzuholen,® und wird er andererseits dem
anamnetischen Charakter kultisch-liturgischer Feiern mit seiner die
Distanz zum Vergangenen betonenden Kritik der Praxis des ver-
pflichtenden Gedenkens gerecht?

Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des
Gedichtnisses

Fiir Paul Ricceur ist »[d]as Gewesen-Sein [...] der letzte Referent der
aktuellen Erinnerung« (S. 84). Gerechte Erinnerung (juste mémoire),
d.h. eine solche, in der die veritative Dimension des Gedichtnisses,
seine Wahrheitstreue »gegeniiber dem, was wirklich geschah«, mit
der pragmatischen, »der Praktizierung des Vergangenen« (S. 142),
dialektisch verkniipft ist,® thematisiert ein Ereignis als Gewesenes.
Diesem Ereignis soll Gerechtigkeit widerfahren. Dazu ist seine Alte-
ritdtskomponente ebenso zu thematisieren wie die Verpflichtung je-
nen gegeniiber, »die uns mit einem Teil dessen, was wir sind, voran-
gegangen sind« (S. 142).

Eine ethisch als Pflicht zur Gerechtigkeit legitimierte Pflicht zur
Erinnerung widersteht der mythologischen Versuchung, etwas Ein-
maliges zu wiederholen und damit als »Erstmaliges und Allmaliges«”

5 Vgl. ]. Habermas, »Israel und Athen. Wem gehort die anamnetische Vernunft?
Johann Baptist Metz zur Einheit in der kulturellen Vielfalt«, in: Vom sinnlichen
Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philosophische Essays, Frankfurt 1997,
S. 98-111, hier S. 101 1.

6 Es ist die Wahrheitsforderung, die im Moment des Wiedererkennens erhoben
wird, mit der die Anstrengung der Erinnerung endet (93). Die Wahrheitsforde-
rung spezifiziert das Gedichtnis als kognitive Gréfe. »Durch den Missbrauch
wird die Ausrichtung des Gedéchtnisses auf Wahrheit massiv bedroht« (96).

7 E. Zenger, »Das Blut deines Bruders schreit zu mir< (Gen 4,10). Gestalt und Aus-
sageabsicht der Erzahlung von Kain und Abel, in: D. Bader (Hg.), Kain und Abel.
Rivalitit und Brudermord in der Geschichte des Menschen, Miinchen 1983, S. 7—
28, hier S. 10.

Poetik des Glaubens A~ 165

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Michael Béhnke

zu verstehen. Sie thematisiert ein vergangenes Ereignis als Histori-
sches, Gewesenes und nicht grilndungsmythologisch als Wesenhaf-
tes, immer Geltendes. Gerechte Erinnerung setzt sich kritisch in Dis-
tanz zum Vergangenen und thematisiert es in seiner Altertitit. Sie ist
keine Wiederholung, vielmehr »Wiedererinnerung« (remémoire),
die sich zum Vergangenen verhalten kann, die sich vom identitats-
stiftenden Zwang des Vergangenen iiber die Zukunft befreit hat, sich
ihm vielmehr als Gewesenem und nicht mehr Gegenwirtigem ver-
pflichtet weifs.

Etwas Einmaliges als Erstmaliges und Allmaliges zu behaup-
ten, widerspricht der Wahrheit des Geschehens. Dies geschieht aber
im politischen und kultischen Gedenken. Deshalb kritisiert Ricceur
im Anschluss an Todorov die Pflicht zum Gedenken (commémora-
tion) als einen Missbrauch des Gedachtnisses. Unter dem Stichwort
»verpflichtendes Gedichtnis« (S. 115) wehrt sich Ricceur gegen das
Gedenken als »wiederholendes Erinnern« (mémoire-répétition,
S.129) und die damit verbundene Intention der Identitatsstiftung
(S.132).

Wire eine solche Identitit, in der das ipse (Selbst) auf das idem (Glei-
che) reduziert, die durch die Konfrontation mit dem Anderen bedroht
und als Erbe der grundlegenden Gewalt verstanden werden miisste
(S. 1311.), nicht fragil? Aber auch abgesehen davon wiren, wenn das
Gedichtnis im Gedenken mit der Absicht der Identitatsstiftung auf
Griindungsereignisse verpflichtet wird, diese doch zunichst auf ihren
Gehalt hin kritisch zu erinnern (mémoire-souvenir).

»Was wir als Griindungsereignisse feiern, sind im Wesentlichen
Gewalttaten, die im nachhinein durch einen prekdren Rechtszustand
legitimiert wurden. Was fiir die einen Ruhm bedeutete, war fiir die
anderen Erniedrigung. Der Feier auf der einen Seite entspricht Ab-
scheu auf der anderen. Auf diese Weise werden in den Archiven des
kollektiven Gedidchtnisses symbolische Verletzungen gespeichert, die
nach Heilung rufen« (S. 128, vgl. 132).

Zwar vermag auch die kritische Erinnerung an den Gehalt des
im Gedenken Gedachten keine Verséhnung zu stiften. Ricceur traut
ihr jedoch zu, im dialektischen Verbund mit dem Vergessen, das Ge-
wesene — aus der Distanz — ohne Zorn zu thematisieren (S. 696). Ent-
scheidend scheint mir zu sein, dass Ricceur sich in seiner Interpreta-
tion der Erinnerung am phianomenologischen Erinnerungsbegriff
von Edmund Husserl orientiert. Dieser hat Erinnerung als Gegeben-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

heit von Vergangenem (S. 66)° definiert. Das Vergangene ist einer-
seits als Abwesendes und andererseits als Vorhergehendes das, was
frither begegnet ist, gegeben. Die Dimensionen des bleibend Giilti-
gen und Zukiinftigen sind nicht im Blick. Darauf wird zuriickzukom-
men sein.

Zur Kultur des Gedenkens

Das Gedenken ist — wenn auch mehrfach in der Theologiegeschichte
vergessen — fiir die religiose Praxis konstitutiv. Dies wird in wenigs-
tens zwei Perspektiven von der gegenwirtigen Theologie betont. So
hat Johann Baptist Metz das Eingedenken zum Fokus des heils-
geschichtlichen Denkens bestimmt. Zudem ist das Gedenken als zen-
trales Moment des christlichen Kultes durch die Liturgiewissenschaft
wiederentdeckt worden. Anamnetische Kultur und kultische Anam-
nese stimmen bei aller Differenz darin iiberein, dass beide dem ver-
pflichtenden Gedichtnis, wie es dem biblischen Denken eigen ist,
konstitutive Bedeutung beimessen. Dies wird jedoch nicht metaphy-
sisch oder transzendentaltheologisch begriindet, sondern geschicht-
lich. Anamnetische Kultur und kultische Anamnese thematisieren
und verpflichten das Gedichtnis auf eine geschichtlich bestimmbare
und historisch bestimmte Erinnerung und versuchen, deren Univer-
salitdt und Zukunft er6ffnende Bedeutsamkeit zu erweisen.

a) Eingedenken als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens

Als Fokus des heilsgeschichtlichen Denkens gilt fir Metz, der der
Theologie die Erinnerung wieder in Erinnerung gerufen und damit
das Gedenken dem Vergessen entrissen hat, das Eingedenken. Das
Eingedenken versammelt in sich mehrere Bedeutungen. Es warnt,
damit sich die Griuel der Geschichte nicht wiederholen, vor zukiinf-
tigem Vergessen ebenso wie es das Vergangene als Unabgeschlosse-

8 Ricceur zitiert E. Husserl, Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
HUA X, § 13, S. 34. Auf die Differenzen zu Husserl hat L. Tengelyi, »Husserls
Blindheit«, hingewiesen.

Poetik des Glaubens A~ 167

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Michael Béhnke

nes zu neuem Leben zu erwecken trachtet (S. 71). Im Eingedenken
empfindet der Erinnernde sich denen gegeniiber verpflichtet, die
nicht mehr sind, aber gewesen sind. Die empfundene Pflicht zur Er-
innerung hat ihren Grund in der Idee der Gerechtigkeit anderen ge-
geniiber (S. 1421.). Fiir Metz besitzen dabei ebenso wie fiir Ricceur
unter denen, denen wir etwas schuldig sind, die Opfer moralische
Prioritét (S. 144). Es geht um das Eingedenken fremden Leids.

Ricoeur konstatiert aber auch hierfiir, dass die der Pflicht zur
Gerechtigkeit entspringende Pflicht zur Erinnerung Moglichkeiten
des Missbrauchs des Gedichtnisses keinesfalls ausschliefst. Solche
konnen sein die »Usurpation der stummen Sprache der Opfer« zum
Zweck der Manipulation »einer Gewissensfithrung, die sich selbst
zur Sprecherin der Gerechtigkeitsforderung der Opfer macht, aber
auch die » Tyrannei des Gedachtnisses«, durch welche »die Geschichte
im Namen des Gedichtnisses« angegriffen wiirde (S. 144). Ricceur
tangiert damit die ethische Frage, ob es als Gerechtigkeitsimperativ
eine Pflicht zur Erinnerung geben konne und wie sich dieser Pflicht
zur Erinnerung das Recht auf Vergessen gegentiber verhilt.

Metz verteilt die Gewichte anders. Fiir ihn schlieSt die Erinne-
rung »in der Gestalt der Erinnerung des Leidens der Anderen, in der
Gestalt des 6ffentlichen und in den &ffentlichen Vernunftgebrauch
priagend eingehenden Eingedenkens fremden Leids« Missbrauch aus.
Metz beruft sich auf Theodor W. Adorno, aus dessen Negativer Dia-
lektik er den Satz »Das Bediirfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist
Bedingung aller Wahrheit« zitiert, um den Universalititsanspruch
anamnetischer Vernunft aus dem »Leidensapriori mit seinem nega-
tiven Universalismus« zu begriinden. »SchliefSlich gibt es die Ge-
schichte — im Sinn einer wahrheitspflichtigen Groferzahlung — nur
als Passionserzihlung«, so Metz.° »Fremdes Leid zu respektieren ist
danach Bedingung aller groflen Kulturen und fremdes Leid zur Spra-
che zu bringen ist die Voraussetzung fiir alle universalistischen An-
spriiche.«!° Die Humanitit einer Kultur ist fiir Metz »ohne jegliches
verbindliches Gedéchtnis« unvorstellbar.!! Die kritischen Vorbehalte

° ]. B. Metz, Memoria passionis, Freiburg 2006, S. 2181.

10 7. B. Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessen. Der Christ im Umgang mit der
Geschichte«, in: M. Liebmann, E. Renhart und K. M. Woschitz (Hg.), Metamor-
phosen des Eingedenkens, Graz 1995, S. 25-34, hier S. 31.

1" Gegen Habermas fragt Metz: »Doch was wiren Kulturen ohne jegliches verbind-
liches Gedichtnis, Kulturen, die ausschlief3lich diskursorientiert sind, Kulturen, in
denen es nur ein diskursiv beherrschtes, aber kein die Diskurse leitendes Gedicht-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

gegen den Gebrauch anamnetischer Vernunft beschrinkt Metz auf
die Erinnerung, die nicht Erinnerung fremden Leidens ist. Mehr rhe-
torisch als kritisch fragt er: »Sind es ndmlich nicht gerade die ge-
schichtlich-kulturell verwurzelten Erinnerungen, die immer wieder
die gegenseitige Verstindigung behindern, die immer neu zu
schmerzhaften Konflikten und dramatischen Verfeindungen fiihren
und aus denen sich bis heute alle offenen und latenten Biirgerkriege
nihren?«*2, um dialektisch demgegeniiber die Pflicht zur Erinnerung
fremden Leids einzufordern.

Der Erinnerung fremden Leids, dieser Gestalt des Eingedenkens
wird von Metz die Kraft zuerkannt, dass sie rettet, Verschnung und
Frieden stiftet. Sie rettet, »was uns als unverlierbar gilt und doch in
hochste Gefahr geraten ist, vor dem Verfall.«*® Die rettende Kraft der
Erinnerung wird — so in der zutreffenden Interpretation von Jiirgen
Habermas — bei Metz vornehmlich im Sinne Walter Benjamins als
die mystische Kraft einer retroaktiven Versshnung vorgestellt. Vo-
raussetzung dafiir ist die Unabgeschlossenheit des Vergangenen so-
wie die Einheit zwischen historischem Ereignis und gegenwirtigem
anamnetischen Bewusstsein, das sich seinerseits — im Sinne Freuds —
der analytischen Kraft der Bewusstmachung verdankt. Dabei tiber-
steigt das im Eingedenken beherbergte semantische Potential nach
Habermas die Méglichkeiten philosophisch plausibler Argumentati-
on unter Bedingungen nachmetaphysischen Denkens. Zugleich blei-

nis mehr gibt? Wiren in ihnen schliefllich die Menschen noch etwas anderes als
das Experiment ihrer selbst, Menschen, die in den von ihnen inszenierten Be-
schleunigungsturbulenzen immer mehr sich selbst abhanden kommen?« J. B.
Metz, »Zwischen Erinnern und Vergessenc, S. 34.
12 Ebd. S. 218. Metz ist sich dessen bewusst, dass, wenn jeweils nur die eigene Lei-
densgeschichte erinnert wird, »die memoria passionis nicht zum Organ der Ver-
stindigung und des Friedens, sondern zur Quelle der Verfeindung, des Hasses und
der Gewalt« werden kann. Ebd., S. 31.
Fiir diese Formulierung kéonnte sich Habermas auf Augustinus’ Bekenntnisse be-
rufen, der im 10. Buch (XVI, 24-25) das diffizile Verhiltnis zwischen Erinnerung,
Gedichtnis und Vergessen thematisiert hat. Damit das Vergessen erinnert werden
kann, muss es in irgendeiner Weise im Gedachtnis sein. Diese Weise ist dadurch
niher bestimmt, dass das Vergessen eben das, woran ich mich erinnern mochte,
begraben hat: »Et tamen quocumque modo, licet sit modus iste inconprehensibilis
et inexplicabilis, etiam ipsam oblivionem meminisse me certus sum, qua id quod
meminerimus obruitur« (XVI, 25). Die Anstrengung der Erinnerung bestiinde
dann darin, das Begrabene freizulegen. Die Kraft der Erinnerung wire die Fahig-
keit, das zu Erinnernde dem Vergessen zu entreiflen.

Poetik des Glaubens A~ 169

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Michael Béhnke

be der philosophische Diskurs aber von diesem semantischen Poten-
tial der anamnetischen Vernunft nicht unbeeinflusst.'

Wenn von rettender Kraft der Erinnerung gesprochen wird, setzt
das die Unerlostheit, Erlésungsméoglichkeit und Erlésungsbediirftig-
keit der Realitit voraus. Fiir eine zeitsensible Theologie, wie Metz sie
fordert und betreibt, fiir eine Theologie nach Auschwitz, deren Sensi-
bilitdt darin zum Ausdruck kommt, dass sie nicht den Opfern des Ho-
locaust und mit ihnen allen Opfern der Geschichte ihren Riicken zu-
wendet, vielmehr darum bemiiht ist, sie und ihr Schicksal dem
Vergessen zu entreiffen, ergibt sich die Erlosungsbediirftigkeit der
Realitdt aus ihrer Negativitdt. Michael Theunissen hat die innere
Struktur erlgsungsbediirftiger Realitit in Kategorien der Herrschaft
ausgedriickt: »Die Herrschaft des Vergangenen iiber das Zukiinftige
macht tiberhaupt erst den Zwangscharakter der erlosungsbediirftigen
Realitat aus. Die erlosungsbediirftige Realitit bildet einen univer-
salen Zwangszusammenhang, weil in ihr die Zukunft stindig von
der Vergangenheit tiberwiltigt wird«.'> Zur Herrschaft des Vergange-
nen iiber das Zukiinftige gehort das Versteckspiel der Tater vor der
Verantwortung, das Ausloschen der Spuren und auch die Selektion
der Erinnerungen. Was wird erinnert und wer erinnert sich? Gabe
man sich mit den Erinnerungen zufrieden, die wir gewéhnlich haben,
wiirden wir das Vergessene nicht vermissen. Gegen einen solchen
durch Gleichgiiltigkeit gesteuerten Missbrauch der Erinnerung erfor-
dert das Bewusstsein von der Erlosungsbediirftigkeit der Realitit
ihren aktiven Gebrauch als Suche nach dem Vergessenen, um es dem
Strudel des Vergessens zu entreifSen, eine Kultur des Vermissens, die
der Versuchung der »Leugnung der unabgeschlossenen Vergangen-
heit«!¢ widersteht.

In diesem Sinn setzt Metz der abgeschlossenen Vergangenheit
zugleich mit der Praxis des Vermissens den apokalyptischem Denken
entspringenden Gedanken der befristeten Zeit entgegen. Die Befris-
tung der Zeit hofft auf die Beendigung des Unheils. Das Vermissen
der Opfer der Geschichte und ihrer unabgegoltenen Lebensmoglich-
keiten bestimmt im Horizont befristeter Zeit die Aufgabe der anam-
netischen Vernunft. Das Unheil moge ein Ende finden. Die Rede von
der befristeten Zeit thematisiert so die Hoffnung einer Beendigung

14 1. Habermas, »Israel und Atheng, S. 102.
15 M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, S. 3701.
16 ]. B. Metz, »Erinnern und Vergessenc, S. 25.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

der unheilvollen Zukunftswirkungen der Vergangenheit und antizi-
piert zugleich Hoffnung fiir die Opfer der Geschichte: »Wenn es die
Herrschaft des Vergangenen ist, durch die der Mensch in die Ohn-
macht des Nicht-Handeln-Koénnens versinkt, so erwacht er aus dieser
Ohnmacht durch das befreiende Handeln Gottes. Sein Dasein in der
Zeit, das die von Platon auf den Weg gebrachte Metaphysik unter
dem negativen Gesichtspunkt des Verdnderlichen betrachtet, nimmt
die positive Gestalt des Veridnderbaren an«, so Michael Theunissen.!”

Das Eingedenken fremden Leids begriindet somit eine »Erinne-
rungskultur, die nicht der unkritischen Identitdtssicherung und
Selbstbehauptung dient [...], sondern die sich der Erfahrung des Un-
beherrschbaren, des Nicht-Identischen aussetzt und die deshalb zur
Umkehr und Veranderung fithrt«.'

Christologische Kritik an Metz negativer Theologie hat die Ein-
sicht geltend gemacht, dass sich das erhoffte Ende der Geschichte in
Jesus Christus schon vorweg ereignet hat. In der kultisch-liturgi-
schen Feier wird deshalb der eschatologischen Zukunft gedacht, die
sich geschichtlich bereits vorweg ereignet hat. Erhofft wird also nicht
nur, dass die Zukunft die Vergangenheit befristen, sondern auch, dass
die Vergangenheit die Zukunft beherrschen moge, dass das Reich
Gottes, dessen Nahegekommensein in der Person Jesu das Zentrum
der neutestamentlichen Verkiindigung ausmacht (Mk 1,14), dadurch
sich vollende, dass Gott »alles in allem wird« (1 Kor 15,28). Das leitet
tiber zur Betrachtung des anamnetischen Charakters kultisch-liturgi-
scher Feiern.

b) Der anamnetische Charakter kultisch-liturgischer Feiern

In der jiidischen wie christlichen liturgischen Feier spielen Verpflich-
tung des Gedichtnisses und Zukunftsdimension des Gedenkens glei-
chermaflen eine konstitutive Rolle. »In der Liturgie als einem zentra-
len Lebensvollzug der Kirche deklariert und konstituiert sich diese als
Gedachtnis-Gemeinschaft«, so Philipp Harnoncourt.'® Das »gemein-
schaftstiftende Gedenken« ist fiir die Kirche konstitutiv. Anthropolo-

17" M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit, S. 371.

18 . B. Metz, »Erinnern und Vergessen, S. 29.

19 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores — Daher sind wir eingedenk. Der Beitrag der
Liturgie zur Bewahrung der Kultur des Gedenkens«, in: M. Liebmann, E. Renhart
und K. M. Woschitz (Hg.), Metamorphosen des Eingedenkens, S. 377-388, hier
S.377.

Poetik des Glaubens A 171

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Michael Béhnke

gische Basis der kultischen Praxis des Gedenkens ist fiir den Liturgie-
wissenschaftler Harnoncourt die Einsicht, dass »Erfahrungen von Er-
eignissen und Begegnungen [...] von so existentieller Bedeutung
sein [konnen; M. B.], dass sie rerinnertc werden miissen. Das kénnen
sowohl Erfahrungen sein, die uns leben lassen, Sinn stiften, Hoff-
nung erschlieffen, Zukunft ermoglichen, Gliick schenken, [...] aber
auch solche, die mit todlichen Katastrophen, mit Schrecken und
Schuld verbunden sind. Die ersteren er-innern wir, um auch heute
daraus zu leben, die anderen er-innern wir, um wachsam zu bleiben,
damit solches nicht wieder eintreffe.«* Pflicht zur Erinnerung, um
leben zu kénnen! Allerdings, und diese Modifikation scheint mir ent-
scheidend, ist fiir Harnoncourt »Feierndes Gedenken [...] immer
auch dankendes Gedenken, denn das lebenssichernde und sinnstif-
tende Ereignis ist nicht eigener Leistung zuzuschreiben, sondern
wird als ungeschuldetes Geschenk empfangen«.?’ Nur die im Be-
wusstsein der Gratuitdt und des Donum thematisierte Erinnerung
schiitzt diese vor dem gegen die jeweiligen Fremden gerichteten
Missbrauch, weil sie Verpflichtung der eigenen Identitdt und Siche-
rung der eigenen Existenz gegeniiber demjenigen, dem sie sich ver-
dankt, ist. Das heifst dann aber in letzter Konsequenz fiir die kulti-
sche Anamnese: »Nicht das Gedenken ldsst uns leben, sondern die
gedenkend oder erinnernd vergegenwirtigten Grofstaten Gottes.«?
In diesem Sinn stellt das Lima-Dokument zu Taufe, Fucharistie und
Amt fest: »Die >Anamnese« Christi ist die Grundlage und Quelle al-
len christlichen Gebets« (11 9).%

Der Gehalt und nicht der Akt des Gedenkens bestimmt dem eben
Ausgefiihrten zufolge die Gegenwartsbedeutung und die Zukunfts-
dimension liturgischer Anamnese. Die Erwartung der Parusie durch
die christliche Gemeinde, der Wiederkunft Christi, wie sie sich im
Maranatha-Ruf ebenso wie in der Hoffnung, »dass sich an uns das
osterliche Geheimnis vollendet«?4, artikuliert, hat ihre Basis im Ge-
denken »des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des

20 Ebd., S. 3781.

21 Ebd., S. 379.

22 Ebd,, S. 382.

2 H. Meyer, H.J. Urban und L. Vischer, Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung. Siamtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene, Band 1, 1931-1982, Paderborn, Frankfurt 1983, S. 560.

24 Sechste Sonntagsprifation, Messbuch S. 408 .

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Herrn Jesu« (Zweites Vatikanum, Sacrosanctum Concilium, Nr. 106).
Der anamnetische Charakter allen liturgischen Feierns steht »immer
in engster Verbindung mit der Bitte um die Durchsetzung und Voll-
endung der in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft«.?®
Joseph Ratzinger hat den Geist der Liturgie mit den Worten beschrie-
ben: »Auf die Auferstehung hinschauen, bedeutet, auf die Voll-
endung hinschauen«.?¢ Philipp Harnoncourt hat auf die feiernde Ge-
meinde hin soteriologisch differenziert: »Die feiende Kirche erweist
sich [...] zugleich als durch Christus gerettet, mit Christus vom Vater
gerettet und als Christus zur Rettung des Menschen und der Schop-
fung am Werk.«?

¢) Biblische Kultur des Geddchtnisses

Der Fundamentaltheologe Metz und der Liturgiewissenschaftler
Harnoncourt, beide berufen sich auf das biblische Verstindnis der
Anamnesis. Und dies unterscheidet sich in der Tat vom Husserlschen
Verstiandnis der Erinnerung gerade in dem Punkt, dass es auch Zu-
kunft erdffnet. Dies gilt es im Folgenden zu erlautern.
Anamnetische Vernunft: Ezer Weizmann, der damalige Pra-
sident des Staates Israel, hat in seiner Aufsehen erregenden Rede
vor dem Deutschen Bundestag am 16. Januar 1996 ein eindrucksvol-
les Zeugnis jiidischen Denkens abgelegt, einer anamnetischen Ver-
nunft, die dem »hermeneutischen Eigenanspruch«?® biblischer Texte
folgt. Er sagte: »Ich war ein Sklave in Agypten und empfing die Tho-
ra am Berge Sinai, und zusammen mit Josua und Elijah iiberschritt
ich den Jordan. Mit Kénig David zog ich in Jerusalem ein, und mit
Zedekiah wurde ich von dort ins Exil gefiihrt. Ich habe Jerusalem an
den Wassern zu Babel nicht vergessen, und als der Herr Zion heim-
fithrte, war ich unter den Triumenden, die Jerusalems Mauern er-
richteten. Ich habe gegen die Romer gekidmpft und bin aus Spanien
vertrieben worden. Ich wurde auf den Scheiterhaufen in Magenza, in

25 S, Wahle, »Liturgie als Gedichtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs
von christlicher Sonntags- und jiidischer Sabbatliturgie«, in: Archiv fiir Liturgie-
wissenschaft 47 (2005) S. 153-180, hier S. 155.

26 . Ratzinger, Der Geist der Liturgie. Eine Einfiihrung, 6. Aufl., Freiburg2002, S. 84.

27 Ph. Harnoncourt, »Unde et memores«, S. 383.

28 P. Stuhlmacher, »Anamnese. Eine unterschétzte hermeneutische Kategorie«, in:
W. Hirle, M. Heesch und R. Preul (Hg.), Befreiende Wahrheit, Marburg 2000,
S. 23-38, hier S. 37.

Poetik des Glaubens A~ 173

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Michael Béhnke

Mainz, geschleppt, und habe die Thora im Jemen studiert. Ich habe
meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekampft und bin nach
Eretz Israel gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil gefiihrt
wurde, in dem ich geboren wurde, aus dem ich komme und in das
ich zuriickkehren werde. «

Befehl zum Geddchtnis: Weizmann hat in seiner Rede Zeugnis
davon abgelegt, was in Ex 12,14 als Verpflichtung des Gedichtnisses
gefordert wird: »Diesen Tag sollt ihr als Gedenktag begehen. Feiert
ihn als Fest zur Ehre des Herrn! Fiir die kommenden Generationen
macht euch diese Feier zur festen Regel!« Neutestamentlich ent-
spricht dem der im Zusammenhang mit der Abendmahlsiiberliefe-
rung stehende Wiederholungsbefehl Lk 22,19: »Tut dies zu meinem
Gedichtnis!« (vgl. 1 Kor 1,24-25)

Zukunfteroffnende Erinnerung: Weizmann hat ein eindrucks-
volles Zeugnis dessen gegeben, dass das Gedenken an Gottes Heils-
wirken in der Vergangenheit — in prophetischer Verkiindigung — den
Ausblick auf Rettung und Heil in der Zukunft eréffnen kann. So wird
bei Deuterojesaja das hebrdische Verb zkr »im Zusammenhang mit
der Ankiindigung eines neuen, das bisherige tiberbietenden Heils-
handeln Jahwes« gebraucht.?

Jes 44,211.: 21 Gedenke, Jakob, und du, Israel, / dass du mein

Knecht bist. Ich habe dich geschaffen, du bist mein Knecht; / Is-

rael, ich vergesse dich nicht. 22 Ich fege deine Vergehen hinweg

wie eine Wolke / und deine Siinden wie Nebel. / Kehr um zu
mir; denn ich erlose dich.
Und vielleicht noch eindrucksvoller:

Jes 46,91.: 9 Gedenkt dessen, was frither galt, in uralten Zeiten: /

Ich bin Gott und sonst niemand, / ich bin Gott und niemand ist

wie ich. 10 Ich habe von Anfang an die Zukunft verkiindet ...
Radikalisiert wird die Zukunft er6ffnende Kraft des Gedenkens in der
Noach-Erzihlung: Wihrend in den bisher zitierten Stellen die
Anamnese die Basis der Zukunftserwartung ist, wird in Gen 8,1 die
Zukunft selbst als Dimension des Gedenkens thematisiert.

Gen 8,1: Da gedachte Gott an Noach und an alle Tiere und an

alles Vieh, das bei ihm in der Arche war. Gott liefS einen Wind

iiber die Erde wehen und das Wasser sank.

2% W. Schottroff, Art. zkr, in: ThAT 1971, S. 507-518, hier S. 518; vgl. P. Stuhlma-
cher, »Anamnesex, S. 26.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

Mit der Zukunft als Dimension des Gedenkens ist der radikale Ge-
gensatz zum Ricceurschen Erinnerungsverstindnis thematisiert. Zu-
gleich fungiert das in Gen 8,1 ausgesagte Gottesgedachtnis theo-
logisch als Bedingung der Mglichkeit anamnetischer Verpflichtung.

Erinnerung und Anamnese

Handelt es sich im Streit um das verpflichtende Gedéchtnis — in An-
spielung auf eine Diskussion zwischen Habermas und Metz — um ein
Streit zwischen Jerusalem und Athen®, oder besser, da Ricceurs Erin-
nerungsbegriff durch Edmund Husserl geprigt ist, Jerusalem und
Freiburg? Ich meine nein. Denn zumindest lassen sich im griechischen
Kulturkreis ebenso wie in der phdnomenologischen Reflexion Hin-
weise auf eine Figur der Erinnerung finden, die Zukunft eréffnet.

In der élteren griechischen Mythologie, wie sie von Pausanias
tberliefert ist, wurden im Helikon-Heiligtum in Boothien als Toch-
ter der Mnemosyne und des Zeus drei Musen verehrt: Melete, Mne-
me und Aoide. Die erste Tochter der Gedichtnisgéttin ist, noch vor
der Mneme, die Melete. Sie steht fiir das Sinnen auf etwas. Reinhart
Herzog hat das in seinem Artikel »Zur Genealogie der Memoria«
herausgearbeitet.’! Besonders im Partizip »mellon« komme, so Her-
zog, der »der modernen Auffassung von Memoria im Allgemeinen
verborgene« futurische Verb-Aspekt zur Geltung: »Zu-tun-Geden-
ken«. Thematisiert wird damit der »Gesichtspunkt eines mentalen
Vermégens unmittelbar vor dem Ansetzen zur Handlung« zwischen
Verharren und Wollen, was mit dem Wortstamm von »memento«
(griechisch: mematon *men) iibereinstimmt, der in der Bedeutung
»sinnend dastehen« das Moment »verharrend-standhalten« mit
dem Moment »danach-streben« verbindet.?> Melete reprisentiert
einen temporal und funktional ungewohnten Bezirk der memoria,

30 J.B. Metz, »Athen versus Jerusalem? Was das Christentum dem europiischen
Geist schuldig geblieben ist«, in: Orientierung 60 (1996) S. 59-60.

31 R. Herzog, »Zur Genealogie der Memoria, in: A. Haverkamp und R. Lachmann
(Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993, S. 3-8.

32 Ebd., S. 4.

Poetik des Glaubens A~ 175

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Michael Béhnke

der biblischem Denken — wie wir gesehen haben — nicht fremd ist,
etwa wenn JHWH der Arche in der Flut gedenkt (zkr, Gen 8,1).
Dieses Gedenken ist bereits die Schwelle zum Handlungsansatz, in
diesem Fall der Rettung. In Hiob 42,2, einer weiteren biblischen
Schliisselstelle, handelt es sich um eine feste Pragung des Herrschen-
Kénnens von Gott.

Herzog zieht die Linie auf die Phinomenologie hin aus: Heideg-
ger und die Existenzphilosophie haben die Melete im Begriff der vor-
laufenden Entschlossenheit, des Daseins-Entwurfs aufgegriffen, bei
Gehlen bilde sie ein Kernstiick der Anthropologie. Erstaunlicherwei-
se bekommen diese phinomenologischen Erfassungen die Melete
nicht als Funktion der memoria in den Blick. Melete, die fiir das »ent-
werfende Gedenken des Kiinftigen« steht, ist hinter ihre jiingere
Schwester Mneme zuriickgetreten. »Es muss dies mit Konzepten
von Erinnerung zusammenhingen, denen ein Gedichtnis des Kiinf-
tigen ein Paradoxon ist«, mutmafSt Herzog.*> Dem scheint auch Ri-
cceur erlegen.

IV.

Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem
Erinnerungsbegriff?

Die schwierige Erinnerung hat also zu Schwierigkeiten mit dem Er-
innerungbegriff gefithrt. Weil bei Paul Ricceur bei aller Polysemie
Erinnerung einseitig auf Vergangenes bezogen bleibt, kann er dem
Gedenken keinen zukunftser6ffnenden Wert abgewinnen.

Eine Bestimmung der Erinnerungsarbeit durch Ricceur lésst in
diesem Zusammenhang jedoch aufmerken. Sie steht — soweit ich es
zu beurteilen vermag — im Gegensatz zu seinem gesamten Argumen-
tationsduktus in seinem Werk Geddichtnis, Geschichte, Vergessen
und kann ihre Begriindetheit nur als eschatologisch erhoffter Irrealis
retten: »Die Erinnerungsarbeit hitte ihr Ziel erreicht, wenn es der
Rekonstruktion des Vergangenen gelinge, eine Art Wiederauferste-
hung des Vergangenen zu bewirken« (S. 767). Ricceurs Aussage steht
im Kontext der metaphorischen Rede, dass die Historiker Bestatter

3 Ebd., S. 5.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierige Erinnerung?

seien, die durch ihre Arbeit das Vergangene mit jeder Rekonstruktion
neu beerdigten, will sagen, auf der Suche nach historischer Wahrheit
in die Kisten ihrer Kategorien steckten. Fiir die Erinnerungsarbeit,
deren Verhiltnis zum Vergangenen durch den Begriff der Treue be-
stimmt wird, wire diesem Zitat zufolge das Vergangene nicht abge-
schlossen. Das aber steht in deutlicher Spannung zur Bestimmung
der Erinnerung, das Vergangene in seinem Gewesen-sein zu verste-
hen.

Vielleicht gilt das Urteil von Peter Stuhlmacher, der bedauert,
dass der Geist der Anamnese die protestantische Theologie nicht ge-
prigt hat, auch fiir Ricceur. Vielleicht hat er Recht, wenn er diesen
Geist von den Exegeten erwartet, um dem »hermeneutischen Eigen-
anspruch« biblischer Texte gerecht zu werden. »Die Anamnese
gehort zu den Grundelementen einer nicht nur sekundar an den bib-
lischen Kanon herangetragenen, sondern von ihm selbst vorgege-
benen Hermeneutik, und an diesem Sachverhalt sollte man nicht ein-
fach langer vorbeigehen«.?* Sicher aber scheint mir zu sein, dass fiir
Ricceurs Verstindnis des Gedichtnisses weder die Interpretation der
Erinnerung in jiidischer Tradition noch das Bedenken der grie-
chischen Mythologie in der Darstellung des Pausanias eine Rolle ge-
spielt haben. Von daher schopft er beider Potential in seinem Bemii-
hen um ein Verstindnis der Polysemie der Erinnerung nicht aus. Die
Pflicht zur Erinnerung an Jesu Leben, Tod und Auferstehen kann von
thm her daher nur in der Form des moglichen Missbrauchs in den
Blick kommen, nicht jedoch in Form eines apriori gerechtfertigten,
weil rettenden und Zukunft eréffnenden Gedenkens.

34 P Stuhlmacher, »Anamnese«, S. 33.

Poetik des Glaubens A~ 177

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Der Einfluss der Philosophie Paul Ricceurs
auf die Religionspadagogik

Wolfgang W. Miiller

Auf die Frage, was Paul Ricceur den Kindern seiner Schiiler vermit-
teln wiirde, gibt er einen Hinweis auf eines seiner Biicher: »Ich wiirde
vermitteln wollen, wie es ein Titel meiner Biicher formuliert >La cri-
tique et la conviction<. Unter Uberzeugung verstehe ich sowohl Ar-
gumentation als auch eine Motivation, iiber deren Herkunft man
sich keine Rechenschaft geben kann. In meinen Uberzeugungen gibt
es ein intimes, geheimes und mir selbst nicht ganz zugangliches Ele-
ment. Wenn man zu mir sagt: sWéren Sie in China geboren, dann
hitten Sie nicht diese Philosophie und Sie wiren kein Christ¢, dann
antworte ich darauf: >Sie sprechen iiber einen anderen, nicht iiber
michc.«!

Paul Ricceur bekennt in diesem Gesprich, das anlésslich seines
90. Geburtstages gefiihrt wurde, als solche »intimen und geheimen«
Quellen seines Denkens den christlichen Glauben, den er als refor-
mierter Christ lebte, und seine geistige Heimat in der grofien Tradi-
tion der griechischen Philosophie.? Diese Feststellung scheint von
Bedeutung zu sein, wenn man den Einfluss der Philosophie Ricceurs
auf aktuelle Arbeiten der Religionspadagogik erortert. Zugleich mag
aber die Frage nach dem Einfluss und Impuls, den die Philosophie
Paul Ricceurs der Religionspidagogik geben kann, erstaunen. Einer-
seits kann man sich fragen, wieso und weshalb ein phinomenologisch
und hermeneutisch arbeitender Philosoph Einfluss auf eine mehr-
heitlich empirisch arbeitende Disziplin der Theologie haben sollte,
andererseits werden jedoch in der heutigen Debatte der Religions-
padagogik Themen behandelt, die nach einer theoretischen Aufarbei-
tung suchen, wie wir sie in der Philosophie Paul Ricoeurs vorfinden.
Dabei sind besonders an Themenbereiche wie Kindertheologie, reli-

! M. Revault d’Allones und F. Azouvi (Hg.), Paul Ricceur, Paris 2004, S. 9.
2 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 179

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Wolfgang W. Miiller
givse Sozialisation, Symbolverstindnis, Entwicklung lebensbezoge-

ner Religiositit — alles zentrale Themen heutiger religionspadagogi-
scher Arbeit — zu denken.

Das Verstandnis von Religionspadagogik

Entgegen der klassischen Aufgabe der Katechetik, die sich dezidiert
auf den Glauben der Kirche bezog, befasst sich die Religionspidago-
gik mit der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religioser
Lernprozesse. Diese Ablaufe werden heute nicht mehr ausschlieSlich
konfessionell verstanden, sondern kénnen auch allgemeinreligios
oder interreligiés motiviert sein. Die derzeitige religionspiadagogi-
sche Debatte spricht von einer Vernetzung theologischer und pada-
gogischer Inhalte oder Perspektiven. Die Riickbindung einer religi-
onspidagogischen Arbeit an eine Glaubensgemeinschaft nimmt
zugleich Einfluss auf Bildungsprozesse, in denen die christlichen Kir-
chen eine Verantwortung tibernehmen (etwa Religionsunterricht in
der Schule oder Erwachsenenbildung). Dabei geht die Religionspida-
gogik grundsitzlich von anthropologischen Pramissen aus, die einer-
seits bei der Existenz ansetzen, andererseits den letztangesprochenen
Daseinshorizont, den wir in christlicher Perspektive Gott nennen, als
Ziel thematisieren.

Religionspadagogik befasst sich mit der religiosen Bildung im
Rahmen eines mehrdimensionalen Bildungsbegriffs. Die vorgeben-
den und normierenden Glaubensinhalte, die Grundlage eines indivi-
duellen Glaubensaktes sind, zielen letztlich auf die Herausarbeitung
oder Forderung einer religiésen Selbstbestimmung und, in theologi-
scher Absicht formuliert, einer Subjektwerdung des glaubenden
Menschen.

Die Begriffe »Erziehung« und »Bildung« meinen stets zweierlei:
»Die padagogische Grundstruktur menschlichen Denkens und Han-
delns ist zum einen dadurch bestimmt, dass Menschen in jeder ge-
sellschaftlichen Formation als leibliche, freie, sprachliche und ge-
schichtliche Wesen existieren, die ihre jeweilige Bestimmung
vermittelt iber ihr eigenes Handeln und Denken hervorbringen; die-
se Grundstruktur ist zum anderen dadurch definiert, dass die fiir das

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Leben und den Fortbestand eines Sozialverbandes grundlegenden
Kenntnisse, Fertigkeiten und Kompetenzen jeweils wieder an die
nachwachsende Generation weitergegeben und von diesen stets von
Neuem angeeignet werden miissen.«>

Von diesem Tatbestand ausgehend kann man von einer anthro-
pologischen Notwendigkeit von Erziehung und Bildung sprechen, fiir
die es einen doppelten Grund gibt. Zum einen wird damit gesagt, dass
die menschliche Natur nicht auf eine bestimmte Form des Zusam-
menlebens ausgerichtet und festgelegt ist, zum anderen, dass alle
Formen menschlichen Zusammenlebens darauf angewiesen sind,
durch Erziehung und Bildung tradiert zu werden. Dieser Tradie-
rungsprozess geschieht durch Menschen, die in gesellschaftlicher,
leiblicher, freier, sprachlicher und geschichtlicher Pragung leben.

Das theologische Moment

Das Christliche baut auf der Matrix des Humanen auf. So ist die
theologische Anthropologie, die von einer prozesshaften Entwick-
lung des Menschlichen ausgeht, die Voraussetzung fiir den christ-
lichen Glauben und die christliche Lebenspraxis. Aus diesem Huma-
num erwichst Vertrauen, das sich in den theologischen Tugenden
von Glaube, Hoffnung und Liebe entfaltet. Die theologische Anthro-
pologie weifs um die Erfahrung des Erlgstseins und Heilseins als
Grundvoraussetzung, um auf Dauer human leben zu konnen. Bil-
dung und Erziehung implizieren die Anerkennung der Person mit
ihren je eigenen Begabungen und Neigungen, ihrer Unverfiigbarkeit
und ihrer Freiheit, ihrem Gottesbezug. Bildung hat mit Theologie zu

3 D. Benner und F. Briiggen, »Erziehung und Bildung, in: Ch. Wulf (Hg.), Vom
Menschen. Handbuch Historischer Anthropologie, Weinheim 1977, S. 768-779,
hier S. 768. Siehe dazu auch: W. W. Miiller, »Wozu Bildung? Der Bildungsauftrag
im Gesamt der ekklesialen Vollziige«, in: W. W. Miiller und B. Santini-Amgarten
(Hg.), Minimalia christlicher Bildungspraxis, Ziirich 2006, S.14-23; A. Ritter,
»Kirchliche Bildungsverantwortung als Lebensbegleitung und Erneuerung im
Alltag von Gemeinde, Schule und Gesellschaft heute, in: ebd., S. 25-36.

Poetik des Glaubens A~ 181

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Wolfgang W. Miiller

schaffen, da Menschen — auf diesen banalen Sachverhalt verweist
Christoph Schwobel — glauben.*

Die Religionspadagogik arbeitet mit einer »facettenreichen An-

thropologie«® und geht von dem grundlegenden Gedanken einer
»vermittelten Offenbarung«® aus, wobei das werdende Subjekt als
»verwundetes Cogito«” sich stets neuen Sinn aneignet und dadurch
in seiner Subjektwerdung wichst. Diese Stichworte erlauben nun im
Folgenden die Impulse der Philosophie Ricoeurs fiir die heutige De-
batte der Religionspadagogik niher zu betrachten.®

Symbol

Paul Ricceurs Symbolverstidndnis entspringt der Rede von der Erfah-
rung, die immer eine Rezeptivitit meint, d.h. in der Erfahrung ist
etwas »gegeben«, was nicht vollstindig durch bewusste Denkprozes-

4

EN

~

®

»Warum muss der Glaube im Bildungsprozess ausdriicklich zum Thema werden?
Warum ist kein Bildungsprozess vollstindig, der nicht zum Thema des Glaubens
Stellung nimmt? Die Antwort darauf ist triigerisch einfach. Sie lautet: Weil Men-
schen glauben.« C.Schwébel, »Glaube im Bildungsprozess«, in: Christlicher
Glaube im Pluralismus. Studien zu einer Theologie der Kultur, Tiibingen 2003,
S. 277-295, hier S. 289.

S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

Offenbarung als Interaktion zwischen Gott und Mensch gedacht, geschieht im-
mer vermittelt. Das Moment der Vermittlung bildet ein Strukturelement des jii-
disch-christlichen Offenbarungsbegriffs, der heute in der theologischen Debatte
vermehrt mit der Hermeneutik Ricceurs erkenntnistheoretisch untermauert wird,
vgl. bei P. Ricceur, »Herméneutique de I'idée de la révélation, in: P. Ricceur u.a.,
La Révélation, Briissel 1977, S. 15-54; V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung.
Paul Ricceurs Philosophie als Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricceur und Jean
Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999.

Die folgende Erdrterung bezieht sich hauptsichlich auf Arbeiten im deutschspra-
chigen Raum, entsprechende Untersuchungen kénnten ebenso fiir den franko-
phonen Raum angestellt werden. Siehe dazu etwa: H. Erroitte, »La catéchese
décloisonnée. Jalons pour un nouveau project catéchétique«, in: Lumiére et Vie,
Nr. 77 (2003) S. 12-14; B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricceur, Paris 2006; »A
propos de la nouvelle orientation de la catéchese en France«, in: Lumiére et Vie,
Nr. 180 (2007) S. 35-36.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

se erarbeitet werden kann. Das in der Erfahrung Gelebte und Erkann-
te ist ein konkret existierendes Einzelnes und nicht ein sich in Begrif-
fen zeigendes allgemeines Wesen. Ricceur geht in seiner Symbol-
theorie von der Irreduziblitit des Subjektes und der gelebten
Erfahrung aus. In seiner Schrift Symbolik des Bosen spricht er von
der Schulderfahrung des Individuums, die sich durch Ursymbole ar-
tikuliert: »Das Symbol [...] offnet und entdeckt eine Erfahrungs-
dimension, die ohne das Symbol verriegelt und unerkannt« bleibt.”
In der Sprache versucht der Mensch die Aneignung von Sinn, die
daraus resultierende Selbst- und Seinsauslegung bleibt fragmenta-
risch. Dieses ek-statische Moment schligt sich in der zweidimensio-
nalen Struktur des Symbols nieder. Einerseits kann die im Symbol
verdichtete Erfahrung zur Sprache kommen, andererseits wird die
sprachliche Dimension tiberstiegen. Das Symbol ist stets an Erfah-
rung gebunden und reicht deshalb in die Tiefendimension des Le-
bens, die dem Logos verschlossen bleiben. Die Undurchsichtigkeit
(opacité) des Symbols griindet in dessen Erfahrungsbezogenheit;
Human- und Sozialwissenschaften helfen, die Dichte des Symbols
zu entschliisseln. Religionsphinomenologie, Psychologie wie Kunst
konnen dabei die Funktion von »counter-disciplines« iibernehmen,
die Deutungshilfen fiir die Sichtung der undurchsichtigen Symbole
bringen. Seit Kant der klassischen Metaphysik ihren Todesstof ver-
setzte, arbeitet die Philosophie ebenfalls mit dem Symbol, um das
Transzendente artikulieren zu kénnen,' deshalb miissen Begriffe
sinnlich erfassbar sein und Anschauungen verstindlich gemacht wer-
den. Damit ist der systematische Ort der Symbole innerhalb des phi-
losophischen Diskurses nachgewiesen! Das Symbol ist fiir Kant eine
Form der Versinnlichung.

Ricoeur hat in seiner Beschiftigung mit dem Phinomen »Sym-
bol« dessen erkenntnistheoretischen Status herausgearbeitet. »Das
Symbol gibt zu denken.«' Die Arbeit des Menschen mit den Sym-

° P. Ricoeur, Symbolik des Bésen, Freiburg 1971, S. 190.

10 Gemifs dem Postulat Kants sind Gedanken ohne Inhalte leer und Anschauungen
ohne Begriffe blind, vgl. KrV A 51/ B 75.

11 Zum Symbolbegriff Ricceurs siehe: P. Ricceur, Symbolik des Bisen; Die Interpre-
tation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1974; »Poétique et symbolique«, in:
B. Lauret und F. Refoulé (Hg.), Initiation a la pratique de la théologie, Band 1,
Paris 1982, S. 34-61. Zum Symbolbegriff Ricceurs in theologischer Perspektive
siehe etwa: W. W. Miiller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt
1990, S. 175-250; »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in

Poetik des Glaubens A~ 183

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Wolfgang W. Miiller

bolen erschlief3t ihm sein Daseinsverstindnis und seine Existenz, in
dem angesichts des Bosen und des Leidens Sinn gesetzt wird, aus dem
der Mensch fiir seine Existenz, sein Denken und Handeln stets
schopfen kann. »Also spricht das Symbol letztlich zu uns als Index
der Situation des Menschen im Sein, darin er sich bewegt, darin er
existierend und wollend ist.«'2 Das Symbol gibt zu denken, dass das
cartesianische Cogito ins Sein eingebunden ist und nicht umgekehrt.
Der von allen Verzerrungen, Missverstindnissen und Projektionen
gereinigte Umgang mit dem Symbol verhilft den Weg einer »zweiten
Naivitit« beschreiten zu konnen. »Die zweite Naivitit« so Paul Ri-
cceur, meint »das Sein, das sich selbst setzt im Cogito« und an den
Tag bringt, »dass der Akt, durch den es sich dem Ganzen entreifst,
nicht aufhért, an dem Sein teilzuhaben, das ihn in jedem Symbol
zur Rede stellt«.”® In der weiteren Genese seiner Philosophie wandte
sich Paul Ricoeur bei seiner Beschiftigung mit dem Symbolphino-
men immer stirker dem sprachlichen Moment des Symbols zu, wo-
bei er die Figur der Metapher als semantischen Kern des Symbols
ausmacht.™

Die Symboltheologie, die viel ihrer systematischen Entfaltung
der Symboltheorie Ricceurs verdankt, wird in der Religionspadago-
gik, im Besonderen in der Symboldidaktik, rezipiert. Bei den phi-
losophischen und entwicklungspsychologischen Fragen einer Sym-
boldidaktik, die nach dem Umgang mit den Symbolen, deren
Rezeption und didaktisch-methodischer Umsetzung fragt, werden
die Reflexionen des franzosischen Philosophen rezipiert. Es seien an
die Arbeiten von Peter Biehl'>, Anton Bucher!, Erich Feifel’”, Hu-

der dogmatischen Theologie«, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147
(1999) S. 354-362; D. S. Springstiibe, Der Symbolbegriff Paul Ricceurs, Saarbrii-
cken 2007. Zum grundsitzlichen Symbolverstindnis im Rahmen einer allgemei-
nen Sakramentenlehre siche: W. W. Miiller, Gnade in Welt. Eine symboltheologi-
sche Sakramentenskizze, Miinster 2002.

12 P. Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 405.

13 Ebd.

14 P. Riceeur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1986.

15 Pars pro toto: P. Biehl, Erfahrung — Symbol — Glaube, Giitersloh 1991; Symbole
geben zu lernen. Einfiihrung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand,
Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989.

16 A. Bucher, Symbol — Symbolbildung — Symbolerziehung, St. Ottilien 1990.

E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische
Aufgabec, in: F. Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Do-
nauworth 1988, S. 188—203.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

bertus Halbfas'® und Holger Saal® erinnert, die bei ihrer Beschifti-
gung mit dem Symbol sich im Rahmen einer Symboldidaktik mit
der Symboltheorie Paul Ricceurs auseinandersetzen. Allen gemein-
sam ist, dass sie nicht Symbole unterrichten wollen, sondern mit
Symbolen arbeiten. In der religionspddagogischen Arbeit mit der
Theorie einer Symbolhermeneutik geht es um die Kunst, Symbole
zu verstehen. »Symbole geben zu lernen« formuliert Peter Biehl im
Anschluss an Ricceurs »Symbole geben zu denken«. Symbole als
Sprache der Religion und der Kultur lassen das Merkmal einer »di-
daktischen Grundstruktur« einfithren, das die Fahigkeit von Sym-
bolen meint, Gegensitze (zum Beispiel die Leben spendende wie Le-
ben zerstorende Kraft von Wasser und Feuer) entgegen dem
Non-Kontradiktionsprinzips der Logik synthetisierend in sich zu in-
tegrieren.” In diesem spannungsgeladenen Potential der Symbole
erweist sich die Briickenfunktion, mit der in der Religionspiadagogik
gearbeitet wird. Peter Biehl unterscheidet bei den symboldidakti-
schen Aufgaben zwischen lebensgeschichtlicher, religioser und
christlicher Dimension der Symbole.?! Monika Jakobs zeigt Weg
und Irrwege einer symboldidaktisch konzipierten Eucharistiekate-
chese auf.”?

Die verschiedenen religionspidagogischen Ansitze befassen
sich mit den unterschiedlichen Ebenen der Leistungsfihigkeit von
Symbolen, wie sie Ricceur in seiner Arbeit zu Sigmund Freud he-
rausstellte. Auf der niederen Ebene findet keine Symbolarbeit mehr
statt, denn es handelt sich um ein stereotypes »Symbolgeroll«. Auf
der zweiten Ebene sind Symbole in lebendigem Gebrauch und ist de-
ren Sinn vermittelt. Diese Symbole bilden einen Kitt der gegenwir-
tigen Gesellschaft und ermoglichen Identitit. Auf der dritten Ebene
liegen jene Symbole, die neue Moglichkeiten erschlieflen und Kom-
mendes antizipieren.

18 H. Halbfas, Das Menschenhaus, Diisseldorf 1971.

19 H. Saal, Das Symbol als Leitmodell fiir religioses Verstehen, Gottingen 1995.

20 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik — Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in:
H. Noormann, U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Okumenisches Arbeitsbuch
Religionspidagogik, 2.aktualisierte Aufl.,, Stuttgart 2004, S.145-160, hier
S. 150.

P. Biehl, Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neu-
kirchen-Vluyn 1999.

Vgl. M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene
symbolhafte Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blitter, Heft
Nr. 3, 133 (2008) S. 184-187.

2

22

Poetik des Glaubens A~ 185

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Wolfgang W. Miiller

Im Anschluss an diese Gedanken unterscheidet man in der Reli-
gionspiadagogik zwischen Symbol, Zeichen, Klischee, Fetisch und
Idol.?* Beruht das Zeichen auf einer Konvention, die jederzeit wieder
geindert werden kann, bilden die Figuren Klischee, Fetisch und Idol
verzerrte Formen des Symbols ab. Die wahre Aufgabe der Beschifti-
gung mit den Symbolen besteht darin, sie in ihrem schopferischen
Moment zu fassen.?

In der Sakramentenkatechese und den biblischen Erzihlungen
finden Gedanken der Symboltheorie des Philosophen Verwendung.
Neuerdings kommt die Symboldidaktik auch im interreligiosen Ler-
nen zum Einsatz. Ebenso ist die Rede von der »zweiten Naivitdt« von
der Religionspadagogik aufgenommen worden. Es scheint, dass die
Symboltheorie Paul Ricceurs eine Hermeneutik des interreligiésen
Lernens befruchten konnte, deren Potential bei weitem noch nicht
erschopft ist.

IV.

Erzihlung

»Erzihl’ deine Story«: Dieses Postulat, das sowohl Fundamentaltheo-
logie als auch Religionspadagogik in den letzten Jahrzehnten auf-
gegriffen haben, um die erkenntnistheoretische Fragestellung der
Identitit und Alteritit in einer (lebens-) geschichtlichen Perspektive
zu thematisieren, kann auf Ricceurs Konzeption der Identitit zurtick-
greifen. »Es gelingt besser denn je, dank dieser Erweiterung der
Wege >unser Leben zu einer Lebensgeschichte zu machen«.«?

Die Frage nach dem Selbst stellte Ricoeur als hermeneutischer
Philosoph in bewusster Abgrenzung zu einer idealistischen Konzep-
tion der Identitit, wie er sie in der Phianomenologie Husserls vor-
fand.?¢ Die Frage nach der Identitit verbindet Ricceur in bekannter

23 Vgl. P.Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1972,
S.516f., vgl. dazu: P. Biehl, Symbole geben zu lernen, S. 169.
24 Ebd,, S. 517.
25 R. Kearney, On Paul Ricceur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004, S. 160 (Uber-
setzung W. W. M.).
Zur Hermeneutik des Selbst bei Ricceur siehe: S. Orth, Das verwundete Cogito
und die Offenbarung, S. 217-311.

26

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Weise mit der Frage nach der Beziehung von Zeit und Erzihlung.?”
Augustinus verweist auf die Tatsache, dass das Erzihlen einer Sache
auf das Sein vergangener Zeiten hinweist, die Erzdhlung, so die
Schlussfolgerung Ricceurs, ist Garant fiir die Existenz der Zeiten.
Das Vergangene muss, in welcher Form auch immer, sein, sonst wire
es nicht erzihlbar. Mit anderen Worten: Vergangenheit und Zukunft
werden in einer Erzihlung manifest. »Wir erzihlen Dinge, die wir
fiir wahr halten und sagen Ereignisse voraus, die so eintreten, wie
wir sie vorweggenommen haben.«2

Der Auseinandersetzung mit Aristoteles und Augustinus im
ersten Band von Zeit und Erzidhlung schlieflt Ricceur eine Betrach-
tung der Konfiguration der Zeit in historischen Erzihlungen an, um
in einem weiteren Schritt die literarische Erzidhlung zur gewihlten
Thematik zu analysieren. Erzihlte und schriftlich fixierte Geschich-
ten haben fiir Ricceur ein Interesse, da sie eine Hauptaufgabe her-
meneutischer Philosophie beriihren, nimlich »die Gesamtheit der
Vorginge zu rekonstruieren, durch die ein Werk sich von dem un-
durchsichtigen Hintergrund des Lebens, Handelns und Leidens ab-
hebt, um von einem Autor an einen Leser weitergegeben zu werden,
der es aufnimmt und dadurch sein Handeln veriandert.«?

Die Darstellung dieser Aufgabe erfolgt durch die Theorie der
Mimesis, die die erste These der Mimesis beweisen wird, dass Zeit
in dem Mafe zu einem menschlichen Phinomen wird, je mehr sie
erzdhlerisch artikuliert wird. Das Erzdhlen oder Erfinden von Ge-
schichten, in der Terminologie Ricceurs »la mise en intriguex, leistet
das Zusammenfiigen der Ereignisse und ergibt so eine geschlossene
Handlung. Beide Momente der Mimesis hdngen zusammen, insofern
die »mise en intrigue« als dynamischer Vorgang den Prozess vom
Vorher iiber den innovativen Erzihlvorgang zum Nachher eines Tex-
tes organisiert. Die kreative und innovative Nachahmung der Erzih-
lung macht aus einer Reihe von Vorgingen eine veritable Geschichte.
Das Nachher der Erzahlung als drittes Moment der Mimesis steht an
der Schnittstelle zwischen der Welt des Textes und der Welt der Zu-
horer- oder Leserschaft. In der Wechselwirkung von Text und Rezep-
tion wird der Text selbst zum Werk, d. h. kein Text ist abgeschlossen,

27 Vgl. P. Ricceur, Zeit und Erzihlung I. Zeit und historische Erzidhlung, Miinchen
1988.

2% Ebd., S.22.

2% Ebd., S. 88.

Poetik des Glaubens A- 187

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Wolfgang W. Miiller

sondern stets offen, um neu interpretiert zu werden. Diese fort-
schreitende Kreisbewegung von Welt zu Text zu Welt priziser zu
fassen, ist das Anliegen Ricceurs, fiir den die Aufgabe der Hermeneu-
tik gerade darin besteht, die Gesamtheit aller Vorginge beim Horen
oder Lesen zu rekonstruieren.®® Die Rekonstruktion der Gesamtheit
der Vorginge besteht fiir Ricceur darin, dass »durch die [Vorginge,
W. W. M.] ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des
Lebens, Handelns und Leidens (= mimesis I) abhebt, um von einem
Autor an einen Leser weitergegeben zu werden (= mimesis II), der es
aufnimmt und dadurch sein Handeln verindert.«*!

Der in Folge zu Zeit und Erzihlung eingefiihrte Begriff der
»narrativen Identitit«, der fiir eine Vereinheitlichung der unter-
schiedlichen Sinneffekte einer Erzahlung sorgt und zugleich die The-
matik der Hermeneutik des Selbst aufgreift, bringt nach Ricceur zum
Ausdruck, dass es eine Art von Identitit gibt, zu der das menschliche
Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben
kann.*

Die Kirche als Erzdhl- und Erinnerungsgemeinschaft an Leben,
Tod und Auferstehung Jesu Christi lebt von den grofSen Erzihlungen
der Bibel. Das ekklesiale Leben konkretisiert sich durch ein Erzihlen
als einem grundlegend kommunikativen und religiosen Vollzug, in-
sofern die theologischen Inhalte der Bibel (dem »grofiem Code«) nur
narrativ nachvollziehbar sind.** Im Erzihlen werden Inhalte und In-
tentionen der biblischen Texte thematisch und praktisch zur Sprache
kommen. Verkiindigung und Feier der Sakramente basieren auf die-
sem narrativen Grundvollzug der ekklesialen Nachhaltigkeit des
Christus-Ereignisses.

Religionspadagogik analysiert die kommunikativen Vollziige
religioser Verstindigung in formaler wie inhaltlicher Sicht. Es geht
darum, die Inhalte der Kommunikation nachzuweisen als auch die
Art und Weise der Vermittlung und Kommunikation zu unter-
suchen. Das Inhaltliche muss didaktisch und praktisch dargestellt, ge-
lehrt, gefordert, kritisch reflektiert und vermittelt werden. Ebenso

30 Vgl. S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002, S. 74.

31 P. Ricceur, Zeit und ErzihlungI, S. 88.

32 P. Ricceur, »Narrative Identitit«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Auf-
sdtze (1970-1999), Hamburg 2005, S. 209-225; Das Selbst als ein Anderer, Miin-
chen 1996.

3 Vgl. dafiir: E. Arens, Christopraxis, Freiburg 1992; Gottesrede — Glaubenspraxis,
Darmstadt 1989.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

kommt es auf die Herausarbeitung der religiosen Sprach- und Hand-
lungskompetenz an, die sowohl der Verstindigung als auch der Ver-
anderung dienen kann.

Die Theorie der narrativen Identitit bahnt der Religionspidago-
gik konzeptuelle Wege, um das zu Vermittelnde als ein »Weg ins Le-
ben« (Manfred Josuttis) oder als ein »Spielraum des Lebens« (Hans-
Giinter Heimbrock) zu konzipieren. Bei diesem Anliegen trifft sich
der philosophische Ansatz Ricoeurs mit den Anliegen religionspéda-
gogischer Arbeiten. »So ero6ffnet Ricoeurs Hermeneutik die Perspek-
tive einer >konkreten Reflexion« tiber das Menschenmogliche, die an
Beispiele aus der empirischen Geschichte ankniipfen und praktische
Konsequenzen daraus ziehen kann. Dennoch bleibt der Prozess phi-
losophischer Selbstverstindigung unabschliefSbar: und zwar gerade
deshalb, weil er tiber Erzihlungen vermittelt ist, die nie das Ganze
der menschlichen Erfahrung darstellen kénnen und zudem eine In-
terpretation erfordern, die immer wieder an die Grenzen des Ver-
stehbaren stof3t.«>

Die vorgestellte Theorie der narrativen Identitit eroffnet darii-
ber hinaus noch eine weitere Moglichkeit der religionspddagogischen
Umsetzung. Es gehort zur Standardfrage der Fachliteratur, wie der
Einsatz der Bibel in der Religionspidagogik zu rechtfertigen ist. Die
biblischen Erzihlungen als »groflen Code«, die glaubens- und kultur-
stiftend in der européischen Geschichte fungieren, konnen durch das
Konzept der narrativen Identitit padagogisch eingesetzt und auf-
bereitet werden.

Eine narrative Bibeltheologie lebt, obgleich sie von biblischen
»Grenzausdriicken« (zum Beispiel »Reich Gottes«) spricht, von den
Grundziigen einer allgemeinen Texthermeneutik und versucht, die
»Sache des Textes« (Hans-Georg Gadamer) herauszuarbeiten (etwa
Gott, Christus, biblische Verheiflung usw.). Die biblischen Texte
sprechen von einer religiosen Tiefenerfahrung und beinhalten eine
»Logik der Uberfiille«, die es, im dynamischen Vorgang des Lesens
oder Horens, je neu zu aktualisieren gilt. Die biblischen Geschichten
gilt es nicht nur konform zur kirchlichen Tradition der Bibelaus-
legung zu lesen, sondern ebenso gilt es, deren »gefihrliche Erinne-
rung« (Johann Baptist Metz) neu in Erfahrung zu bringen.?

3 A. Breitling, Moglichkeitsdichtung — Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs Denken der
Geschichte, Miinchen 2007, S. 284.
3 P. Ricceur, L'herméneutique biblique, Paris 2001, S. 328f. Zur Frage der biblischen

Poetik des Glaubens A~ 189

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Wolfgang W. Miiller

V.

Gottesfrage

Haben in den vergangenen Jahrzehnten in Theologie und Kirche das
Postulat der Gottvergessenheit und der religiosen Indifferenz sowie
der Agnostizismus die religionspadagogische Debatte bestimmt, so
wird heute, antipodisch zu diesen Errungenschaften der Aufklirung,
in Folge der Wiederentdeckung des Religiosen, die Gottesfrage von
Neuem als origindre Aufgabe der Theologie erachtet. Galt es fiir
Theologie und Religionspidagogik ausgemacht, den theologischen
Diskurs in einer »Zeit der Gotteskrise« (Metz) zu fithren, wird heute
die Gottesfrage als Teil des kulturellen Diskurses neu verhandelt. Das
intellektuelle Flaggschiff der deutschen Geisteswissenschaftler, die
Zeitschrift »Merkur, fragt im Editorial einer Sondernummer nach
Gott: »Diese Zeitschrift verfocht nie theologische Interessen. Was ist
dann aber der Grund, nach Gott zu fragen in einer Zeit, wo das Ziel
der Aufklirung, Gott zu dekonstruieren, allen intellektuellen Reiz
verloren hat: Dass Gott tot sei, ist vom elitiren Geheimnis zur ge-
miitlichen Binsenwahrheit geworden. Wenn hier zunachst danach
gefragt wird, wer Gott heute theologisch ist, dann entspringt dies
nicht dem verbreiteten Empfinden fiir mehr innerweltlichen Sinn,
auf den sich die Praxis sogar der katholischen Kirche immer stirker
ausrichtet; sondern die Frage entspringt der Neugierde, in welcher
Weise diese geistige Urkategorie, die kulturell und institutionell im-
mer noch Gewicht hat, heute theoretisch begriindbar ist. Am Faktum
der Religion ist nicht zu zweifeln, an der Realitit Gottes schon. Vor
hundert Jahren wurde der Zweifel subtil begriindet. Heutzutage ist er
banal. Auch deshalb, wegen dieses Umschwungs der hermeneuti-
schen Situation, ist unsere Frage — Wer ist Gott, und was ist dann
das Religiose? — fiir Denkende von einigem Gewicht.«*

Ricceur, der Gott als die letzte Referenz biblischer Texte aus-
macht, zeigt in einem bibeltheologischen Uberblick die Polyphonie

Texte bei Paul Ricceur neben dem bereits genannten Werk: P. Ricceur und E. Jiin-
gel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft Evangeli-
sche Theologie, Miinchen 1974; P. Ricceur, »Gott nennenc, in: Vom Text zur Per-
son, S. 153-182.

3¢ Vgl. dafiir: Nach Gott fragen. Uber das Religisse, Merkur, Sonderheft, Heft Nr. 9/
10 (1999), Editorial, S. 769. Von theologischer Seite siche neuerdings: G. Augus-
tin und K. Krimer (Hg.), Gott denken und bezeugen, Freiburg 2008.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

der Nennung Gottes in den verschiedenen Texten der Bibel. Die viel-
filtige und vielstimmige Nennung des biblischen Gottes kennt kom-
plexe und unterschiedliche Redeformen: Erzdhlung, Prophetie,
Sprichwort, Orakel, Gebot usw. Alle diese Formen sind urspriingliche
Ausdrucksgestalten des Glaubens, mit denen Gott auf verschiedene
Weise genannt wird. Diese Figuren sind keine rhetorischen Kunst-
griffe, sondern miissen als Struktur und als tibermittelter Inhalt ver-
standen werden. Die Nennungen Gottes sind nicht philosophisch zu
verstehen (»Deus est esse«), sondern als kerygmatische Formulie-
rungen des biblischen Glaubens.

Der Referenzpunkt »Gott« innerhalb der biblischen Rede zeigt
in seiner theologischen Qualitit ein Doppeltes: Zum einen stellt
»Gott« einen Grenzausdruck biblischer Sprache dar. »Gott« wird ge-
nannt und entzieht sich zugleich demjenigen, der mitteilt. »Gott«
wird biblisch in der Dialektik von »Offenbaren« und »Enthiillen« ge-
zeigt. Zum anderen lenkt die neutestamentliche Gleichnisrede noch
auf ein Zweites: Es handelt sich um eine Redeform der »Extrava-
ganz; in dieser Redeform vereinigen sich narrative Struktur, meta-
phorischer Prozess und das Moment des Grenzausdrucks.

Die religiose Rede, beispielsweise der Nennung Gottes, partizipiert
auf allen Ebenen an den Eigenschaften der dichterischen Rede. Der
Unterschied besteht nur darin, dass »Gott« genannt wird, d.h. der
dichterischen Sprache wird ein Ur-Bezugspunkt hinzugefiigt. Durch
diesen Prozess erfihrt die dichterische Sprache eine Sinnverwand-
lung. »Der Referent »Gott« ist nicht nur Anzeige der gegenseitigen
Zugehorigkeit der urspriinglichen Redeformen des Glaubens, er ist
auch die Anzeige ihres Unvollendetseins. Er ist ihr gemeinsames Ziel
und das, was sich jeder Redeform entzieht.«%

Die Nennung des Namens Gottes zeigt an, dass die theologische
Rede als eine offene zu charakterisieren ist, d. h. die Unabschlie3bar-
keit des Gottesnamens ist konstitutiv fiir jede theologische Rede von
Gott. Gott iibersteigt unsere Begriffe. Die klassischen Aussagen einer
»theologia negativa« formuliert Ricoeur unter den Primissen des lin-
guistic turn der neueren Theologie wie folgt: »Deswegen lasst sich
das Wort >Gottc nicht begreifen als ein philosophischer Begriff, sei
es als das Sein im Sinne der mittelalterlichen Philosophie oder im
Sinne Heideggers. Das Wort >Gott< sagt mehr als das Wort »>Seing,

37 P. Ricceur, »Gott nenneng, S. 170.

Poetik des Glaubens A~ 191

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Wolfgang W. Miiller

denn es setzt den ganzen Kontext der Erzihlungen, Prophetien, Ge-
setze, Weisheitsschriften, Psalmen usw. voraus. Der Referent >Gott<
wird so durch die Konvergenz aller dieser partiellen Redeweisen an-
gezielt. Er driickt das Kreisen des Sinnes in allen Formen der Rede, in
denen Gott genannt wird, aus.«

Auch die Religionspadagogik hat die linguistische Wende der
Wissenschaften vollzogen. Das religionspadagogische Handeln ba-
siert auf dem Verstehen der Polyphonie religioser Sprache. Die Reli-
gionspiadagogik erschlieft die Sprachkompetenz religidser Sprache in
formaler und inhaltlicher Hinsicht und thematisiert zugleich die pro-
phetische und veriandernde Kraft, die von der religiésen Sprache aus-
geht. Der theozentrische und bibeltheologische Zugang bildet einen
Grundpfeiler der (christlichen) Religionspadagogik im Blick auf die
Subjektwerdung der Glaubenden. Die empirische Erforschung der
religiosen Sozialisation nimmt theologisch von diesen Gedanken
ihren Ausgang. Die Gottesrede in ihrem Metapherreichtum »kann
die Neugierde des Weiterfragens stimulieren«. Dieses Weiterfragen,
so formuliert es Jiirgen Werbick, »bedeutet nicht, alles in Frage zu
stellen und in seiner Geltung aufzulésen. Es ist der Grundvollzug
des Kennenlernenwollens.«*

Mit anderen Worten: Die eingangs erwidhnte Wiederentdeckung
der Gottesfrage kann, auch in religionspidagogischer Sicht, von
einem weiteren Moment der Religionsphilosophie Ricceurs profitie-
ren. Die Beschaftigung mit den »Meistern des Verdachts« als einen
notwendigen Umweg der modernen Hermeneutik gilt es in einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit dem aktuellen Religionsbegriff wie-
der aufzunehmen.*

In den Worten Ricceurs: Die biblische, theologische wie religiose
Rede hat sich immer dem reinigenden Prozess der Abkehr von einem
Idol oder einer Projektion der biblischen Rede hin zum symbolischen
Verstindnis des kerygmatischen Inhaltes zu bewegen. Paradigma-
tisch hat dies Ricceur bei seiner Beschiftigung mit den metatheoreti-
schen Schriften Sigmund Freuds vorexerziert. Der Gebrauch der Me-
tapher »Vater« als Gottesrede hat den Weg von einem Phantasiebild

3% Ebd. Zur Frage der biblischen Hermeneutik bei Ricceur siehe: P. Ricceur,
L'herméneutique biblique.

3 J. Werbick, Bilder sind Wege, Miinchen 1992, S. 73.

40 Siehe dazu neuerdings: A. MacIntyre und P. Ricceur (Hg.), Die religiose Kraft des
Atheismus, Freiburg 2002. Vgl. auch den Beitrag von Jiirgen Werbick in diesem
Band.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

zum Symbol zu gehen, um in der (Post-)Moderne als adidquate Rede
Gottes verstanden und gebraucht werden zu konnen.*' Bei diesem
prozessualen Verstindnis der Vatermetapher zeigt sich das Moment
des Glaubens, das dem symbolischen Verstindnis der Semantik »Va-
ter, vaterlich« zum Durchbruch verhilft. In Abanderung der Freud-
schen Formulierung spricht Ricceur von folgendem Postulat: »Das
Idol muss sterben, damit das Symbol lebe«!

Bei diesem Prozess hat die kritische Reflexion von allen Verzer-
rungen, Projektionen und Missverstindnissen zu befreien, die dieser
Metapher im Verlauf der Geschichte anhafteten. Die Rede von dem
Symbol »Vater« beschreibt einen Liuterungsprozess, der folgenden
Weg umfasst: »Vom Phantasiebild zum Symbol; oder mit anderen
Worten: von der nicht anerkannten, dem Tod geweihten und fiir den
Wounsch todbringenden Vaterschaft zu einer solchen, die nun ein
Band der Liebe und des Lebens geworden ist.«*

VL.

Person

Der diskordanten Zeiterfahrung der augustinischen Autobiographie
im XI. Buch der Confessiones stellt Ricceur die aristotelische Fabel
mit ihrer Konkordanz entgegen. Alle Erzihlungen, schriftlich wie
miindlich formuliert, sind fiir Ricceur synthetische Leistungen, die
das Heterogene zu einer Einheit formen. Die Frage nach dem Selbst
als einer Grundfrage der abendlandischen Philosophiegeschichte for-
muliert Ricceur so, dass die Interpretation des Selbst mit der Inter-
pretation von Texten vergleichbar ist. Bei allen Verinderungen, de-
nen der Mensch im Verlauf seiner Lebensgeschichte ausgesetzt ist,
bleibt er immer der eine, an dem alle diese Verdnderungen geschehen
und durch die er seine Lebensgeschichte erzihlen kann.

Die Grundfrage >Wer bin ich?« verweist auf die Interferenz von
Konkordanz und Diskordanz, durchquert die Radikalitit und Nackt-
heit der Frage, und birgt so in sich ein Potential der Hoffnung auf

41 P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbol, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 315-353.
4 Ebd,, S.331.

Poetik des Glaubens A~ 193

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Wolfgang W. Miiller

Sinn. Der Begriff der Person besitzt fiir Ricceur eine hohe Aktualitit.
Seine » Anniherungen an die Person, so der Titel eines Aufsatzes aus
dem Jahr 19904, beziehen sich auf die Findung des Begriffs im Blick
auf die Sprache, die Handlung und die Erzihlung, wobei zugleich die
ethische Konstitution des Personbegriffs impliziert wird. »Ich habe
vier Schichten oder Ebenen dessen genannt, was eine hermeneutische
Phénomenologie der Person ausmachen konnte: die Sprache, die
Handlung, die Erzihlung und das ethische Leben. Es wire iibrigens
besser« so formuliert Ricceur, »zu sagen: der sprechende Mensch, der
handelnde Mensch (ich fiige hinzu: der erleidende Mensch), der
Mensch als Erzihlender und Figur seiner Lebensgeschichte sowie
schlieBlich der verantwortliche Mensch«.*

Die Person stellt heute eine Grundfigur theologischen Schaffens
dar. Der personale Zugang der Theologie ermdglicht Glaubens-
begriindung wie Glaubenswachstum. Die personale Theologie be-
schreibt klassische Theoreme der Schultheologie anhand der Katego-
rie des Ereignisses und der Beziehung. Im Blick auf die Weitergabe
und Tradierung des Glaubens versteht sich die Verwendung des Per-
sonalen in der Religionspidagogik. Die Subjektwerdung des Glaubens
wird gegenwirtig besonders im Rahmen der Gender-Thematik, der
Jugendreligisitidt und des sozialen wie gesellschaftlichen Umbruchs
(vgl. die Bedeutung der Konversion, des Vorbilds, Wertediskussion
usw.) religionspidagogisch aufgearbeitet. Ein noch nicht ausgeschopf-
ter Impuls der Philosophie Ricceurs fiir die Religionspadagogik liegt
dabei in den Themen »Gedéchtnis« und » Anerkennung«.*

VII.

Zeugnis

Der Begriff des Zeugnisses stellt schliefilich einen Kontrapunkt im
Denken des franzosischen Philosophen dar. Obgleich der Begriff
nicht in allen Hauptwerken Eingang findet, ist er in einer tieferen

43 P. Ricceur, »Annéiherung an die Person, in: Vom Text zur Person, S. 227-249.

4 Ebd., S. 228.

45 P. Ricceeur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004; Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Schicht immer in seinen Gedanken prisent. Der grundlegende Text
zur Hermeneutik des Zeugnisses stammt aus dem Jahr 197214

Den Begriff des Zeugnisses entlehnt Ricoeur seiner Beschafti-
gung mit den biblischen Texten, fiir den eine doppelte Bewegung
charakteristisch ist: »Das Konzept des Zeugnisses, wie es sich aus
der biblischen Exegese entwickelt, ist hermeneutisch in einem dop-
pelten Sinn. Zunichst in dem Sinn, dass es der Interpretation einen
zu interpretierenden Inhalt gibt. Sodann in dem Sinn, dass es eine
Interpretation fordert. Das Zeugnis gibt etwas zu interpretieren.«*
Die Semantik des Zeugnisses ist zunichst als quasi empirisch zu ver-
stehen, da das Zeugnis ein Bericht dessen ist, was man gesehen und
gehort hat (vgl. Motiv des Augenzeugens). Der Zeuge bezeugt jedoch
immer etwas, d.h. die Semantik des Zeugnisses kennt zweitens zu-
gleich eine juridische Dimension. Die dritte Bedeutung des Zeugnis-
ses wird in der ethischen Dimension greifbar, bei der es um eine Ver-
innerlichung dessen geht, was die Zeugen bezeugen. Das Zeugnis
bindet. Das Zeugnis wird letztlich zur Handlung selbst, insofern es
eine innere Uberzeugung ausdriickt.

Die Religionspidagogik arbeitet sowohl in formaler wie in in-
haltlicher Perspektive mit Elementen des Zeugnisses. Einerseits be-
ruht die Vermittlung des Zeugnisses auf Zeugen, andererseits ist der
Akt der Vermittlung selbst ein Zeugnis. In einem letzten Sinn ver-
mittelt die Religionspadagogik ein Zeugnis, auf das der Glaube auf-
baut, und zugleich bezeugen die in dieser Arbeit Engagierten ein
Zeugnis. Bei dieser Thematik findet sich ein Schnittpunkt zwischen
reflexiver Religionspidagogik und (kirchlicher) Katechese. Gleich-
wohl bleibt zu bedenken, dass zum Glauben an Gott nicht erzogen
werden kann. Chance aller Katechese ist es dagegen, die Giite und
die Menschenfreundlichkeit Gottes als gottliches Interesse am Leben
eines jeden Menschen ahnen, spiiren und erfahren zu lassen.*

4 P. Ricceur, »L’herméneutique du témoinage« [1972], wieder abgedruckt in: Lectu-
res 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris 1994, S. 107-139. Deutsche Uberset-
zung: »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008, S. 7—40.

47 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31.

4 Vgl. Neues Handbuch religionspidagogischer Grundbegriffe, G. Bitter u.a. (Hg.).
Miinchen 2002, S. 318.

Poetik des Glaubens A~ 195

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Wolfgang W. Miiller

VIII.

Schlussbemerkungen

Die Religionspadagogik als eine theologische Disziplin, die sich mit
der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiéser Lern-
prozesse beschiftigt, findet in der hermeneutischen Philosophie Ri-
cceurs ein theoretisches Instrumentarium, um die angesprochenen
Reflexionen (selbst-)kritisch zu fundieren. Wird Religion als eine
Pragmatik, die mit Gesten, Symbolen, Worten arbeitet, verstanden,
dann hat diese Disziplin zur Aufgabe, die Vielfalt der religitsen
Sprachspiele zu bedenken. Die Arbeiten des Philosophen zur Thema-
tik der Metapher und des Erzdhlens konnen im Rahmen der religi-
onspadagogischen Theoriebildung im Blick auf den Umgang sowohl
mit »heiligen« Texten verschiedener Religionen als auch mit kultur-
stiftenden Texten eingesetzt werden. Leitet doch die Metapherntheo-
rie Ricoeurs an, das Sozialverhalten, die Umwelt und Mitwelt »neu
zu sehen« und zu reflektieren.*’

Die religionsphilosophischen Reflexionen, die Ricceur in die Ar-
beit der Religionspadagogik einbringt, weisen auf deren Skume-
nisches Potential. Sowohl die Frage der Symboldidaktik als auch die
Gottesthematik wie die Zeugenstruktur christlichen Glaubens fiih-
ren von sich aus auf den gemeinsamen Grund aller christlichen Kon-
fessionen. Wo in der Debatte iiber die Symboldidaktik diese als
»Auslaufmodell« gesehen wird, verweist die philosophische Refle-
xion auf deren Zukunftsfihigkeit.>

Die Relevanz der Beschiftigung mit der Philosophie Ricceurs als
Basis einer fundamentalen Theologie kann in der aktuellen religions-
piadagogischen Debatte in folgenden Bereichen weitergefiihrt und in-
tensiviert werden: Im Rahmen eines postmodernen Umfeldes der
theologischen Reflexion erhilt die Religionspadagogik in der Auf-
arbeitung des dialektischen Spiels von Identitit und Alteritét in der
Theorie eines — hermeneutisch konzipierten — Selbst im Sinne Ri-
cceurs eine theoretische Untermauerung. Die Religionspadagogik als
Hilfe zum »Christwerden in Zeiten des Kulturwandels« sucht nach

4 Vgl. Neues Handbuch Religionsunterricht an berufsbildenden Schulen, Gesell-
schaft fiir Religionspddagogik und Deutscher Katechetenverein (Hg.). Neukir-
chen-Vluyn 2003, S. 159.

50 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik — Auslauf- oder Zukunftsmodell?«.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

einer (selbst-)kritischen methodischen Vergewisserung, wie sie die
Philosophie Ricceurs bietet. Alle angesprochenen Einzelthemen miis-
sen in der aktuellen Religionspidagogik nochmals eine interreligiose
Reflexionsstufe durchlaufen. Die Religionspiadagogik steht vor den
Herausforderungen eines polyzentrischen Religionsbegriffs, der aus
der interkulturellen und philosophischen Diskussion Impulse zu er-
halten hat. Hier liegt ein grofles Zukunftspotential der Philosophie
Ricceurs. SchliefSlich kann auch der religionspiadagogische Ansatz
eines dsthetischen Lernens des Phanomens »Religion« in einer post-
modernen und postchristlichen Gesellschaft in der Hermeneutik Ri-
cceurs einen theoretischen Ansatz finden.

Heutige religionspidagogische Rede spielt zum einen in der Po-
laritdt von Buchstabe und Geist und zum anderen in der Dialektik
von objektivem Anspruch und poetischer Darstellung des Unbeding-
ten. Diese Spannung aufrechtzuerhalten ist nétig, um den Weg zwi-
schen Skylla und Charybdis zu finden, den die Religionspadagogik in
ihrer Reflexion und Vermittlungsarbeit zu leisten hat. In uniiber-
trefflicher Weise hat diesen Sachverhalt Ricceur in seinem philoso-
phischen Schaffen zum Spezifikum religioser Sprache thematisiert.
»In derselben Weise, in der die Spannung zwischen einer buchstabli-
chen und metaphorischen Interpretation fiir den Sinn einer lebendi-
gen Metapher wesentlich ist, muss auch in theologischen Begriffen
eine Spannung zwischen dem objektiven Anspruch auf Erkenntnis
und der poetischen Darstellung des Unbedingten erhalten bleiben.
Auf dieser Ebene vermittelt die Sprache iiber die Einbildungskraft
den Schematismus dessen, was wir sind, was wir tun sollen und was
wir hoffen diirfen. Dabei ist es das Wissen um den paradoxen Grenz-
status solcher Schematismen zwischen dem Vorstellungshaften und
dem Begrifflichen, das die Symbole wie das Reich Gottes davor be-
wahrt, Idole zu werden, dennoch aber ihre Intelligibilitit bejaht.«!

1 P. Ricceur, »Poetische Fiktion und religidse Rede«, in: Christlicher Glaube in mo-
derner Gesellschaft, Art. Literarische und religiose Sprache, Freiburg 1981,
Band 2, S. 96-105, hier S. 105.

Poetik des Glaubens A~ 197

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

Impulse aus dem Werk Paul Ricceurs

Gerhard Larcher

Mit einem Essay zur »Poetik des Glaubens« nach Paul Ricceur sei
dieser einmal explizit beim dsthetischen Wort genommen, das ja der
Sache nach von Anbeginn in seinem Werk schon mit anklingt. Kei-
neswegs soll aber nur immanent tiber dessen Anstofe fiir eine »ds-
thetische Theologie« referiert, sondern ausgehend von Ricceur das
Verhiltnis von Fundamentaltheologie und Asthetik betrachtet wer-
den: Es geht um eine prinzipielle, fundamentaltheologische Pro-
grammatik, die in seinem Gesamtwerk aufgeworfen wird — und zwar
unter den Leitkategorien »Zeitdiagnostik«, »Subjekttheorie« und
»Glaubens- und Offenbarungshermeneutik« im Horizont literari-
scher und kiinstlerischer Asthetik.

Zunichst sollen nach kurzen, zeitdiagnostischen Vorbemerkun-
gen Ricceurs Impulse zu einer Poetik des Willens auf das spezifische
Verhiltnis von Subjektivitit und symbolisch vermittelter Sinn-
erschlieung als dsthetischer in Sprache und Bildern beziehungswei-
se in Textualitit und Visualitit weitergelesen werden. Das schliefSt
die Themen »Subjektivitit und Einbildungskraft beziehungsweise
Imagination«, »ésthetische Erfahrung und Kunst«, fundamental-
theologisch gewendet: die Sachfragen »Subjektivitit und Offen-
barung«, »Subjektivitit und Glaube« mit ein.

Hier zeigt sich ein werkgeschichtlich konstanter Topos bei Ri-
cceur, freilich unter dem Vorzeichen des Vorrangs der Sprache, wel-
che mittels einer analogischen Anndherung zwischen Symbol oder
Metapher und Werken bildender Kunst relativiert werden kann.!
Komplementir zu dieser subjekthermeneutischen, kriteriologischen

! Zu dieser asthetiktheoretischen Modifizierung fithlen wir uns ermutigt und legi-
timiert vor allem durch Ricceurs eigene Bemerkungen (abseits seiner grofien Pu-
blikationen) tiber »l’expérience esthétique« in: P. Ricceur, La critique et la con-
viction. Entretien avec Francois Azouvi et Marc de Launay, Paris 1995, S. 257—
278.

Poetik des Glaubens A~ 199

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Gerhard Larcher

»exégese de soi-méme« geht es unserem Philosophen freilich immer
auch um eine »exégese des signes extérieures«?; fundamentaltheolo-
gisch also um eine Hermeneutik der geschichtlichen Zusammenhin-
ge von Erinnerung, Narrativitit und Zeugnis, die sich fiir das sinn-
offene Subjekt im hermeneutischen Zugang, aber auch fiir die
Tradenten im Strom einer Uberlieferung erschliefen. Hierfiir soll
die mogliche Sachentsprechung »Erzihlakt«, »Zeugnis« und »Kunst
(-werke)« eine weiterfiihrende Rolle spielen.

Aspekte der dsthetischen Moderne als Kontext der
Fundamentaltheologie

Im Blick auf die Theologie der Gegenwart darf man wohl behaupten,
dass diese tendenziell eine von ihrem Gegenstand her ihr wesentlich
zukommende #sthetische Dimension zugunsten eines elaborierten
begrifflichen Diskurses und eines ethisch-politischen Pathos ver-
nachlissigt. Dies hat mit einer Engfiihrung oder Aufspaltung ihres
Rationalititsparadigmas seit der Neuzeit beziehungsweise der Neu-
scholastik zu tun, aus deren Schatten auch neuere Theologie oft nicht
wirklich herausgetreten ist. Auch nimmt sie die zivilisatorischen,
postmodernen Zeichen der Zeit im Sinne einer zwar ambivalenten,
aber weitreichenden #sthetischen Unterstrémung heute nicht ernst
genug.

Ricceur hingegen sieht den Vernunfthorizont der Moderne im
Prozess der Dekonstruktion der klassischen Metaphysik, der groflen
Erzihlungen und der Dezentrierung eines letztbegriindenden Cogito
von Nietzsche, Freud und Heidegger mitbestimmt, also prinzipiell im
Lichte einer Fundamentalisthetik, einer Hermeneutik des Verdachts
und einer neuen (Ereignis-)Ontologie. Er verweist die Theologie auf
ihre Situation zwischen metaphysischer und subjekttheoretischer
Desillusionierung nach der Erfahrung des Todes Gottes, in der es laut
Nietzsche immer »artistischer zugehen« wird (auch im Sinne kom-

2 P. Ricceur, »L’herméneutique du témoignagec, in: Lectures 3. Aux frontiéres de la
philosophie, Paris 1994, S. 107139, hier S. 130.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

pensatorisch asthetischer Weltanschauungen). In dieser Situation
sind alle zu eiligen Schritte in die Metaphysik oder andere ideologi-
sche Abkiirzungswege zur Rede vom Absoluten zu kritisieren.? Sol-
che Kritik ist auch fiir Ricceur eine Art »Frommigkeit des Denkens«
(Heidegger). Er spricht negativ von der Gefahr einer klerikalen Ein-
heit des Wahren und positiv von der notwendigen Offenheit einer
Poetik des Willens fiir ein zu denken gebendes Wort (Symbol/Zeug-
nis) als Gabe, fiir eine neue Ontologie nach dem Scheitern des be-
grifflichen Systemdenkens. Kurz, es bedarf einer sensiblen poeti-
schen Aufmerksambkeit fiir einen Glauben in einem nachreligiosen
und nachmetaphysischen Zeitalter. Eine solche Poetik miisste fiir
eine theologische Asthetik der Sprache, aber auch der in der Moderne
immer mehr dominierenden Bilder offen sein. Deren Resonanzraum
ist heute freilich die autonome moderne Kunst, nicht mehr das ordo-
metaphysische Programm der »alten« Asthetik von Augustinus bis
zur Hochscholastik.* Jenen Resonanzraum mit seiner Polysemie fun-
damentaltheologisch ins Spiel zu bringen, ist Aufgabe der beiden fol-
genden Schritte.

Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise
Glaube

a)  Subjektivitit und Symbol- sowie Kunstverstehen

Als erstes ist fiir einen Zusammenhang von Fundamentaltheologie
und Asthetik aus dem Geiste Ricceurs sein Ansatz bei einer Theorie
des Subjektes grundsitzlich zu bedenken — und zwar iiber die sprach-
liche Verstandigung hinaus. Auszugehen ist angesichts der moder-
nen Grunderfahrung einer Dezentrierung, Verwundung, Krinkung
des Cogito von dem Versuch einer indirekten, vermittelnden Herme-
neutik des Selbst, wie sie Ricceur werkgeschichtlich von Le Volontai-

3 Vgl. exemplarisch den Beitrag: P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaubec, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen
1974, S. 284-314.

4 Vgl. J.-P. Wils, »Autonomie der Kunst und Transzendenz¢, in: G. Essen und
M. Striet, Kant und die Theologie, Darmstadt 2007, S. 275-307, hier S. 279.

Poetik des Glaubens A~ 201

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Gerhard Larcher

re et L'Involontaired an, iiber Die Fehlbarkeit des Menschen® bis zu
Das Selbst als ein Anderer’ in Variationen immer wieder entwickelt
hat. In diesem dynamischen Prozess der Einholung der Willensspon-
taneitit als einer Dialektik des Selbst und des Anderen zeigt sich da
zunichst eine »affirmation originaire« vor und gegentiber aller Dif-
ferenzerfahrung. Diese »Freude des Ja in der Trauer der Endlichkeit«
als Identitdts- und Differenzerfahrung im Prozess eines »désir de
l'étre« (Jean Nabert) wird Stufe fiir Stufe in der Aneignung des An-
deren bewihrt. Schliefilich terminiert der Prozess einer unvollend-
baren Selbsteinholung in einer umfassenden Poetik der Hoffnung,
welche nach Ricceur zwischen philosophischer Reflexion mit ihren
Postulaten und der Symbolwahrnehmung vermittelt.

Man muss dabei — negativ kritisch gegeniiber allen Selbstsiche-
rungstendenzen des Willens — »die Idole toten und auf die Symbole
horchen«®. Die Einsicht in die konstitutive Endlichkeit und Fehlbar-
keit des Subjekts verbietet deshalb eine begrifflich spekulative
Selbsteinholung und verweist die philosophische Reflexion auf eine
symbolisch hermeneutische Dimension. In Die Interpretation. Ver-
such iiber Freud spricht er geradezu vom »Heiligen« als einer »Escha-
tologie« der Philosophie.® In diese ist die Fragestellung »Subjektivitit
und Imagination« einzutragen, damit sie sich tiber den Versuch einer
umweghaften, symbolischen Kreativitit in Kultur, Kunst und Religi-
on als ein anderes artikulieren und finden kann. Fiir Ricoeur geht es
schlieBlich um eine »convocation« des Subjektes, um ein entschei-
dungshaftes Sich-aufrufen-lassen der endlichen und fehlbaren Frei-
heit mittels einer Poetik des Willens, das bedeutet durch den Sinn-
gehalt der Symbole, Mythen, biblischen Texte und - wie ich
hinzufiigen mochte — der Kunstzeugnisse.

Im Rahmen einer »Poetik des Glaubens« ist es also um religiose
Sprache und um Zeichen und Bilder als Ausdruck jenes elementaren
»Wunsches nach Sein«, nach einer Ordnung des »Um-soviel-mehr«
einer Okonomie der Gabe zu tun. Diese semantischen und iko-
nischen Zeichen greifen in eine »Eschatologie der Subjektivitit« er-
filllend ein, leuchten im Konflikt der (Hoffnungs-) Bilder von sich

5 P. Ricoeur, Le volontaire et l'involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

¢ P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971.

7 P. Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

8 P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, 4. Aufl., Frankfurt 1999,
S. 68.

9 Ebd., S. 537, 539 ff.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

her fiir ein verstehendes Subjekt auf und sind nur in ésthetischen
Termini der »Gratuitit, d.h. der Gnade, zu fassen. Ricceurs frithe
Theorie des Symbols als eines polyvalenten Sinnspeichers, der zu
denken gibt, vermag in diesem Kontext auch einen Sinn erschliefSen-
den Eigenrang der visuellen Kiinste und der Kunstwerke anzudeu-
ten.'” Diese sind fundamentaltheologisch wirksam tiber »die produk-
tive Einbildungskraft als Empfangsstruktur fiir die Offenbarung«!,
entsprechend einer sinnlichen Logik der Gabe. Denn das Zum-Glau-
ben-Kommen als wachsende »Leidenschaft fiir das Mogliches, als
»Zugewinn an Handeln und Sein« kann nicht durch das begriffliche
Wort, nicht durch die ethische Anstrengung fiir sich (gegen Kant'?),
sondern vorrangig nur durch das sich symbolisch artikulierende Ge-
fiihl beziehungsweise die sich umkehrende Einbildungskraft vermit-
telt werden, welche zu konkreten Hoffnungszeichen und -bildern zu-
stimmen lassen. Es geht um das Vermogen des Erwachens zu einem
Uberschuss an Sinn in einer origindren Weise vermittels des Sym-
bols sowie des Kunstwerkes.’> Nur diese konnen die offene Geist-
struktur vorbereiten fiir eine Verinderung ihrer selbst im Sinne
einer »Metanoia« im Lichte der Offenbarung.'*

Wichtig erscheint also, trotz des scheinbar dominanten »linguis-
tic turn« bei Ricceur — oder gerade in dessen Konsequenz — die sym-

In Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse und mit Bezug auf Michelangelo

und Leonardo spricht Ricceur davon, dass das Kunstwerk »dem Kiinstler selbst

schon voraus (ist), es bildet mehr ein prospektives Symbol der persénlichen Syn-
these und der Zukunft des Menschen«. P. Ricoeur, »Die Kunst und die Freudsche

Systematike, in: Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 125-139, hier S. 138.

1 Vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als He-

rausforderung der Theologie, Mainz 2007, S. 257.

Vgl. P. Ricceur, »Une herméneutique philosophique de la religion: Kant, in:

Lectures 3, S. 19-40.

13 Ricceur spricht von der Natur des Mimetischen, die nicht darin bestiinde, das
Wirkliche zu reproduzieren, »mais a restructurer le monde du lecteur en le con-
frontant au monde de I'ceuvre; et c’est en cela que consiste la créativité de l'art,
pénétrant dans le monde de I’expérience quotidienne pour la retravailler de I'inté-
rieur. [...] & decouvrir des dimensions de 1’expérience qui n’existaient pas avant
I'ceuvre.« P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 260.

14 Diese »Umkehr-Leistung« des Kunstwerke, vor allem der abstrakten, hebt Ricceur

nachdriicklich in La critique et la conviction hervor. Man kann von einer Welt des

Kunstwerkes nur sprechen, wenn es beim Rezeptor »le travail de refiguration qui

bouleverse son attente et son horizon« (S. 263) auslost. Auf den zugrundeliegen-

den Prozess von »Glaube als s>Umkehr der Einbildungskraft« verweist nachdriick-

lich V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 272-282.

Poetik des Glaubens A~ 203

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Gerhard Larcher

bolische Erschlossenheit von Subjektivitit fiir Offenbarung in Wort
und Bild zu sehen. Es lsst sich hier auch mit Ricceur eine grundsitz-
liche Strukturanalogie zwischen dem Symbol- und dem Metaphern-
verstehen und der Kunsterschliefung fiir eine fundamentaltheologi-
sche Asthetik erkennen. Die Kiinste, zumal die abstrakten, fungieren
selbst als symbolische oder metaphorische Transzendenzindikatoren
und als Aufruf an das noch unvollendete Selbst des Rezeptors, als
bildnerisches Stimulans zur Vollendung von Gottebenbildlichkeit.

b) Hoffnungshorizonte zwischen Wort, Schrift und Bild

Im Blick auf eine solche Weiterfithrung von Ricceurs Ansatz ist es fiir
eine theologische Asthetik wichtig, vor dem angedeuteten subjekti-
vitdtstheoretischen Hintergrund ein spezifisches Zueinander von
Wort, Schrift und Bild, von sprachlicher Poesie und bildlich visueller
Poetik in Kunst und Religion zu bedenken. Denn iiblicherweise ver-
bindet man mit Ricceur eher nur eine Asthetik der poetischen Spra-
che, der »Moglichkeitsdichtung«.'s

Die lebendige Metapher zum Beispiel wire selbst von ihrer in-
neren Struktur her auch auf imaginativ-bildgebende Momente hin
zu bedenken?’¢, im Sinne eines »Sehens-als«. Als Ort der Generie-
rung von Sprache und Bild und der Vermittlung von beidem fungiert
dabei die (re-)produktive Einbildungskraft beziehungsweise Phanta-
sie als schopferische Grundkraft der Seele des Menschen, welcher so-
wohl »zoon logon echon« als auch »homo pictor« ist. Die Romantik
und der frithe Schelling sprechen da von »intellektueller Anschau-
ung« und von Kunst als deren Inhalt. Ohne aus ihr ein spekulatives
Prinzip wie im Deutschen Idealismus zu machen, ist die Einbildungs-
kraft, etwa als produktive (oder reproduktive) bei Kant mit ihren
Schematisierungsleistungen zwischen Begriff und Anschauung, zwi-

15 Vgl. im Blick auf das Fiktionale in Ricceurs Denken der Geschichte: A. Breitling,

Moglichkeitsdichtung — Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs Denken der Geschichte,
Miinchen 2007; vgl. zum Folgenden auch meinen Beitrag » Appelle und Parolen
im Wechselbezug von religiéser Sprache und Bild, in: P. Ebenbauer, R. Esterbau-
er und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008.
»L'ceuvre d’art peut avoir un effet comparable a celui de la métaphore: intégrer des
niveaux de sens empilés, retenus et contenus ensemble. L'ceuvre d’art est ainsi
pour moi l'occasion de découvrir des aspects du langage, que sa pratique usuelle,
sa fonction instrumentalisée de communication dissimulent ordinairement«.
P. Ricoeur, La critique et la conviction, S. 259.

EN

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

schen theoretischer und praktischer Vernunft, vor allem ein &sthe-
tisch produktives Vermogen der inneren Verbildlichung und des Se-
hens anderer, neuer Moglichkeiten (von »Moglichkeitsraumenc, wie
Ingeborg Bachmann treffend sagt). Insbesondere die poetische pro-
duktive Einbildungskraft'” dringt mit ihrem metaphorischen Poten-
tial in Bilder, ja treibt solche dynamisch hervor — auch wenn Ricoeur
diese nicht als visuelle anerkennen will.

Die Metapher als semantischer Kern religioser Expressivitit ver-
mittelt zum Beispiel in Grenzausdrucksweisen und Gleichnissen'®
zwischen Wort und Bild, nicht zuletzt durch ihre Extravaganz. Sie
ist das symbolisch-sprachliche Sinnmedium zur Entfachung auch
von zunichst inneren visuellen Bildern, zum Beispiel der Hoffnung
auf gegliicktes Leben (biblisch als Paradies, Land von Milch und Ho-
nig, Reich Gottes), der Gewaltlosigkeit (Schwerter zu Pflugscharen),
des »ewigen Friedens«, der Vollendung (Hochzeitsmahl) und so wei-
ter. Im metaphorischen Prozess entziinden sich tiber die inneren Bil-
der der Einbildungskraft sprachliche und visuelle Imagination an-
einander. Der semantische Schock der Metapher oder auch ein so
genannter ikonischer Kontrast (Gottfried Boehm) entsprechen ei-
nander. Denn auch das, »was in der ikonischen Differenz sichtbar
wird, der Gehalt, den sie hervorruft, meint etwas Abwesendes«. »Die
Macht des Bildes bedeutet »il fait voir¢, es 6ffnet die Augen, es
zeigt.« ¥

17 Zur vermittelnden Rolle der Einbildungskraft vgl. J. Hubbert, »Zwischen Bild und
Sprache. Zur Entwicklung der Lehre von der Einbildungskraft und ihrer Bedeu-
tung fiir die Theologie«, in: G. Larcher (Hg.), Gott-Bild. Gebrochen durch die Mo-
derne, Graz 1997, S. 99-117. Zur Rolle der Einbildungskraft bei Kant und Ricceur
vgl. V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung, S. 259-271.

18 Vgl. hierzu vor allem P. Ricceur und E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik
religioser Sprache, Sonderheft Evangelische Theologie, Miinchen 1974, und P. Ri-
cceur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1991 sowie die zahlreiche, theologische
Literatur, die auf dieses Hauptwerk Ricceurs Bezug nimmt; exemplarisch:
E. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricceurs in ihrer Bedeutung
fiir eine theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988; H.-J. Meurer, Die Gleichnis-
se Jesu als Metaphern. P. Ricceurs Hermeneutik der Gleichniserzihlung Jesu im
Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn 1997; grundsitz-
lich J. Werbick, Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche, Band 7, 3. Aufl.,, Freiburg 1998, S.189f,; grundlegend auch
H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt 1981.

G. Boehm, »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder«, in:
C. Maar und H. Burda (Hg.), Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, Kéln 2004,
S. 28-43, hier S. 32.

Poetik des Glaubens A~ 205

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Gerhard Larcher

Und die in den Bildern implizierte poetische Imagination ist
ebenso Reflex des Einfalls eines Unverfiigbaren wie im sprachlichen
Kunstwerk. Poesie und Kunst generieren gleichermaflen durch ihre
jeweiligen Bilder eines »Noch Mehr« Annidherungsweisen an einen
unausschopfbaren Geheimnishorizont. Dieser kann unter Umstén-
den durch die »ikonische Differenz« ebenso gut oder sogar besser
ausgedriickt werden, wie zum Beispiel in Caspar David Friedrichs
Landschaften, in einem »Seestiick« von William Turner oder einem
abstrakten Gemailde von Barnett Newman. In seiner Sprachungebun-
denheit kann also gar ein nichthermeneutischer Mehrwert des Bildes,
vielleicht tiberhaupt ein Vorrang des visuell Optischen vor dem
Auditiven® liegen.

Mit anderen Worten, so wie sich einerseits Ursymbole als sin-
nenhafte Zeichen in Sprache iibersetzen, etwa in mythische Er-
zihlungen, rituelle Sprache, Poesie, kann Sprache ihrerseits sich
»verleiblichen« in Schrift und Bildern. Und ahnlich wie es ein vor-
sprachliches Vertrautsein mit sich und der Welt gibt, »das noch nicht
zu Wort gekommen ist, gibt es auch das Unsagbare, das jenseits der
Worte liegt«.?! Das aufkeimende wie das verhallende Wort wird so-
zusagen mental und visuell aufgehoben im Bild, was — modern ge-
sprochen — auch ein Verschweben in einem abstrakten Bild bedeuten
kann, als Hinweis auf eine Dimension dessen, wovon man nicht
mehr sprechen kann, aber woriiber man schweigen und was man
eventuell schauend meditieren muss. Die Kunstwerke helfen dabei
nicht nur Verengungen unserer Wirklichkeitswahrnehmung kritisch
aufzubrechen und damit auch eine ethische Differenz einzuklagen,
sondern sie sind vor allem Orte verdichtender, singuldrer, sym-
bolisch-sinnlicher Prasenz unbedingten Sinnes von diesem selbst her,
»Durchstof8 zur Realitit« vom Eschaton her (Otto Mauer). Auch
George Steiners vieldiskutierte Rede von einer »real presence« durch

20 Vel. T. Bautz, »Bild« und »Wort« als Elemente einer praktisch-theologischen As-
thetik, Ms. 0.]., S. 68.

21 H. Schwebel, Die Kunst und das Christentum. Geschichte eines Konfliktes, Miin-
chen 2002, S.208; vgl. auch G. Boehm, »Jenseits der Sprache?«, in: G. Boehm
(Hg.), Was ist ein Bild?. Miinchen 1995, S. 43: »Jenseits der Sprache existieren
gewaltige Rdume von Sinn, ungeahnte Ridume der Visualitdt, des Klanges, der
Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benétigen keine Nachbesserung oder
nachtrigliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben nicht nur die
Pridikation, die Verbalitit und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend weiter.
Es gilt ihn zu kultivieren.«

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

Kunst zielt auf das hier Gemeinte.?? Das Kunstwerk kann — an der
Waurzel der Einbildungskraft ansetzend — durch seine Formqualitit
sinnlich-leibliches Bewusstsein radikal verindern, d.h. fiir eine ethi-
sche beziehungsweise religiose Evidenz aufbereiten, indem es zu-
nichst des Menschen Selbst und Welt erschiittert und darin dennoch
antizipatorisch zu verheiflen scheint, dass Natur und Kultur, Natur
und Freiheit, Natur und Geschichte nicht letztlich diskrepant sein
miissen, oder dem zweifelnden Sucher zumindest fragmentarisch be-
deutet, dass ein Ausharren auf eine definitive Offenbarung und eine
mogliche Zustimmung im Glauben, eine Lebenskunst als Existenz in
der Schwebe, trotz scheinbar unversshnbarer Spannungen denkbar
ist.?

Dabei wecken die Werke Aufmerksamkeit nicht so sehr in einer
aktiven Leistung des Spiegel-Bild-Werdens, sondern eher als offene
Kunstwerke im Modus eines Sichauslieferns an den Rezeptor, im
Modus des Wartens und der Geduld. Nach den Grauen des vergange-
nen Jahrhunderts sind es vor allem Unterbrechung, Verwundetheit,
die Spur eines Anderen, die vermittels der der Kunst eigenen Tech-
niken der Negation, des Verletzens, des Ubermalens, Ausléschens,
Verweisens dies nahelegen.?* Insbesondere der spite Emmanuel Le-

22 Vgl. G. Steiner, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, Miinchen
1990. Fiir eine fundamental-theologisch hilfreiche Abwigung der Thesen von
Steiner vgl. ]. Kuschel, »Gegenwart Gottes? Zur Méoglichkeit theologischer As-
thetik in Auseinandersetzung mit G. Steiner«, in: W. Lesch (Hg), Theologie und
Asthetische Erfahrung. Beitrige zur Begegnung von Religion und Kunst. Darm-
stadt 1994, S. 145-165. Allerdings scheint der Satz: »Die Realprisenz Gottes im
Kunstwerk ist nur verbiirgt im Glauben an Gottes Offenbarsein in Schopfung und
Geschichte {iberhaupt« (S. 163) noch differenzierungswiirdig, um ihn von einer
offenbarungspositivistischen Behauptung zu unterscheiden.

23 P. Strasser weist in diese Richtung von einer Neuevaluierung der Bestimmung
»Schonheit« her. Kunst zeigt uns — so Strasser — was es heifit, in Schonheit zu
existieren. »Die Kunst soll uns dabei helfen, die Welt zu lieben [...]- eine Liebe
trotz allem«. »Die Aktualitit der Frage >Was ist Kunst?«, in: A. Kélbl, G. Larcher
und J. Rauchenberger (Hg.), Entgegen. Religion — Geddchtnis — Korper, Ostfildern
1997, S. 36; dhnlich auch die Poesie von M. L. Kaschnitz im Blick auf das Natur-
schone: »Das ist Deine Verwirrung. Dass Du das Schone nicht fortnimmst vor
unseren Augen. Nicht die Rose, nicht die liebliche Zeichnung des Windes im Dii-
nensande [...]. Dass Du nicht ausrottest in unseren Herzen das Verlangen nach
Mondlicht am Sommerabend [...].« M. L. Kaschnitz, Gesammelte Werke, Band.5,
S. 250; zit. bei A. Heuser, »Sakrament und zeitgendssische Kunst. Parallelen und
Uberschneidungen«, in: J. Herten w.a. (Hg.), Vergegenwirtigung, Wiirzburg
1997, S. 170-180, hier S. 180.

24 Vgl. die Arbeiten von J. Beuys, A. Tapigs, L. Fontana, G. Ucker, A. Rainer; »realis-

Poetik des Glaubens A~ 207

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Gerhard Larcher

vinas sieht darin eine Funktion der Kunst als (selbst) verwundeter.?®
Im Fragment, nicht in der vollendeten Gestalt, blitzt etwas unbedingt
Betreffendes, moglicher Vorschein von Verschnung (Theodor W.
Adorno) auf. Biirgerlicher Asthetizismus erscheint definitiv iiber-
wunden, Ricceurs protestantische Bilderzuriickhaltung konnte hier
vielleicht zustimmen.

Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Asthetik

In einem komplementaren, weiteren Schritt soll es nun um das ge-
hen, was Ricoeur »exégese des signes extérieures« nennt, und zwar
im Rahmen einer imaginativen Hermeneutik der Tradition, insbe-
sondere auch in Auseinandersetzung mit Kunstwerken literarischer
und visueller Art. Diese riicken in den Prozess der Uberlieferung mit
ein, analog zum Status und zur Funktion von erzihlerischen Fiktio-
nen beziehungsweise von Zeugnissen.

a) Hermeneutik der Tradition und symbolischer Kunstzeugnisse

In der Ordnung der »Gabe« offenbart sich im »Modus der Bestrei-
tung der >ganz Andere«, »von dem es kein Bild geben darf«, »aber
auch kein Bilderschweigen geben kann«?, weil er seine Herrlichkeit
hat sehen lassen. Vor diesem Hintergrund ist nun fundamentaltheo-
logisch zu fragen, wie das als Spitzenereignis christlicher Offen-
barung bezeugte Geschehen radikaler Liebe in der Geschichte sym-
bolisch erscheint und fiir uns prisent und zuginglich bleibt. Und
zwar geht es um eine Hermeneutik der Zeugnisse unserer Hoffnung
angesichts der modernen Brucherfahrung der Geschichte, jedoch an-
ders als in einer historistischen Weise entfaltet. Grundsitzlich ist

tischer« F. Bacon, A. Hrdlicka u.a.; Zur spezifischen Formensprache Rainers vgl.
vor allem M. Leisch-Kiesl, Verbergen und Entdecken, Wien 1996.

25 Vgl. dazu R. Esterbauer, »Vom Zeichen zum Antlitz. Uberlegungen zur Kunst im
Anschluf8 an Levinas¢, in: G. Larcher und J. Rauchenberger (Hg.), Unbedingte
Zeichen — Glaube und Moderne an der Schwelle, Graz 1995, S. 19-22.

26 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunstc, in: H. Schmidinger (Hg), Zei-
chen der Zeit, Innsbruck 1999, S. 310-362, hier S. 319f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

hier zu sehen, dass auch in diesem Bereich der Vermittlung und Wei-
tergabe des Glaubens durch Zeugnisse in und aus einem geschichtlich
symbolischen Freiheitsraum den Kiinsten in eins mit dem grofSen
Text der christlichen Uberlieferung eine besondere hermeneutische
Bedeutung zukommt.”” Die Okonomie der Gabe der Offenbarung
weist sich in einem #sthetischen Uberschwang aus. Die Praxis des
Glaubens griindet ja »in dessen Fihigkeit zum &sthetisch-antizipie-
renden Wahrnehmen der Schonheit jener Vollendungsgestalt, die
mit dem verbiirgten Sinn der rettend erfahrenen traditio dei zusam-
menfillt, und realisiert sich in der dem Glauben spezifischen Qualitat
einer Poetik. Sie erstreckt sich von der Sprache des Gebetes iiber die
bildnerische und musikalisch-rhetorische Fiille der Glaubens-Bilder,
-Lieder und -Geschichten bis hin zur Sprache des Bekenntnisses und
des mystischen Schweigens.«

Methodisch kénnte man die Funktion der Kiinste auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den
Ricceur als hermeneutische Uberkreuzung von historisch-exegeti-
scher Wissenschaft am Text, poetischer Fiktion und Narrativitit
lebensweltlicher Glaubenspraxis beziehungsweise christlicher Uber-
lieferungszeugnisse intendiert hat*. Was die Zeugnisqualitit der
Kiinste anlangt, diirfen wir tatsichlich annehmen, dass diese, zusam-
men mit den Texten, als kulturelle Uberlieferungssedimente dazu
verhelfen, den Kairos der Ankunft des Reiches Gottes, das Aufschei-
nen der Herrlichkeit des Persongeheimnisses Jesu, die Dringlichkeit
der Zeit in der Nachfolge Jesu (die ja durch und durch in den Bildern,

27 Vgl. dazu G. Larcher, »Memoria zwischen Ethik und Asthetik. Eine fundamental-
theologische Programmskizze«, in: Metamorphosen des Eingedenkens. Gedenk-
schrift der Katholisch-Theologischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitit
Graz 1945-1955, Graz 1995, 231-240; fiir eine neue (sikulare) Aktualitdt des
Themas »Gedichtniskunst« vgl. K.-U. Hemken (Hg.), Gedichtnisbilder. Verges-
sen und Erinnern in der Gegenwartskunst, Leipzig 1996; grundsitzlich G. Essen,
Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit
um den Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, Mainz 1995.

28 P. Ebenbauer, Traditio Dei. Bausteine zur Fundamentaltheologie in Auseinander-
setzung mit H. Verweyen, Innsbruck 1998, S. 264f.

2% Vgl. exemplarisch die wichtigen programmatischen Schriften Ricceurs »Philoso-
phische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricceur und E. Jiingel (Hg.), Meta-
pher, S. 24-45; »Gott nennenc, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phinomenolo-
gische Zuginge, Freiburg 1981, S.45-79; zusammenfassend pointiert S. Orth,
Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricceur und Jean Nabert
zu einem Modell fundamentaler Theologie. Freiburg 1999, bes. 5. Teil. 4. Kap.:
»Ricceurs Hermeneutik der Offenbarung«.

Poetik des Glaubens A~ 209

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Gerhard Larcher

Metaphern und poetischen Grenzausdrucksweisen des Neuen Testa-
mentes proklamiert werden) je neu aufzurufen; und zwar — wie die
Seligpreisungen — anders als im Modus eines imperativischen »du
sollst« oder eines blofSen Berichtes von vergangenem Geschehen.
Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, in freier Zuordnung zum
Wort Gottes und zur Praxis der Diakonie und in ihrer ganzen gat-
tungsmafligen Vielfalt als Musik, bildende Kunst, Architektur etc.,
erscheint auch fiir eine weitergehende lebendige Hermeneutik der
Prisenz der erschienenen Giite und Menschenfreundlichkeit (Gnade)
Gottes als konstitutiv und unverzichtbar. Vor allem dort, wo das den
Zeugen unbedingt in Anspruch nehmende Faktum der geoffenbarten
Liebe ein restloses Sich-Ein-Bilden und konkretes Zum-Bild-Werden
der Freiheit verlangt, ist dieses Geschehen von einer inneren Affini-
tit zur Kunst und ihrer expressiven, verwandelnden Kraft. Die Bibel
als Text oder als das lebendige Wort Gottes enthilt dafiir eine Fiille
von Bildlichkeitselementen®* — mehr negativer, typologisch-repra-
sentativer oder narrativer Art. Schrift ist jedenfalls keineswegs
»Grenze der Kunst«.

Vielfiltiger Schriftsinn und die unterschiedlichen Bildbedeu-
tungspotentiale hingen dynamisch zusammen. Diese sind responso-
rische Lesarten von jenen. Sie wollen traditions- oder rezeptions-
geschichtlich entfaltet werden. Auch in Bildern kommt es zu einer
narrativ artikulierten Synthese des Heterogenen, meist simultaner
denn in Texten. Tatsdchlich hatten die Kiinste auch — als jeweils zeit-
genossische — durch fast die ganze Christentumsgeschichte hindurch,
besonders seit Konstantin und seit der Weichenstellung des Bilder-
streites, eine eminent vermittelnde, hermeneutische Funktion. Dies
gilt insbesondere insofern, als sie — je konkret universal — die Wahr-
heit dieser von der Theologie zu bedenkenden Offenbarungsbot-
schaft und des von ihr als kirchlicher Disziplin zu bezeugenden Ethos
dem »Horer des Wortes« (Karl Rahner) durch eine dsthetisch-sym-
bolische und liturgische Evidenz vermittelt aufleuchten liefen — der-
art, dass die Kunst oft »friiher als der Text« war.3!

30 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst — Raum theologischer Erkenntnis,
Paderborn 1999, Kap. 5-10, spricht von dialektischen, narrativen, typologischen,
ontischen und ikonoklastischen Bildkonzepten. Er hat damit m. W. erstmals die
entscheidenden Bildlichkeitsmomente der Schrift in detaillierten Analysen zu-
sammengestellt.

31 E. Nordhofen, »Eine andere Geschichte der Kunst«, S. 312.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

b)  Historismuskritik und Kunst

Das generelle Problem der Brucherfahrung seit der Aufkldrung als
»garstig breiter Graben« kann im Lichte einer solchen umfassenden
Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des Zeugniswertes der
Kiinste besser angegangen werden als es eine isolierte, historistische
Fixation auf »ipsissima verba«, neutrale Textdokumente oder Be-
kenntnissitze oder eine Tiefenhermeneutik von Mythen und Sym-
bolen allein vermochte. Wahrend diese eher beispielhaft oder arche-
typisch ein Allgemeines im Konkreten veranschaulichen wollen, als
dass sie das unableitbar einmalige, sinnstiftende Ereignis zum Auf-
scheinen bringen und auf einer analogen Anspruchshshe weiterver-
mitteln helfen, sind Kunstwerke solche freie, unableitbar einmalige
Sinnereignisse, die ganze Denkformen und Geisteshaltungen zu in-
duzieren vermogen. Zumindest in der autonomen Moderne geht es
bei ihnen nicht sosehr um die [llustration eines Textes, sondern — im
Lichte von dessen Bildpotentialen — um einmalige Symbolisierungen
menschlicher Freiheit®, die ihre Produzenten und Rezeptoren radi-
kal involvieren und eine Unmittelbarkeit des Selbsterlebens stimu-
lieren (worin zum Beispiel Lessings oder Schleiermachers hermeneu-
tische Pointe lag).

Mit ihrer Fihigkeit zur Intentionalititsumkehr der schopferi-
schen — produktiven und rezeptiven — Subjekte sind die Werke letzt-
lich die entscheidenden SinnerschliefSungsdimensionen fiir das Inne-
werden der Offenbarungsgestalt. Hier besteht nach Ricceur eine
Nihe zum Zeugnis im theologischen Sinne als ganzheitliche, appel-
lative Présentation eines Unbedingten im geschichtlich Kontingen-
ten.? Beide verkorpern eine Weise von Prasenz als Einheit von radi-
kaler ethischer Hingabe und gnadenhaftem Uberschwang, die in
ihrer bezwingenden Evidenz eigentlich nur dsthetisch auszudriicken
ist> — bis hinein in eine Form von Lebenskunst als Einheit von Ethos

32 Zu Geschichtsereignissen als Symbolisierungen menschlicher Freiheit vgl. grund-
sitzlich G. Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu.

33 »Ich frage mich, ob das Kunstwerk in seinen Konnotationen der Singularitit und
der Kommunikabilitit nicht ein Modell ist, um den Begriff des Zeugnisses zu
denken«. P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 273; vgl. auch P. Ricceur, »Her-
meneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der Hermeneutik. Phi-
losophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008, S. 41-83; Vgl. E. Arens,
Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Diisseldorf
1989.

3% Unter den Theologen des 20. Jahrhunderts betont vor allem H. U. von Balthasar

Poetik des Glaubens A~ 211

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Gerhard Larcher

und Glaube. Uber die philosophischen und historischen Glaubwiir-
digkeitsgriinde der traditionellen Apologetik hinaus miisste also ein
erkenntnisanleitendes, hermeneutisches Interesse an der objektiven,
von sich her aufgehenden Evidenz der Offenbarungsgestalt Christi
durch seine Zeugen vermittels einer &sthetischen Faszination und
Begeisterung induziert werden konnen.

Eine Unterscheidung zwischen Jiingern »erster Hand« und Jiin-
gern »zweiter Hand« ist da wenig sinnvoll, wie schon Kierkegaard
prinzipiell zu Recht ironisch gegeniiber Lessing festhélt. Hier geht
es im Wahrnehmen der édsthetischen Evidenz des Zeugnisses namlich
um eine unmittelbare Erlebnisqualitit fiir alle, um ein tiefes Aneig-
nungsgeschehen, um »Nachfolge«®*, was durch den Text fiir sich al-
lein oder eine blofle Nachricht von beobachteten Zeichen tiber Dritte
nie erreicht wird: eine Unmittelbarkeit wie im Sehen des brennenden
Dornbuschs durch Mose (Ex 3,21.), wie beim prophetischen Lied im
Gegeniiber zum leidenden Gottesknecht (Jes 53), beim Wort des
Hauptmanns angesichts des sterbenden Gekreuzigten (Mk 15,39),
oder dem Brennen des Herzens der Emmausjiinger in der Gemein-
schaft mit ihrem Brot brechenden Begleiter (Lk 24,32).¢ Gegenstand
ist also nicht die symbolische Illustration eines Falles?, sondern die
Faszination durch eine iiberwiltigende einmalige Gestalt (Hans Urs
von Balthasar), die aber nicht zu einer archaischen Fixation auf die
Urspriinge, sondern zur Eréffnung einer Geschichte, d. h. einer Viel-
falt von Weiterbezeugungen, hinfiihrt.

Diese Vielfalt hermeneutischer Situationen ist immer wieder
konkretisiert durch kiinstlerische Visualisierungen den Glaubigen
vermittelt worden, aus einer inneren Affinitit zum sinnlichen Zeug-
nis im Fleisch. Der ganze »Facher der Stile« christlicher Kunst von
der byzantinischen Kunst bis herauf zu Renaissance und Barock be-
zeugt dies in einer grofien diachronen und synchronen Pluralitit,
wenn auch innerhalb eines gewissen inhaltlichen und formalen Kri-
terienkanons (zum Beispiel des Figurativen, einer bestimmten Farb-

diesen fundamentaltheologisch duf3erst relevanten Konnex; vgl. H. U. von Baltha-
sar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, 3 Binde, Einsiedeln 1961-1969.
Vgl. P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 274.

% Vgl. dhnlich die phdnomenologischen Analysen bei A.Grozinger, Praktische
Theologie und Asthetik. Miinchen 1987, S. 89-104.

Vgl. R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung
zur Logik der Erfahrung, Freiburg 1995, S. 707.

35

Q

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

symbolik, narrativen Einstellung) und unter dem regulativen Stachel
des Bilderverbotes.

¢) Hermeneutik der Tradition: Innovation und Verlebendigung
durch Kunst

Kunstwerke konnen also fiir die Vergegenwirtigung und Weitergabe
der Offenbarung eine zeugnishafte und wirkungsgeschichtliche
Funktion haben, indem sie einen latenten Bedeutungsiiberschuss
der Offenbarungs- beziehungsweise Glaubensiiberlieferung je neu
sichtbar freisetzen. So wie die symbolische Verfasstheit der Erinne-
rung eines historischen Ereignisses sich heutiger Freiheit iiber Texte
und andere Sinnsedimente erschlief3t, so dhnlich oder radikaler auch
tiber die Kunstwerke im Verein mit diesen.*® Dabei braucht die Wir-
kungsgeschichte innovatorische Impulse, um lebendig zu bleiben.
Fiir eine aktualisierende Lektiire der Uberlieferung bedarf es einer
»Uberkreuzung von Tradition und Modernitit« (Ricceur). Deshalb
ist fiir eine Auslegung der Tradition als prasentisches AufschliefSen
der Offenbarung nicht nur an vergangene, klassische Werke der bil-
denden Kunst zu denken, sondern auch an zeitgenssische Kunst als
Ins-Spiel-Bringen des Verstindnishorizontes der Gegenwart — so
zum Beispiel der verschiedenen katastrophischen Szenarien des
20. Jahrhunderts.

So wie vergangene Zeit in der Fiktionalitit des damaligen Er-
zihlers als qualifizierte erfahrbar wird, ist dies auch in der spezifisch
seriellen Narrativitit der zeitgenossischen bildenden Kiinste, der
Medienkunst oder gar des Films moglich. Sie unterstiitzen die Qua-
litdt der Lebenszeugnisse als ethischer und mystischer Zeugnisse, so-
wohl in der Geschichte der Frommigkeit als auch in der jeweiligen
Gegenwart der Nachfolge Jesu. Abgesehen von der grofien Tradition
mit ihren Christusbildern in byzantinischer Kunst (als Pantokrator),

3% Wie sehr dsthetische Wahrnehmung und praktische Vernunft im Eingedenken der
Geschichte zusammengehéren, hat paradigmatisch wohl am eindriicklichsten
Walter Benjamin in seinen »Geschichtsphilosophischen Thesen« gezeigt; vgl.
W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften I,
Frankfurt 1972, S. 691-703; vgl. dazu insgesamt A. Grozinger, Praktische Theo-
logie und Asthetik; zur prinzipiellen wirkungs- bzw. rezeptionsgeschichtlichen
Eigenart von Kunstwerken fiir den Traditionsprozef3 vgl. G. Larcher, Modernis-
mus als theologischer Historismus. Ansétze zu seiner Uberwindung im Frithwerk
Maurice Blondels, Frankfurt 1985, S. 221 ff.

Poetik des Glaubens A~ 213

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Larcher

Romanik (als am Kreuz erhohter Konig), Gotik (als Schmerzens-
mann) und Barock (als triumphierend in den Himmel Aufgefahre-
ner), in deren Reflex unter Umstdnden mehr iiber ein vergangenes
Glaubensbewusstsein und iiber die jeweilige Glaubensweitergabe zu
erfahren ist als manchmal in textlichen Dokumenten, kann hier auch
auf viele grofle, oft verborgene Jesusbilder dieses Jahrhunderts von
Lovis Corinth iiber Paul Gauguin, Georges Rouault, Emil Nolde,
James Ensor, Marc Chagall (vgl. dessen »Weifle Kreuzigung«) bis
hin zu Francis Bacon, Antonio Saura, Alfred Hrdlicka, Rudolf
Schwarzkogler, Arnulf Rainer oder Heribert Falken verwiesen wer-
den.®

Dies alles sind Bilder, die nicht mehr historistisch »realistisch«
wie die der (Neo-)Nazarener gemalt sind, sondern die eine ganze
Heils- beziehungweise Unheilsgeschichte aufrufen, also Unabgegol-
tenes der Jesusgeschichte in heutigem Kontext visuell wachrufen
konnen. Wenn nach Hansjiirgen Verweyen® die Evidenz des »wahr-
lich dieser war Gottes Sohn« (Mk 15,39; jenes Wort des heidnischen
Hauptmanns unter dem Kreuz) in der Begegnung mit allen seinen
Zeugen, also auch den Zeugen im Gegenwartshorizont, je aktuell
und sinnlich direkt im Fleisch aufgehen konnen soll, dann sind
Kunstwerke mit den ihnen entsprechenden sinnlichen Ausdrucks-
mitteln (wie zum Beispiel Joseph Beuys’ Fuflwaschungsaktion oder
Rainers Kreuziibermalungen) wohl besonders disponiert, eine Ah-
nung davon zu vermitteln.

Die geformte Materialitit der Kunstwerke und Aktionen bedeu-
tet analog unableitbare Sinnzukehr in einer eigentiimlichen Weise
von Gegenwart.*! Durch diese kann die Prisenz des Ostergeheimnis-
ses schon in der Niedrigkeitsgestalt des symbolischen Zeugnisses
aufblitzen. Kunst in der Form der Offenheit auf traditio, mit Spuren
von Verletzungen, mit Ubermalungen, Ausléschungen, Serialitit
(wie bei Rainer, Schwarzkogler, Lucio Fontana, Giinther Uecker, An-
dy Warhol und anderen) ist wie die symbolisch vermittelte Freiheits-

3 Vgl. den Katalog zur Ausstellung »Das Christusbild im 20. Jahrhundert« in Linz
1981; FE. Mennekes und J. Réhrig, Crucifixus. Das Kreuz in der Kunst unserer Zeit,
Freiburg 1994.

40 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort, Diisseldorf 1991, S. 459 ff.

4 Vgl. G. Larcher, »Sinnprésenz im Symbol. Aspekte leibhafter, dsthetischer, sakra-
mentaler Vergegenwirtigung«, in: J. Herten u.a. (Hg.), Vergegenwirtigung,
S. 49-64; F. Ricken, In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines Urphinomens,
Stuttgart 1996, S. 142 ff. u. 6.

214 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

geschichte sonst ein Raum, wo Unbedingtes, etwa unbedingte Liebe,
aufscheinen und einfordernd sein kann — auch in seiner Ausstindig-
keit. Kunstwerke vermogen aber — besser noch als Worte, die leicht
zu einem theoretisch vereinnahmenden Heilswissen tendieren® —
bei aller Gegenwiirtigkeit des Ostergeheimnisses durch ihre Formen-
sprache zugleich auch dessen eschatologische Vollendung kritisch zu
verdeutlichen, indem sie vom definitiven Anbruch der Prisenz einer
noch ausstindigen Wirklichkeit zeugen. Sie verhelfen so, und zwar
gerade aufgrund ihrer Mannigfaltigkeit in der Tradition, zu einer in-
neren Kriteriologie dieses symbolischen Uberlieferungsprozesses.
Freilich bedarf das symbolische Potential der ikonographischen Wir-
kungsgeschichte des Christentums immer wieder der korrektiven
und innovativen Impulse aus dem jeweiligen Zeitkontext heraus.
Auch ist ein Verhiltnis zwischen historisch-exegetischer Kritik,
praktischem Glaubenszeugnis und frommer Bildimagination als Ein-
Bildung des Christusgeschehens je neu aufzubauen.

d) Tradition als lebendige Memoria und Geddchtniskunst

Der ganze Kunstraum im Horizont des Christentums ist prinzipiell
Gedichtnisraum: memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu
Christi im Kontext des Gottesgedichtnisses Israels. Dies ist eine ge-
schichtsbestimmte Memoria, die zugleich Zeiterhellung und Zu-
kunftsansage ist. Geschichte als Leidens- und Hoffnungsgeschichte
kommt durch die Kiinste unverwechselbar zur Sprache® als Ge-
schichten von dem, »der sich im Modus der Bestreitung offenbart«
(Eckhard Nordhofen) und der in den Visualisierungen seines Vortii-
bergangs einen inhédrenten prophetischen Stachel, am radikalsten im
Kreuz Jesu, erkennen lésst. Johann Bapist Metz spricht deshalb vom
nachtragenden Wesen der Kiinste.** Dies gilt prinzipiell durch die
Geschichte der christlichen Tkonographie hindurch von den kiinst-
lerischen Gestaltungsweisen des Crucifixus, den Darstellungen der
Martyrer mit ihren Attributen, den Kreuzwegen, den Passionsspie-

42 Adorno sagt in seiner Asthetischen Theorie, Frankfurt 1970, S. 191: »Unverhiillt
ist das Wahre der diskursiven Erkenntnis, aber dafiir hat sie es nicht; die Erkennt-
nis, welche Kunst ist, hat es, aber als ein Inkommensurables«.

4 Vgl.J. B. Metz’ Diktum vom »nachtragenden Wesen von Religion und Kunst« in:
»Die Shoa im Zeitalter kultureller Amnesie, in: A. Kélbl, G. Larcher und J. Rau-
chenberger, Entgegen, S. 103-105.

44 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 215

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Gerhard Larcher

len, Wallfahrtstraditionen, ja selbst von manchem frommen Kunst-
handwerk, besonders aber auch von der kritischen inneren Reflexi-
vitit der zeitgendssischen Kunst. Walter Benjamin hat tibrigens in
seinen geschichtsphilosophischen Thesen schon vor der Shoa das nor-
mative Eingedenken in &sthetischen Kategorien beschrieben. Erst
recht gilt, dass nach Auschwitz Spitzenkunst keine affirmative His-
torienmalerei mehr sein kann, die einen schonen Schleier iiber Ge-
sellschaft und Kirche legt. Aber es darf auch keine Abwesenheit von
Kunst geben. Wer sonst gibe dem Aufschrei bleibende und dringliche
Gestalt? Man denke nur an die Werke von Paul Celan, Rachel White-
read, George Segal, Christian Boltanski, Hrdlicka, Anselm Kiefer, die
Shoa-Filme von Claude Lanzmann und Steven Spielberg, an die
schwierige Genese der Gedenkplétze in Wien und Berlin und so wei-
ter.

Gedichtniskunst thematisiert gegen den Strich (Benjamin) der
scheinbar selbstverstindlichen Uberlieferung das Augenblickshafte,
noch Unabgegoltene der Vergangenheit, das was — anders als in einer
blolen Denkmalskultur oder triumphalistischen Geschichtsschrei-
bung — méglicherweise noch zu retten ist. Sie gibt so dem Anspruch
vergangener Leidenszeugnisse — in der Kreuzesnachfolge Christi
oder anonym auf der »Schlachtbank der Geschichte« — einen sensi-
blen Rahmen der Aufmerksamkeit und Rezeption heute. Als Bei-
spiele einer lebendig kritischen Memoria der Kirche in ihre eigene
Geschichte und in die Gesellschaft hinein durch ein inneres kons-
truktives Zusammenspiel von Ethik und Asthetik lassen sich klassi-
sche Kunstbeispiele seit den Anfingen der Moderne aufrufen, wie
Francisco Goya (»Desastres de la Guerra«), Casper David Friedrich,
Pablo Picasso (»Guernica«), Chagall (auch hier: »Weile Kreuzi-
gung«), Hrdlicka (»Plotzenseer Totentanz«) und andere mehr.

Diese hermeneutische Gewichtung der Kiinste kann zur Kritik
fragwiirdiger Bilder des Eingedenkens verhelfen und dem Anliegen
eines kirchen- und gesellschaftskritischen Theologietyps Rechnung
tragen, zugleich aber dessen exklusivem Pathos der Praxis und des
Leidens und der hauptsichlich appellativen Kritik an der postmoder-
nen Erlebnisgesellschaft einen sinnlich anschaulichen, erlebbaren
prasentischen Erfahrungsraum geben (vgl. das Herz-Jesu-Thema).
Solche Theologie, die selbst leicht mit einem Asthetizismusvorwurf
zur Hand ist, konnte einsehen lernen, dass ihren besten Aspirationen
— im Sinne einer Memoria durch Praxis, Zeugnis, Erzihlung hin-
durch — ganz entscheidend durch eine #sthetische Tiefenvermittlung

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamentaltheologie und Asthetik

gedient ist. So diirfte sich zeigen, dass eine »anamnetische Kultur«
(Metz) und eine »subversive Allianz« zwischen der Theologie und
den Kiinsten sich wechselseitig bedingen.* Gerade durch eine radi-
kale kiinstlerische Konfrontation in den Erfahrungsraum der Glaubi-
gen und der Gesellschaft hinein kann ethisch-politische Betroffen-
heit ausgelost, ja Glaube als leidenschaftliche Gottespassion
angefacht und doch zugleich die Gefahr eines kontrafaktisch protes-
tierenden, ungliicklichen Bewusstseins vermieden werden, welches
nur zu leicht dem Ideologieverdacht eines Neo-Nietzscheanismus
verfallt.

Solche erzihlende Memoria wird das Eingedenken der Tradition
stets mit einem Ausgriff auf eine heilsgeschichtlich erhoffte Zukunft
verbinden. Wie schon der Akt der Konfiguration von Zeit als Leis-
tung des Einzelhistorikers nicht ohne eine poetisch-asthetische »Fik-
tion« auskommt, so radikaler noch die grofSen Synthesen theologi-
schen Erzihlens im Entfalten von geschichtlichen Identititen nach
riickwirts nicht ohne ein Entwerfen von Hoffnungshorizonten nach
vorwirts. Dabei ist das Erdffnen von neuen Horizonten der Tradition
immer auch #sthetisch vermittelt in einer Art »prospektiver Pro-
vokation«.* Praktische Memoria und messianische Hoffnung kon-
nen so einander angenihert werden.

# Demgegeniiber scheuen alle Formen von Traditionalismus die Auseinanderset-
zung mit den anspruchsvollen zeitgendssischen Kiinsten und verweigern ihnen
den Status eines moglicherweise giiltigen anonymen Geistzeugnisses. Das hat
vermutlich mit der Angst zu tun, der eigenen, verkrampft historischen Selbst-
gerechtigkeit iiberfiihrt zu werden oder die Pseudosicherheit einer konfessionel-
len Selbstabschlieung nicht durchhalten zu koénnen.

4 H. U. Reck, »Konstruktionen des Erinnerns«, in: Kunstforum international, 127
(1994) S. 81-119, hier S. 85; fiir diesen weit gefassten Versuch einer geschichts-
theoretischen Anniherung von Fundamentaltheologie und Asthetik aus Anre-
gungen P. Ricceurs heraus war besonders hilfreich auch: A. Breitling, Moglich-
keitsdichtung-Wirklichkeitssinn, bes. Zweiter Teil, IV. 3 (»Eine Hermeneutik der
Unvollendung«) und Zweiter Teil, V. 3 (»Poetik der bedingten Freiheit«).

Poetik des Glaubens A~ 217

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricceur

O. Abel u.a. (Hg.), La juste mémoire. Lectures autour de Paul Ricceur, Genf 2006

E-X. Amherdt, L'herméneutique philosophique de Paul Ricceur et son importance pour
I'exégese biblique. En débat avec la New Yale Theology School, Paris 2004

E. Arens, Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Diisseldorf
1989

P. Biehl, Symbole geben zu lernen. Einfiihrung in die Symboldidaktik anhand der Sym-
bole Hand, Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989

— Erfahrung — Symbol — Glaube, Giitersloh 1991

— Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neukirchen-Vlu-
yn 1999

K. Blamey, »Paul Ricceur’s »Durcharbeitencc, in: A. Wiercinski (Hg.), Between Suspici-
on and Sympathy. Paul Ricceur’s Unstable Equilibrium, Toronto 2003, S. 575-584

J.-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mir de la lyrique et du récit«, in: Temps et
récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73-110

F Bockle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., Miinchen 1994

M. Bohnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Hermeneutik. Ein In-
terpretationsversuch iiber Paul Ricceur, Frankfurt 1983

— »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Riickfragen an Paul Ricceurs Theorie
tiber das Vergessen und Verzeihenc, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von Gedichtnis, Geschichte und Vergessen, Ber-
lin 2004, S. 243-248

C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de |’herméneutique de Paul Ricceur, in:
Temps et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 163—
183

A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf
Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999

A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von
Gediichtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004

A. Breitling, Moglichkeitsdichtung — Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs Denken der Ge-
schichte, Miinchen 2007

J. Briindl, Masken des Bdsen. Eine Theologie des Teufels, Wiirzburg 2002

A. Bucher, Symbol — Symbolbildung — Symbolerziehung, St. Ottilien 1990

B.J. Claret, Geheimnis des Bosen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997

— »Die der Struktur unserer Lebenswelt von Haus aus inhdrenten Irritationen und das
Bose, in: Theodizee. Das Bése in der Welt, 2. Aufl., Darmstadt 2008, S. 67-116

— Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-theologisch«,
in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Band 9, 3. Aufl., Freiburg 2000, S. 1365-1368

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricoeur

— Art. »Ubel. 1II. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332-334

B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricceur, Paris 2006

E. Dirscherl, Grundriss Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Men-
schen angesichts des Anderen, Regensburg 2006

H.-J. Ehni, Das moralisch Bése. Uberlegungen nach Kant und Ricceur, Freiburg 2006

E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische Auf-
gabe«, in: F Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Donau-
worth 1988, S. 188-203

J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricceur and the Refiguring of Theology, Oxford
1995

M. Greiner, »Ererbte Schuld — ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Internatio-
nale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291-293

J. Greisch, »Testimony and attestation«, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social
Criticism Special Issue: Ricceur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London
1995, S. 81-98

— »Vom Gliick des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebensc, in: S. Orth und P. Rei-
fenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S. 91-114

C. M. Gschwandtner, »Ricceur’s hermeneutic of God. A Symbol that Gives Rise to
Thought, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287-309

S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002

H. Hiring, Das Problem des Bisen in der Theologie, Darmstadt 1985

— »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination, in: Concilium 34 (1998) S. 21-37

H. Halbfas, Das Menschenhaus, Diisseldorf 1971.

V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricceurs >Das Selbst als
ein Anderer< und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theologie und Philoso-
phie 75 (2000) S. 206-225

— Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als Herausforderung der Theo-
logie, Ostfildern 2007

— »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutike, in: P. Ricoeur, An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber Religion, Freiburg 2008, S. 119-141

M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene symbolhafte
Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blitter, Heft Nr. 3, 133 (2008)
S. 184-187

D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Combas 1990

M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to
Think God. The Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricceur,
Miinster 2004

— »Memory and Forgiveness — Two Itineraries«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny
(Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think God. The Reception within
Theology of the Recent Work of Paul Ricceur, Miinster 2004, S. 19-41

— »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny
(Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think God. The Reception within
Theology of the Recent Work of Paul Ricceur, Miinster 2004, S. 153-201

— »Virtues and the God Who Makes Everything New, in: A. Mayes und W. Jeanrond
(Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of Sean Freyne, Dublin 2006,
S. 298-320

Poetik des Glaubens A~ 219

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricoeur

— »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the Concept of God«, in: N. Hintersteiner
(Hg.), Naming and Thinking God in Europe Today. Theology in Global Dialogue,
Amsterdam 2007, 211-231

— »Memory and Forgetting as Capabilities of the Self. Paul Ricceur’s Philosophical Con-
tribution to Cultural Memory Studies«, in A. Niinning und A. Erll (Hg.), Handbook
of Cultural Memory Studies, Berlin 2008

R. Kearney, On Paul Ricceur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004

D. Klemm, »Searching for a Heart of Gold. A Ricceurian Meditation on Moral Striving
and the Power of Religious Discourse«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall
(Hg.), P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 97-116

G. Larcher, »Subjektivit und Glaube. Fundamentaltheologische DenkanstofSe im Werk
Paul Ricceurs«, in: J. Kirchberg und J. Miither (Hg.), Philosophisch-Theologische
Grenzfmgen, Essen 1986, S. 281-298

- »Appelle und Parolen im Wechselbezug von religioser Sprache und Bild, in: P. Eben-
bauer, R. Esterbauer und C. Wessely (Hg.), Appelle und Parolen, Stuttgart 2008

B. Liebsch, »Das Selbst im Missverhiltnis zwischen Erzihlung und Bezeugung. Ver-
sprechen — Vertrauen — Verratg, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche
Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49—
77

L. MacCammon, »Jacques Derrida, Paul Ricceur, and the Marginalisation of Christiani-
ty: Can the God of Presence be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall
(Hg.), P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 187-209

C. Mandry, »Ricceur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricceurs skleine
Ethike«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S. 37-58

— Ethische Identitit und christlicher Glaube. Theologische Ethik im Spannungsfeld von
Theologie und Philosophie, Mainz 2002

— »The relationship between philosophy and theology in the recent work of Paul Ri-
cceurs, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the
challenge to think God. The reception within theology of the recent work of Paul
Ricceur, Miinster 2004, S. 63-77

— »Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie — ein Spagat?«, in:
A. Bohmeyer und J. Frithbauer (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theo-
logie und Philosophie, Miinster 2005, S. 87-98

— »Logik der Ethik — Logik der Gabe. Theologisch-ethische Uberlegungen«, in: M. Ga-
bel und H. Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phino-
menologie in der Diskussion, Freiburg 2007, S. 234-251

H.-J. Meurer, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. P. Ricceurs Hermeneutik der Gleich-
niserzidhlung Jesu im Horizont des Symbols »Gottesherrschaft/Reich Gottes«. Bonn
1997

D. Mieth, Dichtung Glaube und Moral. Studien zur Begriindung einer narrativen
Ethik, Mainz 1976

O. Mongin, »Note éditoriale«, in: P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontieres de la philoso-
phie, Paris 1994, S. 7-11

L. S. Mudge, »Paul Ricceur on Biblical Interpretationg, in: P. Ricceur, Essays on Biblical
Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1-40

D. Miiller, »Paul Ricceur (1913-2005). Un philosophe aux prises avec la théologie, in:
Revue théologique de Louvain 37 (2006) S. 161-178

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricoeur

W. W. Miiller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt 1990, S. 175-250

— »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in der dogmatischen
Theologie, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147 (1999) S. 354362

S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricceur und Jean Na-
bert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999

— »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ricceurs >kleiner Ethik«, in: A. Breit-
ling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul
Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S. 59-73

— »Kriteriologie des Géttlichen — Hermeneutik der Zeugnisse. Paul Ricceur, Jean Nabert
und die fundamentaltheologische Diskussiong, in: J. Valentin und S. Wendel (Hg.),
Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Her-
meneutik, Regensburg 2001, S. 81-91

S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Hermeneutik und Phinomenologie im
Denken Paul Ricceurs, Berlin 2002

S. Orth, »Vernachléssigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricceurs, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text. Her-
meneutik und Phinomenologie im Denken Paul Ricceurs, Berlin 2002, S. 189-207

S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexio-
nen auf den Menschen, Freiburg 2004

S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen
auf dem Denkweg von Paul Ricceur, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facetten-
reiche Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004,
S.15-36

— »Zwischen Philosophie und Theologie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von Gedichtnis, Geschichte
und Vergessen, Berlin 2004, S. 223-236

— »Das Bése gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul
Ricceur und Jean Nabert, in: S. Gritzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt
und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jdhrigen Gedenken an »Le
Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel, London
2007, S. 129-151

W. Pannenberg, »Das Bése«, in: Evangelisches Kirchenlexikon, Band 1, Géttingen 1956,
S. 559-561

— Anthropologie in theologischer Perspektive. Religise Implikationen anthropologi-
scher Theorie, Gottingen 1983

D. Pellauer, Ricceur. A Guide for the Perplexed, London 2007

F. Prammer, Die philosophische Hermeneutik Paul Ricceurs in ihrer Bedeutung fiir eine
theologische Sprachtheorie, Innsbruck 1988

M. Revault d’Allones und E. Azouvi (Hg.), Paul Ricceur, Paris 2004

H. Riedlinger, »Der Ubergang von der Unschuld zur Siinde. Zur geschichtlichen und
geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlange«, in: W. Strolz
(Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heilsgeschichte, Freiburg
1986, S. 11-42

H. Saal, Das Symbol als Leitmodell fiir religioses Verstehen, Gottingen 1995

W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hopeg, in: D. Klemm und W. Schweiker (Hg.),
Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricceur, Charlottesville 1993, S. 205—
225

— Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995

Poetik des Glaubens A~ 221

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricoeur

— »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the Structure of
Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and
Contemporary Moral Thought, New York 2002, S. 117-142

G. Schiwy, Der franzésische Strukturalismus. Mode — Methode — Ideologie. Mit einem
Anhang mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan,
Althusser, Foucault, Sartre, Ricceur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969

D. S. Springstiibe, Der Symbolbegriff Paul Ricceurs, Saarbriicken 2007

D. R. Stiver, Theology after Ricceur. New Directions in Hermeneutical Theology, West-
minster 2001

J. Sudbrack, Religiose Erfahrung und menschliche Psyche. Zu Grenzfragen von Religion
und Psychologie, von Heiligkeit und Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998

L. Tengelyi, »Husserls Blindheit fiir das Negative? Zu Ricceurs Deutung der Abstands-
erfahrung in der Erinnerung, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit.
Zu Paul Ricceurs Philosophie von Geddchtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin 2004,
S.29-39

A. Thomasset, Paul Ricceur, une poétique de la morale. Aux fondements d'une éthique
herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996

K.J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricceur. A Study in Her-
meneutics and Theology, Cambridge 1990

M. A. Villaverde, »Schuld und Vergebung bei Paul Ricceur, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von Gedichtnis, Geschichte
und Vergessen, Berlin 2004, S. 207-222

J. Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Rightc, in: J. Wall, W. Schweiker
und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, New York 2002,
S. 47-63

— »The Economy of the Gift. Paul Ricceur’s Significance for Theological Ethics«, in:
Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235-260

J. Wall, Moral Creativity. Paul Ricceur and the Poetics of Possibility, Oxford 2007

M. I. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricceur, and the New Yale Theology, Macon
1990

N. Weidinger, »Symboldidaktik — Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in: H. Noormann,
U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Okumenisches Arbeitsbuch Religionspidago-
gik, 2. aktualisierte Aufl., Stuttgart 2004, S. 145-160

P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricoeur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze
(1970-1999), Hamburg 2005, S. vii-x

K. Wenzel, Zur Narrativitit des Theologischen. Prolegomena zu einer narrativen Text-
theorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997

— Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricceur, Freiburg 2008

— »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des christlichen Gottesverstindnis-
ses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Prekdr. Gottes Gerechtigkeit und die
Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150-159

J. Werbick, Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren Theo-
logie, St. Ottilien 1982

— Schulderfahrung und Bufisakrament, Mainz 1985

— Bilder sind Wege, Miinchen 1992

— Art. »Metapher, systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Band 7, 3. Aufl., Freiburg 1998, S. 189f.

G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricceurian Metaphorics of Love and Justice«,

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zitierte Sekundarliteratur zu Paul Ricoeur

in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), Paul Ricceur and Contemporary Mo-
ral Thought, New York 2002, S. 164-186

S. Wiedenhofer, »Erbsiinde« — eine universale Erbschuld? Zum theologischen Sinn des
Erbsiindendogmas«, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982) S. 30-44

— »Zum gegenwirtigen Stand der Erbsiindentheologie«, in: Theologische Revue 83
(1987) S. 353-370

— »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, in: Internationale Katholische
Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315-328.

Poetik des Glaubens A~ 223

https://dol.org/10.5771/9783485860328 - am 23.01.2028, 22:18:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Verzeichnis der Autorinnen, Autoren und
Herausgeber

Michael Béhnke, geb. 1955, Prof. Dr. theol., ist Professor fiir Katho-
lische Theologie (Systematische Theologie und Religionspadago-
gik) an der Bergischen Universitdt Wuppertal.

Bernd J. Claret, geb. 1963, Dr. theol., ist Privatdozent an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Rheinischen Friedrich-Wil-
helms-Universitit Bonn.

Maureen Junker-Kenny, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Professorin an
der School of Religions and Theology am Trinity College Dublin.

Veronika Hoffmann, geb. 1974, Dr. theol., ist Wissenschaftliche Assis-
tentin am Lehrstuhl fiir Dogmatik der Katholisch-Theologischen
Fakultit der Universitit Erfurt.

Gerhard Larcher, geb. 1946, Prof. Dr. theol., ist Professor fiir Fun-
damentaltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultét der
Karl-Franzens-Universitit Graz.

Christof Mandry, geb. 1968, Dr. theol., ist Postdoc-Kollegiat am Max-
Weber-Kolleg der Universitit Erfurt.

Wolfgang W. Miiller, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Professor fiir Dog-
matik an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit
Luzern.

Stefan Orth, geb. 1968, Dr. theol., ist Redakteur der Zeitschrift »Herder
Korrespondenz. Monatshefte fiir Gesellschaft und Religion« in
Freiburg.

Peter Reifenberg, geb. 1956, Prof. Dr. theol., ist Direktor des Tagungs-
zentrums Erbacher Hof und der Akademie des Bistums Mainz.

Knut Wenzel, geb. 1962, Prof. Dr. theol., ist Professor fiir Systemati-
sche Theologie, Fundamentaltheologie und Dogmatik am Fach-
bereich Katholische Theologie der Goethe-Universitat Frankfurt.

Jirgen Werbick, geb. 1946, Prof. Dr. theol., ist Professor fiir Fun-
damentaltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultit der
Westfilischen Wilhelms-Universitit Miinster.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

hitps:/dol.org/10.5771/9783495860328 - am 23.01.2028, 22:18:04, https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Accass - =) ERE.


https://doi.org/10.5771/9783495860328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhalt
	Vorwort
	Stefan Orth: Der Philosoph und das theologische Denken
	I. Das Böse und die Poetik der Freiheit
	II. Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik
	III. Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

	Jürgen Werbick: Was zeigt der Verdacht?
	I. Entlarvung
	II. Der Gerichtshof der Vernunft und die Schule des Zweifels
	III. Der Konflikt der Interpretationen
	IV. Symbol und Idol
	V. Nach-religiöser Glaube?

	Knut Wenzel: Struktur und Subjekt
	I. Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der Objektivität seiner historischen Dokumente
	II. Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung
	III. Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

	Veronika Hoffmann: Offenbarung denken?
	I. Die Polyphonie der biblischen Offenbarung
	II. Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungsbegriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«
	III. Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses
	IV. Das Zeugnis der Offenbarung
	V. Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken Paul Ricœurs

	Bernd J. Claret: »Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«
	I. Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«
	II. Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen (Welt-)Anschauung
	III. Der Begriff des servum arbitrium
	IV. Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im anthropologischen Mythos

	Christof Mandry: Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik
	I. Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik
	II. Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption
	III. Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologischen Ethik

	Maureen Junker-Kenny: Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus
	I. Zur Moderne als Horizont des Denkens
	II. William Schweiker: Verantwortung und vorgängige moralische Ordnung
	III. John Wall: Kreative Poetik des Willens
	IV. Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung – Möglichkeiten künftiger Rezeption

	Michael Böhnke: Schwierige Erinnerung?
	I. Zur Hermeneutik des ethisch-politischen Gebrauchs des Gedächtnisses
	II. Zur Kultur des Gedenkens
	III. Erinnerung und Anamnese
	IV. Schwierige Erinnerung oder Schwierigkeiten mit dem Erinnerungsbegriff?

	Wolfgang W. Müller: Vom Symbol aus denken
	I. Das Verständnis von Religionspädagogik
	II. Das theologische Moment
	III. Symbol
	IV. Erzählung
	V. Gottesfrage
	VI. Person
	VII. Zeugnis
	VIII. Schlussbemerkungen

	Gerhard Larcher: Fundamentaltheologie und Ästhetik
	I. Aspekte der ästhetischen Moderne als Kontext der Fundamentaltheologie
	II. Subjekttheorie, Kunst und Offenbarung beziehungsweise Glaube
	III. Hermeneutik der Offenbarungsvermittlung und Ästhetik

	Zitierte Sekundärliteratur zu Paul Ricœur
	Verzeichnis der Autorinnen, Autoren und Herausgeber

