
 

 

6.  Anerkennen als Erfahrungsprozess II:

 Selbstreflexion und die Spannung zwischen

 Handeln und Tun 
            
 
 
 
Im folgenden Abschnitt will ich die in Auseinandersetzung mit der gesellschafts-
theoretischen Konkretisierung der Anerkennungstheorie entwickelten Kritikpunkte 
auf ihre moral- und gerechtigkeitstheoretischen Grundannahmen zurückbeziehen. 
Dafür will ich die hier zentralen Argumentationsschritte der Honnethschen Theorie 
noch einmal rekonstruieren, problematisieren und ausgehend von dieser Kritik erste 
Ansätze für einen alternativen, an von Honneth vernachlässigten Aspekten der So-
zialphilosophie des Pragmatismus orientierten Begründungsweg entwickeln. 

Um die normative Grundlage einer kritischen Theorie der Gesellschaft bestim-
men zu können, wird in Honneths Konzeption 1. das positive Selbstverhältnis der 
Akteure zum zentralen Kriterium der sozialen Gerechtigkeit. Von einem solchen 
positiven Selbstverhältnis lässt sich dann sprechen, wenn es den Akteuren gelingt, 
sich mit bestimmten eigenen Eigenschaften, etwa Wünschen oder Fähigkeiten, zu 
identifizieren. Dies ist jedoch 2. nur dann möglich, wenn sie eine bestätigende Be-
zugnahme Anderer bezüglich dieser Eigenschaften erfahren. Diese Bestätigung 
muss sich jedoch nicht nur in bestimmten Akten Einzelner, sondern auch in der Ge-
staltung der gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Sind also die institutionel-
len Ordnungen einer Gesellschaft „nun so beschaffen, daß sie nicht das Maß an An-
erkennung bereitstellen, das zur Bewältigung jener verschiedenen Identitätsaufga-
ben nötig ist, so muß das als Indikator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gel-
ten.“1 Kritik gilt dann 3. als Artikulation von Ansprüchen, die unter Bezugnahme 
auf gesellschaftlich akzeptierte und etablierte Kriterien der Anerkennung zu zeigen 

                                                            
1  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

beanspruchen, inwiefern diese in der jeweiligen Situation nur unzureichend zur 
Anwendung gelangen. 

Die an eine kritische Theorie der Anerkennung formulierten Ansprüche vermag 
die Konzeption Honneths aber insofern nicht vollständig einzulösen, als hier das 
positive Selbstverhältnis, das über Formen wechselseitiger Anerkennung gesichert 
und stabilisiert werden soll, allein selbstbezüglich gefasst wird, womit letztlich 
gleichgültig zu werden droht, innerhalb welcher sozialen Verhältnisse dieses konk-
ret erzeugt wird. Gerade jedoch über die Überlegungen, die Hegel in der „Phäno-
menologie des Geistes“ (PhG) zur Dynamik des Anerkennens entwickelt, lassen 
sich diese Grundannahmen problematisieren und erste Ansätze einer alternativen 
Konzeption entwickeln. Anerkennung lässt sich hier gerade nicht als Akt der sozia-
len Bestätigung einer allein selbstbezüglich gefassten Identität verstehen; vielmehr 
schildert der Gang der Erfahrung in der PhG einen Prozess, in dessen Verlauf be-
stimmte praktische Selbstverhältnisse realisiert, als realisierte durch ihre sozialen 
Folgen in eine Krise geführt, vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und 
schließlich überwunden werden (1). 

Wenn zudem in der Honnethschen Konzeption Anerkennung als Akt der Bestä-
tigung der dem Individuum schon zukommenden wertvollen Eigenschaften gilt, 
droht unklar zu werden, wie die Notwendigkeit der Anerkennung für die Entwick-
lung des Selbstverhältnisses jenseits entwicklungspsychologischer Überlegungen 
widerspruchsfrei begründet werden kann. Eine an Hegel anschließende pragmatisti-
sche Sozialtheorie kann demgegenüber zeigen, inwiefern die Akteure sich erst 
durch die wechselseitige Kritik in gemeinsamen sozialen Verhältnissen über ihre 
handlungsleitenden Grundannahmen und Dispositionen aufklären können. Im An-
schluss an die hier skizzierte Konfliktdynamik muss sich der Begriff gelingender 
Anerkennung darauf beziehen, wie dieser Prozess der Erfahrung, in dem  bestehen-
de Selbstverständnisse und institutionell stabilisierte Handlungsformen hinterfragt 
und neu gebildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann (2). 

Während schließlich, wie ich in einem kurzen Ausblick zeigen will, in Hon-
neths Anerkennungstheorie nur die Forderungen als legitim gelten, die sich als situ-
ationsspezifische Artikulationen gesellschaftlich etablierter Anerkennungsnormen 
verstehen lassen, können diese Normen in dem vorgeschlagenen begrifflichen 
Rahmen in dem Maße problematisiert werden, indem sie die Weiterentwicklung des 
Erfahrungsprozesses blockieren. So spricht John Dewey einer demokratischen Öf-
fentlichkeit die Aufgabe zu, diese Blockierungen aufzulösen und den Prozess der 
Erfahrung als kollektive Aufklärung über die sozialen Folgen institutionell fixierter 
Handlungsstrategien in allen Bereichen der Gesellschaft zu ermöglichen (3). 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 195 

 

 

6.1 „JA, ICH BIN ES.“2: HONNETH UND DIE WAHRHEIT

 DER GEWISSHEIT SEINER SELBST 
 
Honneths Ausgangspunkt für die Entwicklung der normativen Grundlage einer kri-
tischen Theorie der Anerkennung ist die über die „Phänomenologie moralischer 
Verletzungserfahrungen“ erschlossene Annahme, dass menschliche Individuen zum 
Aufbau einer positiven Selbstbeziehung auf die zustimmenden und bestätigenden 
Bezugnahmen Anderer angewiesen sind. Umgekehrt können moralische Verletzun-
gen deshalb als persönliche Beschädigungen verstanden werden; durch sie werden 
Erwartungen enttäuscht, deren Erfüllung für den Aufbau einer positiven Selbstbe-
ziehung notwendig ist.3 Diese so bestimmte „formale Anthropologie“4, die zeigt, 
inwiefern die menschliche Selbstverwirklichung notwendig auf bestimmte Formen 
intersubjektiver Anerkennung angewiesen ist, wird nun in einem weiteren Schritt 
für die Entwicklung einer bestimmten Konzeption sozialer Gerechtigkeit und damit 
für die Bestimmung der normativen Grundlage einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft in Anspruch genommen. Der entscheidende Gedanke ist dabei der, dass die 
interindividuellen Bedingungen der Sicherung der persönlichen Integrität auch 
durch die bestehenden Institutionen gewährleistet werden müssen. „Als Inbegriff 
der Normalität einer Gesellschaft müssen dann kulturabhängig die Bedingungen 
gelten, die ihren Mitgliedern eine unverzerrte Form der Selbstverwirklichung erlau-
ben.“5 

Die persönliche Identitätsbildung gilt damit als der Zweck aller Forderungen 
nach sozialer Gerechtigkeit.6 Sind die institutionellen Ordnungen einer Gesellschaft 
„nun so beschaffen, daß sie nicht das Maß an Anerkennung bereitstellen, das zur 
Bewältigung jener verschiedenen Identitätsaufgaben nötig ist, so muß das als Indi-

                                                            
2  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 93. 

3  Vgl. zu diesen Annahmen: Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer 

Moral der Anerkennung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 180. 

4  Vgl. Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilo-

sophie, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frank-

furt am Main 2000, S. 69. 

5  Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 57. 

6  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


196 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

kator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gelten.“7 Vor diesem Hintergrund 
kann dann die institutionelle Entwicklung der bürgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaften als Ergebnis sozialer Kämpfe um Anerkennung rekonstruiert werden. 

Den Begriff des Selbstverhältnisses formuliert Honneth jedoch in enger Anleh-
nung an Frankfurts analytische Überlegungen zur Philosophie der Person.8 Dem-
nach ist es das zentrale Charakteristikum  menschlicher Handelnder, dass sie nicht 
direkt durch bestehende Wünsche getrieben sind, sondern dass sie diese evaluieren, 
sich mit einigen von ihnen identifizieren und so entscheiden können, welche ihr 
Handeln leiten sollen. Wir können zu unseren Wünschen Stellung nehmen, Wün-
sche zweiter Ordnung ausbilden, die sich auf sie beziehen und die festlegen, welche 
von ihnen handlungswirksam werden sollen. Wünsche, die sich darauf beziehen, 
welche der bestehenden Wünsche erster Ordnung handlungswirksam werden sollen, 
nennt Frankfurt Volitionen zweiter Ordnung. 
 
“Someone has a desire of the second order either when he wants simply to have a certain de-

sire or when he wants a certain desire to be his will. In situations of the latter kind, I shall call 

his second order desires ‘second order volutions’ […]. Now it is having second order volu-

tions […] that I regard as essential to being a person.”9 

 
Wer eine Volition zweiter Ordnung ausbildet, identifiziert sich mit bestimmten 
Wünschen erster Ordnung und macht sie zu einem Bestandteil seines handlungslei-
tenden praktischen Selbstverhältnisses.10 

Die Identifikation mit bestimmten Wünschen oder Eigenschaften aber verlangt, 
so die zentrale Erweiterung der Anerkennungstheorie gegenüber dieser Argumenta-
tion, die bestätigende Bezugnahme Anderer.11 Sie geht davon aus, dass die Indivi-
duen zunächst ein bestimmtes Selbstverständnis erwerben, dass dieses Selbstver-
hältnis jedoch nur dann stabilisiert und vollständig angeeignet werden kann, wenn 

                                                            
7  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

8  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

9  Frankfurt, Harry G. Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: The Journal of 

Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, p. 8. 

10  Vgl. Wolf, Ursula, Reflexion und Identität. Harry Frankfurts Auffassung menschlichen 

Handelns, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), 

Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 415. 

11  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 197 

 

 

sie darin von anderen Bestätigung erfahren. Die Anerkennung ist hier zwar die Vo-
raussetzung, um stabile Selbstverhältnisse auszubilden, die gemeinsamen Verhält-
nisse sind jedoch selbst nicht Teil des individuellen Selbstverhältnisses; dieses wird 
als Bezug auf die eigenen Eigenschaften, insbesondere Wünsche und Fähigkeiten, 
gefasst. Damit droht nicht nur der Bezug des einzelnen Individuums auf die Aner-
kennung Anderer oder die gemeinsamen Institutionen insofern instrumentell zu 
bleiben, als es sich auf sie als Mittel zur Realisierung seines eigenen, außerhalb ih-
rer liegenden Zwecks, der Stabilisierung und Versicherung der eigenen Identität, 
beziehen kann. 

Vor allem stellt sich auf der Ebene der Gerechtigkeitstheorie das Problem, dass 
dann, wenn das positive Selbstverhältnis der Akteure als zentrales Kriterium gilt, 
über das alle Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit zu rechtfertigen sind und die-
ses Selbstverhältnis zugleich allein selbstbezüglich gefasst ist, beliebig zu werden 
droht, über welche konkreten Formen dieses Ziel realisiert wird. Die Einzelnen er-
scheinen so nicht in erster Linie als Gestalter ihrer interindividuellen und institutio-
nellen Beziehungen, sondern als bedürftige Empfänger von Mitteln für individualis-
tisch gefasste Zwecke.12 Auf der Grundlage dieses Anerkennungsverständnisses 
aber können dann die Problemfelder nicht erfasst werden, die Macht- bzw. Subjekt-
kritische Ansätze thematisieren. Die Arbeiten Judith Butlers oder Louis Althussers 
reflektieren demgegenüber die Abhängigkeit, in der einzelne Individuen gegenüber 
sozial etablierten Kriterien der Anerkennbarkeit stehen. Sie versuchen zu zeigen, 
dass bestimmte Selbstverhältnisse gerade als Anpassung an Anforderungen zu ver-
stehen sind, die die Individuen erfüllen müssen, um überhaupt soziale Akzeptanz 
erlangen zu können. Die anerkennende Bestätigung dieser Selbstverständnisse mag 
dann, weil sie bestehende Erwartungshaltungen erfüllt, die psychische Integrität der 
Adressaten schützen, sie bestätigt jedoch in diesem Falle auch die bestehenden 
Machtverhältnisse, in deren Rahmen sie ausgebildet wurden. In der Konsequenz 
muss Honneth dann auch behaupten, dass bestimmte soziale Zuschreibungen und 
Rollenbilder, wie etwa die des „guten Soldaten“ oder der „guten Hausfrau“, vor 
dem Hintergrund des sozialen Horizonts, in dem sie etabliert wurden, dann schwer 
problematisierbar sind, wenn sie den Beteiligten unter Umständen eine Identifikati-
on mit bestimmten Eigenschaften und Fähigkeiten und mithin ein positives Selbst-
verhältnis ermöglichen.13 

                                                            
12  Vgl. Forst, Rainer, Zwei Bilder der Gerechtigkeit, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 227. 

13  Als ideologisch können sie, so die anschließende Argumentation, nur dann gelten, wenn 

sie durch einen Widerspruch zwischen einem symbolischen Anerkennungsversprechen 

und den Bedingungen von dessen materieller Erfüllung gekennzeichnet sind. (Vgl. Hon-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


198 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Das Problem ist also nicht nur, dass die Theorie der Anerkennung bestimmte 
Formen der Eigenlogik von Institutionen und die in sie eingelagerten Machtverhält-
nisse auf einer gesellschaftstheoretischen Ebene nicht hinreichend thematisiert,14 
sondern auch, dass sie darüber hinaus auch in normativer Hinsicht nicht in jedem 
Falle über die Mittel verfügt, um diese kritisieren zu können. Das Kriterium, nach 
dem die Gerechtigkeit einer sozialen Ordnung beurteilt wird, kann in der Konse-
quenz nicht länger auf der Ebene des individuellen Selbstverhältnisses allein veror-
tet werden. Vielmehr ist es auf die Gestaltung der intersubjektiven Beziehungen 
insgesamt zu beziehen. 

Gerade jedoch die frühen Jenaer Schriften Hegels, insbesondere die PhG und 
die Jenaer Geistphilosophie von 1805/06, enthalten eine Kritik eines solchen Ak-
teurs- und eines dementsprechenden Handlungsverständnisses. Sie reflektieren die 
Schwierigkeiten, in die Handelnde unter der Voraussetzung eines solchen Selbst-
verständnisses notwendig geraten müssen. Was demgegenüber als gelingende Form 
des Anerkennens gelten kann, lässt sich gar nicht auf der Ebene des individuellen 
Selbstverhältnisses allein bestimmen, sondern bemisst sich an der Gestaltung der 
gemeinsamen Beziehungen. Dies deutet sich schon in den Passagen der PhG an, in 
denen Hegel den „reinen Begriff“ des Anerkennens entwickelt, denn hier soll ge-
zeigt werden, dass deshalb, weil das zu realisierende Selbst immer auch als Mit-
glied einer übergreifenden intersubjektiven Verhältnisses zu denken ist und diese 
Realisierung stets auch die Konstitution einer gemeinsamen Beziehung einschließt, 
der Bezug auf das eigene Selbst über den auf Andere vermittelt ist. Wer unter ei-
nem bestimmten Selbstverständnis handeln will, bezieht sich dabei stets auch auf 
andere Akteure, die er in bestimmter Weise gegenüber seiner Person verpflichtet 
sieht, deren Ansprüchen er umgekehrt Rechnung tragen muss etc. Und er kann dies 
nur, wenn diese sich und ihn in vergleichbarer Weise verstehen. „Das Tun ist also 
nicht nur insofern doppelsinnig, als es ein Tun ebensowohl gegen sich als gegen das 
andre, sondern auch insofern, als es ungetrennt ebensowohl das Tun des Einen als 
des Andern ist.“15 

Diese Zusammenhänge sind jedoch, zumindest an der Stelle, an der sie entwi-
ckelt werden, noch ein Vorgriff; sie sind, entsprechend der unterschiedlichen Refle-
xionsebenen der PhG, zunächst nur „für uns“, d.h. für die philosophischen Be-
obachter und noch nicht für das beobachtete, die einzelnen Erfahrungsstufen durch-

                                                                                                                                    
neth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Über den Zusammenhang zwischen Moral und 

Macht, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 

2010, S. 103-130.) 

14  Vgl. etwa: McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and 

Agency, in: Sociological Theory, 26, 2008, S. 277-78. 

15  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 199 

 

 

laufende Bewusstsein. Der weitere Verlauf der PhG, insbesondere das Vernunft- 
und das Geistkapitel bringen den Prozess zur Darstellung, in dem dieser Zusam-
menhang für das Bewusstsein wird. In diesem Prozess der Erfahrung ergeben sich 
zugleich auch die Kriterien, denen eine gelingende Form dieser wechselseitigen 
Bezogenheit genügen können muss; es werden also auch die Bedingungen expli-
ziert, unter denen allein der hier noch abstrakt bleibende Begriff des Geistes als rea-
lisiert gelten kann. Die Kriterien, die die PhG dabei ausweist, bleiben allerdings zu-
nächst negativ; sie führt nur verschiedene Formen des Misslingens vor, ohne jedoch 
schon konkrete Strukturen praktischer Vermittlung zu entwickeln, in denen es mög-
lich ist, diese Erfahrungen des Scheiterns zu vermeiden. Dies erfolgt erst in einigen 
Teilen der Jenaer Realphilosophie und insbesondere der später verfassten Rechts-
philosophie. 

Diesen Prozess der Erfahrung, den das beobachtete Bewusstsein in der PhG 
durchläuft und in dessen Verlauf auch die Kriterien entwickelt werden, denen ge-
lingende Formen des Anerkennens genügen müssen, entwickelt Hegel auf zwei 
Ebenen: Zum einen ausgehend vom Selbstbewusstsein des einzelnen Handelnden 
(Vernunfkapitel). Dieses erfährt auf dieser Stufe der Entwicklung der Erfahrung des 
Bewusstseins einen Gegensatz zwischen seinem eigenen Selbstverständnis, das es, 
dem eigenen Anspruch nach, in seinem Handeln realisiert und zum Ausdruck ge-
bracht hat, und der Bedeutung seines Tuns für andere; also einen Gegensatz zwi-
schen Handeln und Tun. Dieser Gegensatz ergibt sich deshalb, weil es die Bezo-
genheit auf Andere in seinem Handeln noch falsch antizipiert bzw. noch nicht hin-
reichend reflektiert hat, welche Anforderungen dies an sein eigenes Selbstverständ-
nis stellt und es erfährt diesen Gegensatz an dem Widerstand, den Andere ihm ent-
gegensetzen. Weil damit „für es“ wird, dass es etwas anderes tat, als es beanspruch-
te, kann es gerade nicht auf dem bestehendem Identitätsanspruch beharren, sondern 
muss vielmehr das bisherige Selbstverständnis aufgeben. 

Zum anderen entwickelt Hegel diesen Prozess der Erfahrung ausgehend von be-
stimmten Formen der Sittlichkeit, d.h. in Bezug auf bestimmte, institutionell gefes-
tigte soziale Ordnungen, denen auch jeweils ein bestimmtes Handlungsverständnis 
zu Grunde liegt (Geistkapitel). Auch an diese müssen also, sollen sie Verhältnisse 
gelingender Anerkennung ermöglichen, bestimmte Anforderungen gestellt werden. 
Damit ist die PhG nicht nur kritische Prüfung von bestimmten Selbstverständnissen 
handelnder Akteure, sondern auch von „Gestalten einer Welt.“16 „Nicht mehr das, 
was dem Einzelnen gewiß ist, kann als wahr gelten, sondern das, was gestaltend die 
Welt selbst bestimmt.“17 

                                                            
16  Ebd., S. 240. 

17  Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des Bewußtseins, sondern einer Welt – 

Überlegungen zum Geist-Kapitel der Phänomenologie des Geistes, in: Köhler, Dietmar 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


200 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Der entscheidende Begriff, über den diese Reflexionsbewegung auf beiden 
Ebenen entwickelt wird, ist, auch wenn Hegel dies nicht explizit benennt, der der 
Handlung. Diese ist sowohl Ergebnis und Ausdruck einer durch das Individuum ge-
troffenen Zwecksetzung und zugleich impliziert sie einen bestimmten Bezug auf 
Andere; diese sind von ihr betroffen und sie ist durch sie öffentlich beurteilbar. Die-
se beiden Bestimmungen der Handlung werden auf der jeweiligen Stufe der Ver-
nunft bzw. des Geistes in je spezifischer Weise in ein Verhältnis gesetzt und in der 
konkreten Verwirklichung zeigt sich, ob und inwiefern sich die jeweilige Verhält-
nisbestimmung und die damit verbundenen Ansprüche als problematisch oder wi-
dersprüchlich erweisen. 

Innerhalb des Erfahrungsprozesses lassen sich zudem auf beiden Ebenen zwei 
verschiedene Stufen unterscheiden: Eine der Darstellung der konkreten Gestalt des 
praktischen Selbstbewusstseins bzw. der institutionellen Strukturen einer konkreten 
Gestalt der Sittlichkeit, die stets auch die normativen Ansprüche expliziert, denen 
diese sich selbst unterstellen18 und eine zweite Stufe ihrer kritischen Reflexion, die, 
entsprechend der Einleitung, stets auch eine Prüfung der in diesen Gestalten enthal-
tenen normativen Ansprüche ist.19 Die Handlung vermittelt zwischen beiden Stufen 
des Erfahrungsprozesses; sie, die Praxis selbst also ist es, in der der jeweilige Maß-
stab dieser Praxis fraglich wird, in der das Bewusstsein entsprechend der Termino-
logie der Einleitung erfährt, dass sein „an sich“ nur „für es an sich“ war. Der Maß-
stab, an dem es sein Handeln ausgerichtet hatte, erweist sich als einseitig bestimmt. 
„Weder in dem Verständnis der Überzeugungen, Absichten und Empfindungen für 
sich genommen, noch in dem bloß als gegebenen beobachtbaren Vorgang oder dem 
Wissen von ihm, sondern allein in der Tat zeigt sich, was der Geist wirklich ist.“20 

Im Folgenden will ich kurz an jeweils einer Gestalt der praktischen Vernunft 
und des Geistes die für mich in diesem Zusammenhang wesentliche Gedankenent-
wicklung Hegels skizzieren. Dabei soll gezeigt werden, dass der Ansatz Hegels da-
rauf zielt, das Kriterium für gelingende Formen sozialer Anerkennung auf der Ebe-
ne der sozialen Beziehungen und nicht allein auf der der psychischen Integrität zu 
verorten und dass insofern auch durch den Rückgriff auf ihn die Möglichkeit be-

                                                                                                                                    
und Pöggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phänomenologie des Geistes, Berlin 2006, S. 

195. 

18  Insofern lässt sich auch hier entsprechend der Terminologie der Einleitung davon spre-

chen, dass die jeweilige Gestalt zwischen Wissen und Wahrheit unterscheidet und somit 

über einen Maßstab verfügt, an dem sie die eigene Praxis zu messen vermag. 

19  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 60. 

20  Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang 

(Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem 

Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 201 

 

 

steht, die skizzierten Schwierigkeiten der Honnethschen Konzeption zu überwin-
den. 

Die Gestalt des Geistes, die ich hierbei diskutieren will, wird in den ersten bei-
den Abschnitten von „A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit“ entwickelt; hier erfolgt 
Hegels Auseinandersetzung mit der griechischen Polisordnung und den Gründen ih-
rer Auflösung. Für die Entfaltung dieser Gründe nimmt Hegel auch Bezug auf klas-
sische Dramen, insbesondere das der Antigone.21 Das sittliche Gemeinwesen glie-
dert sich hier, so Hegels Rekonstruktion auf der Stufe der Darstellung dieser Gestalt 
des Geistes, in zwei verschiedene Bereiche: eine spezifisch politische, den (männli-
chen) Bürgern zugängliche öffentliche Ordnung, das „menschliche Gesetz“, sowie 
den privaten Bereich der Familie und das die Beziehungen in diesem Bereich re-
gelnde „göttliche Gesetz“. Beide Bereiche gelten als notwendige, sich gegenseitig 
hervorbringende Bestandteile, deren Verhältnis zueinander Hegel wie folgt be-
stimmt: 
 
„Der Geist hat hieran seine Realität oder sein Dasein, und die Familie ist das Element dieser 

Realität. Aber er ist zugleich die Kraft des Ganzen, welche diese Teile wieder in das negative 

Eins zusammenfaßt, ihnen das Gefühl ihrer Unselbstständigkeit gibt, und sie in dem Bewußt-

sein erhält, ihr Leben nur im Ganzen zu haben.“22 

 
Es gibt also kein Gemeinwesen jenseits dieser einzelnen Familien, dieses hat nur in 
ihnen seinen Bestand; gleichzeitig werden diese einzelnen Familien erst durch eine 
gemeinsame politische Ordnung in eine Einheit zusammengeführt und in dieser er-
halten. Entscheidend ist für mich hier Hegels Charakterisierung des Verhältnisses 
zwischen dem, was das menschliche und das göttliche Gesetz jeweils als Pflicht 
vorschreiben, und den einzelnen Individuen. „Als sittliches Bewußtsein ist es die 
einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit, oder die Pflicht.“23 Die Indivi-
duen identifizieren sich völlig mit ihren jeweiligen Verpflichtungen, sie erscheinen 
ihnen deshalb auch nicht als fremd oder beherrschend.24 Ein Wissen darum, was es 

                                                            
21  Dieses Drama ist seither für die Diskussion um Anerkennung von zentraler Bedeutung. 

Vgl. Butler, Judith Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod, 

Frankfurt am Main 2001. Und: Vgl. Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton 

2003, inbesondere S. 62f. 

22  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 246. 

23  Ebd., S. 251. 

24  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 420. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


202 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zu tun hat, ist hier deshalb möglich, weil sich den Individuen das, was ihnen als ihre 
Pflicht gilt, jeweils aus nur einem der beiden Gesetze oder „sittlichen Mächte“ 
ergibt, in die das Gemeinwesen sich gliedert. Das Kriterium dieser Zuordnung ist 
das Geschlecht. Männer werden dem menschlichen, Frauen dem göttlichen Gesetz 
zugeordnet. Auch dieser Aspekt soll jedoch hier nicht im Mittelpunkt stehen; wich-
tig ist für mich an dieser Stelle, dass deswegen, weil die jeweiligen sittlichen Mäch-
te und die Pflichten, die sie vorschreiben, unbefragt gelten und weil für die einzel-
nen Individuen fest steht, was die für sie relevanten Pflichten sind, im Bewusstsein 
der Handelnden keine Pflichtenkollisionen oder Unsicherheiten darüber, was zu tun 
ist, auftreten können. „Das sittliche Bewußtsein weiß, was es zu tun hat; und ist ent-
schieden, es sei dem göttlichen oder dem menschlichen Gesetz anzugehören.“25 Das 
Drama der Antigone schildert nun eine Situation, in der ein konkreter Fall, der Tod 
des Polyneikes, durch die beiden sittlichen Mächte unterschiedlich beurteilt wird 
und der deshalb auch den unterschiedlichen Akteuren, die sich jeweils einer dieser 
Mächte verpflichtet sehen, ein unterschiedliches Vorgehen nahe legt: Das Begräb-
nis des Toten oder dessen Verweigerung. Das eine, insofern der Tote als ein Mit-
glied der Familie, das andere, insofern er als Aufständischer wider das Königshaus 
gelten muss. Unter diesen Bedingungen, und damit betreten wir die zweite Stufe im 
Prozess der Erfahrung, muss jedoch das Tun der Protagonisten notwendig einen 
Gegensatz erzeugen. 
 
„Denn dieses [das Selbstbewusstsein, S.B.], eben indem es sich als Selbst ist und zur Tat 

schreitet, erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit und setzt selbst die Entzweiung. Es 

gibt durch die Tat die Bestimmtheit der Sittlichkeit auf, die einfache Gewißheit der unmittel-

baren Wahrheit zu sein, und setzt die Trennung seiner selbst, in sich als das Tätige und in die 

gegenüberstehende für es negative Wirklichkeit.“26 

 
Indem sie zur Tat schreiten, erzeugen sie einen Gegensatz. Ihr Handeln selbst ist 
notwendig, weil die sittlichen Mächte eines Gemeinwesens erst im Handeln der Ak-
teure ihren Bestand haben. Da jedoch Kreon und Antigone nur einer der beiden 
Mächte angehören, beide „unmittelbar“ auf sie bezogen sind, müssen sie in ihrem 
Handeln notwendig von der Vielzahl der sittlichen Bestimmungen und deren Impli-
kationen abstrahieren. Der Gegensatz erscheint damit beiden, und hier betont Hegel 
die Gemeinsamkeit beider Positionen, als Gegensatz von Pflicht und rechtloser 
Wirklichkeit.27 Was aus der Perspektive des einen als Pflicht gilt, erscheint aus der 

                                                            
25  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 252. 

26  Ebd., S. 254. 

27  Vgl. ebd., S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 203 

 

 

des anderen als Unrecht.28 Beide müssen damit notwendig, d.h. aufgrund der Ver-
fasstheit dieser Gestalt der Sittlichkeit selbst, von den Folgen ihres Tuns für andere 
absehen und können diese damit auch nicht mehr kontrollieren. Antigone versteht 
sich selbst als Vertreterin des göttlichen Gesetzes und begeht, indem sie den ent-
sprechenden Verpflichtungen nachgeht, einen politischen Akt der Rebellion. Kreon 
versteht sich selbst als Vertreter des menschlichen Gesetzes, will den Staat schüt-
zen, und verletzt damit den Bereich der familiären Beziehungen.29 
 
„Die entwickelte Natur des wirklichen Handelns erfährt nun das sittliche Selbstbewusstsein 

an seiner Tat, ebenso wohl wenn es dem göttlichen als wenn es dem menschlichen Gesetz 

sich ergab. Das ihm offenbare Gesetz ist im Wesen mit dem entgegengesetzten verknüpft; das 

Wesen ist die Einheit beider; die Tat aber hat nur das Eine gegen das Andere ausgeführt.“30 

 
Weil die Tat des einen von diesem nur als die einseitige Verwirklichung einer be-
stimmten Pflicht verstanden wird, aber auf die jeweils andere sittliche Macht not-
wendig bezogen ist und diese verletzt, sind beide nicht nur entzweit, sie können 
auch als entzweite nicht bleiben, was sie sind. Weil es auf das Andere wesentlich 
bezogen ist, macht es dieses durch sein Tun, indem es in diesem nur als widerstre-
bende, rechtlose Wirklichkeit behandelt wird, zu einem anderen. „Aber im Wesen 
mit diesem verknüpft, ruft die Erfüllung des Einen das Andre hervor, und, wozu die 
Tat es machte, als ein verletztes, und nun feindliches, Rache forderndes Wesen.“31 
So scheitert Kreon gerade auch auf der Ebene des menschlichen Gesetzes; er er-
weist sich nicht als guter König, sondern als Tyrann. Indem hier also in Bezug auf 
die jeweils andere sittliche Macht von den sozialen Folgen des Tuns für Andere 
abstrahiert werden muss, können die Handelnden auch ihrem eigenen Selbstver-
ständnis nicht entsprechen. 

Markell Patchen interpretiert den Gedanken Hegels hier so, dass sich darin eine 
allgemeine Tragik des menschlichen Handelns zeigt: Die Unmöglichkeit des Ver-
suchs, angesichts der Pluralität menschlicher Individuen eine souveräne Kontrolle 
über den Sinn der eigenen Handlungen und der eigenen Identität zu erlangen. „Even 
more important […] is the fact that human beings act into a world inhabited by a 
plurality of other acting persons: the fact of human freedom, which is the condition 
of effective agency, also limits our practical capacities because it is not exclusively 

                                                            
28  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 449. 

29  Dies zeigt sich exemplarisch auch im Verhältnis zu seinem Sohn. 

30  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 255. 

31  Ebd., S. 255. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


204 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ours but is mirrored in others.”32 Und: “In […] Hegels reading of the Antigone […] 
subjecitivity’s trouble arises from the contradiction between its commitment to ep-
istemic and practical sovereignty on the one hand, and its experience of vulnerabil-
ity in action on the other.”33 Hegel selbst jedoch kann eine solche Position nicht zu-
gesprochen werden. Der Grund für das Scheitern dieser Gestalt der Sittlichkeit ist, 
wie schon angedeutet, das Verhältnis der sittlichen Mächte zu ihren Trägern, oder 
umgekehrt deren unmittelbare und einseitige Bezogenheit auf eine bestimmte 
Pflicht, und nicht eine allgemeine Tragik, die allem menschlichen Handeln als sol-
chem zukommt. Unter dieser Voraussetzung und nicht überhaupt ist das Handeln 
die einseitige Verwirklichung eines bestimmten Maßstabs und damit erst produziert 
es einen Gegensatz zwischen diesen Mächten innerhalb des Gemeinwesens. Es ist 
daher auch eine neue Gestalt der Sittlichkeit bzw. des sittlichen Selbstbewusstseins, 
die aus dieser Erfahrung entsteht. „Damit aber gibt das Handelnde seinen Charakter 
und die Wirklichkeit seines Selbst auf, und ist zu Grunde gegangen. Sein Sein ist 
dieses, seinem sittlichen Gesetze als seiner Substanz anzugehören; in dem anerken-
nen des Entgegengesetzten hat dies aber aufgehört, ihm Substanz zu sein [...].“34 
Der geschilderte Konflikt zerstört somit auch die Selbstverständlichkeit, mit der das 
Bewusstsein auf eine bestimmte sittliche Macht bezogen war35 und führt zu der 
Einsicht, dass die Möglichkeit zur individuellen Reflexion auf die in dem jeweili-
gen Fall relevanten Hinsichten und sozialen Folgen des Handelns in die künftigen 
Gestalten der Sittlichkeit einzubeziehen sind.36 Insofern ergeben sich im Laufe die-
ses Prozesses der Erfahrung, wie eingangs angedeutet, die Kriterien, denen gelin-
gende Formen wechselseitiger Anerkennung genügen müssen. 

Während das Geistkapitel der PhG als Kritik grundlegender gesellschaftlicher 
Strukturen verstanden werden muss, die gelingende Formen wechselseitiger Aner-
kennung verhindern, thematisiert das Vernunftkapitel in den Abschnitten B und C 

                                                            
32  Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 79. 

33  Ebd., S. 102. 

34  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 256. 

35  Vgl. Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des Bewußtseins, sondern einer Welt – 

Überlegungen zum Geist-Kapitel der Phänomenologie des Geistes, in: Köhler, Dietmar 

und Pöggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phänomenologie des Geistes, Berlin 2006, S. 

194. 

36  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 422. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 205 

 

 

in dieser Hinsicht Formen oder Gestalten des praktischen Selbstbewusstseins.37 
Was diese Formen des praktischen Selbstbewusstseins kennzeichnet, ist ein be-
stimmtes Handlungsverständnis. Nach diesem gilt die Handlung allein als Verwirk-
lichung eines bestimmten, individuell gesetzten Zwecks und damit als Selbstaus-
druck des jeweiligen Individuums. Es „ist das praktische Bewusstsein, das in seine 
vorgefundene Welt mit dem Zwecke einschreitet, sich in dieser Bestimmtheit eines 
Einzelnen zu verdoppeln, sich als Diesen als sein seiendes Gegenbild zu erzeugen 
und dieser Einheit seiner Wirklichkeit mit dem gegenständlichen Wesen bewußt zu 
werden.“38 Es bestätigt sich selbst, das eigene Selbstverständnis in seinem Handeln 
und kann also über den Sinn der Handlung, das Selbst, das sich in dieser ausdrückt, 
so der Anspruch, souverän verfügen. Im Folgenden will ich kurz bestimmte Aspek-
te einer konkreten Bewusstseinsgestalt des Vernunftkapitels diskutieren; dabei be-
ziehe ich mich auf den Abschnitt „Das Gesetz des Herzens, und der Wahnsinn des 
Eigendünkels“. Zwar kann es nicht als eindeutig geklärt gelten, auf welche philoso-
phischen oder literarischen Vorbilder sich Hegel hierbei bezieht,39 dennoch ist diese 
Gestalt deshalb für mich interessant, weil der Zweck, den das Selbstbewusstsein 
hier zu verwirklichen beansprucht, von ihm selbst gerade nicht mehr als bloß indi-
vidueller, selbstsüchtiger Zweck verstanden wird.40 Vielmehr vertritt es hier schon 
einen Anspruch auf Allgemeinheit; das Handeln ist also nicht mehr nur selbstbezo-
gen. Es ist ein Gesetz, und darüber das allgemeine Wohl der Menschheit, das ver-
wirklicht werden soll.41 Einen insbesondere für Hegels Übergang zu der darauf fol-
genden Bewusstseinsgestalt der Tugend entscheidenden Aspekt, dass nämlich das 
„Gesetz des Herzens“ Ausdruck der natürlichen, noch ungebildeten Individualität 
ist, werde ich hier ausklammern; entscheidend ist für mich, dass das praktische 
Selbstbewusstsein hier beansprucht, „unmittelbar das Allgemeine, oder das Gesetz 

                                                            
37  Diese Ebenen gehören jedoch insofern zusammen, als sie, entsprechend der Methode der 

PhG, unterschiedliche Hinsichten innerhalb eines übergreifenden Zusammenhangs expli-

zieren. „Der Geist ist hiemit das sichselbsttragende absolute reale Wesen. Alle bisherigen 

Gestalten des Bewußtseins sind Abstraktionen desselben; sie sind dies, dass er sich ana-

lysiert, seine Momente unterscheidet, und bei einzelnen verweilt.“ (Hegel, G.W.F., Phä-

nomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 239.) 

38  Ebd., S. 196. 

39 Wahrscheinlich insbesondere auf Schillers „Die Räuber“. Vgl. Werle, Marco Aurelio, Li-

teratur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbstbewusstseins durch sich selbst, 

in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. 

Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 

2008, S. 360f. 

40  Vgl. ebd. 353. 

41  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

in sich zu haben [...].“42 Fraglich ist nur, ob sich diese Bestimmung des Verhältnis-
ses zwischen dem Selbst und dem allgemeinen Gesetz aufrechterhalten lässt.43 In 
Bezug auf den doppelten Doppelsinn, der den „reinen Begriff“ des Anerkennens 
kennzeichnet,44 lässt sich sagen, dass sich hier das Bewusstsein zwar schon als auf 
Andere bezogen versteht und bereit ist, entsprechende Selbsteinschränkungen zu 
vollziehen, jedoch meint, über diese Beziehung allein verfügen zu können. An die-
sem Anspruch scheitert diese Gestalt des Bewusstseins, was sich wiederum in dem 
Versuch seiner Verwirklichung durch das Handeln zeigt. Zum einen ist das Gesetz 
des Herzens als verwirklichtes, als etablierte allgemeine Ordnung diesem Herzen 
gegenüber gerade indifferent. Zum anderen ist das, was dem einen Bewusstsein als 
allgemeines Gesetz, als wesentlich für die gemeinsame Beziehung gilt, für das an-
dere nicht in gleicher Weise wesentlich. 
 
„Daher finden in diesem Inhalte die andern nicht das Gesetz ihres Herzens, sondern das eines 

andern vollbracht, und eben nach dem allgemeinen Gesetze, daß in dem, was Gesetz ist, jedes 

sein Herz finden soll, kehren sie sich ebenso gegen die Wirklichkeit, welche es aufstellte, als 

es sich gegen die ihrige kehrte.“45 

 
Weil es also in seiner Verwirklichung dem Gesetz der Anderen widerspricht und 
diese Anderen deshalb zum Widerstand gereizt werden, scheitert diese Gestalt des 
Selbstbewusstseins. Sie ist nicht die Verwirklichung eines allgemeinen Gesetzes, 
des Wohls der Menschheit, sondern sie erzeugt einen allgemeinen Widerstreit. „Das 
Allgemeine, das vorhanden ist, ist daher nur ein allgemeiner Widerstand und Be-
kämpfung aller gegeneinander, worin jeder seine eigene Einzelheit geltend macht, 
aber zugleich nicht dazu kommt, weil sie denselben Widerstand erfährt, und durch 
die andern gegenseitig aufgelöst wird.“46 Die Prüfung des Anspruchs dieser Gestalt 
des Selbstbewusstseins erfolgt hier, wie schon in der Diskussion des „wahren Geis-
tes“, über seine praktische Verwirklichung. Entscheidend kommt zudem hier hinzu, 
dass dieses Akteursverständnis hypothetisch verallgemeinert, als Selbstverständnis 
aller Akteure behandelt wird. Auf dieser Grundlage wird dann gezeigt, dass die 
Handelnden in diesem Rahmen ihrem eigenen Anspruch, ein allgemeines Gesetz zu 

                                                            
42  Ebd., S. 202. 

43  Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbst-

bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels 

Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der 

Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 358. 

44  Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

45  Ebd., S. 204. 

46  Ebd., S. 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 207 

 

 

verwirklichen, nicht genügen können und vielmehr dessen Verkehrung hervorbrin-
gen.47 Nicht im Wissen von sich, sondern erst in der Tat erweist sich, was die jewei-
lige Gestalt des Selbstbewusstseins wirklich ist.48 Der Anspruch auf Allgemeinheit, 
den der Handelnde erhebt, kann also nicht nur als Selbstgewissheit des Handelnden 
behauptet, sondern muss im Handeln selbst, und damit intersubjektiv bewährt wer-
den. Diese Bewährung scheitert hier, weil der Inhalt des Gesetzes allein durch das 
Individuum bestimmt ist, während es doch Allgemeinheit beansprucht.49 Gezeigt 
wird also, dass jedes unabhängig von Anderen festgelegte Selbstverständnis zum 
Scheitern verurteilt ist, weil es sich über die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht 
aufzuklären vermag. Es bringt dann im Versuch der Verwirklichung seine eigene 
Verkehrung hervor. Was als allgemeines Gesetz gelten kann, so lässt sich daraus 
schlussfolgern, ist erst über einen gemeinsamen kommunikativen Prozess zu be-
stimmen. 

Diese Rekonstruktion der von Hegel auf beiden Ebenen entwickelten Kon-
fliktdynamik lässt sich rückblickend an der Bewusstseinsgestalt des „Gewissens“ 
bestätigen, denn diese hat ja, so der Anspruch, der entsprechend der Methode der 
PhG an sie gestellt werden muss, die Erfahrungen der vorhergehenden Gestalten 
des Bewusstseins in sich aufgenommen und deren Defizite überwunden. Und tat-
sächlich gehört das Gewissen zum einen, anders als das Bewusstsein der „wahren 
Sittlichkeit“, nicht nur einer sittlichen Bestimmung an; vielmehr weiß es um die 
verschiedenen Hinsichten, die in der jeweiligen Handlungssituation zu berücksich-
tigen sind. „Das zum Handeln schreitende Gewissen bezieht sich auf die vielen Sei-
ten des Falles. Dieser schlägt sich auseinander, und ebenso die Beziehung des rei-
nen Bewußtseins auf ihn, wodurch die Manigfaltigkeit des Falles eine Manigfaltig-
keit von Pflichten ist.“50 Es vollzieht damit die notwendige Konkretisierung, Inter-

                                                            
47  Das Bewusstsein jedoch wehrt sich gegen diese Einsicht in seine eigene Verkehrung und 

versucht, an seinem bisherigen Selbstverständnis festzuhalten, indem es diesen Wider-

streit als Ergebnis der Herrschaft von Priestern und Despoten deutet. Dem kann ich je-

doch hier nicht weiter nachgehen. 

48  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440. 

49  Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualität. Zur Verwirklichung des Selbst-

bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels 

Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der 

Moderne, Frankfurt am Main 2008, 362. 

50  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 346. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


208 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

pretation und Gewichtung der jeweils relevanten Pflichten.51 Zugleich ist das, was 
es handelnd zu verwirklichen beansprucht, nicht, wie noch im Falle des „Gesetzes 
des Herzens“, die nur gemeinte Allgemeinheit, sondern es „ist das gemeinschaftli-
che Element der Selbstbewusstsein, und dieses die Substanz, worin die Tat Beste-
hen und Wirklichkeit hat; das Moment des Anerkanntwerdens von den andern.“52 
Der Begriff des Geistes muss also sowohl allgemein geltende Sitten als auch das 
Recht der Prüfung durch das Gewissen umfassen.53 

Welche Konsequenzen lassen sich nun aus dem bisher Entwickelten ziehen? 
Zunächst scheinen die Ergebnisse dieser Hegelrekonstruktion eher bescheiden, 
denn dass die Tatsache, dass jemand von der Richtigkeit eines allgemeinen Geset-
zes überzeugt ist, für die Richtigkeit desselben selbst nicht hinreicht und dass all-
gemein anerkannte Pflichten der fallbezogenen Konkretisierung und Abwägung be-
dürfen, dürfte wohl nur wenig überraschen; dennoch lassen sich für meinen Zweck 
der Diskussion gegenwärtiger Anerkennungstheorien einige wichtige Konsequen-
zen ziehen. Zum einen sollte deutlich geworden sein, dass auf der Grundlage der 
Hegelschen Argumentation gelingende Anerkennung nicht als Akt der expliziten 
Bestätigung einer schon bestehenden, allein selbstbezüglich gefassten Identität ver-
standen werden kann. Vielmehr sind die Handelnden in ihrem Selbstverhältnis 
schon auf Andere bezogen, gehen sie in der Realisierung eines bestimmten Selbst-
verständnisses schon eine bestimmte Beziehung zu Anderen ein. Was sie dabei je-
doch faktisch tun, kann nicht allein ausgehend von diesem Selbstverständnis allein 
bestimmt werden, sondern lässt sich erst über die Reaktionen Anderer erschließen. 
Über sie ist allein ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit über den Inhalt 
der Handlung selbst möglich. „Das Individuum kann daher nicht wissen, was es ist, 
eh es sich durch das Tun zur Wirklichkeit gebracht hat.“54 Über das, was sie tun, 
werden die Handelnden erst durch Andere aufgeklärt und dies ist dann künftig für 
die Gestaltung des eigenen Selbstverständnisses zu berücksichtigen; die Rationalität 
dieses Selbstverständnisses erweist sich gerade darin, dass es solchen Verständi-
gungsprozessen gegenüber offen bleibt. Das Beharren auf einem bestimmten 
Selbstverständnis, die Festlegung Anderer auf eine bestimmte Identität ist demge-

                                                            
51  Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phänomenologie, in: Vie-

weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein ko-

operativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, 

S. 428. 

52  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 344. 

53  Vgl. Schlösser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-

gang (Hrsg.), Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-

nem Schlüsselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 451. 

54  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 209 

 

 

genüber gerade als Abbruch eines solchen Verständigungs- und Erfahrungsprozes-
ses zu verstehen, in dessen Konsequenz eine Aufklärung über die Bedeutung und 
die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht mehr erfolgen kann. Zum anderen müs-
sen, auch dies hatte die Diskussion der Überlegungen Hegels gezeigt, für eine sol-
che Form gelingender Anerkennung an die Weisen der Gestaltung der grundlegen-
den Strukturen und Institutionen einer Gesellschaft bestimmte Anforderungen ge-
stellt werden. Diese müssen es ermöglichen, diesen Prozess der Erfahrung, diese 
Aufklärung über die sozialen Folgen bestimmter Handlungsstrategien in rationaler 
Weise zu organisieren. 

An dieser Stelle scheint es mir jedoch notwendig, sich von der Hegelschen Ar-
gumentation zu lösen und dies nicht erst vor dem Hintergrund der in der Rechtsphi-
losophie entwickelten konkreten institutionellen Ausgestaltung des objektiven Geis-
tes, sondern schon in Bezug auf die Zielstellung, die über diese realisiert werden 
soll. Denn Hegels Konzeption des objektiven Geistes hat gerade nicht die Funktion, 
diesen Prozess der Erfahrung selbst zu ermöglichen, sondern die, ihn überflüssig zu 
machen. Er ist bestimmt als ein Zustand, in dem der Unterschied zwischen „Sein 
für sich“ und „Sein für andere“, zwischen Handeln und Tun überhaupt überwunden 
ist. Dies ist genau dann möglich, wenn alle „ihre Einzelheit aufopfern“ und in ihrem 
Handeln nur allgemein anerkannte Sitten realisieren.55 Handeln und Tun fallen hier 
deshalb nicht auseinander, weil sich jeder Handelnde „der anderen so gewiß [ist] als 
seiner.“56 Und weiter: „Ich schaue es in allen an, daß sie für sich selbst nur diese 
selbstständigen Wesen sind, als Ich es bin; Ich schaue die freie Einheit mit den an-
dern in ihnen so an, daß sie wie durch Mich, so durch die Andern selbst ist. Sie als 
Mich, Mich als Sie.“57 Zugespitzt lässt sich damit sagen, dass die Unterbrechung 
der interindividuellen Konfliktdynamik auf der Ebene der gemeinsamen Sittlichkeit 
genau daher rührt, dass er an dem Anspruch des individualistisch gefassten Selbst-
bewusstseins des Vernunftkapitels, das im Handeln nur die eigene Selbstgewissheit 
zu bestätigen vermeint, festhält.58 Gezeigt wird nur, dass dieser Anspruch erst in ei-
nem übergreifenden sittlichen Zusammenhang realisierbar ist, in dem ich mich als 
sie und sie als mich anzuschauen vermag. Um diesen Anspruch einlösen zu können, 
muss dann das Gewissen des Einzelnen, das zwar notwendig ist, um die verschie-
denen Verpflichtungen und Ansprüche in einer Situation berücksichtigen zu kön-
nen, dann auch auf die Aufgabe der Interpretation der allgemeinen Sitten reduziert 
werden. Andernfalls könnte keine Gewissheit über die sozialen Folgen des eigenen 
Tuns und damit über das eigene Selbst bestehen. 

                                                            
55  Vgl. ebd., S. 194. 

56  Ebd., S. 195. 

57  Ebd., S. 195. 

58  Vgl. ebd, S. 238. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


210 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

 
 

6.2 BESTÄTIGEN ODER AUFKLÄREN? PROBLEME EINES

 REZEPTIVEN ANERKENNUNGSVERSTÄNDNISSES 
 
Bevor jedoch die damit aufgeworfene Frage nach möglichen Kriterien für die sinn-
volle Organisation dieses Erfahrungsprozesses weiter verfolgt werden kann, ist zu-
nächst zu rekonstruieren, wie genau in der Honnethschen Konzeption der Akt oder 
der Gegenstand der Anerkennung gefasst und die Notwendigkeit des Anerkennens 
selbst begründet wird. Es soll also bestimmt werden, was den Bezugspunkt der An-
erkennung bildet und welche Handlungen genau als Anerkennung gelten können. In 
der gegenwärtigen Debatte lassen sich hierzu zwei Alternativen unterscheiden: zum 
einen ein attributives und zum anderen ein rezeptives Verständnis der Anerken-
nung. Ein attributives Verständnis geht dabei von einer performativen Kraft der 
einzelnen Akte der Anerkennung aus; dem Subjekt wird durch die Anerkennung 
Anderer eine neue positive Eigenschaft zugeschrieben und damit zugleich auch ver-
liehen. Es erhält somit einen neuen Status. Allerdings besteht eine zentrale Schwie-
rigkeit einer solchen Konzeption darin, dass hier keine Kriterien mehr angegeben 
werden können, auf deren Grundlage es möglich ist, die Angemessenheit von Zu-
schreibungen zu beurteilen. Weil eine kritische Theorie der Anerkennung eine sol-
che  Beurteilung  jedoch  leisten  können  muss, entwickelt  Honneth  ein  rezeptives 
oder reproduktives Verständnis der Anerkennung. Akte der Anerkennung reagieren 
demnach auf eine vorgängige Wahrnehmung von schon bestehenden Eigenschaften; 
sie bekräftigen diese nur und geben den gegebenen Status wieder. Erst ein solches 
rezeptives Verständnis von Anerkennung lässt verständlich werden, inwiefern die 
jeweiligen Akte der Anerkennung aus Einsicht erfolgen und durch praktische Grün-
de gerechtfertigt werden können. Der Prozess der Sozialisation ist dann als Bildung 
einer zweiten Natur zu verstehen, in deren Verlauf die Wahrnehmung der als wert-
voll beurteilten Eigenschaften Anderer und die entsprechenden selbsteinschränken-
den Haltungen eingeübt werden.59  
 

                                                            
59  Honneth formuliert dieses Verständnis von Werteigenschaften im Anschluss an McDo-

well. Demnach werden im Prozess der Sozialisation die Neigungen und Evaluationswei-

sen so geformt, dass „wir jetzt die jeweils relevanten Züge von Personen, Handlungen 

und Situationen in derselben Weise als moralisch verdienstvoll oder verachtungswürdig 

wahr[nehmen], in der wir den Löwen als ein Tier wahrnehmen, dass die Reaktion der 

Furcht verdient […].“ (Honneth, Axel, Zwischen Hermeneutik und Hegelianismus. John 

McDowell und die Herausforderung des moralischen Realismus, in ders., Unsichtbarkeit. 

Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt am Main 2003, S. 124.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 211 

 

 

„Die soziale Lebenswelt wäre nach Art einer „zweiten Natur“ zu begreifen, in die die Subjek-

te dadurch hineinsozialisiert werden, daß sie sukzessive die wertvollen Eigenschaften von 

Personen erfahren lernen; dieser Lernprozeß müsste insofern als komplexer Vorgang begrif-

fen werden, als wir in ihm zugleich mit der Wahrnehmung evaluativer Eigenschaften auch die 

entsprechenden Verhaltensweisen erwerben würden, deren Eigenart in der selbstverständli-

chen Beschränkung unseres natürlichen Egoismus bestehen müsste [...].“60 

 
Offen ist aber dann, wie in diesem Rahmen die Notwendigkeit der Anerkennung für 
ein positives Selbstverhältnis begründet werden kann. Wenn nämlich die Individuen 
die für ein positives Selbstverhältnis konstitutiven Eigenschaften schon besitzen 
und diese durch Akte der Anerkennung nur bestätigt werden, droht zunächst unklar 
zu bleiben, inwiefern sie der Anerkennung durch Andere überhaupt bedürfen; An-
erkennung sollte ja gerade als Bedingung für die Ausbildung eines positiven 
Selbstverhältnisses ausgewiesen werden.61 

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, rekurriert Honneth auf das Begriffspaar 
Aktualität und Potentialität. Anerkennung ist demnach deshalb als intersubjektive 
Bedingung für die Ausbildung eines positiven Selbstverhältnisses zu verstehen, 
weil sie es ermöglicht, Wünsche und Fähigkeiten zu realisieren, die den Individuen 
ohne die Anerkennung nur der Möglichkeit nach zukommen. In einer solchen Kon-
zeption ist dann Anerkennung nur die notwendige, nicht jedoch die hinreichende 
Bedingung für die Verwirklichung ihres Zwecks, die individuelle Selbstbestim-
mung, denn zunächst müssen bei den anzuerkennenden Individuen die fraglichen 
Werteigenschaften als Potentiale vorliegen. „Die evaluativen Eigenschaften, die die 
Subjekte nach diesem Modell vorgängig ja schon „besitzen“ müssten, wären dann 
als Potentiale zu begreifen, die durch anerkennende Reaktionen in aktuelle Fähig-
keiten verwandelt würden.“62 Ein solcher Übergang von Potentialität zu Aktualität 
vollzieht sich, so Honneth, durch eine Identifizierung des Akteurs mit den fragli-
chen Eigenschaften. Eine solche Identifikation mit bestimmten Wünschen und Fä-
higkeiten setzt eine positive Wertschätzung durch Andere voraus. 
 
„Diese Identifizierung aber ist [...] an die Voraussetzung einer Anerkennung durch Andere 

gebunden: Jene Fähigkeiten, die mir aufgrund der normativen Präsuppositionen meiner Kul-

                                                            
60  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2012, S. 

114. 

61  Vgl. Laitinen, Arto, Interpersonal Recognition. A Response to Value or a Precondition of 

Personhood?, in: Inquiry 45, 2002, S. 463. 

62  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


212 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tur als Subjekt zukommen, kann ich nur dann wirklich bejahen, wenn sie von meinen Interak-

tionspartnern in ihrem Anerkennungsverhalten als wertvoll bekräftigt worden sind.“63  

 
Um diese Argumentation kurz zusammenzufassen: Einzelne Akte der Anerkennung 
reagieren bestätigend auf schon vorliegende Eigenschaften, etwa Fähigkeiten und 
Wünsche der Akteure. Erst auf der Grundlage dieser Bestätigung können sie sich 
mit diesen Eigenschaften auch tatsächlich identifizieren und somit das positive 
Selbstverhältnis ausbilden, das den normativen Bezugspunkt der Theorie der Aner-
kennung bildet. 

Diese Fassung des Verhältnisses von Potentialität und Aktualität sowie von Be-
stätigung und Identifikation bringt jedoch weitere Schwierigkeiten mit sich. Denn 
wenn ein Akteur nur dann mit guten Gründen bezüglich wertvoller Eigenschaften 
bestätigend anerkannt werden kann, wenn sie für den Anerkennenden wahrnehmbar 
sind, wenn sie sich also im Handeln des Anzuerkennenden darstellen, dann folgt da-
raus, dass sie schon realisiert und nicht nur der Möglichkeit nach vorhanden sein 
müssen, um anerkannt werden zu können. In der Konsequenz könnte der Übergang 
von Potentialität in Aktualität allein auf die Selbstzuschreibung des Anzuerkennen-
den bezogen werden: Erst durch die bestätigende Bezugnahme Anderer ist es ihm 
möglich, sich bestimmte, im Handeln realisierte Eigenschaften, die er sich bisher 
nur der Möglichkeit nach zuschreiben konnte, auch de facto zuzuschreiben. Dann 
aber bliebe zu klären, wie es möglich sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften, 
etwa die der autonomen Urteilsbildung oder die des Erbringens von Leistungen, zu 
realisieren, ohne sich diese selbst schon zuschreiben zu können. Zudem droht mit 
einer solchen Begriffsbildung unklar zu werden, wie Formen der Missachtung 
durch die Betroffenen selbst überhaupt erfahren und dementsprechend auch artiku-
liert werden können; sie wissen nicht, was ihnen geschieht, denn sie kennen die Ei-
genschaften nicht, deren Anerkennung ihnen Andere verweigern. „In suggesting 
[...] that our powers are only available to us when they are recognised by others […] 
this approach converts pure ore mere potentiality into its opposite: incapacity.”64 

Abgesehen von diesen Problemen ist noch zu begründen, weshalb genau ein 
solcher Zusammenhang zwischen der Bestätigung bestimmter Eigenschaften durch 
Andere und der Möglichkeit der Selbstzuschreibung besteht. Honneth selbst jedoch 

                                                            
63  Ebd., S. 327. 

64  Patchen, Markell, The Potential and the Actual, Mead, Honneth, and the „I“, in: Van den 

Brink, Bert und Owen, David. Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition 

of Critical Social Theory, Cambridge 2004, S. 105. Ich vermute jedoch, ohne dem hier 

weiter nachgehen zu können, dass sich diese Schwierigkeiten durch weitere begriffliche 

Klärungen beheben lassen; ein möglicher Weg wäre etwa die Differenzierung zwischen 

dem Wissen um die eigenen Eigenschaften und einer Identifikation mit ihnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 213 

 

 

geht dieser Frage nicht weiter nach. Eine naheliegende Argumentationsstrategie 
könnte sich auf die Überlegungen beziehen, die etwa Autoren wie Brandom und 
Pinkward im Anschluss an Hegel und Wittgenstein entwickeln. Der Begriff der An-
erkennung soll hier, wie in der Einleitung skizziert, die Frage beantworten, wie es 
möglich ist, sich selbst eine Norm zu setzen, der man zugleich unterworfen ist. Es 
ist demnach zwar eine individuelle Entscheidung, welchen Normen das Individuum 
sich verpflichtet sieht; ob es diese jedoch erfüllt, kann nur innerhalb einer durch 
Beziehungen wechselseitiger Anerkennung konstituierten Gemeinschaft entschie-
den werden. Andernfalls entspräche der Glaube, eine Norm zu erfüllen, unmittelbar 
dem Erfüllen der Norm und das aber hieße, dass von einer Norm, auf deren Grund-
lage zwischen einem ihr entsprechendem und einem ihr widersprechenden Handeln 
unterschieden werden muss, nicht mehr gesprochen werden kann.65 So ist es etwa 
eine individuelle Entscheidung, ob sich jemand dem Anspruch unterstellt, gut 
Schach spielen zu können; ob derjenige diesem Anspruch jedoch tatsächlich gerecht 
wird, kann nur innerhalb der Anerkennungsgemeinschaft bestimmt werden, die 
durch diesen Standard konstituiert wird.66 Dementsprechend ließe sich im Rückbe-
zug auf die Terminologie Honneths argumentieren, dass Individuen dann über 
wertvolle Eigenschaften, eben etwa die, gut Schach spielen zu können, verfügen, 
wenn sie bestimmten, innerhalb einer Gemeinschaft geschätzten Normen entspre-
chen. Weil das Erfüllen einer Norm nicht durch einen Einzelnen allein beurteilt 
werden kann, ist dann auch ein entsprechendes Urteil einer Gemeinschaft konstitu-
tiv für die Möglichkeit der Selbstzuschreibung dieser Eigenschaft und ein entspre-
chendes positives Selbstverhältnis. Auf dieser Grundlage lässt sich auch das Di-
lemma der Honnethschen Argumentation überwinden, nach der Akte der Anerken-
nung einerseits rezeptiv auf schon vorliegende Eigenschaften reagieren, die aber 
andererseits dem anzuerkennenden Individuum zugleich nur potentiell zukommen 
sollen. Das Begriffspaar Potentialität und Aktualität müsste dafür durch die Unter-
scheidung zwischen dem Anspruch eine Norm zu erfüllen und der tatsächlichen Er-
füllung dieses Anspruchs ersetzt werden. Akte der Anerkennung könnten demnach 
weiterhin als bestätigende Bezugnahmen auf schon vorliegende wertvolle Eigen-
schaften verstanden werden; sie sind aber dennoch zugleich nicht überflüssig, weil 
erst innerhalb einer Gemeinschaft ihr Vorliegen gültig beurteilt und zugeschrieben 
werden kann. Darüber hinaus kann so auch, Brandom folgend, die spezifisch mo-

                                                            
65  Vgl. Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 

258, S. 362. 

66  Vgl. Brandom, Robert, Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism. Negotiation and 

Administration in Hegel`s Account of the Structure and Content of Conceptual Norms, 

in: Tales of  the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, 

Cambridge 2002, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


214 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

derne Verbindung zwischen individueller Freiheit und sozialer Bindung verstanden 
werden, die herauszuarbeiten einen der zentralen Ansprüche der Theorie der Aner-
kennung bildet. Die individuelle Freiheit findet demnach ihren Ausdruck in der 
Wahl der Normen, die man für sich als bindend akzeptiert; zugleich jedoch ist da-
mit das einzelne Selbst an eine Gemeinschaft verwiesen, in der allein beurteilt wer-
den kann, ob es den selbst gesetzten Normen zu entsprechen vermag. 

Auch wenn es auf dieser Grundlage möglich sein mag, und dies bildet den zent-
ralen Anspruch Brandoms, einen plausiblen Begriff des Begriffsinhalts zu entwi-
ckeln, ist die Konzentration auf eine solche Argumentation für eine kritische Theo-
rie der Anerkennung in mehrfacher Hinsicht problematisch. Denn 1. wird der Be-
griff der Freiheit hier allein auf individuelle Entscheidungen, nicht jedoch auf den 
sozialen Prozess selbst bezogen; er betrifft nur das ob der Regelbefolgung, nicht je-
doch auch das wie der gemeinsamen Gestaltung sozial geltender Regeln. Dies wird 
2. insbesondere dann problematisch, wenn anerkannt wird, dass bestimmte norma-
tive Verpflichtungen innerhalb einer Gesellschaft gerade nicht gewählt werden 
können. Zudem ist hier 3. bisher unklar, wie sozial geltende Urteile einer Gemein-
schaft ihrerseits problematisiert werden können; dies jedoch ist notwendig, um be-
stimmte Erfahrungen der Missachtung als soziales Unrecht ausweisen zu können.67 

Um die bisherigen Probleme kurz zusammenfassen: Um gelingende Formen der 
Anerkennung von problematischen Formen der Missachtung unterscheiden und 
somit die Möglichkeit der Sozialkritik begründen zu können, scheint es zunächst 
naheliegend, Anerkennung als rezeptive, auf bestehende wertvolle Eigenschaften 
von Individuen reagierende Akte zu verstehen, denn eben diese Eigenschaften kön-
nen dann als Bezugspunkt für die Formulierung begründeter Ansprüche gelten. Auf 
dem bisherigen Stand der Begriffsentwicklung kann aber die Notwendigkeit der 
Anerkennung für ein positives Selbstverhältnis nur dann widerspruchsfrei begrün-
det werden, wenn angenommen wird, dass die korrekte Erfüllung von Normen zum 
einen eine notwendige Grundlage ist, um Individuen wertvolle Eigenschaften zu-
schreiben zu können und diese Erfüllung zum anderen nur durch eine durch wech-
selseitige Anerkennungsbeziehungen konstituierte Gemeinschaft beurteilt werden 
kann. Dann aber stellt sich die Ausgangsfrage, wie es möglich sein kann, gesell-
schaftlich etablierte Zuschreibungen begründet zurückzuweisen, letztlich nur er-
neut. 

Vor diesem Hintergrund möchte ich vorschlagen, noch einmal zu den zuvor 
entwickelten Überlegungen Hegels zurückzukehren. Hegel hatte in zentralen Ab-
schnitten der Phänomenologie des Geistes den Gang der Erfahrung als einen Pro-
zess geschildert, in dessen Verlauf die einzelnen Akteure durch die Reaktionen und 

                                                            
67  Damit ist natürlich der Wahrheitsanspruch dieser Theorie selbst noch nicht kritisiert; be-

hauptet ist nur, dass sie für die entwickelte Problemstellung nur wenig weiterführend ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 215 

 

 

den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln und ihrem 
Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situationsdeutung und 
damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverständnis zu korrigieren. Die damit 
geschaffene Möglichkeit, die Entwicklung des Selbstbewusstseins innerhalb eines 
solchen Erfahrungsprozesses zu verorten, wurde insbesondere durch die pragmatis-
tische Sozialphilosophie Deweys weiterentwickelt und konkretisiert. Den methodi-
schen Ausgangspunkt seiner Überlegungen bilden dabei konkrete Handlungssitua-
tionen. In diese tritt der einzelne Akteur mit bestimmten, in vorherigen Erfahrungs-
prozessen erworbenen Handlungsroutinen, -dispositionen, Interessen und selbstver-
ständlich vorausgesetzten Hintergrundannahmen ein und auf deren Grundlage 
ergibt sich seine spezifische Ausrichtung auf diese Situation. Sie sind entscheidend 
dafür, was in ihr jeweils als Möglichkeit, Schwierigkeit, oder Handlungsziel wahr-
genommen wird. „Unsere Wahrnehmung der Situation ist vorgeformt in unseren 
Handlungsfähigkeiten und unseren aktuellen Handlungsdispositionen; welche 
Handlung realisiert wird, entscheidet sich dann durch die reflexive Beziehung auf 
die in der Situation erlebte Herausforderung.“68 Probleme, die innerhalb eines durch 
diese Grundlagen geleiteten Handlungsvollzuges auftreten, erschüttern diese Hand-
lungsroutinen und zunächst noch unreflektierten Erwartungshaltungen.69 Diese Er-
schütterungen sind dann der Anlass, um die zunächst präreflexiv vorausgesetzten 
Hintergrundannahmen, Dispositionen und Routinen zu explizieren und unter Um-
ständen zu revidieren; dementsprechend muss dann auch die jeweilige Situations-
deutung spezifiziert oder korrigiert werden. Dewey unterscheidet hierfür zwischen 
einer primären, selbstverständlich vorausgesetzten Erfahrung und einer Sekundärer-
fahrung, die aus dieser Reflexion entsteht und der die Funktion zukommt, bisher 
unberücksichtigte Aspekte der jeweiligen Situation einzubeziehen oder das eigene 
Selbstverständnis zu korrigieren, um die aufgetretenen Probleme beheben zu kön-
nen. Während also der Begriff der primären Erfahrung die Gesamtheit von hand-
lungsleitenden Grundannahmen und Einstellungen bezeichnet, die als selbstver-
ständliche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, bezieht sich der 
Begriff der sekundären Erfahrung auf die Reflexion dieser Voraussetzungen, die 
dann notwendig wird, wenn im unmittelbaren Handlungsvollzug, also auf der Ebe-
ne der primären Erfahrung, Schwierigkeiten auftreten. Die sekundäre Erfahrung 
ermöglicht es, die vorherigen Grundannahmen explizit zu machen, sie in umfassen-
dere soziale Handlungszusammenhänge einzubetten und ihre sozialen Folgen im 
Einzelnen zu bestimmen; damit „hören sie auf, isolierte Details zu sein; sie nehmen 
die Bedeutung an, die in einem ganzen System aufeinander bezogener Objekte ent-

                                                            
68  Vgl. Joas, Hans, Die Kreativität des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 236. 

69  Ebd., S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


216 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

halten ist [...].“70 Diese Grundannahmen sind zudem, und hierin besteht eine weitere 
Parallele zu Hegel, nicht allein selbstbezüglich formuliert, sondern auf die gemein-
samen Beziehungen hin ausgerichtet.71 

Erfahrung gilt dabei als ein doppelläufiger Begriff: Er bezeichnet sowohl, was 
erfahren wird, als auch wie etwas erfahren wird. Die Unterscheidung beider Aspek-
te, die Differenzierung zwischen Subjekt und Objekt ist selbst ein Reflexionspro-
dukt der sekundären Erfahrung, welches es erlaubt, die jeweils im Handlungsvoll-
zug auftretenden Probleme zu spezifizieren. „Primär beobachten wir Dinge, nicht 
Beobachtungen. Aber der Akt der Beobachtung kann untersucht werden und einen 
eigenen Forschungsgegenstand bilden [...].“72 Auch die zentralen Grundformen und 
Grundbegriffe des Selbstbezugs sind also im Rahmen einer solchen pragmatisti-
schen Konzeption grundzulegen. Ihre Entwicklung und Ausdifferenzierung ist, so 
Dewey, insofern die Grundlage einer Emanzipationsbewegung, als die Erkenntnis 
der Bedeutung, die dem wie des Erfahrens für das zukommt, was geglaubt und für 
wahr gehalten wird, erst eine Distanzierung von gewohnheitsmäßig angenommenen 
gesellschaftlichen Vorurteilen ermöglicht. „Infolgedessen entdecken wir, dass wir 
viele Dinge glauben, nicht weil die Dinge so sind, sondern weil wir uns unter dem 
Gewicht der Autorität, durch Nachahmung, Prestige, Belehrung, den unbewussten 
Effekt der Sprache usf. daran gewöhnt haben.“73 

Jedoch muss eine jede in dieser Weise auf der Ebene der sekundären Erfahrung 
korrigierte Situationsdeutung vorläufig und somit auch für weitere Revisionen offen 
bleiben. Kein zuvor gefasster Handlungsplan vermag die im Handlungsvollzug auf-
tretenden Probleme erschöpfend zu antizipieren und zu bewältigen; seine Elemente 
unterliegen somit einer beständigen weiteren Reformulierung.74 Die Erschütterung 
der in der primären Erfahrung angelegten Gewissheiten der Handelnden kann also 
auch deshalb nie ausbleiben, weil das Nachdenken über bestimmte Handlungsfol-
gen für Andere stets vorläufig und hypothetisch bleibt und somit immer erst im 
Handeln zu bestätigen ist.75 Der einzelne Handelnde kann nie ganz vorhersehen, 
welche Bedeutung sein Tun für Andere hat. Über diese Bedeutung und damit den 
Inhalt seiner Handlung wird er erst über die Reaktionen Anderer aufgeklärt. Auf 
diese Weise erfährt der Handelnde auch, inwiefern er die eigenen Ansprüche ver-
fehlt. Damit wird er erst in die Lage versetzt, bisherige handlungsleitende Grundan-
nahmen kritisch zu reflektieren und unter Umständen auch zu revidieren. Das Selbst 

                                                            
70  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 22. 

71  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 35. 

72  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 29. 

73  Ebd., S. 31. 

74  Vgl. Joas, Hans, Die Kreativität des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 237. 

75  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 217 

 

 

kann also deshalb nicht wissen, was es ist, ehe es sich durch sein Tun zur Wirklich-
keit hervorgebracht hat, weil es sich selbst erst über die Reaktionen und die Kritik 
Anderer über die eigenen Handlungsvoraussetzungen aufklären kann. Die Handeln-
den sind damit auch notwendig Krisenerfahrungen ausgesetzt, die ihr bisheriges 
Selbstverständnis erschüttern. „Es ist gleichermaßen natürlich wie unvermeidlich, 
sein eigenes Selbst innerhalb geschlossener Grenzen zu definieren und dann zu ver-
suchen, das Selbst in expansiven Akten zu erproben, die unvermeidlich zuletzt in 
einem Zusammenbruch des eingemauerten Selbst enden.“76 

Gelingende Anerkennung bemisst sich damit nicht an der Bestätigung schon be-
stehender Selbstverhältnisse; sie ist vielmehr als ein sozialer Prozess zu denken, in 
dessen Verlauf bisherige Selbstverständnisse durch die wechselseitige Aufklärung 
über ihre sozialen Folgen reflektiert und aufgelöst werden. Dies impliziert ein 
Selbst, das erst noch herzustellen ist. „Das alte Selbst wird abgelegt, das neue Selbst 
bildet sich erst noch, und die Form, die es schließlich annimmt, hängt von dem un-
vorhersehbaren Resultat eines Abenteuers ab.“77 

Die Explikation und Artikulation von Ansprüchen innerhalb dieses Prozesses ist 
dann zum einen als Reaktion auf konkrete Konfliktsituationen und nicht als Aus-
druck einer vorgängigen Identität zu verstehen; das jeweilige Selbstverständnis ge-
winnt erst in diesen Konflikten seine Kontur und seinen spezifischen Gehalt. Zum 
anderen sind sie als Hypothesen, als Vorschläge für die Gestaltung des gemeinsa-
men Verhältnisses zu verstehen, deren Geltung davon abhängt, inwiefern es ihnen 
gelingt, die unterschiedlichen in der jeweiligen Situation bestehenden Ansprüche 
einzubeziehen. Ihre Formulierung ist damit nur eine vorläufige Stufe innerhalb die-
ses Erfahrungsprozesses.78 In diesem Prozess der wechselseitigen Artikulation von 

                                                            
76  Ebd., S. 236-37. 

77  Ebd., S. 238. 

78  Ein zentrales Problem hierbei besteht jedoch darin, dass Dewey (und Mead) dazu tendie-

ren, die Bildung der auf die gemeinsamen sozialen Verhältnisse bezogenen, die unter-

schiedlichen Ansprüche integrierenden Hypothesen einem pragmatistischen Verständnis 

der naturwissenschaftlichen Hypothesenbildung anzugleichen: sie dienen in erster Linie 

der intelligenten Kontrolle des individuellen Handelns. (Mead, George Herbert, Die phi-

losophische Grundlage der Ethik, in: ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am 

Main 1980, S. 363.) Wird ihre Rechtfertigung auf diesen Aspekt beschränkt, drohen sie 

einen kritisch-normativen Gehalt zu verlieren, denn damit kann noch nicht bestimmt 

werden, wie die Ansprüche des Anderen einzubeziehen sind; erfolgreich handeln kann 

der Einzelne unter Umständen auch, wenn er sie als durch den Einsatz von Machtmitteln 

zu überwindende Hindernisse einbezieht. Problematisch sind Hypothesen also nicht nur 

dann, wenn sie die eigenen Zwecke des Handelnden gefährden, sondern auch dann, wenn 

sie die des Anderen verletzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


218 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Ansprüchen ist die Entwicklung des Selbstverhältnisses nicht nur, wie bei Brand-
om, deshalb möglich, weil hier entscheiden werden kann, inwiefern explizit gesetz-
te Normen tatsächlich erfüllt werden, sondern auch, weil erst hier die einzelnen Ak-
teure ein Bewusstsein darüber erlangen können, welche handlungsleitenden Grund-
annahmen und Dispositionen sie bisher selbstverständlich in Anspruch genommen 
haben und welche normativen Implikationen diese haben. Die Selbsterkenntnis der 
Akteure ist somit in einem gemeinsamen, durch Phasen der wechselseitigen Kritik 
und Explikation gekennzeichneten Erfahrungsprozess zu verorten.    

Damit sind schon erste Hinweise darauf gewonnen, wie in diesem Rahmen die 
Kritik konkreter Anerkennungsverhältnisse rekonstruiert und begründet werden 
kann. 
 
 

6.3 ÖFFENTLICHKEIT UND ERFAHRUNG 
 
Für Honneth war, wie gezeigt, die Bezugnahme auf schon gemeinsam akzeptierte 
Prinzipien der Anerkennung die Bedingung, um Forderungen nach Anerkennung 
rechtfertigen zu können. Damit aber bleibt die Sozialkritik an etablierte Normen 
und Formen der Thematisierung sozialer Probleme gebunden; ihre Aufgabe ist dann 
allein die Entfaltung eines schon bestehenden normativen Potentials. Die Kritik an 
und die sozialen Auseinandersetzungen um die Kriterien der Anerkennung selbst 
können innerhalb dieses Rahmens nicht mehr angemessen thematisiert werden. Das 
bestehende Potential gilt dann als unhintergehbare Grundlage für die Formulierung 
legitimer Ansprüche und nicht als etwas, was in der gemeinsamen Praxis erst er-
zeugt wird. 

Der hier entwickelte Ansatz zu einer pragmatistischen Konzeption des Aner-
kennens ist von einer solchen Beschränkung jedoch insofern frei, als er es ermög-
licht, spezifische gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem Maße 
zu problematisieren, in dem sie die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses 
blockieren. Eine solche Blockierung vollzieht sich zum einen dann, wenn spezifi-
sche soziale Zuschreibungen einzelne Individuen, wie etwa im Falle der „guten 
Hausfrau“, auf bestimmte Interaktionszusammenhänge sowie auf eine bestimmte 
Funktion in diesen festlegen und somit die Erfahrung alternativer Handlungsmög-
lichkeiten und Potentiale verhindern. Denn weil das Selbst nicht als ein Gegebenes, 
sondern als ein zu Schaffendes zu denken ist, sich dessen Fähigkeiten erst in der 
gemeinsamen Praxis entwickeln, also von der sozialen Umgebung, dem Verhältnis 
zu Anderen abhängen, sind die Institutionen einer Gesellschaft auch danach zu be-
urteilen, welche Entwicklungsmöglichkeiten sie den Einzelnen bieten.79 Zum ande-

                                                            
79  Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 249f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 219 

 

 

ren lässt sich von einer solchen Blockade sprechen, wenn bestimmte Selbstverhält-
nisse, etwa das der „Soldatenehre“, die Aufklärung bezüglich der sozialen Folgen 
des eigenen Tuns verhindern. Indem bestimmte gesellschaftliche Kriterien der An-
erkennung nicht mehr als Hypothesen verstanden werden, die im Hinblick auf die 
jeweilige Integration der unterschiedlichen Ansprüche beständig zu überprüfen 
sind, sondern als fixierte soziale Zuschreibungen gelten, können sie die auftreten-
den Konflikte und Verletzungen weder darstellen noch überwinden; sie legen dann 
von Beginn an fest, welche Ansprüche wahrgenommen und wie sie beurteilt wer-
den. Die Primärerfahrung bleibt somit blind und unaufgeklärt.80 

Einer demokratischen Öffentlichkeit spricht Dewey nun die Aufgabe zu, solche 
Blockierungen aufzulösen und die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses auf 
einer gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermöglichen. Ihr zentraler Anspruch ist es 
demnach, die Folgen, die gesellschaftlich etablierte Handlungsstrategien für Andere 
haben, bewusst zu kontrollieren, d.h. bestimmte zu verstetigen und andere zu ver-
meiden. Damit können die jeweiligen Handlungen aufeinander abgestimmt und die 
Formen der gemeinsamen Assoziierung bewusst gestaltet werden. Um den Begriff 
der Öffentlichkeit zu entwickeln, unterscheidet Dewey zwischen primären und se-
kundären Assoziationen. Als primäre Assoziationen gelten alle Formen einer ge-
meinsamen Praxis, in der die Beteiligten ihr Handeln wechselseitig aufeinander ab-
stimmen. Sekundäre Assoziationen sind Assoziationen, die der Kontrolle und Ko-
ordination der verschiedenen primären Assoziationen diesen sollen.81 

Diese sekundären Assoziationen sind dann notwendig, wenn die sozialen Kon-
sequenzen der primären Assoziationen über den Kreis der unmittelbar an ihr Betei-
ligten hinausreichen; sie entstehen aus dauerhaften und weitreichenden indirekten 
Handlungsfolgen.82 Sie sind also überflüssig, insofern zwischen bestimmten Grup-

                                                            
80  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, 23. 

 Allerdings verstehen Mead und Dewey die Herausbildung dieser Blockierungen in erster 

Linie als intellektuelles oder methodisches Problem; sie ergeben sich zentral daraus, dass 

gesellschaftliche Normen und ihre Rechtfertigung nicht als aus den Problemen der gesell-

schaftlichen Praxis hervorgehende und an ihrer Bewältigung zu überprüfende Hypothe-

sen, sondern als Ergebnis von demgegenüber unabhängigen Einsichten verstanden wer-

den. Es wird also nicht die Frage gestellt, inwiefern spezifische Blockierungen ihrerseits 

auf in gesellschaftlichen Praxiszusammenhängen fundierte Strukturprinzipien zurückzu-

führen sind; für ihre Überwindung scheint dementsprechend auch die Einführung wissen-

schaftlicher Methoden in die Sozialphilosophie und den gesellschaftlichen Kommunika-

tionsprozess hinreichend. (Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 

1989, S. 43.) 

81  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 36f. 

82  Vgl. ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


220 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

pen keine Verbindungen bestehen und auch, wenn die Individuen durch einen di-
rekten gemeinschaftlichen Bezug verbunden sind. Die demokratische Öffentlichkeit 
wird nun als eine spezifische Form der sekundären Assoziation bestimmt. Kennzei-
chen einer demokratischen Öffentlichkeit ist es, dass sie sich dem Anspruch unter-
stellt, alle relevanten indirekten Handlungsfolgen zu thematisieren, bewusst zu kon-
trollieren und die jeweiligen primären Assoziationen entsprechend zu gestalten. Sie 
muss dafür allen Beteiligten die Möglichkeit geben, in einen gemeinsamen Aus-
tausch darüber zu treten, welche Handlungsfolgen sie wie betreffen, wie die Ursa-
chen hierfür zu bestimmen und wie die jeweiligen Assoziationen dementsprechend 
in Zukunft zu gestalten sind. Sie beteiligt also alle Betroffenen an der gesellschaft-
lichen Problemformulierung und -lösung. Weil sie in dieser Weise als Assoziation 
zur Regulierung von Assoziationen zu verstehen ist, muss sie auch auf alle relevan-
ten gesellschaftlichen Teilbereiche ausgedehnt werden. Sie ist damit als Versuch zu 
verstehen, den Übergang zwischen der Primär- und Sekundärerfahrung auf einer 
gesamtgesellschaftlichen Ebene rational zu organisieren und auf Dauer zu stellen. 

Die Gestaltung von Institutionen, die eine solche Form der gemeinsamen se-
kundären Erfahrung ermöglichen, ist, wie zuvor entwickelt, nach Dewey deshalb 
notwendig, weil die Einzelnen oder einzelne Gruppen die sozialen Folgen ihrer 
Handlungen nie vollständig zu überblicken vermögen. „Niemand kann alle Folgen 
der von ihm begangenen Handlungen berücksichtigen. In der Regel ist er gezwun-
gen, seine Aufmerksamkeit und Voraussicht auf Dinge zu beschränken, die, wie es 
heißt, ausschließlich seine eigene Sache sind.“83 Deshalb können diese Folgen erst 
im Rahmen einer demokratischen Öffentlichkeit bestimmt und kontrolliert werden. 
Genau deshalb lässt sich aber auch keine abschließende Gestalt der Institutionen 
bestimmen, die einen solchen Erfahrungsprozess ermöglichen; vielmehr bleibt die 
Bildung einer demokratischen Öffentlichkeit selbst ein experimenteller Prozess.84   

Vor diesem Hintergrund will ich noch einmal kurz die wesentlichen Gründe zu-
sammenfassen, aus denen mir die Demokratietheorie Deweys ein geeigneter Be-
zugspunkt zu sein scheint, um über Honneth (und Hegel) hinaus einen Begriff ge-
lingender Anerkennung zu entwickeln: 

1.) Das politische Ideal, das Dewey hier formuliert, zielt nicht, wie häufig gegen 
politische Utopien überhaupt eingewendet, auf eine umfassende Harmonie, die Ein-
heit einer geschlossenen Gemeinschaft, sondern auf die sinnvolle Regulation von 

                                                            
83  Ebd., S. 57. Dass dies mit der Gestalt der gegenwärtigen Assoziationen selbst in Zusam-

menhang stehen könnte, zieht Dewey nicht oder nur am Rande in Betracht; die vorge-

schlagenen Maßnahmen zur Erneuerung der Demokratie beschränken sich auch dement-

sprechend in erster Linie auf die Schaffung neuer gemeinsamer Kommunikationsformen. 

84  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS II | 221 

 

 

Konflikten. Die demokratische Öffentlichkeit soll es ermöglichen, problematische 
Institutionalisierungen zu korrigieren und zu überwinden. 

2.) Die demokratische Öffentlichkeit ist zudem nicht in einer von anderen 
Handlungszusammenhängen getrennten politischen Sphäre zu verorten, sondern auf 
alle bestehenden Assoziationen zu beziehen. Insofern kann hiermit ein zentraler 
Anspruch der Honnethschen Anerkennungskonzeption bewahrt werden. „Die De-
mokratie ist eine weitere und reichere Idee, als daß sie selbst im besten Staat 
exemplifiziert werden kann. Um verwirklicht zu werden, muß sie alle Formen 
menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft, Religion erfassen.85 

3.) Es werden zunächst nur wichtige Funktionen einer demokratischen Öffent-
lichkeit bestimmt, noch nicht konkrete Institutionen, über die diese erfüllt werden 
sollen; insofern bleibt sie ein regulatives Prinzip. Dieses kann auch deshalb nicht in 
konkreten Institutionen fixiert werden, weil die Mittel, die für die demokratische 
Öffentlichkeit notwendig sind, um die jeweiligen Handlungsfolgen bestimmen und 
kontrollieren zu können, in Abhängigkeit von Gestalt und Reichweite der primären 
Assoziationsformen variieren.86 Hier verortet Dewey das zentrale Problem der De-
mokratie in der Gegenwart; denn hier haben sich, nach Deweys Rekonstruktion ins-
besondere durch technische Innovationen, neue Formen der arbeitsteiligen Koope-
ration etabliert, für die die überkommenen Institutionen nicht mehr hinreichen. „Ihr 
Resultat war die Entwicklung dieser weitreichenden und unsichtbaren Bande [...]. 
die heute das Denken, Wollen und Tun aller so durchdringend bestimmen und wel-
che die „neue Ära der menschlichen Beziehungen“ eingeleitet haben.“87 Die unbe-
absichtigten Folgen sind auch hier bedeutsamer als die bewusst intendierten; sie er-
zeugen eine neue Abhängigkeit von ökonomischen Kräften anstatt einer Befreiung 
des Individuums. Sie beeinflussen die Handlungen des Einzelnen, ohne auf der 
Ebene der demokratischen Öffentlichkeit thematisiert und kontrolliert zu werden. 
Ihre Wirkungen bestehen dennoch weiter, sie erfolgen nur blind; ihre Folgen wer-
den erlitten, aber nicht erkannt.88 Die demokratische Öffentlichkeit, die dieser Her-
ausforderung zu begegnen vermag, die in der Lage ist, die hier entstehenden sozia-
len Folgen und Zusammenhänge zu erkennen und zu regulieren, ist erst noch zu 
schaffen. „Die neue Ära der menschlichen Beziehungen hat keine ihr würdigen po-
litischen Organe. Die demokratische Öffentlichkeit ist zum großen Teil noch immer 
unfertig und unorganisiert.“89 

                                                            
85  Ebd., S. 125. 

86  Vgl. ebd., S. 51. 

87  Ebd., S. 97. 

88  Vgl. ebd. ,S. 116. 

89  Ebd., S. 99. Die politische Sprengkraft, die in einem solchen Verständnis einer erst zu 

schaffenden demokratischen Öffentlichkeit enthalten ist, lässt sich hier durch den Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


222 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Die demokratische Öffentlichkeit ist somit als die Gesamtheit von Institutionen 
zu verstehen, die den zuvor unter Rückgriff auf Hegel entwickelten Erfahrungspro-
zess auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene ermöglichen sollen. Der Prozess der 
Erfahrung wird hier als gemeinsamer Vollzug denkbar. Ihre Aufgabe ist es somit, 
die leitenden Prinzipien der Anerkennung freizulegen, die in den bestehenden Insti-
tutionen angelegt sind, die sozialen Konsequenzen zu bestimmen, die durch sie er-
zeugt werden, zu prüfen, inwiefern sie vor diesem Hintergrund ihrem eigenen An-
spruch gerecht werden können und sie dementsprechend zu reformulieren. 

                                                                                                                                    
weis auf Marx erläutern: „Die Erkennung der Produkte als seiner eignen und die Beurtei-

lung der Trennung von den Bedingungen seiner Verwirklichung als einer ungehörigen, 

zwangsweisen – ist [...] so sehr das knell to its doom, wie mit dem Bewußtsein des Skla-

ven, dass er nicht Eigentum eines Dritten sein kann, seinem Bewußtsein als Person, die 

Sklaverei nur noch ein künstliches Dasein fortvegetiert und aufgehört hat als Basis der 

Produktion fortdauern zu können.“ (Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen 

Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-67.) Die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie lässt 

sich als Gang der Erfahrung in dem bisher entwickelten Sinne rekonstruieren. Sie geht 

zunächst von einzelnen Tauschakten, der einfachen Zirkulation, in der die zentralen 

Grundannahmen der bürgerlichen Naturrechtsvorstellungen als realisiert gelten können, 

aus. In einem zweiten Schritt zeigt sie, inwiefern unter den spezifisch historischen Bedin-

gungen, unter denen allein der Warentausch zur allgemeinen Form der Distribution wird, 

diese Bestimmungen in der Gesamtheit aller Tauschakte, der entfalteten Zirkulation, in 

ihr Gegenteil verkehrt werden. Vor dem Hintergrund dieser Verkehrung müssen dann 

auch, und dies drückt sich in dem zitierten Satz von Marx aus, diese Formen der Assozi-

ierung fragwürdig werden. Damit aber der hier von Marx rekonstruierte Zusammenhang 

zwischen diesen institutionell fixierten Handlungsstrategien und ihrer Verkehrung zu ei-

ner öffentlichen Erfahrung im Sinne Deweys werden kann, ist es notwendig, ihn auf kon-

krete, im Alltag verankerte Widersprüche und Leidenserfahrungen zu beziehen. Die Kri-

tik der politischen Ökonomie kann deshalb nicht auf dieser abstrakten Ebene verbleiben, 

sondern muss es ermöglichen, im Alltag erfahrene praktische Widersprüche aufzuklären. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

