6. Anerkennen als Erfahrungsprozess Il:
Selbstreflexion und die Spannung zwischen
Handeln und Tun

Im folgenden Abschnitt will ich die in Auseinandersetzung mit der gesellschafts-
theoretischen Konkretisierung der Anerkennungstheorie entwickelten Kritikpunkte
auf ihre moral- und gerechtigkeitstheoretischen Grundannahmen zuriickbeziehen.
Dafiir will ich die hier zentralen Argumentationsschritte der Honnethschen Theorie
noch einmal rekonstruieren, problematisieren und ausgehend von dieser Kritik erste
Ansitze fiir einen alternativen, an von Honneth vernachléssigten Aspekten der So-
zialphilosophie des Pragmatismus orientierten Begriindungsweg entwickeln.

Um die normative Grundlage einer kritischen Theorie der Gesellschaft bestim-
men zu konnen, wird in Honneths Konzeption 1. das positive Selbstverhéltnis der
Akteure zum zentralen Kriterium der sozialen Gerechtigkeit. Von einem solchen
positiven Selbstverhaltnis 1dsst sich dann sprechen, wenn es den Akteuren gelingt,
sich mit bestimmten eigenen Eigenschaften, etwa Wiinschen oder Fahigkeiten, zu
identifizieren. Dies ist jedoch 2. nur dann mdglich, wenn sie eine bestéitigende Be-
zugnahme Anderer beziiglich dieser Eigenschaften erfahren. Diese Bestitigung
muss sich jedoch nicht nur in bestimmten Akten Einzelner, sondern auch in der Ge-
staltung der gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Sind also die institutionel-
len Ordnungen einer Gesellschaft ,,nun so beschaffen, da3 sie nicht das Mafl an An-
erkennung bereitstellen, das zur Bewiéltigung jener verschiedenen Identitétsaufga-
ben nétig ist, so muB das als Indikator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gel-

«l

ten.” Kritik gilt dann 3. als Artikulation von Anspriichen, die unter Bezugnahme

auf gesellschaftlich akzeptierte und etablierte Kriterien der Anerkennung zu zeigen

1 Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von MiBachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-
schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsétze zur prakti-
schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103.

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

194 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

beanspruchen, inwiefern diese in der jeweiligen Situation nur unzureichend zur
Anwendung gelangen.

Die an eine kritische Theorie der Anerkennung formulierten Anspriiche vermag
die Konzeption Honneths aber insofern nicht vollstdndig einzuldsen, als hier das
positive Selbstverhéltnis, das iiber Formen wechselseitiger Anerkennung gesichert
und stabilisiert werden soll, allein selbstbeziiglich gefasst wird, womit letztlich
gleichgiiltig zu werden droht, innerhalb welcher sozialen Verhiltnisse dieses konk-
ret erzeugt wird. Gerade jedoch iiber die Uberlegungen, die Hegel in der ,,Phéno-
menologie des Geistes” (PhG) zur Dynamik des Anerkennens entwickelt, lassen
sich diese Grundannahmen problematisieren und erste Ansdtze einer alternativen
Konzeption entwickeln. Anerkennung lésst sich hier gerade nicht als Akt der sozia-
len Bestitigung einer allein selbstbeziiglich gefassten Identitét verstehen; vielmehr
schildert der Gang der Erfahrung in der PhG einen Prozess, in dessen Verlauf be-
stimmte praktische Selbstverhiltnisse realisiert, als realisierte durch ihre sozialen
Folgen in eine Krise gefiihrt, vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und
schlieBlich iiberwunden werden (1).

Wenn zudem in der Honnethschen Konzeption Anerkennung als Akt der Besta-
tigung der dem Individuum schon zukommenden wertvollen Eigenschaften gilt,
droht unklar zu werden, wie die Notwendigkeit der Anerkennung fiir die Entwick-
lung des Selbstverhiltnisses jenseits entwicklungspsychologischer Uberlegungen
widerspruchsfrei begriindet werden kann. Eine an Hegel anschlieende pragmatisti-
sche Sozialtheorie kann demgegeniiber zeigen, inwiefern die Akteure sich erst
durch die wechselseitige Kritik in gemeinsamen sozialen Verhéltnissen iiber ihre
handlungsleitenden Grundannahmen und Dispositionen aufkldren kénnen. Im An-
schluss an die hier skizzierte Konfliktdynamik muss sich der Begriff gelingender
Anerkennung darauf beziehen, wie dieser Prozess der Erfahrung, in dem bestehen-
de Selbstverstindnisse und institutionell stabilisierte Handlungsformen hinterfragt
und neu gebildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann (2).

Wihrend schlieflich, wie ich in einem kurzen Ausblick zeigen will, in Hon-
neths Anerkennungstheorie nur die Forderungen als legitim gelten, die sich als situ-
ationsspezifische Artikulationen gesellschaftlich etablierter Anerkennungsnormen
verstehen lassen, konnen diese Normen in dem vorgeschlagenen begrifflichen
Rahmen in dem Mafe problematisiert werden, indem sie die Weiterentwicklung des
Erfahrungsprozesses blockieren. So spricht John Dewey einer demokratischen Of-
fentlichkeit die Aufgabe zu, diese Blockierungen aufzuldsen und den Prozess der
Erfahrung als kollektive Aufklirung iiber die sozialen Folgen institutionell fixierter
Handlungsstrategien in allen Bereichen der Gesellschaft zu ermdglichen (3).

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 195

6.1,,JA, ICH BIN ES.“% HONNETH UND DIE WAHRHEIT
DER GEWISSHEIT SEINER SELBST

Honneths Ausgangspunkt fiir die Entwicklung der normativen Grundlage einer kri-
tischen Theorie der Anerkennung ist die iiber die ,,Phdnomenologie moralischer
Verletzungserfahrungen® erschlossene Annahme, dass menschliche Individuen zum
Aufbau einer positiven Selbstbeziehung auf die zustimmenden und bestétigenden
Bezugnahmen Anderer angewiesen sind. Umgekehrt konnen moralische Verletzun-
gen deshalb als personliche Beschddigungen verstanden werden; durch sie werden
Erwartungen enttduscht, deren Erfiillung fiir den Aufbau einer positiven Selbstbe-
ziehung notwendig ist.’ Diese so bestimmte ,,formale Anthropologie, die zeigt,
inwiefern die menschliche Selbstverwirklichung notwendig auf bestimmte Formen
intersubjektiver Anerkennung angewiesen ist, wird nun in einem weiteren Schritt
fiir die Entwicklung einer bestimmten Konzeption sozialer Gerechtigkeit und damit
fiir die Bestimmung der normativen Grundlage einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft in Anspruch genommen. Der entscheidende Gedanke ist dabei der, dass die
interindividuellen Bedingungen der Sicherung der personlichen Integritit auch
durch die bestehenden Institutionen gewdéhrleistet werden miissen. ,,Als Inbegriff
der Normalitit einer Gesellschaft miissen dann kulturabhingig die Bedingungen
gelten, die ihren Mitgliedern eine unverzerrte Form der Selbstverwirklichung erlau-
ben.

Die personliche Identitdtsbildung gilt damit als der Zweck aller Forderungen
nach sozialer Gerechtigkeit.’ Sind die institutionellen Ordnungen einer Gesellschaft
,»nun so beschaffen, dafl sie nicht das Mall an Anerkennung bereitstellen, das zur
Bewiltigung jener verschiedenen Identitdtsaufgaben notig ist, so muf3 das als Indi-

2 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 93.

3 Vgl. zu diesen Annahmen: Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer
Moral der Anerkennung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsétze zur prakti-
schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 180.

4 Vgl. Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualitét der Sozialphilo-
sophie, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frank-
furt am Main 2000, S. 69.

5 Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualitdt der Sozialphilosophie,
in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frankfurt
am Main 2000, S. 57.

6 Vgl Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser,
in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 209.

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

196 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

kator der Fehlentwicklung einer Gesellschaft gelten.*’

Vor diesem Hintergrund
kann dann die institutionelle Entwicklung der biirgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaften als Ergebnis sozialer Kédmpfe um Anerkennung rekonstruiert werden.

Den Begriff des Selbstverhéltnisses formuliert Honneth jedoch in enger Anleh-
nung an Frankfurts analytische Uberlegungen zur Philosophie der Person.® Dem-
nach ist es das zentrale Charakteristikum menschlicher Handelnder, dass sie nicht
direkt durch bestehende Wiinsche getrieben sind, sondern dass sie diese evaluieren,
sich mit einigen von ihnen identifizieren und so entscheiden kdnnen, welche ihr
Handeln leiten sollen. Wir kdnnen zu unseren Wiinschen Stellung nehmen, Wiin-
sche zweiter Ordnung ausbilden, die sich auf sie beziehen und die festlegen, welche
von ihnen handlungswirksam werden sollen. Wiinsche, die sich darauf bezichen,
welche der bestehenden Wiinsche erster Ordnung handlungswirksam werden sollen,
nennt Frankfurt Volitionen zweiter Ordnung.

“Someone has a desire of the second order either when he wants simply to have a certain de-
sire or when he wants a certain desire to be his will. In situations of the latter kind, I shall call
his second order desires ‘second order volutions’ [...]. Now it is having second order volu-

tions [...] that I regard as essential to being a person.”

Wer eine Volition zweiter Ordnung ausbildet, identifiziert sich mit bestimmten
Wiinschen erster Ordnung und macht sie zu einem Bestandteil seines handlungslei-
tenden praktischen Selbstverhaltnisses.'

Die Identifikation mit bestimmten Wiinschen oder Eigenschaften aber verlangt,
so die zentrale Erweiterung der Anerkennungstheorie gegeniiber dieser Argumenta-
tion, die bestitigende Bezugnahme Anderer."' Sie geht davon aus, dass die Indivi-
duen zunichst ein bestimmtes Selbstverstindnis erwerben, dass dieses Selbstver-
héltnis jedoch nur dann stabilisiert und vollstindig angeeignet werden kann, wenn

7 Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mifachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-
schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur prakti-
schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103.

8 Vgl Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327.

9  Frankfurt, Harry G. Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: The Journal of
Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, p. 8.

10 Vgl. Wolf, Ursula, Reflexion und Identitdt. Harry Frankfurts Auffassung menschlichen
Handelns, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.),
Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 415.

11 Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 197

sie darin von anderen Bestétigung erfahren. Die Anerkennung ist hier zwar die Vo-
raussetzung, um stabile Selbstverhdltnisse auszubilden, die gemeinsamen Verhélt-
nisse sind jedoch selbst nicht Teil des individuellen Selbstverhéltnisses; dieses wird
als Bezug auf die eigenen Eigenschaften, insbesondere Wiinsche und Féhigkeiten,
gefasst. Damit droht nicht nur der Bezug des einzelnen Individuums auf die Aner-
kennung Anderer oder die gemeinsamen Institutionen insofern instrumentell zu
bleiben, als es sich auf sie als Mittel zur Realisierung seines eigenen, auB3erhalb ih-
rer liegenden Zwecks, der Stabilisierung und Versicherung der eigenen Identitit,
beziehen kann.

Vor allem stellt sich auf der Ebene der Gerechtigkeitstheorie das Problem, dass
dann, wenn das positive Selbstverhiltnis der Akteure als zentrales Kriterium gilt,
iiber das alle Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit zu rechtfertigen sind und die-
ses Selbstverhdltnis zugleich allein selbstbeziiglich gefasst ist, beliebig zu werden
droht, iiber welche konkreten Formen dieses Ziel realisiert wird. Die Einzelnen er-
scheinen so nicht in erster Linie als Gestalter ihrer interindividuellen und institutio-
nellen Beziehungen, sondern als bediirftige Empfanger von Mitteln fiir individualis-
tisch gefasste Zwecke."> Auf der Grundlage dieses Anerkennungsverstindnisses
aber konnen dann die Problemfelder nicht erfasst werden, die Macht- bzw. Subjekt-
kritische Ansétze thematisieren. Die Arbeiten Judith Butlers oder Louis Althussers
reflektieren demgegeniiber die Abhéngigkeit, in der einzelne Individuen gegeniiber
sozial etablierten Kriterien der Anerkennbarkeit stehen. Sie versuchen zu zeigen,
dass bestimmte Selbstverhiltnisse gerade als Anpassung an Anforderungen zu ver-
stehen sind, die die Individuen erfiillen miissen, um iiberhaupt soziale Akzeptanz
erlangen zu konnen. Die anerkennende Bestitigung dieser Selbstverstindnisse mag
dann, weil sie bestehende Erwartungshaltungen erfiillt, die psychische Integritét der
Adressaten schiitzen, sie bestétigt jedoch in diesem Falle auch die bestehenden
Machtverhéltnisse, in deren Rahmen sie ausgebildet wurden. In der Konsequenz
muss Honneth dann auch behaupten, dass bestimmte soziale Zuschreibungen und
Rollenbilder, wie etwa die des ,,guten Soldaten* oder der ,,guten Hausfrau®, vor
dem Hintergrund des sozialen Horizonts, in dem sie etabliert wurden, dann schwer
problematisierbar sind, wenn sie den Beteiligten unter Umstdnden eine Identifikati-
on mit bestimmten Eigenschaften und Fahigkeiten und mithin ein positives Selbst-
verhiltnis ermoglichen.

12 Vgl. Forst, Rainer, Zwei Bilder der Gerechtigkeit, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin;
Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main
2009, S. 227.

13 Als ideologisch konnen sie, so die anschlieBende Argumentation, nur dann gelten, wenn
sie durch einen Widerspruch zwischen einem symbolischen Anerkennungsversprechen

und den Bedingungen von dessen materieller Erfiillung gekennzeichnet sind. (Vgl. Hon-

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

198 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Das Problem ist also nicht nur, dass die Theorie der Anerkennung bestimmte
Formen der Eigenlogik von Institutionen und die in sie eingelagerten Machtverhalt-
nisse auf einer gesellschaftstheoretischen Ebene nicht hinreichend thematisiert,'*
sondern auch, dass sie dariiber hinaus auch in normativer Hinsicht nicht in jedem
Falle iiber die Mittel verfiigt, um diese kritisieren zu kénnen. Das Kriterium, nach
dem die Gerechtigkeit einer sozialen Ordnung beurteilt wird, kann in der Konse-
quenz nicht langer auf der Ebene des individuellen Selbstverhiltnisses allein veror-
tet werden. Vielmehr ist es auf die Gestaltung der intersubjektiven Beziehungen
insgesamt zu beziehen.

Gerade jedoch die frithen Jenaer Schriften Hegels, insbesondere die PhG und
die Jenaer Geistphilosophie von 1805/06, enthalten eine Kritik eines solchen Ak-
teurs- und eines dementsprechenden Handlungsverstindnisses. Sie reflektieren die
Schwierigkeiten, in die Handelnde unter der Voraussetzung eines solchen Selbst-
verstdndnisses notwendig geraten miissen. Was demgegeniiber als gelingende Form
des Anerkennens gelten kann, ldsst sich gar nicht auf der Ebene des individuellen
Selbstverhéltnisses allein bestimmen, sondern bemisst sich an der Gestaltung der
gemeinsamen Beziehungen. Dies deutet sich schon in den Passagen der PhG an, in
denen Hegel den ,,reinen Begriff* des Anerkennens entwickelt, denn hier soll ge-
zeigt werden, dass deshalb, weil das zu realisierende Selbst immer auch als Mit-
glied einer iibergreifenden intersubjektiven Verhiltnisses zu denken ist und diese
Realisierung stets auch die Konstitution einer gemeinsamen Beziehung einschlief3t,
der Bezug auf das eigene Selbst liber den auf Andere vermittelt ist. Wer unter ei-
nem bestimmten Selbstverstdndnis handeln will, bezieht sich dabei stets auch auf
andere Akteure, die er in bestimmter Weise gegeniiber seiner Person verpflichtet
sieht, deren Anspriichen er umgekehrt Rechnung tragen muss etc. Und er kann dies
nur, wenn diese sich und ihn in vergleichbarer Weise verstehen. ,,Das Tun ist also
nicht nur insofern doppelsinnig, als es ein Tun ebensowohl gegen sich als gegen das
andre, sondern auch insofern, als es ungetrennt ebensowohl das Tun des Einen als
des Andern ist.“"

Diese Zusammenhinge sind jedoch, zumindest an der Stelle, an der sie entwi-
ckelt werden, noch ein Vorgriff; sie sind, entsprechend der unterschiedlichen Refle-
xionsebenen der PhG, zunéchst nur ,fiir uns“, d.h. fiir die philosophischen Be-
obachter und noch nicht fiir das beobachtete, die einzelnen Erfahrungsstufen durch-

neth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Uber den Zusammenhang zwischen Moral und
Macht, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main
2010, S. 103-130.)

14 Vgl. etwa: McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and
Agency, in: Sociological Theory, 26, 2008, S. 277-78.

15 Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110.

, 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 199

laufende Bewusstsein. Der weitere Verlauf der PhG, insbesondere das Vernunft-
und das Geistkapitel bringen den Prozess zur Darstellung, in dem dieser Zusam-
menhang fiir das Bewusstsein wird. In diesem Prozess der Erfahrung ergeben sich
zugleich auch die Kriterien, denen eine gelingende Form dieser wechselseitigen
Bezogenheit geniigen kdnnen muss; es werden also auch die Bedingungen expli-
ziert, unter denen allein der hier noch abstrakt bleibende Begriff des Geistes als rea-
lisiert gelten kann. Die Kriterien, die die PhG dabei ausweist, bleiben allerdings zu-
nédchst negativ; sie fiihrt nur verschiedene Formen des Misslingens vor, ohne jedoch
schon konkrete Strukturen praktischer Vermittlung zu entwickeln, in denen es mog-
lich ist, diese Erfahrungen des Scheiterns zu vermeiden. Dies erfolgt erst in einigen
Teilen der Jenaer Realphilosophie und insbesondere der spiter verfassten Rechts-
philosophie.

Diesen Prozess der Erfahrung, den das beobachtete Bewusstsein in der PhG
durchlduft und in dessen Verlauf auch die Kriterien entwickelt werden, denen ge-
lingende Formen des Anerkennens geniigen miissen, entwickelt Hegel auf zwei
Ebenen: Zum einen ausgehend vom Selbstbewusstsein des einzelnen Handelnden
(Vernunfkapitel). Dieses erfahrt auf dieser Stufe der Entwicklung der Erfahrung des
Bewusstseins einen Gegensatz zwischen seinem eigenen Selbstverstindnis, das es,
dem eigenen Anspruch nach, in seinem Handeln realisiert und zum Ausdruck ge-
bracht hat, und der Bedeutung seines Tuns fiir andere; also einen Gegensatz zwi-
schen Handeln und Tun. Dieser Gegensatz ergibt sich deshalb, weil es die Bezo-
genheit auf Andere in seinem Handeln noch falsch antizipiert bzw. noch nicht hin-
reichend reflektiert hat, welche Anforderungen dies an sein eigenes Selbstverstdnd-
nis stellt und es erfahrt diesen Gegensatz an dem Widerstand, den Andere ihm ent-
gegensetzen. Weil damit ,,fiir es* wird, dass es etwas anderes tat, als es beanspruch-
te, kann es gerade nicht auf dem bestehendem Identitdtsanspruch beharren, sondern
muss vielmehr das bisherige Selbstverstindnis aufgeben.

Zum anderen entwickelt Hegel diesen Prozess der Erfahrung ausgehend von be-
stimmten Formen der Sittlichkeit, d.h. in Bezug auf bestimmte, institutionell gefes-
tigte soziale Ordnungen, denen auch jeweils ein bestimmtes Handlungsverstdndnis
zu Grunde liegt (Geistkapitel). Auch an diese miissen also, sollen sie Verhiltnisse
gelingender Anerkennung ermdglichen, bestimmte Anforderungen gestellt werden.
Damit ist die PhG nicht nur kritische Prifung von bestimmten Selbstverstindnissen
handelnder Akteure, sondern auch von ,,Gestalten einer Welt.“!® , Nicht mehr das,
was dem Einzelnen gewiB ist, kann als wahr gelten, sondern das, was gestaltend die
Welt selbst bestimmt.«'”

16 Ebd., S. 240.
17 Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des BewuBtseins, sondern einer Welt —

Uberlegungen zum Geist-Kapitel der Phinomenologie des Geistes, in: Kohler, Dietmar

, 00:44:21. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

200 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Der entscheidende Begriff, iiber den diese Reflexionsbewegung auf beiden
Ebenen entwickelt wird, ist, auch wenn Hegel dies nicht explizit benennt, der der
Handlung. Diese ist sowohl Ergebnis und Ausdruck einer durch das Individuum ge-
troffenen Zwecksetzung und zugleich impliziert sie einen bestimmten Bezug auf
Andere; diese sind von ihr betroffen und sie ist durch sie 6ffentlich beurteilbar. Die-
se beiden Bestimmungen der Handlung werden auf der jeweiligen Stufe der Ver-
nunft bzw. des Geistes in je spezifischer Weise in ein Verhéltnis gesetzt und in der
konkreten Verwirklichung zeigt sich, ob und inwiefern sich die jeweilige Verhalt-
nisbestimmung und die damit verbundenen Anspriiche als problematisch oder wi-
derspriichlich erweisen.

Innerhalb des Erfahrungsprozesses lassen sich zudem auf beiden Ebenen zwei
verschiedene Stufen unterscheiden: Eine der Darstellung der konkreten Gestalt des
praktischen Selbstbewusstseins bzw. der institutionellen Strukturen einer konkreten
Gestalt der Sittlichkeit, die stets auch die normativen Anspriiche expliziert, denen
diese sich selbst unterstellen'® und eine zweite Stufe ihrer kritischen Reflexion, die,
entsprechend der Einleitung, stets auch eine Priifung der in diesen Gestalten enthal-
tenen normativen Anspriiche ist."”” Die Handlung vermittelt zwischen beiden Stufen
des Erfahrungsprozesses; sie, die Praxis selbst also ist es, in der der jeweilige Mal3-
stab dieser Praxis fraglich wird, in der das Bewusstsein entsprechend der Termino-
logie der Einleitung erfahrt, dass sein ,,an sich“ nur ,,fiir es an sich® war. Der Mal-
stab, an dem es sein Handeln ausgerichtet hatte, erweist sich als einseitig bestimmt.
,Weder in dem Verstindnis der Uberzeugungen, Absichten und Empfindungen fiir
sich genommen, noch in dem blof als gegebenen beobachtbaren Vorgang oder dem
Wissen von ihm, sondern allein in der Tat zeigt sich, was der Geist wirklich ist.«?

Im Folgenden will ich kurz an jeweils einer Gestalt der praktischen Vernunft
und des Geistes die fiir mich in diesem Zusammenhang wesentliche Gedankenent-
wicklung Hegels skizzieren. Dabei soll gezeigt werden, dass der Ansatz Hegels da-
rauf zielt, das Kriterium fiir gelingende Formen sozialer Anerkennung auf der Ebe-
ne der sozialen Bezichungen und nicht allein auf der der psychischen Integritit zu
verorten und dass insofern auch durch den Riickgriff auf ihn die Moglichkeit be-

und Poggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phinomenologie des Geistes, Berlin 2006, S.
195.

18 Insofern ldsst sich auch hier entsprechend der Terminologie der Einleitung davon spre-
chen, dass die jeweilige Gestalt zwischen Wissen und Wahrheit unterscheidet und somit
iber einen Mafstab verfiigt, an dem sie die eigene Praxis zu messen vermag.

19 Vgl. Hegel, G.W.F., Phanomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 60.

20 Schlésser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang
(Hrsg.), Hegels Phdnomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem
Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 11 | 201

steht, die skizzierten Schwierigkeiten der Honnethschen Konzeption zu iiberwin-
den.

Die Gestalt des Geistes, die ich hierbei diskutieren will, wird in den ersten bei-
den Abschnitten von ,,A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit* entwickelt; hier erfolgt
Hegels Auseinandersetzung mit der griechischen Polisordnung und den Griinden ih-
rer Auflosung. Fiir die Entfaltung dieser Griinde nimmt Hegel auch Bezug auf klas-
sische Dramen, insbesondere das der Antigone.”' Das sittliche Gemeinwesen glie-
dert sich hier, so Hegels Rekonstruktion auf der Stufe der Darstellung dieser Gestalt
des Geistes, in zwei verschiedene Bereiche: eine spezifisch politische, den (ménnli-
chen) Biirgern zugéngliche 6ffentliche Ordnung, das ,,menschliche Gesetz, sowie
den privaten Bereich der Familie und das die Bezichungen in diesem Bereich re-
gelnde ,,gottliche Gesetz“. Beide Bereiche gelten als notwendige, sich gegenseitig
hervorbringende Bestandteile, deren Verhiltnis zueinander Hegel wie folgt be-
stimmt:

,,Der Geist hat hieran seine Realitdt oder sein Dasein, und die Familie ist das Element dieser
Realitit. Aber er ist zugleich die Kraft des Ganzen, welche diese Teile wieder in das negative
Eins zusammenfaf}t, ihnen das Gefiihl ihrer Unselbststandigkeit gibt, und sie in dem Bewuft-

. ar, . 2
sein erhlt, ihr Leben nur im Ganzen zu haben.*

Es gibt also kein Gemeinwesen jenseits dieser einzelnen Familien, dieses hat nur in
ihnen seinen Bestand; gleichzeitig werden diese einzelnen Familien erst durch eine
gemeinsame politische Ordnung in eine Einheit zusammengefiihrt und in dieser er-
halten. Entscheidend ist fiir mich hier Hegels Charakterisierung des Verhiltnisses
zwischen dem, was das menschliche und das gottliche Gesetz jeweils als Pflicht
vorschreiben, und den einzelnen Individuen. ,,Als sittliches BewuBtsein ist es die
einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit, oder die Pflicht.** Die Indivi-
duen identifizieren sich vollig mit ihren jeweiligen Verpflichtungen, sie erscheinen
ihnen deshalb auch nicht als fremd oder beherrschend.* Ein Wissen darum, was es

21 Dieses Drama ist seither fiir die Diskussion um Anerkennung von zentraler Bedeutung.
Vgl. Butler, Judith Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod,
Frankfurt am Main 2001. Und: Vgl. Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton
2003, inbesondere S. 62f.

22 Hegel, G.W.F., Phanomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 246.

23 Ebd., S. 251.

24 Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phanomenologie, in: Vie-
weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein ko-
operativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008,
S. 420.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

202 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

zu tun hat, ist hier deshalb moglich, weil sich den Individuen das, was ihnen als ihre
Pflicht gilt, jeweils aus nur einem der beiden Gesetze oder ,sittlichen Méchte*
ergibt, in die das Gemeinwesen sich gliedert. Das Kriterium dieser Zuordnung ist
das Geschlecht. Manner werden dem menschlichen, Frauen dem gottlichen Gesetz
zugeordnet. Auch dieser Aspekt soll jedoch hier nicht im Mittelpunkt stehen; wich-
tig ist fiir mich an dieser Stelle, dass deswegen, weil die jeweiligen sittlichen Méch-
te und die Pflichten, die sie vorschreiben, unbefragt gelten und weil fiir die einzel-
nen Individuen fest steht, was die fiir sie relevanten Pflichten sind, im Bewusstsein
der Handelnden keine Pflichtenkollisionen oder Unsicherheiten dariiber, was zu tun
ist, auftreten kOnnen. ,,Das sittliche Bewullitsein weil3, was es zu tun hat; und ist ent-
schieden, es sei dem géttlichen oder dem menschlichen Gesetz anzugehoren.“> Das
Drama der Antigone schildert nun eine Situation, in der ein konkreter Fall, der Tod
des Polyneikes, durch die beiden sittlichen Méchte unterschiedlich beurteilt wird
und der deshalb auch den unterschiedlichen Akteuren, die sich jeweils einer dieser
Maichte verpflichtet sehen, ein unterschiedliches Vorgehen nahe legt: Das Begréb-
nis des Toten oder dessen Verweigerung. Das eine, insofern der Tote als ein Mit-
glied der Familie, das andere, insofern er als Aufstindischer wider das Kénigshaus
gelten muss. Unter diesen Bedingungen, und damit betreten wir die zweite Stufe im
Prozess der Erfahrung, muss jedoch das Tun der Protagonisten notwendig einen
Gegensatz erzeugen.

,Denn dieses [das Selbstbewusstsein, S.B.], eben indem es sich als Selbst ist und zur Tat
schreitet, erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit und setzt selbst die Entzweiung. Es
gibt durch die Tat die Bestimmtheit der Sittlichkeit auf, die einfache GewiBheit der unmittel-
baren Wahrheit zu sein, und setzt die Trennung seiner selbst, in sich als das Tétige und in die

gegeniiberstehende fiir es negative Wirklichkeit.“*

Indem sie zur Tat schreiten, erzeugen sie einen Gegensatz. [hr Handeln selbst ist
notwendig, weil die sittlichen Méchte eines Gemeinwesens erst im Handeln der Ak-
teure ihren Bestand haben. Da jedoch Kreon und Antigone nur einer der beiden
Michte angehdren, beide ,,unmittelbar” auf sie bezogen sind, miissen sie in ihrem
Handeln notwendig von der Vielzahl der sittlichen Bestimmungen und deren Impli-
kationen abstrahieren. Der Gegensatz erscheint damit beiden, und hier betont Hegel
die Gemeinsamkeit beider Positionen, als Gegensatz von Pflicht und rechtloser
Wirklichkeit.”” Was aus der Perspektive des einen als Pflicht gilt, erscheint aus der

25 Hegel, G.W.F., Phinomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 252.
26 Ebd., S.254.
27 Vgl. ebd,, S. 252.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 203

des anderen als Unrecht.”® Beide miissen damit notwendig, d.h. aufgrund der Ver-
fasstheit dieser Gestalt der Sittlichkeit selbst, von den Folgen ihres Tuns fiir andere
absehen und konnen diese damit auch nicht mehr kontrollieren. Antigone versteht
sich selbst als Vertreterin des gottlichen Gesetzes und begeht, indem sie den ent-
sprechenden Verpflichtungen nachgeht, einen politischen Akt der Rebellion. Kreon
versteht sich selbst als Vertreter des menschlichen Gesetzes, will den Staat schiit-
zen, und verletzt damit den Bereich der familidren Beziehungen.”

,,Die entwickelte Natur des wirklichen Handelns erfahrt nun das sittliche Selbstbewusstsein
an seiner Tat, ebenso wohl wenn es dem gottlichen als wenn es dem menschlichen Gesetz
sich ergab. Das ihm offenbare Gesetz ist im Wesen mit dem entgegengesetzten verkniipft; das

Wesen ist die Einheit beider; dic Tat aber hat nur das Eine gegen das Andere ausgefiihrt.“*

Weil die Tat des einen von diesem nur als die einseitige Verwirklichung einer be-
stimmten Pflicht verstanden wird, aber auf die jeweils andere sittliche Macht not-
wendig bezogen ist und diese verletzt, sind beide nicht nur entzweit, sie konnen
auch als entzweite nicht bleiben, was sie sind. Weil es auf das Andere wesentlich
bezogen ist, macht es dieses durch sein Tun, indem es in diesem nur als widerstre-
bende, rechtlose Wirklichkeit behandelt wird, zu einem anderen. ,,Aber im Wesen
mit diesem verkniipft, ruft die Erfiillung des Einen das Andre hervor, und, wozu die
Tat es machte, als ein verletztes, und nun feindliches, Rache forderndes Wesen.*!
So scheitert Kreon gerade auch auf der Ebene des menschlichen Gesetzes; er er-
weist sich nicht als guter Konig, sondern als Tyrann. Indem hier also in Bezug auf
die jeweils andere sittliche Macht von den sozialen Folgen des Tuns fiir Andere
abstrahiert werden muss, konnen die Handelnden auch ihrem eigenen Selbstver-
stindnis nicht entsprechen.

Markell Patchen interpretiert den Gedanken Hegels hier so, dass sich darin eine
allgemeine Tragik des menschlichen Handelns zeigt: Die Unmdglichkeit des Ver-
suchs, angesichts der Pluralitit menschlicher Individuen eine souverdne Kontrolle
iiber den Sinn der eigenen Handlungen und der eigenen Identitét zu erlangen. ,,Even
more important [...] is the fact that human beings act into a world inhabited by a
plurality of other acting persons: the fact of human freedom, which is the condition
of effective agency, also limits our practical capacities because it is not exclusively

28 Vgl. Schlésser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-
gang (Hrsg.), Hegels Phdnomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-
nem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 449.

29 Dies zeigt sich exemplarisch auch im Verhiltnis zu seinem Sohn.

30 Hegel, G.W.F., Phinomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 255.

31 Ebd, S. 255.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

204 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

ours but is mirrored in others.”*> Und: “In [...] Hegels reading of the Antigone [...]
subjecitivity’s trouble arises from the contradiction between its commitment to ep-
istemic and practical sovereignty on the one hand, and its experience of vulnerabil-
ity in action on the other.””
gesprochen werden. Der Grund fiir das Scheitern dieser Gestalt der Sittlichkeit ist,

Hegel selbst jedoch kann eine solche Position nicht zu-

wie schon angedeutet, das Verhéltnis der sittlichen Méchte zu ihren Tragern, oder
umgekehrt deren unmittelbare und einseitige Bezogenheit auf eine bestimmte
Pflicht, und nicht eine allgemeine Tragik, die allem menschlichen Handeln als sol-
chem zukommt. Unter dieser Voraussetzung und nicht iiberhaupt ist das Handeln
die einseitige Verwirklichung eines bestimmten Mafstabs und damit erst produziert
es einen Gegensatz zwischen diesen Méachten innerhalb des Gemeinwesens. Es ist
daher auch eine neue Gestalt der Sittlichkeit bzw. des sittlichen Selbstbewusstseins,
die aus dieser Erfahrung entsteht. ,,Damit aber gibt das Handelnde seinen Charakter
und die Wirklichkeit seines Selbst auf, und ist zu Grunde gegangen. Sein Sein ist
dieses, seinem sittlichen Gesetze als seiner Substanz anzugehoren; in dem anerken-
nen des Entgegengesetzten hat dies aber aufgehort, ihm Substanz zu sein [...].<**
Der geschilderte Konflikt zerstort somit auch die Selbstversténdlichkeit, mit der das
Bewusstsein auf eine bestimmte sittliche Macht bezogen war’ und fithrt zu der
Einsicht, dass die Moglichkeit zur individuellen Reflexion auf die in dem jeweili-
gen Fall relevanten Hinsichten und sozialen Folgen des Handelns in die kiinftigen
Gestalten der Sittlichkeit einzubeziehen sind.*® Insofern ergeben sich im Laufe die-
ses Prozesses der Erfahrung, wie eingangs angedeutet, die Kriterien, denen gelin-
gende Formen wechselseitiger Anerkennung geniigen miissen.

Wihrend das Geistkapitel der PhG als Kritik grundlegender gesellschaftlicher
Strukturen verstanden werden muss, die gelingende Formen wechselseitiger Aner-
kennung verhindern, thematisiert das Vernunftkapitel in den Abschnitten B und C

32 Markell, Patchen, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 79.

33 Ebd, S. 102.

34 Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 256.

35 Vgl. Weisser-Lohmann, Elisabeth, Gestalten nicht des BewuBtseins, sondern einer Welt —
Uberlegungen zum Geist-Kapitel der Phiinomenologie des Geistes, in: Kohler, Dietmar
und Poggeler, Otto (Hrsg.), G.W.F. Hegel. Phanomenologie des Geistes, Berlin 2006, S.
194.

36 Vgl. Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phdnomenologie, in: Vie-
weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein ko-
operativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008,
S. 422.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 205

in dieser Hinsicht Formen oder Gestalten des praktischen Selbstbewusstseins.’
Was diese Formen des praktischen Selbstbewusstseins kennzeichnet, ist ein be-
stimmtes Handlungsverstindnis. Nach diesem gilt die Handlung allein als Verwirk-
lichung eines bestimmten, individuell gesetzten Zwecks und damit als Selbstaus-
druck des jeweiligen Individuums. Es ,,ist das praktische Bewusstsein, das in seine
vorgefundene Welt mit dem Zwecke einschreitet, sich in dieser Bestimmtheit eines
Einzelnen zu verdoppeln, sich als Diesen als sein seiendes Gegenbild zu erzeugen
und dieser Einheit seiner Wirklichkeit mit dem gegensténdlichen Wesen bewuflt zu
werden.“”® Es bestitigt sich selbst, das eigene Selbstverstindnis in seinem Handeln
und kann also iiber den Sinn der Handlung, das Selbst, das sich in dieser ausdriickt,
so der Anspruch, souverdn verfiigen. Im Folgenden will ich kurz bestimmte Aspek-
te einer konkreten Bewusstseinsgestalt des Vernunftkapitels diskutieren; dabei be-
ziehe ich mich auf den Abschnitt ,,Das Gesetz des Herzens, und der Wahnsinn des
Eigendiinkels“. Zwar kann es nicht als eindeutig geklart gelten, auf welche philoso-
phischen oder literarischen Vorbilder sich Hegel hierbei bezieht,” dennoch ist diese
Gestalt deshalb fiir mich interessant, weil der Zweck, den das Selbstbewusstsein
hier zu verwirklichen beansprucht, von ihm selbst gerade nicht mehr als blof3 indi-
vidueller, selbstsiichtiger Zweck verstanden wird.* Vielmehr vertritt es hier schon
einen Anspruch auf Allgemeinheit; das Handeln ist also nicht mehr nur selbstbezo-
gen. Es ist ein Gesetz, und dariiber das allgemeine Wohl der Menschheit, das ver-
wirklicht werden soll.*' Einen insbesondere fiir Hegels Ubergang zu der darauf fol-
genden Bewusstseinsgestalt der Tugend entscheidenden Aspekt, dass ndmlich das
,»Qesetz des Herzens® Ausdruck der natiirlichen, noch ungebildeten Individualitét
ist, werde ich hier ausklammern; entscheidend ist fiir mich, dass das praktische
Selbstbewusstsein hier beansprucht, ,,unmittelbar das Allgemeine, oder das Gesetz

37 Diese Ebenen gehdren jedoch insofern zusammen, als sie, entsprechend der Methode der
PhG, unterschiedliche Hinsichten innerhalb eines libergreifenden Zusammenhangs expli-
zieren. ,,Der Geist ist hiemit das sichselbsttragende absolute reale Wesen. Alle bisherigen
Gestalten des BewuBtseins sind Abstraktionen desselben; sie sind dies, dass er sich ana-
lysiert, seine Momente unterscheidet, und bei einzelnen verweilt.” (Hegel, G.W.F., Pha-
nomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 239.)

38 Ebd, S. 196.

39 Wahrscheinlich insbesondere auf Schillers ,,Die Rauber*. Vgl. Werle, Marco Aurelio, Li-
teratur und Individualitit. Zur Verwirklichung des Selbstbewusstseins durch sich selbst,
in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phdnomenologie des Geistes.
Ein kooperativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main
2008, S. 360f.

40 Vgl. ebd. 353.

41 Vgl. Hegel, G.W.F., Phinomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 203.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

206 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

in sich zu haben [...].“42

Fraglich ist nur, ob sich diese Bestimmung des Verhaltnis-
ses zwischen dem Selbst und dem allgemeinen Gesetz aufrechterhalten lisst.”’ In
Bezug auf den doppelten Doppelsinn, der den ,,reinen Begriff“ des Anerkennens
kennzeichnet,* ldsst sich sagen, dass sich hier das Bewusstsein zwar schon als auf
Andere bezogen versteht und bereit ist, entsprechende Selbsteinschrinkungen zu
vollziehen, jedoch meint, liber diese Beziehung allein verfiigen zu kdnnen. An die-
sem Anspruch scheitert diese Gestalt des Bewusstseins, was sich wiederum in dem
Versuch seiner Verwirklichung durch das Handeln zeigt. Zum einen ist das Gesetz
des Herzens als verwirklichtes, als etablierte allgemeine Ordnung diesem Herzen
gegeniiber gerade indifferent. Zum anderen ist das, was dem einen Bewusstsein als
allgemeines Gesetz, als wesentlich fiir die gemeinsame Beziechung gilt, fiir das an-
dere nicht in gleicher Weise wesentlich.

,,Daher finden in diesem Inhalte die andern nicht das Gesetz ihres Herzens, sondern das eines
andern vollbracht, und eben nach dem allgemeinen Gesetze, dafl in dem, was Gesetz ist, jedes
sein Herz finden soll, kehren sie sich ebenso gegen die Wirklichkeit, welche es aufstellte, als

es sich gegen die ihrige kehrte.*“*

Weil es also in seiner Verwirklichung dem Gesetz der Anderen widerspricht und
diese Anderen deshalb zum Widerstand gereizt werden, scheitert diese Gestalt des
Selbstbewusstseins. Sie ist nicht die Verwirklichung eines allgemeinen Gesetzes,
des Wohls der Menschheit, sondern sie erzeugt einen allgemeinen Widerstreit. ,,Das
Allgemeine, das vorhanden ist, ist daher nur ein allgemeiner Widerstand und Be-
kdmpfung aller gegeneinander, worin jeder seine eigene Einzelheit geltend macht,
aber zugleich nicht dazu kommt, weil sie denselben Widerstand erfahrt, und durch
die andern gegenseitig aufgelost wird.“*® Die Priifung des Anspruchs dieser Gestalt
des Selbstbewusstseins erfolgt hier, wie schon in der Diskussion des ,,wahren Geis-
tes®, liber seine praktische Verwirklichung. Entscheidend kommt zudem hier hinzu,
dass dieses Akteursverstdndnis hypothetisch verallgemeinert, als Selbstverstdndnis
aller Akteure behandelt wird. Auf dieser Grundlage wird dann gezeigt, dass die
Handelnden in diesem Rahmen ihrem eigenen Anspruch, ein allgemeines Gesetz zu

42 Ebd, S. 202.

43 Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualitdt. Zur Verwirklichung des Selbst-
bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels
Phinomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der
Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 358.

44 Vgl. Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110.

45 Ebd., S. 204.

46 Ebd., S.207.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 207

verwirklichen, nicht geniigen konnen und vielmehr dessen Verkehrung hervorbrin-
gen.47 Nicht im Wissen von sich, sondern erst in der Tat erweist sich, was die jewei-
lige Gestalt des Selbstbewusstseins wirklich ist.* Der Anspruch auf Allgemeinheit,
den der Handelnde erhebt, kann also nicht nur als Selbstgewissheit des Handelnden
behauptet, sondern muss im Handeln selbst, und damit intersubjektiv bewéhrt wer-
den. Diese Bewihrung scheitert hier, weil der Inhalt des Gesetzes allein durch das
Individuum bestimmt ist, wihrend es doch Allgemeinheit beansprucht.”’ Gezeigt
wird also, dass jedes unabhéngig von Anderen festgelegte Selbstverstindnis zum
Scheitern verurteilt ist, weil es sich iiber die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht
aufzukldren vermag. Es bringt dann im Versuch der Verwirklichung seine eigene
Verkehrung hervor. Was als allgemeines Gesetz gelten kann, so ldsst sich daraus
schlussfolgern, ist erst iiber einen gemeinsamen kommunikativen Prozess zu be-
stimmen.

Diese Rekonstruktion der von Hegel auf beiden Ebenen entwickelten Kon-
fliktdynamik ldsst sich riickblickend an der Bewusstseinsgestalt des ,,Gewissens®
bestitigen, denn diese hat ja, so der Anspruch, der entsprechend der Methode der
PhG an sie gestellt werden muss, die Erfahrungen der vorhergehenden Gestalten
des Bewusstseins in sich aufgenommen und deren Defizite iiberwunden. Und tat-
sdchlich gehort das Gewissen zum einen, anders als das Bewusstsein der ,,wahren
Sittlichkeit™, nicht nur einer sittlichen Bestimmung an; vielmehr weifl es um die
verschiedenen Hinsichten, die in der jeweiligen Handlungssituation zu beriicksich-
tigen sind. ,,Das zum Handeln schreitende Gewissen bezieht sich auf die vielen Sei-
ten des Falles. Dieser schlédgt sich auseinander, und ebenso die Beziehung des rei-
nen BewufBtseins auf ihn, wodurch die Manigfaltigkeit des Falles eine Manigfaltig-
keit von Pflichten ist.“" Es vollzieht damit die notwendige Konkretisierung, Inter-

47 Das Bewusstsein jedoch wehrt sich gegen diese Einsicht in seine eigene Verkehrung und
versucht, an seinem bisherigen Selbstverstindnis festzuhalten, indem es diesen Wider-
streit als Ergebnis der Herrschaft von Priestern und Despoten deutet. Dem kann ich je-
doch hier nicht weiter nachgehen.

48 Vgl. Schlosser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-
gang (Hrsg.), Hegels Phdnomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-
nem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 440.

49 Vgl. Werle, Marco Aurelio, Literatur und Individualitit. Zur Verwirklichung des Selbst-
bewusstseins durch sich selbst, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels
Phidnomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der
Moderne, Frankfurt am Main 2008, 362.

50 Hegel, G.W.F., Phanomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 346.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

208 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

pretation und Gewichtung der jeweils relevanten Pflichten.” Zugleich ist das, was
es handelnd zu verwirklichen beansprucht, nicht, wie noch im Falle des ,,Gesetzes
des Herzens®, die nur gemeinte Allgemeinheit, sondern es ,,ist das gemeinschaftli-
che Element der Selbstbewusstsein, und dieses die Substanz, worin die Tat Beste-
hen und Wirklichkeit hat; das Moment des Anerkanntwerdens von den andern.“*
Der Begriff des Geistes muss also sowohl allgemein geltende Sitten als auch das
Recht der Priifung durch das Gewissen umfassen.”

Welche Konsequenzen lassen sich nun aus dem bisher Entwickelten ziehen?
Zundchst scheinen die Ergebnisse dieser Hegelrekonstruktion eher bescheiden,
denn dass die Tatsache, dass jemand von der Richtigkeit eines allgemeinen Geset-
zes iiberzeugt ist, fiir die Richtigkeit desselben selbst nicht hinreicht und dass all-
gemein anerkannte Pflichten der fallbezogenen Konkretisierung und Abwigung be-
diirfen, diirfte wohl nur wenig iiberraschen; dennoch lassen sich fiir meinen Zweck
der Diskussion gegenwértiger Anerkennungstheorien einige wichtige Konsequen-
zen ziehen. Zum einen sollte deutlich geworden sein, dass auf der Grundlage der
Hegelschen Argumentation gelingende Anerkennung nicht als Akt der expliziten
Bestétigung einer schon bestehenden, allein selbstbeziiglich gefassten Identitit ver-
standen werden kann. Vielmehr sind die Handelnden in ihrem Selbstverhdltnis
schon auf Andere bezogen, gehen sie in der Realisierung eines bestimmten Selbst-
verstdndnisses schon eine bestimmte Beziehung zu Anderen ein. Was sie dabei je-
doch faktisch tun, kann nicht allein ausgehend von diesem Selbstverstindnis allein
bestimmt werden, sondern ldsst sich erst iiber die Reaktionen Anderer erschlieffen.
Uber sie ist allein ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit iiber den Inhalt
der Handlung selbst moglich. ,,Das Individuum kann daher nicht wissen, was es ist,
eh es sich durch das Tun zur Wirklichkeit gebracht hat.“>* Uber das, was sie tun,
werden die Handelnden erst durch Andere aufgeklart und dies ist dann kiinftig fiir
die Gestaltung des eigenen Selbstverstindnisses zu beriicksichtigen; die Rationalitét
dieses Selbstverstidndnisses erweist sich gerade darin, dass es solchen Verstindi-
gungsprozessen gegeniiber offen bleibt. Das Beharren auf einem bestimmten
Selbstverstdndnis, die Festlegung Anderer auf eine bestimmte Identitdt ist demge-

51 Vgl Siep, Ludwig, Moralischer und sittlicher Geist in Hegels Phanomenologie, in: Vie-
weg, Klaus und Welsch, Wolfgang (Hrsg.), Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein ko-
operativer Kommentar zu einem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008,
S. 428.

52 Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 344.

53 Vgl. Schlosser, Ulrich, Handlung, Sprache, Geist, in: Vieweg, Klaus und Welsch, Wolf-
gang (Hrsg.), Hegels Phianomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu ei-
nem Schliisselwerk der Moderne, Frankfurt am Main 2008, S. 451.

54 Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 218.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 209

geniiber gerade als Abbruch eines solchen Verstdndigungs- und Erfahrungsprozes-
ses zu verstehen, in dessen Konsequenz eine Aufkldrung iiber die Bedeutung und
die sozialen Folgen des eigenen Tuns nicht mehr erfolgen kann. Zum anderen miis-
sen, auch dies hatte die Diskussion der Uberlegungen Hegels gezeigt, fiir eine sol-
che Form gelingender Anerkennung an die Weisen der Gestaltung der grundlegen-
den Strukturen und Institutionen einer Gesellschaft bestimmte Anforderungen ge-
stellt werden. Diese miissen es ermoglichen, diesen Prozess der Erfahrung, diese
Aufkldrung iiber die sozialen Folgen bestimmter Handlungsstrategien in rationaler
Weise zu organisieren.

An dieser Stelle scheint es mir jedoch notwendig, sich von der Hegelschen Ar-
gumentation zu l6sen und dies nicht erst vor dem Hintergrund der in der Rechtsphi-
losophie entwickelten konkreten institutionellen Ausgestaltung des objektiven Geis-
tes, sondern schon in Bezug auf die Zielstellung, die iiber diese realisiert werden
soll. Denn Hegels Konzeption des objektiven Geistes hat gerade nicht die Funktion,
diesen Prozess der Erfahrung selbst zu ermdglichen, sondern die, ihn {iberfliissig zu
machen. Er ist bestimmt als ein Zustand, in dem der Unterschied zwischen ,,Sein
fiir sich“ und ,,Sein fiir andere®, zwischen Handeln und Tun iiberhaupt iberwunden
ist. Dies ist genau dann moglich, wenn alle ,,ihre Einzelheit aufopfern® und in ihrem
Handeln nur allgemein anerkannte Sitten realisieren.” Handeln und Tun fallen hier
deshalb nicht auseinander, weil sich jeder Handelnde ,,der anderen so gewil [ist] als

% Und weiter: ,,Ich schaue es in allen an, daB sie fiir sich selbst nur diese

seiner.
selbststdndigen Wesen sind, als Ich es bin; Ich schaue die freie Einheit mit den an-
dern in ihnen so an, daB} sie wie durch Mich, so durch die Andern selbst ist. Sie als
Mich, Mich als Sie.*”” Zugespitzt lisst sich damit sagen, dass die Unterbrechung
der interindividuellen Konfliktdynamik auf der Ebene der gemeinsamen Sittlichkeit
genau daher riihrt, dass er an dem Anspruch des individualistisch gefassten Selbst-
bewusstseins des Vernunftkapitels, das im Handeln nur die eigene Selbstgewissheit
zu bestitigen vermeint, festhilt.”® Gezeigt wird nur, dass dieser Anspruch erst in ei-
nem iibergreifenden sittlichen Zusammenhang realisierbar ist, in dem ich mich als
sie und sie als mich anzuschauen vermag. Um diesen Anspruch einldsen zu konnen,
muss dann das Gewissen des Einzelnen, das zwar notwendig ist, um die verschie-
denen Verpflichtungen und Anspriiche in einer Situation beriicksichtigen zu kon-
nen, dann auch auf die Aufgabe der Interpretation der allgemeinen Sitten reduziert
werden. Andernfalls kdnnte keine Gewissheit iiber die sozialen Folgen des eigenen
Tuns und damit iiber das eigene Selbst bestehen.

55 Vgl ebd., S. 194.
56 Ebd., S. 195.
57 Ebd., S. 195.
58 Vgl. ebd, S. 238.

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

210 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

6.2 BESTATIGEN ODER AUFKLAREN? PROBLEME EINES
REZEPTIVEN ANERKENNUNGSVERSTANDNISSES

Bevor jedoch die damit aufgeworfene Frage nach moglichen Kriterien fiir die sinn-
volle Organisation dieses Erfahrungsprozesses weiter verfolgt werden kann, ist zu-
néchst zu rekonstruieren, wie genau in der Honnethschen Konzeption der Akt oder
der Gegenstand der Anerkennung gefasst und die Notwendigkeit des Anerkennens
selbst begriindet wird. Es soll also bestimmt werden, was den Bezugspunkt der An-
erkennung bildet und welche Handlungen genau als Anerkennung gelten konnen. In
der gegenwirtigen Debatte lassen sich hierzu zwei Alternativen unterscheiden: zum
einen ein attributives und zum anderen ein rezeptives Verstdndnis der Anerken-
nung. Ein attributives Verstédndnis geht dabei von einer performativen Kraft der
einzelnen Akte der Anerkennung aus; dem Subjekt wird durch die Anerkennung
Anderer eine neue positive Eigenschaft zugeschrieben und damit zugleich auch ver-
lichen. Es erhilt somit einen neuen Status. Allerdings besteht eine zentrale Schwie-
rigkeit einer solchen Konzeption darin, dass hier keine Kriterien mehr angegeben
werden konnen, auf deren Grundlage es moglich ist, die Angemessenheit von Zu-
schreibungen zu beurteilen. Weil eine kritische Theorie der Anerkennung eine sol-
che Beurteilung jedoch leisten kdnnen muss, entwickelt Honneth ein rezeptives
oder reproduktives Verstdndnis der Anerkennung. Akte der Anerkennung reagieren
demnach auf eine vorgingige Wahrnehmung von schon bestehenden Eigenschaften;
sie bekriftigen diese nur und geben den gegebenen Status wieder. Erst ein solches
rezeptives Verstdndnis von Anerkennung ldsst verstindlich werden, inwiefern die
jeweiligen Akte der Anerkennung aus Einsicht erfolgen und durch praktische Griin-
de gerechtfertigt werden konnen. Der Prozess der Sozialisation ist dann als Bildung
einer zweiten Natur zu verstehen, in deren Verlauf die Wahrnehmung der als wert-
voll beurteilten Eigenschaften Anderer und die entsprechenden selbsteinschranken-
den Haltungen eingeiibt werden.”

59 Honneth formuliert dieses Versténdnis von Werteigenschaften im Anschluss an McDo-
well. Demnach werden im Prozess der Sozialisation die Neigungen und Evaluationswei-
sen so geformt, dass ,,wir jetzt die jeweils relevanten Ziige von Personen, Handlungen
und Situationen in derselben Weise als moralisch verdienstvoll oder verachtungswiirdig
wahr[nehmen], in der wir den Lowen als ein Tier wahrnehmen, dass die Reaktion der
Furcht verdient [...].“ (Honneth, Axel, Zwischen Hermeneutik und Hegelianismus. John
McDowell und die Herausforderung des moralischen Realismus, in ders., Unsichtbarkeit.
Stationen einer Theorie der Intersubjektivitét, Frankfurt am Main 2003, S. 124.)

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 211

,,Die soziale Lebenswelt wire nach Art einer ,,zweiten Natur* zu begreifen, in die die Subjek-
te dadurch hineinsozialisiert werden, da3 sie sukzessive die wertvollen Eigenschaften von
Personen erfahren lernen; dieser Lernprozefl miisste insofern als komplexer Vorgang begrif-
fen werden, als wir in ihm zugleich mit der Wahrnehmung evaluativer Eigenschaften auch die
entsprechenden Verhaltensweisen erwerben wiirden, deren Eigenart in der selbstverstiandli-

chen Beschrinkung unseres natiirlichen Egoismus bestehen miisste [...].“®

Offen ist aber dann, wie in diesem Rahmen die Notwendigkeit der Anerkennung fiir
ein positives Selbstverhiltnis begriindet werden kann. Wenn némlich die Individuen
die fiir ein positives Selbstverhiltnis konstitutiven Eigenschaften schon besitzen
und diese durch Akte der Anerkennung nur bestétigt werden, droht zunéchst unklar
zu bleiben, inwiefern sie der Anerkennung durch Andere iiberhaupt bediirfen; An-
erkennung sollte ja gerade als Bedingung fiir die Ausbildung eines positiven
Selbstverhiltnisses ausgewiesen werden.'

Um dieser Schwierigkeit zu begegnen, rekurriert Honneth auf das Begriffspaar
Aktualitit und Potentialitit. Anerkennung ist demnach deshalb als intersubjektive
Bedingung fiir die Ausbildung eines positiven Selbstverhiltnisses zu verstehen,
weil sie es ermoglicht, Wiinsche und Féahigkeiten zu realisieren, die den Individuen
ohne die Anerkennung nur der Moglichkeit nach zukommen. In einer solchen Kon-
zeption ist dann Anerkennung nur die notwendige, nicht jedoch die hinreichende
Bedingung fiir die Verwirklichung ihres Zwecks, die individuelle Selbstbestim-
mung, denn zundchst miissen bei den anzuerkennenden Individuen die fraglichen
Werteigenschaften als Potentiale vorliegen. ,,Die evaluativen Eigenschaften, die die
Subjekte nach diesem Modell vorgéngig ja schon ,,besitzen” miissten, wéiren dann
als Potentiale zu begreifen, die durch anerkennende Reaktionen in aktuelle Fahig-
keiten verwandelt wiirden.“”* Ein solcher Ubergang von Potentialitit zu Aktualitit
vollzieht sich, so Honneth, durch eine Identifizierung des Akteurs mit den fragli-
chen Eigenschaften. Eine solche Identifikation mit bestimmten Wiinschen und Fa-
higkeiten setzt eine positive Wertschdtzung durch Andere voraus.

,Diese Identifizierung aber ist [...] an die Voraussetzung einer Anerkennung durch Andere

gebunden: Jene Fahigkeiten, die mir aufgrund der normativen Prasuppositionen meiner Kul-

60 Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht,
in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2012, S.
114.

61 Vgl. Laitinen, Arto, Interpersonal Recognition. A Response to Value or a Precondition of
Personhood?, in: Inquiry 45, 2002, S. 463.

62 Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Frankfurt am Main 1994, S. 326.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

212 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

tur als Subjekt zukommen, kann ich nur dann wirklich bejahen, wenn sie von meinen Interak-

tionspartnern in ihrem Anerkennungsverhalten als wertvoll bekriftigt worden sind. %

Um diese Argumentation kurz zusammenzufassen: Einzelne Akte der Anerkennung
reagieren bestdtigend auf schon vorliegende Eigenschaften, etwa Fahigkeiten und
Wiinsche der Akteure. Erst auf der Grundlage dieser Bestitigung konnen sie sich
mit diesen Eigenschaften auch tatsdchlich identifizieren und somit das positive
Selbstverhéltnis ausbilden, das den normativen Bezugspunkt der Theorie der Aner-
kennung bildet.

Diese Fassung des Verhéltnisses von Potentialitit und Aktualitdt sowie von Be-
stitigung und Identifikation bringt jedoch weitere Schwierigkeiten mit sich. Denn
wenn ein Akteur nur dann mit guten Griinden beziiglich wertvoller Eigenschaften
bestdtigend anerkannt werden kann, wenn sie fiir den Anerkennenden wahrnehmbar
sind, wenn sie sich also im Handeln des Anzuerkennenden darstellen, dann folgt da-
raus, dass sie schon realisiert und nicht nur der Mdoglichkeit nach vorhanden sein
miissen, um anerkannt werden zu kénnen. In der Konsequenz konnte der Ubergang
von Potentialitdt in Aktualitit allein auf die Selbstzuschreibung des Anzuerkennen-
den bezogen werden: Erst durch die bestitigende Bezugnahme Anderer ist es ihm
moglich, sich bestimmte, im Handeln realisierte Eigenschaften, die er sich bisher
nur der Moglichkeit nach zuschreiben konnte, auch de facto zuzuschreiben. Dann
aber bliebe zu kldren, wie es moglich sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften,
etwa die der autonomen Urteilsbildung oder die des Erbringens von Leistungen, zu
realisieren, ohne sich diese selbst schon zuschreiben zu kénnen. Zudem droht mit
einer solchen Begriffsbildung unklar zu werden, wie Formen der Missachtung
durch die Betroffenen selbst iiberhaupt erfahren und dementsprechend auch artiku-
liert werden konnen; sie wissen nicht, was ihnen geschieht, denn sie kennen die Ei-
genschaften nicht, deren Anerkennung ihnen Andere verweigern. ,In suggesting
[...] that our powers are only available to us when they are recognised by others [...]
this approach converts pure ore mere potentiality into its opposite: incapacity.”**

Abgesehen von diesen Problemen ist noch zu begriinden, weshalb genau ein
solcher Zusammenhang zwischen der Bestitigung bestimmter Eigenschaften durch
Andere und der Moglichkeit der Selbstzuschreibung besteht. Honneth selbst jedoch

63 Ebd., S.327.

64 Patchen, Markell, The Potential and the Actual, Mead, Honneth, and the ,,I, in: Van den
Brink, Bert und Owen, David. Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition
of Critical Social Theory, Cambridge 2004, S. 105. Ich vermute jedoch, ohne dem hier
weiter nachgehen zu konnen, dass sich diese Schwierigkeiten durch weitere begriftliche
Kldrungen beheben lassen; ein moglicher Weg wire etwa die Differenzierung zwischen

dem Wissen um die eigenen Eigenschaften und einer Identifikation mit ihnen.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 213

geht dieser Frage nicht weiter nach. Eine naheliegende Argumentationsstrategie
konnte sich auf die Uberlegungen beziehen, die etwa Autoren wie Brandom und
Pinkward im Anschluss an Hegel und Wittgenstein entwickeln. Der Begriff der An-
erkennung soll hier, wie in der Einleitung skizziert, die Frage beantworten, wie es
moglich ist, sich selbst eine Norm zu setzen, der man zugleich unterworfen ist. Es
ist demnach zwar eine individuelle Entscheidung, welchen Normen das Individuum
sich verpflichtet sieht; ob es diese jedoch erfiillt, kann nur innerhalb einer durch
Beziehungen wechselseitiger Anerkennung konstituierten Gemeinschaft entschie-
den werden. Andernfalls entspriache der Glaube, eine Norm zu erfiillen, unmittelbar
dem Erfiillen der Norm und das aber hief3e, dass von einer Norm, auf deren Grund-
lage zwischen einem ihr entsprechendem und einem ihr widersprechenden Handeln
unterschieden werden muss, nicht mehr gesprochen werden kann.®> So ist es etwa
eine individuelle Entscheidung, ob sich jemand dem Anspruch unterstellt, gut
Schach spielen zu kdnnen; ob derjenige diesem Anspruch jedoch tatsidchlich gerecht
wird, kann nur innerhalb der Anerkennungsgemeinschaft bestimmt werden, die
durch diesen Standard konstituiert wird.®® Dementsprechend lieBe sich im Riickbe-
zug auf die Terminologie Honneths argumentieren, dass Individuen dann iiber
wertvolle Eigenschaften, eben etwa die, gut Schach spielen zu konnen, verfiigen,
wenn sie bestimmten, innerhalb einer Gemeinschaft geschétzten Normen entspre-
chen. Weil das Erfiillen einer Norm nicht durch einen Einzelnen allein beurteilt
werden kann, ist dann auch ein entsprechendes Urteil einer Gemeinschaft konstitu-
tiv fir die Moglichkeit der Selbstzuschreibung dieser Eigenschaft und ein entspre-
chendes positives Selbstverhiltnis. Auf dieser Grundlage ldsst sich auch das Di-
lemma der Honnethschen Argumentation {iberwinden, nach der Akte der Anerken-
nung einerseits rezeptiv auf schon vorliegende Eigenschaften reagieren, die aber
andererseits dem anzuerkennenden Individuum zugleich nur potentiell zukommen
sollen. Das Begriffspaar Potentialitit und Aktualitit miisste daflir durch die Unter-
scheidung zwischen dem Anspruch eine Norm zu erfiillen und der tatsachlichen Er-
fillung dieses Anspruchs ersetzt werden. Akte der Anerkennung kénnten demnach
weiterhin als bestitigende Bezugnahmen auf schon vorliegende wertvolle Eigen-
schaften verstanden werden; sie sind aber dennoch zugleich nicht tiberfliissig, weil
erst innerhalb einer Gemeinschaft ihr Vorliegen giiltig beurteilt und zugeschrieben
werden kann. Dariiber hinaus kann so auch, Brandom folgend, die spezifisch mo-

65 Vgl. Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, §
258, S. 362.

66 Vgl. Brandom, Robert, Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism. Negotiation and
Administration in Hegel's Account of the Structure and Content of Conceptual Norms,
in: Tales of the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality,
Cambridge 2002, S. 217.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

214 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

derne Verbindung zwischen individueller Freiheit und sozialer Bindung verstanden
werden, die herauszuarbeiten einen der zentralen Anspriiche der Theorie der Aner-
kennung bildet. Die individuelle Freiheit findet demnach ihren Ausdruck in der
Wahl der Normen, die man fiir sich als bindend akzeptiert; zugleich jedoch ist da-
mit das einzelne Selbst an eine Gemeinschaft verwiesen, in der allein beurteilt wer-
den kann, ob es den selbst gesetzten Normen zu entsprechen vermag.

Auch wenn es auf dieser Grundlage mdoglich sein mag, und dies bildet den zent-
ralen Anspruch Brandoms, einen plausiblen Begriff des Begriffsinhalts zu entwi-
ckeln, ist die Konzentration auf eine solche Argumentation fiir eine kritische Theo-
rie der Anerkennung in mehrfacher Hinsicht problematisch. Denn 1. wird der Be-
griff der Freiheit hier allein auf individuelle Entscheidungen, nicht jedoch auf den
sozialen Prozess selbst bezogen; er betrifft nur das ob der Regelbefolgung, nicht je-
doch auch das wie der gemeinsamen Gestaltung sozial geltender Regeln. Dies wird
2. insbesondere dann problematisch, wenn anerkannt wird, dass bestimmte norma-
tive Verpflichtungen innerhalb einer Gesellschaft gerade nicht gewdhlt werden
konnen. Zudem ist hier 3. bisher unklar, wie sozial geltende Urteile einer Gemein-
schaft ihrerseits problematisiert werden konnen; dies jedoch ist notwendig, um be-
stimmte Erfahrungen der Missachtung als soziales Unrecht ausweisen zu kénnen.”’

Um die bisherigen Probleme kurz zusammenfassen: Um gelingende Formen der
Anerkennung von problematischen Formen der Missachtung unterscheiden und
somit die Moglichkeit der Sozialkritik begriinden zu konnen, scheint es zunéchst
naheliegend, Anerkennung als rezeptive, auf bestehende wertvolle Eigenschaften
von Individuen reagierende Akte zu verstehen, denn eben diese Eigenschaften kon-
nen dann als Bezugspunkt fiir die Formulierung begriindeter Anspriiche gelten. Auf
dem bisherigen Stand der Begriffsentwicklung kann aber die Notwendigkeit der
Anerkennung fiir ein positives Selbstverhdltnis nur dann widerspruchsfrei begriin-
det werden, wenn angenommen wird, dass die korrekte Erfiillung von Normen zum
einen eine notwendige Grundlage ist, um Individuen wertvolle Eigenschaften zu-
schreiben zu kdnnen und diese Erfiillung zum anderen nur durch eine durch wech-
selseitige Anerkennungsbeziechungen konstituierte Gemeinschaft beurteilt werden
kann. Dann aber stellt sich die Ausgangsfrage, wie es moglich sein kann, gesell-
schaftlich etablierte Zuschreibungen begriindet zurlickzuweisen, letztlich nur er-
neut.

Vor diesem Hintergrund mochte ich vorschlagen, noch einmal zu den zuvor
entwickelten Uberlegungen Hegels zuriickzukehren. Hegel hatte in zentralen Ab-
schnitten der Phdnomenologie des Geistes den Gang der Erfahrung als einen Pro-
zess geschildert, in dessen Verlauf die einzelnen Akteure durch die Reaktionen und

67 Damit ist natiirlich der Wahrheitsanspruch dieser Theorie selbst noch nicht kritisiert; be-

hauptet ist nur, dass sie fiir die entwickelte Problemstellung nur wenig weiterfithrend ist.

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 215

den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln und ihrem
Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situationsdeutung und
damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverstdndnis zu korrigieren. Die damit
geschaffene Moglichkeit, die Entwicklung des Selbstbewusstseins innerhalb eines
solchen Erfahrungsprozesses zu verorten, wurde insbesondere durch die pragmatis-
tische Sozialphilosophie Deweys weiterentwickelt und konkretisiert. Den methodi-
schen Ausgangspunkt seiner Uberlegungen bilden dabei konkrete Handlungssitua-
tionen. In diese tritt der einzelne Akteur mit bestimmten, in vorherigen Erfahrungs-
prozessen erworbenen Handlungsroutinen, -dispositionen, Interessen und selbstver-
stindlich vorausgesetzten Hintergrundannahmen ein und auf deren Grundlage
ergibt sich seine spezifische Ausrichtung auf diese Situation. Sie sind entscheidend
dafiir, was in ihr jeweils als Moglichkeit, Schwierigkeit, oder Handlungsziel wahr-
genommen wird. ,,Unsere Wahrnehmung der Situation ist vorgeformt in unseren
Handlungsfihigkeiten und unseren aktuellen Handlungsdispositionen; welche
Handlung realisiert wird, entscheidet sich dann durch die reflexive Beziehung auf
die in der Situation erlebte Herausforderung.“*® Probleme, die innerhalb eines durch
diese Grundlagen geleiteten Handlungsvollzuges auftreten, erschiittern diese Hand-
lungsroutinen und zunichst noch unreflektierten Erwartungshaltungen.®” Diese Er-
schiitterungen sind dann der Anlass, um die zundchst préireflexiv vorausgesetzten
Hintergrundannahmen, Dispositionen und Routinen zu explizieren und unter Um-
stinden zu revidieren; dementsprechend muss dann auch die jeweilige Situations-
deutung spezifiziert oder korrigiert werden. Dewey unterscheidet hierfiir zwischen
einer priméren, selbstverstdndlich vorausgesetzten Erfahrung und einer Sekundérer-
fahrung, die aus dieser Reflexion entsteht und der die Funktion zukommt, bisher
unberiicksichtigte Aspekte der jeweiligen Situation einzubeziehen oder das eigene
Selbstverstidndnis zu korrigieren, um die aufgetretenen Probleme beheben zu kon-
nen. Wihrend also der Begriff der primiren Erfahrung die Gesamtheit von hand-
lungsleitenden Grundannahmen und Einstellungen bezeichnet, die als selbstver-
stindliche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, bezieht sich der
Begriff der sekundiren Erfahrung auf die Reflexion dieser Voraussetzungen, die
dann notwendig wird, wenn im unmittelbaren Handlungsvollzug, also auf der Ebe-
ne der primdren Erfahrung, Schwierigkeiten auftreten. Die sekunddre Erfahrung
ermoglicht es, die vorherigen Grundannahmen explizit zu machen, sie in umfassen-
dere soziale Handlungszusammenhénge einzubetten und ihre sozialen Folgen im
Einzelnen zu bestimmen; damit ,,horen sie auf, isolierte Details zu sein; sie nehmen
die Bedeutung an, die in einem ganzen System aufeinander bezogener Objekte ent-

68 Vgl. Joas, Hans, Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 236.
69 Ebd., S. 196.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

216 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

halten ist [...].“70 Diese Grundannahmen sind zudem, und hierin besteht eine weitere
Parallele zu Hegel, nicht allein selbstbeziiglich formuliert, sondern auf die gemein-
samen Beziehungen hin ausgerichtet.”

Erfahrung gilt dabei als ein doppelldufiger Begriff: Er bezeichnet sowohl, was
erfahren wird, als auch wie etwas erfahren wird. Die Unterscheidung beider Aspek-
te, die Differenzierung zwischen Subjekt und Objekt ist selbst ein Reflexionspro-
dukt der sekunddren Erfahrung, welches es erlaubt, die jeweils im Handlungsvoll-
zug auftretenden Probleme zu spezifizieren. ,,Primér beobachten wir Dinge, nicht
Beobachtungen. Aber der Akt der Beobachtung kann untersucht werden und einen

7 Auch die zentralen Grundformen und

eigenen Forschungsgegenstand bilden [...]
Grundbegriffe des Selbstbezugs sind also im Rahmen einer solchen pragmatisti-
schen Konzeption grundzulegen. Thre Entwicklung und Ausdifferenzierung ist, so
Dewey, insofern die Grundlage einer Emanzipationsbewegung, als die Erkenntnis
der Bedeutung, die dem wie des Erfahrens fiir das zukommt, was geglaubt und fiir
wahr gehalten wird, erst eine Distanzierung von gewohnheitsméfBig angenommenen
gesellschaftlichen Vorurteilen ermdglicht. ,,Infolgedessen entdecken wir, dass wir
viele Dinge glauben, nicht weil die Dinge so sind, sondern weil wir uns unter dem
Gewicht der Autoritdt, durch Nachahmung, Prestige, Belehrung, den unbewussten
Effekt der Sprache usf. daran gewohnt haben.*”

Jedoch muss eine jede in dieser Weise auf der Ebene der sekundéren Erfahrung
korrigierte Situationsdeutung vorldufig und somit auch fiir weitere Revisionen offen
bleiben. Kein zuvor gefasster Handlungsplan vermag die im Handlungsvollzug auf-
tretenden Probleme erschdpfend zu antizipieren und zu bewiltigen; seine Elemente
unterliegen somit einer bestindigen weiteren Reformulierung.”* Die Erschiitterung
der in der primédren Erfahrung angelegten Gewissheiten der Handelnden kann also
auch deshalb nie ausbleiben, weil das Nachdenken iiber bestimmte Handlungsfol-
gen fiir Andere stets vorldufig und hypothetisch bleibt und somit immer erst im
Handeln zu bestitigen ist.”” Der einzelne Handelnde kann nie ganz vorhersehen,
welche Bedeutung sein Tun fiir Andere hat. Uber diese Bedeutung und damit den
Inhalt seiner Handlung wird er erst {iber die Reaktionen Anderer aufgekldrt. Auf
diese Weise erfihrt der Handelnde auch, inwiefern er die eigenen Anspriiche ver-
fehlt. Damit wird er erst in die Lage versetzt, bisherige handlungsleitende Grundan-
nahmen kritisch zu reflektieren und unter Umsténden auch zu revidieren. Das Selbst

70 Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 22.

71 Vgl. Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 35.
72 Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 29.

73 Ebd, S. 31.

74 Vgl. Joas, Hans, Die Kreativitdt des Handelns, Frankfurt am Main 1996, S. 237.
75 Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 216.

2026, 09:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 217

kann also deshalb nicht wissen, was es ist, ehe es sich durch sein Tun zur Wirklich-
keit hervorgebracht hat, weil es sich selbst erst iiber die Reaktionen und die Kritik
Anderer iiber die eigenen Handlungsvoraussetzungen aufkldren kann. Die Handeln-
den sind damit auch notwendig Krisenerfahrungen ausgesetzt, die ihr bisheriges
Selbstverstindnis erschiittern. ,,Es ist gleichermaBen natiirlich wie unvermeidlich,
sein eigenes Selbst innerhalb geschlossener Grenzen zu definieren und dann zu ver-
suchen, das Selbst in expansiven Akten zu erproben, die unvermeidlich zuletzt in
einem Zusammenbruch des eingemauerten Selbst enden.’°

Gelingende Anerkennung bemisst sich damit nicht an der Bestatigung schon be-
stehender Selbstverhéltnisse; sie ist vielmehr als ein sozialer Prozess zu denken, in
dessen Verlauf bisherige Selbstverstdndnisse durch die wechselseitige Aufklarung
iiber ihre sozialen Folgen reflektiert und aufgelost werden. Dies impliziert ein
Selbst, das erst noch herzustellen ist. ,,Das alte Selbst wird abgelegt, das neue Selbst
bildet sich erst noch, und die Form, die es schlieBlich annimmt, hdngt von dem un-
vorhersehbaren Resultat eines Abenteuers ab.*”’

Die Explikation und Artikulation von Anspriichen innerhalb dieses Prozesses ist
dann zum einen als Reaktion auf konkrete Konfliktsituationen und nicht als Aus-
druck einer vorgingigen Identitédt zu verstehen; das jeweilige Selbstverstdndnis ge-
winnt erst in diesen Konflikten seine Kontur und seinen spezifischen Gehalt. Zum
anderen sind sie als Hypothesen, als Vorschlédge fiir die Gestaltung des gemeinsa-
men Verhéltnisses zu verstehen, deren Geltung davon abhidngt, inwiefern es ihnen
gelingt, die unterschiedlichen in der jeweiligen Situation bestehenden Anspriiche
einzubeziehen. Thre Formulierung ist damit nur eine vorldufige Stufe innerhalb die-
ses Erfahrungsprozesses.” In diesem Prozess der wechselseitigen Artikulation von

76 Ebd., S.236-37.

77 Ebd., S.238.

78 Ein zentrales Problem hierbei besteht jedoch darin, dass Dewey (und Mead) dazu tendie-
ren, die Bildung der auf die gemeinsamen sozialen Verhéltnisse bezogenen, die unter-
schiedlichen Anspriiche integrierenden Hypothesen einem pragmatistischen Verstiandnis
der naturwissenschaftlichen Hypothesenbildung anzugleichen: sie dienen in erster Linie
der intelligenten Kontrolle des individuellen Handelns. (Mead, George Herbert, Die phi-
losophische Grundlage der Ethik, in: ders., Gesammelte Aufsétze. Band 1, Frankfurt am
Main 1980, S. 363.) Wird ihre Rechtfertigung auf diesen Aspekt beschréinkt, drohen sie
einen kritisch-normativen Gehalt zu verlieren, denn damit kann noch nicht bestimmt
werden, wie die Anspriiche des Anderen einzubeziehen sind; erfolgreich handeln kann
der Einzelne unter Umstidnden auch, wenn er sie als durch den Einsatz von Machtmitteln
zu iiberwindende Hindernisse einbezieht. Problematisch sind Hypothesen also nicht nur
dann, wenn sie die eigenen Zwecke des Handelnden gefihrden, sondern auch dann, wenn

sie die des Anderen verletzen.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

218 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Anspriichen ist die Entwicklung des Selbstverhéltnisses nicht nur, wie bei Brand-
om, deshalb mdglich, weil hier entscheiden werden kann, inwiefern explizit gesetz-
te Normen tatsdchlich erfiillt werden, sondern auch, weil erst hier die einzelnen Ak-
teure ein Bewusstsein dariiber erlangen konnen, welche handlungsleitenden Grund-
annahmen und Dispositionen sie bisher selbstverstdndlich in Anspruch genommen
haben und welche normativen Implikationen diese haben. Die Selbsterkenntnis der
Akteure ist somit in einem gemeinsamen, durch Phasen der wechselseitigen Kritik
und Explikation gekennzeichneten Erfahrungsprozess zu verorten.

Damit sind schon erste Hinweise darauf gewonnen, wie in diesem Rahmen die
Kritik konkreter Anerkennungsverhidltnisse rekonstruiert und begriindet werden
kann.

6.3 OFFENTLICHKEIT UND ERFAHRUNG

Fiir Honneth war, wie gezeigt, die Bezugnahme auf schon gemeinsam akzeptierte
Prinzipien der Anerkennung die Bedingung, um Forderungen nach Anerkennung
rechtfertigen zu konnen. Damit aber bleibt die Sozialkritik an etablierte Normen
und Formen der Thematisierung sozialer Probleme gebunden; ihre Aufgabe ist dann
allein die Entfaltung eines schon bestehenden normativen Potentials. Die Kritik an
und die sozialen Auseinandersetzungen um die Kriterien der Anerkennung selbst
konnen innerhalb dieses Rahmens nicht mehr angemessen thematisiert werden. Das
bestehende Potential gilt dann als unhintergehbare Grundlage fiir die Formulierung
legitimer Anspriiche und nicht als etwas, was in der gemeinsamen Praxis erst er-
zeugt wird.

Der hier entwickelte Ansatz zu einer pragmatistischen Konzeption des Aner-
kennens ist von einer solchen Beschrankung jedoch insofern frei, als er es ermog-
licht, spezifische gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem Maf3e
zu problematisieren, in dem sie die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses
blockieren. Eine solche Blockierung vollzieht sich zum einen dann, wenn spezifi-
sche soziale Zuschreibungen einzelne Individuen, wie etwa im Falle der ,,guten
Hausfrau®, auf bestimmte Interaktionszusammenhénge sowie auf eine bestimmte
Funktion in diesen festlegen und somit die Erfahrung alternativer Handlungsmog-
lichkeiten und Potentiale verhindern. Denn weil das Selbst nicht als ein Gegebenes,
sondern als ein zu Schaffendes zu denken ist, sich dessen Fahigkeiten erst in der
gemeinsamen Praxis entwickeln, also von der sozialen Umgebung, dem Verhiltnis
zu Anderen abhéngen, sind die Institutionen einer Gesellschaft auch danach zu be-
urteilen, welche Entwicklungsmoglichkeiten sie den Einzelnen bieten.” Zum ande-

79 Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 249f.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS Il | 219

ren ldsst sich von einer solchen Blockade sprechen, wenn bestimmte Selbstverhélt-
nisse, etwa das der ,,Soldatenehre®, die Aufkldrung beziiglich der sozialen Folgen
des eigenen Tuns verhindern. Indem bestimmte gesellschaftliche Kriterien der An-
erkennung nicht mehr als Hypothesen verstanden werden, die im Hinblick auf die
jeweilige Integration der unterschiedlichen Anspriiche bestidndig zu {iberpriifen
sind, sondern als fixierte soziale Zuschreibungen gelten, konnen sie die auftreten-
den Konflikte und Verletzungen weder darstellen noch tiberwinden; sie legen dann
von Beginn an fest, welche Anspriiche wahrgenommen und wie sie beurteilt wer-
den. Die Primérerfahrung bleibt somit blind und unaufgeklart.*

Einer demokratischen Offentlichkeit spricht Dewey nun die Aufgabe zu, solche
Blockierungen aufzulésen und die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses auf
einer gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermdglichen. Thr zentraler Anspruch ist es
demnach, die Folgen, die gesellschaftlich etablierte Handlungsstrategien fiir Andere
haben, bewusst zu kontrollieren, d.h. bestimmte zu verstetigen und andere zu ver-
meiden. Damit kénnen die jeweiligen Handlungen aufeinander abgestimmt und die
Formen der gemeinsamen Assoziierung bewusst gestaltet werden. Um den Begriff
der Offentlichkeit zu entwickeln, unterscheidet Dewey zwischen primiren und se-
kunddren Assoziationen. Als primdre Assoziationen gelten alle Formen einer ge-
meinsamen Praxis, in der die Beteiligten ihr Handeln wechselseitig aufeinander ab-
stimmen. Sekundire Assoziationen sind Assoziationen, die der Kontrolle und Ko-
ordination der verschiedenen priméren Assoziationen diesen sollen.”

Diese sekunddren Assoziationen sind dann notwendig, wenn die sozialen Kon-
sequenzen der priméren Assoziationen iiber den Kreis der unmittelbar an ihr Betei-
ligten hinausreichen; sie entstehen aus dauerhaften und weitreichenden indirekten
Handlungsfolgen.* Sie sind also iiberfliissig, insofern zwischen bestimmten Grup-

80 Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, 23.
Allerdings verstehen Mead und Dewey die Herausbildung dieser Blockierungen in erster
Linie als intellektuelles oder methodisches Problem; sie ergeben sich zentral daraus, dass
gesellschaftliche Normen und ihre Rechtfertigung nicht als aus den Problemen der gesell-
schaftlichen Praxis hervorgehende und an ihrer Bewéltigung zu tiberpriifende Hypothe-
sen, sondern als Ergebnis von demgegeniiber unabhédngigen Einsichten verstanden wer-
den. Es wird also nicht die Frage gestellt, inwiefern spezifische Blockierungen ihrerseits
auf in gesellschaftlichen Praxiszusammenhéngen fundierte Strukturprinzipien zuriickzu-
fithren sind; fiir ihre Uberwindung scheint dementsprechend auch die Einfiihrung wissen-
schaftlicher Methoden in die Sozialphilosophie und den gesellschaftlichen Kommunika-
tionsprozess hinreichend. (Vgl. Dewey, John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg
1989, S. 43.)

81 Vgl. Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 36f.

82 Vgl. ebd., S. 53.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

220 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

pen keine Verbindungen bestehen und auch, wenn die Individuen durch einen di-
rekten gemeinschaftlichen Bezug verbunden sind. Die demokratische Offentlichkeit
wird nun als eine spezifische Form der sekundédren Assoziation bestimmt. Kennzei-
chen einer demokratischen Offentlichkeit ist es, dass sie sich dem Anspruch unter-
stellt, alle relevanten indirekten Handlungsfolgen zu thematisieren, bewusst zu kon-
trollieren und die jeweiligen primdren Assoziationen entsprechend zu gestalten. Sie
muss dafiir allen Beteiligten die Mdglichkeit geben, in einen gemeinsamen Aus-
tausch dariiber zu treten, welche Handlungsfolgen sie wie betreffen, wie die Ursa-
chen hierfiir zu bestimmen und wie die jeweiligen Assoziationen dementsprechend
in Zukunft zu gestalten sind. Sie beteiligt also alle Betroffenen an der gesellschaft-
lichen Problemformulierung und -16sung. Weil sie in dieser Weise als Assoziation
zur Regulierung von Assoziationen zu verstehen ist, muss sie auch auf alle relevan-
ten gesellschaftlichen Teilbereiche ausgedehnt werden. Sie ist damit als Versuch zu
verstehen, den Ubergang zwischen der Primir- und Sekundirerfahrung auf einer
gesamtgesellschaftlichen Ebene rational zu organisieren und auf Dauer zu stellen.

Die Gestaltung von Institutionen, die eine solche Form der gemeinsamen se-
kunddren Erfahrung ermdglichen, ist, wie zuvor entwickelt, nach Dewey deshalb
notwendig, weil die Einzelnen oder einzelne Gruppen die sozialen Folgen ihrer
Handlungen nie vollstindig zu {iberblicken vermdgen. ,,Niemand kann alle Folgen
der von ihm begangenen Handlungen berlicksichtigen. In der Regel ist er gezwun-
gen, seine Aufmerksamkeit und Voraussicht auf Dinge zu beschrénken, die, wie es
heiBt, ausschlieBlich seine eigene Sache sind.“® Deshalb kénnen diese Folgen erst
im Rahmen einer demokratischen Offentlichkeit bestimmt und kontrolliert werden.
Genau deshalb ldsst sich aber auch keine abschliefende Gestalt der Institutionen
bestimmen, die einen solchen Erfahrungsprozess erméglichen; vielmehr bleibt die
Bildung einer demokratischen Offentlichkeit selbst ein experimenteller Prozess.*

Vor diesem Hintergrund will ich noch einmal kurz die wesentlichen Griinde zu-
sammenfassen, aus denen mir die Demokratietheorie Deweys ein geeigneter Be-
zugspunkt zu sein scheint, um iiber Honneth (und Hegel) hinaus einen Begriff ge-
lingender Anerkennung zu entwickeln:

1.) Das politische Ideal, das Dewey hier formuliert, zielt nicht, wie hiufig gegen
politische Utopien iiberhaupt eingewendet, auf eine umfassende Harmonie, die Ein-
heit einer geschlossenen Gemeinschaft, sondern auf die sinnvolle Regulation von

83 Ebd., S. 57. Dass dies mit der Gestalt der gegenwartigen Assoziationen selbst in Zusam-
menhang stehen konnte, zieht Dewey nicht oder nur am Rande in Betracht; die vorge-
schlagenen Mafinahmen zur Erneuerung der Demokratie beschranken sich auch dement-
sprechend in erster Linie auf die Schaffung neuer gemeinsamer Kommunikationsformen.

84 Vgl. Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 42.

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 11 | 221

Konflikten. Die demokratische Offentlichkeit soll es ermdglichen, problematische
Institutionalisierungen zu korrigieren und zu {iberwinden.

2.) Die demokratische Offentlichkeit ist zudem nicht in einer von anderen
Handlungszusammenhéngen getrennten politischen Sphére zu verorten, sondern auf
alle bestehenden Assoziationen zu beziehen. Insofern kann hiermit ein zentraler
Anspruch der Honnethschen Anerkennungskonzeption bewahrt werden. ,,Die De-
mokratie ist eine weitere und reichere Idee, als daB sie selbst im besten Staat
exemplifiziert werden kann. Um verwirklicht zu werden, muf3 sie alle Formen
menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft, Religion erfassen.”

3.) Es werden zunichst nur wichtige Funktionen einer demokratischen Offent-
lichkeit bestimmt, noch nicht konkrete Institutionen, iiber die diese erfiillt werden
sollen; insofern bleibt sie ein regulatives Prinzip. Dieses kann auch deshalb nicht in
konkreten Institutionen fixiert werden, weil die Mittel, die fiir die demokratische
Offentlichkeit notwendig sind, um die jeweiligen Handlungsfolgen bestimmen und
kontrollieren zu konnen, in Abhédngigkeit von Gestalt und Reichweite der priméren
Assoziationsformen variieren.*® Hier verortet Dewey das zentrale Problem der De-
mokratie in der Gegenwart; denn hier haben sich, nach Deweys Rekonstruktion ins-
besondere durch technische Innovationen, neue Formen der arbeitsteiligen Koope-
ration etabliert, fiir die die iberkommenen Institutionen nicht mehr hinreichen. ,,Ihr
Resultat war die Entwicklung dieser weitreichenden und unsichtbaren Bande [...].
die heute das Denken, Wollen und Tun aller so durchdringend bestimmen und wel-
che die ,,neue Ara der menschlichen Bezichungen® eingeleitet haben.*¥’
absichtigten Folgen sind auch hier bedeutsamer als die bewusst intendierten; sie er-

Die unbe-

zeugen eine neue Abhdngigkeit von 6konomischen Kriften anstatt einer Befreiung
des Individuums. Sie beeinflussen die Handlungen des Einzelnen, ohne auf der
Ebene der demokratischen Offentlichkeit thematisiert und kontrolliert zu werden.
Thre Wirkungen bestehen dennoch weiter, sie erfolgen nur blind; ihre Folgen wer-
den erlitten, aber nicht erkannt.*® Die demokratische Offentlichkeit, die dieser Her-
ausforderung zu begegnen vermag, die in der Lage ist, die hier entstehenden sozia-
len Folgen und Zusammenhéinge zu erkennen und zu regulieren, ist erst noch zu
schaffen. ,,Die neue Ara der menschlichen Beziehungen hat keine ihr wiirdigen po-
litischen Organe. Die demokratische Offentlichkeit ist zum groBen Teil noch immer

unfertig und unorganisiert.**’

85 Ebd., S. 125.

86 Vgl ebd, S. 51.

87 Ebd., S. 97.

88 Vgl ebd. ,S. 116.

89 Ebd., S. 99. Die politische Sprengkraft, die in einem solchen Verstindnis einer erst zu

schaffenden demokratischen Offentlichkeit enthalten ist, lisst sich hier durch den Ver-

) 00:44:21, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

222 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Die demokratische Offentlichkeit ist somit als die Gesamtheit von Institutionen
zu verstehen, die den zuvor unter Riickgriff auf Hegel entwickelten Erfahrungspro-
zess auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene ermoglichen sollen. Der Prozess der
Erfahrung wird hier als gemeinsamer Vollzug denkbar. Thre Aufgabe ist es somit,
die leitenden Prinzipien der Anerkennung freizulegen, die in den bestehenden Insti-
tutionen angelegt sind, die sozialen Konsequenzen zu bestimmen, die durch sie er-
zeugt werden, zu priifen, inwiefern sie vor diesem Hintergrund ihrem eigenen An-
spruch gerecht werden konnen und sie dementsprechend zu reformulieren.

weis auf Marx erldutern: ,,Die Erkennung der Produkte als seiner eignen und die Beurtei-
lung der Trennung von den Bedingungen seiner Verwirklichung als einer ungehérigen,
zwangsweisen — ist [...] so sehr das knell to its doom, wie mit dem Bewuftsein des Skla-
ven, dass er nicht Eigentum eines Dritten sein kann, seinem BewuBtsein als Person, die
Sklaverei nur noch ein kiinstliches Dasein fortvegetiert und aufgehdrt hat als Basis der
Produktion fortdauern zu konnen.” (Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen
Okonomie, Berlin 1974, S. 366-67.) Die Marxsche Kritik der politischen Okonomie ldsst
sich als Gang der Erfahrung in dem bisher entwickelten Sinne rekonstruieren. Sie geht
zunéchst von einzelnen Tauschakten, der einfachen Zirkulation, in der die zentralen
Grundannahmen der biirgerlichen Naturrechtsvorstellungen als realisiert gelten konnen,
aus. In einem zweiten Schritt zeigt sie, inwiefern unter den spezifisch historischen Bedin-
gungen, unter denen allein der Warentausch zur allgemeinen Form der Distribution wird,
diese Bestimmungen in der Gesamtheit aller Tauschakte, der entfalteten Zirkulation, in
ihr Gegenteil verkehrt werden. Vor dem Hintergrund dieser Verkehrung miissen dann
auch, und dies driickt sich in dem zitierten Satz von Marx aus, diese Formen der Assozi-
ierung fragwiirdig werden. Damit aber der hier von Marx rekonstruierte Zusammenhang
zwischen diesen institutionell fixierten Handlungsstrategien und ihrer Verkehrung zu ei-
ner offentlichen Erfahrung im Sinne Deweys werden kann, ist es notwendig, ihn auf kon-
krete, im Alltag verankerte Widerspriiche und Leidenserfahrungen zu beziehen. Die Kri-
tik der politischen Okonomie kann deshalb nicht auf dieser abstrakten Ebene verbleiben,

sondern muss es ermdglichen, im Alltag erfahrene praktische Widerspriiche aufzuklaren.

, 00:44:21. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431313-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

