Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

124). Die Ambivalenz, in der Schiller mit solchen Positionen zwischen Wissenschaft und
Kunst steht, liegt auf der Hand, und Otto Dann ist zuzustimmen, wenn er in ihr eine
»Mittelstellung« zwischen Aufklirungshistorie und Historismus erkennt, in der sich
eine Problemstellung im Umgang mit Geschichte ausdriicke, »die bis heute uneinge-
16st geblieben« ist (ebd.: 125). Er ist einen methodischen Weg von einer unreflektierten
dichterischen Phantasie und teleologischen Philosophie iiber die empirische Wissen-
schaftlichkeit zu einem vertieften Begriff der dsthetischen Aneignung von Geschichte
gegangen, erkenntnistheoretisch blieb er aber die Begriindung schuldig, warum fiktive
Erfindungen, ohne die keines seiner spiten Geschichtsdramen auskommt, die Realitit
von Geschichte nicht verletzen, sondern zu deren Erkenntnis beitragen.

II.2. Der kritizistische Einwand: Niebuhr und Biichner
II.2.1.  Barthold Georg Niebuhr

Mit dem anbrechenden 19. Jahrhundert und seiner radikalen Wende zu einem positi-
vistischen Weltbild wurde das Geschichtsdenken der Goethezeit grundsitzlich in Frage
gestellt, und zwar von historiographischer und dichterischer Seite gleichermafen. Bar-
thold Georg Niebuhr war der fritheste Historiker, der mit den Mitteln der »Kritik« eine
Bresche schlug fiir eine »objektives, sich konsequent auf das empirische Quellenmate-
rial griitndenden Geschichtswissenschaft. Seine Romische Geschichte von 1811 bildete eine
Zisur in der systematischen Auseinandersetzung mit der Historie.® Mit einer bis da-
hin ungekannten Prizision in der Sichtung einer schier uniiberschaubaren Menge do-
kumentarischen Materials sezierte er die aus der Antike itberkommene Tradition der
Schriften eines Livius oder Dionysius von Halikarnass und wies nach, dass sie von einer
solchen Fiille von Widerspriichen, Liicken und Ungenauigkeiten gekennzeichnet war,
dass man die bisherigen Anschauungen von der romischen Geschichte vollstindig zu
revidieren hatte. Mit der bestechenden Uberzeugungskraft empirischer Beweise wur-
de die Nachlissigkeit bisheriger historischer Untersuchungen und Urteile offengelegt —
von wissenschaftlicher Seite aus war den »dichterischen« Erzihlungen und philosophi-
schen Synthesen der Boden entzogen. Die Macht der »kritischen Methode« schwichte
nachhaltig die Autoritit einer auf Phantasie rekurrierenden Geschichtsdeutung. Hier
schon — nicht erst bei Ranke — ertént das Wort von der »wirklichen Geschichte« und
von einer Historik, die darstelle, wie es »wirklich geschehen« sei (Hensler 1839: 96 u.
191). So wurde Niebuhr auch einhellig zum »vorziiglichsten Begriinder der modernen
Geschichtswissenschaft« ausgerufen (Giesebrecht 1859: 9; fast wortlich auch Dilthey in
GS 3:269 u. GS 11: 16, Bernheim 1885: 236 und Heuss 1968: 7).

Zunehmend verlor sich das Vertrauen in jene »innere Wahrheit« kiinstlerischer
Geschichtsdarstellung, von der noch 20 Jahre nach Niebuhr Wilhelm von Humboldt
sprach. Es ist bemerkenswert, wie sich trotzdem noch die Konkurrenz von Dichtung
und Wissenschaft in der Schwebe hielt. Niebuhr entblofite in seinem Werk solche

6 Zu Leben und Werk Niebuhrs siehe Karl Christ: Barthold Georg Niebuhr, in: Deutsche Historiker,
Hg. H.-U. Wehler, Bd. VI, Gottingen 1980, S. 23-36

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—

29


https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Asthetische Geschichtserkenntnis

Schwichen, dass sich seine Methode noch nicht fraglos durchsetzen konnte: Beispiels-
weise verloren sich seine Untersuchungen z.T. derartig im Detail des Quellenvergleichs,
dass kein Bild vom jeweiligen historischen Sachverhalt entstand. Seine Forschungen
traten oft auf der Stelle, und als es eigentlich darum gegangen wire, aus der Frith-
geschichte Roms in die weiteren Entwicklungsphasen tiberzuleiten, iiberarbeitete er
sie noch einmal, weil er wieder auf neue Unklarheiten gestoflen war (siche Heuss
1981: 104-107). Es fehlte also gerade an der Moglichkeit zu einer iibergreifenden,
interpretatorischen Erkenntnis. Hinzu kam, dass Niebuhrs Untersuchungen durch
die Konzentration auf die historisch eigentlich unbedeutenden, aber als empirische
Beweisgrundlage hilfreichen rémischen Feldmessertexte inhaltlich weitgehend be-
langlos blieben. Ein Philosoph wie Hegel wies dem Historiker natiirlich sofort den
Mangel nach, der seinem Ansatz grundsitzlich innewohne: »Auch der gewohnliche
und mittelmifige Geschichtsschreiber, der etwa meint und vorgibt, er verhalte sich
nur aufnehmend, nur dem Gegebenen sich hingebend, ist nicht passiv mit seinem
Denken und bringt seine Kategorien mit und sieht durch sie das Vorhandene; bei
allem insbesondere, was wissenschaftlich sein soll, darf die Vernunft nicht schlafen
und muss Nachdenken angewandt werden« (Hegel 1986 [1837]: 23). Hegel hielt Niebuhr
wissenschaftliche Naivitit vor: Er blende die Bedeutung des Gedankens aus und sei
deshalb auch nicht in der Lage, in der Geschichte Zusammenhinge zu erfassen — seine
Romische Geschichte bestehe vielmehr aus einer »blofen Reihe von Abhandlungen, die
keineswegs die Einheit der Geschichte haben« (ebd.: 342).

Niebuhr war erkenntnistheoretisch so unreflektiert, dass er weder einem Goethe
noch einem Hegel argumentativ die Stirn bieten konnte. Die Empirie trat zu schwach
auf, um den philosophischen und 4sthetischen Argumenten schon endgiiltig den Rang
abzulaufen.

1.2.2. Georg Biichner

Eines der bedeutendsten Dokumente der historiographischen Auseinandersetzungen
im beginnenden 19. Jahrhundert ist der Brief Georg Biichners vom 28. Juli 1835 an seine
Familie, in dem er sich fiir das Erscheinen seines ersten Theaterstiickes, des Geschichts-
dramas Dantons Tod, verteidigt. Viele Zeitgenossen waren entsetzt iber die naturalisti-
sche, derbe und weitgehend resignative Art der Darstellung.” Biichner dufert sich dar-
authin gegeniiber den Eltern zur Rolle des Dramatikers: »Seine hochste Aufgabe ist, der
Geschichte, wie sie sich wirklich begeben, so nahe als méglich zu kommen. Sein Buch
darf weder sittlicher noch unsittlicher sein als die Geschichte selbst; aber die Geschich-
te ist vom lieben Herrgott nicht zu einer Lektiire fiir junge Frauenzimmer geschaffen
worden, und da ist es mir auch nicht tibel zu nehmen, wenn mein Drama ebensowenig

7 Stellvertretend siehe die Rezension von Felix Frei, der von einer »Musterkarte von AnstoRigkeiten«
spricht, »von »Auswiichsen der Unsittlichkeit« und von »Pestbeulen der Frechheit, die jetzt nur zu
sehr in unserer schonen Literatur fir Genialitat angesehen w(iiJrd[en]« (in: Hauschild 1997: 463)
oder Gutzkow in der ansonsten positiven Besprechung vom 11.7.1831: »Biichner gibt uns statt eines
Dramas, statt einer Handlung, die sich entwickelt, die anschwillt und fallt, das letzte Zucken und
Rocheln, welches dem Tode vorausgeht« (in: Hauschild 1997: 438).

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

dazu geeignet ist. Ich kann doch aus einem Danton und den Banditen der Revolution
nicht Tugendhelden machen! [..] Wenn man mir tibrigens noch sagen wollte, der Dich-
ter miisse die Welt nicht zeigen wie sie ist, sondern wie sie sein solle, so antworte ich,
dass ich es nicht besser machen will, als der liebe Gott, der die Welt gewiss gemacht
hat, wie sie sein soll. Was noch die sogenannten Idealdichter anbetrifft, so finde ich,
dass sie fast nichts als Marionetten mit himmelblauen Nasen und affektiertem Pathos,
aber nicht Menschen von Fleisch und Blut gegeben haben, deren Leid und Freude mich
mitempfinden macht, und deren Tun und Handeln mir Abscheu oder Bewunderung
einflof3t. Mit einem Wort, ich halte viel auf Goethe und Shakespeare, aber sehr wenig
auf Schiller« (Biichner 2011: 32-34).

Die Forderung einer Darstellung von »Geschichte, wie sie sich wirklich begeben,
erinnert unweigerlich an Rankes Diktum, Geschichtsschreibung habe darzustellen,
»wie es eigentlich gewesen« (Ranke 1824: VII). »Menschen mit Fleisch und Blut« in-
teressieren Biichner, nicht idealisierte Figuren — die sinnliche Erscheinung ist fiir ihn
der Maf3stab seines geschichtlichen Interesses, weniger eine moralische Zielvorstel-
lung, die in der Geschichte aufzusuchen wire. Die Geschichte verlangt fiir Biichner
ein empirisches, deskriptives Verfahren im Unterschied zu einer idealisierenden
»Umwandlung« des Gegebenen zum Zwecke der Herausarbeitung einer »inneren
Wahrheit« der Ereignisse. Sie ist fiir ihn ein physisches Faktum, nicht ein ideeller
Zusammenhang, dementsprechend fordert er Hingabe an das Objekt. Es ist vielfach
dargestellt worden, wie sich sein Drama tatsichlich zu grof3en Teilen aus Quellentexten
des damaligen Revolutionsgeschehens zusammensetzt® — Biichner hat mit seinem
Empirismus ernst gemacht und in einem damals unbekannten Mafe die Darstellung
angereichert mit dokumentarischem Material. Etwa 20 % iibernahm Biichner aus den
damals zuginglichen Quellensammlungen: aus der zehnbindigen Histoire de la Révo-
lution francaise (1823-27) von Adolphe Louis Thiers, der Histoire de la Révolution francaise,
depuis 1789 jusquen 1814 (1824) von Francoise August Marie Mignet, der Galérie historique
des Contemporains (1818-1826), Louis Sébastien Merciers Tableau des Paris (1783/89) sowie
aus dessen Le nouveau Paris (1799), aus den Memoiren des Marquis de Ferriéres, aus
Charles Nodiers Le dernier banquet des Girondins — vor allem aber aus Johann Conrad
Friedrichs zwischen 1826 und 1830 sukzessiv in Zeitungsartikeln erschienenen und am
Ende auf 30 Binde angewachsenen Darstellung Unsere Zeit, oder geschichtliche Uebersicht
der merkwiirdigsten Ereignisse von 1789-1830.° Biichner benutzte diese Werke nicht nur,
um Informationen zu gewinnen und sich ein Bild von den Revolutionsereignissen
zu machen, sondern er entnahm ihnen ganze Textblocke aus den zitierten Quellen,
um sie direkt in sein Werk zu implantieren. Aus Bd. VI der Revolutionsdarstellung
von A. L. Thiers z.B. sind fast wortlich Robespierres Rede im Jakobinerclub (1.3.), die
Aussagen Legrendes, Robespierres und St. Justs vor dem Nationalkonvent (I1.7.) und
der Prozess gegen Danton vor dem Revolutionstribunal (II1.8.) iibernommen (Pethes
2015: 283). Aus Friedrichs Unsere Zeit hat Biichner die Selbstreflexionen Dantons im 2.
Akt, 3. Szene, entnommen.

8 Zuerst von AnnaJaspers (1921) und Karl Viétor (1933), spater v.a. von Thomas Michael Mayer (1969
u.1971)
9 Siehe Knapp 2000: 90ff., Martin 2007: 151ff., Pethes 2015: 283ff.

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—

31


https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Asthetische Geschichtserkenntnis

Biichners Darstellung ist also nicht nur durch eine ausgeprigte Faktentreue ge-
kennzeichnet, sondern die Montage des Quellenmaterials ist — auch wenn fehlende
Umarbeitung z.T. dem grofien Zeitdruck geschuldet sein mag (vgl. Hauschild 1997: 548)
— explizite Gestaltungsabsicht: Dokumentarismus wird hier zum ersten Mal zu einem
Prinzip dramatischer Geschichtsdarstellung. Dieser Ansatz steht in einem deutlichen
Zusammenhang mit anderen, auflerliterarischen Aspekten der Biographie Biichners,
vor allem mit seiner naturwissenschaftlichen Forschung. Parallel zur Lektiire der Revo-
lutionsschriften 1833/34 beginnt der 20jihrige mit seinem Studium der Medizin in Gie-
Ren (Knapp 2000: 18f.). Ein Jahr spiter schon - im Januar und Februar 1835 — schreibt
er sein erstes Drama Dantons Tod nieder, im Oktober arbeitet er fiir die Zulassung zur
Universitit Ziirich an einer Abhandlung tiber Fischpriparationen mit Blick auf eine Un-
tersuchung des Nervensystems der Flussbarbe. Bereits 11 Monate spiter (am 03.09.1836)
erhilt er fur die Studie in Ziirich den Doktortitel. Am 5. November hilt er dort seine
ffentliche Probevorlesung Uber Schidelnerven. Damit beteiligt sich Biichner an vorders-
ter Front an einer anthropologischen Forschung, die zunehmend den Menschen von
seiner Gehirntitigkeit her definiert. Die Untersuchungen an den Fischen sind damals
ja nur Vorbereitungen einer wissenschaftlichen Begriindung menschlichen Verhaltens,
die aus den kérperlichen Nervenprozessen abgeleitet werden — bis hinein in die bio-
chemischen Prozesse im Gehirn. Carl Vogt z.B. — von Darwin beeinflusster Zoologe
und einer der mafigeblichen materialistischen Wissenschaftler des 19. Jahrhunderts —
war 16jdhrig Mitstudent Biichners in GiefRen und schliefdlich mit anatomischen Studi-
en an Amphibien beschiftigt. Um 1845/46 postulierte er in seinen Physiologischen Briefen
(erschienen 1847), »Seelentitigkeiten« seien nur »Funktionen der Gehirnsubstanz«, die
Gedanken dhnlich produziere wie die Niere den Urin. Eine unsterbliche »Seele anzu-
nehmen, die sich des Gehirnes wie eines Instrumentes bedient, mit dem sie arbeiten
kann, ist reiner Unsinn« (Vogt 1847: 206).

Als Biichner am 9. November 1831 sein Studium in Straf$burg aufnimmt, interes-
sieren ihn weniger die Ausbildungsginge der medizinischen Praxis als vielmehr »die
naturwissenschaftlichen Vorbereitungs- und Hilfsficher der Medizin« (so sein Klas-
senkamerad Georg Zimmermann; zit. in Hauschild 1985: 335), darunter neben Chemie,
Physik und Physiologie vor allem die vergleichende Anatomie und Zoologie (Hauschild
1997: 190f.). Dieser Gegenstand beschiftigt ihn intensiv. Seine anatomischen Studien
flieRen unmittelbar ein in seine Arbeit tiber die Barben, die er noch in Straf3burg an-
fertigt, um sie in der neu gegriindeten, als »Mittelpunkt der freien Wissenschaft« gel-
tenden Universitit Zirich (ebd.: 648) als Dissertation vorzulegen. Er untersucht in sei-
ner Studie die Kopf- und Riickenmarksnerven dieses Karpfenfisches, die in ihrer Anzahl
und ihrem Verlauf noch nie prizise beschrieben worden waren. Uber 100 Barben, Karp-
fen, Hechte, Alsen, Barsche und Lachse werden von ihm pripariert, »das Achsenskelett,
die Schidel mitsamt Kiemen, vor allem aber Riickenmark, Gehirn, die Spinal- und die
Hirnnerven« (Doerr 1987: 9). Diese detaillierten Untersuchungen erméoglichen ihm die
»Feststellung des Schidelaufbaus aus sechs Wirbeln, die auf Grund der korrespondie-
renden Hirnnervenzahl gewissermafien bestitigt werden« (Strohl 1936: 649).

Biichners Dissertation und seine in Ziirich vorgetragene »Probevorlesung« iiber die
Schidelnerven verschiedener Wirbeltiere haben bei Lorenz Oken und dem Ziiricher
Kollegium grof3es »Entziicken« hervorgerufen und in der damaligen Fachwelt — dar-

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

unter ausgewiesene Gehirnspezialisten — Interesse an dem jungen Forscher geweckt
(Knapp 2000: 35). Bis iiber die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus gehérten seine Ar-
beiten zu den genauesten und ausfithrlichsten wissenschaftlichen Untersuchungen auf
diesem Gebiet und wurden dementsprechend geschitzt, einige seiner Ergebnisse ha-
ben bis heute Giiltigkeit (siehe Hauschild 1997: 650).

In seinen philosophischen Studien’® steht Biichner gewissermafien noch im Kon-
text der Tradition. Sein kritisches Interesse hat hier allerdings seinen eigentlichen Aus-
gangspunkt: Die Lektiire Descartes und Spinozas, aber auch der Autoren der griechi-
schen Antike waren ihm nach der Auskunft seines Bruders Ludwig bisweilen wichtiger
als seine anatomischen Studien (Hauschild 1997: 656). Biichners Denken lisst sich also
nicht linear aus seinem empirischen Interesse herleiten, sondern es hat sich parallel
dazu sehr stark von einer spekulativen Auseinandersetzung mit den damaligen Ansit-
zen der Naturphilosophie anregen lassen. So waren es vor allem die Morphologie Goe-
thes, Carl Gustav Carus’ und Lorenz Okens, die ihm den methodologischen Schliissel
zur Interpretation seiner empirischen Studien zur Verfigung stellten. Schon in seinem
Studium in Strafburg widmete er sich gleichermafien intensiv der Anatomie bei dem
materialistisch ausgerichteten Cuvier-Schiiler Georges-Louis Duvernoy — Physiologie
studierte er aber bei Ernest-Alexandre Lauth, der einen weitgehend spekulativen An-
satz vertrat. In Gieflen wiederholte sich die Konstellation: Hier unterstiitzte ihn beim
Priparieren der von Cuvier und Meckel herkommende Friedrich Christian Gregor Wer-
nekinck (vor allem besuchte er seine Sezierkurse), Biichner hérte zugleich aber auch
die Vorlesungen von Johann Bernhard Wilbrand, die z.B. von der »Naturgeschichte des
Thierreichs« handelten und an die Tradition Schellings ankniipften (siehe Knapp 2000:
36-38, Borgards 2015: 124), und seine Dissertation enthilt schlieRlich sowohl eine »par-
tie descriptive« (die anatomischen Studien) als auch eine »partie philosophiquex, in der
er nach den homologischen Prinzipien der naturphilosophischen Schule seine syste-
matischen Schliisse zieht. Biichner schreibt selbst iiber seine Motivation: »Ich habe als
Gegenstand meiner Untersuchungen insbesondere die Cyprien gewihlt, weil sie, Carus
zufolge, den reinsten Typus der Knochenfische darbieten« (MBA 8: 5; DKV II: 505). Da-
mit ist deutlich bezeichnet, worauf sich Biichners Erkenntnisinteresse richtet: Es geht
um das »Typische«, um einen holistischen Zusammenhang der Naturerscheinungen
und nicht um eine blof3e Feststellung empirischer Inhalte. Er setzt sich dezidiert von
einer solchen Empirie ab: Durch ein »Zuriickfithren aller Formen auf den einfachsten
primitiven Typus« kimen in der »Unzahl von Thatsachen« im »zusammengeschlepp-
ten Material« schlieRlich »zusammenhingende Strecken zum Vorschein.« (MBA 8: 155).
In dieser Hinsicht werden fur Biichner Goethe und Carus wichtig: An ihrem Wissen-
schaftsbegriff, der an die Stelle eines teleologischen Hineinlegens von Zweckideen in
die Natur eine Methode der vergleichenden Morphologie setzte, die sich fiir das Le-
ben der Natur selbst interessierte, schitzte er den ganzheitlichen Ansatz, den Schidel
bei Wirbeltieren aus einer Metamorphose des vordersten Riickenwirbels herzuleiten
(Knapp 2000: 35ft.; Hauschild 1997: 650ft.). Hier erdffnete sich die Moglichkeit, »einen

10 Zum Forschungsstand siehe Per Rocken: Philosophische Schriften, Kap. 1.9. in Borgards/Neumeyer,
S.130-137

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—

33


https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Asthetische Geschichtserkenntnis

einheitlichen Bauplan der Lebewesen nachzuweisen« (MBA 8: 51). Roland Borgards re-
stimiert: »Dieser analytische Zugriff stellt Mensch und Fisch in einen gemeinsamen
Raumg, es zeige sich, »dass Biichner das Verhaltnis zwischen den urspriinglichen und
den abgeleiteten Formen nicht nur als Entsprechung, sondern auch als Entwicklung be-
schreiben kann« (Borgards 2015: 126). In der Probevorlesung Uber Schéidelnerven heifit es:
»Diese Frage [der philosophischen Methode], die uns auf allen Punkten anredet, kann
ihre Antwort nur in einem Grundgesetz fiir die gesammte Organisation finden, und so
wird [...] das ganze korperliche Dasein des Individuums nicht zu seiner eigenen Erhal-
tung aufgebracht, sondern es wird die Manifestation eines Urgesetzes, eines Gesetzes
der Schénheit, das nach den einfachsten Rissen und Linien die héchsten und reinsten
Formen hervorbringt« (MBA 8: 155). Biichner steht mit einem solchen philosophischen
Naturbegriff ganz in der Linie Schellings und seines Gief3ener Lehrers Wildbrand (Sti-
ening 2015: 205) und damit geradezu im Gegensatz zu seinen empirisch-anatomischen
Forschungen — sein Wissenschaftsansatz und mit ihm auch seine Biographie itberhaupt
sind einem enormen Spannungsverhiltnis zwischen Idealismus und Positivismus aus-
gesetzt.

Offensichtlich findet sich Georg Biichner in einem philosophischen Zugang zur Na-
tur und zum Menschen in letzter Konsequenz nicht vollstindig wieder, und so schligt
er entschieden einen empiristischen Weg ein. Die Spuren dieser geistigen Suchbewe-
gung schlagen sich in seinem Geschichtsverstindnis und dariiber in seinem histori-
schen Drama nieder. Inhaltlich zeigt sich eine Tendenz zur Resignation, die sich nicht
nur in dem berithmten »Fatalismus«-Brief niederschligt (»Ich fithle mich wie zernichtet
unter dem grasslichen Fatalismus der Geschichte. Ich finde in der Menschennatur eine
entsetzliche Gleichheit, in den menschlichen Verhiltnissen eine unabwendbare Gewalt,
Allen und Keinem verliehen. Der Einzelne ist nur Schaum auf der Welle. [...] Ich bin ein
Automat; die Seele ist mir genommen.«; an die Braut, Januar 1834), sondern auch in den
Formulierungen seines Stiickes — wenn Danton z.B. von den »unbekannten Gewalten«
spricht, die die Geschichte beherrschen, und folgert: »Puppen sind wir, von unbekann-
ten Gewalten am Draht gezogen; nichts, nichts wir selbst« (I11.5.), oder: »Wir haben nicht
die Revolution, sondern die Revolution hat uns gemacht« (II.1.). Auch im Tod siegt am
Ende die Materie: Die Hinrichtung der Dantonisten gerit zu einer grotesken, das Publi-
kum sogar langweilenden Lachnummer, und was von den »Helden« iibrigbleibt, wird
FraR fur die Wiirmer (IV.7.). Hubert Thiiring fithrt eine Reihe von Indizien an, dass
in Dantons Tod »die biologischen Auffassungen des Lebens in den politisch-philosophi-
schen Phrasen zu Sprache gebracht und vor der Todeskulisse der Revolution auf ihre
moglichen oder tatsichlichen Umsetzungen in individuelle oder kollektive Existenzfor-
men hin perspektiviert [werden]« (Thiiring 2015: 213f.). Auf Julies Auerung »Du kennst
mich Danton« antwortet er: »Einander kennen? Wir miissten uns die Schideldecken
aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern zerren« (I.1.). Mercier hilt
seinen Mitgefangenen vor: »Geht einmal euren Phrasen nach, bis zu dem Punkt wo sie
verkorpert werden« (I11.3.). Geschichtliche Gesetze werden in eins gesetzt mit physi-
kalischen: »Soll die moralische Natur in ihren Revolutionen mehr Riicksicht nehmen
als die physische? Soll eine Idee nicht eben so gut wie ein Gesetz der Physik vernichten
diirfen, was sich ihr widersetzt?« (I11.7.), und so sind eben auch Leben und Tod eine pro-

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

saische Angelegenheit: »Da ist keine Hoffnung im Tod, er ist nur eine einfachere, das
Leben eine verwickeltere, organisiertere Fiulnis, das ist der ganze Unterschied« (I11.7.).

Eine Reihe 4sthetischer Entscheidungen verweisen im Danton auf den Autor als Em-
piriker, der nicht idealisieren, sondern zeigen will, »wie es sich wirklich begeben« hat.
So verzichtet Biichner auf einen einheitlichen Zusammenhang der Szenen — sowohl
rdumlich als auch zeitlich —, sodass eine anonyme Rezension im September 1835 fest-
stellt: »Es sind Bilder, kein streng zusammenhingendes Ganze« (zit. in Hauschild 1997:
463). AuRerdem lisst er seine Figuren gegensitzliche Positionen aussprechen, ohne die
Antagonismen aufzuheben und einer iibergeordneten, harmonisierenden Losung zu
opfern. Danton und Robespierre, Strafie und Revolutionselite, Lebensgenuss und po-
litische Pflicht stellen sich realistisch und plastisch in ihrer tatsichlichen Einseitigkeit
dar, bleiben aber nebeneinander stehen, widersprechen und relativieren sich, ohne dass
der Autor als moralischer Richter oder belehrender Philosoph eingreift und die Stand-
punkte ordnet und gewichtet.

Asthetisch und wissenschaftlich folgt Georg Biichner der Primisse, dass der Mensch
von dufleren, materiellen Kausalititen determiniert wird. Bei genauerem Hinsehen er-
weist sich die psychologische und biographische Situation Biichners aber als wesentlich
komplexer und spannungsreicher, als angesichts eines solchen Befundes zu erwarten
wire. Er hat sich keineswegs mit seiner empirischen Weltsicht begniigt und ist auch
nicht in seiner wissenschaftlichen Titigkeit aufgegangen. Das gilt auch fiir sein Ver-
hiltnis zur Geschichte: Im Unterschied zu einem Niebuhr oder Ranke beschrinkt sich
Biichner nicht auf historische Analyse, sondern er dichtet. Angesichts seines intensi-
ven Quellenstudiums und des darin zur Geltung kommenden positivistischen Ansatzes
hitte eine rein wissenschaftliche Forschungstitigkeit nahegelegen. Das scheint ihm in
allerletzter Konsequenz aber nicht ausgereicht zu haben. Trotz aller Modernitit seiner
kritischen Erkenntnishaltung miinden seine ausgiebigen Studien in dichterische Pro-
duktivitit ein. Die Phantasie erginzt die Empirie. Es ist oft schon festgestellt worden,
wie stark Biichner letztlich doch in sein dokumentarisches Material eingreift." We-
der handelt es sich bei der Montagetechnik in Dantons Tod um eine blof3e Implantation
unbearbeiteter Zitate, noch beschrankt sich seine Darstellung auf die Abbildung histo-
risch »realer« Vorginge und Figuren. Albert Meier arbeitet in seiner von der spiteren
Forschung viel zu wenig beachteten Studie Geory Biichners Asthetik bereits 1983 heraus,
wie der Dichter die verwendeten Zitate trotz der Beibehaltung ganzer originaler Passa-
gen im Textzusammenhang aufldst, »sodass sie sich unmittelbar nicht mehr von ihrer
Umgebung unterscheiden — hier ist der Realititscharakter dem naiven Blick nicht mehr
evident. Die [Zitate] lassen sich nur dann als nicht fiktiv identifizieren, wenn man den
Dramentext mit den von Biichner verwendeten Quellen vergleicht« (Meier 1983: 134).
Immer wieder legt der Dichter dokumentierte Zitate anderen Personen in den Mund
und lasst seine historischen Protagonisten Aussagen machen, die sie in Wirklichkeit
nie formuliert haben (siehe Sie 1975). Am Ende des 4. Aktes lisst er z.B. Lacroix sagen:
»Ihr totet uns [die Dantonisten, A.B.] an dem Tage, wo ihr den Verstand verloren habt;
ihr werdet sie [die Jakobiner, A.B.] an dem toten, an dem ihr ihn wiederbekommt.«

11 Siehe zuletzt Kap. 1.3. in Borgards/Neumeyer 2015

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—

35


https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Asthetische Geschichtserkenntnis

(IV.7.). Nicolas Pethes stellt dazu fest: »Dies ist zwar einerseits eine wortliche Uberset-
zung aus Thiers’ Histoire (Bd. V, 423), wird dort aber dem girondistischen Deputierten
Marc Devide Albin Lasource zugeordnet, sodass Biichners Zitation mit einem fiktiona-
len Sprecher- und Kontextwandel einhergeht« (Pethes 2015: 284). Diese neuen Kontexte
werden auch durch Umstellungen erzeugt. Biichner nimmt auf diesem Wege z.T. gra-
vierende inhaltliche Akzentverschiebungen vor — gesteigert noch durch frei hinzuge-
fiigte Erginzungen wie z.B. bei der Aussage Robespierres, Hébert habe der »Gottheit
den Krieg« erklirt, die Biichner erweitert durch die Formulierung: »der Gottheit und
dem Eigentum« (Meier 1983: 48). Eine direkte personliche Begegnung zwischen Danton
und Robespierre hat es historisch gegeben, ist inhaltlich aber nirgendwo dokumentiert
— Biichner nutzt diese Konfrontation, um in einem einzigen Dialog ihr Verhiltnis cha-
rakteristisch zu verdichten. Riidiger Campe schreibt iiber diesen dsthetischen Eingriff:
»Deutlich ist, dass Biichner gerade in dieser Szene seinen Hauptfiguren Schirfungen
ihrer Positionen beigelegt hat, die sich aus den historischen Quellen nicht herleiten
lassen« (Campe 2015: 26f.). Politische Abliufe werden in einem dem realhistorischen
Geschehen widersprechenden Ausmaf mit Triumen, philosophischen Reflexionen und
Selbstgesprichen durchsetzt, vor allem die Handlungen und Auflerungen der Frauen-
gestalten sind in grofRem Umfang fiktionale Schopfung (Steinbach 1988: 31). Danton
selbst ist in Biichners Diktion ein véllig anderer Charakter als der historische Dan-
ton. Hans Mayer konstatiert: »Der Gegensatz dieser geschichtlichen Personlichkeit zu
Biichners Danton-Gestalt ist evident. Georges Danton in seiner geschichtlichen Rolle
verkannte gerade den Ablauf des geschichtlichen Prozesses, in dem er stand; das ver-
einsamte ihn — nicht durch Erkenntnis, sondern durch verfehlte politische Anschauun-
gen. Biichners Danton vereinsamt, wird unlustig, der Aktion iiberdriissig, gerade dank
vertiefter, durchdringender Einsicht in den objektiven Sinn des Vorgangs, in dem mit-
zuspielen er gezwungen ist« (Mayer 1946: 195). Diese Schilderung ist deshalb so wichtig,
weil sie deutlich macht, dass Biichner in seiner dichterischen Praxis seinen program-
matischen Auflerungen bisweilen durchaus widerspricht: Wenn er den Eltern schreibrt,
der Dichter habe die Welt zu beschreiben, wie sie ist, und nicht, wie sie sein solle, so
miissen wir feststellen, dass er mit einem von historischer Einsicht durchdrungenen
Titelhelden genau dies tut.

Insofern kann man Albert Meier zustimmen, wenn er feststellt: »Damit verliert aber
im Kontext des Stiicks auch das an sich authentische Material den Charakter der Au-
thentizitit: Auch die historisch verifizierbaren Elemente gleichen sich als integrierende
Bestandteile weitgehend der Fiktionalitit des nicht dokumentierten Materials an. [..]
Biichners Umgang mit historischen Dokumenten zeigt, dass es ihm nicht primir um ei-
ne korrekte Reproduktion des historischen Vorbilds geht« (Meier 1983: 48f.). Erst in die-
sem Spannungsverhiltnis von dokumentarischem Wirklichkeitsanspruch und selbst-
verstindlichem Antrieb zur poetischen Gestaltung ist der eigentliche Standpunkt Georg
Biichners aufzusuchen. Bezeichnenderweise betont er ja auch in demselben zitierten
»realistischen« Brief an seine Eltern, dass »der dramatische Dichter« iiber dem Ge-
schichtsschreiber stehe, weil »er uns die Geschichte zum zweiten Mal erschafft und
uns gleich unmittelbar, statt eine trockene Erzihlung zu geben, in das Leben einer Zeit
hinein versetzt«. Im selben Atemzug mit der Forderung nach objektiver, kritischer Wie-
dergabe des faktisch Gegebenen rekurriert Biichner auf die Aufgabe des Dichters, die

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Die Tradition des kiinstlerischen Arguments

Geschichte zu »erschaffenc, also historische Wirklichkeit (»das Leben einer Zeit«) zu
erzeugen und nicht blo abzubilden. Das macht die geistige Figur aus, die uns in der
Personlichkeit Georg Biichners entgegentritt: Er steht auf dem Boden aktuellster em-
pirischer Wissenschaft, im Unterschied zu den Historikern seiner Zeit identifiziert er
aber nicht historische Analyse mit der Reproduktion von dokumentarischem Materi-
al, sondern er wird als Geschichtsschreiber letztlich zum Kiinstler. Als solcher stellt
er historisches Dokument und Fiktion nicht nebeneinander, »vielmehr fiktionalisiert
Biichner die vorliegenden Dokumente in einer Weise, die umgekehrt den Anspruch er-
hebt, mittels der Fiktion eine historische Dokumentation der Revolutionsereignisse zu
bieten. [..] Die Unterscheidung zwischen den Sachtexten, die Biichner als Quellen her-
anzieht, und seiner Dichtung, die Zitate aus diesen Quellen montiert, verschwimmt:
Das dokumentierte Quellenmaterial wird in Dantor’s Tod selbst zum literarischen Text.
[...] Indem Biichners fiktionale Texte historische Materialien zitieren und inszenieren,
erscheint die Geschichte selbst als dasjenige textuelle und theatrale Ereignis, als das
die Literatur es prisentiert. Die traditionelle Unterscheidung von Literatur und Ge-
schichtsschreibung wird damit unterlaufen« (Pethes 2015: 283-285).

Damit wire Georg Biichner aber viel niher bei Schiller, als er sich das selbst ein-
gestanden hitte. Es gibt in Dantons Tod Passagen, die keineswegs nur verfasst sind im
Sinne einer Feststellung gesellschaftlicher Ist-Zustinde, sondern durchaus die fakti-
sche und unschone Gegebenheit transzendieren mochten in einen moralischen Aus-
blick — und das ist letztlich ein »Idealisieren«. Dantons letzter Satz (an seinen Henker
gerichtet): »Kannst du verhindern, dass unsere Kopfe sich auf dem Boden des Korbes
kiissen?« (IV.7.) wendet die zynische Hinrichtungsszene, die sich aus Spott, Verach-
tung, Resignation und Brutalitit zusammensetzt in einen Schlussmoment (und darin
geradezu in eine Apotheose), in dem augenblickshaft Liebe, Poesie, Menschlichkeit auf-
scheinen, die garantiert in der realhistorischen Situation so nicht stattgefunden haben
und viel mehr zeigen, wie die Welt »sein soll, als wie sie »ist«. Auch das Ende des
Stiickes (IV.9.) gehort in diesen Zusammenhang: Luciles Ausruf »Es lebe der Konigl«,
mit dem sie das politisch und inzwischen auch geistig zementierte Sprachverbot mit
sechs Silben durchbricht, sich selbst dem Tod ausliefert, zugleich aber doppeldeutig
das Leben behauptet, stiftet Sinn, verleiht dem ganzen Drama die Dimension eines
moralischen Protestes. Die Deutung dieser Szene durch Paul Celan in seiner Biichner-
Preis-Rede (Der Meridian) von 1960 hat hier interpretatorische Maf3stibe gesetzt. Celan
stellt die Passage in das Zentrum seiner Ausfithrungen und formuliert: »Nach allen auf
der Tribiine (es ist das Blutgeriist) gesprochenen Worten — welch ein Wort! Es ist das
Gegenwort, es ist das Wort, das den ‘Draht” zerreif3t, das Wort, das sich nicht mehr
vor den >Eckstehern und Paradegiulen der Geschichte« biickt, es ist ein Akt der Frei-
heit. Es ist ein Schritt.«** Celan hebt explizit hervor, dass Biichners Dichtung nicht der
resignativen Bestandsaufnahme einer fertigen und unvollkommenen Geschichte das
Wort redet, sondern der Moglichkeit zum Aufbegehren und zum »Schritt«, also zur
Umwandlung. Eine solche Deutung wurde nicht nur an Lucile, sondern itberhaupt an

12 Paul Celan: Der Meridian. Rede anlésslich der Verleihung des Georg-Blichner-Preises, Darmstadst,
am 22. Oktober 1960, in: Gesammelte Werke in fiinf Banden, Bd. 3 (Hg. Beda Allemann/Stefan
Reichert), Frankfurt a.M. 1986, S.189

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—

37


https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Asthetische Geschichtserkenntnis

den Frauenfiguren festgemacht: Biichner habe in ihnen »den tastende[n] Entwurf ei-
nes neuen Menschenbildes« formuliert (Wetzel 1992: 245). Dantons Tod bildet Geschichte
nicht ab, sondern legt im faktisch Gegebenen ein Potenzial frei, das, ohne bereits em-
pirisch tatsichlich geworden zu sein, Bestandteil von Geschichte ist.

I.3. Geschichtswissenschaft im 19. Jahrhundert -
Aporien und ein asthetisches Zugestandnis

[.3.1. Leopold von Ranke

Es ist erst die moderne positivistische Geschichtswissenschaft, die in einem beispiello-
sen Paradigmenwechsel im 19. Jahrhundert die Historiographie nach dem Vorbild der
Naturwissenschaften auf den Boden empirischer Tatsachenerhebung stellt und aus den
Zustindigkeiten von Kunst und Philosophie herausbricht.

Den entscheidenden Anstofd dazu gab Leopold von Ranke. Seine programmatischen
Formulierungen tiber die Merkmale einer seridsen historischen Wissenschaft sind be-
kannt. Wichtiger noch als das Diktum, Geschichtsschreibung solle »blof sagen, wie
es eigentlich gewesenc, sind Auflerungen, die die Grundlagen seines Erkenntnisansat-
zes charakterisieren: »Strenge Darstellung der Thatsache, wie bedingt und unschén sie
auch sei, ist ohne Zweifel das oberste Gesetz« (SW33/34: VII), oder: »Ich sehe die Zeit
kommen, wo wir die neuere Geschichte nicht mehr auf die Berichte, selbst nicht der
gleichzeitigen Historiker, auRer insoweit ihnen eine originale Kenntnis beiwohnte, ge-
schweige denn auf die weiter abgeleiteten Bearbeitungen zu griinden haben, sondern
aus den Relationen der Augenzeugen und den echtesten, unmittelbarsten Urkunden
aufbauen werden« (SW1: IXf.). Rankes Bestreben galt einer »sicheren Anschauung« von
Geschichte (SW3: V), und worin er diese zu finden hoffte, zeigt sich an den eigenen
Schilderungen seiner Forschungspraxis: In seiner Deutsche[n] Geschichte im Zeitalter der
Reformation (1839-47) beispielsweise, die auch das zitierte Motiv der »sicheren Anschau-
ung« enthilt, berichtet er seitenweise von seinen Archivreisen — das Quellenmaterial
ist fiir ihn das enthusiastisch begriifSte Fundament jeder historischen Untersuchung
(ebd.: V-VIII). Tatsichlich hat Ranke Mitte des 19. Jahrhunderts mit seiner Forschung
die Geschichtswissenschaft nachhaltig verandert. Seine griindlichen, die feinsten De-
tails vor allem der neuzeitlichen Geschichte verwertenden Studien haben weite Gebiete
der historischen Welt iberhaupt erst zuginglich gemacht, seine methodische Genau-
igkeit wurde Grundlage eines bis dahin unbekannten Ausmafles an empirischer Ge-
schichtsforschung.

Zu wenig hat man allerdings bisher beriicksichtigt, welche Wandlung Rankes Po-
sitionen im Laufe des 19. Jahrhunderts vollzogen haben. In seinen Anfingen waren sie
noch gepragt von dem Anliegen, »das Empirische mit der Idee [zu] vermihlen« (WuN
I: 233) — da sieht man Ranke noch in die Ausliufer des Deutschen Idealismus ein-
gebunden, zugleich aber schon den Vorliufern des sich ankiindigenden Positivismus
verpflichtet. Es ist bemerkenswert, wie ambivalent Ranke iiber lange Zeit noch seinen
wissenschaftlichen Bemithungen gegeniiberstand. Wenn er einerseits vom Historiker
»reine Wahrheitsliebe« einfordert, die sich an Tatsachen zu halten habe und nicht an

https://dol.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:58. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

