
II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 29

124). Die Ambivalenz, in der Schiller mit solchen Positionen zwischenWissenschaft und

Kunst steht, liegt auf der Hand, und Otto Dann ist zuzustimmen, wenn er in ihr eine

»Mittelstellung« zwischen Aufklärungshistorie und Historismus erkennt, in der sich

eine Problemstellung im Umgang mit Geschichte ausdrückt, »die bis heute uneinge-

löst geblieben« ist (ebd.: 125). Er ist einen methodischen Weg von einer unreflektierten

dichterischen Phantasie und teleologischen Philosophie über die empirische Wissen-

schaftlichkeit zu einem vertieften Begriff der ästhetischen Aneignung von Geschichte

gegangen, erkenntnistheoretisch blieb er aber die Begründung schuldig, warum fiktive

Erfindungen, ohne die keines seiner späten Geschichtsdramen auskommt, die Realität

von Geschichte nicht verletzen, sondern zu deren Erkenntnis beitragen.

II.2. Der kritizistische Einwand: Niebuhr und Büchner

II.2.1. Barthold Georg Niebuhr

Mit dem anbrechenden 19. Jahrhundert und seiner radikalen Wende zu einem positi-

vistischenWeltbild wurde das Geschichtsdenken der Goethezeit grundsätzlich in Frage

gestellt, und zwar von historiographischer und dichterischer Seite gleichermaßen. Bar-

thold Georg Niebuhr war der früheste Historiker, der mit den Mitteln der »Kritik« eine

Bresche schlug für eine »objektive«, sich konsequent auf das empirische Quellenmate-

rial gründenden Geschichtswissenschaft. Seine Römische Geschichte von 1811 bildete eine

Zäsur in der systematischen Auseinandersetzung mit der Historie.6 Mit einer bis da-

hin ungekannten Präzision in der Sichtung einer schier unüberschaubaren Menge do-

kumentarischen Materials sezierte er die aus der Antike überkommene Tradition der

Schriften eines Livius oder Dionysius von Halikarnass und wies nach, dass sie von einer

solchen Fülle von Widersprüchen, Lücken und Ungenauigkeiten gekennzeichnet war,

dass man die bisherigen Anschauungen von der römischen Geschichte vollständig zu

revidieren hatte. Mit der bestechenden Überzeugungskraft empirischer Beweise wur-

de die Nachlässigkeit bisheriger historischer Untersuchungen und Urteile offengelegt –

von wissenschaftlicher Seite aus war den »dichterischen« Erzählungen und philosophi-

schen Synthesen der Boden entzogen. Die Macht der »kritischen Methode« schwächte

nachhaltig die Autorität einer auf Phantasie rekurrierenden Geschichtsdeutung. Hier

schon – nicht erst bei Ranke – ertönt das Wort von der »wirklichen Geschichte« und

von einer Historik, die darstelle, wie es »wirklich geschehen« sei (Hensler 1839: 96 u.

191). So wurde Niebuhr auch einhellig zum »vorzüglichsten Begründer der modernen

Geschichtswissenschaft« ausgerufen (Giesebrecht 1859: 9; fast wörtlich auch Dilthey in

GS 3: 269 u. GS 11: 16, Bernheim 1885: 236 und Heuss 1968: 7).

Zunehmend verlor sich das Vertrauen in jene »innere Wahrheit« künstlerischer

Geschichtsdarstellung, von der noch 20 Jahre nach Niebuhr Wilhelm von Humboldt

sprach. Es ist bemerkenswert, wie sich trotzdem noch die Konkurrenz von Dichtung

und Wissenschaft in der Schwebe hielt. Niebuhr entblößte in seinem Werk solche

6 Zu Leben und Werk Niebuhrs siehe Karl Christ: Barthold Georg Niebuhr, in: Deutsche Historiker,

Hg. H.-U. Wehler, Bd. VI, Göttingen 1980, S. 23-36

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Schwächen, dass sich seine Methode noch nicht fraglos durchsetzen konnte: Beispiels-

weise verloren sich seine Untersuchungen z.T. derartig imDetail des Quellenvergleichs,

dass kein Bild vom jeweiligen historischen Sachverhalt entstand. Seine Forschungen

traten oft auf der Stelle, und als es eigentlich darum gegangen wäre, aus der Früh-

geschichte Roms in die weiteren Entwicklungsphasen überzuleiten, überarbeitete er

sie noch einmal, weil er wieder auf neue Unklarheiten gestoßen war (siehe Heuss

1981: 104-107). Es fehlte also gerade an der Möglichkeit zu einer übergreifenden,

interpretatorischen Erkenntnis. Hinzu kam, dass Niebuhrs Untersuchungen durch

die Konzentration auf die historisch eigentlich unbedeutenden, aber als empirische

Beweisgrundlage hilfreichen römischen Feldmessertexte inhaltlich weitgehend be-

langlos blieben. Ein Philosoph wie Hegel wies dem Historiker natürlich sofort den

Mangel nach, der seinem Ansatz grundsätzlich innewohne: »Auch der gewöhnliche

und mittelmäßige Geschichtsschreiber, der etwa meint und vorgibt, er verhalte sich

nur aufnehmend, nur dem Gegebenen sich hingebend, ist nicht passiv mit seinem

Denken und bringt seine Kategorien mit und sieht durch sie das Vorhandene; bei

allem insbesondere, was wissenschaftlich sein soll, darf die Vernunft nicht schlafen

und muss Nachdenken angewandt werden« (Hegel 1986 [1837]: 23). Hegel hielt Niebuhr

wissenschaftliche Naivität vor: Er blende die Bedeutung des Gedankens aus und sei

deshalb auch nicht in der Lage, in der Geschichte Zusammenhänge zu erfassen – seine

Römische Geschichte bestehe vielmehr aus einer »bloßen Reihe von Abhandlungen, die

keineswegs die Einheit der Geschichte haben« (ebd.: 342).

Niebuhr war erkenntnistheoretisch so unreflektiert, dass er weder einem Goethe

noch einem Hegel argumentativ die Stirn bieten konnte. Die Empirie trat zu schwach

auf, um den philosophischen und ästhetischen Argumenten schon endgültig den Rang

abzulaufen.

II.2.2. Georg Büchner

Eines der bedeutendsten Dokumente der historiographischen Auseinandersetzungen

im beginnenden 19. Jahrhundert ist der Brief Georg Büchners vom 28. Juli 1835 an seine

Familie, in dem er sich für das Erscheinen seines erstenTheaterstückes, des Geschichts-

dramas Dantons Tod, verteidigt. Viele Zeitgenossen waren entsetzt über die naturalisti-

sche, derbe und weitgehend resignative Art der Darstellung.7 Büchner äußert sich dar-

aufhin gegenüber den Eltern zur Rolle des Dramatikers: »Seine höchste Aufgabe ist, der

Geschichte, wie sie sich wirklich begeben, so nahe als möglich zu kommen. Sein Buch

darf weder sittlicher noch unsittlicher sein als die Geschichte selbst; aber die Geschich-

te ist vom lieben Herrgott nicht zu einer Lektüre für junge Frauenzimmer geschaffen

worden, und da ist es mir auch nicht übel zu nehmen, wenn mein Drama ebensowenig

7 Stellvertretend siehe die Rezension von Felix Frei, der von einer »Musterkarte von Anstößigkeiten«

spricht, »von »Auswüchsen der Unsittlichkeit« und von »Pestbeulen der Frechheit, die jetzt nur zu

sehr in unserer schönen Literatur für Genialität angesehen w[ü]rd[en]« (in: Hauschild 1997: 463)

oder Gutzkow in der ansonsten positiven Besprechung vom 11.7.1831: »Büchner gibt uns statt eines

Dramas, statt einer Handlung, die sich entwickelt, die anschwillt und fällt, das letzte Zucken und

Röcheln, welches dem Tode vorausgeht« (in: Hauschild 1997: 438).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 31

dazu geeignet ist. Ich kann doch aus einem Danton und den Banditen der Revolution

nicht Tugendhelden machen! […] Wenn man mir übrigens noch sagen wollte, der Dich-

ter müsse die Welt nicht zeigen wie sie ist, sondern wie sie sein solle, so antworte ich,

dass ich es nicht besser machen will, als der liebe Gott, der die Welt gewiss gemacht

hat, wie sie sein soll. Was noch die sogenannten Idealdichter anbetrifft, so finde ich,

dass sie fast nichts als Marionetten mit himmelblauen Nasen und affektiertem Pathos,

aber nicht Menschen von Fleisch und Blut gegeben haben, deren Leid und Freude mich

mitempfinden macht, und deren Tun und Handeln mir Abscheu oder Bewunderung

einflößt. Mit einem Wort, ich halte viel auf Goethe und Shakespeare, aber sehr wenig

auf Schiller« (Büchner 2011: 32-34).

Die Forderung einer Darstellung von »Geschichte, wie sie sich wirklich begeben«,

erinnert unweigerlich an Rankes Diktum, Geschichtsschreibung habe darzustellen,

»wie es eigentlich gewesen« (Ranke 1824: VII). »Menschen mit Fleisch und Blut« in-

teressieren Büchner, nicht idealisierte Figuren – die sinnliche Erscheinung ist für ihn

der Maßstab seines geschichtlichen Interesses, weniger eine moralische Zielvorstel-

lung, die in der Geschichte aufzusuchen wäre. Die Geschichte verlangt für Büchner

ein empirisches, deskriptives Verfahren im Unterschied zu einer idealisierenden

»Umwandlung« des Gegebenen zum Zwecke der Herausarbeitung einer »inneren

Wahrheit« der Ereignisse. Sie ist für ihn ein physisches Faktum, nicht ein ideeller

Zusammenhang, dementsprechend fordert er Hingabe an das Objekt. Es ist vielfach

dargestellt worden, wie sich sein Drama tatsächlich zu großen Teilen aus Quellentexten

des damaligen Revolutionsgeschehens zusammensetzt8 – Büchner hat mit seinem

Empirismus ernst gemacht und in einem damals unbekannten Maße die Darstellung

angereichert mit dokumentarischem Material. Etwa 20 % übernahm Büchner aus den

damals zugänglichen Quellensammlungen: aus der zehnbändigen Histoire de la Révo-

lution francaise (1823-27) von Adolphe Louis Thiers, der Histoire de la Révolution francaise,

depuis 1789 jusqu’en 1814 (1824) von Francoise August Marie Mignet, der Galérie historique

des Contemporains (1818-1826), Louis Sébastien Merciers Tableau des Paris (1783/89) sowie

aus dessen Le nouveau Paris (1799), aus den Memoiren des Marquis de Ferrières, aus

Charles Nodiers Le dernier banquet des Girondins – vor allem aber aus Johann Conrad

Friedrichs zwischen 1826 und 1830 sukzessiv in Zeitungsartikeln erschienenen und am

Ende auf 30 Bände angewachsenen Darstellung Unsere Zeit, oder geschichtliche Uebersicht

der merkwürdigsten Ereignisse von 1789-1830.9 Büchner benutzte diese Werke nicht nur,

um Informationen zu gewinnen und sich ein Bild von den Revolutionsereignissen

zu machen, sondern er entnahm ihnen ganze Textblöcke aus den zitierten Quellen,

um sie direkt in sein Werk zu implantieren. Aus Bd. VI der Revolutionsdarstellung

von A. L. Thiers z.B. sind fast wörtlich Robespierres Rede im Jakobinerclub (I.3.), die

Aussagen Legrendes, Robespierres und St. Justs vor dem Nationalkonvent (II.7.) und

der Prozess gegen Danton vor dem Revolutionstribunal (III.8.) übernommen (Pethes

2015: 283). Aus Friedrichs Unsere Zeit hat Büchner die Selbstreflexionen Dantons im 2.

Akt, 3. Szene, entnommen.

8 Zuerst von Anna Jaspers (1921) und Karl Viëtor (1933), später v.a. von Thomas Michael Mayer (1969

u. 1971)

9 Siehe Knapp 2000: 90ff., Martin 2007: 151ff., Pethes 2015: 283ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Büchners Darstellung ist also nicht nur durch eine ausgeprägte Faktentreue ge-

kennzeichnet, sondern die Montage des Quellenmaterials ist – auch wenn fehlende

Umarbeitung z.T. dem großen Zeitdruck geschuldet sein mag (vgl. Hauschild 1997: 548)

– explizite Gestaltungsabsicht: Dokumentarismus wird hier zum ersten Mal zu einem

Prinzip dramatischer Geschichtsdarstellung. Dieser Ansatz steht in einem deutlichen

Zusammenhang mit anderen, außerliterarischen Aspekten der Biographie Büchners,

vor allemmit seiner naturwissenschaftlichen Forschung. Parallel zur Lektüre der Revo-

lutionsschriften 1833/34 beginnt der 20jährige mit seinem Studium der Medizin in Gie-

ßen (Knapp 2000: 18f.). Ein Jahr später schon – im Januar und Februar 1835 – schreibt

er sein erstes Drama Dantons Tod nieder, im Oktober arbeitet er für die Zulassung zur

Universität Zürich an einer Abhandlung über Fischpräparationenmit Blick auf eine Un-

tersuchung des Nervensystems der Flussbarbe. Bereits 11 Monate später (am 03.09.1836)

erhält er für die Studie in Zürich den Doktortitel. Am 5. November hält er dort seine

öffentliche ProbevorlesungÜber Schädelnerven. Damit beteiligt sich Büchner an vorders-

ter Front an einer anthropologischen Forschung, die zunehmend den Menschen von

seiner Gehirntätigkeit her definiert. Die Untersuchungen an den Fischen sind damals

ja nur Vorbereitungen einer wissenschaftlichen Begründung menschlichen Verhaltens,

die aus den körperlichen Nervenprozessen abgeleitet werden – bis hinein in die bio-

chemischen Prozesse im Gehirn. Carl Vogt z.B. – von Darwin beeinflusster Zoologe

und einer der maßgeblichen materialistischen Wissenschaftler des 19. Jahrhunderts –

war 16jährig Mitstudent Büchners in Gießen und schließlich mit anatomischen Studi-

en an Amphibien beschäftigt. Um 1845/46 postulierte er in seinen Physiologischen Briefen

(erschienen 1847), »Seelentätigkeiten« seien nur »Funktionen der Gehirnsubstanz«, die

Gedanken ähnlich produziere wie die Niere den Urin. Eine unsterbliche »Seele anzu-

nehmen, die sich des Gehirnes wie eines Instrumentes bedient, mit dem sie arbeiten

kann, ist reiner Unsinn« (Vogt 1847: 206).

Als Büchner am 9. November 1831 sein Studium in Straßburg aufnimmt, interes-

sieren ihn weniger die Ausbildungsgänge der medizinischen Praxis als vielmehr »die

naturwissenschaftlichen Vorbereitungs- und Hilfsfächer der Medizin« (so sein Klas-

senkamerad Georg Zimmermann; zit. in Hauschild 1985: 335), darunter neben Chemie,

Physik und Physiologie vor allem die vergleichende Anatomie und Zoologie (Hauschild

1997: 190f.). Dieser Gegenstand beschäftigt ihn intensiv. Seine anatomischen Studien

fließen unmittelbar ein in seine Arbeit über die Barben, die er noch in Straßburg an-

fertigt, um sie in der neu gegründeten, als »Mittelpunkt der freien Wissenschaft« gel-

tenden Universität Zürich (ebd.: 648) als Dissertation vorzulegen. Er untersucht in sei-

ner Studie die Kopf- und Rückenmarksnerven dieses Karpfenfisches, die in ihrer Anzahl

und ihrem Verlauf noch nie präzise beschrieben worden waren. Über 100 Barben, Karp-

fen, Hechte, Alsen, Barsche und Lachse werden von ihm präpariert, »das Achsenskelett,

die Schädel mitsamt Kiemen, vor allem aber Rückenmark, Gehirn, die Spinal- und die

Hirnnerven« (Doerr 1987: 9). Diese detaillierten Untersuchungen ermöglichen ihm die

»Feststellung des Schädelaufbaus aus sechs Wirbeln, die auf Grund der korrespondie-

renden Hirnnervenzahl gewissermaßen bestätigt werden« (Strohl 1936: 649).

Büchners Dissertation und seine in Zürich vorgetragene »Probevorlesung« über die

Schädelnerven verschiedener Wirbeltiere haben bei Lorenz Oken und dem Züricher

Kollegium großes »Entzücken« hervorgerufen und in der damaligen Fachwelt – dar-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 33

unter ausgewiesene Gehirnspezialisten – Interesse an dem jungen Forscher geweckt

(Knapp 2000: 35). Bis über die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus gehörten seine Ar-

beiten zu den genauesten und ausführlichsten wissenschaftlichen Untersuchungen auf

diesem Gebiet und wurden dementsprechend geschätzt, einige seiner Ergebnisse ha-

ben bis heute Gültigkeit (siehe Hauschild 1997: 650).

In seinen philosophischen Studien10 steht Büchner gewissermaßen noch im Kon-

text der Tradition. Sein kritisches Interesse hat hier allerdings seinen eigentlichen Aus-

gangspunkt: Die Lektüre Descartes und Spinozas, aber auch der Autoren der griechi-

schen Antike waren ihm nach der Auskunft seines Bruders Ludwig bisweilen wichtiger

als seine anatomischen Studien (Hauschild 1997: 656). Büchners Denken lässt sich also

nicht linear aus seinem empirischen Interesse herleiten, sondern es hat sich parallel

dazu sehr stark von einer spekulativen Auseinandersetzung mit den damaligen Ansät-

zen der Naturphilosophie anregen lassen. So waren es vor allem die Morphologie Goe-

thes, Carl Gustav Carus’ und Lorenz Okens, die ihm den methodologischen Schlüssel

zur Interpretation seiner empirischen Studien zur Verfügung stellten. Schon in seinem

Studium in Straßburg widmete er sich gleichermaßen intensiv der Anatomie bei dem

materialistisch ausgerichteten Cuvier-Schüler Georges-Louis Duvernoy – Physiologie

studierte er aber bei Ernest-Alexandre Lauth, der einen weitgehend spekulativen An-

satz vertrat. In Gießen wiederholte sich die Konstellation: Hier unterstützte ihn beim

Präparieren der von Cuvier undMeckel herkommende Friedrich Christian GregorWer-

nekinck (vor allem besuchte er seine Sezierkurse), Büchner hörte zugleich aber auch

die Vorlesungen von Johann Bernhard Wilbrand, die z.B. von der »Naturgeschichte des

Thierreichs« handelten und an die Tradition Schellings anknüpften (siehe Knapp 2000:

36-38, Borgards 2015: 124), und seine Dissertation enthält schließlich sowohl eine »par-

tie descriptive« (die anatomischen Studien) als auch eine »partie philosophique«, in der

er nach den homologischen Prinzipien der naturphilosophischen Schule seine syste-

matischen Schlüsse zieht. Büchner schreibt selbst über seine Motivation: »Ich habe als

Gegenstand meiner Untersuchungen insbesondere die Cyprien gewählt, weil sie, Carus

zufolge, den reinsten Typus der Knochenfische darbieten« (MBA 8: 5; DKV II: 505). Da-

mit ist deutlich bezeichnet, worauf sich Büchners Erkenntnisinteresse richtet: Es geht

um das »Typische«, um einen holistischen Zusammenhang der Naturerscheinungen

und nicht um eine bloße Feststellung empirischer Inhalte. Er setzt sich dezidiert von

einer solchen Empirie ab: Durch ein »Zurückführen aller Formen auf den einfachsten

primitiven Typus« kämen in der »Unzahl von Thatsachen« im »zusammengeschlepp-

ten Material« schließlich »zusammenhängende Strecken zum Vorschein.« (MBA 8: 155).

In dieser Hinsicht werden für Büchner Goethe und Carus wichtig: An ihrem Wissen-

schaftsbegriff, der an die Stelle eines teleologischen Hineinlegens von Zweckideen in

die Natur eine Methode der vergleichenden Morphologie setzte, die sich für das Le-

ben der Natur selbst interessierte, schätzte er den ganzheitlichen Ansatz, den Schädel

bei Wirbeltieren aus einer Metamorphose des vordersten Rückenwirbels herzuleiten

(Knapp 2000: 35ff.; Hauschild 1997: 650ff.). Hier eröffnete sich die Möglichkeit, »einen

10 Zum Forschungsstand siehe Per Röcken: Philosophische Schriften, Kap. I.9. in Borgards/Neumeyer,

S. 130-137

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ästhetische Geschichtserkenntnis

einheitlichen Bauplan der Lebewesen nachzuweisen« (MBA 8: 51). Roland Borgards re-

sümiert: »Dieser analytische Zugriff stellt Mensch und Fisch in einen gemeinsamen

Raum«, es zeige sich, »dass Büchner das Verhältnis zwischen den ursprünglichen und

den abgeleiteten Formen nicht nur als Entsprechung, sondern auch als Entwicklung be-

schreiben kann« (Borgards 2015: 126). In der ProbevorlesungÜber Schädelnerven heißt es:

»Diese Frage [der philosophischen Methode], die uns auf allen Punkten anredet, kann

ihre Antwort nur in einem Grundgesetz für die gesammte Organisation finden, und so

wird […] das ganze körperliche Dasein des Individuums nicht zu seiner eigenen Erhal-

tung aufgebracht, sondern es wird die Manifestation eines Urgesetzes, eines Gesetzes

der Schönheit, das nach den einfachsten Rissen und Linien die höchsten und reinsten

Formen hervorbringt« (MBA 8: 155). Büchner steht mit einem solchen philosophischen

Naturbegriff ganz in der Linie Schellings und seines Gießener Lehrers Wildbrand (Sti-

ening 2015: 205) und damit geradezu im Gegensatz zu seinen empirisch-anatomischen

Forschungen – seinWissenschaftsansatz undmit ihm auch seine Biographie überhaupt

sind einem enormen Spannungsverhältnis zwischen Idealismus und Positivismus aus-

gesetzt.

Offensichtlich findet sich Georg Büchner in einem philosophischen Zugang zur Na-

tur und zum Menschen in letzter Konsequenz nicht vollständig wieder, und so schlägt

er entschieden einen empiristischen Weg ein. Die Spuren dieser geistigen Suchbewe-

gung schlagen sich in seinem Geschichtsverständnis und darüber in seinem histori-

schen Drama nieder. Inhaltlich zeigt sich eine Tendenz zur Resignation, die sich nicht

nur in demberühmten »Fatalismus«-Brief niederschlägt (»Ich fühlemichwie zernichtet

unter dem grässlichen Fatalismus der Geschichte. Ich finde in der Menschennatur eine

entsetzliche Gleichheit, in denmenschlichen Verhältnissen eine unabwendbare Gewalt,

Allen und Keinem verliehen. Der Einzelne ist nur Schaum auf der Welle. […] Ich bin ein

Automat; die Seele ist mir genommen.«; an die Braut, Januar 1834), sondern auch in den

Formulierungen seines Stückes – wenn Danton z.B. von den »unbekannten Gewalten«

spricht, die die Geschichte beherrschen, und folgert: »Puppen sind wir, von unbekann-

ten Gewalten amDraht gezogen; nichts, nichts wir selbst« (II.5.), oder: »Wir haben nicht

die Revolution, sondern die Revolution hat uns gemacht« (II.1.). Auch im Tod siegt am

Ende dieMaterie: Die Hinrichtung der Dantonisten gerät zu einer grotesken, das Publi-

kum sogar langweilenden Lachnummer, und was von den »Helden« übrigbleibt, wird

Fraß für die Würmer (IV.7.). Hubert Thüring führt eine Reihe von Indizien an, dass

in Dantons Tod »die biologischen Auffassungen des Lebens in den politisch-philosophi-

schen Phrasen zu Sprache gebracht und vor der Todeskulisse der Revolution auf ihre

möglichen oder tatsächlichen Umsetzungen in individuelle oder kollektive Existenzfor-

men hin perspektiviert [werden]« (Thüring 2015: 213f.). Auf Julies Äußerung »Du kennst

mich Danton« antwortet er: »Einander kennen? Wir müssten uns die Schädeldecken

aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern zerren« (I.1.). Mercier hält

seinen Mitgefangenen vor: »Geht einmal euren Phrasen nach, bis zu dem Punkt wo sie

verkörpert werden« (III.3.). Geschichtliche Gesetze werden in eins gesetzt mit physi-

kalischen: »Soll die moralische Natur in ihren Revolutionen mehr Rücksicht nehmen

als die physische? Soll eine Idee nicht eben so gut wie ein Gesetz der Physik vernichten

dürfen, was sich ihr widersetzt?« (II.7.), und so sind eben auch Leben und Tod eine pro-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 35

saische Angelegenheit: »Da ist keine Hoffnung im Tod, er ist nur eine einfachere, das

Leben eine verwickeltere, organisiertere Fäulnis, das ist der ganze Unterschied« (III.7.).

Eine Reihe ästhetischer Entscheidungen verweisen imDanton auf den Autor als Em-

piriker, der nicht idealisieren, sondern zeigen will, »wie es sich wirklich begeben« hat.

So verzichtet Büchner auf einen einheitlichen Zusammenhang der Szenen – sowohl

räumlich als auch zeitlich –, sodass eine anonyme Rezension im September 1835 fest-

stellt: »Es sind Bilder, kein streng zusammenhängendes Ganze« (zit. in Hauschild 1997:

463). Außerdem lässt er seine Figuren gegensätzliche Positionen aussprechen, ohne die

Antagonismen aufzuheben und einer übergeordneten, harmonisierenden Lösung zu

opfern. Danton und Robespierre, Straße und Revolutionselite, Lebensgenuss und po-

litische Pflicht stellen sich realistisch und plastisch in ihrer tatsächlichen Einseitigkeit

dar, bleiben aber nebeneinander stehen,widersprechen und relativieren sich, ohne dass

der Autor als moralischer Richter oder belehrender Philosoph eingreift und die Stand-

punkte ordnet und gewichtet.

Ästhetisch undwissenschaftlich folgt Georg Büchner der Prämisse, dass derMensch

von äußeren, materiellen Kausalitäten determiniert wird. Bei genauerem Hinsehen er-

weist sich die psychologische und biographische Situation Büchners aber als wesentlich

komplexer und spannungsreicher, als angesichts eines solchen Befundes zu erwarten

wäre. Er hat sich keineswegs mit seiner empirischen Weltsicht begnügt und ist auch

nicht in seiner wissenschaftlichen Tätigkeit aufgegangen. Das gilt auch für sein Ver-

hältnis zur Geschichte: Im Unterschied zu einem Niebuhr oder Ranke beschränkt sich

Büchner nicht auf historische Analyse, sondern er dichtet. Angesichts seines intensi-

ven Quellenstudiums und des darin zur Geltung kommenden positivistischen Ansatzes

hätte eine rein wissenschaftliche Forschungstätigkeit nahegelegen. Das scheint ihm in

allerletzter Konsequenz aber nicht ausgereicht zu haben. Trotz aller Modernität seiner

kritischen Erkenntnishaltung münden seine ausgiebigen Studien in dichterische Pro-

duktivität ein. Die Phantasie ergänzt die Empirie. Es ist oft schon festgestellt worden,

wie stark Büchner letztlich doch in sein dokumentarisches Material eingreift.11 We-

der handelt es sich bei der Montagetechnik in Dantons Tod um eine bloße Implantation

unbearbeiteter Zitate, noch beschränkt sich seine Darstellung auf die Abbildung histo-

risch »realer« Vorgänge und Figuren. Albert Meier arbeitet in seiner von der späteren

Forschung viel zu wenig beachteten Studie Georg Büchners Ästhetik bereits 1983 heraus,

wie der Dichter die verwendeten Zitate trotz der Beibehaltung ganzer originaler Passa-

gen im Textzusammenhang auflöst, »sodass sie sich unmittelbar nicht mehr von ihrer

Umgebung unterscheiden – hier ist der Realitätscharakter dem naiven Blick nicht mehr

evident. Die [Zitate] lassen sich nur dann als nicht fiktiv identifizieren, wenn man den

Dramentext mit den von Büchner verwendeten Quellen vergleicht« (Meier 1983: 134).

Immer wieder legt der Dichter dokumentierte Zitate anderen Personen in den Mund

und lässt seine historischen Protagonisten Aussagen machen, die sie in Wirklichkeit

nie formuliert haben (siehe Sieß 1975). Am Ende des 4. Aktes lässt er z.B. Lacroix sagen:

»Ihr tötet uns [die Dantonisten, A.B.] an dem Tage, wo ihr den Verstand verloren habt;

ihr werdet sie [die Jakobiner, A.B.] an dem töten, an dem ihr ihn wiederbekommt.«

11 Siehe zuletzt Kap. I.3. in Borgards/Neumeyer 2015

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ästhetische Geschichtserkenntnis

(IV.7.). Nicolas Pethes stellt dazu fest: »Dies ist zwar einerseits eine wörtliche Überset-

zung aus Thiers’ Histoire (Bd. V, 423), wird dort aber dem girondistischen Deputierten

Marc Devide Albin Lasource zugeordnet, sodass Büchners Zitation mit einem fiktiona-

len Sprecher- und Kontextwandel einhergeht« (Pethes 2015: 284). Diese neuen Kontexte

werden auch durch Umstellungen erzeugt. Büchner nimmt auf diesem Wege z.T. gra-

vierende inhaltliche Akzentverschiebungen vor – gesteigert noch durch frei hinzuge-

fügte Ergänzungen wie z.B. bei der Aussage Robespierres, Hébert habe der »Gottheit

den Krieg« erklärt, die Büchner erweitert durch die Formulierung: »der Gottheit und

dem Eigentum« (Meier 1983: 48). Eine direkte persönliche Begegnung zwischen Danton

und Robespierre hat es historisch gegeben, ist inhaltlich aber nirgendwo dokumentiert

– Büchner nutzt diese Konfrontation, um in einem einzigen Dialog ihr Verhältnis cha-

rakteristisch zu verdichten. Rüdiger Campe schreibt über diesen ästhetischen Eingriff:

»Deutlich ist, dass Büchner gerade in dieser Szene seinen Hauptfiguren Schärfungen

ihrer Positionen beigelegt hat, die sich aus den historischen Quellen nicht herleiten

lassen« (Campe 2015: 26f.). Politische Abläufe werden in einem dem realhistorischen

Geschehen widersprechenden Ausmaßmit Träumen, philosophischen Reflexionen und

Selbstgesprächen durchsetzt, vor allem die Handlungen und Äußerungen der Frauen-

gestalten sind in großem Umfang fiktionale Schöpfung (Steinbach 1988: 31). Danton

selbst ist in Büchners Diktion ein völlig anderer Charakter als der historische Dan-

ton. Hans Mayer konstatiert: »Der Gegensatz dieser geschichtlichen Persönlichkeit zu

Büchners Danton-Gestalt ist evident. Georges Danton in seiner geschichtlichen Rolle

verkannte gerade den Ablauf des geschichtlichen Prozesses, in dem er stand; das ver-

einsamte ihn – nicht durch Erkenntnis, sondern durch verfehlte politische Anschauun-

gen. Büchners Danton vereinsamt, wird unlustig, der Aktion überdrüssig, gerade dank

vertiefter, durchdringender Einsicht in den objektiven Sinn des Vorgangs, in dem mit-

zuspielen er gezwungen ist« (Mayer 1946: 195). Diese Schilderung ist deshalb so wichtig,

weil sie deutlich macht, dass Büchner in seiner dichterischen Praxis seinen program-

matischen Äußerungen bisweilen durchaus widerspricht: Wenn er den Eltern schreibt,

der Dichter habe die Welt zu beschreiben, wie sie ist, und nicht, wie sie sein solle, so

müssen wir feststellen, dass er mit einem von historischer Einsicht durchdrungenen

Titelhelden genau dies tut.

Insofern kannman Albert Meier zustimmen, wenn er feststellt: »Damit verliert aber

im Kontext des Stücks auch das an sich authentische Material den Charakter der Au-

thentizität: Auch die historisch verifizierbaren Elemente gleichen sich als integrierende

Bestandteile weitgehend der Fiktionalität des nicht dokumentierten Materials an. […]

Büchners Umgangmit historischenDokumenten zeigt, dass es ihmnicht primär um ei-

ne korrekte Reproduktion des historischen Vorbilds geht« (Meier 1983: 48f.). Erst in die-

sem Spannungsverhältnis von dokumentarischem Wirklichkeitsanspruch und selbst-

verständlichemAntrieb zur poetischen Gestaltung ist der eigentliche Standpunkt Georg

Büchners aufzusuchen. Bezeichnenderweise betont er ja auch in demselben zitierten

»realistischen« Brief an seine Eltern, dass »der dramatische Dichter« über dem Ge-

schichtsschreiber stehe, weil »er uns die Geschichte zum zweiten Mal erschafft und

uns gleich unmittelbar, statt eine trockene Erzählung zu geben, in das Leben einer Zeit

hinein versetzt«. Im selben Atemzugmit der Forderung nach objektiver, kritischerWie-

dergabe des faktisch Gegebenen rekurriert Büchner auf die Aufgabe des Dichters, die

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Die Tradition des künstlerischen Arguments 37

Geschichte zu »erschaffen«, also historische Wirklichkeit (»das Leben einer Zeit«) zu

erzeugen und nicht bloß abzubilden. Das macht die geistige Figur aus, die uns in der

Persönlichkeit Georg Büchners entgegentritt: Er steht auf dem Boden aktuellster em-

pirischer Wissenschaft, im Unterschied zu den Historikern seiner Zeit identifiziert er

aber nicht historische Analyse mit der Reproduktion von dokumentarischem Materi-

al, sondern er wird als Geschichtsschreiber letztlich zum Künstler. Als solcher stellt

er historisches Dokument und Fiktion nicht nebeneinander, »vielmehr fiktionalisiert

Büchner die vorliegenden Dokumente in einer Weise, die umgekehrt den Anspruch er-

hebt, mittels der Fiktion eine historische Dokumentation der Revolutionsereignisse zu

bieten. […] Die Unterscheidung zwischen den Sachtexten, die Büchner als Quellen her-

anzieht, und seiner Dichtung, die Zitate aus diesen Quellen montiert, verschwimmt:

Das dokumentierte Quellenmaterial wird in Danton’s Tod selbst zum literarischen Text.

[…] Indem Büchners fiktionale Texte historische Materialien zitieren und inszenieren,

erscheint die Geschichte selbst als dasjenige textuelle und theatrale Ereignis, als das

die Literatur es präsentiert. Die traditionelle Unterscheidung von Literatur und Ge-

schichtsschreibung wird damit unterlaufen« (Pethes 2015: 283-285).

Damit wäre Georg Büchner aber viel näher bei Schiller, als er sich das selbst ein-

gestanden hätte. Es gibt in Dantons Tod Passagen, die keineswegs nur verfasst sind im

Sinne einer Feststellung gesellschaftlicher Ist-Zustände, sondern durchaus die fakti-

sche und unschöne Gegebenheit transzendieren möchten in einen moralischen Aus-

blick – und das ist letztlich ein »Idealisieren«. Dantons letzter Satz (an seinen Henker

gerichtet): »Kannst du verhindern, dass unsere Köpfe sich auf dem Boden des Korbes

küssen?« (IV.7.) wendet die zynische Hinrichtungsszene, die sich aus Spott, Verach-

tung, Resignation und Brutalität zusammensetzt in einen Schlussmoment (und darin

geradezu in eine Apotheose), in dem augenblickshaft Liebe, Poesie,Menschlichkeit auf-

scheinen, die garantiert in der realhistorischen Situation so nicht stattgefunden haben

und viel mehr zeigen, wie die Welt »sein soll«, als wie sie »ist«. Auch das Ende des

Stückes (IV.9.) gehört in diesen Zusammenhang: Luciles Ausruf »Es lebe der König!«,

mit dem sie das politisch und inzwischen auch geistig zementierte Sprachverbot mit

sechs Silben durchbricht, sich selbst dem Tod ausliefert, zugleich aber doppeldeutig

das Leben behauptet, stiftet Sinn, verleiht dem ganzen Drama die Dimension eines

moralischen Protestes. Die Deutung dieser Szene durch Paul Celan in seiner Büchner-

Preis-Rede (Der Meridian) von 1960 hat hier interpretatorische Maßstäbe gesetzt. Celan

stellt die Passage in das Zentrum seiner Ausführungen und formuliert: »Nach allen auf

der Tribüne (es ist das Blutgerüst) gesprochenen Worten – welch ein Wort! Es ist das

Gegenwort, es ist das Wort, das den ‘Draht´ zerreißt, das Wort, das sich nicht mehr

vor den ›Eckstehern und Paradegäulen der Geschichte‹ bückt, es ist ein Akt der Frei-

heit. Es ist ein Schritt.«12 Celan hebt explizit hervor, dass Büchners Dichtung nicht der

resignativen Bestandsaufnahme einer fertigen und unvollkommenen Geschichte das

Wort redet, sondern der Möglichkeit zum Aufbegehren und zum »Schritt«, also zur

Umwandlung. Eine solche Deutung wurde nicht nur an Lucile, sondern überhaupt an

12 Paul Celan: Der Meridian. Rede anlässlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises, Darmstadt,

am 22. Oktober 1960, in: Gesammelte Werke in fünf Bänden, Bd. 3 (Hg. Beda Allemann/Stefan

Reichert), Frankfurt a.M. 1986, S. 189

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ästhetische Geschichtserkenntnis

den Frauenfiguren festgemacht: Büchner habe in ihnen »den tastende[n] Entwurf ei-

nes neuenMenschenbildes« formuliert (Wetzel 1992: 245).Dantons Tod bildet Geschichte

nicht ab, sondern legt im faktisch Gegebenen ein Potenzial frei, das, ohne bereits em-

pirisch tatsächlich geworden zu sein, Bestandteil von Geschichte ist.

II.3. Geschichtswissenschaft im 19. Jahrhundert –
Aporien und ein ästhetisches Zugeständnis

II.3.1. Leopold von Ranke

Es ist erst die moderne positivistische Geschichtswissenschaft, die in einem beispiello-

sen Paradigmenwechsel im 19. Jahrhundert die Historiographie nach dem Vorbild der

Naturwissenschaften auf den Boden empirischer Tatsachenerhebung stellt und aus den

Zuständigkeiten von Kunst und Philosophie herausbricht.

Den entscheidenden Anstoß dazu gab Leopold von Ranke. Seine programmatischen

Formulierungen über die Merkmale einer seriösen historischen Wissenschaft sind be-

kannt. Wichtiger noch als das Diktum, Geschichtsschreibung solle »bloß sagen, wie

es eigentlich gewesen«, sind Äußerungen, die die Grundlagen seines Erkenntnisansat-

zes charakterisieren: »Strenge Darstellung der Thatsache, wie bedingt und unschön sie

auch sei, ist ohne Zweifel das oberste Gesetz« (SW33/34: VII), oder: »Ich sehe die Zeit

kommen, wo wir die neuere Geschichte nicht mehr auf die Berichte, selbst nicht der

gleichzeitigen Historiker, außer insoweit ihnen eine originale Kenntnis beiwohnte, ge-

schweige denn auf die weiter abgeleiteten Bearbeitungen zu gründen haben, sondern

aus den Relationen der Augenzeugen und den echtesten, unmittelbarsten Urkunden

aufbauen werden« (SW1: IXf.). Rankes Bestreben galt einer »sicheren Anschauung« von

Geschichte (SW3: V), und worin er diese zu finden hoffte, zeigt sich an den eigenen

Schilderungen seiner Forschungspraxis: In seiner Deutsche[n] Geschichte im Zeitalter der

Reformation (1839-47) beispielsweise, die auch das zitierte Motiv der »sicheren Anschau-

ung« enthält, berichtet er seitenweise von seinen Archivreisen – das Quellenmaterial

ist für ihn das enthusiastisch begrüßte Fundament jeder historischen Untersuchung

(ebd.: V-VIII). Tatsächlich hat Ranke Mitte des 19. Jahrhunderts mit seiner Forschung

die Geschichtswissenschaft nachhaltig verändert. Seine gründlichen, die feinsten De-

tails vor allem der neuzeitlichen Geschichte verwertenden Studien haben weite Gebiete

der historischen Welt überhaupt erst zugänglich gemacht, seine methodische Genau-

igkeit wurde Grundlage eines bis dahin unbekannten Ausmaßes an empirischer Ge-

schichtsforschung.

Zu wenig hat man allerdings bisher berücksichtigt, welche Wandlung Rankes Po-

sitionen im Laufe des 19. Jahrhunderts vollzogen haben. In seinen Anfängen waren sie

noch geprägt von dem Anliegen, »das Empirische mit der Idee [zu] vermählen« (WuN

I: 233) – da sieht man Ranke noch in die Ausläufer des Deutschen Idealismus ein-

gebunden, zugleich aber schon den Vorläufern des sich ankündigenden Positivismus

verpflichtet. Es ist bemerkenswert, wie ambivalent Ranke über lange Zeit noch seinen

wissenschaftlichen Bemühungen gegenüberstand. Wenn er einerseits vom Historiker

»reine Wahrheitsliebe« einfordert, die sich an Tatsachen zu halten habe und nicht an

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003 - am 13.02.2026, 09:22:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

