Perspektivwechsel

Grundlage einer kritischen Museumsarbeit ist, die eigene Macht um Repri-
sentation und Deutung kritisch zu reflektieren, Perspektivwechsel sowie po-
litische, gesellschaftliche und kulturelle »Gegenerzihlungen« zuzulassen. Jo-
sephine Ansah Valerie Deutesfeld begleitete mehrere Projekte mit dem Fokus
Diversititsorientierung im Briicke-Museum. In ihrem Text Location Unknown
werden wir Teil eines mutigen und ehrlichen Nachdenkens iiber das Sys-
tem Museum, dass sich so sehr verindern will. Sie fordert zur dringenden
Selbstanalyse auf. Monilola Olayemi Ilupeju kritisiert in ihrer Performance
Wayward Dust im Deutschen Technikmuseum, dass Kolonialgeschichte einsei-
tig und unvollstindig im Museum erzihlt wird. Philip Kojo Metz baute in
seiner Performance SORRYFORNOTHING EINSATZ KOMMANDO (SEK) eine
fast 20-jihrige Ausstellungsinszenierung zum brandenburgisch-preuflischen
Versklavungshandel im Deutschen Technikmuseum ab und hinterlief3 eine Leer-
stelle. Diese Leere macht einerseits die Liicke im offentlichen Gedenken an
die Kolonialgeschichte sichtbar und schafft andererseits Raum fiir eine neue,
multiperspektivische Betrachtung dieser Vergangenheit.

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am14.02.2026, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Location unknown
Bemuhungen um einen defizitaren Zustand

Josephine Ansah Valerie Deutesfeld

Das heutige Museum als verstaatlichte Institution ist ein kulturell reicher Ort.
Ein oft weifler Ort. Ein privilegierter und exklusiver Ort. Ein Ort, der Einbli-
cke in eine gewisse gesellschaftliche Schicht verleiht. Diese wirkt ruhig und
gewihlt, bedacht und sortiert, meist harmonisch. Attribute, die dem Ort in-
trinsisch Legitimitat und Deutungshoheit verleihen kénnen. Damit wird eine
machtvolle Position erkennbar, weil die Institution Museum die Moglichkeit
hat, Gesellschaft zu formen. Aber das Museum wird reziprok auch von der
Gesellschaft geformt. Gesellschaft und Museum gehen also Hand in Hand.
Wenn damit im Folgenden Aussagen iiber entweder das Museum oder aber
Gesellschaft getroffen werden, lege ich zuweilen das Mitdenken des jeweils
anderen Konzepts ans Herz.

Das Museum, iiber das ich in den nichsten Zeilen spreche, ist eines, das
die Kunst der revolutioniren Briicke-Kiinstler beherbergt. Inwiefern die Kunst
und ihre Macher als revolutionir bezeichnet werden sollten, stelle ich dabei
frei zur Assoziation und individuellen Positionierung. Vielmehr mochte ich
darauf zu sprechen kommen, dass das Briicke-Museum in der Darstellung von
expressionistischer Kunst gewihlt Erinnerungen pflegt.

Erinnerungen werden hier als ein interessantes Unterfangen erkennbar —
konnen sie zugleich zukunftsschaffend, wie auch fortschrittlihmend wirken
und Prozesse ausschlaggebend beeinflussen. Gefihrlich wird es, wenn man-
che Erinnerungen und Geschichtsteile fiir lange Zeit ausgeblendet werden
und damit ein ganzheitliches Bild schmilern. Dieses Ausblenden hat beziig-
lich der kolonialen Geschichte der Briicke-Kiinstler stattgefunden und wird
derzeit in verschiedenen Aufarbeitungsprozessen kolonialen Erbens fokus-
siert.

Da Aufarbeitung ein fortwihrender Prozess ist, der womoglich nicht nach
Abschluss, Ziel oder Vollendung fragt, sondern eher nach schrittweisem Ab-

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Perspektivwechsel

arbeiten von neuen Erkenntnisschichten, macht ein Befragen des derzeitigen
Zustandes Sinn.

Um einen bewussten Perspektivwechsel vorzunehmen, und darin erkenne
ich das Bediirfnis des Briicke-Museums im Aufarbeiten des kolonialen Erbes,
scheint es mir unumginglich, den Zustand vor dem geplanten Paradigmen-
wechsel zu analysieren, also den Ist-Zustand zu erheben. Geschichte soll in
diesem Prozess um neue Realititen erweitert werden und Erinnerung wird
breiter, als sie es zuvor war, womdoglich auch realer, wahrer und sicherlich
vollstindiger.

Nun ist aber der derzeitige Zustand — ganz gegensitzlich zu dem eigent-
lichen Wortinhalt — meist kein stiller, sich nicht bewegender Moment, son-
dern ein fluides, stetig transformatives Unterfangen. Doch es wird zuneh-
mend sichtbar, dass gewisse Grundpfeiler nicht von diesen fluiden Bewegun-
gen betroffen sind. Ich komme spiter auf diese zu sprechen.

Zum Streitpunkt stelle ich, dass die musealen Zustinde im Briicke-Muse-
um, auch aus ganzheitlicherer Perspektive gesehen, in ihren Strukturen um-
fangreich defizitir sind. Das klingt vielleicht drastisch, dient hier aber ledig-
lich der niichternen Bestimmung des Punktes, von dem wir uns weiterbe-
wegen wollen. Ich erachte es dabei als zwingend notwendig, eine akkurate
Feststellung des Gegenwirtigen vorzunehmen. Was ich meine, ist demnach
folgend zusammenzufassen: Wie soll sich von dem Ist-Zustand wegbewegt
werden, wenn kein Bewusstsein dariiber herrscht, wo sich unser »Hier« be-
findet; wenn wir uns nicht dariiber bewusst sind, wer und was, wo und wie
wir im Hier und Heute stehen? Ziele verstehe ich dabei als grundlegend, aber
wie sind diese zu erreichen, wenn nicht deutlich ist, welcher Ausgangspunkt
herrscht?

Wie Thnen als lesende Person vielleicht aufgefallen ist, stelle ich vermehrt
Fragen. Dies liegt in der Annahme begriindet, dass durch Fragen ein In-Fra-
ge-Stellen verduflert wird, dass nach Erkenntnis sucht und das Bediirfnis
nach einem Prozess des Lernens ausdriickt. Mein Schreiben versucht also
ein In-Frage-Stellen beim Lesenden mit hervorzurufen. Meinerseits besteht
nimlich die Annahme, dass tiber die Museumsbemiithungen hinaus ein ge-
samtgesellschaftlicher Prozess der Aufarbeitung deutscher kolonialer Konti-
nuititen stattfinden muss.

Aber zuriick zum Museum: Ich stelle fest, dass sich das Museum in einen
Prozess des Fragenstellens begeben hat. Ich nehme meinem weiteren Schrei-
ben auch vorweg, dass ich das Fragenstellen als zum Teil fehlgerichtet de-
finiere, artikuliere dies aber folgend nochmal deutlicher. Die Beobachtung

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Josephine Ansah Valerie Deutesfeld: Location unknown

lehnt an meine obigen Gedanken an, dass viele der gestellten Fragen versu-
chen, sich Zielen zu nihern, ohne ein Bewusstsein der Identititen sowie den
derzeitigen Zustand des Museums analysiert zu haben.

Wir unternehmen an dieser Stelle bereits einen kurzen Schnitt, denn falls
der Anspruch transportiert wurde, dass dieser Text eine tiefe und weitflachi-
ge Analyse des derzeitigen Standortes liefert, mochte ich bereits jetzt gezielt
enttiuschen. Ich kann und méchte fiir Sie nicht beantworten, was der Status
Quo im Hier bedeutet, dennoch argumentiere ich, all diese Fragen zu stellen.

Ich mochte vorwegnehmend und damit dominant festhalten, wie mei-
ne Positionierung als Schreibende mitgedacht werden muss. Es soll deutlich
sein, was es bedeutet, als Schwarze Frau ein Museum beziiglich kolonialer
Kontinuititen zu beraten, an personellen Auswahlgeschehnissen kritisch mit-
zuentscheiden, Prozesse zu halten und neue Perspektivierungen auszuleuch-
ten. Die Wahl und Setzung meiner Person im musealen Gefiige darf und muss
dennoch gerade deshalb gezielt kritisch betrachtet werden, damit dem erneu-
ten Ausbeuten nicht-weifler vielseitiger Kompetenz vorgebeugt wird. Dieser
Spagat zwischen »Tokenism« und wertschitzender Teilhabe auf Augenhéhe
schwingt in meiner Arbeit im Museum stetig mit. In dieser Herausforde-
rung plidiere ich fiir kritische Gespriche, als ein interventionelles Konzept
und als Grundstruktur fiir Erkenntnis und Erfahrung, besonders Lern- und
Reflexionserfahrungen, in dialogischer Konfrontation mit dem Selbst durch
ein Gegeniiber. Die Gefahr der Ausnutzung besteht jedoch fortwihrend, weil
die Struktur auch im Museum gegeniiber nicht-weiflen Individuen auf insti-
tutioneller Ebene nicht schiitzend fungiert. Gegenteilig werden nicht-weif3e
Individuen und Perspektiven unterbewusst und bewusst in den bestehen-
den Strukturen unterdriickt und objektifiziert, was eine Schutzlosigkeit weit
iibersteigt, da die Struktur hier durch Auslieferung und Missbrauch charak-
terisiert ist.

Aber nun zu meinen Beobachtungen: Im Museum habe ich eine grofie
Bandbreite an Erfahrungen sammeln diirfen. Manche davon haben mich
durch meine Sozialisierung im globalen Westen mit eigenen kolonialen Kon-
tinuitdten und verinnerlichten rassistischen Strukturen konfrontiert. Durch
andere Beobachtungen durfte ich bestimmt Defizite klar aufzeigen und
gegeniiberstellen. Eben diese Konfrontationen haben die Beteiligten immer
wieder auf eine notwendige Bilanz der aktuellen Verortung verwiesen. Ich
denke, dass sich dadurch Lernfelder eréffnet haben, die durch Reflexion und
Selbstkritik auf systemischer und struktureller Ebene im fortlaufenden Pro-
zess Anwendung finden kénnen — und miissen. Dabei kann ich eine Offenheit

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Perspektivwechsel

fiir die Herausforderung, aber auch einen fehlenden Zugang fiir die tiefe und
allumfassende Struktur als konstruktive Kritik formulieren. Es scheint, als
wiirde das Begreifen des Fortwihrens eigenen kolonialen Erbes im Museum
einen Schock hervorrufen, eine gewisse lihmende Starre erzeugen. Diese
Starre braucht ein Aufwachen dariiber, dass koloniale Strukturen Rassismen
als verankerte Identititsstiitze fortleben lassen. Diese Stiitzfunktionen, die
ich in musealen Darstellungen des »Anderen« mehr noch als Grundpfeiler
verstehen wiirde, miissen Stiick um Stiick abgetragen und neu definiert
werden. Und damit eréffnet sich ein weiterer Fragenkatalog, denn wihrend
wir versuchen eine Standortbestimmung zu betreiben, muss ein Infrage-
stellen sensibel ausgerichtet werden: Was bedeutet Museum und die dort
dargebotene Kunst, wenn sie nicht mehr davon profitiert, sich kapitalistisch,
gewaltvoll und ausbeuterisch an »Anderen« zu bedienen? Wie muss Museum
reformiert werden, um die Identitit musealer Darstellung nachhaltig und
ganzgesellschaftlich lebbar aufzubauen?

Museum in seiner Struktur sowie in der Struktur und Auswahl der muse-
al dargebotenen Kunst braucht eine Offnung, die sich von gesetzten Normie-
rungen entfernt, in dem Erkennen, dass mit den bisherigen Normen immer
ein Ausschluss betrieben wurde und wird. Diese ausgewahlte Norm versucht,
komplexe gesellschaftliche Gefiige zu vereinheitlichen und damit beherrsch-
bar zu machen. Dabei spreche ich nicht ab, dass es (Sicherheits-)Bediirfnisse
gibt, die diese Reduktion von Komplexitit, die auf natiirliche Weise in Diver-
sitit steckt, verstindlich machen. Solche Bediirfnisse suchen nach einer Be-
friedigung, die identititsstiitzend fungiert und auf diversesten Ebenen ver-
spiirter Unsicherheit Abhilfe schafft. Aber die Kliarung, die in kolonialen Sys-
temen fiir Bediirfnisse nach Sicherheit und gesellschaftlicher Struktur gefun-
den wurde, ist immer nur fiir die eine gewihlte Normierung effektiv lebbar
— fir den Rest definiert es eine Unmoglichkeit der gesunden Teilhabe an Ge-
sellschaft, in der sich das Selbst frei einbringen kénnte. Dieses System agiert
auf gewaltvolle und machtmissbriuchliche Weise. Den Menschen in seiner
Bediirftigkeit zu erkennen ist hier grundlegend, um seine Kompensations-
mechanismen analysieren zu konnen. Als defizitire und dehumanisierende
Kompensationsmechanismen gewisser menschlicher Bediirfrigkeit definiere
ich aber Strukturen, die koloniale Ideologien bedienen. Und die abgebildete
Kunst der Briicke-Kiinstler tut dies.

SchliefRen mochte ich mit einer nachgestellten Primisse, die mein Ge-
schriebenes fundiert: Zum Aspekt der Vielstimmigkeit, zu der diese Zeilen
einen Beitrag zu leisten versuchen, méchte ich festhalten, dass meine Wor-

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Josephine Ansah Valerie Deutesfeld: Location unknown

te kein Synonym sind fiir jegliche Positionen Schwarzen Denkens und Spre-
chens. Ich spreche als ein Subjekt, als eine einzige Schwarze Person und weise
auf eine Struktur hin, die Schwarze Individuen mit diversesten Positionie-
rungen gerne vereinheitlicht und damit objektiviert beziehungsweise objek-
tifiziert. Meine Erfahrungen sind und bleiben die einer einzigen Schwarzen
Person, die aber, und damit beschreibe ich die Dichotomie, die in diesem
Dilemma liegt, strukturelle Gewaltverhiltnisse bezeugen. Ich schreibe hier
als Einzelperson, womit meine Erfahrungen mir zugeordnet werden miis-
sen. Meine Erfahrungen weisen aber auf eine Struktur hin, die iiber mich als
ein Individuum weit hinausgehen.

Blickwinkel — Diese Worte sind nach einem von mehreren Besuchen der Aus-
stellung Whose Expression? Die Kiinstler der Briicke im kolonialen Kontext entstan-
den und obwohl ich sie als intim und verwundbar empfinde, méchte ich sie
teilen, da sie einen Einblick dariiber geben kénnen, was derzeitige Zustin-
de von musealer Darstellung kolonialer Kunst bei nicht-weiflen Besuchenden
auslosen konnen. Vielleicht hilft es weifSen Personen zu erkennen, dass sie zur
derzeit gesetzten Norm gehdren und ein Betrachten musealer Kunst auch auf
Grund dieser Normierung nicht wie folgt wahrgenommen werden kann.

Augen der Wiirde

Meine Schwarzen Augen sehen sich

Sie malen und verstehen nicht

Sie flieRRen tiberall hervor, doch nirgends trifft ein Ton ihr Wort
Meine Schwarzen Augen flehen nicht

Sie bitten und vergehen nicht

Sie weisen ihren schmalen Weg, den so ungern niemand lebt
Meine Schwarzen Augen leben dicht

Gedrungen und platzieren sich

Sie blicken iiberall hervor, blof nicht aus eigenem Auge Tor
Meine Schwarzen Augen — Sie sehen nichts

Meine Schwarzen Augen — Sie sehen Sich

von Josephine Ansah Valerie Deutesfeld

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:

153


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Technik und Kolonialismus
Illustration: patricia vester | @patriciavester.illustrations

- am14.02.2026, 07:43:21, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am14.02.2026, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am14.02.2026, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

