
Perspektivwechsel

Grundlage einer kritischen Museumsarbeit ist, die eigene Macht um Reprä-

sentation und Deutung kritisch zu reflektieren, Perspektivwechsel sowie po-

litische, gesellschaftliche und kulturelle »Gegenerzählungen« zuzulassen. Jo-

sephine Ansah Valerie Deutesfeld begleitete mehrere Projekte mit dem Fokus

Diversitätsorientierung im Brücke-Museum. In ihrem Text Location Unknown

werden wir Teil eines mutigen und ehrlichen Nachdenkens über das Sys-

tem Museum, dass sich so sehr verändern will. Sie fordert zur dringenden

Selbstanalyse auf. Monilola Olayemi Ilupeju kritisiert in ihrer Performance

Wayward Dust im Deutschen Technikmuseum, dass Kolonialgeschichte einsei-

tig und unvollständig im Museum erzählt wird. Philip Kojo Metz baute in

seiner Performance SORRYFORNOTHING EINSATZ KOMMANDO (SEK) eine

fast 20-jährige Ausstellungsinszenierung zum brandenburgisch-preußischen

Versklavungshandel im Deutschen Technikmuseum ab und hinterließ eine Leer-

stelle. Diese Leere macht einerseits die Lücke im öffentlichen Gedenken an

die Kolonialgeschichte sichtbar und schafft andererseits Raum für eine neue,

multiperspektivische Betrachtung dieser Vergangenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Location unknown

Bemühungen um einen defizitären Zustand

Josephine Ansah Valerie Deutesfeld

Das heutigeMuseum als verstaatlichte Institution ist ein kulturell reicher Ort.

Ein oft weißer Ort. Ein privilegierter und exklusiver Ort. Ein Ort, der Einbli-

cke in eine gewisse gesellschaftliche Schicht verleiht. Diese wirkt ruhig und

gewählt, bedacht und sortiert, meist harmonisch. Attribute, die dem Ort in-

trinsisch Legitimität und Deutungshoheit verleihen können. Damit wird eine

machtvolle Position erkennbar, weil die Institution Museum die Möglichkeit

hat, Gesellschaft zu formen. Aber das Museum wird reziprok auch von der

Gesellschaft geformt. Gesellschaft und Museum gehen also Hand in Hand.

Wenn damit im Folgenden Aussagen über entweder das Museum oder aber

Gesellschaft getroffen werden, lege ich zuweilen das Mitdenken des jeweils

anderen Konzepts ans Herz.

Das Museum, über das ich in den nächsten Zeilen spreche, ist eines, das

die Kunst der revolutionären Brücke-Künstler beherbergt. Inwiefern die Kunst

und ihre Macher als revolutionär bezeichnet werden sollten, stelle ich dabei

frei zur Assoziation und individuellen Positionierung. Vielmehr möchte ich

darauf zu sprechen kommen, dass das Brücke-Museum in der Darstellung von

expressionistischer Kunst gewählt Erinnerungen pflegt.

Erinnerungen werden hier als ein interessantes Unterfangen erkennbar –

können sie zugleich zukunftsschaffend, wie auch fortschrittlähmend wirken

und Prozesse ausschlaggebend beeinflussen. Gefährlich wird es, wenn man-

che Erinnerungen und Geschichtsteile für lange Zeit ausgeblendet werden

und damit ein ganzheitliches Bild schmälern. Dieses Ausblenden hat bezüg-

lich der kolonialen Geschichte der Brücke-Künstler stattgefunden und wird

derzeit in verschiedenen Aufarbeitungsprozessen kolonialen Erbens fokus-

siert.

Da Aufarbeitung ein fortwährender Prozess ist, der womöglich nicht nach

Abschluss, Ziel oder Vollendung fragt, sondern eher nach schrittweisem Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Perspektivwechsel

arbeiten von neuen Erkenntnisschichten, macht ein Befragen des derzeitigen

Zustandes Sinn.

Um einen bewussten Perspektivwechsel vorzunehmen, und darin erkenne

ich das Bedürfnis des Brücke-Museums im Aufarbeiten des kolonialen Erbes,

scheint es mir unumgänglich, den Zustand vor dem geplanten Paradigmen-

wechsel zu analysieren, also den Ist-Zustand zu erheben. Geschichte soll in

diesem Prozess um neue Realitäten erweitert werden und Erinnerung wird

breiter, als sie es zuvor war, womöglich auch realer, wahrer und sicherlich

vollständiger.

Nun ist aber der derzeitige Zustand – ganz gegensätzlich zu dem eigent-

lichen Wortinhalt – meist kein stiller, sich nicht bewegender Moment, son-

dern ein fluides, stetig transformatives Unterfangen. Doch es wird zuneh-

mend sichtbar, dass gewisse Grundpfeiler nicht von diesen fluiden Bewegun-

gen betroffen sind. Ich komme später auf diese zu sprechen.

Zum Streitpunkt stelle ich, dass die musealen Zustände im Brücke-Muse-

um, auch aus ganzheitlicherer Perspektive gesehen, in ihren Strukturen um-

fangreich defizitär sind. Das klingt vielleicht drastisch, dient hier aber ledig-

lich der nüchternen Bestimmung des Punktes, von dem wir uns weiterbe-

wegen wollen. Ich erachte es dabei als zwingend notwendig, eine akkurate

Feststellung des Gegenwärtigen vorzunehmen. Was ich meine, ist demnach

folgend zusammenzufassen: Wie soll sich von dem Ist-Zustand wegbewegt

werden, wenn kein Bewusstsein darüber herrscht, wo sich unser »Hier« be-

findet; wenn wir uns nicht darüber bewusst sind, wer und was, wo und wie

wir im Hier und Heute stehen? Ziele verstehe ich dabei als grundlegend, aber

wie sind diese zu erreichen, wenn nicht deutlich ist, welcher Ausgangspunkt

herrscht?

Wie Ihnen als lesende Person vielleicht aufgefallen ist, stelle ich vermehrt

Fragen. Dies liegt in der Annahme begründet, dass durch Fragen ein In-Fra-

ge-Stellen veräußert wird, dass nach Erkenntnis sucht und das Bedürfnis

nach einem Prozess des Lernens ausdrückt. Mein Schreiben versucht also

ein In-Frage-Stellen beim Lesenden mit hervorzurufen. Meinerseits besteht

nämlich die Annahme, dass über die Museumsbemühungen hinaus ein ge-

samtgesellschaftlicher Prozess der Aufarbeitung deutscher kolonialer Konti-

nuitäten stattfinden muss.

Aber zurück zum Museum: Ich stelle fest, dass sich das Museum in einen

Prozess des Fragenstellens begeben hat. Ich nehme meinem weiteren Schrei-

ben auch vorweg, dass ich das Fragenstellen als zum Teil fehlgerichtet de-

finiere, artikuliere dies aber folgend nochmal deutlicher. Die Beobachtung

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Josephine Ansah Valerie Deutesfeld: Location unknown 151

lehnt an meine obigen Gedanken an, dass viele der gestellten Fragen versu-

chen, sich Zielen zu nähern, ohne ein Bewusstsein der Identitäten sowie den

derzeitigen Zustand des Museums analysiert zu haben.

Wir unternehmen an dieser Stelle bereits einen kurzen Schnitt, denn falls

der Anspruch transportiert wurde, dass dieser Text eine tiefe und weitflächi-

ge Analyse des derzeitigen Standortes liefert, möchte ich bereits jetzt gezielt

enttäuschen. Ich kann und möchte für Sie nicht beantworten, was der Status

Quo im Hier bedeutet, dennoch argumentiere ich, all diese Fragen zu stellen.

Ich möchte vorwegnehmend und damit dominant festhalten, wie mei-

ne Positionierung als Schreibende mitgedacht werden muss. Es soll deutlich

sein, was es bedeutet, als Schwarze Frau ein Museum bezüglich kolonialer

Kontinuitäten zu beraten, an personellen Auswahlgeschehnissen kritischmit-

zuentscheiden, Prozesse zu halten und neue Perspektivierungen auszuleuch-

ten.DieWahl und Setzungmeiner Person immusealen Gefüge darf undmuss

dennoch gerade deshalb gezielt kritisch betrachtet werden, damit dem erneu-

ten Ausbeuten nicht-weißer vielseitiger Kompetenz vorgebeugt wird. Dieser

Spagat zwischen »Tokenism« und wertschätzender Teilhabe auf Augenhöhe

schwingt in meiner Arbeit im Museum stetig mit. In dieser Herausforde-

rung plädiere ich für kritische Gespräche, als ein interventionelles Konzept

und als Grundstruktur für Erkenntnis und Erfahrung, besonders Lern- und

Reflexionserfahrungen, in dialogischer Konfrontation mit dem Selbst durch

ein Gegenüber. Die Gefahr der Ausnutzung besteht jedoch fortwährend, weil

die Struktur auch im Museum gegenüber nicht-weißen Individuen auf insti-

tutioneller Ebene nicht schützend fungiert. Gegenteilig werden nicht-weiße

Individuen und Perspektiven unterbewusst und bewusst in den bestehen-

den Strukturen unterdrückt und objektifiziert, was eine Schutzlosigkeit weit

übersteigt, da die Struktur hier durch Auslieferung und Missbrauch charak-

terisiert ist.

Aber nun zu meinen Beobachtungen: Im Museum habe ich eine große

Bandbreite an Erfahrungen sammeln dürfen. Manche davon haben mich

durch meine Sozialisierung im globalen Westen mit eigenen kolonialen Kon-

tinuitäten und verinnerlichten rassistischen Strukturen konfrontiert. Durch

andere Beobachtungen durfte ich bestimmt Defizite klar aufzeigen und

gegenüberstellen. Eben diese Konfrontationen haben die Beteiligten immer

wieder auf eine notwendige Bilanz der aktuellen Verortung verwiesen. Ich

denke, dass sich dadurch Lernfelder eröffnet haben, die durch Reflexion und

Selbstkritik auf systemischer und struktureller Ebene im fortlaufenden Pro-

zess Anwendung finden können – undmüssen. Dabei kann ich eine Offenheit

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Perspektivwechsel

für die Herausforderung, aber auch einen fehlenden Zugang für die tiefe und

allumfassende Struktur als konstruktive Kritik formulieren. Es scheint, als

würde das Begreifen des Fortwährens eigenen kolonialen Erbes im Museum

einen Schock hervorrufen, eine gewisse lähmende Starre erzeugen. Diese

Starre braucht ein Aufwachen darüber, dass koloniale Strukturen Rassismen

als verankerte Identitätsstütze fortleben lassen. Diese Stützfunktionen, die

ich in musealen Darstellungen des »Anderen« mehr noch als Grundpfeiler

verstehen würde, müssen Stück um Stück abgetragen und neu definiert

werden. Und damit eröffnet sich ein weiterer Fragenkatalog, denn während

wir versuchen eine Standortbestimmung zu betreiben, muss ein Infrage-

stellen sensibel ausgerichtet werden: Was bedeutet Museum und die dort

dargebotene Kunst, wenn sie nicht mehr davon profitiert, sich kapitalistisch,

gewaltvoll und ausbeuterisch an »Anderen« zu bedienen? Wie muss Museum

reformiert werden, um die Identität musealer Darstellung nachhaltig und

ganzgesellschaftlich lebbar aufzubauen?

Museum in seiner Struktur sowie in der Struktur und Auswahl der muse-

al dargebotenen Kunst braucht eine Öffnung, die sich von gesetzten Normie-

rungen entfernt, in dem Erkennen, dass mit den bisherigen Normen immer

ein Ausschluss betrieben wurde und wird. Diese ausgewählte Norm versucht,

komplexe gesellschaftliche Gefüge zu vereinheitlichen und damit beherrsch-

bar zu machen. Dabei spreche ich nicht ab, dass es (Sicherheits-)Bedürfnisse

gibt, die diese Reduktion von Komplexität, die auf natürliche Weise in Diver-

sität steckt, verständlich machen. Solche Bedürfnisse suchen nach einer Be-

friedigung, die identitätsstützend fungiert und auf diversesten Ebenen ver-

spürter Unsicherheit Abhilfe schafft. Aber die Klärung, die in kolonialen Sys-

temen für Bedürfnisse nach Sicherheit und gesellschaftlicher Struktur gefun-

den wurde, ist immer nur für die eine gewählte Normierung effektiv lebbar

– für den Rest definiert es eine Unmöglichkeit der gesunden Teilhabe an Ge-

sellschaft, in der sich das Selbst frei einbringen könnte. Dieses System agiert

auf gewaltvolle und machtmissbräuchliche Weise. Den Menschen in seiner

Bedürftigkeit zu erkennen ist hier grundlegend, um seine Kompensations-

mechanismen analysieren zu können. Als defizitäre und dehumanisierende

Kompensationsmechanismen gewisser menschlicher Bedürftigkeit definiere

ich aber Strukturen, die koloniale Ideologien bedienen. Und die abgebildete

Kunst der Brücke-Künstler tut dies.

Schließen möchte ich mit einer nachgestellten Prämisse, die mein Ge-

schriebenes fundiert: Zum Aspekt der Vielstimmigkeit, zu der diese Zeilen

einen Beitrag zu leisten versuchen, möchte ich festhalten, dass meine Wor-

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Josephine Ansah Valerie Deutesfeld: Location unknown 153

te kein Synonym sind für jegliche Positionen Schwarzen Denkens und Spre-

chens. Ich spreche als ein Subjekt, als eine einzige Schwarze Person undweise

auf eine Struktur hin, die Schwarze Individuen mit diversesten Positionie-

rungen gerne vereinheitlicht und damit objektiviert beziehungsweise objek-

tifiziert. Meine Erfahrungen sind und bleiben die einer einzigen Schwarzen

Person, die aber, und damit beschreibe ich die Dichotomie, die in diesem

Dilemma liegt, strukturelle Gewaltverhältnisse bezeugen. Ich schreibe hier

als Einzelperson, womit meine Erfahrungen mir zugeordnet werden müs-

sen. Meine Erfahrungen weisen aber auf eine Struktur hin, die über mich als

ein Individuum weit hinausgehen.

Blickwinkel – Diese Worte sind nach einem von mehreren Besuchen der Aus-

stellungWhose Expression? Die Künstler der Brücke im kolonialen Kontext entstan-

den und obwohl ich sie als intim und verwundbar empfinde, möchte ich sie

teilen, da sie einen Einblick darüber geben können, was derzeitige Zustän-

de von musealer Darstellung kolonialer Kunst bei nicht-weißen Besuchenden

auslösen können. Vielleicht hilft es weißen Personen zu erkennen, dass sie zur

derzeit gesetzten Norm gehören und ein Betrachtenmusealer Kunst auch auf

Grund dieser Normierung nicht wie folgt wahrgenommen werden kann.

Augen der Würde

Meine Schwarzen Augen sehen sich

Sie malen und verstehen nicht

Sie fließen überall hervor, doch nirgends trifft ein Ton ihr Wort

Meine Schwarzen Augen flehen nicht

Sie bitten und vergehen nicht

Sie weisen ihren schmalen Weg, den so ungern niemand lebt

Meine Schwarzen Augen leben dicht

Gedrungen und platzieren sich

Sie blicken überall hervor, bloß nicht aus eigenem Auge Tor

Meine Schwarzen Augen – Sie sehen nichts

Meine Schwarzen Augen – Sie sehen Sich

von Josephine Ansah Valerie Deutesfeld

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Technik und Kolonialismus

Illustration: patricia vester | @patriciavester.illustrations

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

