Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Liebe ist im Mann ohne Eigenschaften unmoglich. Dort, wo alles wider-
spritchlich und itberkomplex erscheint, wo alles vorliufig und auf Wi-
derruf, im Wett- oder Widerstreit miteinander ist, hat Liebe keinen
Raum.

Ist Liebe das, was zwischen Differentem eine Anziehung entste-
hen lisst, die zu Zusammengehérigkeit wird, ohne dass eine homogene
Einheit entstiinde, ohne dass Unterschiede dabei verschwinden, dann
gibt es im Roman keine Liebe.

Zweifellos, es gibt Attraktion, es gibt Lust, es tauchen im Roman
und seinen Entwiirfen eine Vielzahl von erotischen Verbindungen auf:
Jugendschwirmerei, standes- und nicht standesgemifie Ehe, heimliche
auflereheliche Liebschaften, Verlobung, nymphomanischer Ehebruch,
platonische Seelenverwandtschaft, Prostitution unterschiedlicher Art,
inzestudser Kindesmissbrauch, Vergewaltigung. Diese Themen stehen
so stark im Vordergrund, dass keine Problematik nicht mit ihnen
verschwistert wire, dass keine Frage nicht auch eine Frage der Liebe
und Sexualitit wire. Sie machen den Mann ohne Eigenschaften zu einer
Sammlung des Eros, wo das ganze Spektrum des Liebeslebens vom
Konventionellen bis zum Bestialischen vertreten ist.

Sehr viele mégliche Verbindungen werden durchprobiert und ver-
worfen. Die Frage der Liebe durchzieht alle anderen Themenfelder und
okkupiert diese zunehmend; kaum eine Figur wird nicht von der Suche
nach Liebe umgetrieben. Wihrend die Ideen und politischen Entschei-
dungen zunichst immer weiter aufgeschoben werden, kaum Entwick-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Aktiver Passivismus

lungen statthaben, blithen Verliebtheiten und Liaisons verschiedenster
Art auf.

Der Eindruck dringt sich auf, es handle sich beim Roman um den
Versuch einer Liebesgeschichte mit mehr als einem Dutzend Beteilig-
ten. Ahnlich wie in Shakespeares Komédien, beispielsweise in Twelfth
Night; Or what You will oder A Midsummer Night’s Dream," gibt es ein Ver-
wirrungsspiel: Alle scheinen zunichst die falschen, unpassenden Part-
ner zu haben. Doch anders als in den berithmten Theaterstiicken 16st
sich die Verwirrung nicht auf. Ganz im Sinne des platonischen Mythos
vom verlorenen Gegenstiick eines jeden Menschen?® sind fast alle Ro-
mancharaktere auf der Suche nach einer harmonischen Zusammenfii-
gung, doch tut die Suche nach Gemeinschaft nur noch grofiere Griben
auf. Sie bringt selbst die zuvor leidenschaftslosen aber stabilen Allian-
zen ins Wanken. Diese Suche ist der Motor des Geschehens im Roman,
sodass nicht nur Ulrich mit der Frage des »rechten Lebens« befasst ist,
sondern eigentlich alle, auf ihre besondere Weise. Denn das »rechte Le-
ben« ist nicht ohne die »rechte Liebe« denkbar. In ihr tut sich am ehes-
ten die Moglichkeit des von Musil viel beachteten anderen Zustands,? ei-
ner radikal vom Alltiglichen unterschiedenen Weltbeziehung auf.

Doch scheitert auch jeder auf seine besondere Weise. Und zwar in
dem Moment, in dem die Liebschaften aufhéren potentiell zu existieren
und aktualisiert werden. Dann werden sie vom alltiglichen Gemisch
aus Abscheu und Anziehung, von Kleinigkeiten und Kleinlichkeiten ein-
geholt, die jede liebende Hingabe unméglich machen.

Keine der vielen Beziehungen trigt die Kennzeichen der Liebe, kei-
ne ist harmonisch, innig oder richtungsweisend in Hinblick etwa auf
die Utopien, die der Roman erprobt. Sie bleiben alle im »Gefilz von

1 Shakespeare, William, The Complete Works of William Shakespeare, Hertfordshire
1996: Wordsworth Editions, S. 641- 669 bzw. S. 279-301.

2 Agathe ruft den»Mythos, den Platon irgendwelchen &lteren Vorbildern nacher-
zahlt, dafd der urspriingliche ganze Mensch von den Gottern in zwei Teile geteilt
worden sei« ihrem Bruder gegeniiber explizit auf. Vgl. MoE 903.

3 Vgl. der Eintrag »Anderer Zustand«im Musil-Handbuch, der auch Quellen zum
Stichwort auflistet, Wagner-Engelhaaf, Martina, in: Nibel, Wolf 2016, S. 708ff.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Kriften«, dem sie entstammen. Sie stellen keine andere als duflerliche
Verbundenheit her. Und diese gesellschaftliche Verbundenheit beruht,
wie der Erzahler uns informiert (MoE 34), in Kakanien im Kern aus ge-
genseitiger Abneigung — also einem Zusammenhalt, der durch Absto-
fBung entsteht — oder aus der Verbindung aus Zu- und Abneigung, die
sich nicht voneinander scheiden lassen.* Die gegenteiligen Affekte tre-
ten vermischt auf oder gehen auseinander hervor. Und die Begegnung
solcher Krifte ldsst keine Allharmonie zu, doch Antagonismen aufflam-
men. Welche Gefahren die »gewaltsam umgekehrte Abneigung« (MoE
903) birgt, zeigt spitestens der Moosbrugger-Komplex.

Widerspriiche

Bei der Vielfalt an akzeptierten und skandalésen Liebesverbindungen,
die der Roman darstellt, ist es auffillig, dass keine einzige homosexu-
elle Verbindung erkennbar wird.” Diese Tatsache lisst sich auf Musils

4 Zur Abneigung siehe 2. Kapitel dieser Arbeit.

5 Es gibtim Roman mehrere Manner-Beziehungen, die aber ohne explizit sexuel-
le Motivation dargestellt werden. Etwa stehen Stumm von Bordwehr und Ulrich
sowie Arnheim und Soliman in Biinden eines dlteren Mannes mit einem jiin-
geren, wobei sich herkdémmliche Autoritdtsverhiltnisse dieser Verbindungen
so umkehren, dass die Jiingeren die Oberhand haben. Die Liebesbeziehungen
des Romans finden zwar samtlich zwischen Mann und Frau statt, dabei schei-
nen spezifische Geschlechtsmerkmale aber zu flottieren, Clarissens Knaben-
haftigkeit und Walters Weichheit etwa werden mehrfach betont. Auch Moos-
brugger ist mitunter wie eine Frau, »der die Milch in den Briisten steht« (MoE
240). Im Entwurf»Der Spion«empfangt Moosbrugger im Gefangnis Besuch von
Alexander Unrod. Der »grofie schone junge Mensch« bleibt zwar nur kurz, der
Mérder wird von ihm aber so bewegt, dass er ins Traumen kommt und in der
»geistigen Gesellschaft des Manns« eine »ruhige schéne Welt ohne Kampfe«
und ohne Frauen imaginiert. Im Zusammenhang der Geschwisterliebe und de-
ren gesellschaftlicher Anriichigkeit als »psychologisch verdachtig« weist Ulrich
auf die Aufhebung der fixen Geschlechtsidentitit hin, indem er sich und seiner
Schwester eine mogliche psychiatrische Diagnose stellt: »Inzestudse Neigung,
ebenso frith in der Kindheit nachweisbar wie unsoziale Anlage und Proteststel-
lung zum Leben. Vielleicht sogar nicht geniigend gefestigte Eingeschlechtlich-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

225


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Aktiver Passivismus

Konzeption der Liebe zuriickfithren, die ihren Anfang in Gegensitzen
findet.

Wie in Charles Darwins Theorie die sexuelle Selektion zum Motor
der Evolution wird, ist Partnerwahl das Moment, das einen GrofSteil
des Geschehens im Roman, seinen Plot in Gang setzt. Anders als bei
Darwin geht es in den Liebschaften im Roman aber nicht um Repro-
duktion, weder um biologische noch um kulturelle. Kein Erbe wird ge-
sichert. Die Suche nach Liebe ist ein grofier Versuch der Revolution,
der Verunsicherung bestehender Verhiltnisse.

Als der grundlegende Gegensatz innerhalb der Menschheit wird,
wie Agathe es im platonischen Mythos des Hermaphroditen benennt,
deren Zweigeschlechtlichkeit angesehen, chemisch gefasst als »Zu-
stand« (»Der Mensch kommt in zweien [zwei Zustinden, N.I.] vor. Als
Mann und als Frau.«, sagt Ulrich zu seiner Schwester. MoE 687).° Und
diese Differenz lisst die Menschen auf die Suche gehen.

Aber das ist keineswegs der einzige Zwiespalt, der fiir die Mensch-
heit konstitutiv ist, der Chiasmus wiederholt sich in allen Erscheinun-
gen und Ideen. Nach Diagnose des Romans wurde dem »gegenwirtigen
Zeitalter [...] eine Anzahl grofRer Ideen geschenkt [...] und zu jeder Idee
durch eine besondere Giite des Schicksals gleich auch ihre Gegenidee«.
(MoE 737)

Diese Situation stindig gleichzeitigen Bestehens von Widersprii-
chen ist so allgemein, dass sie zur unwahrnehmbar gewordenen
Selbstverstandlichkeit geworden ist und grenzenlos gilt. Das gleich-
zeitige Vorherrschen von Gegensitzlichem in allen Bereichen des

keit, obwohl ich—« (MoE 944). Die Méglichkeit Ulrichs Homosexualitat tritt hier
als zensierte auf, zugleich ist sie in der hermaphroditischen Verbindung der
Geschwister aufgehoben. Vgl. zu dieser Frage das Kapitel »Schwul? Ein bifichen
schwul? Gar nicht schwul?« aus: Feldmair, Leopold, Musils langer Schatten, Wien
2016: Klever.

6 Das Geschlecht des Menschen wird dem chemischen Aggregatszustand gleich-
gesetzt, istalso einerseits unter bestimmten Umsténden veranderlich, anderer-
seits bedeutend fiir mogliche Reaktionen. Dass »[d]er Mensch«in zwei Zustan-
den auftaucht gilt eben nicht nur fiir die Menschheit, sondern potentiell auch
fir jeden einzelnen Menschen.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Geistes spiegelt Oppositionen im Natiirlichen wider, nach Modell einer
Kosmologie, die auf Gegensitzen fufit: »Das scheint schon so natiirlich
zu sein, wie daf es Tag und Nacht, heifd und kalt, Liebe und Haf3 und
zu jedem Beugmuskel im menschlichen Kérper den widersprechend
gesinnten Streckmuskel gibt«. (MoE ebd.)

Diese Widerspriiche sind weit davon entfernt einander harmonisch
zu erginzen. Sie fithren zur Komplikation aller Verhiltnisse, weil sie auf
samtlichen Ebenen bestehen und sich immer weiter ausdifferenzieren
lassen. Nicht nur ist die natiirliche Welt ebenso wesentlich durch Ge-
gensitze gekennzeichnet wie die Welt der Ideen, auch der Mensch in
ihr spaltet sich in vielfiltige Oppositionen. Neben der Geschlechterdif-
ferenz steht die fundamentale Diskrepanz von Korper und Geist, die
der Roman immer wieder thematisiert.” Sie stellt ein Hemmnis fiir die
Liebe dar.

In einem als »Abschweifung« tiberschriebenen Kapitel stellt der Ro-
man eine Frage, die fiir erzihlende Literatur (und nicht nur fur die-
se) zentral ist: »Miissen Menschen mit ihrem Korper iibereinstimmen?«
(MoE 283)

Im Verlauf des Gedankengangs kommt der Erzihler zu dem
Schluss, dass Korper und Geist nicht allein im Verhiltnis der Verschie-
denheit stehen kénnen, sondern schlicht gar nicht anders kénnen. Die
Frage verkehrt sich aus dem Modus der Notwendigkeit (»miissen)
in den des Potentials: Konnen Menschen mit ihrem Korper iiber-
einstimmen? Und auch diese Frage wird verneint, sodass sich am
Schluss die Aussage ergibt: Menschen miissen mit ihrem Kérper in
Nicht-Ubereinstimmung stehen. Eine These, die eindeutig ist; was ihre
Effekte und Folgen sind, lisst sich aber schwer ermessen. Klar ist, dass
im Korper-Geist-Komplex keine Ruhe einkehrt.

Spéter im Buch wird dieses Fazit andeutungsweise widerlegt, so-
dass sich doch noch einmal die Méglichkeit einer Einheit abzeichnet.
Fiir den ersten Band aber wird in dem Diktum des eigenen Kérpers, der
fremd bleibt, eines der fundamentalen Hemmnisse der Liebe benannt.

7 Siehe Kapitel Moosbrugger, gerade der geisteskranke Mérder wird ausfiihrlich
als friedliche und vertrauenerweckende Erscheinung beschrieben. Vgl. MoE 67f.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

227


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Aktiver Passivismus

Eigentlich gibe es »bei der Mehrzahl der Menschenc, so der Erzih-
ler im 68. Kapitel nur zwei Moglichkeiten der Korperlichkeit: »entweder
einen verwahrlosten, von Zufillen geformten und entstellten Korper,
der zu ihrem Geist und Wesen in fast keinen Beziehungen zu stehen
scheint, oder einen von der Maske des Sports bedeckten, die ihm das
Aussehen der Stunden gibt, wo er sich auf Urlaub von sich selbst befin-
det« (MoE 285).8 Die Moglichkeit korperlicher Identitit ist also entwe-
der eine Entstellung oder eine Verstellung. Beides liuft auf ein Verhilt-
nis der Verborgenheit und des Betrugs hinaus, dem man kaum entkom-
men kann. Die Verstellung selbst scheint aktiver zu agieren als die von
ihr verborgenen Teile des Menschen. Diese wiederum sind nicht nur
kaum sichtbar, sondern auch in sich uneinheitlich und nicht einfach auf
einen Begriff zu bringen. Andererseits ist der »nachlissig aus den Jour-
nalen der schonen und grofen Welt aufgenommene[n] Wachtraum des
Aussehenwollens« natiirlich nicht unabhingig vom Menschen, der ihn
»weiterspinnt« (ebd.). Die Effekte des athletischen Kérpers prifigurie-
ren die Erlebnisse des Menschen, der ihn trigt. So entsteht eine Spirale
der inneren und dufleren Formung und Wechselwirkung, die aber nie
zu grofRerer Ubereinstimmung kommt. Eine Art Entfremdung entsteht
im einzelnen Subjekt, das nicht nur in der dufleren Welt des gesell-
schaftlichen Ansehens und Angesehen-Werdens unerkannt bleibt, son-
dern auch in sich selbst die Spuren dieses Befremdens erkennt, und in
einer Komplizenschaft mit dem Schein weiter kultiviert. Der »Traum«
der attraktiven Erscheinung ist einer, der sich verselbststindigt und
einer wachsenden »Seichtheit« die Bahn bricht. Von auflen kommend
einverleibt und zum Geistigen geworden, macht er noch das Innere zur
AuRerlichkeit, sodass diese Unterscheidung in sich zusammenbricht
und die Ablehnung auch innerhalb eines Subjekts vorherrscht, ohne
dass der Ursprung der Abneigung klar benennbar wire. Sie richtet sich
gegen konventionelle Formen biirgerlichen Liebesspiels wie gegen den
eigenen Korper, der dieses — auf ebenso irrationale wie schematische
Weise — zulisst, ja hervorruft.

8 Zum Sport im Mann ohne Eigenschaften vgl. Fleig, Anne, Kdrperkultur und Moder-
ne: Robert Musils Asthetik des Sports, Berlin, Boston 2007: De Gruyter.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Ulrichs Beziehungen zu Frauen (ausgenommen den Triumen, die
seiner Jugendliebe, der Frau Major galten) erhalten daher simtlich die
Beschreibung »unrecht«. Der Begriff iiberrascht. Er bringt in die Be-
wertung von Leidenschaften ein Urteil aus der Sphire des Moralischen
oder Juridischen. Kritik an der Weltfremdheit und Unangemessenheit
der Gerichte und der biirgerlichen Moral ziehen sich durch den gesam-
ten Roman, deutlich vor allem im Moosbrugger-Komplex, aber etwa
auch verkorpert von Ulrichs Vatergestalt. Der Begriff »unrecht« hat an
dieser Stelle wenig mit den Einschitzungen der Legitimitit oder Skan-
dalhaftigkeit von Liebesaffiren zu tun. Im Gegenteil wendet er sich ge-
rade gegen das allbekannte Repertoire von Attraktion und Sex, in deren
»psychischer Verkehrung« das Letzte zuerst kommt, das eigentlich We-
sentliche aber gar nicht mehr vorkommt. Die oben beschriebene Spi-
rale der Abneigung ist also eine widerwendige, wortwortlich verkehrte,
insofern ihr Ausgangspunkt im Endpunkt der Liebe liegt, sie sich im
Verlauf aber auch deren Beginn nicht annihern kann:

[E]s ist ein im innern Sinn verkehrter Ablauf, bei dem die letzten Ge-
schehnisse voran sich aufdrdngen, kein Stromen von der Quelle mehr;
das reine Gefallen zweier Menschen aneinander, dieses schlichteste
und tiefste der Liebesgefiihle, das der natiirliche Ursprung der ande-
ren ist, kommt bei dieser psychischen Verkehrung iiberhaupt nicht
mehr vor. (MoE 284)

Was die evozierten »letzten Geschehnisse« sind, wird einige Zeilen spi-
ter erklirt. Es ist wohl das, was das 18. und 19. Jahrhundert als »Lie-
beswuth« kennt.® Paradoxerweise zielt das konventionelle Liebesgeba-
ren auf einen Punkt und miindet in einer Situation, in der Liebe und

9 »Artet der Trieb zum Beyschlafe in Wuth und Unsinn aus, so wird er auch wohl
die Liebeswuth genannt« Adelung, Johann Christoph, Grammatisch-kritisches
Warterbuch der deutschen Mundart, Wien 1811: Bauer, S. 2059f. Online unter htt
ps://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsbo0009132_01032, zuletzt
aufgerufen am 11.05.22. Vgl. auch Luserke-Jaqui, Matthias, »Experiment Liebe.
Eine literaturwissenschaftliche Annaherung oder Musil begegnet Schlegel«in:
Gerhard Gamm, Jens Kertscher, Liebe in Experimenten, Bielefeld 2014: transcript,
S.69-90, hierS. 82.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

229


https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032
https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/seite/bsb00009132_01032

230

Aktiver Passivismus

Gewalt nicht mehr voneinander unterscheidbar sind. Es geht um die
»schmeichelhafte Erfahrung, dafy man die Kraft besitzt, einen Men-
schen in ein Entziicken zu jagen, worin er sich so toll benimmt, daf3
man geradezu zum Moérder werden miifdte, wenn man auf zweite Wei-
se die Ursache solcher Verinderungen werden wollte.« Als gesellschaft-
lich akzeptiertes Spiel betrieben, ist dies eine »dufierst bequeme Weise
den hochsten [...] Grad von Irrationalitit und Abenteuerlichkeit« (MoE
284f.) zu erleben. Dass dieses Verstindnis von Liebe als bis in den ex-
zessiven Genuss gesteigerte Abneigung aber nicht immer im Rahmen
biirgerlicher Kompensation des sonst giiltigen Prinzips der Rationali-
sierung bleibt, beweist die Auseinandersetzung des Romans mit dem
Aufkommen des Ersten Weltkriegs. Im Krieg wird gerade das wahnhaft
Irrationale, das auf Dauer gestellte Abenteuer zum pridominanten Zu-
stand. Direkt wird die Frage nach Liebestollheit im Roman bekannter-
weise mit Moosbruggers Mord an einer Prostituierten verhandelt. Liest
man das obige Zitat, bekommt man den Eindruck, dass Moosbrugger,
der Sprachbilder wortlich nimmt, auch dieses buchstiblich verstanden
und umgesetzt hat. Durch eine kleine Verschiebung von sprachlicher
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit wird aus Koitus Mord. Und Moos-
bruggers Beteuerung, er habe nur Abneigung verspiirt, somit konne es
kein »Lustmord« sein, gilte dann auch fiir manche Liebesakte des Ro-
mans; diese wiren ebenso wenig Akte der Lust. Auch Ulrich, widerwillig
im Bett mit Gerda Fischel, muss entscheiden, deren hysterischen An-
fall zu ignorieren und den Geschlechtsakt zu vollziehen oder aber die
Schreie und damit auch die Freundin mit dem Kissen zu ersticken. Und
damit wiirde er eine Vision ihrer ersten Umarmung wahr werden las-
sen, denn schon da hebt sich Gerdas Kopf »gelb und scharf von dem
weichen Kissen des Lichts ab, und die Farbe des Gesichts war olig, so
daf} Gerda in diesem Augenblick beinahe wie eine Tote aussah.« (MoE
623) Er tut beides nicht, weder beschlift noch erstickt er sie, sondern
redet trostend auf sie ein und fithlt am Ende »aufatmend noch einmal
die ganze Abneigung gegen das Unmenschliche, nur Korperliche des
Erlebnisses, das er hatte iiberstehen miissen.« (MoE ebd.)

In dieser Begegnung tritt die gesamte Perversion der Liebe zutage,
die weit verbreitete und gewohnliche und mithilfe von allem, »was es

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

heute an allgemeinen Griinden gibt, um sich ohne Ernst, ohne Glauben,
ohne Riicksicht und ohne Befriedigung zu betragen« hilt Ulrich sich
von seinem von Fluchtimpuls ab. Darin, sich »ohne Widerstand« dem
Ekel des lieblosen Akts hinzugeben, findet Ulrich noch eine merkwiirdi-
ge Art der Erkenntnis dieses Schauspiels: »zwar nicht die Ergriffenheit
der Liebe, wohl aber eine halb verriickte, an ein Gemetzel, einen Lust-
mord, oder wenn es das geben kann, einen Lustselbstmord erinnernde
Ergriffenheit von den Dimonen der Leere, die hinter allen Bildern des
Lebens zuhause sind.« (MoE 622)

Dieser »Lustselbstmord« fordert als Opfer die Lust. Er bezieht aus
der Ermordung der Lust, aus der Demontage des Bildes der Liebe, aber
wiederum Lust und zwar die Lust an der Leere.

Liebe im Mann ohne Eigenschaften ist eine Regression. Die verkehr-
te Liebe ist eine Bewegung, die vom Endpunkt der Liebe beginnt, von
dort, wo Liebe sich von Gewalt nicht unterscheiden lisst, ja gerade ihrer
Verkehrtheit wegen in Gewalt umgeschlagen ist. Entsprechend kann die
Riickkehr auch keinen anderen Weg als den von Abneigung zu Abnei-
gung finden, wodurch das, was als Liebe versucht wird, am Anfang und
am Ende von ihr abweicht, auf den ersten Blick also nichts mehr mit ihr
gemein hat. Das, was fehlt, ist eine dsthetische Empfindung, nimlich
das »Gefallen«, eine positive Anziehungskraft. Das berihmt geworde-
ne Zitat der zwei Biume des Lebens (MoE 592) legt nahe, dass Liebe
und Gewalt undurchdringlich miteinander verflochten sind. Die beiden
Biume des Lebens teilen sich in Liebe und Gewalt, haben aber jeweils
einen von Zweigen iiberwucherten, womdglich gemeinsamen Stamm.
Oder vielleicht haben sie auch gar keinen Stamm, zumindest keinen
sichtbaren. In diesem Fall kénnte das Ziel des RiickwirtsflieRens, dem
die verkehrte Liebe zustrebt, ihr eigener Ursprung der Gewalt sein, zu-
gleich aber auch der Ursprung der Liebe. Beide Biume wiren dann von
Grund auf verwirrt, die Suche nach reiner Liebe also vergeblich. Sie
wiirde wiederum nur in Gewalt und Liebe enden. Allerdings legt das
Bild des »harten Gewirrs« auch nahe, dass eine Riickkehr gar nicht so
leicht zu bewerkstelligen, der Riickweg wenn nicht ginzlich versperrt,
doch zumindest einer voller Abzweige und Sackgassen wire.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

231


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Aktiver Passivismus

Paradoxerweise fiithrt also der Versuch der Riickkehr, um Liebe als
Zuneigung wiederherzustellen, gerade zu einer Intensivierung des Ant-
agonismus. Denn was zuvor in einer »Trieblegierung«'® bestand, wird
nun als falsche Verbindung entlarvt und erneut getrennt. Die Regressi-
on wird zum Beginn einer Revolution. Anstatt die richtige Verbindung
wiederzufinden und -einzurichten, sprengt sie die »beiden Grundsphi-
ren der Menschlichkeit« (MoE 594) auseinander. Damit verstirkt sich
die bislang latent herrschende Situation, dass sich die beiden Modi Ge-
walt und Liebe »in ihrer Wirkung entgegenstanden« (ebd.) und wird
manifest.

Die Opposition von Gewalt und Liebe zeigt sich auch und insbeson-
dere in der Sprache. Der Gewalt entspricht eine — spaltende — Sprache.
»Eindeutigkeit ist[,] das Gesetz des wachen Denken und Handelnsc,
wohingegen das »Gleichnis« die »Verbindung« herstellt, »die im Traum
herrscht, es ist die gleitende Logik der Seele, der die Verwandtschaft
der Dinge in den Ahnungen der Kunst und Religion entspricht« (MoE
593). Die Sprache der Liebe ist also eine analogische Sprache, die sich
in Ahnlichkeitsverhiltnissen und Mehrdeutigkeiten bewegt. Das Ent-
scheidende der Sprache der Liebe ist, dass sie auf eine »Leerstelle in der
Ordnung der Zeichen« verweist. Gleichnisse sind entgrenzt, im Ge-
gensatz zum Vergleich etwa, der ein fixes tertium comparationis kennt.™
Sie werden selbst schopferisch und zwar auf nicht festgelegte Weise.
Diese Fihigkeit eignet ihnen aber nur wegen einer inhirenten Leere in
der Sprache, in der je nach Assoziationsrahmen jedes Wort die unter-
schiedlichsten Verbindungen eingehen kann.

Wie der Mensch im platonischen Mythos seine urspriingliche
Hermaphroditen-Gestalt eingebtflt hat, ist ihm auch in sprachli-
cher Hinsicht sein »urspriinglicher Lebenszustand des Gleichnisses«
(MoE 582) abhanden gekommen, der weder der Wirklichkeit noch der

10 Vgl Miilder-Bach 2013, S. 344.

11 Miilder-Bach 2013, S. 340.

12 Vgl. Kithne, J6rg, Das Cleichnis. Studien zur inneren Form von Robert Musils » Der
Mann ohne Eigenschaften«, Tilbingen 1968: Niemeyer, S. 164-166.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Ahnung verhaftet war. Allerdings taucht dieses Welt- und Sprachver-
hiltnis als Verdringtes in Abwesenheit immer wieder auf. In seiner
uneigentlichen Redeweise deutet es auf das Tabu, das Unaussprechli-
che, das Ziel des Begehrens ist.

Sprache der Liebe und der Jager

Einige Figuren des Romans erproben eine unkérperliche Vereinigung,
eine rein geistige Liebe. Oder wie der Roman es wiirdigt: »die schiich-
terne erste und durchaus platonische Forderung der Probe- und Kame-
radschaftsehe, ja der Polygamie und Polyandrie« (MoE 553). Allerdings
wird der Ausfithrung ihrer Versuche nicht viel Beifall geschenkt. Der
picklige Protofaschist Hans Sepp, der von Gerda Fischel rein geistige
Nihe fordert, bietet keinen Ausblick auf gesteigerte Liebesfihigkeit.

Seine Gruppierung ordnet sich in eine Haltung des Irrationalismus
ein, der zwar die Moglichkeit eingerdumt wird, ein »reiner Erlebnis-
kern« kénne in dieser Gesinnung (wie auch anderswo) erfahren wer-
den, »der auch nach strengen Erfahrungsgrundsitzen glaubwiirdig sein
miifdte und dann selbstverstindlich eine iiberaus wichtige Angelegen-
heit bedeuten witrde« (MoE 552). Viele von Hans Sepps Gedanken be-
rithren Ulrich. Dessen Theorie zur Besitzergreifung etwa, die im Ka-
pitalismus schon beim Kinde beginne, das als Sklave seiner Eltern le-
be, verlockt Ulrich zur Beteiligung an der Unterhaltung tiber die Lie-
be. Hans Sepp fordert die »Gemeinschaft der vollendet Ichlosen«. Die
»Selbsthaftigkeit« (MoE 555) miisse der Mensch ablegen, um gewaltti-
tigen Beziehungen zur Welt zu entrinnen.

Hans zdhlte auf: So ist Wissen nichts als An-Eignung [sic] einer frem-
den Sache; man totet, zerreifdt und verdaut sie wie ein Tier. Begriff,
das reglos gewordene Getétete. Uberzeugung, die nicht mehr veran-
derliche erkaltete Beziehung. Forschung gleich Fest-Stellen. Charak-
ter gleich Tragheitsich zuwandeln. [...] Inallen diesen Beziehungen ist
Toétung, Frost, ein Verlangen nach Eigentum und Erstarren und ein Ge-
misch von Eigensucht miteinersachlichen, feigen, unechten Selbstlo-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

233


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Aktiver Passivismus

sigkeit! »Und wann wire« fragte Hans, obgleich er nur die unschuldi-
ge Gerda kannte, »die Liebe selbst etwas anderes als der Wunsch nach
Besitz oder Hingabe auf Gegenrechnung?!« (Ebd.f.)

Ulrich ist einerseits sehr interessiert, er geht auf Sepps Vorstellungen
ein und duflert selbst eine Theorie der Liebe. Zugleich wird aber kaum
eine andere Figur des Romans mit solch beifdendem Hohn bedacht wie
Hans Sepp, dessen auswendig gelernte Tiraden iiber die Selbstlosig-
keit zu schaler Unentschlossenheit werden, wenn er sich mit Gerda
Fischel in »un- und halbkorperliche[m] Ineinanderverschlungensein«
(MOE 561) befindet. Dies wird fiir die jungen Leute zu einer Art Tantalos-
Qual, sie lisst Gerda »jedesmal zerschmettert zuriick« (MoE 561), wih-
rend der verklemmte Freund, den Verzicht auf Vollzug der Liebe hoch-
stilisiert zu einer Wiedergutmachung des Siindenfalls, dem er — Hans
Sepp — widersteht. Dabei beférdert der Student ironischerweise genau
das, was er verbal eigentlich ablehnt, wenn er meint »[e]ine unnatiirli-
che Trennung laufe durch die Schopfung und teile sie wie einen Apfel,
dessen beide Hilften daran austrocknen.« (MoE 556f.) Korperlich ent-
stellt, ausgetrocknet wie der halbierte Apfel sind sowohl Gerda als auch
Hans Sepp durch ihre »Unbefriedigung« (MoE 561).

Ulrich wie Hans Sepp teilen also eine theoretische Faszination fiir
die Liebe, die in keinem Zusammenhang zu ihren tatsichlichen Bezie-
hungen steht.”® Beider Manner Vorstellungen von Liebe entziinden sich
an schwirmerischen Erlebnissen der Verliebtheit, aus denen der Traum
eines Zustands hervorgeht, der sich diametral von den patriarchalen,
biirgerlichen, zum Teil noch feudalen und kapitalistischen Strukturen
der Wirklichkeit unterscheidet.

Dieser Traum erscheint zunichst in Gestalt einer Sprache. Fiir Ul-
rich ist es eine »fremde Sprache, fiir Hans die »erste Sprache, die
seiner Seele zum Wort verhalf und, wie es eine rechte Sprache tun
muf, von einem Wort zum andern fithrte und in jedem mehr sagte,

13 Fir Ulrich andert sich diese Situation mit der Begegnung der Schwester be-
kanntlich im zweiten Band des Romans.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

als man eigentlich wuflte.« (MoE 554) Auch Ulrich spricht die »Misch-
sprache weltlich-geistiger Liebe« (MoE 555). Und wihrend die Sprache
beider die Gemeinsamkeit hat, hermetisch zu sein, »nicht unihnlich
[...] einem Verbrecherjargon« (ebd.), so wird deutlich, dass sie unter-
schiedlich sprechen und damit unterschiedlich weit kommen. Ja, es
scheint sich sogar eine gegenliufige Bewegung dessen abzuzeichnen,
was die Sprache vermag. Hans Sepp gebraucht — oder besser miss-
braucht die Sprache. Fiir ihn ist sie das Kennzeichen der Zugehorigkeit
zu einer obskuren Gemeinschaft von Irrationalisten. Seine Sprache ist
voller Schlagworte, die sich ganz explizit an die Stelle des Gedankens
setzen. Die Sprache bleibt dabei selbstreferentiell, »durch nichts aus-
zufiillen«, sodass sich keiner der Sitze anfechten, erproben oder wei-
terentwickeln lieRe. Wie Hansens Anspriiche in der Wirklichkeit schei-
tern, er sich mit Gerda keiner ichlosen Liebe annihert, sich stattdes-
sen schliellich (und zur Freude von Gerdas Vater) mit ihr verlobt und
sein Lehramts-Studium beendet, so desavouiert auch seine Verwen-
dung der Sprache viele der formulierten Forderungen. In sich inkon-
sistent, von Allgemeinplitzen und »gewaltige[n] Substantiva« (MoE 557)
durchzogen, liegt in der Sprache dieser Gruppierung ein uniiberbriick-
barer Widerspruch. Einerseits soll formelhaft eine Gemeinschaftser-
fahrung ausgedriickt werden, andererseits soll dieses Erlebnis uner-
messlich bleiben, sodass die Sprache ihr unbedingt unterlegen bleiben
muss. Damit wird die Sprache Sepps gerade zu dem, was sie im oben
aufgefithrten lingeren Zitat angreift, die Feststellung von Erfahrungen
im Sinne einer sozialen Kommunizierbarkeit, die sich hier auf eine spe-
zifische Gruppierung bezieht.

Anders stellt sich Ulrichs Verhaltnis zur Sprache der Liebe dar, auch
wenn Hans und Ulrich gemeinsam ist, dass sie nicht lieben und trotz-
dem jeder eine Sprache der Liebe spricht. Mehr noch: Es ist gerade-
zu eine Voraussetzung nicht zu lieben, nicht im Zustand der Liebe zu
sein, um dariiber sprechen zu konnen. Das Gesprich fithrt zur Anni-
herung, es dient der Verfithrung, aber im Angesicht der oder des Ge-
liebten stellt sich keine angemessene Sprache ein. Alle Verliebten ma-
chen Moosbruggers Erfahrung, die nétigen Worte nicht zu kennen und
nicht zu beherrschen. Um die Sprache der Liebe zu sprechen, ist es né-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

235


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Aktiver Passivismus

tig, dass die Erfahrung von Verliebtheit zuriickliegt. Thre Ubertragung
in Sprache ist kein intersubjektives Erlebnis, das sich im Kontakt mit
der geliebten Person einstellt. Das Zwischenmenschliche an der Liebe
ist allein die Situation der Sprachlosigkeit und hier nihern sich Lie-
be und Gewalt einander insofern an, als sie sich beide der Beschreib-
barkeit entziehen. (Die Kehrseite von Ulrichs sprachlichen Phantasien
zeigt sich ja wenige Kapitel spiter in der Beinahe-Vergewaltigung Ger-
das). Die Idealisierung unmittelbaren, intensiven Erlebens beginnt als
Suche nach Liebe und endet in der Gewalt. Nicht zur Losung fithrt der
Weg, der von der Abneigung ausgeht, sondern wird zum Ausléser von
Gewalt. Das Bediirfnis nach Eindeutigkeit, das aus dem Zuviel an Wi-
derspriichlichem erwichst, wird dabei woméglich gestillt, wenn auch
nur momentweise.

Versagung, Erschreibung

Meist bleibt auch die kurze Entspannung, das Erlésende in der Ge-
waltanwendung aus. Der kurze Einblick in andere Zustinde stellt sich
nicht ein. Die Beschreibungen von sexuellen Begegnungen, die der Ro-
man gibt — und im Vergleich zur Wichtigkeit der Thematik der Liebe
sind das wenige — sind von Scham und Brutalitit durchsetzt, so etwa
bei Rachel und Soliman oder Ulrich und Gerda. Das ersehnte Gefiihl,
das »bis in die Atome des Kdrpers anders ist als das der Liebesarmut«
(MoE 591), bleibt darin vollkommen versperrt. Das nimmt nicht weiter
wunder, wenn man Ulrichs These folgt, dass Liebe sich in Ruhe aus-
driickt. Die erotischen Aktivititen der Figuren sind dagegen von Unru-
he getrieben. Erreichen sie auch ihr vermeintliches Ziel, kommt es auch
zur korperlichen Anniherung oder gar zum Geschlechtsakt, so bedeu-
tet das noch lange keinen Austritt aus der Logik von Ziel und Zweck.
Und diese stammen, wie uns der Erzihler mitteilt, aus der »Sprache der
Schiitzen« (MoE 559). Zu lieben wire also, ziel- und zweckfrei zu han-
deln, wenn das dann noch Handeln genannt werden kann. Zur Liebe
zu streben, kann zu Sex und zu Gewalt fithren, der Weg zum Nicht-
Appetithaften (Vgl. GA, Bd. 4, 432f.), wie es spiter bezeichnet wird, er-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

offnet sich dadurch nicht. Wohl aber der Weg in den Krieg, in dessen
volliger Enthemmung und Entkriftung von gesellschaftlichen Konven-
tionen sich einige Charakteristika des anderen Zustands der Liebe wie-
derfinden lassen.™

Dagegen gibt es ein Verliebt-Sein, das dem Liebenden einen radikal
verschiedenen Weltzugang erdftnet. Dieser beschrinkt sich nicht auf
die Beziehung zweier Menschen, sondern lisst die Liebenden ihren Zu-
sammenhang mit allen Erscheinungen erkennen und entspricht so dem
ozeanischen Gefiihl, das Sigmund Freud in seinem berithmten Aufsatz
»Das Unbehagen in der Kultur« an den Anfang stellt. Freud wehrt sich
gegen Romain Rollands These, ein »ozeanisches« Gefiihl sei Ursache
und Grundlage von Religiositit, er sieht ein solches Gefithl der »unauf-
l6sbaren Verbundenheit, der Zusammengehorigkeit mit dem Ganzen
der AuRenwelt« vielmehr als Effekt einer »intellektuellen Einsicht«.”

Dem wiirde Musil sicher teils, aber nicht vollkommen zustimmen,
ergibt sich im Roman ein solches Gefiihl doch ausschliefllich aus der
Erfahrung der Liebe, also keiner rein intellektuellen Leistung. Liebe,
heifdt es im Roman, vermag »den Geist auszuwechseln.« Dieser andere
Geist schlie3t die Liicke zwischen gefithlsmiRiger Wahrnehmung und
rationaler Verstandestitigkeit im »sinnenden Denken.«'® Diese Art der

14 SoheifStesin einem spaten Studienblatt: »Alle Linien miinden in den Krieg. Je-
der begriifst ihn auf seine Weise. Das religiose Elementim Kriegsausbruch. Tat,
Gefiihl, und anderer Zustand fallen in eins.« GW, Bd. 5, S. 1902. Vgl. auch Witt-
mann, Reinhard C., Stiftung Literaturhaus Minchen (Hg.), HEFTE zu Ausstel-
lungen im Literaturhaus Miinchen 5/14, »Der Gesang des Todes«— Robert Musil und
der Erste Weltkrieg, S. 7; Meisel, Gerhard, »Musils sDer Mann ohne Eigenschaf-
ten«. Warum alle Linien in den Krieg miindenc, in: Ute Holl u.a. (Hg.), Gespenster
des Wissens, Ziirich 2017: Diaphanes, S. 241-246.

15 Vgl. Freud, Sigmund, »Das Unbehagen in der Kultur«in: Freud 1974, S.191-270,
hier: 197f. Vgl. auch Jappe, Lilith, Selbstkonstitution bei Robert Musil und in der
Psychoanalyse: ldentitit und Wirklichkeit im »Mann ohne Eigenschaften«, Miinchen
2011: Fink. Die Arbeit widmet ein Kapitel dem ozeanischen Gefiihl.

16 Vgl. GA, Bd. 4, S. 284, wo es heifdt: »das sinnende Denken —so wie wir denken,
wenn wir am glicklichsten sind. Und wenn nun gesagt wird, daf der Glaube
und die Liebe Berge versetzen konnen, so heifdt das eben, dafi sie imstande
sind, den Geist auszuwechseln.«.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

237


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Aktiver Passivismus

Liebe, die »Berge versetzen« kann, wie auch das ozeanische Gefithl aber
sind im Alltag nur in ihrer Abwesenheit prisent, driicken sich durch ihr
Fehlen aus und beziehen gerade daraus ihre Dignitit.

Gesucht wird Liebe nicht in der sozial gelebten Wirklichkeit voll
kleiner Absichten und Krinkungen, sondern als radikal anderer Zu-
stand, der mithilfe von Willenlosigkeit auch zu gesteigerter Aufmerk-
samkeit und Empfinglichkeit fithrt.”” In Anlehnung an die Debatte um
Moosbrugger nennt Ulrich das eine »erhdhte Zurechnungsfihigkeit«
(GA, Bd. 4, 292)'%. Diese Liebe resultiert aus einer Versagung.’® Nicht
nur verzichtet der Liebende auf die Wunscherfiillung, die Entladung in
der Trieberfiillung, er verzichtet auch auf den Wunsch und, indem er
sich der Anwesenheit des begehrten Menschen entzieht, erhilt er den
Zustand der Liebe. Die Versagung, dieser Schritt aus der Verliebtheit
in die Liebe ist das Ende der Liebe, wenn man sie als zwischenmensch-
liche Beziehung versteht. Aber sie ist die Rettung der Liebe als Wahr-
nehmungsregime des sinnenden Denkens.

Ausgehend von der Alltagserfahrung ist Liebe eine Enttiuschung,
das Ende einer Illusion. Und diese korreliert mit einer verinderten
Sprachfihigkeit. Der Zustand der Liebe ist, wenn man von Ulrich
ausgeht, die einzige Situation, in der geschrieben werden kann, in
der es etwas zu sagen gibt. Die Verliebten machen eine Erfahrung

17 Sowohl in der Forderung nach Auflésung des Ichs als auch hinsichtlich einer
schopferischen Konzeption der Aufmerksamkeit bestehen Parallelen zwischen
dem Denken Robert Musils und Simone Weils. Vigl. Weil, Simone, La pesanteur
et la grace, Paris 1991: France Loisirs. Vgl. insbesondere die Abschnitte »Le moi,
»Lintelligence et la grice« und »Lattention et la volonté«. Zur Aufmerksamkeit
als Grundlage fiir Schopfung und Liebe, vgl. S.163.

18  Im Original in Anfithrungszeichen.

19 Jacques Lacan bezieht den Freudschen Begriff der Versagung auf Theaterstii-
cke Claudels, wobei er ihn umdeutet bzw. als Geste des Widerstands, der Ab-
lehnung von Gesagtem intepretiert. Vgl. Lacan, Jacques, Le Séminaire de Jacques
Lacan, Livre VIII, Le transfert, Paris 1991: Editions du Seuil, S. 37f. vgl. zu Lacans
Claudel-Lektiire auch Schindler, Regula, »Botschafter der Versagung« Lacan als
Leser Claudels«, in: Tanja Jakowiak u.a. (Hg.), Von Freud und Lacan aus: Literatur,
Medien, Ubersetzen. Zur »Riicksicht der Darstellbarkeit«in der Psychoanalyse, Biele-
feld 2006: transcript, S. 83-105.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

der Sprachlosigkeit. Was sie erleben und mitteilen wollen, lisst sich
entweder gar nicht sagen oder nur in den abgegriffensten, den konven-
tionellsten Formeln (vgl. MoE 124). Die Sprachlosigkeit der Verliebtheit
ist wie die der Gewalt, beide entspringen einer Ohnmacht, die in zwei
Richtungen wirkt. Auf der einen Seite lisst sich das Gefihl nicht in
Worte fassen, auf der anderen Seite lisst es sich auch nicht in eine
angemessene Wirklichkeit iiberfithren. Angesichts der Eindeutigkeit
von korperlicher Handlung, sei sie sexuell oder gewalttitig, bleibt
jede Beschreibung unzureichend, es bleibt immer ein Rest des Unbe-
schreiblichen, der in einer begrifflich organisierten Wirklichkeit den
Realititsgrad jeder Handlung mindert. Weil die Worte fiir sie fehlen,
kann sie nicht beschrieben werden, weil sie aber nicht beschrieben
werden kann, wird sie nicht vollkommen real. Thr Geschehen wird
zur Leerstelle, zum Riss in der angenommenen Konsistenz der Wirk-
lichkeit. Die Versagung ist nicht nur ein Verzicht auf das Objekt der
Liebe zugunsten ihrer Ausweitung zum Ding- und Weltbezug. Sie ist
auch eine Ablehnung des herkdmmlichen Gebrauchs von Sprache, der
Liebe nie angemessen ist. Erst indem der leere Diskurs unterbrochen
wird, kann die Sprache jenseits der Versagung einer Neuordnung
unterzogen werden. So wird eine Sprache der Liebe entdeckt und diese
Sprache ist Schrift.

Zwischen der Sprachlosigkeit extremer Gefiithle und der Begriffs-
sprache konventionsgebundenen Gesellschaftslebens siedelt sich die
Sprache der Liebe an. Sie allein vermag Gefiihl und Intellekt in einen
Zusammenhang zu stellen, den Musil als »Denken« bezeichnet, das kein
Nachdenken ist »wie man sonst, einem Jager auf einer Wildspur gleich,
einer Beobachtung nachspiirt und hinter ihr dreindenkt« (MoE 125). Es
ist eine Sprache, die iibliche Strukturierungen der Wirklichkeit »nach
Ursache, Zweck und korperlichem Begehren« (ebd.) ablegt und damit
die Beschreibung der Wirklichkeit - ihre Erschaffung — nochmals von
neuem beginnt. Und zwar nicht nach dem Prinzip der Antagonismen,
auch nicht im Sinne einer unterstellten Einheit, sondern in Hinblick
auf Zusammenhinge in ihrer wandelbaren Zustandshaftigkeit.

So verstanden ist Liebe eine Sublimierungsleistung, die Sexuali-
tit wird aufgegeben, dafiir aber Literatur entdeckt. Nachdem er seine

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

239


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Aktiver Passivismus

Geliebte, die Frau Major, verlassen und sich auf einer Mittelmeerin-
sel niedergelassen hat, schreibt Ulrich Briefe. In denen wird »anfangs
noch viel von seiner Liebe und allerhand durch sie eingegebenen Ge-
danken geschrieben, aber bald wurde das mehr und mehr durch die
Landschaft verdriangt.« (MoE 124) Der urspriingliche Ausloser, die »Lie-
beskrankheit« tritt also zunehmend in den Hintergrund, je mehr die
Liebe als dsthetische Erfahrung, als »Denken« um sich greift. Dieses
wiederum ermoglicht allen Erscheinungen, eine »ginzlich verdnderte
Bedeutung« (MoE 125) anzunehmen, die den gewohnten Wahrnehmun-
gen vollig widerspricht, die anstelle der Oppositionen, Unterschiede
und Widerspriiche des Alltags, Reales wie Geistiges in ihrem »Beisam-
mensein« erlebt. Diese Erfahrung hat eine »umstiirzende« Wirkung auf
all das, was als »gewo6hnliche[s] Leben« (MoE 126) sonst unhinterfragte
Giiltigkeit besitzt. Sie geht also weit iiber das gewohnliche Verstindnis
von Sublimierung hinaus, der Trieb wird nicht mit einer Ersatzbefrie-
digung momentweise beruhigt, sondern vollkommen deaktiviert — zu-
mindest fiir eine gewisse Zeit. Wenn Ulrich seine Briefe verliert, was
»wohl auch ihre Bestimmung« (MoE 124) war, und sein Liebeszustand
mit Abschicken des letzten Briefes seinem Ende entgegengeht, so stellt
sich die Frage, ob und wie ein solcher Zustand temporirer Liebesfiille
auf das »gewdhnliche Leben« einwirkt.

Um das Mindeste zu sagen: er schreibt einen erheblichen Zweifel in
die Wirklichkeit ein, der sich nicht mehr zuriicknehmen lisst. Das, was
sich als unverinderlich Gegebenes prasentiert, wird durch den Liebes-
zustand in seinem Anspruch auf alleinige Bedeutsamkeit ausgehohlt.
Die Alleinherrschaft des Wollens als Paradigma der Existenz wird da-
durch vielleicht nicht abgesetzt, aber entkriftet. Und dabei darf man
nicht vergessen, dass Verliebtheit als Erleben eines anderen Zustands
ja kein Privileg Weniger ist, sondern nach Musils Roman zu den Grund-
erfahrungen fast aller Menschen gehort. Der Wille, in der Realitit etwas
zu erreichen — »Besitz und Bildung« (MoE 98) — ist dann nur eine Mog-
lichkeit, sich in der Welt zu sehen. Mit Willenslosigkeit konfrontiert
liuft der Wille ins Leere. Das ist die Situation, die wir im Mann oh-
ne Eigenschaften beschrieben sehen; man weifd nicht mehr, was gewollt
werden sollte, wenn nicht das Nicht-Wollen, wenn nicht die Liebe. Alle

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

anderen Wiinsche trachten sowieso nur danach, dieses eine inkommen-
surable Begehren zu iiberdecken.

Die Verliebtheit birgt also in sich ein subversives Moment, das wie-
der abebben kann oder sein Potential durch Einverleibung ins Kon-
ventionelle, in die Sphire der gesellschaftlichen Wirklichkeit einbifRen
kann, wie es meistens geschieht. Kaum einer bleibt unentwegt verliebt,
wenn doch, gilt das als Irrsinn oder Idiotie. In der Versagung kann
die Verliebtheit aber zum Zustand werden, der sich auf alle Verhilt-
nisse auswirkt und schopferisch macht. Nicht der sexuellen Reproduk-
tion dient hier die Liebe (diese figuriert im Roman nur als skandals-
ser Fehltritt), sondern der literarischen Produktion. Im Schreiben ent-
fernt sich die Liebe von ihrem urspriinglichen Gegenstand, der nun-
mehr zum »unpersonlichen Kraftzentrum [...] seiner Erleuchtungsanla-
ge« (MoE 126) wird und dem Schreibenden zur Sprache verhilft. Wovon
geschrieben wird, ist dabei anscheinend zweitrangig. Gibt es zunichst
noch einen konkreten Adressaten, die Geliebte, so verselbststindigt sich
das Schreiben und befreit sich auch von der Sphire des Zweckhaften.
Seine »Bestimmungx« ist, verloren zu gehen.

Die Sprache der Verliebtheit, die gesprochen werden kann, wenn
man nicht verliebt ist, ruft als Jargon eine andere mogliche Wirklich-
keit auf, gehort ihr aber selbst nicht an. Die Diskussion tiber Liebe zehrt
von der Erinnerung an Verliebtheit, macht aber noch diese zum Gegen-
stand von Meinungsdufierung und Dissens. Dem entgegen steht das
Schreiben in Liebe und als Ausdruck von Liebe.

Es gibt einen passiven Passivismus der Liebe, der darin besteht, sich
eine Geliebte zuzuziehen, wie andere eine Krankheit erwischt.?° Die-
se erotische Beziehung trigt dann bis zu einem gewissen Punkt der
Intensitit, ohne jemals die volle Moglichkeit ausschopfen zu konnen,
die der Liebe innewohnt. Und dann gibt es einen aktiven Passivismus
der Liebe, der sich an einer mehr oder minder beliebigen Begegnung
entziindet und durch den Verzicht auf »Besitz und den Wunsche Sei-
mein« (MoE 126) den Uberstieg aus der Sphire des antagonistischen

20  Die Uberschrift zum 7. Kapitel lautet: »In einem Zustand von Schwiche zieht
Ulrich sich eine neue Geliebte zu« (MoE 25).

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

241


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Aktiver Passivismus

Wirklichen in die der potentiellen Verbindungen, der Analogien und
der Intensititen fithrt, die mit der Sprache als Schrift in Verbindung
steht. Was innerhalb der Wirklichkeit gesagt werden kann, ist bedeu-
tungslos im Vergleich zu den Ausdrucksmoglichkeiten der Sprache der
Liebe. Gleichwohl ist diese durch ihre Entfernung von jeglicher Zielge-
richtetheit stindig bedroht, nach Mastiben der Wirklichkeit zu etwas
Unnétigem, Vergeblichem zu werden. Etwas, dessen Bestimmung dar-
in liegt, ungehort zu bleiben, nicht erhalten zu werden, verloren zu ge-
hen, mit dem eigenen Tod konfrontiert zu werden. Und dennoch liegt
in dieser Sprache das Vermogen, sowohl iiber Liebe als auch itber Welt
etwas zu sagen, Bedeutungen herzustellen, die nicht in Widerspriiche
unterschiedlicher Meinungen einzuordnen sind. Sie verfiigt tiber die
Kraft des Gleichnisses, die geheime Allianzen sichtbar macht, alles mit
allem verbinden kann, ohne dass das Einzelne dabei seine spezifische
Erscheinung verlére. In dieser Schrift liegt eine verborgene Konsistenz
der Welt, die nie einfach gegeben ist und sich nur durch fortgesetztes
Schreiben behauptet, nur im »sinnenden Denken« fortlebt. Anders als
in begriftlicher Sprache verschwinden kategorielle Unterschiede wie die
zwischen Subjekt und Objekt, zwischen »tierischer und toter Natur« in
einer »Landschaft«, einem Gesamtbild, dem einerseits die »Ruhe« (MoE
125) eignet, das aber andererseits gerade dadurch intensive Wirkung zu
erzeugen vermag, dass es einer Dauer ebenso wenig wie einer Absicht
unterworfen ist.

Einheit

Eine Figur des Romans steht fir die Fahigkeit, Einheit herzustellen:
»Was alle getrennt sind, ist Arnheim in einer Person« heifst ein Kapi-
tel des Romans (MoE 188). Paul Arnheims Berithmtheit und sein Erfolg
speisen sich aus genau dieser Eigenschaft, seiner Anschlussfihigkeit
an alle Diskurse und alle Gruppierungen. Unterschiedlichste Interes-
sen und Gesprichsthemen weif er aufgrund seiner umfassenden All-
gemeinbildung zu verkniipfen und zu einem Ganzen zu synthetisieren.
Damit wendet sich Arnheim gegen die Ausdifferenzierung der Gesell-

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

schaft, in der politische, berufliche und sonstige Unterschiede zwischen
Gesprichspartnern dafiir sorgen, dass diese sich kaum noch verstindi-
gen kénnen. Solcher Heterogenitit stellt sich Arnheim mit einem Drang
zur Vereinheitlichung entgegen, die einerseits groflen Zuspruch erntet,
andererseits aber auf Kosten der Genauigkeit operiert. Diese »Dilettan-
tenarbeit« (MoE 191), die Arnheim auf jedem einzelnen Gebiet leistet,
von dem er zwar fiir einen Fachfremden viel, aber eben doch weniger
als die Experten weif3, ist es gerade, die ihm allgemeine Bewunderung
einbringt. Denn so stellt er fiir die spezifischen Fachleute keine Gefahr
dar, wohl aber eine interessante Anregung. Er erscheint als die Garan-
tie, dass in zunehmender Spezialisierung eine Art Humanismus nicht
verlorengeht. Ironisch heifdt es iiber das »Wesen der Wissenschaft«:

[W]enn es auch sicher ein Menschenleben ganz ausfiillt, wenn man
sich der Erforschung der Nierentatigkeit widmet, so gibt es doch Au-
genblicke dabei, wo man sich veranlafst sieht, humanistische Augen-
blicke will dies sagen, an den Zusammenhang der Nieren mit dem
Volksganzen zu erinnern. (MoE 191)

Arnheims Methode des Ganzen beruht also schonungslos betrachtet
auf Halbwissen, ihr Erfolg auf gesellschaftlichen, meist unbegriindeten
Sympathien und auf seiner wachsenden Berithmtheit, auf den Nach-
richten iiber seinen wirtschaftlichen Erfolg. Der historische Gewihrs-
mann fiir die Arnheimsche Methode ist Goethe, dessen Universalismus
der GrofRindustrielle zu erneuern sucht. Und ebenso wie das Vorbild
aus dem 18. Jahrhundert schreibt auch Arnheim seine Erkenntnisse in
Biichern nieder, mit kaum weniger Erfolg. Seine »Biicher und Abhand-
lungen [...] waren sehr gesucht, erreichten hohe Auflagen und wurden
in viele Sprachen tibersetzt.« (Ebd.)

Das »Geheimnis« der Einheit, dem Paul Arnheim dabei auf der Spur
zu sein glaubt, ist das des Geldes.?* Obwohl er selbst seinem Ideal der
Ganzheit zu glauben scheint, ist dieses — so legt der Roman es nebenbei

21 Vgl. zur Figur Arnheim zwischen Ideen und Macht, zwischen Seele und Celd:
Pott, Hans-Georg, Kontingenz und Gefiihl. Studien zu/mit Robert Musil Miinchen
2013: Fink 2013, S. 131-148.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

243


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Aktiver Passivismus

spottisch nahe — selbst eine Fachspezialisierung, die schon Arnheims
Vater und Groflvater reich gemacht hat: er ist Teil einer »aufstreben-
de[n] Dynastie von Veredlungsfachleuten« (MoE 540), anders gesagt der
Miillabfuhr oder — wenn man an die Leona-Figur denkt — der Verwurs-
tung.?* Diotimas Assoziation mit diesem Berufszweig, dem Arnheim
entstammt — sie erinnert sich an den »Mistbauer« ihrer Heimat (MoE
269) — macht deutlich, dass Arnheim ganz buchstiblich aus ScheiRe
Gold macht.

Das Geld entwickelt eine Eigendynamik, die alles in der Welt unter
sich fasst und damit Einheit verwirklicht. Es wird zum Arnheimschen
»Geheimnis des Ganzen« (MoE 194). Doch so sehr die Sphire des Gel-
des alles enthilt, so wenig kann in ihr die Sehnsucht des Menschen
nach Ganzheit gestillt werden. Die Einheit ist eine vollkommen belie-
bige und entzauberte, die nur darin besteht, dass in der Verbindung
Werte gebildet werden. Die Logik des Geldes ist immer die des Man-
gels, noch dort, wo es im Uberfluss vorhanden ist, kénnte es mehr sein.
Auflerdem zeigt es sich als Ersatz, der auf das Fehlen von etwas ande-
rem hindeutet.?? Der Reichtum tritt als »Oberfliche« an die Stelle des
Menschen, er wird zu seiner »Eigenschaft.« Ohne Geld bliebe nur »die
unbeschreibliche Eigenschaft des Nichts an ihm« (MoE 419).

Aus materiellen Resten, gleich welcher Art, macht Arnheim Geld
und kulturelle Fundstiicke verwurstet er zu »Geist« und »Seele«, sei-
nen Lieblingsworten, die als Chiffre fiir all das stehen sollen, was der
Gegenwart abhanden gekommen ist. Sie sollen Fiille garantieren, die

22 ZuleonaundArnheims»Verwurstung«siehe 5. Kapitel dieser Arbeit zur Leben-
digkeit.

23 ImRoman»Die Asthetik des Widerstands« reflektiert Peter Weiss, wie das Geld
im Handel den Platz géttlicher Gnade, schliefilich der Gotter selbst einnimmt,
ohne ihn auszufiillen: »Sie, die nichts verschenkten, briisteten sich damit, von
den Gottern beschenkt worden zu sein. [..] [D]as Sublime wurde ihrem prak-
tischen Sinn unterworfen, schlieflich verbanden sie sich den Gottheiten nur
noch in den Miinzen, in die sie ihr Angesicht priagten. Hier war auf vollende-
te Weise ein Gleichnis vollzogen worden von der Ubertragung der Allmacht«
Weiss, Peter, Die Asthetik des Widerstands, Frankfurt a.M. 2005: Suhrkamp, S. 402

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Ganzheit wiederherstellen, erweisen sich aber selbst als hohle Begriffe,
als blof3er Schein von Bedeutung.

Dort, wo Seele auftaucht, braucht sie die Verbindung mit einem ih-
rer vielen Gegenteile, mit Gesetz, Moral oder Religion (MoE 186). Dann
aber fehlt ihr wiederum das, was sie eigentlich ausmacht, ihre »Glut«.
Seele in Reinform aber ist das Unermessliche, Unaussprechliche, das
Tabu, das Gesellschaftsleben in Frage stellt, zum »Verbrechen« wird.
Das hat zur Folge, dass die Seele sich nur als Mangel bemerkbar macht,
bestenfalls als Horizont, auf den Tatigkeiten zusteuern, ohne ihn je zu
erreichen. Auf der einen Seite steht ein Leben der ZweckmiRigkeit und
Moral, auf der Gegenseite der Wahn. »Denn dauernd vermégen blofd
Narren, Geistesgestorte und Menschen mit fixen Ideen im Feuer der
Beseeltheit zu verharren.« (MoE 186)

Die Seele ist also das, was tiberall gesucht, aber da, wo es gefunden
werden konnte, sofort wieder eingeschrankt und unwirksam gemacht
wird.

Arnheim schreibt, im Gegensatz zu Ulrich, ohne zu lieben und
wichtiger noch, ohne je geliebt zu haben. Die Ganzheit, die er be-
schreibt, ist der blofRe Schein von Ganzheit, den auch das Geld bietet,
weil es iiberall wirksam ist. Im Hintergrund seines Wunsches nach
Einheit steht nicht das zweck- und wunschlose In-Gefithl der Liebe,**
sondern die »Natur des Geldes« (MoE 420). Diese hat in ihren Effek-
ten durchaus Gemeinsamkeiten mit der Natur der Liebe, auch diese
»begniigt sich nicht damit, daf die Einheit der Natur auf Gegensitzen
ruht, sondern sie will in ithrem Verlangen nach zirtlicher Gesinnung
eine Einheit ohne Widerspriiche.« (MoE 373) Im Zustand der Liebe sind

24 Vgl. zu der »Doppelform des menschlichen Erlebens« MoE 688, das Komple-
ment des gewohnlichen Ansehens von Aufien ist das »In etwas Darinsein« (im
Original in Anfithrungszeichen). Anja Schone weist in ihrem Buch iiber die
Inzestthematik um 1900 darauf hin, dass konkav und konvex im Alten Tes-
tament als urspriingliche Geschlechterbezeichnungen fungieren, Vgl. Schéne,
AnjaE.,»Ach, wiire fern, was ich liebe«. Studien zur Inzestthematik in der Literatur der
Jahrhundertwende (von Ibsen bis Musil), Wiirzburg 1996: Konigshausen und Neu-
mann, S. 27 Anm. 35. Das Darinsein stellt eine Art der Geschlechtervereinigung
oder Uberwindung von deren Trennung dar.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

245


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Aktiver Passivismus

die Widerspriiche aber nicht verschwunden, sie sind suspendiert. Sie
sind dann als Oppositionen nicht mehr wirksam, in Ruhe haben sie
nur die Bedeutung verschiedener Elemente eines Gesamtbildes, einer
»Landschaft« der Erscheinungen.

Die Einheit des Geldes dagegen ist nicht ruhig, sondern geradezu
triebhaft, sie lebt von Widerspriichen und deren gegenseitiger Anzie-
hung, sofern daraus ein Wert entsteht. Jemand hat etwas, das jemand
nicht hat, aber braucht. Wert, das lehrt Arnheims Veredlungsgeschift
kann noch aus dem Verworfenen erzeugt werden. Nicht nur stellt sie ei-
ne allgemeine Vergleichbarkeit des Verschiedensten her, sie erzeugt ei-
ne verselbststindigte »Anziehungskraft«, welche »die Vermehrung ge-
nau so [will], wie die Natur des Tieres die Fortpflanzung anstrebt.«
(MOE 420) Sexuelle Reproduktion ist aber im Mann ohne Eigenschaften
kein wesentlicher Bestandteil der Liebe; noch wenn sich die Liebenden
»aller Hindernisse der Kleidung und der Sitte entledigten« (MoE 124)
stellt sich keine Verbindung ein, die Nihe zum Zeugungsakt ist ein Hin-
dernis des Liebesgefiihls.?® Der Trieb des Geldes arbeitet so dhnlich wie
der Geschlechtstrieb, der auf die Herstellung von Einheit zusteuert, ei-
ne Verschmelzung aber gerade durch diese Bewegung verhindert. Das
Geld blockiert die Liebesfihigkeit der Menschen. In der Geldwirtschaft
droht immer einer der Partner iibervorteilt zu werden. Das vermeint-
lich gemeinsame Ziel, Geld zu machen, ist damit eigentlich ein Kon-
kurrenzverhiltnis, das spaltet. Auch Arnheims simtliche Beziehungen
zu Frauen sind durch Geld strukturiert: »Er hatte immer Angst gehabt,
daR die Gefithle, die er in Frauen erregte, nicht ihm, sondern seinem
Geld gelten konnten, und lebte deshalb nur mit Frauen, denen auch er
nicht Gefiihle, sondern Geld gab.« (MoE 185)

Dort, wo Liebe das Ziel ist, entsteht ein Geschift. Und erfolgrei-
che Geschifte vermogen alle thnen urspriinglich fremden Bereiche zu

25  Vgl.dazuetwa Clarissens vehemente Auflehnung gegen Walters Kinderwunsch
MoE 357, die Liebe des Paares realisiert sich dagegen auf zwiespaltige Weise
im gemeinsamen Klavierspiel, das — vierhandig — gleichsam den platonischen
Doppelmenschen wieder zusammensetzt. (MoE 142ff.)

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

durchdringen, bis die Welt zu einer rein ékonomischen wird.?® Flo-
riert ein Geschift, »so gibt es kaum eine Angelegenheit des Lebens,
mit der es nicht verflochten wire. Es ist ein Kosmos im kleinen.« (MoE
270) Und doch ist es ein reduzierter Kosmos, in dem jede Handlung
der Menschen eine von den »Verhiltnisse[n] auflen« (MoE 184) vorge-
schriebene und damit vollends begreifliche ist. Und selbst das, was als
»leidenschaftlich« gilt, nihert sich dem Bereich des Unvorhersehbaren,
des Unniitzen und Unbekannten kaum mehr an, auch das folgt einem
Schema und bleibt somit selbst in seiner Unlogik noch »verstindlich«
(MoE ebd.).

Dies ist die Grundsituation im Mann ohne Eigenschaften, die als all-
gemeine Feststellung formuliert ist: Der Mensch

fullt die vielen Augenblicke seines Tags, von denen jeder einen Inhalt
und Antrieb braucht, an Stelle seines Idealzustands mit der Tatigkeit
fiir seinen Idealzustand aus, das heif’t mit vielen Mitteln zum Zweck,
Hindernissen und Zwischenfillen aus, die ihm sicher verbiirgen, dafd
er ihn niemals zu erreichen braucht. (MoE 186)

Leere

Der Fiille an Geld steht eine potentielle Leere an Gedanken und Gefith-
len gegentiber, die kaschiert wird. Und das gilt nicht nur fiir das Streben
nach Geld. Jedes Ziel oder Ideal schafft zunichst einmal eine Leere, ei-
nen Mangel. Das, womit die Leere gefiillt wird, ist nun aber alles andere
als das Gesuchte, es ist das, was den Mangel fortschreibt und garantiert.
Kleine Befriedigungen verlangen ebenso nach Wiederholung wie ent-
tiuschte Versuche, Ideale zu erfiillen. So bleibt die Zielsetzung, die Ti-
tigkeit fiir etwas ein Dauerzustand, in dem weder abgelassen wird noch
je das Ziel erreicht werden kann. Gerade das Streben lisst die Ruhe, die

26  Im Mann ohne Eigenschaften ist der Zusammenhang von Geld und Liebe ge-
schlechterspezifisch unterschiedlich codiert, die Frauengestalten fassen ihre
Liebe eher als Gabe, als Opfer oder Geschenk, durch den Reichtum gemehrt
oder Giberhaupt erst hergestellt werden kann.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

247


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Aktiver Passivismus

das Idealisierte verspricht, nicht aufkommen. Auch und gerade in der
Liebe suchen die Romangestalten Fiille und finden viele Moglichkeiten
ihren Mangel zu gestalten, aber naturgemif? keinen, ihn zu stillen.

In Platons »Gastmahl« wird der Zusammenhang von Liebe und
Mangel herausgestellt. Sokrates, aufgefordert eine Lobrede auf die
Liebe zu halten, gibt sein Gesprich mit Diotima wieder. Nicht nur die
Verwandtschaft der Namensgebung zwischen der platonischen Figur
einer Priesterin und der Musilschen Frauengestalt im Zentrum der
Parallelaktion bildet eine Briicke zwischen den beiden Texten.?” Der
Mann ohne Eigenschaften lisst sich durchaus im Anschluss ans Gastmahl
lesen, ist er doch selbst voller Dialoge tiber die Liebe. In einigen davon
spielt auch das Motiv der Leere, des Fehlens eine Rolle, das am Anfang
des Gastmahls steht. Sokrates betritt stark verspitet Agathons Haus,
weil er beim Nachbarn nachdenkend verharrt hat. Agathon lidt So-
krates ein, sich zu ihm zu legen, auf dass dessen Weisheit ihn fiille.
Sokrates dagegen bezeichnet sich selbst als den Leeren, der durch
Agathons Weisheit aufgefiillt werden konne. Spiter im Symposion
wird das Motiv des Mangels im Zusammenhang mit dem Eros-Mythos
wieder aufgegriffen. Lacan zufolge ist dieser Mythos nur in Platons
Werk iiberliefert.?® In dieser Geschichte wird Eros als Sohn von Penia,
der Armut und Poros, der Findigkeit bezeichnet. Um ihren Mangel
auszugleichen, lauert Penia bei einem Fest Poros auf. Als dieser trunken
den Saal verlisst, bringt sie ihn dazu, sie zu schwingern.?® Damit sind

27  Der Name Diotima stellt auRerdem noch einen ironischen Bezug zur Publizis-
tin Leonore Kithn dar, die unter dem Pseudonym Diotima 1930 beim Verlag Eu-
gen Diederichs das erfolgreiche Buch »Die Schule der Liebe« veréffentlichte,
eine Lektiire, wie sie auch Diotima spater im Roman wahlt (MoE 816ff.). lhre
seelen- und kérperhygienische Wissbegierde steht mit dem Beschluss des Ver-
zichts auf die Liebe im Zusammenhang. Dem Buch Kithns wird von Kurt Tuchol-
sky eine Kritik gewidmet. Vgl. Tucholsky, Kurt, »Auf dem Nachttisch, in: Ders.,
Lerne Lachen ohne zu weinen, Berlin 1932: Rowohlt, S. 218-220.

28 Llacan1991, S.149.

29  Christlich gewendet taucht ein dhnliches Motiv auch im Mann ohne Eigenschaf-
ten auf, hier will Clarisse von Ulrich den Erldser empfangen.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

die wesentlichen Kennzeichen der Eltern auch charakteristisch fiir die

Liebe, des Eros.

Zuerst ist er immer arm und beileibe nicht zart und schén, wie die
meisten glauben, sondern rau ungepflegt, barfufl und ohne Wohnung
[...]; der Natur seiner Mutter nach ist er stets ein Gefahrte der Bediirf-
tigkeit. Vom Vater her andererseits kommt es, dass er den Schénen
und Guten nachstellt und tapfer, verwegen und energisch ist, ein ge-
waltiger Jager, immer irgendwelche Kniffe ins Werk setzend, begierig
nach Einsicht und erfinderisch, sein Leben lang die Weisheit liebend,
ein michtiger Zauberer und Giftmischer und Sophist.3°

Eros’ Leben ist damit wechselhaft und unbestindig. Er ist das Vorbild
fiir die Figur des (ausgeschlossenen) Dritten, dem Weder-Noch und So-
wohl-als-auch, er befindet sich »in der Mitte.«*! Eros verkorpert beide
Biume, die bei Musil Gewalt und Liebe genannt werden und »zerlebt«

(MoE 582) auftauchen. Platons Eros vereint die Modi von Ahnen und
Wissen, von Bediirftigkeit und Potenz, von Leben und Tod, von Aktivi-
tit und Passivitit, ohne diese zu vermischen, indem er sich im Dazwi-

schen ansiedelt. An Moosbrugger gemahnt die Beschreibung von Eros’
Dasein im Zeichen der miitterlichen Seite; mehr noch an Ulrich, auch
wenn dieser héchstens als »geistig obdachlos«*? in Erscheinung tritt.

30

31

32

Platon, Das Gastmahl (ibersetzt und herausgegeben von Thomas Paulsen),
Stuttgart 2008: Reclam, S. 49, 203c-d.

Ebd., 203e. Sokrates wird im Verlauf des Gastmahls ebenfalls mehrfach als a-
topisch, als buchstéblich verriickt bezeichnet. Auch Roland Barthes greift die
Notwendigkeit einer Leerstelle im Vorwort seiner Fragments d’un discours amou-
reux auf. Er verweist auf eine Topik der Liebe, die nur zur Halfte codiert, zur
anderen Hilfte leer sei. Vgl. Barthes, Roland, Fragments d’un discours amoureux,
Paris 1977: Editions du Seuil, S. 11.

In Anlehnung an Georg Lukacs' Terminus »transzendentale Obdachlosigkeit«
aus der Theorie des Romans bezeichnet Siegfried Kracauer in seiner 1930 erschie-
nenen Schrift Die Angestellten diese Bevolkerungsgruppe als »geistig obdach-
los«. Vgl. Kracauer, Siegfried, Die Angestellten, Frankfurt a.M. 1971: Suhrkamp,
S.91.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

249


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Aktiver Passivismus

Die Suche nach der verlorenen Einheit der beiden zerfallenen Sphi-
ren, nach der »urspriinglichen Lebensform des Gleichnisses« (MoE 582)
ist also selbst nichts anderes als die Suche nach dem Eros, der Liebe.

Wenn Eros aktiv und jagend titig wird, dann also aus dem Man-
gel heraus. Ebenso verhilt es sich mit dem Verliebten, der, selbst leer,
im geliebten Objekt das Schone vermutet, dass er begehrt. Damit wird
die Verliebtheit nicht nur auf den Mangel zuriickgefiihrt, sondern auch
die dazugehorigen Aktivititen mit demselben Mangel belegt. Verliebtes
Handeln ist der Versuch, ein Defizit auszugleichen.

Doch nicht jedes Begehrte ist das Schone im Hinblick auf die Ewig-
keit, das bei Diotima den Begehrenden als Ziel vor Augen steht und das
»gliicklich«®® macht. Sokrates selbst warnt davor, dass Liebe auch leicht

4 im anderen erkennt

einer Illusion aufsitzen kann, wenn sie »dgalma«®
und daran entbrennt. So weist Sokrates Agathon gleich zu Beginn des
Gastmahls darauf hin, dass seine Fiille an Weisheit »recht mickrig oder
sogar zweifelhaft ist, da sie wie ein Traumbild ist.«>>

Sokrates durchschaut das Spiel des Begehrens. Das heif3t nicht,
dass er nicht selbst begehren wiirde — Alkibiades prisentiert Sokrates
ja gerade als einen, der permanent schénen jungen Minnern zugetan
ist. Es heif3t aber, dass er um seine eigene Leere weif3. Daher stammt
seine >impassibilité¢, er schert sich nicht um Wohlstand oder Gliick,
die andere sich von der Liebe versprechen. Daher kann Sokrates, in
Lacans Deutung, nicht die passive Rolle des Geliebten einnehmen.®
Sein Nicht-Wissen ist Wissen um das Nicht, er kennt die Leerstelle im
Zentrum des Wissens, das Verdringte, dem sich Ulrich im Bild der
zwei Biume annihert.

Ulrich ist kurz davor, der Liebe Gerdas, der einzigen standesgemi-
Ben Heiratskandidatin im Roman, Folge zu leisten. Damit trite er in

den passiven Passivismus, den er an seinem Jugendfreund Walter so

33 Platon 2008, S. 51, 205a.

34  Vgl. Lacan 1991, Abschnitt X, S. 167ff.
35 Platon 2008, S. 9,175e.

36 Vgl. Lacan 1991, S.193.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

kritisiert. Er wiirde dem biblisch fundierten Gesetz des Vaters gehor-
chen, den Imperativ aus der Exposition des Romans — »Wenn man ein
Haus bestellt hat, soll man auch ein Weib freien« (MoE S. 21) — befolgen
und sich damit dem durchschnittlichen Leben eines gebildeten Biirgers
hingeben. Im allerletzten Moment kommt es aber doch anders.

Der Roman probiert damit eine ganze Reihe der im Gastmahl vorge-
tragenen Lobreden auf den Eros durch. Liebe als Ruhe taucht im Mann
ohne Eigenschaften mit derselben Wortwahl wie im Gastmahl als »ste-
hendes Wasser« (MoE 558) auf. Bei Platon bezeichnet Agathon die Liebe
als ruhestiftende Kraft, als Flaute auf dem Meer.?” Insgesamt scheint
Musils Roman die von Diotima vorgebrachte Konzeption der Liebe zu
teilen, in der einer als Stufenfolge der Sublimierung emporsteigt

wie auf einer Leiter, von einem schénen Korper zu zweien, von zweien
zur Gesamtheit der schdnen Kérper, von den schonen Kérpern zu den
schénen Tatigkeiten und von den Tatigkeiten zu den Kenntnissen, um
schliefilich zu jener zu gelangen, welche die Kenntnis keines anderen
alsjenes Schonen selbst ist, damit er am Ende einsieht, was das Scho-
ne selbst ist.38

Nach und nach werden die vielen Verbindungen und Liebesversuche
verworfen, iiber Hunderte von Seiten wird Erotik nur auf zwei Weisen
gewiirdigt, einerseits in ihrer skandaldsen Natur, weil sie das Potential
hat, die Welt des Seinesgleichen zum Einsturz zu bringen, und anderer-
seits als Trittbrett zu einer anderen Erkenntnis der Welt, eines anderen
Lebens. Dieses plotzlich einsetzende andere Leben ist eines der Asthe-
tik, der Versenkung in die Anschauung einer Landschaft. Ein solches
Verhiltnis zum Schoénen enthebt davon, Geschehnissen unterworfen zu
sein, man ist also nicht linger passiv, ohne dadurch aktiv zu sein. Der
so verstandene Drang zum Schénen als unpersonlich gewordener Eros

37  Lacan liest Agathons Lobrede auf das stille Meer der Liebe (197¢) als Ironie auf
die Langeweile und die Unbilden des Ehelebens, bei Musil ist das Bild des ru-
higen Wassers im Zusammenhang mit dem anderen Zustand ein auffallend
ernsthaftes und deutlich positiv konnotiert. Vgl. ebd. S.135.

38  Platon 2008, S. 60 211c.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

251


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Aktiver Passivismus

ist schopferisch. Das sinnende Denken erkennt gleichnishaft die Ver-
bindungslinien zwischen den Dingen und indem es sie benennt, treten
diese in die Wirklichkeit. In ihm werden Kunstwerke geschaffen und
der Kiinstler findet auf diese Weise sogar eine Art Losung fiir das Pro-
blem der menschlichen Sterblichkeit, indem er »schénere und unsterb-
lichere Kinder«®® hervorbringt.

Die Moglichkeit eines solchen Lebens fiir das Sublime wird mit Ul-
richs Jugendliebe zur Frau Major samt anschlieflender Zivilisations-
flucht aufgerufen, aber auch als »etwas licherliche Geschichte« (MoE
592) infrage gestellt. Auflerdem liegt diese Episode ja lange vor der die-
getischen Gegenwart. Von ihr geblieben ist wenig mehr als Gedanken
und Konzepte im Zustand der Ermiidung, wenig also, »abgesehen von
einem ungewissen und spannenden Gefiihl, wie man es bei geschlos-
senen Augen hat, wenn man etwas erwartet«. (MoE 256) Diese konzen-
trierte Erwartung von etwas Unbestimmtem ist der aktive Passivismus
in Ulrichs eigener Definition (vgl. MoE 356).

Und auch Kakanien insgesamt steht nicht nur in der Parallelaktion
vor grofRen Schwierigkeiten, zur Idee vorzudringen. So geschiftig die
einzelnen Figuren nach der Liebe diirsten, so »bediirfnislos« (MoE 595)
ist die kakanische Monarchie. Und das ist, wie der Diplomat Tuzzi zu-
recht erkennt, ein gefihrlicher Zustand der Unentschiedenheit, in dem
sich alles andere eher breitzumachen droht als Liebe.

In dieser Situation, in der die von Platons Diotima geschilderte, von
Diotima bei Musil ersehnte Liebeserkenntnis versperrt scheint, bietet
sich Ulrich die Méglichkeit eines anderen Auswegs, er kehrt zuriick zu
einer anderen Konzeption der erotischen Liebe, einer anderen »Voll-
endung der Liebe«*° nimlich der des Kugelmenschen.

39  Ebd.S.57,209c

40 »Die Vollendung der Liebe« heifdt eine Erzahlung Musils aus den »Vereinigun-
gen«von 1911, Vgl. Musil GW, Bd. 6, S. 156-193. Hier erscheinen bereits viele der
Motive, die auch die Geschwisterliebe durchsetzen wie das Gesprach in und
liber Liebe, die Kugel, ein anderer Zustand, die Verbundenheit und Trennung
von Liebenden und die Leere.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Siamesische Zwillinge im unendlichen Diskurs

Auf den ersten Blick hat die Liebe zwischen Agathe und Ulrich konser-
vative Ziige. Es ist eine gleichsam »natiirlich« angelegte Verbundenbheit,
eine gemeinsame Vergangenheit, die verloren war und wiederherge-
stellt wird. Alle Bindungen, die im ersten Band entlarvt werden oder
keine Rolle spielen, wie Freundschaft, Verwandtschaft, Zuneigung, Zu-
sammenleben tauchen nun plétzlich unter anderem Vorzeichen wieder
auf. Anders als in den Beziehungen des ersten Teils ziehen sich hier
keine Gegensitze an, sondern Passendes; es fiigt sich Zusammengeho-
riges. Die Geschwister dhneln sich selbst in der Eigenschaftslosigkeit
(MOE 677). Es scheint sich eine urspriingliche Einheit zu realisieren, die
auflerhalb der Gegensatzverbindungen der Okonomie und in gewisser
Weise selbst aufierhalb des Geschlechtstriebs steht.

Die »Umkehrung« ist nicht einfach eine Regression. Sie ist eine Re-
volution, im doppelten Sinn, als Umkehrung einer Evolution, die als
Sackgasse erkannt wird,* und zugleich ein Umbruch. Die Geschwister
dringen in die Leerstelle der Kultur, direkt ins Tabu vor.

Zuvor wird das grofRte Hindernis der Liebe aus dem Weg geriumt,
Ulrichs Vater stirbt. Das Prinzip der Viter, geistiges, soziales und mo-
netires Kapital zu mehren oder zu sichern, steht auch dann noch der
Liebe im Wege, wenn man ihm zuwider handelt. Wie Ulrich Gerda er-
klart: »Sie konnen nicht auf die Dauer von dem Gegensatz zu ihren
Eltern leben.« (MoE 493)

Grundlegend fiir die entstehende Geschwisterliebe sind also zwei
unverfiigbare Ereignisse: der unvermittelt auftretende Tod des Vaters
und die darauf folgende Begegnung (fiir die Figuren ist es ein Wieder-
sehen, im Roman eine erste Begegnung, Agathe wird vorher kaum er-
wihnt).

Ulrich muss infolge dieser Ereignisse also nicht mehr in Verweige-
rung leben. Das zuvor rein Negative seiner Existenz verschwindet nun
in einer Leere, die zugleich eine ungekannte Freiheit ist. Die unverhoft-
te Befreiung enthebt ihn den Zwingen der 6konomischen wie tempora-

41 Mulder-Bach 2013, S. 336ff.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

253


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Aktiver Passivismus

len Folge. Damit vollendet sich gewissermafien die Riickkehr, die schon
mit Ulrichs Eintreffen in Wien zu Beginn des Romans begonnen hat. Als
Erwachsener ohne Eltern in den Raum der Kindheit zu treten, bewirkt
eine Aufhebung der Zeit. In dieser eigentiimlichen Nicht-Zeit zwischen
Tod und Begribnis, zwischen Kindheit und Erwachsenen-Alter, zwi-
schen Zuhause und Fremdheit realisiert sich etwas Neues, das dabei
auch das Nachholen des Versiumten ist. In die Liicke, die sich in Ul-
richs Leben auftut, tritt die jiingere Schwester. Der Unentschiedenheit,
entweder den Platz des Vaters einzunehmen oder sich ins Unbekannte
zu wagen, gibt Agathe eine dezisive Wendung, indem sie sich weigert,
zu ihrem ungeliebten Ehemann zuriickzukehren. Auch Ulrich wider-
steht der Versuchung, der unerwarteten Liebe auszuweichen und noch
vor dem Begribnis abzureisen. Die Geschwister entscheiden sich fir
die Anziehung und sogar fiir die Verantwortung fiireinander, wenn sie
beschliefien, fortan (fiir eine unbestimmte Zwischenzeit) zusammen-
zuleben.

Als Toter wird noch der strenge Vater zum Verbiindeten des innerfa-
milidren Eros gemacht: in seiner Schublade entdecken die Geschwister
obszone Bildchen (MoE 769).

Als wiirde die »Umkehrung« alle Verhiltnisse invertieren, erkennen
sie nun auch die subversive Seite ihres Vaters, die ihn den Geschwistern
auf einmal verwandter erscheinen lisst als je zu Lebzeiten. Nun erst se-
hen sie, dass der »kleine Alte, der sich den Rangordnungen des Daseins
unterworfen hatte und sie als ihr eifriger Diener verteidigte, aber in
sich allerhand Auflehnungen barg, fiir die er auf dem von ihm gewihl-
ten Lebensweg keinen Ausdruck finden konnte.« (MoE 697) Mit dhnli-
chen Schwierigkeiten, das passende Leben zur wirklichkeitskritischen
Haltung zu finden, setzen sich ja auch Ulrich wie Agathe auseinander.

Mit einer »barbarische[n]« (MoE 707) Geste bezeugt Agathe dem
Leichnam des Vaters eine letzte Anerkennung und stiftet eine skanda-
16se Verbindung. Sie 16st ihr Strumpfband und steckt es dem Vater in
die Tasche seines Anzugs. Sie macht ihn damit vollends (und ohne des-
sen Willen) zum Teil der inzestudsen Gemeinschaft, die sie mit Ulrich
eingeht.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Der Vater wird also erst als Toter in eine libidindse Gemeinschaft
von Begehrenden aufgenommen. Infolgedessen werden nicht nur die
Mobel des Hauses verriickt, die Ordnung des »Urviterwillens« wird mit
einer »iippigen Herausforderung« (MoE 717) konfrontiert. Diese riickt
ganz buchstiblich die Bedirfnisbefriedigung ins Zentrum und zwar
in orientalischer Gestalt mit einer Ottomane und einem Teppich. Ei-
ne Topfpflanze als »Wald«** stellt den Bezug zu einer verlorenen Natur
her. Auf der anderen Kopfseite steht aufierdem noch eine »grofRe hel-
le Stehlampe, die es ihr [Agathe, N.1.] erleichtern sollte, im Liegen zu
lesen, und die in der klassizistischen Landschaft des Zimmers wie ein
Scheinwerfer oder Antennenmast wirkte.« (Ebd.)

Wie zu Beginn ist es fiir die Romankonzeption bedeutsam, dass nun
wieder neu eingerichtet und umgeriumt wird. Und wihrend in Ulrichs
Schlésschen eine Absicht der Einrichtung gefehlt hatte, so ist das nun
anders. Auf dem »rebellisch eingedrungenen Diwan« entfaltet sich die
Ruhe, die bei allem Nicht-Geschehen dem Roman bislang abgegangen
war. Und das in Verbindung mit einem verinderten Blickwinkel der
Kérperlichkeit und der Lust am Asthetischen. Agathe verbringt die Ta-
ge liegend, im Pyjama liest sie »gute und schlechte Biicher« (MoE 718),
eine Titigkeit, die sie nur »zeitweilig unterbrach, um zu essen oder ein-
zuschlafen« (ebd.).

Der Raum, den Ulrich wie Agathe bisher nur mit »jener Scheu betre-
ten habe[n], die man Kindern vor etwas einimpft, das sie leicht zersto-
ren oder beschmutzen konnten« (ebd.) wird hemmungslos zum Lust-
gewinn, zur bequemen Kontemplation und zur ausgiebigen Lektiire
genutzt. Im Roman bildet sich eine »Insel«, die zum Schauplatz einer
neu verstandenen Familie wird, das heif3t einer Gemeinschaft, die nicht
nur verwandtschaftliche, geschlechtliche oder unspezifische Welt-Liebe
sondern gleichsam die ganze Liebe fiir sich beansprucht. Sie schwebt
damit zwischen Heiligkeit und Verbrechen. Und zwar deshalb, weil die-
se Liebe sich iiber die iltesten anthropologischen Verbote hinwegsetzt.

Sigmund Freud benennt drei »Triebwiinsche«, die zur »Kulturfeind-
seligkeit« fithren und dabei menschliche Konstanten sind, weil sie »mit

42 Im Original in Anfithrungszeichen.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

255


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Aktiver Passivismus

jedem Kind von neuem geboren« werden, das sind »die des Inzests, des
Kannibalismus und der Mordlust.«** Stand Der Mann ohne Eigenschaften
bis zur Begegnung der Geschwister vor allem im Zeichen der Mordlust,
so driangt sich nun der Inzest in den Vordergrund.*4

Im ersten Buch war es der geistige und korperliche Mangel, der die
erotische Aktivitit gepragt und zur Tétung des Objekts der Begierde
hingefiihrt hatte. Das zweite Buch entwickelt ein anderes Verstindnis
von Liebe, es setzt den Kugelmenschen versuchsweise wieder zusam-
men. Nicht im Koitus wird die Verschmelzung vollzogen, denn dann
wire sie ja zeitlich begrenzt und zur Eindeutigkeit geworden. Schon
im Gastmahl heif3t es: »denn es glaubt doch wohl niemand, dass es
der Geschlechtsverkehr ist, um dessentwillen der eine mit so grofRer
Leidenschaft Freude dariiber empfindet, mit dem anderen zusammen
zu sein.«*® Um das Prinzip des Gleichnisses wiederherzustellen, ge-
schieht die Vereinigung im Gesprach der Geschwister, in der Zone zwi-
schen reiner Idee und konkreter Wirklichkeit. Im Diskurs nehmen Ul-
rich und Agathe die Vorstellung der korperlichen Einheit zweier Lie-

43 Freud, Sigmund, »Die Zukunft einer lllusion« in: Studienausgabe Bd. IX, a.a.0.,
S.135-189, hier 144.

44 Der dritte Trieb, Kannibalismus, der laut Freud als einziger der drei Triebwiin-
sche kulturell »verpont und der nicht analytischen Betrachtung véllig iiber-
wunden« erscheint, findet bei Musil mehrfach im Zusammenhang mit dem
»Theorem der menschlichen Gestaltlosigkeit« Erwahnung. Vgl. dazu Musil, Ro-
bert, »Der deutsche Mensch als Symptom«, GW, Bd. 8, S.1368-1375, hier: 1371.
Im Mann ohne Eigenschaften evoziert Musil diese negative Anthropologie un-
ter Bezugnahme auf Kant einerseits und den Kannibalismus andererseits: Das
»menschliche Wesen« sei ebenso leicht »der Menschenfresserei fihig wie der
Kritik der reinen Vernunft.« (MoE 361) Vgl. dazu Kapitel zum Moglichkeitssinn
dieser Arbeit.

45  Platon 2008, S. 33, 192c. Vgl. zu einer dhnlichen Auffassung der Liebe auch Ril-
kes Malte Laurids Brigge: »Es scheint ihm das Auferste, allein zu sein und wach
und um ihretwillen zu denken, wie sehr im Recht jene Liebende war: wenn sie
wusste, dass mit der Vereinigung nichts gemeint sein kann als ein Zuwachs an
Einsamkeit; wenn sie den zeitlichen Zweck des Ceschlechts durchbrach mit sei-
ner unendlichen Absicht.« Rilke, Rainer Maria, Malte Laurids Brigge, Miinchen
1962: dtv, S.163. Den Hinweis auf diese Verbindung verdanke ich Philipp Engel.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

bender durchaus wortlich. Wie im Gastmahl beschrieben sehnen auch
sie sich nach dem, was in Aristophanes’ Rede Hephaistos den Liebenden
anbietet: »euch miteinander zu verschmelzen und in eins zusammen-
zuschweiflen, sodass ihr, obwohl ihr zwei seid, eins werdet und, solange
ihr lebt, gemeinsam als eine Einheit lebt und, wenn ihr gestorben seid,
auch dort im Hades anstelle von zweien einer seid, weil ihr gemeinsam
tot seid.«*®

Unter Berufung auf den platonischen Mythos imaginieren sich die
Geschwister als »Siamesische Zwillinge« (MoE 908). Entsprechend des
»Zaubers« der Analogie, »gleich und nicht gleich zu sein« (MoE 906)
ist diese engste Form der Geschwisterlichkeit das letzte Wort ihres Ge-
sprichs, auf das hin Ulrich das Zimmer verlisst. Er verlisst es, ohne
es zu verlassen, denn »seine Worte klangen schwerlos: ohne Gewicht
und in ihrer Leichtigkeit sich noch ausbreitend, nachdem er schon das
Zimmer verlassen hatte.« (MoE 908). Der Gebrauch der Worter geht
also eine Verbindung mit den Handlungen ein, die diese umzukehren
vermag. Gehen wird zu Bleiben, die Leichtigkeit zur Dauerhaftigkeit.
In dieser sprachlichen Logik geschieht die Vereinigung der Geschwis-
ter als etwas, das es nur in der Sprache und durch die Sprache gibt,
dadurch aber auf die Welt und ihre Wahrnehmbarkeit einwirkt.

Die Liebe der Geschwister entwickelt sich zusammen mit dem Dis-
kurs der Liebe, zum »Narrativ.«*’ Sie ist auf der einen Seite davon ge-
fahrdet, ins Abartige und Verponte abzugleiten, auf der anderen Seite
in die Langeweile, die Flaute und den Stillstand. Der Diskurs der Liebe
muss sich davor hiiten, zum unverstindlichen Selbstzweck, wahnhaft
falscher Sinnfiille zu werden oder zur blofen Redewendung, zum Ge-
meinplatz oder Klischee.

Die Liebe ist also tatsichlich das Mittlere als das es Platons Diotima
beschreibt. In der Mitte zwischen Mangel und Fillle, zwischen grofitem
Gliick und bitterer Armut und ein Mittler zwischen Géttern und Men-
schen. Als »Engel« bezeichnet Ulrich Agathe an einer Stelle. Als »heilig«

46  Platon 2008, S.33,192d-e.
47  Fanta, Walter, »Liebe als Narrativ: Uber den Ausgang der »letzten Liebesge-
schichte<bei Robert Musil« in: Musil-Forum, 2007, Vol. 30, S. 37.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

257


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Aktiver Passivismus

werden die Gespriche der Geschwister bezeichnet. Halb beriihren sie
Fragen menschlicher Liebe, menschlicher Kunst und halb sind sie in ei-
ner beinahe gottlichen Sphire angesiedelt, in der Welterzeugung durch
Sprache geschieht, durch Kunst, die auf die Wirklichkeit einwirke, in-
dem sie ihr Bilder gibt.*® Diese kénnen das vermeintlich Bekannte neu
erscheinen lassen und damit eine Art Urzustand wie angesichts von
frisch Erschaffenem herstellen. Und anders als in Ulrichs erster grofRer
Liebesgeschichte ist diese letzte Liebe kein einsamer schriftlicher Dis-
kurs, der sich ohne Zutun der Adressatin entspinnt und nach einiger
Zeit versiegt. Nun wird die Sprache der Liebe zweistimmig gesprochen,
sie wird dynamisiert, als stimmliche Worte verginglich einerseits und
verstetigt andererseits. Dadurch entstehen Pausen und Unterbrechun-
gen, aber kein Ende. Die »letzte Liebesgeschichte« trigt gewissermafien
noch iiber das Buch hinaus, da dies keinen Abschluss fiir sie findet.*’

48  Sind es keine ganz neuen Verbindungen, aus denen die Bilder und damit die
Welt erschaffen wird, so geschieht dies durch »lIsolierung« von Elementen aus
ihrem Kontext. Im »Nachlass zu Lebzeiten« heifdt es an einer Stelle: »Man sieht
die Dinge immer mitsamt ihrer Umgebung an und halt sie gewohnheitsmafiig
firdas, was sie darin bedeuten. Treten sie aber einmal heraus, so sind sie unver-
standlich und schrecklich, wie es der erste Tag nach der Weltschopfung gewe-
sen sein mag, ehe sich die Erscheinungen aneinander und an uns gewohnt hat-
ten. Sowird auch in der glashellen Einsamkeit alles deutlicher und gréfier, aber
vor allem wird es urspringlicher und ddmonischer.« Musil GW, Bd. 7, S. 520f.
Vgl. zur Kunstwahrnehmung Grill 2012, S. 96, 181f.

49 Uber das Bildnis eines Liebespaares auf einem rémischen Steinsarkophag
schreibt Musil im Nachlass zu Lebzeiten. Das Paar liegt unter Biumen und blickt
sich in die Augen. »Und sie lacheln einander an; lang, sehr lang. Du siehst weg:
und noch immer tun sie es, ohne Ende.

Dieser treue, brave, biirgerliche, verliebte Blick hat die Jahrhunderte tiberstan-
den; erist im alten Rom ausgesandt worden und kreuzt heute dein Auge.
Wundere dich nicht dariiber, daR er vor dir andauert; daf sie nicht wegsehen
oder die Augen senken: sie werden nicht steinern dadurch, sondern mensch-
lich.«

Musil GW, Bd. 7, S. 486. In ihrem literarischen Zwiegesprach, das mit dem Ro-
manfragment abbricht, wirkt auch die Liebe Ulrichs und Agathes frisch und un-
beendet wie in einem unendlichen lebendigen Prozess.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

Wie wihrend seiner ersten Liebesgeschichte schreibt Ulrich - dies-
mal keine Briefe zum Verlieren, sondern ein Tagebuch. Der gewohn-
liche Leser dieser Aufzeichnungen wire wohl ihr Verfasser selbst zu
einem spiteren Zeitpunkt. Die aufgeschriebenen Gedanken haben al-
so nicht die »Bestimmung« verlorenzugehen, sondern aufbewahrt zu
werden. Sie stammen aus den Gesprichen der Geschwister und gehen
auch wieder in diese ein. Besonders deshalb, weil auch Agathe in Ul-
richs Tagebuch liest und darin Antworten auf ihre gemeinsamen Fra-
gen zu finden meint. Analog zu Musils Konzept der »lebendigen Ge-
danken« wird das Tagebuch zu lebendiger Schrift. Diese wiederum be-
ginnt sich in den Druckfahnenkapiteln, mehr aber noch in den Genfer
Ersetzungsreihen (GA, Bd. 4) immer intensiver mit dem Verhiltnis von
Leben, Kunst, Liebe und Tod auseinanderzusetzen.

In Platons Dialog Timaios ist der Kugelmensch, verstanden als
Nachbildung des gottlichen Kreis-Prinzips, ein runder Kopf. Damit
dieser nicht »auf der Erde mit ihren vielfiltigen Hohen und Tiefen
umbherrolle<®® erhilt er einen Kérper. Hier scheint es also: Je gottlicher,
desto mehr Mangel, desto weniger Bewegungsfreiheit und Kontrolle
tiber die Fortbewegung. Im »Gastmahl« entwirft Aristophanes eine
andere Idee des Kugelmenschen. Diese geht von der groflen Macht
dieser Wesen mit vier Armen und vier Beinen, mit zwei Gesichtern
und zwei Geschlechtsteilen aus, die im Radschlag vorankommen.
Diese Menschen »besafien nun gewaltige Stirke und Kraft, hatten
ein ausgeprigtes Selbstbewusstsein und legten sich mit den Géttern
an,«* das heiflt, sie versuchen sich Zugang zum Himmel, damit
vermutlich auch zur Unsterblichkeit zu verschaffen. Daraufhin werden
die Kugelmenschen geteilt und suchen fortan ihre verlorene Hilfte.
Dabei ist die Befriedigung des Mangels fiir die Menschen zunichst
todlich: »Und indem sie sich mit den Armen umfassten und einander
umschlangen, voller Begierde zusammenzuwachsen, starben sie infol-

50  Platon, Timaios, ibersetzt von Manfred Kuhn, Hamburg 2017: Meiner, S. 37,
44d-e.
51 Platon 2008, S. 30, 190b.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

259


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Aktiver Passivismus

ge von Hunger und ihrer sonstigen Untitigkeit, weil sie nicht bereit
waren, irgendetwas getrennt voneinander zu tun [.].<*

Zeus Losung fir diesen Liebestod der getrennten Hilften besteht
darin, die zuvor auf dem Riicken platzierten Geschlechtsteile vorne an-
zubringen, wodurch die Hilften sich begegnen, sich genital vereinigen,
dann nach dem Geschlechtsverkehr »eine Pause machten, sich der Ar-
beit zuwendeten und sich um den sonstigen Lebensunterhalt kiimmer-
ten.«>>

Wenn die Geschwister sich als siamesische Zwillinge, als wiederver-
einter Hermaphrodit verstehen, dann kommt es also genau darauf an,
welche Form sie wahlen: Ein Zuviel an Geschlechtlichkeit wire eine be-
langlose Liebschaft, die am gewdhnlichen Tagesablauf in Wirklichkeit
gar nichts dnderte und in der Logik des Romans in schiere Gewalt ab-
glitte. Die blofRe Umarmung, die kein Geschlecht kennt, dagegen wire
todlich, gelihmte Untitigkeit.

Ulrich und Agathe schwanken in Musils Entwiirfen zwischen beiden
Extremen; manchmal aber streifen sie auch die urspriingliche Macht
des Hermaphroditen. Sie wihlen das Paradoxe der gleichzeitigen Nihe
und Distanz und sind die »Ungetrennten und die Nichtvereinten« (GW
Bd. 4, S. 297). Es ist eine Erfahrung des riatselhaften Dritten, des »Zau-
bers, gleich und nicht gleich zu sein.« (MoE 906) Dieses Leben erfillt
sich im Sprechen und im Schreiben, wenn die Sprache Bilder isoliert
und damit neue erzeugt. Liebe ist, das Ausgeschlossene zum Vorschein
zu bringen.

Die Sprache der Liebe hilt den Lauf der Zeit an und kehrt ihn um.
Anstatt der Parole der Tat zu folgen, zum katastrophalen Ende, in das
auch die letzte Liebesgeschichte miinden sollte, steuert sie vor- und
riickwirts zugleich auf die Gestaltlosigkeit eines ewigen Anfangs zu,
ohne diesen je zu erreichen. Liebe ist das Aufschiebende, das wie in

52 Ebd.31,191a-b.

53  Ebd., S.31f 191c. Kugelmenschen treten bei Platon urspriinglich in drei Formen
auf, mannlich, weiblich und mann-weiblich. So liefert er indirekt auch eine Er-
klarung fiir Homosexualitat.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

den Erzihlungen aus Tausendundeiner Nacht nicht abreifst und da-
mit den Lauf der Dinge zu dndern, oder besser, aufzuhalten vermag
— durch Unterbrechungen, Reiterationen, produktive Wiederholungen
und Kreisbewegungen. Sie ist die passive Resistenz, die im unendlichen
Gesprich alles miteinander verbindet, die den Trieb zur Mordlust und
zur Menschenfresserei eindimmt. »Und nochmals mit anderen Wor-
ten: Der Vorgang der Ausgestaltung und Verfestigung kommt niemals
zu Ende«, heifdt es im Roman beinahe beschwérend (GW, Bd. 4, S. 215).
So bildet die Sprache der Liebe eine miandernde Kette der Bedeutung,
die sich »so rund um etwas« (MoE 369) bewegt, sich unablissig an die
wesentliche Leerstelle im menschlichen Dasein herantastet, um noch
im Unihnlichsten die »volle Ganzheit des Lebens« (MoE 1225) zu erken-
nen.

Die sich verkettende Aneinanderreihung von Wortern im Diskurs
unterminiert jedes Fortschrittsdenken. Dabei trotzt sie dem Zeitlauf
keine Ewigkeit ab, keine Unsterblichkeit, aber doch den bestindigen
Aufschub des Todes, mit Platons eigenartiger Formulierung: »unsterb-
lichere Kinder.«<**

Der Mann ohne Eigenschaften benennt zwei Moglichkeiten, in der
Welt zu sein (Vgl. etwa GW, Bd. 4, S. 432fF.). Die erste ist fiir etwas
zu leben. Das ist das Gesetz des Geldes und des Triebes. Es ist eine
endlose Bewegung, die ein Ziel verfolgt, dieses aber nie erreichen kann.
Das Ideal ist die Chiffre des Mangels, der die Bewegung initiiert und
in Gang hilt, ohne Aussicht auf Erfullung zu bieten.

Geldverdienen ist ein ewiger Prozess ohne Abschluss. Vordergriin-
dig soll der finanzielle Uberfluss, die Triebbefriedigung ein Mittel sein,
um einen Zweck zu erreichen. Doch wird jegliches Ziel ausgehohlt
durch die Leere des Geldes, das selbst keine Bedeutung enthilt. Im
monetiren Prinzip kehrt sich die Abneigung gegen den Mitmenschen
oder Konkurrenten um in eine Anziehung, weil die Zusammenar-
beit mit Antagonisten Profit verspricht. Gegenteile werden unter der
Herrschaft des Geldes vereinheitlicht, das ermdglicht Werterzeugung
und das Geschift macht vor keinem Bereich Halt. Die scheinbare

54  Platon 2008, S.57, 209¢c.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

261


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Aktiver Passivismus

Fille, die Geld, Gesellschaft, Arbeit und Liebesbetrieb versprechen,
iberdeckt und verleugnet den Mangel, auf dem diese Regsambkeiten
doch griinden.

Die Bewegung des Geldes geht im Kreis um ein Zentrum herum,
dessen Leere uneingestehbar bleibt. Dadurch gibt es keine Annihe-
rung an die Mitte und keine Ruhe. Dass jegliche Befriedigung nur eine
momentane Entladung ist und eigentlich eine Enttduschung, zermiirbt
und bedingt weitere Gewaltausbriiche. Dann explodieren die Komple-
mente, das von der Suche nach dem Ideal Zusammengezwungene prallt
aufeinander. Das einzig vollstindige Ganze, das die Wirtschaft zu er-
zeugen vermag, ist das Geschift, ein Ganzes, das seinen Mittelpunkt
und Antrieb nicht kennt und verleugnen muss. Im Geschift ist jede Be-
ziehung ein Mittel ohne Mitte, es ist Kauf oder Ersatz und auch wenn
es um Liebe oder Kunst geht, sind diese in der Welt der Aktivitat nicht
mehr als ein Handel.

Fiir etwas zu Schreiben ist daher unmoglich, es gibt nichts zu sa-
gen, was nicht ebenso sinnlos und bedeutungsleer wire, wie der Markt,
dem die Schrift dann angehort. Der Wert solchen Schreibens bemisst
sich nur im Gesellschaftlichen und Finanziellen, auRerhalb davon ist
es nichts. Das Wesentliche muss verschwiegen werden, denn es konnte
das Geschift zum Zusammenbruch fithren. Der Ersatz, die Ware aber
— auch die literarische — ist nie mehr als ihr Tauschwert und dieser ist
eine Ilusion.

Das Gegenbild dazu ist das Sein in etwas, im Falle der Geschwis-
ter das Leben in Liebe. Auch dieses fufdt auf der Leerstelle. Nur dass
Ulrich und Agathe das Tabu, das Unaussprechliche nicht durch ein vor-
geschobenes Ideal und entsprechende Aktivititen verdecken, sondern
sich ihm soweit wie moglich annihern, ohne in die Sprachlosigkeit
und Leere schierer Gewalt zu stiirzen. Sie befinden sich im Kraftfeld
dieses Zentrums, im Bereich der Leere, suchen diese und entfernen
sich wieder von ihr. Auerlich gesehen handeln die Geschwister nicht,
sie sprechen und sie schreiben. Ihre geistig-sinnliche Bewegung ist so
fein, dass sie wie Ruhe wirkt und dabei doch von hochster Spannkraft
ist. Der Diskurs, den die Geschwister fithren, bewegt sich im Grenzbe-
reich zwischen dem Unsagbaren, dem Noch-nicht-Gesagten und dem

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache der Liebe und Riickkehr zum Eros

bildlichen Sprechen. Im Gleichnis verbindet sich das Unterschiedliche
als Unterschiedliches. Der Zusammenhang zwischen Wirklichkeiten,
Moglichkeiten und der Erschaffung beider tritt als Effekt von 4stheti-
scher Wahrnehmung der Welt zutage. In deren Immanenz ist die Liicke
und die Leere nicht das, was Bedeutung aushohlt, sondern erzeugt. Das
ist eine Bedeutung, die nicht rein rational oder emotional, nicht per-
sonlich, nicht allgemein und nicht intersubjektiv erfasst wird, sondern
die Verkettung aller Dinge miteinander ausmacht. So ist die geschwis-
terliche Liebe. Sie dufiert sich im Gesprich und in der Schrift, die bei-
de ineinander iibergehen, wie die Elemente einer Landschaft einzeln
sind und doch zusammengehéren. Die Geschwisterliebe befindet sich
im Inneren der Schonheit der Welt, sie ist absichtslos und gerade da-
durch in Bewegung, weil alles darin Enthaltene verinderlich, unfertig,
dem Wandel und dem Riickfall in die Leere anheimgegeben ist, aber
noch ist, als Zeichenhaftes erscheint.

Die Geschwisterliebe schiebt die Erstarrung aller Worter in Kate-
gorien und den Verfall der Welt in die Gewalt volliger Leere immer
wieder hinaus. In der Liebe zu sein ist ein gespannter Zustand. Die-
ser bleibt nur so lange ruhig, wie die Aufmerksambkeit nicht nachlisst.
Immer wieder muss seine innere Bewegung als deutbares Zeichen er-
kannt werden, damit sie nicht zur dufieren Bewegung wird und in die
Eindeutigkeit, die Katastrophe umschligt. Immer wieder muss der Zu-
stand neu in Worte gefasst werden, muss sich immer wieder dem Un-
sagbaren und der Moglichkeit des Verstummens aussetzen, »denn die
Sprache der Liebe ist eine Geheimsprache und in ihren héchsten Gra-
den der Vollendung so schweigsam wie eine Umarmung.« (GW, Bd. 4,
S. 400)

Der Kern des Geschifts wie der Liebe ist die gleiche Leere. Nur
fliichtet die Betriebsambkeit die Leere, das Unfertige, Unaussprechliche,
das Nicht-Existierende, weil sich aus ihm kein Wert generieren lisst
und es jeden Wert und jedes Ziel fraglich werden lisst. Das Geschift-
liche kreist um die Leere, kann sich nicht von ihr 16sen und muss sich
unaufhérlich rithren, um sich seinem leeren Kern nicht stellen zu miis-
sen.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—

263


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Aktiver Passivismus

Nichts ist erforderlich, damit aus Trieb Liebe werden kann, als eine
Umkehrung. Die Liebe wendet sich der Leere zu. In Vergleich zur Welt
der Wirtschaft ist sie nicht reproduktiv, aber schépferisch. Sie schreibt
und spricht weiter, weil alles in der Welt, jedes Wort selbst eine Leere
enthilt und damit immer auch ein Moment des Unverstehbaren. Die
Sprache der Liebe versiegt erst dann, wenn alles klar ist.

hitps://dot. 0:08:43. - Open Access - [{) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839464991-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

