
djbZ 1/201812

Fokus | Nahed Samour Die erkennbare Muslimin als Richterin 

weltanschaulich und religiös neutral zu verhalten. Insbesondere 
dürfen sie Kleidungsstücke, Symbole oder andere Merkmale nicht 
tragen oder verwenden, die objektiv geeignet sind, das Vertrauen 
in die Neutralität ihrer Amtsführung zu beeinträchtigen oder 
den politischen, religiösen oder weltanschaulichen Frieden zu 
gefährden.“

4.	 Deutung des Kopftuches
Das religiös konnotierte Kopftuch kann jedoch nicht als allgemei-
ner Hinweis auf eine mangelnde Distanz zu religiösen Einflüssen 
gedeutet werden. Ob Richterinnen innerlich unabhängig sind, 
mithin ihre Bindung an das Gesetz ernstnehmen oder sich von 
religiösen Vorgaben leiten lassen, erweisen allein ihre Urteile. 
In der Debatte geht es um Zuschreibungen. Der schon erwähn-
te katholische Verfassungsrichter27 trug zwar seinerzeit keine 
Glaubenssymbole, er war aber allgemein als gläubiger Katholik 
bekannt. Offenbar wird eine gläubige Muslima als nicht neutral 
eingeordnet, ein gläubiger Katholik hingegen sehr wohl.28

Tatsächlich wird jede Erscheinung einer Person in ihren 
kulturellen und sozialen Bezügen gedeutet. Die gewöhnliche 
Deutung ist freilich immer in der Gefahr, durch das, was aus-
geschlossen ist, fundamental in Frage gestellt zu werden.29 Eine 
kopftuchtragende Richterin, die ganz alltäglich normale Urteile 
fällt, könnte durch ihre gute richterliche Praxis Vertrauen in 
ihre Person entstehen lassen. Dadurch verlöre die Ausgangs-
überlegung, eine Richterin mit Kopftuch sei niemals neutral, an 
Überzeugungskraft. Deswegen wird das Gegenbeispiel einfach 
verboten.

5.	 Pluralistisches Neutralitätsverständnis: Art. 33 Abs. 3 GG
Art. 33 Abs. 3 GG soll aus historischer Erfahrung genau solche 
Verbote verhindern: Bei der Zulassung zu öffentlichen Ämtern 
darf kein Nachteil aus dem religiösen Bekenntnis erwachsen. 
Schon der Wortlaut steht dem gänzlichen Ausschluss religiöser 
Überzeugungen von öffentlichen Ämtern entgegen.30 Die Norm 
streitet vielmehr für ein Neutralitätsverständnis wie in den frü-
hen Entscheidungen des BVerfG, die ein offenes, zugewandtes, 
pluralistisches Neutralitätsverständnis befürworten, das gerade 
Raum schafft für verschiedene Glaubensüberzeugungen im Staat.

Eine Grundüberzeugung demokratischer Selbstregierung 
durch Gesetze ist, dass ein und dasselbe Gesetz in den Händen 
noch so verschiedener Personen, sind sie nur durch Studium 
und Referendariat gut ausgebildet für das richtende Amt, zu 
einer im Wesentlichen gleichförmigen Anwendung führen wird. 
Schließen wir Personengruppen von diesem Vertrauen aus, indem 
wir ihnen die Fähigkeit gänzlich und pauschal absprechen, die 
demokratischen Gesetze neutral und unparteilich anzuwenden, 
so bedroht dies eine Grundbedingung unserer Staatsform. Die 
Exklusion kopftuchtragender Juristinnen vom öffentlichen Amt 
der Richterin ist deswegen nicht mit dem Verständnis des plu-
ralistischen demokratischen Rechtsstaates vereinbar.

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-12

Die erkennbare Muslimin als Richterin: Das Recht auf 
Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit, auch in der Justiz 

Dr. Nahed Samour
Lichtenberg-Kolleg Göttingen Institute of Advanced Study/
Humboldt Universität zu Berlin

Zwei zentrale Grundsätze seien an den Anfang gestellt, weil sie 
in den Diskussionen allzu häufig relativiert oder ignoriert wer-
den: 1. Die Religionsfreiheit gilt auch für Staatsbedienstete; 2. 
Das Kopftuch muslimischer Frauen ist von der Religionsfreiheit 
geschützt. Religionsfreiheit steht somit in engem Zusammenhang 
mit Berufsfreiheit und Zugang zu öffentlichen Ämtern. Daher geht 
es im folgenden um die Geltung der Religionsausübung im staatli-
chen Dienstverhältnis, wozu auch das Kopftuch als Ausdruck der 
Ausübung von grundrechtlich geschützer Freiheit gehört; Recht 
auf öffentliche Sichtbarkeit der muslimischen Frau, auch in der 
Justiz, das nicht durch überbetonte negative Glaubensfreiheit der 
Prozessbeteiligten eingeschränkt werden darf; und ein einheitliches 
offenes Neutralitätsverständnis, welches zu unterscheiden ist von 

der richterlichen Unabhängigkeit. Rechtspolitisch wird appelliert, 
dass das Gericht ein Raum zum Abbau von Vorurteilen sein muss. 

1.	 Religionsfreiheit gilt auch im staatlichen Dienstverhältnis 
Eine Tätigkeit im öffentlichen Dienst führt nicht zum Verlust der 
Grundrechtsträgerschaft.1 Staatsdienst wird heute begriffen als 
„Dienst von Bürgern für Bürger“.2 Eine Bürgerin, die staatliche 
Funktionen wahrnimmt, bleibt zunächst weiterhin Bürgerin 
im grundrechtlichen Sinne, auch wenn sie als Vertreterin im 
Staatsdienst handelt („Funktionsträgerverhältnis“). 

Zu dieser Grundrechtssphäre gehört auch die Religions-
ausübung nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG. Was letztlich als Re-
ligionsausübung zu bewerten ist und was nicht, fällt nicht in 

27	 Oben Fn. 20.
28	 Vgl. auch die gesetzliche Wertung in § 45 S. 3 HBG.
29	 Butler, Bodies That Matter, 1993, S. 8.
30	 Noch weitergehend Rusteberg, Kopftuchverbote als Mittel 

zur Abwehr nicht existenter Gefahren, JZ 2015, S. 637 (642): 
Repräsentationsgedanke des Art. 33 Abs. 3 GG.

1	 St. Rspr., siehe nur BVerfGE 39, S. 334 (366) f. Für die Beamtin: 
BVerfGE 108, S. 282 (296); für Angestellte im öffentlichen Dienst: 
BVerfGE 138, S. 296 (328).

2	 Wißmann, Justitia mit Kopftuch?, DRiZ 2017, 224, 225.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12


13djbZ 1/2018

Nahed Samour Die erkennbare Muslimin als Richterin | Fokus

den Beurteilungsspielraum des Staates, sondern ist nach dem 
Selbstverständnis der jeweiligen Religionsgemeinschaft und 
der einzelnen Grundrechtsträgerin zu bemessen und unterliegt 
lediglich einer Plausibilitätskontrolle. Für den Grundrechtsschutz 
ist unerheblich, dass in der islamischen Glaubenslehre plurale 
Auffassungen zu Bekleidungsgeboten vertreten werden. Eine 
religiöse Verpflichtung zum Tragen eines islamischen Kopftuches 
ist hinreichend plausibel; auch das BVerfG bezeichnet das Tragen 
eines muslimischen Kopftuches als ein „nachvollziehbar auf ein 
als imperativ verstandenes Glaubensgebot“3 zurückzuführende 
Verhaltensweise, die von der Religionsfreiheit umfasst ist. 

Wer also dem Kopftuch einen religiösen Charakter aberkennt 
und es stattdessen als Zeichen der Unterdrückung stigmati-
siert, sollte sich bewusst sein, dass sich diese Ansicht fernab 
einer rechtsprechungsorientierten Diskussion bewegt. Auch 
der EGMR lehnt die bevormundende Ansicht ab, einer Frau 
unter Verweis auf die Pflicht des Staates zur Gleichbehandlung 
der Geschlechter bestimmte Kleidervorschriften zu machen.4 
Schon die Aufforderung, bestimmte Tätigkeiten ohne Kopftuch 
wahrzunehmen, und damit die Betroffene „vor die Wahl [zu 
stellen], entweder die angestrebte Tätigkeit auszuüben oder dem 
von [ihr] als verpflichtend angesehenen religiösen Bekleidungs-
verbot Folge zu leisten“5, bedeutet einen gravierenden Eingriff 
in Grund- und Menschenrechte.

Für die muslimische Richterin mit Kopftuch stellen Verbote 
nicht nur eine Verletzung ihrer Religionsfreiheit aus Art. 4 Abs. 1 
GG, sondern zugleich eine gleichheitswidrige Behandlung auf-
grund ihres Geschlechts und ihrer Religion nach Art. 3 Abs. 3 
GG dar. Sie wird also in mehrfacher Hinsicht diskriminiert. 
Zudem wird Art. 33 Abs. 3 GG verletzt, wonach keinem Träger 
eines öffentlichen Amtes aus seiner Religionszugehörigkeit ein 
Nachteil erwachsen darf. Dies und die unzutreffende Vermi-
schung der richterlichen Unabhängigkeit aus Art. 97 GG mit 
der religiös-weltanschaulichen Neutralität hat Anna Katharina 
Mangold schon vorzüglich dargelegt.6 Ferner hat das BVerfG 
bereits festgestellt, dass das bloße öffentlich bekannte Bekenntnis 
zu einer Religion ohne hinzutretendes einseitiges Verhalten eines 
Richters dessen Unabhängigkeit nicht in Frage stellt.7

2.	 Das Recht auf Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit,  
auch in der Justiz

Weder werden Frauen noch Muslim*innen generell vom Rich-
teramt exkludiert. Geschlecht oder Religionszugehörigkeit sind 
nicht per se ein Ausschlussgrund. Wenn beides durch das Kopf-
tuch sichtbar wird, droht ihnen der Ausschluss aus bestimmten 
Berufssphären. Die bloße Sichtbarkeit eines Merkmals nach 
Art. 3 Abs. 3 S. 1 GG darf jedoch nicht zum Ausschluss von 
der Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit führen – auch und gerade 
nicht von Positionen in der Justiz! 

Nach Art. 3 Abs. 3 GG dürfen weder das Geschlecht noch die 
Religion als Anknüpfungspunkte für eine Ungleichbehandlung 
herangezogen werden. Das gilt auch dann, „wenn eine Rege-
lung nicht auf eine nach Art. 3 Abs. 3 GG verbotene Ungleich-
behandlung angelegt ist, sondern in erster Linie andere Ziele 
verfolgt“8, hier also vordergründig die religiös-weltanschauliche 

Neutralität des Staates bzw. die richterliche Unabhängigkeit. 
Denn Art. 3 Abs. 3 S. 1 GG soll „Angehörige strukturell diskri-
minierungsgefährdeter Gruppen vor Benachteiligung schützen“.9 
Muslimische Frauen, die sich für das Tragen eines Kopftuchs 
entschieden haben, stellen eine strukturell diskriminierungs-
gefährdete Gruppe dar. Beim Zugang zu Bildung, Ausbildung 
und Arbeitsmarkt haben sie ein sehr hohes Risiko, Diskrimi-
nierung wegen ihrer Religion und zugleich ihres Geschlechts 
ausgesetzt zu sein.10 Wenn die erkennbare Muslimin entgegen 
aller Strukturhindernisse als qualifizierte Volljuristin ein Rich-
teramt anstrebt, zeigt dies auch, dass Frauen mit Kopftuch sich 
nicht mehr damit begnügen, am Rande der Gesellschaft zu 
stehen, sondern sozial hoch angesehene Berufe anstreben.11 Sie 
machen damit ihr Recht auf Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit 
geltend. Dieses Recht umfasst das Grundrecht auf Selbstbe-
stimmung, Selbstbewahrung und Selbstdarstellung als Bedin-
gungen der Identitätsbildung, ausgedrückt in der Bedeckung als 
verpflichtend empfundenem religösem Gebot, kurz: das Recht 
auf Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit. So kann sie sich als Frau 
im öffentlichen Raum und im staatlichen Dienstverhältnis ihrer 
Vorstellung von Würde entsprechend darstellen. Ein Verbot 
würde neben ihrer Religionsfreiheit (Art. 4 Abs. 1 GG) ihre 
persönliche Identität12 (Art. 2 Abs. 1 i.V.m. Art. 1 Abs. 1 GG), 
ihre Berufsfreiheit (Art. 12 Abs. 1GG) sowie ihre staatsbürger-
lichen Rechte (Art. 33 Abs. 3, 2 GG) verletzen.

3.	 Keine unzumutbare Beeinträchtigung der negativen 
Glaubensfreiheit Prozessbeteiligter

Die Rechtsprechung geht bisher einstimmig davon aus, dass die 
bloße Konfrontation mit Glaubensüberzeugungen noch keinen 
Zwang zu bestimmten Handlungen auslöst.13 In Bezug auf das 
Kreuz im Gerichtsaal befand das BVerfG, dass das „bloße Vor-

3	 BVerfGE 138, S. 296 S. 336.
4	 EGMR vom 01.07.2017, Nr. 43835/11, Rn. 118, 120.
5	 BVerfGE 108, S. 282 (297).
6	 Mangold, Justitias Dresscode: Wie das BVerfG Neutralität 

mit „Normalität“ verwechselt, http://verfassungsblog.de/
justitias-dresscode-wie-das-bverfg-neutralitaet-mit-normalitaet-
verwechselt/ (Abrufdatum: 16.3.2018).

7	 BVerfG vom 3.7.2013, Az. 1 BvR 782/12. Die Beschwerdeführerin hatte 
eine mögliche Befangenheit der Richter Kirchhof, Eichenberger 
und Masing gerügt, da diese katholischer Konfession seien und 
daher in ihrem Verfahren gegen ein katholisches Krankenhaus nicht 
unparteiisch urteilen könnten. Die Befangenheitsanträge wurden 
zutreffend mit der Begründung verworfen, dass die Religions- 
oder Konfessionszugehörigkeit für sich allein die Besorgnis der 
Befangenheit nicht zu rechtfertigen vermag. Ähnlich auch  
BayVerfGH vom 17.7.2000, Az. Vf. 3-VII-99, Rn. 6.

8	 BVerfG vom 10.10.2017, Az. 1 BvR 2019/16, Rn. 57.
9	 BVerfG (Fn. 8), Rn. 59.
10	 Antidiskriminierungsstelle des Bundes, Diskriminierungsrisiken 

muslimischer Frauen mit Kopftuch auf dem deutschen 
Arbeitsmarkt. Dokumentation des Fachgesprächs am 30.5.2016, 
abrufbar unter www.antidiskriminierungsstelle.de.

11	 Rommelspacher, Zur Emanzipation „der“ muslimischen Frau, APuZ 
5/2009,S. 34-38, abrufbar unter www.bpb.de/apuz/32234/zur-
emanzipation-der-muslimischen-frau?p=all (Abrufdatum: 16.3.2018).

12	 Dazu BVerfG vom 27.06.2017, Az. 2 BvR 1333/17, Rn. 40.
13	 Zum Kruzifix in der Schule: BVerfGE 93, S. 1 (20), und EGMR, NVwZ 

2011, S. 737, 74  – Lautsi II; im Gerichtssaal: BVerfGE 35, S. 366 (375); 
zum Kopftuch in der Schule: BVerfGE 138, S. 296 (336).

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12


djbZ 1/201814

Fokus | Nahed Samour Die erkennbare Muslimin als Richterin 

handensein eines Kreuzes […] weder eine eigene Identifizierung 
mit den darin symbolhaft verkörperten Ideen oder Institutionen 
noch ein irgendwie geartetes Verhalten“ verlange.14

Auch die Tatsache, dass die Konfrontation in staatlichen Ein-
richtungen stattfindet, vermag keine relevante Grundrechtsbe-
troffenheit Prozessbeteiligter zu begründen. Es gilt im Gegenteil, 
dass wenn schon Schüler*innen die Konfrontation über viele 
Jahre zugemutet werden kann, dies erst recht für die zeitlich 
nur begrenzte Begegnung im Gerichtssaal gilt. Dies betonte das 
BVerfG in seinem Kruzifix-Beschluss selbst: „Nach Dauer und 
Intensität ist die Wirkung von Kreuzen in Unterrichtsräumen 
noch größer als diejenige von Kreuzen in Gerichtssälen.“15 Oh-
nehin kommt der negativen Religionsfreiheit der Bürger*innen 
im Verfahren „ein deutlich geringeres Gewicht“ als in der Schule 
zu.16 Somit verleiht eine kopftuchtragende Richterin dem Prozess 
keinen religiösen Charakter und löst bei den Beteiligten keinen 
wie auch immer gearteten Zwang aus.

In der Justiz sind Prozessbeteiligte religiösen Symbolen (wie 
Kreuzen in bayerischen oder Weihnachtsbäumen in Berliner 
Gerichten) punktuell und für kurze Dauer ausgesetzt, so dass 
weder eine „unausweichliche Situation“ noch „Zwangslage“ 
besteht noch eine „unzumutbare innere Belastung“ von Pro-
zessbeteiligten pauschal angenommen werden kann.17 Dass 
Kreuz und Weihnachtsbaum keine Verstöße gegen die religiös-
weltanschauliche Neutralität seien, das Kopftuch hingegen 
unweigerlich auf ein problematisches Verhältnis zum Staat 
schließen lasse, übersieht das gravierende Ungleichheitsproblem. 
Während das Kopftuch als religiöses Symbol über-sichtbar ist, 
wird bei Kreuz und Weihnachtsbaum die religiöse Bedeutung 
rhetorisch minimalisiert, um christliche Symbole mit dem sä-
kularen staatlichen und gesellschaftlichen Zeitgeist in Einklang 
zu bringen. Dagegen werden islamische Symbole als Fremd-
körper stigmatisiert, obwohl das Grundgesetz keine fremden 
Religionen kennt. 

4.	 Ein religiös-weltanschauliches Neutralitätsverständnis 
für alle Bereiche staatlichen Handelns

Wesentliche Orientierung für das Verhältnis von Religionsfreiheit 
und staatlicher Neutralitätspflicht bieten die Ausführungen des 
BVerfG zum Kopftuch in Schule und Kindertagesstätten. So 
macht sich der Staat das Kopftuch seiner Staatsbediensteten 
nicht zu eigen, wenn er es als Ausdruck der zunehmenden Plu-
ralität in der staatlichen Sphäre lediglich hinnimmt. 18 Da das 
Tragen des Kopftuchs ohne staatliche Anordnung erfolgt, ist es 
auch nicht dem Staat zuzurechnen. Durch das persönliche und 
individuelle Bekenntnis eines Amträgers zu seiner Religion ist 
die religiös-weltanschauliche Neutralität nicht berührt.

Dies gilt auch für den Bereich der Justiz. Das BVerfG formu-
liert das Verständnis der religiös-weltanschaulichen Neutralität 
auch in seinem jüngsten Beschluss zum Kopftuch im Referenda-
riat als offene und übergreifende, die Glaubensfreiheit für alle 
Bekenntnisse gleichermaßen fördernde Haltung „insbesondere 
auch für den vom Staat garantierten und gewährleisteten Bereich 
der Justiz“19. Darin ist eine genuin neue Feststellung zu sehen: 
Für die Justiz kann grundsätzlich kein anderes religiös-weltan-

schauliches Neutralitätsverständnis gelten als für die anderen 
Bereiche staatlichen Handelns wie bspw. Schulen.  

5.	 Das Gericht: Kein Raum für Stigmata
Neben den verfassungsrechtlichen Ausführungen drängt sich 
auch eine rechtspolitische  Betrachtung auf. Das Gericht darf 
kein Ort sein, an dem gesellschaftliche Stigmata, Vorurteile und 
Ausgrenzungen reproduziert werden. Die Sichtbarkeit eines 
Merkmals darf nicht zur Infragestellung der richterlichen Un-
abhängigkeit führen, oder gar dazu, der Person die Ausübung 
des Berufs zu verbieten. 

Das bürgerliche Rechtsempfinden, dass sich durch eine Kopf-
tuch tragende Richterin gereizt fühlen könnte, kann nicht oberste 
Handlungsmaxime des Staates sein. Erst recht gilt: Ressentiment 
bzw. Vorurteil ist kein grundrechtsrelevantes Abwägungsinteres-
se. So mag es konkret Menschen geben, die ein Problem damit 
haben, wenn beispielsweise eine schwarze oder eine homose-
xuelle Richterin Recht spricht. Doch darf diese Empfindung 
weder in die Abwägung eingebracht, noch die Neutraliät der 
Amtsträgerin in Frage gestellt werden. Dies geschieht jedoch 
bei der Kopftuch tragenden Richterin, wenn ihr prinzipiell un-
terstellt wird, dass ihr Anblick für alle Prozessbeteiligten stets 
eine persönlich unzumutbare Rechtsverletzung darstelle. Eine 
solche Sicht fördert Stigmatisierung. 

Teilweise wird versucht, zwischen vermeintlich änderbaren 
und unabänderlichen Merkmalen zu differenzieren. Die Mus-
limin mit Kopftuch sei danach weniger schutzwürdig, weil sie 
sich ja des Stoffs entledigen könnte.20 Doch dies ist zu kurz 
gedacht. Nicht nur Geschlecht und Hautfarbe, auch die Religion 
begleitet einen Menschen überall hin. Religiöse Identität ist für 
gläubige Menschen „ein integraler Bestandteil ihres ganzen 
Lebens“, Glaubensgebote „sind nicht etwas, was außerhalb der 
Arbeit gelten soll (etwa für diejenigen, die einer Bürotätigkeit 
nachgehen, am Abend und am Wochenende), aber während der 
Arbeitszeit höflich abgelegt werden kann“21.  

Derzeit sieht sich die erkennbare Muslimin ausschließenden 
und benachteiligenden staatlichen Strukturen gegenüber, die im 
Bereich Justiz den Anpassungs- und Assimilationsdruck so sehr 
erhöhen, dass das Religiöse, das „Andere“ nicht mehr erkennbar 
sein darf. Diese Strukturen legitimieren aber auf gefährliche Art 
Diskriminierung, indem sie die Ursachen in der Unangepasstheit 
der Betroffenen selbst festmachen. 

Es wäre wünschenswert, wenn sich der verfassungsrechtliche 
Diskurs nicht zunehmend, und vor allem nicht selektiv auf das 
gefühlte Empfinden einer sensitiven Mehrheit verlagern würde. 
Natürlich setzt eine Rechtsordnung die Akzeptanz der Rechts-

14	 BVerfGE 35, S. 366 (375).
15	 BVerfGE 93, S. 1 (18).
16	 Wieland, Stellungnahme vom 23.05.2004 zum Entwurf für ein 

Gesetz zur Sicherung der staatlichen Neutralität (Hessischer 
Landtag, Drs. 16/1897 neu).

17	 Vgl. BVerfGE 35, S. 366 (376).
18	 BVerfGE 108, S. 282 (305).
19	 BVerfG (Fn. 12), Rn. 48.
20	 Schlussantrag Kokott vom 31.5.2016, Rs. C-157/15.
21	 Schlussantrag Sharpston vom 13.7.2016, Rs. C 188/15, Rn. 118.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12


15djbZ 1/2018

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts  | Fokus

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-15

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts 

unterworfenen voraus. Doch im Kopftuch-Diskurs sind es Ge-
setzgeber und evtl. die Justiz selbst, die die Vertrauenswürdigkeit 
einer religiösen Minderheit in Frage stellen.22 Auch im Gericht 
greift kein Konfrontationsschutz vor als fremd empfundener 

Religiosität. Es gilt auch keine abgesenkte Befindlichkeitsschwelle 
in staatlichen Institutionen. 

Frage 1: Es wird viel diskutiert über die negative Religionsfreiheit 
der Rechtsunterworfenen, wie steht es um die Religionsfreiheit 
der muslimischen Juristin? Wie kann die in Artikel 4 I, II GG 
verankerte Gleichheit der Religionen bei einer Tätigkeit im 
Staatsdienst verwirklicht werden? 

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak: Die 
Religionsfreiheit der muslimischen Juristin gilt uneingeschränkt. 
Wegen des staatlichen Neutralitätsgebots tritt Art. 4 Abs. 1, 2 GG 
für hoheitliche Tätigkeiten von Beamten und Richtern zurück. 
Der Status der Beamten und Richter rechtfertigt diese Schranke.

Anna Katharina Mangold: Art. 33 Abs. 3 GG besagt: „... die 
Zulassung zu öffentlichen Ämtern sowie die im öffentlichen 
Dienste erworbenen Rechte sind unabhängig von dem religiösen 
Bekenntnis. Niemandem darf aus seiner Zugehörigkeit oder Nicht-
zugehörigkeit zu einem Bekenntnis oder einer Weltanschauung 
ein Nachteil erwachsen.“ Das lese ich als eine höchst spezifische 
verfassungsrechtliche Regelung, die explizit anordnet, dass sich 
aus Sicht des Grundgesetzes das religiöse Bekenntnis weder bei der 
Zulassung zu einem öffentlichen Amt wie jenem der Richter*in 
noch bei der Ausübung dieses Amtes als nachteilig erweisen darf. 
Wenn nun aber an das Tragen eines religiös gebotenen Kopftuches 
die nachteilige Folge geknüpft wird, dass eine Tätigkeit in der 
Justiz unzulässig sein soll, so ist dies genau jene Konstellation, die 
das Grundgesetz verhindern möchte. Die Regelung des Art. 33 
Abs. 3 GG ist von der historischen Erfahrung mit dem Ausschluss 
jüdischer Richter*innen vom Amt geprägt. Weder das Tragen der 
Kippa noch das Tragen des Kopftuches sollen für die Gläubigen 
im Staatsdienst mit Nachteilen verbunden sein. Ich halte diese 
Norm in zunehmend säkularen Zeiten für eine äußerst wichtige 
Schutznorm. Nach dem Grundgesetz sollen Staatsdiener*innen 
ihre Religion gerade nicht verleugnen müssen. 

Ute Sacksofsky: Die Diskussion darum, was Gleichheit be-
deutet, haben wir als Feministinnen ja lange geführt. Wir haben 
erarbeitet, dass formale Gleichheit nicht ausreicht, sondern dass 
materielle Gleichheit verlangt, auch die Auswirkungen einer Rege-
lung auf unterschiedliche Personen(gruppen) zu berücksichtigen. 
Eine solche mittelbare Benachteiligung liegt im generellen Verbot 
religiöser Symbole. Denn eine scheinbar neutrale Regelung, die 
das Tragen religiöser Symbole verbietet, geht gerade zu Lasten der 
Angehörigen der Religionen, die das Tragen religiöser Symbole 
verlangen. Stellt man sich als Gedankenspiel vor, die Amtstracht 

schlösse – wie es ja in anderen Ländern üblich ist – eine Kopf-
bedeckung ein, hätten diejenigen, die ein Kopftuch oder eine 
Kippa tragen wollen, kein Problem. Ohnehin erlauben wir, dass 
das Erscheinungsbild der Richter*innen nicht völlig identisch ist: 
unterschiedliche Haar- und Barttrachten erkennen wir problemlos 
an. Ein Verbot religiös begründeter Kopfbedeckungen ist über-
haupt nur deshalb in Deutschland vorstellbar, weil die meisten 
hier Lebenden keine Kopfbedeckung tragen. Gleichheitsrechte (im 
umfassend verstandenen Sinne) sind aber gerade darauf gerichtet, 
nicht ungefiltert die Perspektiven und Interessen der dominanten 
Mehrheit durchzusetzen, sondern auch die mit einer Regel verbun-
denen Belastungen für marginalisierte Gruppen wahrzunehmen.

Eine gleichheitskonforme Lösung bestünde darin, Kopfbede-
ckungen zu erlauben, wenn sie aus religiösen Gründen getragen 
werden. Der Gesetzgeber könnte aber beispielsweise Vorschriften 
über die Farbe aufnehmen (z.B. weiß/schwarz). Dies würde den 
Eindruck der Amtstracht weniger stören und zugleich deutlich 
machen, dass es nicht um das Stellen der Person über das Amt geht. 

Marion Eckertz-Höfer: Gewollte Suggestivfrage? Denn von der 
negativen Religionsfreiheit der Rechtsunterworfenen ist doch so 
gut wie nicht in der öffentlichen Debatte die Rede. Bis zu einem 
gewissen Grade zu Recht, denn die Rechtsunterworfenen sind 
ebenfalls Einzelpersonen, die die Richterin allenfalls stundenweise 
zu Gesicht bekommen. Obwohl es für einen Agnostiker oder 
Atheisten vor Gericht sicher nicht leicht zu ertragen ist, wenn eine 
Richterin – trage sie nun ein sichtbares christliches Kreuz oder ein 
Kopftuch – für ihren „Aberglauben“ auch noch werbend auftritt.

Wenn eine muslimische Richterin ihre Religionsfreiheit durch 
Tragen eines Kopftuches verwirklichen will, kann sie dies die 
meiste Zeit ihres Lebens und selbst im Dienst tun, nur eben 
nicht, wenn sie vor Publikum hoheitlich handelt. Der Staat muss 
nicht jede Bühne bereitstellen, damit sich die Angehörigen der 
unterschiedlichen Religionen nach außen hin darstellen können. 
Das Verbot, auffällige Abzeichen der eigenen Religion zu tragen, 
betrifft dementsprechend alle Religionen.

Christine Fuchsloch: Die Gleichheit der Religionen erfordert 
es, alle sichtbaren religiösen Symbole gleich zu behandeln und 
insbesondere nicht etwa christliche Symbole zu bevorzugen. 

Nahed Samour: Unvereinbar mit dem Grundgesetz ist jedenfalls 
die Verbotslogik, bestimmte Freiheitsausübungen präventiv-pauschal 
zu untersagen. Stattdessen verlangt das Grundgesetz den schonen-
den Ausgleich widerstreitender Interessen im Wege der praktischen 

22	 Sandhu, Das EU-Antidiskriminierungsrecht zwischen ökonomischer 
und sozialer Integration, KJ 2017, S. 517 (529).

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-12

