
5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 289

me gekommen. Der Vereinsvorstand hatte jedoch die Befürchtung, dass sich die

nicht-muslimischen Besucherinnen und Besucher dann eingeschüchtert gefühlt

hätten (ZH_Prot_17).

In dieser Strategie spiegelt sich die im öffentlichen Diskurs transportierte

Vorstellung wider, dass die Schweiz einen dramatischen Anstieg der muslimi-

schen Bevölkerung zu befürchten hat (vgl. Heine et al. 2012: 32). Spekulationen,

gestützt durch statistische Hochrechnungen und Vorhersagen, gipfeln in der mit-

telfristigen »Islamisierung« der Schweiz, Österreichs und ganz Europas. Da die

Anzahl der Personen im Gebäude reduziert wird, kann hier davon ausgegangen

werden, dass auf diesen Aspekt des öffentlichen Diskurses reagiert wird.

Die Ausführungen unterstreichen die vorsätzliche Trennung von Mitgliedern

und Besucherinnen und Besuchern am Tag der offenen Moschee. Kaffee und

Kuchen ermöglichen nur den Kontakt zu ausgewählten Mitgliedern. Der Raum

Moschee ist in der Folge ein Ort für Kontakt, jedoch nicht über den Erstkontakt

hinaus. Auf die Frage, ob sich denn schon einmal persönliche Kontakte aus ei-

nem Tag der offenen Moschee oder auch aus Moscheeführungen ergeben haben,

verneinte eine Moscheeführerin aus dem ImanZentrum Volketswil und meinte,

so etwas auch nicht von anderen zu wissen (Nadja, #00:25:11#). Das Ziel der

Korrektur des Islambildes sieht dies jedoch auch nicht vor, denn hier geht es

vor allem um die Weitergabe von Informationen durch Expertinnen und Exper-

ten und nicht um den Kontakt mit Laien. Die Folge ist, dass muslimische und

nicht-muslimische Besucherinnen und Besucher getrennt werden und eine In-

teraktion auf persönlicher Ebene unmöglich gemacht wird. Die Reaktion auf den

öffentlichen Diskurs scheint damit ein Paradox zu produzieren, denn sie steigert

die bereits empfundene Trennung und Divergenz zwischen den Angehörigen der

Mehrheitsgesellschaft (die »christlichen Schweizer/Österreicher«) und den mus-

limischen Anderen und wirkt damit dysfunktional. Die externen und internen

Erwartungen an diese Form des Dialogs fallen daher sehr unterschiedlich aus

(vgl. auch A.-K. Nagel & Kalender 2014).

5.5 Moscheen im Wandel: Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen

In vorangegangenen Analysen wurden das Gebet, Bildungsangebote und öffent-

lichkeitswirksame Veranstaltungen als Aktivitäten ausgewählt, um darzustellen,

wie diese Angebote ausgestaltet, wie sie durch verschiedene Rahmenbedingun-

gen beeinflusst werden und wie mit unterschiedlichen Erwartungen umgegan-

gen wird. Im Folgenden werde ich von diesen Handlungsarenen weg gehen und

Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen darstellen, die für die Moscheen

als Ganzes maßgeblich sind. Dabei werde ich zeigen, wie die verschiedenen Er-

wartungen ausbalanciert werden, um die Legitimität der Moschee zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Alltag in der Moschee

Dazu erfolgt eine dezidierte Anbindung an den theoretischen Rahmen, indem auf

die Forschungsfrage zurückgegangen wird: Wie wird das, was als Moschee erkennbar

ist, durch Handeln und Sprache konstituiert und immer wieder neu reproduziert? Und durch

welche Faktoren wird dieses Handeln beeinflusst?

In den folgenden Ausführungen werden die unterschiedlichen Erwartungs-

gruppen Berücksichtigung finden. Zunächst wird es daher um Strukturen und

Entwicklungen gehen, die sich aus den Erwartungen der Mitglieder ergeben. Zu

den prägenden internen Entwicklungen gehören maßgeblich auch der Übergang

von der ersten Einwanderergeneration zur zweiten und dritten Generation sowie

der damit verbundene Wandel der Bedeutung des Migrationshintergrundes. Dar-

über hinaus steht besonders die Rolle von Frauen im Mittelpunkt des Interesses,

auf die eingegangen werden wird, sowie die Praxis loser Zugehörigkeit, welche

bereits bei den Aktivitäten zur Sprache kam. Wenn es um die Leistungsrolle von

Imamen geht, wird deutlich werden, wie Regulative und religiöse Konzepte ih-

re Position beeinflussen. Schließlich soll hier der Frage nachgegangen werden,

was eigentlich die öffentlich-rechtliche Anerkennung der Islamischen Glaubens-

gemeinschaft in Österreich für die Moscheen bedeutet und hier wird sich der

Vergleich mit Moscheen in der Schweiz als sinnvoll zeigen.

Für die Analyse in diesem Teil der Arbeit kommen besonders Interviews zum

Einsatz, die mit den verschiedenen Mitgliedern und Inhabern von Leistungsrol-

len geführt wurden. Dadurch können die Erwartungen am besten rekonstruiert

werden.

5.5.1 Migrationserfahrung und Generationenwandel

Migrationserfahrung und ethnische Zugehörigkeit

Die meisten Musliminnen und Muslime sind im Zuge der Arbeitsmigration und

aufgrund von Kriegen seit den 1970er Jahren in die Schweiz und nach Österreich

eingewandert (siehe Kap. 3). Mit der Migration ging für viele ein Kontextwechsel

von der Zugehörigkeit zu einer Mehrheitsreligion zu einer Minderheitenreligi-

on einher (vgl. Roy 2004). Die Initiative für die Einrichtung eines Gebetsraumes

ging in der Anfangszeit vor allem von landsmannschaftlichen Gruppen aus, oft-

mals von Menschen, die aus einer bestimmten Region stammten (vgl. Schiffauer

2009; Mahnig 2002; Roy 2004; Schmidinger 2013). Wie wichtig das Zusammenge-

hörigkeitsgefühl aufgrund gleicher Herkunft und Ethnie ist, zeigen die Beispiele

in dieser Arbeit und die Tatsache, dass die Mehrzahl der Moscheen nach wie

vor entlang ethnisch-sprachlicher Grenzen organisiert ist. Auch wenn an den Ge-

beten Gläubige aus anderen Ländern teilnehmen, so sind die Organisation und

die Leistungsrollen ethnisch relativ homogen besetzt. Beispielsweise werden in

den von mir besuchten »türkischen« Moscheen die Leistungsrollen im Vorstand

von türkischstämmigen Personen übernommen und die Imame sind aus der Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 291

kei entsandt. In der Albanischen Moschee in Zürich sind im engsten Kreis der

Moscheeorganisation albanischstämmige Personen aktiv, ebenso wie in der bos-

nischen Moschee in Wien. Schließlich spiegelt sich die ethnische Zugehörigkeit

auch in der formalen Mitgliedschaft zu einer Moschee wider.

Gerade also für die erste Generation ist die ethnische Zugehörigkeit wich-

tig. Dies zeigt sich zum Beispiel wenn ältere Männer, wie in der Moschee Gazi

Husrev-beg, zusammensitzen Tee trinken und sich in ihrer Muttersprache über

alte Zeiten unterhalten (W_Prot_10). Die Moschee kann so auch die Funktion einer

Tagesbetreuung für Rentner übernehmen, denn, so der Interviewpartner Zijad,

dann müssten die älteren Männer nicht ins Heim (W_Prot_24). Auch die Frauen-

treffen in den Moscheen werden meist von Frauen mit dem gleichen Migrations-

hintergrund aufgesucht und die Interaktionssprache ist die Herkunftssprache,

wie zum Beispiel in der Blauen Moschee in Zürich. Sprache und Herkunft haben

nach wie vor einen prägenden Effekt auf die Moscheen. Senad Kusur, der frü-

here Imam, berichtet über das Zusammengehörigkeitsgefühl in einer bosnischen

Moschee in Wien:

Mhm, es ist [...] zu bemerken, dass es viele Menschen sind, die sich hier familiär

fühlen, also die müssen nicht in einer Familienbeziehung sein, sondern (.) sind so

engmiteinander befreundet, dassman sich halt sehr gut kennt. Also,man ist auch

privat untereinander äh vertraut, also (.) Menschen vertrauen einander, ähhh ha-

ben oft auch die, die, die gemeinsame Vergangenheit gehabt, also entweder aus

demselben Ort geflüchtet, aus Bosnien, oder sind ZUSAMMEN nach Österreich

gekommen, um zu arbeiten, also in den 70-er, 80-er Jahren und sodass die Men-

schen eng in Beziehung zueinander sind. Und so haben diese Vertrauen zueinan-

der, und wenn jemand irgendeinen Vorschlag hat, dann vertraut man auch den

Menschen. Man ist nicht misstrauisch, dass man meint, der wird das irgendwie

für sich nutzen oder, oder betrügen oder sonst was. Also, man hat Vertrauen. Al-

so,wenndiese Persondas tatsächlich als so sieht unddas richtig sieht, dannhelfen

wir dieser Person, das zu machen. #00:51:54-5#

(S. Kusur)

Das Zusammengehörigkeitsgefühl, das der Interviewpartner beschreibt, ist

eines, das aus der gemeinsamen Herkunft und der Migrationsgeschichte er-

wächst. Die engen Beziehungen in der Moschee werden hier durch die Begriffe

»familiär«, »vertraut«, »zusammen« und »Vertrauen« angezeigt. Damit setzt der

Interviewpartner die Moschee auf die Ebene einer Familie, in der man Projekte

gemeinsam macht und sich unterstützt.

Die ethnische Moschee ist für die Menschen ein Ort, in dem aufgrund der

gemeinsamen Herkunft und Kultur ein Erfahrungsraum geteilt wird, welcher

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Alltag in der Moschee

Vertrauen und Sicherheit stiftet. Berger und Luckmann beschreiben diesen Er-

fahrungsraum als »Plausibilitätsstruktur«, welche nötig ist, um eine Selbstiden-

tifikation als Muslim und Muslimin und eine muslimische »Wirklichkeit« zu un-

terstützen. Denn der Weg, »sie ›aufzufrischen‹, führt über Gespräche mit den

Anderen, für die sie gleich relevant sind« (Berger & Luckmann 2013: 166). Ham-

berg beschreibt, wie durch die Migration die Plausibilitätsstruktur (oder auch

der konjunktive Erfahrungsraum bei Mannheim) einer Person unterbrochen wird

(Hamberg 1999: 27). Die Moschee ist daher ein Ort, wo dieser Erfahrungsraum

(re)konstruiert wird.

Auch die Einteilung von Moscheen in ethnische oder ideologische Kategorien

ist innerhalb der muslimischen Öffentlichkeit verbreitet, wenn zum Beispiel von

der »arabischen Moschee« oder der »bosnischen Moschee« gesprochen wird. Sie

kann dazu führen, dass sich Menschen dort nicht wohl fühlen. Neyla zum Beispiel

hat sich für eine Moschee entschieden, die nicht einer Ethnie zugeordnet werden

kann. Im Interview antwortet sie auf die Frage, ob sie auch andere Moscheen

frequentiert:

Und ichwill nicht ja, weil ich find, die (NamederMoschee) ist Gemeinschaft für al-

le Muslime auch draußen. Ja, die andere Moscheen sind entweder bosnische Mo-

schee, entweder syrische Moschee, entweder ägyptische Moschee, türkische Mo-

schee. Und jeder auch hat eine Richtung, eine salafitisch, eine Sufismus, eine (un-

verst.) (lacht). Und in (Name der Moschee) du findest KEINE Richtung. #00:25:21-

8#

(Neyla)

Neyla verbindet in dieser Interviewpassage ethnische Merkmale mit denen

einer bestimmten religiösen Richtung. Der inklusive Charakter der Moschee, in

die sie geht, macht sie für sie attraktiv. An einer anderen Stelle im Interview

beschreibt sie, dass ihr gefällt, dass die von ihr präferierte Moschee einen Mit-

telweg beschreitet, was die religiösen Handlungsanweisungen betrifft, der weder

alles verbietet noch alles erlaubt. Ihrer Ansicht nach würde die Orientierung am

Propheten Mohammed unterstützt. Für Neyla ist es daher nicht die ethnische

Zugehörigkeit, die ihr wichtig ist, sondern die religiöse Heimat. Die von ihr be-

schriebene Vielfalt an Moscheen kann auch als Verunsicherung gedeutet werden.

Wenn man wie sie keiner bestimmten ethnischen Community angehört, die be-

reits seit Jahren etabliert ist, ist es schwer, sich auf dem Markt der Moscheen

zurechtzufinden.

Die ethnische Homogenität der meisten Moscheen wird auch innerhalb der

ethnischen Moscheen bedauert. So wurde in der Albanischen Moschee in Zürich

berichtet, dass zum Unterricht keine nicht-albanischen Kinder kämen und die

wenigen, die gekommen seien, den Unterricht bald wieder verlassen hätten. Die

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 293

Beteiligten wünschten sich aber, dass sich die Moschee auch für nicht-albanische

Muslime öffnet (ZH_Prot_28). Dieses Beispiel zeigt, dass sich der ethnische Mar-

ker nicht so einfach ablegen lässt und weiter reproduziert wird.

Zur kulturellen Selbstversicherung und zum Erhalt des konjunktiven Erfah-

rungsraums zählt auch die gemeinsame Sprache. Wie wichtig diese sein kann,

wird im Interview mit Mevlida deutlich, wenn sie davon spricht, ob und wann

sie in eine andere Moschee geht:

NURwenn, wennwas Großes so@wie diese Fest oder was@, aber (.) und äh, weiß

ich nicht, mir ist hier nah, wenn ich zu Beten komme, dann komme ich HIER, ich

habe keinewirklich Zeit, dass ich irgendwo anders hingehe, vielleicht Frauen, wel-

che sind in Pension oder ein bisschen, ja, Kinder sind groß, vielleicht die gehen,

aber ich nicht, dass (.) keine Zeit //(lacht)//@vielleicht später@. Aber ist gut, wenn

man wirklich dort, ja, wenn man (...) wenn man spricht, ja, mit seine Sprache z.B.

ist gut, man versteht sich besser, man, ja und Situation AUCH in Bosnien, das ist,

ja. Man, man spricht am BESTEN an seine Sprache (lacht), das kann man schon

mit, ja. […]. Wenn man sich freut, wenn man trauert, @das ist am besten@ am ja,

anmeine Sprache kann ich viel besser sagen, dass dann soman ja. (atmet tief aus)

so. #00:16:34-2#

(Mevlida)

Den Besuch von anderen Moscheen beschreibt Mevlida als Ausnahme. Sie be-

gründet diesen Umstand mit mangelnder Zeit und verweist auf die Rente oder

wenn die Kinder aus dem Haus sind. Was an dieser Stelle allerdings zentral ist,

ist der Verweis auf die gemeinsame Sprache und das gegenseitige Verstehen. Es

geht ihr dabei aber in erster Linie nicht um religiöse Inhalte oder Rituale, son-

dern um den sozialen Austausch, das Teilen von Freud und Leid. Sie fühlt sich

emotional aufgefangen, denn wenn es um Freude oder Trauer geht, kann sie dies

am besten in ihrer Heimatsprache ausdrücken. Dies verweist sehr stark auf die

Funktion der Moschee als sozialen Ort gegenseitiger Unterstützung, der gerade

für ältere Personen und Menschen der ersten Einwanderergeneration besonders

wichtig zu sein scheint. Zugehörigkeit wird hier über die Sprache vermittelt. Die

Beispiele von Nayla und der Kinder in der Albanischen Moschee in Zürich haben

allerdings auch deutlich werden lassen, dass nicht für alle die ethnische Zugehö-

rigkeit zu einer Moschee im Vordergrund steht. Wie sieht es aus, wenn es keine

gemeinsame Migrationsgeschichte mehr gibt, weil die nachfolgende Generation

hier geboren ist und anders sozialisiert ist? Wie kann sich hier ein Zusammen-

gehörigkeitsgefühl entwickeln?

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Alltag in der Moschee

Wechsel von der ersten auf die zweite und dritte Generation

Der Wechsel von der ersten auf die zweite und dritte Generation von Zuwande-

rern bringt langsam Veränderungen in den Moscheen mit sich. Bei der Analyse

des Religions- und Koranunterrichts hat sich bereits gezeigt, dass Umgangsspra-

che der Kinder und Jugendlichen Deutsch bzw. Schweizerdeutsch ist und nicht

mehr die Sprache der Eltern. Dass Moscheen sich hier in einem Übergangsprozess

befinden, wurde dadurch deutlich, dass mit der Unterrichtssprache Bosnisch, Al-

banisch oder Türkisch versucht wird, die Fähigkeiten der Kinder in der Sprache

der Eltern aufrechtzuerhalten. Moscheen befinden sich damit in einem Span-

nungsverhältnis zwischen Herkunftsland und Aufnahmeland und müssen einen

Weg finden, wie sie die unterschiedlichen Bedürfnisse und Erwartungen bedie-

nen können. Dieser Übergang lässt sich auch an folgendem Interviewausschnitt

zeigen:

Ich meine, wir sollen unsere Heimat nicht vergessen, und das will ich auch nicht,

und ich vermittel auch meinen Kindern alles Mögliche, ich fahr' SEHR oft nach

(Name des Herkunftslandes), einmal im Monat sogar, alle zwei Monate, je nach

dem, ne? Aber (.), jeder soll sich HIER zu Hause fühlen, aber seine Wurzeln darf

man nicht vergessen , wir sind ein historisches Volk, [...] wir haben Wurzeln, die

wahrscheinlich (.) nicht so viele europäische Völker haben. Darauf, darauf, darauf

sind wir stolz. wir fördern auch die Tradition sehr in der Moschee, das ist die Auf-

gabe. #00:40:30-1#

(Nedzad)

In dem Interview mit Nedzad wird ein Spannungsfeld zwischen dem Land,

in dem Nedzad und seine Familie leben, und dem Herkunftsland deutlich. Einer-

seits sollen sich die Kinder »zu Hause« fühlen, gleichzeitig aber das Herkunftsland

»nicht vergessen«. Das Bedürfnis nach Aufrechterhaltung des Bezugs zur Traditi-

on des Herkunftslandes wird für Nedzad in der Moschee aufgegriffen. Dies wird

dadurch verdeutlicht, dass z.B. Religionsunterricht in bosnischer Sprache durch-

geführt wird (siehe Kap. 5.3.5). Die Moschee wird dadurch zu einem Ort, wo die

Erwartungen im Hinblick auf die Aufrechterhaltung einer ethnisch-kulturellen

Heimat bedient werden. Wie wichtig nach wie vor der Bezug zum Herkunftsland

und die Verbindung zur ethnischen Moschee für die erste Generation ist, wird

auch dadurch deutlich, dass mit dem Mitgliedsbeitrag auch die Überführung im

Todesfall nach Bosnien abgegolten wird (W_Prot_24).

In der zweiten Generation verlagern sich jedoch die Bezüge vom Herkunfts-

land auf den Lebensort Österreich und Schweiz. Dies haben die Moscheever-

antwortlichen auch erkannt, beobachten und reflektieren dies, wie der folgende

Interviewausschnitt mit Senad Kusur zeigt:

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 295

Es entwickelt sich. Ähm (.) es entwickelt sich also in eine Richtung (.), dass die

jungen M/ Generationen immer mehr die, die, die führende Rolle im Verein ge-

winnen. Und diese Menschen sind halt hier aufgewachsen und sind äh hier sozia-

lisiert und, es wirkt auch ein (.) die Weltanschauung dieser Menschen. Also, man

(.) man versucht dies nicht mehr so emotiv de/ dem, dem Verein zuzu, zuzufüh-

ren, wie es die halt älteren Menschen machen, bei denen die Muttersprache also

die (.) ei/ etwas wo, wo diese Menschen emotiv gebunden sind, und dass/ dann

auch sehr empfindlich daran sind. Diese dann auch PFLEGEN. Das Herkunftsland

ist dann Bosnien, oder Teile Serbiens, halt wo diese Menschen herkommen. Die

jungen Menschen versuchen re/ räsonal zu wirken. Und das ist einerseits erst äh

in ihrem Um/Umfeld nützlich zu sein, erkennen auch die Bedürfnisse im Umfeld,

also der Nachbarschaft, und sehen vieles und berichten auch davon, wieman sich

hier auch engagieren kann. Was man auch/ die haben auch Ideen, wie man das

auch hier weiterbringen KANN. […] #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Senad Kusur beschreibt die Transition zwischen den Generationen eher als

harmonischen Prozess. Die beschriebenen unterschiedlichen Lösungsstrategien

bergen jedoch auch Konfliktpotential und bedürfen einer Aushandlung. Ebenso

wie Mevlida betont Senad Kusur die emotionale und sprachliche Bindung der

Angehörigen der ersten Generation an die Moschee, wohingegen er die zweite

Generation als rational einstuft. Diese übernehmen nun Leistungsrollen in den

Moscheen. Diese Verlagerung wirkt sich seiner Ansicht nach auch auf das Han-

deln in Moscheen aus, die durch den Generationenwandel einen stärkeren Bezug

zum Aufnahmeland erfahren. Gleichzeitig beschreibt Senad Kusur einen Prozess

der Professionalisierung im Sinne einer Effektivierung der Hilfsleistungen. Dies

werde dadurch möglich, dass die zweite Generation nicht mehr so stark emotio-

nal an das Herkunftsland gebunden sei und daher Projekte rationaler angegangen

werden könnten.

Andererseits ähm (.) haben diese Menschen auch äh eine Liebe zum Herkunfts-

land ihrer Eltern, aber mehr in einem Sinne, dass sie sich daran/ dafür interes-

sieren. Und es möchten, weil, weil, es ein Teil ihrer Identität ist. Nicht, dass sie

so emotiv daran gebunden, also, wie, wie, wie die Eltern, also, es hat, es hat, ist

eine Nuance anders. Äh und diese Menschen sind auch Men/ also Leute, die halt

ähh versuchen, sich LANGFRISTIG, also wie z.B. dieses Projekt zu beteiligen, al-

so weil sie s/sehen viel mehr, ja, das muss halt so gehen, weil es wird einfach so

zerstreut, also, in klein, klein, klein äh Sachen, also, die kann keinem äh endgültig

das Problem lösen. Äh, bei den älteren Menschen ist es so, dass sie oft persönlich

jemanden kennen dort, und dann unbedingt mögen dann halt DIESER Person zu

helfen. Unddie tun das auch, unddas ist auch s/schön undgut, aber das kanndann

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Alltag in der Moschee

auch langfristig also die Probleme dieser Menschen nicht lösen. Ähm (.) also das,

das entwickelt sich schon. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Die Beziehungen der zweiten Generation zum Herkunftsland der Eltern wer-

den nicht als subjektiv, sondern als objektiv beschrieben. Professionalisierung

bedeutet hier eine Rationalisierung und Effektivierung der Aktivitäten und des

Engagements in Moscheen. Hilfsleistungen werden nicht mehr individuell und in

kleinen Leistungen erbracht, sondern als größere Projekte. Darüber hinaus be-

schreibt der Interviewpartner eine nachlassende Bindung an das Herkunftsland

der Eltern, die Sprache und Kultur, welches nicht unbedingt mit einer Abkehr

von der Moschee einhergeht, sondern mit einem qualitativen Wandel. Diesen be-

schreibt Senad Kusur eher als rational und interessenbedingt im Gegensatz zu

einer emotionalen Bindung der ersten Generation. Damit tritt gleichzeitig eine

Abnahme der Bedeutung des Migrationshintergrundes ein.

Aber auch im täglichen Geschäft der Moscheeorganisation verändern sich

Handlungsweisen. In dieser Übergangssituation wird beim Interviewpartner Yus-

uf die Hoffnung auf Rationalisierung deutlich. Auf die Frage, was sich durch den

Generationenwechsel ändern wird, führt er aus:

Die SICHTWEISE von den Älteren ist ja ganz viel anders, als jetzt vonmir zum Bei-

spiel. Die, bei den Rechnungen schreiben sie noch immer mit der Hand, dreifach,

ist alles dreifach geschrieben (lacht), mit der Hand. Also, das würd man zum Bei-

spiel ändern. Da brauch man vielleicht eine Stunde, was der an einem Tagmacht,

das wird sich ändern. Das wird vielleicht, dass ma/ weil diemeisten vomVorstand

bis aufmich, vielleicht auf drei Personen können auch nicht so gutDeutsch, das ist

auch ein (.) das ist auch ein Problem, ne?. Ja, und dann kannman sich nicht/ dann

können sich dann nicht so gut unterhalten.Wenn z.B. Versammlungen sind, sollte

an und für sich der Obmann hingehen, ne? Aber, wenn der nicht so gut Deutsch

kann (.). #00:51:27-1#

(Yusuf)

Dieser Interviewausschnitt widerspiegelt den Wunsch nach Veränderung.

Yusuf spricht zum einen Verwaltungsaufgaben in den Moscheen an, für die er

durch den gestiegenen Bildungsgrad der neuen Generation eine Professionali-

sierung im Sinne einer effektiveren Arbeitsweise und Rationalisierung erwartet.

Zum anderen verweist er auf die mangelnden Deutschkenntnisse der ersten Ge-

neration, die es bislang erschwert habe, dass der Vorstand an »Versammlungen«,

also Treffen mit Akteuren im Bezirk, teilnehmen konnte. Ob diese Aufgabe dann

von anderen übernommen wurde, bleibt offen. Bei meiner Teilnahme an einem

interreligiösen Treffen übersetzten meist junge Menschen aus dem Verein für

den Imam und die Vorstandsmitglieder (W_Prot_05). Aus Sicht des Interviewten

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 297

verhindern aber mangelnde Deutschkenntnisse eine Teilhabe im Stadtteil und für

einen gelungenen Dialog sind ausreichende Sprachkenntnisse bei den Inhabern

von Leistungsrollen notwendig. Eine Anpassung der Unterrichtssprache für

Kinder konnte ich in einigen Moscheen bereits feststellten (vgl. Kap. 5.3.5).

Die Bedeutung von Sprache wird auch auf Ebene des Dachverbandes disku-

tiert. Zekirija Sejdini, zum Zeitpunkt des Interviews Medienvertreter der IGGiÖ,

geht hier jedoch noch einen Schritt weiter, indem er Sprache auf die Ebene des

konjunktiven Erfahrungsraumes stellt:

[…] dass die Fragen vielleicht auch äh (.) eine Sprache oder die Imame eine Spra-

che der Generation sprechen. Jetzt nicht nur unbedingt deutsch oder was auch

immer welche Sprache, sicherlich auch deutsch, aber ich meine jetzt nicht nur

die Sprache deutsch oder türkisch oder was auch immer, sondern auch die, die

Sprache, die man versteht, die auch ankommt, die die neuen Generationen auch

mitnehmen können oder auch was verstehen davon. Und nicht eine Sprache, (.)

der Eltern, die man/ wir ziehen ja auch nicht die Klamotten unserer Eltern an, ja,

ich mein‘ das ist eine ganz andere Sprache so. Meine, meine Kinder sprechen eine

ganz ANDERE Sprache als ich, weil sie aufgewachsen werden mit Smartphones

und Tablets und (..) das ist das, was ich in der Zukunft sehe. #00:49:25-7#

(Z. Sejdini)

Sejdini verbindet die veränderte Lebenswelt der zweiten Generation mit ei-

nem sprachlichen Ausdruck, den seiner Meinung nach die Imame beherrschen

müssen. Den Generationenwandel setzt er hier mit Modernisierung und Fort-

schritt in Zusammenhang. Imame müssen sich aus seiner Sicht auf die Lebens-

welt der Kinder und Jugendlichen einlassen, um mit ihnen kommunizieren zu

können. Gegenseitiges Verstehen ist in dem Sinne nur möglich, wenn ein Erfah-

rungsraum geteilt wird. Religiöse Vermittlung muss in dem Sinne anschlussfähig

sein.

Auch Nedzad erwartet eine Veränderung durch den Generationenwandel und

führt dies zum einen auf die bessere Bildung der Nachkommen zurück und zum

andern auch auf ihren Bezug zu Österreich.

Also ich glaub' dass in der Zukunft die Moscheen, also die Vereine eine größere

Rolle spielen, als wie bis jetzt. Also nicht nur Beten, sondern dieMoschee wirklich

der Ort für ALLES sein. Denn immer wieder habe ich gesagt, immer mehr junge

Menschen [...] sind einfach ausgebildet, denk‘ ich mal Akademiker, Berufsakade-

miker (unverst.). Früherwar das anders, 70, 80-er Jahren unsere Eltern als einfache

Hilfskräfte, sind deshalb gekommen. Darum ist immer, die haben das geschafft,

einenVerein zu eröffnen, unddie haben aber nicht viel gekonnt, deutsche Sprache

war wahrscheinlich/ die haben nicht mal das gut beherrschen können, eben. Da

kommen jetztMenschenwie ich oderwie andere, undwiemeine Kinder kommen,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Alltag in der Moschee

die halt ÖSTERREICHER sind, sag ich jetzt mal so, ne? Ich noch nicht, aber meine

Kinder. die SIND Österreicher, die sind TEIL dieser Gesellschaft, ne? Die sind aus-

gebildet, natürlich werden sie den Verein anders führen. Die Zukunft, glaub ich,

ist eher @besser als die bis jetzt@, denke ich einmal. #00:26:12-8#

(Nedzad)

Auch dieser Interviewausschnitt deutet auf ein potentiell konflikthaftes Ver-

hältnis von erster und zweiter Generation hin. Zwar wird hier die Leistung der

ersten Generation bis zu einem gewissen Grad anerkannt, doch durch die bes-

sere Ausbildung und durch die Sprachkenntnisse muss und wird sich aus sei-

ner Sicht viel verbessern, was die Führung des Vereins anbelangt. Im Interview

bringt er eine bessere Bildung mit besseren Sprachkenntnissen und einer Zuge-

hörigkeit zu Österreich in Zusammenhang. Durch eine gelungene Integration,

angezeigt hier durch das »Österreicher-Sein« und »Teil der Gesellschaft-Sein«,

erwartet er auch eine Verbesserung der Moscheen. Damit geht für Nedzad auch

einher, dass die Moschee für die zweite Generation an Bedeutung gewinnen und

mehr sein wird als nur ein Ort für das Gebet. Das heißt jedoch nicht, dass der

Zweck der Moschee, einen Raum für Gebet bereit zu stellen und dieses anzulei-

ten, verschwinden wird. Vielmehr bedeutet der Generationenwechsel für ihn eine

Professionalisierung von Moscheen, was die Führung betrifft. So konkretisiert er

weiter und betont die praktische Seite der Administration in einer Moschee: »oh-

ne junge Menschen funktioniert heute vieles nicht, also Computer, keine Ahnung,

Buchhaltung und alle solche Sachen« (Nedzad, #00:03:41-8#).

Ein weiterer Aspekt, der im Zusammenhang mit dem Generationenwechsel

angesprochen wird, ist die räumliche Situation in den Moscheen. Zekirija Sejdini

weist auf die gestiegenen Anforderungen hin:

Also, die Bedeutung wird möglicherweise so bleiben, wie das ist. Es, es hängt na-

türlich davon ab, wie die Entwicklung im Allgemeinen sein wird. (.) Aber ich glau-

be, dass sie ihre Arbeit steigern werden müssen, weil die Anforderungen werden

immer größer, ja. Und die Klientel, also die Menschen, die die Vereine besuchen,

oder Moschee-Vereine, werden ganz andere Qualitäten haben, ganz andere Aus-

bildungen haben, und da muss sich die Moschee auch dementsprechend auch

ANPASSEN. Und ich glaube dann, dass mit der Zeit solche kleineren Moscheen,

so GebetsRÄUME und so weiter überflüssig sein werden, und äh, (.) ihre Plätze

räumen müssen für Moscheen, die eben auch mehr anbieten können für diese

neuen Generationen. Also weil es muss eine Verbindung äh hergestellt werden

können zwischen der Realität, die man außerhalb hat und der Gebetsstädte die

man besucht. Also, man kann jetzt nicht in einem super Büro arbeiten in also in

Millennium Tower, und essen in einem schönen Restaurant, schönes Auto fahren

und gute Wohnung und dann in einem Keller beten. Kann man natürlich auch,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 299

aber auf Dauer wird's irgendwie/ oder die Ansprüche dieman auch hat, professio-

nelle Arbeit, die man gewohnt ist von eigenem Umfeld, wird man sicherlich auch

in der Zukunft von der Moschee verlangen, dass das auch so wird, also professio-

neller wird, also mehr seelsorgerische Arbeit, schneller erreichbar […]. #00:49:25-

7#

(Z. Sejdini)

Die bereits angesprochene Erwartung der Professionalisierung in Moscheen

formuliert Sejdini auch in Zukunft hinsichtlich der Räumlichkeiten. Dabei wird

ein Zusammenhang hergestellt zwischen dem sozialen Aufstieg der muslimischen

Gläubigen und als Diskrepanz dazu die teilweise mangelhafte Ausstattung der

Moscheen. Kleine Kellermoscheen sind für ihn daher ein Auslaufmodell. Er sieht

für die Zukunft bessere Moscheen mit einem breiten Angebot.

Fortbestand der Gemeinschaft

Wie wichtig es für die Moscheen ist, die Kinder und Jugendlichen in die Angebote

mit einzubeziehen, um den Fortbestand der Gemeinschaften zu sichern, wird aus

folgendem Interviewausschnitt mit Nedzad deutlich:

Es ist auch für meine Kinder ist das glaube ich, Zukunft meiner Kinder ist das/

und halt die Frage, und, wenn wir heute wirklich die Situation betrachten, wo sich

Kinder bewegen, sollte sich jeder glaube ich Sorgen machen ein bisschen, weil

ich glaube, das wird nicht gerade ein goldenerWeg, der ganze übertriebene Fern-

sehkonsum und was weiß ich, (.) gewalttätige, wirklich real gestaltete Videospie-

le, das ist ja, deswegen, will man Kinder dazu bringen/ die Kinder äh sind ja so,

der will nur dann in die Moschee reingehen, wenns auch dort interessant ist also,

der ist nicht so wie wir, ok jetzt geh ich in die Moschee rein, weil ich beten will,

ich bin ja bewusst. Der nicht, der will halt spielen, keine Ahnung, der will halt/

wir versuchen das halt so zu gestalten, dass die Kinder Aktivitäten haben amWo-

chenende, und dass sie dann auch später dieses Gefühl bekommen, aha, ichmuss

AUCH ein Teil dieser Gesellschaft sein, aktiv sein, ein vielleicht Vorstandsmitglied

oder keine Ahnung, damit das jemand weiter führt, sonst hätt ma nichts, genau,

das hamma schon über 20 Jahre, hamma diesen Verein.#0:16:51-3#

(Nedzad)

Aus Nedzads Sicht müssen die Moscheen jetzt einen Anschluss an die An-

sprüche erreichen, die sich durch den Generationenwandel ergeben. Den Kindern

muss heute etwas geboten werden, um sie an die Moschee zu binden und damit

sie später die Leitung der Moschee übernehmen. Die Angebote für Kinder und

Jugendliche heute werden hier als Investition in die Zukunft der Moschee gese-

hen und dienen ihrem Erhalt. Ein zweites Motiv, sich besonders um Kinder und

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Alltag in der Moschee

Jugendliche zu kümmern, ist für ihn, dass sie »in moralischer Hinsicht« etwas

lernen (Nedzad). Dabei vergleicht er die Situation mit Bosnien, wo er herkommt:

Ähm, wie gesagt, in Bosnien, wenn ich jetzt in eine Stadt komme, da leben 90

Prozent Muslime, ja? Und da ist Moschee fürs Beten da und Aktivitäten machen

wir außerhalb derMoschee,wir habenunsere (.) keineAhnung, Vereine, äh, Sport-

clubs und alles, ne (.) Und da ist es nicht (.) SCHWER sag ich jetztmal so inmorali-

scher Hinsicht zu LERNEN, weil das wird überall vermittelt, ne? Hier in Österreich

ist es anders, Moscheen oder Vereine haben Aufgabe, wie alles, auf das Gesell-

schaftliche, also für Religion her, Sportliche, ALLES. [...] Ein Jugendlicher mit 16, 17

Jahren der kommt ja wahrscheinlich in die Moschee, betet ja wahrscheinlich und

dann sagt er, ja ist nichts mehr, dann geh ich halt nicht mehr hin //ok, ja//, also

vielleicht irgendwie, Disko oder keine Ahnung, der soll dort hingehen, wir haben

nichts dagegen. Aber dann passiert wahrscheinlich (..) dort etwas, was er nicht

will, oder was wir nicht wollen. Das ist die Aufgabe, die die Moschee hier aufneh-

men muss. #00:23:12-3#

(Nedzad)

Nedzad erläutert hier, was Roy als eine maßgebliche Veränderung durch die

Migration beschreibt, nämlich die Auflösung der ursprünglichen Kultur, in der

Religion in eine gegebene Kultur und Gesellschaft eingebettet war (Roy 2004: 151).

In Bosnien, so schildert es Nedzad, wurden moralische Werte durch verschiedene

Akteure eingehalten und vermittelt. In Österreich ist die Situation eine andere,

seiner Ansicht nach gelten hier nicht die gleichen Werte wie in Bosnien, werden

also nicht automatisch an die Kinder vermittelt. Dies muss nun die Moschee

übernehmen, damit die Kinder nicht tun, »was wir nicht wollen«. Die Aufgabe der

Moschee ist daher, die Kinder und Jugendlichen zu einem moralisch integeren

Leben anzuleiten. Im o.g. Zitat wird deutlich, wie die Welt innerhalb von der

Welt außerhalb der Gemeinschaft unterschieden wird. Dadurch schrumpft die

Gemeinschaft gleichsam auf den Ort der Moschee zusammen.

Damit zeichnet sich ab, dass sich die Moscheen in einem Aushandlungs- und

Wandlungsprozess befinden, der bereits Veränderungen bezüglich der Sprache

und der Angebote mit sich gebracht hat. Diese Veränderungen gehen mit einer

Erwartung an die zweite und dritte Generation einher, die sich auf eine Effekti-

vierung und Modernisierung in den Moscheen bezieht. Gleichzeitig befindet sich

die zweite und dritte Generation zwischen den Stühlen des Herkunftslandes der

Eltern und des Aufnahmelandes, zwischen Bewahrung und dem Finden eines ei-

genen Weges. Dies zeigt sich auch in den Moscheen: Zwar haben sich die Bezüge

zugunsten des Aufnahmelandes verschoben, eine gänzliche Abkehr von der Spra-

che und Kultur des Herkunftslandes erfolgt jedoch nicht. Die Aufrechterhaltung

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 301

der Tradition wird vielerorts nach wie vor als wichtig eingestuft. Die Moscheen

sind daher Orte der Reproduktion von Tradition und Kultur.

An Miras Beispiel wird deutlich, wie wichtig für Jugendliche der soziale Kon-

takt mit Gleichaltrigen bei der Entscheidung ist, ob sie die Moschee aufsuchen

oder nicht. Diese Jugendlichen sind aber nicht mehr im gleichen Maße in ei-

ner Moschee verwurzelt wie noch die ältere Generation, die teilweise sogar noch

vom gleichen Ort stammen oder verwandtschaftliche Verbindungen haben (vgl.

Schiffauer 2009). Für diese Generation ist die Moschee eine »Ersatz-Heimat«, in

der die geteilte Fremdheit dazu führte, »dass man eng zusammenrückte« (ebd.:

227). Junge Leute haben ein anderes Nutzungsverhalten, sie suchen Moscheen

auf, wie es ihnen als passend erscheint, sprechen sich per WhatsApp über die

Teilnahme an Ramadangebeten ab und treffen sich ansonsten auch gerne im

kleinen Kreis zu Hause. Wie dies auch Auswirkungen auf die Aneignung religiö-

sen Wissens hat, konnte ich in Kapitel 5.3 zeigen. Während die ethnische und

sprachliche Zugehörigkeit also für die zweite Generation an Bedeutung verliert,

nehmen die Faktoren Räumlichkeiten und Platz (v.a. für Frauen), Gleichaltrige

und Erreichbarkeit einen zentraleren Platz ein. Allerdings kann auch die jeweilige

Lebensphase eine Rolle dabei spielen, wie die Angebote der Moschee konsumiert

werden. Denn ich konnte beobachten, wie junge Frauen, die eigenen Kinder ha-

ben, sich wieder der Moschee zuwandten, sei es auch nur, um die Kinder in den

Religionsunterricht zu schicken. Damit wird deutlich, dass die Frage der Zugehö-

rigkeit an eine Moschee nicht nur damit zu tun hat, ob die Menschen der ersten

oder der zweiten Generation angehören (Einwanderergeneration), sondern auch

die jeweilige Lebensphase eine Rolle spielen kann. Die Bedeutung ethnischer Zu-

gehörigkeit unterliegt damit Schwankungen und kann im Lebensverlauf wieder

wichtig werden.

5.5.2 Flexible Zugehörigkeit versus verbindliche Mitgliedschaft: Das Problem

der Trittbrettfahrer

Die oben angesprochene Beobachtung der losen Bindung an eine Moschee und

flexibler Nutzung von Moscheeangeboten ist ein Phänomen, welches ich moschee-

übergreifend feststellen konnte. Gerade was das Gebet anbelangt, hat sich gezeigt,

dass die Erfüllung religiöser Pflicht vor dem Wunsch steht, religiöse Praxis in der

Moschee zu verrichten, wo man Mitglied ist (siehe Kap. 5.2). Jedoch lassen sich

auch Unterschiede zwischen den Moscheen feststellen. Das Phänomen der losen

Zugehörigkeit ohne Mitgliedschaft scheint in Moscheen mit arabischstämmigem

oder multiethnischem Klientel verbreiteter zu sein als in bosnischen, albanischen

oder türkischen Moscheen. Ein möglicher Grund dafür sind Gewohnheiten aus

den Herkunftsländern. So erklärte mir Laila Oulouda vom ImanZentrum, dass

dort mehr Menschen aus dem Balkan Mitglied sind als aus dem arabischen Raum,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Alltag in der Moschee

Tabelle 7: Mitgliedschaft und Teilnehmende beim Freitagsgebet.

Moschee Anzahl Mitglieder(familien) Teilnehmende am Freitagsgebet

Albanische Islamische

Gemeinschaft, Zürich

300 Mitglieder(familien) etwa 150 Männer, keine Frauen

Blaue Moschee, Zürich 47 Mitglieder 200-300 Männer, 15-20 Frauen

ImanZentrum Volketswil 130 Mitglieder(familien) 500-800 Männer, etwa 50-80 Frauen

Džemat Gazi Husrev-beg, Wien 250-300 Mitglieder(familien) 250 Männer, keine Frauen

Islamisches Zentrum Wien keine bis zu 1 500 Männer, 150 Frauen

ATİB Ulu Camii, Wien 250 Mitglieder (180 Männer, 70

Frauen)

etwa 400 Männer, Frauen unbekannt

was aus ihrer Sicht daran liegt, dass Menschen aus dem arabischen Raum es nicht

gewohnt sind, in einer Moschee Mitglied zu sein (ZH_Prot_29). Auch würde sich

diese Personengruppe weniger mit der Moschee identifizieren als Menschen aus

der Türkei oder Bosnien. Aus ihrer Sicht würde dies auch dazu führen, dass we-

niger auf die Räumlichkeiten geachtet würde und sich die Menschen weniger

engagieren würden. Diese Äußerung klingt zunächst nach einer Kulturalisierung

der Beobachtung. Wenn man allerdings die von mir besuchten Moscheen ver-

gleicht, lassen sich durchaus Unterschiede beim Verhältnis von Mitgliederzahlen

und Besucherinnen und Besuchern am Freitagsgebet feststellen (siehe Tab. 7).

Bei der Betrachtung der Relation zwischen formalen Mitgliedern und Besu-

cherinnen und Besuchern am Freitagsgebet fällt auf, dass es in bosnischen und

albanischen Moscheen in meinem Sample meist mehr Mitgliederfamilien gibt als

die Moschee am Freitag tatsächlich besuchen. In der Ulu Camii, der Blauen Mo-

schee und im ImanZentrum ist diese Relation genau umgekehrt, in der Moschee

Gazi Husrev-beg in etwa ausgeglichen. Im ImanZentrum ist am Freitagsgebet die

Moschee bereits so voll, dass zwei Schichten für das Gebet eingeführt wurden.

Die rege Teilnahme am Gebet spiegelt sich aber nicht in den Mitgliederzahlen

wider. Ein möglicher Grund hierfür ist, dass die Moschee von ihrer Entstehung

her top-down implementiert wurde, wodurch zumindest anfangs die Veranke-

rung bei einem Kreis von Mitgliedern fehlte. Das heißt, die Stiftung hat Perso-

nen zusammengebracht, die den Verein gründen sollten. Hier findet allerdings

bereits ein Wandel durch die große Zahl an Mitgliedern mit Wurzeln auf dem

Balkan statt. Die beiden großen sichtbaren Moscheen scheinen allerdings für das

gemeinschaftliche Gebet eine große Anziehungskraft zu haben, auch wenn sie

nicht verkehrsgünstig liegen. Hier dürften die Räumlichkeiten eine Rolle spielen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 303

Und auch gerade für Konvertierte und für die zweite und dritte Generation der

Zuwanderer werden multiethnische Moscheen attraktiv, da die Umgangssprache

Deutsch ist. Naturgemäß hat das Islamische Zentrum keine Mitglieder und die

Blaue Moschee beschreibt sich selbst als multiethnische Moschee mit wenigen

türkeistämmigen Mitgliedern, aber einer großen Laufkundschaft.

Interessant ist auch die Entwicklung, dass sich nun innerhalb der multieth-

nischen Moschee ImanZentrum Gruppen von Personen mit gleicher Herkunft

zusammenfinden und sich Formen von ethnischer Gemeinschaft auch in einer

multiethnischen Moschee pflegen lassen (ZH_Prot_29). Dies deutet auf das oben

geschilderte Bedürfnis nach einem geteilten Erfahrungsraum hin, der sich nicht

auf die religiöse Zugehörigkeit begrenzt, sondern auch die Herkunft umfasst.

Zugehörigkeit

Was bedeuten diese Beobachtungen für die Frage der Zugehörigkeit zu einer Mo-

schee und was eine Moschee ausmacht? Das Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu einer

Moschee begründet sich scheinbar eher in der ethnischen Gemeinschaft als in der

religiösen. Die Zugehörigkeit zu einer Institution ist aus islamisch-theologischer

Perspektive auch nicht notwendig (vgl. Beilschmidt 2015: 125ff.) anders als die

Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Gläubigen, der umma, welche nicht an einen

bestimmten Ort gebunden ist, sondern global verstanden wird. Dies lässt sich an

verschiedenen Formen flexibler Nutzung der Angebote von Moscheen verdeutli-

chen. Gerade was das Freitagsgebet anbelangt, hat sich gezeigt, dass Personen in

die Moschee gehen, die ihrem Arbeitsplatz am nächsten liegt und nicht in die, in

der sie Mitglied sind. Während des Ramadan verabreden sich junge Musliminnen

und Muslime jeden Abend in einer anderen Moschee und besuchen nicht nur die

Moschee der Eltern. In dieser Praxis spiegelt sich der Gedanke einer globalen,

Kulturen übergreifenden Gemeinschaft von Musliminnen und Muslimen wider.

Im Hinblick auf den Religionsunterricht hat sich die Tendenz gezeigt, dass eth-

nische Zugehörigkeit hier nach wie vor eine große Rolle spielt, wenn z.B. die

Sprache aus dem Herkunftsland gepflegt wird. Allerdings konnte ich auch hier

eine flexible Nutzung beobachten, wenn eine bestimmte Lehrkraft für besonders

fähig gehalten wird und die Kinder deshalb eigens in eine bestimmte Moschee

gebracht werden (W_Prot_18).

Mehrere Frauen in Zürich und Wien berichteten mir, dass sie unterschied-

liche Angebote in unterschiedlichen Moscheen wahrnehmen. So seien sie zur

Frauengruppe in der einen Moschee, zum Freitagsgebet in einer anderen. Eine

Muslimin aus Wien, die ich einmal zum Gebet begleitete, sucht, wenn sie in der

Innenstadt unterwegs ist, gerne den Gebetsraum des Afro-Amerikanischen In-

stituts der Universität auf, denn der liege sehr zentral. Auch die Mitgliedschaft

muss nicht unbedingt exklusiv gedacht werden. So erzählte mir Nedzad, ein In-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Alltag in der Moschee

terviewpartner aus der Moschee Gazi Husrev-beg, dass er früher einmal in zwei

Moscheen Mitglied gewesen sei, um beide mit seinem Beitrag zu unterstützen.

Die Beispiele lassen sich fortführen. Der Untersuchungsraum der relativ großen

Städte Wien und der Großraum Zürich hat sicherlich einen Einfluss auf dieses

Verhalten. Die Auswahl an Angeboten in den Städten ist divers und es ist möglich,

beinahe für jedes Bedürfnis ein geeignetes Angebot zu finden.

Wie bereits im Kapitel zu den Bildungsangeboten festgestellt wurde, kann

die flexible Nutzung von Moscheeangeboten auch im Rahmen eines gesamtge-

sellschaftlichen Trends der De-Institutionalisierung und Individualisierung reli-

giöser Praxis verortet werden, welche »das gesamte religiöse Feld mit all seinen

religiösen Minderheiten machtvoll erfasst hat« (Stolz 2012: 5). In diesem Zusam-

menhang dürfte in den Moscheen auch der Generationenwandel eine wichtige

Rolle spielen und Veränderungen mit sich bringen, wie oben bereits diskutiert

wurde. Ein Dokumentarfilm aus den USA von 2013 beschäftigt sich mit dem

Phänomen der »unmosqued muslims«53. »Unmosqued muslims« sind demnach

Jugendliche und Erwachsene der zweiten Generation, die sich nicht mehr zu ei-

ner (ethnischen) Moschee zugehörig fühlen. Sie suchen, ähnlich wie im Beispiel

von Mira, nach neuen Möglichkeiten, die Religion gemeinsam mit Gleichaltrigen

zu praktizieren. Die Moschee ist für sie ein Ort der ersten Generation und damit

für ältere Leute, wie auch Mira äußert (Mira, #00:18:27#).

In der wissenschaftlichen Debatte wurde der Begriff »Neo-Moslems« (vgl. Gü-

vercin 2012; Hitz 2012; Halm 2010) geprägt, der Musliminnen und Muslime be-

zeichnet, die »weniger zu einem organisierten sondern eher zu einem individua-

lisierten Zugang zu Religion tendieren« (Halm 2010: 314). Sie haben als Merkmal,

dass sie sich in »neu gegründeten oft thematisch fokussierten Vereinen und Grup-

pen an der innermuslimischen Diskussion beteiligen« (Hitz 2012: 191). Hitz hat in

einer Netzwerkanalyse herausgefunden, dass diese Menschen häufig mehrfache

Mitgliedschaften in verschiedenen muslimischen Vereinen und gesellschaftlichen

Zusammenschlüssen haben, allerdings nur noch teilweise in den klassischen Mo-

scheevereinen Mitglied sind (ebd.: 211). Die hier vorgestellten Befunde reihen sich

in diese Erkenntnisse ein und kündigen bei einer fortschreitenden Entwicklung

Probleme für die Moscheen an, für die Lösungen gefunden werden müssen.

Folgen und Probleme

Eine Herausforderung liegt für die Moscheeorganisationen darin, dass die Mehr-

zahl der Musliminnen und Muslime in der Schweiz und in Österreich nicht for-

males Mitglied in einer Moschee sind (vgl. Kap. 3 und Kolb & Mattausch-Yıldız

2013: 43). Menschen nutzen also Angebote in Moscheen, in denen sie nicht Mit-

glied sind, sind aber in einer anderen Moschee vielleicht Mitglied und bezahlen

53 http://www.unmosquedfilm.com, zuletzt geprüft am 30.11.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.unmosquedfilm.com
https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.unmosquedfilm.com


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 305

dort ihren Beitrag. In anderen Fällen wie dem ImanZentrum oder dem Islami-

schen Zentrum nutzen Nicht-Mitglieder die Angebote und unterstützen diese

durch Spenden.

Ein weiteres Problem, das sich aus der flexiblen Nutzung ergibt, ist daher

die unverlässliche Finanzierung der Moschee. Wenn konstant mehr Menschen

die Angebote nutzen, als Mitgliedsbeiträge gezahlt oder Spenden getätigt wer-

den, gibt es finanzielle Engpässe. Ohne regelmäßig die Moschee durch Beiträge

oder Engagement zu unterstützen, nehmen Menschen als »Trittbrettfahrer« ihre

Dienstleistungen am Ramadan, zu den Festgebeten oder am Freitagsgebet wahr

oder suchen den Imam für bestimmte Beratungen oder Begräbnisse auf. Der

Präsident der Albanischen Moschee in Zürich beklagte dieses Phänomen im In-

terview:

Wir leben von unserenMitgliedern, dieMitgliederbeiträge, die 300 Leute oder Fa-

milien. Wenn sie die Mitgliederbeiträge zahlen, dann haben wir etwas Geld um

die Kosten hier zu decken, was auch immer. Oder andereMoscheen haben gemie-

tete Räumlichkeiten, also müssen die Miete zahlen und so weiter, oder? Und, das

ist dann nicht mehr/ es bleibt nichts mehr, oder? Und wenn man wie eine Kirche

funktionieren würde, dann hätten wir viel mehr Einnahmen. Weil wir können die

Mitglieder nicht zwingen zu zahlen , also die 1 500 Leute, die zum Festgebet kom-

men, die zahlen nicht/ die geben vielleicht eine kleine Spende, zehn Fränkli oder?

Einmal im Jahr werfen sie da irgend (lacht kurz auf) und fertig, oder? Mit dem ha-

ben sie ihre Pflicht getan. Aber wenn sie irgendein Bedürfnis haben, kommen sie

TROTZDEM zum Imam oder in die Moschee oder ein Todesfall oder irgendetwas.

Und ab dann können wir nicht die Leute wegschicken, oder? Wir müssen alle ak-

zeptieren, oder? Aber irgendwo stoßen wir an Grenzen, oder? Es geht nicht ohne

professionelle Organisation. Es geht einfach sehr langsam. #00:52:35-8#

(I. Ademi)

Ademi stellt zunächst die Situation der eigenen Moschee heraus, welche über

viele Mitglieder verfügt. Im Gegenzug zu anderen Moscheen gehören die Räu-

me dem Verein und es muss keine Miete gezahlt werden. Trotzdem kommen zu

Festtagen viel mehr Leute, als Mitglied sind. Die Spenden würden aber nicht in

ausreichender Höhe kommen. Das Problem der Trittbrettfahrer bezieht sich aber

nicht nur auf die Festtage, sondern auch auf andere Dienstleistungen, die der

Imam erbringt. Hier stößt die Moschee an ihre Grenzen. Allerdings sieht sich

Ademi nicht in der Lage, die Menschen dann wegzuschicken. Er sieht sich trotz-

dem verantwortlich und in der Pflicht. Die Grenzen sind für Ademi vor allem bei

der Personalausstattung erreicht. Hier bräuchte es Professionalisierung, die aber

nur mit ausreichenden finanziellen Mitteln erfolgen könnte. Die Lösung für das

Problem sieht er in der öffentlich-rechtlichen Anerkennung und einer damit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Alltag in der Moschee

bundenen Steuer54. Dies sieht er auch als Regulierungsinstrument an, denn wer

nicht seine Steuern bezahlen würde, der könne dann auch die Dienstleitungen

nicht in Anspruch nehmen. Das Problem flexibler Zugehörigkeit möchte er damit

auf die kantonale Ebene ausgelagert sehen: Nicht der Mitgliedschaftsbeitrag, der

lokal an die Moschee überwiesen wird, entscheidet darüber, ob Dienstleistun-

gen in Anspruch genommen werden können, sondern die Regulierung soll auf

der staatlichen Ebene stattfinden. Andere Sanktionierungsmöglichkeiten gibt es

scheinbar nicht, die Moschee könnte ja bereits jetzt ihre Angebote nur für Mit-

glieder öffnen. Dies hängt sicherlich damit zusammen, dass es eine exklusive

Mitgliedschaft im Islam nicht gibt, die mit einem Zugang zum Heil verbunden

wäre. Da Mitgliedschaft eher lose gedacht wird, kann darüber keine Sanktionie-

rung erfolgen. Mitgliedschaft im Sinne einer finanziellen Verpflichtung ist somit

etwas, was neu in der Diaspora entsteht und Probleme erzeugt.

Lösungen

In den Moscheen werden bislang vor allem Lösungen im Bereich der Frage der Fi-

nanzierung der Angebote gesucht. Oben wurde bereits die Erhebung einer Steuer

für Musliminnen und Muslime angesprochen, was allerdings in Zürich in ferner

Zukunft liegen dürfte. Im ImanZentrum und im Islamischen Zentrum Wien wird

der Schulunterricht nicht über die Mitgliedsbeiträge bezahlt, wie dies häufig in

ethnischen Moscheen der Fall ist, sondern über ein separates Schulgeld. Im Iman-

Zentrum ist indes die Arbeit der Lehrerinnen und Lehrer auch bezahlt und keine

Freiwilligenarbeit (siehe Kap. 5.3). Diese Lösung kann daher als »Professionalisie-

rung«, im Sinne einer Abkehr von reiner Freiwilligenarbeit hin zu einer bezahlten

Anstellung bezeichnet werden.

Eine weitere Form der Professionalisierung stellt in Zürich die Einführung ei-

ner zentral gesteuerten kantonalen islamischen Notfallseelsorge durch den Dach-

verband VIOZ dar. Islamische Seelsorge wird seit dem Jahr 2015 über ein Netz-

werk »Islamische Notfallseelsorge«55 bereitgestellt, so dass Imame entlastet wer-

den. Die im Netzwerk vertretenen Musliminnen und Muslime haben eine Zu-

satzqualifikation absolviert und können dadurch als Notfallbegleiterinnen und

-begleiter arbeiten. Wie bei den Lehrpersonen im Verein VIRPS führt auch die

Einführung einer zentral geregelten islamischen Notfallseelsorge zu einheitlichen

Standards für die Seelsorge, die durch die Ausbildung gesichert werden, und zu

einheitlichen Standards für die Regelung von Arbeitszeiten und Bezahlung. Eine

54 Wie das Beispiel der Musliminnen und Muslime in Österreich zeigt, geht mit der Anerken-

nung jedoch nicht gleichzeitig auch die Erhebung einer »Religions-Steuer« einher. Vielmehr

sindMoscheen inWienmit ähnlichenHerausforderungen und Geldnot konfrontiert wieMo-

scheen in Zürich.

55 http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt geprüft am 11.07.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam-seelsorge.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam-seelsorge.ch


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 307

Zentralisierung der Notfallseelsorge ist für die Moscheen wichtig. So betont der

Vereinspräsident Ademi, dass die Moscheen ansonsten an ihre Grenzen kommen.

weilwir denken es geht nicht anders, oder? Es gibt ein paar Leute, die könnennicht

alles machen. Und wenn einer bezahlt wird, dann hat er vielleicht, oder arbeitet

80 Prozent in der Firma, und 20 Prozent arbeitet er in DIESEM Bereich, das ist

normal, oder? #00:52:35-8#

(I. Ademi)

Ademi weist darauf hin, dass es normal ist, dass Arbeit bezahlt wird, und deu-

tet daher auf die Grenze der Freiwilligenarbeit hin, die zumindest in bestimmten

Bereichen erreicht ist. Initiativen wie die Notfallseelsorge sind nicht mehr an

ethnische Grenzen gebunden, sondern fördern eine Zusammenarbeit über die

Herkunftsgrenzen hinaus. Dies deutet darauf hin, dass ethnische Zusammenge-

hörigkeit in Zukunft zugunsten einer effektiveren Zusammenarbeit der Moscheen

auf Ebene der Dachverbände zurücktreten könnte.

5.5.3 Frauen in Moscheen: Geschlechtertrennung als Aushandlungsprozess

Die vorangegangenen Ausführungen zur flexiblen Nutzung von Moscheeangebo-

ten und zur Bedeutung der Moschee für die Gläubigen gelten für Frauen und

Männer gleichermaßen. Jedoch haben sich bei meinen Besuchen in den Mo-

scheen verschiedene Spezifika weiblicher Praxis in der Moschee gezeigt, die sich

in Vorgaben und Traditionen der Geschlechtertrennung begründen. Keinesfalls

aber kann von einer einheitlichen Handhabung der Geschlechtertrennung oder

einer allgemein verbreiteten weiblichen Praxis in den Moscheen gesprochen wer-

den. Gerade was das Gebet in der Moschee anbelangt, so ist die räumliche Tren-

nung ganz unterschiedlich gelöst (siehe Kap. 5.2). Auch die Anzahl der Frauen

beim Freitagsgebet variiert meinen Beobachtungen nach zwischen null Prozent

und ca. zehn Prozent (vgl. auch Halm et al. 2012) und ist meist von der jewei-

ligen Tradition aber auch von den räumlichen Gegebenheiten abhängig. Gleich

ist jedoch, dass in allen von mir besuchten Moscheen auf die eine oder ande-

re Art und Weise Geschlechtertrennung gehandhabt wird. Dies hat die Analyse

des Gebets, der Unterrichtangebote und der öffentlichen Veranstaltungen gezeigt.

Repräsentative Funktion werden meist von Männern übernommen.

Meine Beobachtungen ergeben, dass Moscheen von Frauen meist amWochen-

ende aufgesucht werden, wenn Frauentreffen, Koranunterricht oder Religionsun-

terricht stattfinden. Wie in Kapitel 5.2 deutlich wurde, gibt es durchaus Frauen,

die die Moschee zum Gebet aufsuchen und dies auch während der Woche. Meist

beschränkt sich das Gebet in der Moschee aber auf das Wochenende, vor allem

im ImanZentrum und im Islamischen Zentrum sind Frauen beim Freitagsgebet

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Alltag in der Moschee

anzutreffen, denn dort gibt es ausreichend Platz und die Frauenbereiche werden

nicht durch die Männer belegt. Es gibt jedoch auch Frauen, die während der Wo-

che nicht zum Beten in die Moschee gehen, wie das Beispiel Neyla zeigt, die auf

die Frage, ob sie zum Beten in die Moschee gehe, antwortet:

Neyla: Nein nein nein, ich geh nur zwei Tag, Samstag und Sonntag. #00:26:49-5#

I: Samstag und Sonntag. #00:26:52-7#

Neyla: (unverst.) ich hab zu tun, ich hab kein Zeit überhaupt. (lachen) Was mach

ich dort jeden Tag? Und sowieso auch die Moschee gibts nicht so was machen je-

den Tag. Ist nurWochenende. Ja die Leute wollen die Kinder lernen Arabisch,man

hat gesehen, so viele Kinder und so viel ja Frauen, arabische Frauen ja. Undwie ich

sag zu dir, gibts da die Sitzungen, diese Unterricht mit die arabische Schwestern

sonst gibts nicht so viel. #00:27:20-2#

(Neyla)

Die Interviewpassage lässt deutlich werden, dass ein tägliches Gebet von Frau-

en in der Moschee als nicht sinnvoll, schon beinahe absurd eingestuft wird. Es

gibt für Neyla »nichts zu machen jeden Tag«, was darauf hindeutet, dass das täg-

liche Gebet keine Aktivität für sie ist, die in der Moschee stattfindet. Das Gebet

verrichten Frauen zu Hause, nur wenn sie für die Frauentreffen in der Moschee

ist, betet Neyla dort. Dies ist eine Praxis, die mir häufig begegnet ist. Frauen

halten sich meist nur am Wochenende in der Moschee auf und beten dann dort,

weil sie wegen anderer Aktivitäten sowieso vor Ort sind. Meine Interviewpartne-

rin Selin geht in zwei unterschiedliche Moscheen: In die eine geht sie sonntags

zum Unterricht und in die andere zum Freitagsgebet.

Hier gibts auch. Aber ich ich arbeite. [...] ich hab amSonntagmehr Zeit. Undmeine

Mutter ist auch dort gegangen, ich kenne die Leute dort auch, die Frauen und so ja.

Ist gut und sowenn eine Veranstaltung oder so gibts, geh ich auch odermanchmal

helf ich auchmit. UndHIERähamFreitag, jetzt hab ichmit der Chefingesprochen,

dass ich immer am Freitag (klopft mit dem Finger auf den Tisch) frei habe. ja, es

geht. [...] #00:04:52-5#

(Selin)

Zum Unterricht geht sie in die eine Moschee, da dort »mehr Disziplin« herr-

sche, sie dadurch mehr lerne und auch ihre Mutter schon dort hingegangen sei.

In die andere, in der sie Mitglied ist, geht sie zum Freitagsgebet, wofür sie so-

gar eine Vereinbarung mit ihrer Vorgesetzten getroffen hat. Deutlich wird hier,

wie aus dem Angebot des religiösen Marktes das ausgesucht wird, was für sie

am passendsten erscheint. Dies ermöglicht die oben bereits angesprochene lose

Mitgliedschaft. Im Ramadan nutzt sie wie andere Frauen die Moschee, in der

sie Mitglied ist, jeden Abend, da sie, wie sie betont, nur unweit der Moschee

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 309

wohnt (Selin, #00:09:23-8#). Das Freitagsgebet in der Moschee zu verrichten ist

ihr wichtig und sie sieht dies als Teil einer modernen Lebensweise von Frauen,

die unabhängiger von Männern sind.

Mmmmh. Früher, äh, ich weiß ned, dort ist es vielleicht noch ähm die Frauen sind

ja nicht so aktiv gewesen, oder? Sie sind, sie waren mehr daheim und so äh und

nachher, erstmal hat man gesagt, Frauen dürfen das gar nicht mitmachen, sie

müssen daheim bleiben, man sollte eigentlich als Frau viel daheim bleiben und

nicht viel überall sein, oder? Nicht arbeiten, normalerweise wenn man genug hat

vom Mann, äh, aber jetzt ist ja, jetzt ist moderner worden und so, man macht

einfach mit und jetzt haben wir von (Name des Dachverbandes) die Erlaubnis be-

kommen, Frauen dürfen jetzt mitmachen. //OK//. Das ist auch wie wie Mittagge-

bet. Man muss ja sowieso daheim Mittaggebet machen. Und dann man macht

einfach da zusammen #00:15:59-4#

(Selin)

Interessant ist hier der Verweis auf den Dachverband, der die Erlaubnis für

Frauen erteilt hat, am Freitagsgebet teilnehmen zu dürfen. Diese Legitimierung

durch eine Autorität scheint Selin wichtig zu sein. Andererseits verweist sie dar-

auf, dass sie das Gebet ja sowieso verrichtet und es deshalb dann ja auch gleich

in der Moschee machen könne. Ganz anders als Neyla, für die das Gebet in der

Moschee nicht so wichtig ist, beschreibt Selin die Möglichkeit als Errungenschaft,

als Modernisierung und Emanzipation.

Die Geschlechtertrennung wird in den Interviews unterschiedlich verhandelt.

Selin sieht sie in den verschiedenen Aufgabenbereichen von Frauen und Män-

nern begründet: Frauenaktivitäten beschreibt sie eher im sozialen Bereich, bei

der Teilnahme an Familienprogrammen des Dachverbandes, beim Organisieren

von Frauenfrühstücken und bei der Reinhaltung des Gebäudes. Die männlichen

Aufgabenbereiche sieht sie im Unterhalt des Gebäudes, d.h. Reparaturen, Umbau-

maßnahmen und bei der Verwaltung der Finanzen. Männer hätten viel mehr zu

tun, »wir machen eigentlich mehr damit wir Frauen mehr zusammen sind, damit

da mehr Frauen kommen, damit einfach jemand ist, wir machen nicht viel« (Se-

lin, #00:31:00#). Deutlich wird hier, wie die Frauen sich separat von den Männern

organisieren. Neyla engagiert sich in ihrer Moschee im Bereich der Frauenarbeit

und begründet die Trennung damit, dass die Frauen ihre Aktivitäten unabhängig

von der Einmischung der Männer machen wollen. Auf die Frage hin, ob sie ihre

Themen mit dem Imam absprechen, sagt sie Folgendes:

Neyla: ja, haben nicht so viel. Früher ja, ich sag zu dir, seit vor drei Jahren nicht

ALLES, manchmal wir sitzenmit der Direktor und wissen ganz genau, was wir ma-

chen. Jetzte derHerr vertraumich, jawasmach ich hier, derDirektor. #00:29:36-8#

[…]

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Alltag in der Moschee

Neyla: Ja er hat probieren wir zusammen kontaktieren und macht, wie gesagt,

aber wir haben gesagt: nein lass uns in Ruhe! #00:30:00-7#

[…]

Neyla: Weil du hast gesehen, die meisten sind Frauen und mit Kinder und mit

die Familien ja und sie arbeiten auch, ja. Ich bin einzige Frau, ich arbeite NICHT,

aber die (Name einer Frau) arbeitet. Und die (Name einer Frau) studiert, zwei oder

drei studiert. Studiert Psychologie, Politikwissenschaft und (unverst.) Islam auch

in Frankreich. [...] Die andere studiert in IRPA und eine andere aus Deutschland

auch, wie (Name einer Frau) hat gemacht auch paar Semester in Islam. Sie arbei-

tet als Volksschullehrerin genau wie (Name einer Frau) #00:30:44-5#

[…]

Neyla: Ja wir planen zusammen. Zum Beispiel wir haben zwölf Wochen und (un-

verst.) Wochen, wir schauen jede Woche danach das. (unverst.) Und dann er gibt

(unverst.) gibts Ersatz entweder ich oder eine andere. #00:30:59-7#

I: Ah ja ok. Also haben die Frauen eigentlich äh ist das separat von den Männern

oder gibts da irgendwie Kontakt noch zu dem was oben läuft? #00:31:10-1#

Neyla: äh ich kann nicht (unverst.) das ist nicht wegen separat, weil ähm, wir wis-

sen nicht die Männer was machen ganz genau, verstehst du mich? Freiwillig, wir

wollen uns (unverst.) und kommt nicht dieMänner und: wasmachen undmachen

das und machen nicht. Oder so, das ist warum. Ja es ist so ganz einfach (unverst.)

brauchen nicht so voraus planen und so. #00:31:35-1#

[…]

Neyla: ja. Das warum. Aber wir haben Kontakt zum Beispiel wann gibts Ausstel-

lung, waren immer Frauen dort. Das ist was ANDERES, ja. Oder an ein Fest die

groß Fest, die klein Fest, wir sind zusammen. Was mein ich zusammen: immer

mein Kontakt ist mit die Sekretariat und mit die Direktor. Nicht mit dem Imam.

#00:31:56-3#

[…]

I: mhm. Wieso ist das so? also brauchts das nicht oder? #00:32:24-4#

Neyla: Ich brauch IHN nicht und er braucht MICH nicht. #00:32:27-4#

(Neyla)

Trotz der schwierigen sprachlichen Situation lassen sich hier einige Logiken

erschließen56. Aus dem Abschnitt wird zunächst die Struktur der Moschee deut-

lich. Die administrative Leitung hat für sie mehr Relevanz als die religiöse Auto-

rität des Imams. In der Vergangenheit war der Direktor für sie Ansprechpartner.

Nach einem Wechsel in der Leitung hat sich der Kontakt allerdings bis auf ein

Minimum reduziert. Neyla begründet dies mit einem Vertrauensverhältnis, das

56 Das Interview hat in einem Starbucks Café stattgefunden und wurde erheblich durch die

laute Geräuschkulisse beeinträchtigt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 311

heißt ihre religiöse Expertise wird anerkannt und sie kann zusammen mit den

anderen Frauen die Inhalte des Religionsunterrichts, den sie für Konvertitinnen

gibt, selbst bestimmen. Dies verdeutlicht sie, indem sie den Bildungsgrad der

beteiligten Frauen herausstellt. Daraus wird ersichtlich, dass der Imam für sie

nicht notwendig ist für die religiöse Unterweisung der Frauen, sondern vielmehr

kann jede Person, die sich mit der Religion beschäftigt, eine Vorbildfunktion ha-

ben (vgl. auch Kap. 5.3). Neylas Angebot wird im Interviewausschnitt explizit von

Frauen für Frauen beschrieben. Männer sind hier nicht willkommen, denn sie

möchte nicht, dass sich jemand in ihr Programm einmischt. Neyla möchte sich

nicht missverstanden wissen und betont, dass es nicht darum geht, dass ein Kon-

takt mit Männern nicht erlaubt wäre, und führt hier das Beispiel von Festen an.

Auch werden die Dienste des Imams in Anspruch genommen, wenn es um be-

stimmte Angelegenheiten geht, wie Eheschließung. Außerhalb davon möchte sie

aber unabhängig sein und schließt mit der Aussage »ich brauche ihn nicht und

er braucht mich nicht« als scheinbar gegenseitigem Konsens.

Im weiteren Verlauf des Interviews kommt sie noch einmal auf diesen Aspekt

zurück und konkretisiert, warum sie keine Einmischung durch die Männer und

hier vor allem dem Imam wünscht:

Neyla: […] Mit uns hat kein zu tun. Hat kein zu tun. UndwirWOLLEN das nicht, ich

sags dir warum, wir wollen das nicht, weil ich probiere nicht nur mit die Religion

auch, die Männer lassen dich nicht weiter gehen, ja immer (lachen). Muss ja für

jede Imam fragen, ja warum das und wie geht das und was was ist das. Verstehst

du mich, ja. #00:39:49-8#

I: Das hab ich jetzt glaub ich nicht ganz verstanden. #00:39:51-3#

Neyla: Immermit dieMänner,manchmal kompliziert. Lassen dich nicht so einfach

machen was du willst, ja. Fragen so viel und wollen ja immer (..) #00:40:02-8#

I: Erklärung und/ #00:40:04-5#

Neyla: Erklärung und wir sind Männer, ja. Muss nicht vergessen, das traditio-

nell Kultur Araber //ok//. […] ja wir haben keinen Unterschied zwischen Frauen

und Männer, wann gibts was WICHTIG und du kennen machen, dass du mach.

#00:40:51-4#

(Neyla)

Wenn es um die eigene Entwicklung in religiösen Dingen geht, dann sieht

Neyla den Imam und allgemein die Männer eher als Einschränkung an. Männer

würden ihr nicht erlauben, sich zu entwickeln und der Imamwürde zu viel fragen,

was sie auf die Kultur zurückführt. Sie betont, dass es keinen Unterschied zwi-

schen Männern und Frauen gibt, und wenn etwas wichtig ist, kann sie machen,

was sie machen will. Möglicherweise ist diese Betonung, die sie mir gegenüber

macht, dem öffentlichen Diskurs über die vermeintlich unterdrückte Frau im Is-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Alltag in der Moschee

lam geschuldet. Ihrer Erfahrung nach scheint es besser aber zu sein, wenn sie mit

ihren Aktivitäten unter dem Radar der Männer bleibt. Die Geschlechtertrennung

ist für sie ein Mittel zur freien, unabhängigen Entfaltung.

Die Beobachtung, dass Frauen sich separat von den Männern organisieren,

wurde auch in anderen Studien gemacht (z.B. Bartels & De Jong 2007; Martens

2013). In diesen wird allerdings auch festgestellt, dass aufgrund von Raumknapp-

heit die Aktivitäten der Frauen auch außerhalb der Räumlichkeiten der Moschee

stattfinden. Dies konnte ich allerdings bei meinen Fällen nicht beobachten. Viel-

mehr scheint es so zu sein, dass die Räume zum Freitagsgebet weitgehend durch

die Männer belegt sind, die Aktivitäten der Frauen aber am Wochenende statt-

finden und dann die Räume durch sie oder durch beide Geschlechter belegt sind.

Ein ganz ähnliches Angebot wie das oben im Interview beschriebene gibt es

mit dem monatlichen Frauentreffen im ImanZentrum in Volketswil. Auch hier

ist es ein Angebot von Frauen für Frauen, was dem Austausch dient und eine

wichtige soziale Funktion für die Frauen hat. Während meiner Teilnahme an den

Frauentreffen konnte ich beobachten, dass ganz verschiedene Fragen diskutiert

wurden. Zu Anfang wurden hier auch viele allgemeine Angebote der Moschee

besprochen, wie zum Beispiel die Jugendarbeit (ZH_Prot_10). Ein weiteres Thema

war die Sauberkeit in den Räumlichkeiten (ZH_Prot_12) und die Mobilisierung von

Freiwilligen für weitere Aktivitäten in der Moschee. Hier hat das Treffen neben

einer sozialen und religiösen Dimension auch die Funktion, die administrativen

Abläufe in der Moschee mitzugestalten und zu unterstützen. Dadurch können

Frauen Teil der meist männlich dominierten Vereinsführung werden.

Was die Bildungsangebote (siehe ausführlich Kap. 5.3) anbelangt, so finden

diese ebenfalls meist separat von den Angeboten für Männer statt. Wenn es ei-

ne religiöse Unterweisung für die ganze Gemeinde gibt, dann wird dieser oft

räumlich getrennt gelauscht und mit einer Video- oder Tonübertragung gearbei-

tet. Aktivitäten der Frauen sind häufig begleitet von einem gemeinsamen Essen,

zu dem jede etwas mitbringt, wie zum Beispiel im Anschluss an Korankurse

(Moschee Gazi Husrev-beg, Blaue Moschee, Islamisches Zentrum). Daher finden

soziale Aktivitäten oft auch getrennt von den Männern statt. Neyla erzählt von

einem solchen Ereignis:

Du lachst, also ist. Picknick in eine, ich sag Picknick. Wie Kantine gibts in Mo-

schee ein großes Zimmer und jede für uns bringt ein Süßigkeit und Tee und Kaf-

fee und Kuchen ja so. Ja. Wir essen zusammen, ja, Spaßmachen auch zusammen,

ja. Manchmal auch wir nehmen unsere Kinder in eine Spielplatz ja oder wie hier

Familien fahren gibts einen Park, die Kinder spielen zusammen die Schwestern

reden zusammen und so […]. #00:10:01-3#

(Neyla)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 313

Aus der Interviewpassage wird deutlich, wie diese Picknicks als soziale Tref-

fen für Frauen und Mütter gedacht sind. Hier geht es um Kaffee und Kuchen,

Spaß und miteinander Reden. Selin beschreibt die Verbindung von religiösen

Lehreinheiten und sozialem Treffen ebenfalls:

Sonst wann komm,wir ebenmachenwirmachen somanchmal da Frühstücke, [...]

letzte Freitag haben wir äh so eine Veranstaltung gemacht, wir haben die andere

Moschee (Name der Moschee) haben wir eingeladen . Zum Frühstück. Etwa zehn,

fünfzehn Frauen von dort gekommen und die Hodscha, wo den Tag ähh sie gibt/

wir haben alle Monat einmal da, äh so, wie sagt man, Unterhaltung über über

Goott über äh Koran über die Sachen [...] #00:13:44#

(Selin)

Wieder wird hier deutlich, dass eine Moschee nicht allein ein Ort für religiöse

Aktivitäten im engeren Sinne ist, sondern auch Raum für soziale Aktivitäten gibt.

Dies umfasst auch, Frauen von anderen Moscheen einzuladen. Solche moschee-

übergreifenden Aktivitäten habe ich auch beim bosnischen Dachverband in Wien

beobachten können.

Wirft man einen Blick auf die internen Strukturen, so lässt sich folgern, dass

Frauen häufig das soziale Leben in der Moschee tragen. Sie organisieren Fami-

lienfeste – wie im ImanZentrum oder in der Blauen Moschee in Zürich – oder

unterrichten Kinder, wie in allen von mir besuchten Moscheen. Beilschmidt be-

schreibt Frauen deshalb als Trägerinnen des Gemeindelebens (Beilschmidt 2015:

133). Sie organisieren viele von den Aktivitäten, die über die religiösen Aufgaben

im engeren Sinne hinausgehen.

Auf der strukturellen und repräsentativen Ebene sind es allerdings in den

meisten Fällen Männer, die den Vereinsvorstand stellen, die Moscheen nach au-

ßen vertreten und den Verein administrativ leiten. Dazu erklärt das Vereinsvor-

standsmitglied Adnan auf meine Frage, ob es Frauen im Vorstand gebe:

Nein, nicht, gibts nicht. Aber, hier gibts ja so Frauenverein sozusagen, die kommen

ja da, net nur Sonntag, sondern ich kommen auch oft mit meine Frau und meine

Kinder hier, wenn ich da zum Beispiel einkaufen gehen oder so irgendein biss-

chen und ist grad noch Gebetszeit, dann komme ich mit meine Frau, mit meine

Kinder, damachema das Gebet, und dann gehenwieder.Moschee ist gleichzeitig,

also gleichmäßig offen, für Frauen und für Männer, oder? Aber äh, Frauen direkt

in Vorstand, werdet nicht äh >also werden nicht, <es ist nicht @eine Praktikum@,

auch in unsere Länder sozusagen, es ist nicht ein Praktikum, dass die Frauen im

Vorstand sind von, von religiöse Gemeinschaft sozusagen. Und durch das, hier in

der Schweiz @sind auch net, also@. Aber, wir haben ja Frauentreffen (?) wo aktiv

sind da und helfen damit, wenn wir zum Beispiel verschiedene Veranstaltungen

haben oder so, Tag der offenen Moschee, wir haben ja auch Frauen die kommen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Alltag in der Moschee

da uns zu unterstützen und und und. Sind ja einfach äh, OFFEN, @Türe isch of-

fen@, sagen ma net, dass da/ obwohl, dass was wir täglich sozusagen (.) auf dem

Moschee, wir sehen mehrere Fraue/ also mehrere MÄNNER anstatt Frauen, oder

Frauen siehst du ab und zu nicht, das ist durch das, dass im religiös ähh her sozu-

sagen, religiöse Pflichten, Frauen sind nicht verpflichtet, das Gebet im Gemein-

schaft zu verrichten (.), sondern, nur die Männer sind ja verpflichtet, Gebete in

Gemeinschaft zu verrichten, sondern Frauen können zuhause das machen (.) >so

ist die Überlieferung durch unseren Propheten . #00:34:36-0#

[…]

und durch das sozusagen, Moscheen sind gebleiben soMÄNNERsache sozusagen

oder? Weil, die Männer sind ja verpflichtet in Moscheen (.) das Gebet Gemein-

schaft zu verrichten, und durch das sind sie ja meistens wo da sind und und und

(.) #00:34:56-7#

(Adnan)

Der Interviewpartner beteuert, dass die Moschee für Frauen gleichermaßen

offen sei wie für Männer. Er verweist darauf, dass die Frauen in der Moschee

aktiv seien, aber in anderen Bereichen als die Männer. Frauen würden auch re-

präsentative Ereignisse wie den Tag der offenen Moschee unterstützen. Adnan

stellt einen Zusammenhang her zwischen dem Gebet, der Sichtbarkeit von Frau-

en, der Tradition und repräsentativen Funktionen. Dass Frauen weniger sichtbar

in Moscheen sind, begründet er damit, dass das Gebet in der Moschee für Män-

ner Pflicht sei und der Praxis in den Herkunftsländern entspreche. Genauso sei

es auch keine Praxis, dass Frauen im Vorstand wären. Dieser Interviewausschnitt

steht exemplarisch für eine Vielzahl von Schilderungen dieser Art: Im Argument

wird hier zunächst auf die Gewohnheit, also die Kultur, verwiesen, dies aber

dann weiter religiös legitimiert. Die fehlende religiöse Pflicht zum Gebet in der

Moschee wird hier als Hauptgrund angeführt. Durch die Dominanz der Männer

beim Gebet wird die Moschee zur Männersache erklärt und ihre repräsentative

Dominanz begründet. Damit wird die Moschee aber auf das Gebet reduziert und

ihre soziale Funktion übersehen.

Das Beispiel ImanZentrum Volketswil zeigt allerdings, dass auch Frauen offi-

zielle Leistungsrollen in Moscheen übernehmen können. Dass Laila Oulouda als

Präsidentin des Vereins tätig ist, liegt nach ihrer Auskunft an ihrem bereits ge-

tätigten Engagement in der religiösen Bildung von Kindern und Jugendlichen (L.

Oulouda, ZH_ExpInt_02). Sie wurde von Vertretern der Stiftung angesprochen,

die auf der Suche nach Personen waren, die den Vorstand des Trägervereins

für die Moschee stellen können. Hierfür spielten Netzwerke von Konvertierten

eine Rolle, die sich bereits aus einer anderen Moschee kannten. Folgender Inter-

viewausschnitt ist daher aufschlussreich hinsichtlich einer möglichen Legitimität

von Frauen in Moscheevorständen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 315

I. Kientzler: Es ist wirklich a sehr, also Laila ist ein (...) (atmet laut aus) ein Ge-

schenk. (..) ein Glücksfall. Sehr kompetente Person, sehr engagiert, die hat auch

die Weitsicht, die es braucht. ja. (..) das ist so. (...) #00:33:40-0#

[…]

I. Kientzler: und und da sind wir über sich sehr drauf bedacht, dass äh sie auch

merkt, dass wir auch hinter ihr stehen und es ist auch a Glücksfall, also es gibt

KEINEMoschee, die von einer Frau präsidiert wird. Ich wüsste nicht wo . Und grad

die größte von der deutschen Schweiz #00:34:15-8#

I: Das ist natürlich super. #00:34:15-8#

I. Kientzler: Super aaber es gibt einige die Mühe haben damit. #00:34:18-4#

I: ja? #00:34:18-4#

I. Kientzler: Und das freut mich. (lacht) #00:34:20-8#

[…]

I. Kientzler: Und und eine Rechnung geht auf, wir haben WIRKLICH ähhm Besu-

cher aus ALLEE äh (..) Herrenländer der Welt, oder? Von überall. #00:35:16-5#

(I. Kientzler)

Der Interviewpartner verweist zunächst auf die persönliche Kompetenz der

Präsidentin. Er betont, dass der Stiftungsrat, welcher rein mit Männern besetzt

ist, sie unterstützt, und scheinbar braucht es diese Unterstützung, denn man ist

sich des eigenen Sonderfalls bewusst. Der Interviewpartner weist darauf hin, dass

nicht alle einverstanden sind mit ihr. Er sieht das jedoch gerade als Bestätigung,

denn die Moschee läuft gut und bringt viele Nationalitäten zusammen, was für

ihn ein Erfolgskriterium ist. Das ist ein Grund für ihn zu glauben, dass die

Menschen entweder wegen ihr kommen oder dass es ihnen zumindest nichts

ausmacht, dass sie eine Frau ist.

Das Beispiel des Gebets ließ deutlich werden, dass die Ausgestaltung der Ge-

schlechtertrennung in der Moschee und weibliche Gebetspraxis nicht in Stein

gemeißelt sind. Dies haben die Beispiele der Diskussion um die Balustrade im

ImanZentrum gezeigt sowie die Erfahrung der Interviewpartnerin Mira, die fest-

stellte, dass das Gebet von Frauen in der Moschee in anderen Ländern selbst-

verständlich ist. Unterschiedliche Moscheen finden zudem unterschiedliche ar-

chitektonische Lösungen der räumlichen Trennung (siehe Kap. 5.2). Durch das

Aufeinandertreffen mit Musliminnen aus anderen kulturellen Hintergründen mit

anderen Formen religiöser Praxis werden als gesetzt geglaubte Tatsachen in Fra-

ge gestellt und müssen neu verhandelt werden. Dabei können für die Gläubigen

auch Fragen nach der kulturellen Verortung ihrer Religion auftreten, wie das Bei-

spiel von Mira gezeigt hat (siehe Kap. 5.3.5). Für Mira (Mira, #00:36:02-9#) sind

Religion und Kultur zwei zu unterscheidende Kategorien. Sie glaubt daran, dass

Religion etwas ist, was von Kultur unterschieden werden muss, um das Richtige

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Alltag in der Moschee

zu tun. Für Mira ist deshalb der Islam ein Mittel zur Emanzipation von kulturell

bedingten, geschlechtsbezogenen Zuschreibungen.

Die Idee von der Religion als etwas Reines, von Kultur Unabhängiges ist auch

für Nadja wichtig, wenn es um das Engagement von Frauen in der Moschee geht.

An ihrem Beispiel wird deutlich, dass der Aushandlungsprozess über Geschlech-

terrollen in der Moschee auch scheitern kann. Die Interviewpartnerin erzählt, wie

sie eine Moschee verlassen hat, weil sie mit der dortigen Geschlechtertrennung

nicht einverstanden war:

[…] Zum Beispiel, ähm, (...) wenn man zum Beispiel einen Mann nicht mal sehen

darf. Das ist für mich völlig übertrieben und hat hat auch mit dem Islam in dem

Sinne nichts zu tun. Wir sind GETRENNT. Aber wir sind getrennt aus aus heute

mehr äh traditionelle und architektonische Gründe. Früher in der Zeit von unse-

rem Propheten haben alle auf dem gleichen Boden gebetet. Also da hats keine

Trennung in dem Sinne gegeben. Die Männer sind vorne gewesen und Kinder in

der Mitte und die Frauen hinten so zu sagen. ja. Und da hat man sich AUCH gese-

hen und es hat dann zwar eine speziellen Eingang für die Frauen gegeben, damit

es nicht so ein Gedränge bei bei einem Eingang. Also, man ist da irgendwie viel

normaler umgegangen mit dem Geschlecht. Und ich finde die Geschlechtertren-

nung GUT aber auf eine normale Art. Also ich muss mich nicht vor einem Mann,

oh, verstecken oder einen Mann äh, weiß/ also. Sondern einfach eine normale (..)

das ist das ist unsere unsere Aufgabe auf dieser Welt, dass wir mit dem ande-

ren Geschlecht normal umgehen können. Ohne, dass wir auf irgendeiner Seite so

übertreibenmüssen. Sag ich jetzt dasmit, oh der darf jetzt nicht malmeine Stim-

me hören, ähh, bis zu, ja komm jetzt sind wir ein wenig allein, oder? Also weißt,

verstehst duwas ichmeine? //mhm, ja// Und es gibt halt hier gewisseMuslime, die

sehen das ganz extrem so und andere halt so. Und da muss jeder selber wissen,

was er macht. Aber ich bin fürs Mittelmaß, das ist mir am angenehmsten (lacht).

#00:33:37-7#

(Nadja)

Nadja akzeptiert im Interviewausschnitt die Geschlechtertrennung bis zu ei-

nem gewissen Grad. Dieser ist für sie überschritten, wenn sie Männer nicht

ansehen darf. Als Grund für die heutige Trennung nennt sie Tradition und Ar-

chitektur. Tradition unterscheidet sie im Folgenden vom Islam, wie dies Mira

mit ihrer Unterscheidung zwischen Islam und Kultur gemacht hat. Auch Nadja

verhandelt daher Geschlechterfragen im Spannungsfeld zwischen den Kategorien

Religion und Kultur. Dabei gilt ihr die Zeit des Propheten Mohammed als Refe-

renzpunkt, den sie als »normal« kategorisiert. Extrem ist für sie, wenn sie einen

Mann nicht sehen darf und auch seine Stimme nicht hören darf. Andererseits

findet sie es auch nicht rechtens, mit einem Mann allein zu sein. Mit der Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 317

sage »verstehst du was ich meine« versichert sie sich meiner Zustimmung als

Gleichdenkende. Sie bestätigt selbst, dass ihre Ansicht »normal« ist. Schließlich

müsse aber jeder selbst wissen, was er mache, wodurch sie auf die jeweilige Ei-

genverantwortung der Gläubigen hinweist. Dies bedeutet dann aber auch, dass

sie nicht versucht, die Menschen zu ändern, sondern sich lieber abwendet und

eine andere Gemeinschaft sucht.

Nein in der (Name der Moschee) hats einfach äh so ein wenig eben so ein we-

nig eine Gruppierung gegeben von von von Leuten, die uns einfach nicht gepasst

haben und wir ihnen nicht. Also, die Frauen haben das schon schlimm gefunden,

dass wir als Frauenmit Männern in einer Sitzung sitzen, obwohl wir etwas für den

Islam machen wollen und das, ich mein ich gehe ja nicht mit denen einen Kaffee

trinken und finds ein bisschen nett, dass ich mit einem fremdenMann schwatzen

kann, sondernwir sitzen da an einemTisch, damit wir den Islamweitergeben kön-

nen. Und sie haben es dann halt eben ganz schlimm gefunden und ich hab mich

einfach nicht wohl gefühlt und ich bin ein paar wenige Monate da gewesen und

hab ich mir gesagt, dass (?ich nicht mehr will? unverst.). #00:45:33-2#

(Nadja)

Der Interviewausschnitt widerspiegelt ein gewisses Unverständnis gegenüber

dem Beharren auf einer Geschlechtertrennung, wenn es doch um eine größere

Sache, nämlich das Engagement für den Islam, geht. Die Frustration führt dann

zu ihrem Austritt und zeigt, dass für Frauen, die sich engagieren möchten, die

Frage nach der Geschlechtertrennung essenziell sein kann. Moschee ist hier nicht

nur ein Ort für Frauen, wo sie sich zu sozialen Zusammenkünften treffen und

lernen können, sondern wo man sich stärker einbringen möchte. Anders als Neyla

und die weit verbreiteten Beispiele, in denen sich Frauen separat von Männern

organisieren, geht es Nadja darum, gemeinsam mit Männern etwas zu erreichen.

Dieser Unterschied lässt sich anhand von Roalds Stadien im Konversionspro-

zess erklären (Roald 2012). Die Konvertitin Nadja kann im Übergang vom Stadi-

um der Enttäuschung mit der neuen Peer-Gruppe, den »ethnischen Muslimen«,

zu einer Akzeptanz der Situation verortet werden. Sie erkennt, dass es sich bei

Musliminnen und Muslimen nur um »normale« Menschen handelt, die eben nicht

unbedingt die Ideale des Islam erreichen. Den Rückbezug auf eine reine Form des

Islam beschreibt Roald als erstes Stadium, in dem Konvertierte gerne »more royal

than the king« wären (ebd.: 247). Dass auch Mira auf einen Islam rekurriert, der

frei von Kultur ist, deutet darauf hin, dass auch in der Emanzipation vom Islam

der Eltern eine Neuorientierung gesucht wird. Ein Islam ohne Kultur ist daher

quasi ein Ideal, das angestrebt wird. Die Verpflanzung einer Religion von einer

Gesellschaft, in der die Religion fest verankert ist, in eine Gesellschaft, in der sich

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Alltag in der Moschee

die Religion erst verankern muss, führt mindestens zu Aushandlungsprozessen,

wenn nicht zu einer Krise (vgl. Roy 2004: 151).

Passage to the West offers a good opportunity to rethink an Islam rid of cul-

tural and national particularities, which complements the dual movement of

individualisation and reconstruction of a community on a purely religious ba-

sis. Individualisation is the consequence of the uprooting and dissolution of

pristine social links. (Ebd.: 156)

Formen der Individualisierung durch die Auflösung sozialer Wurzeln wurde auch

bei Mira deutlich. Nadja sieht eine Lösung für das Zusammenleben mit Menschen

verschiedener islamischer Traditionen darin, mit der neuen Moschee einen inte-

grativen Raum zu schaffen:

Wir schauen, dasswir die die so eher so einwenig extrem sind, dasswir die respek-

tieren und dassman denen auch äh ähMöglichkeit gibt, dass sie kommen undwir

haben natürlich auch die rechte Stiege ist eher für FRAUEN, die linke Stiege ist äh

für die Männer. So ein wenig die Aufteilung schon ähm (.) aber sonst schaut man

schon, dass man denen Platz gibt. Auf jeden Fall. Ich meine man soll ja auch re-

spektieren, werwie ist. Es (.) ist schlussendlichGott allein, der entscheidet äh oder

@zum Glück nicht wir@ (lacht). #00:34:20-0#

(Nadja)

Nadja stellt eine Verbindung zwischen Überzeugungen und räumlich-archi-

tektonischer Gestaltung her. Die beiden Treppenaufgänge werden als integrative

Maßnahme dargestellt, die jeder Tradition Raum geben soll. Damit sieht sie die

Moschee ganz auf der Linie islamischer Überzeugung, denn wenn Raum für ver-

schiedene Deutungsmuster über die Geschlechtertrennung gegeben wird, dann

maßt sich die Moschee gleichsam nicht an, eine Richtung zu favorisieren. Denn

letzten Endes sei es ja Gott, der entscheidet, was richtig und was falsch ist.

Geschlechtertrennung und die Rolle von Frauen in Moscheen sind in der rela-

tiv neuen Situation als religiöse Minderheit nicht mehr implizit, sondern werden

explizit. Dieser Prozess wird angestoßen durch den Generationenwandel, den

öffentlichen Diskurs über die Rolle von Frauen im Islam und durch die Gemein-

schaft von Gläubigen mit unterschiedlichen Traditionen und kulturell gelebten

Formen von Islam.

Das Beispiel ImanZentrum zeigt jedoch, dass räumliche und soziale Partizi-

pation im Zusammenhang stehen (vgl. auch Stöckli 2014: 234). Auch weil Frauen

ein Mitspracherecht haben, wird ihnen mehr physischer Raum eingeräumt. Es

bleibt weiter zu beobachten, wie sich durch den Generationenwandel in den eth-

nischen Moscheen auch die Möglichkeiten der Teilhabe für Frauen wandeln wird,

dadurch dass sich die tradierten Rollenverständnisse im Laufe der Zeit verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 319

Moscheen können Raum für religiöse Neuinterpretation undWandel bieten. Denn

aus der Perspektive von Czarniawska & Joerges (1996) sind Geschlechterverständ-

nisse Ideen, die in den lokalen Kontext übersetzt und dabei angepasst werden.

Diese Anpassungsleistung ist jedoch nie abgeschlossen, sondern unterliegt, wie

das obige Beispiel gezeigt hat, einem ständigen Aushandlungsprozess.

5.5.4 Imame und ihre Aufgaben

Bei all den dargestellten Aktivitäten und Entwicklungen in den Moscheen stellt

sich die Frage, welche Rolle Imame dabei spielen. Bewusst gehe ich erst an die-

ser Stelle auf ihre Funktion ein, ist die Arbeit doch vor allem auf das Handeln

in Moscheen fokussiert und nicht in erster Linie auf die Strukturen. Ich gehe

davon aus, dass religiöse Konzepte bedeutsam für die Rolle von Imamen in den

Moscheen sind, allerdings auch Fragen des strukturellen Verhältnisses zwischen

der regulativen Vorgabe der Vereinsverfasstheit und ihnen als religiöser Autorität.

Um letztere Frage wird es in Kapitel 5.5.5 gehen.

Die »Encyclopedia of Islam in the Muslim World« definiert den Begriff

»Imam« wie folgt: »The word ›imam‹ is an Arabic term signifying a leader, a

model, an authority, or an exemplar« (Zaman 2004: 349). In seiner Funktion als

»einer der vorne steht« wird der »Imam« oft als »Vorbeter« bezeichnet, also als

Person, die die gemeinschaftlichen Gebete anleitet. Der Imam ist also als Vorbild

zu sehen, an dem sich die Gemeinschaft beim Gebet orientiert, aber auch als

Vorbild, was die religiöse Praxis anbelangt. Eine andere Bezeichnung, die mir in

den Moscheen immer wieder begegnete, ist »Hodscha« (DMG: hwāǧa, türkisch:

hoca, albanisch: Hoxha, bosnisch: Hodža), was so viel wie Lehrer oder Meister

bedeutet und auf die Funktion der Weitergabe von religiösem Wissen abzielt

(vgl. Ceylan 2010: 20)57. Der arabische Ehrentitel »Scheich« ist mir einzig im

Islamischen Zentrum Wien begegnet. Die Bezeichnungen zusammengenommen

deuten bereits auf die wichtigsten Funktionen hin: Vorbeter und Lehrer. Laut

Koran handelt es sich beim Imam zudem um eine Funktion und kein Amt (vgl.

ebd.: 21).

Kann ein Imam als religiöse Autorität beschrieben werden? Chaves definiert

eine religiöse Autorität im christlichen Kontext als Teil einer Elite, die dazu in

der Lage ist, »to withhold access to something individuals want and to legiti-

mate that withholding by reference to the supernatural« (Chaves 1998: 177). Ob

diese Definition auch auf Imame zutrifft, ist fraglich, hat ein Imam doch keine

heilsvermittelnde Funktion. Vielmehr ist der oder die einzelne Gläubige unmit-

telbar Gott Rechenschaft schuldig (vgl. M. Baumann et al. 2017: 18). Im Islam gibt

57 Es gibt auch weibliche Gelehrte, wie im Kapitel 5.3 ausgeführt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Alltag in der Moschee

es keine Sakramente als gnadenvermittelndes Zeichen Gottes, welche den Gläubi-

gen durch eine religiöse Autorität zugänglich wären. Darüber hinaus sind Imame

keine Stellvertreter Gottes auf Erden, wie dies für Priester und katholische Amts-

träger im Katechismus der Katholischen Kirche beschrieben wird58. Ein Imam

leitet im Gebet die Gläubigen an, Kontakt zu Allah nehmen diese aber individuell

auf und es bedarf keiner Vermittlung seinerseits.

Der vergleichsweise geringe Stellenwert eines Imams wird auch deutlich,

wenn man bedenkt, dass nur rund 50 Prozent der Moscheen in der Schweiz

einen fest angestellten Imam haben und in den Moscheen ohne Imam daher

nur eine administrative Leitung existiert59. Da das Gebet in jeder Moschee einer

Stadt gleichzeitig stattfindet, kann ein Imam nicht unbedingt mehrere Moscheen

betreuen, wie dies in christlichen Pfarreien oft der Fall ist. Es gibt Imame, die

freiwillig oder in Teilzeit als Vorbeter tätig sind, in den Moscheen, die ich un-

tersucht habe, waren aber alle Imame in Vollzeit angestellt. Ein fest angestellter

Imam scheint für eine Moschee nicht zwingend erforderlich zu sein, da Aufga-

ben des Imams auch von anderen Personen übernommen werden können. Es ist

dabei häufig auch eine finanzielle Frage, ob ein Imam angestellt werden kann

oder nicht. Im Interview berichtete Laila Oulouda von einer Moschee, in der sich

eine bosnische und eine türkische Gemeinschaft sowohl die Räume als auch den

Imam geteilt haben. Die eine Gemeinschaft bezahlte die Räume, die andere den

Imam. Als die Räume zu klein wurden und sie sich aufspalteten, konnte die eine

Gemeinde zwar die Räume bezahlen, sich aber den Imam nicht mehr leisten. Fi-

nanzmangel sei immer ein Problem in Moscheen, wie auch Laila Oulouda betont

(ZH_Prot_29), und auch Nachwuchsmangel könnte eine Rolle spielen.

Auf der anderen Seite gewährleistet ein festangestellter Imam die grundle-

genden Funktionen einer Moschee: das Gebet und den Unterricht (siehe Ausfüh-

rungen in Kap. 5.2 und 5.3) und gibt der Gemeinschaft dadurch Stabilität und

Kontinuität.

58 »Aufgrund des Weihesakramentes handeln die Bischöfe und die Priester bei der Aus-

übung ihres Amtes im Namen und in der Person Christi, des Hauptes«. Vgl. http://www.va-

tican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html, zu-

letzt geprüft am 03.06.2016. Evangelische Pfarrer werden hingegen von der Gemeinde ge-

wählt und stehen auch dem Gemeindevorstand vor. Vergleichbar ist ein Imam daher eher

mit einem evangelischen Priester, dessen vorrangige Funktion die Predigt und Seelsorge ist.

Gemäß demDiktum des »Priestertums aller Gläubigen« sind alle Gläubigen unmittelbar vor

Gott und das Priestertum stellt keinen Weihezustand dar.

59 Mündliche Auskunft Andreas Tunger-Zanetti, 28.01.2015. Zahlen für Österreich sind nicht

bekannt, dürften allerdings aufgrund der Gemeinsamkeiten der muslimischen Community

in einem ähnlichen Bereich liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 321

Im Interview beschreibt der Imam der Albanischen Moschee in Zürich, Nebi

Rexhepi, zusammen mit dem Vereinspräsidenten Ismail Ademi die Aufgaben, die

er übernimmt.

N. Rexhepi: [...] jaa ich besuche seit 19 Jahren die Gefangenen, Insassen in ver-

schiedenen Gefängnissen in Pöschwies und Flughafengefängnis für Albaner und

auch das ist Araber ja. Ich rede ja gut Arabisch, natürlich ich //ja//, diese und äh

(.) es ist letzte fünf Jahre, ich organisiere auch das Pilgerfahrt nach Mekka [...].

#00:34:31-2#

I. Ademi: Also Seelsorge natürlich auch hier in der Moschee, viele Gemeinschafts-

mitglieder kommen zum Imam und (.) sie wollen redenmit ihm //R.: ja// über alle

äh Probleme die sie haben, Sorgen und so/, und er muss immer für alle da sein.

#00:34:48-6#

N. Rexhepi: Ja, Beispiel heute ich äh eine Albanerin geboren Dreilinge //Drillin-

ge//, Drillinge, Drillinge, und eine ist sehr schwer äh krank, und äh, eine Schwester

telefoniert mir, ja (.) ich komme, das ist dort, ja, spreche mit ihr (.) [...] #00:35:20-

2#

I. Ademi: Ja, also (..), Ratschlag geben, dass sie Geduld haben sollen und @ja@.

#00:35:29-3#

N. Rexhepi: Bis jetzt ich habe keine ähNachricht, dass was passiertmit diese Kind.

Und daswenn sterben jemand, dann ichmuss gehen undmachen diese Zer/ Zere-

monie. Sie haben gehören, dass wir waschen und nachher wieder Gebet machen

nach demWaschen und äh mit extra Kleider. Nicht Kleider, das ist die, die weiße

#00:35:59-4#

I. Ademi: So ein Leintuch, oder? #00:36:00-9#

N. Rexhepi: Ist ein Leintuch, ja, wird, der Leichnam .

I. Ademi: Wird ja in einen Leintuch äh (.) gewickelt, oder? Und dann so begraben.

Und zuerst natürlich transportiert, je nach dem. HIER, wir haben in Zürich eine

Parzelle, also ein Stück, so ein Teil vom FriedhofWitikon, für Muslime, also musli-

mischen Friedhof, aber viele bringen die Verstorbenen immer noch in dieHeimat-

länder, Kosovo, oder Mazedonien, oder? Und es wird immer eine, es gibt immer

ein paar Sachen zu erledigen, oder? Äh dieseWaschung und Vorbereiten, und das

Totengebet gibts auch. Und dann, je nach dem, oder? wenn die Leute Zeit haben,

gehen dann zu, an diesen bestimmten Ort, dort wo die wo wo der Verstorbene

dann gestorben ist, also vielleicht in einem Spital, oder es gibt so äh Orte, also

jetzt in Witikon, hier in Zürich gibt es ein/ dort kann man äh den, wie sagt man?

SARG, oder? hinstellen, und dann gibts, machen die Leute das Gebet. #00:37:29-

4#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Alltag in der Moschee

Abbildung 39: Stellenausschreibung Imam, Juni 2016 (Quelle: Facebookseite der VIOZ).

Als Aufgaben werden hier genannt: Gefängnisseelsorge, Beratung, Begräbnis-

se und Überführung von Toten ins Herkunftsland. Seelsorge in Gefängnissen und

Krankenhäusern gehören nicht zu seiner Stellenbeschreibung, dies macht er frei-

willig und er ist zudem mit der Kantonspolizei vernetzt. Diese kontaktiert ihn,

wenn zum Beispiel ein Unfall passiert ist und arabisch- oder albanischsprachige

Menschen beteiligt sind oder die Angehörigen Seelsorge benötigen. Weitere Auf-

gaben sind Schlichtung und Beratung bei Familien- oder Eheproblemen. Imame

führen Übergangsrituale wie Konversionen (beobachtet im Islamischen Zentrum

Wien) und Trauungen durch oder organisieren Pilgerreisen.

Betrachtet man eine Stellenausschreibung aus dem Juni 2016, in der ein Imam

für eine türkische Moschee in der Deutschschweiz gesucht wird, so wird deutlich,

wie vielfältig die Aufgabenbereiche eines Imams sind (Abb. 39).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 323

Neben den Aufgaben, die Imam Rexhepi bereits als typische Aufgaben eines

Imams beschrieben hat, kommen hier noch weitere Funktionen hinzu: interreli-

giöser Dialog, Integrationsaufgaben und Vertretung nach außen.

Die Hauptaufgaben der Imame lassen sich als Tätigkeiten mit rituellem, re-

ligiösem und seelsorgerischem Bezug charakterisieren, für die eine theologische

und auch pädagogische Ausbildung von Vorteil ist. Einige übernehmen auch re-

präsentative, integrative und vernetzende Aufgaben.

Wenngleich der Imam keine heilsvermittelnde Funktion zwischen Allah und

den Gläubigen einnimmt, so zeigen meine empirischen Beobachtungen seine Rol-

le als Lehrer, religiöses Vorbild und Autorität (vgl. Kap. 5.3 und Ceylan 2010).

Wer tatsächlich als religiöse Autorität und als Vorbild anerkannt wird, ist eine

Frage die nur empirisch geklärt werden kann. Sie ist – wie sich gezeigt hat –

nicht zwangsläufig mit einer Leistungsrolle verbunden, sondern kann auch von

Peers übernommen werden (siehe Kap. 5.3). M. Baumann et al. (2017) stellen in

ihrer Studie zu muslimischen Jugendlichen fest, dass religiöse Autoritäten für

sie eine Rolle spielen, diese allerdings aus ganz unterschiedlichen Richtungen

kommen können. Zu ihnen zählen muslimische Institutionen, religiöse Autori-

täten und auch Eltern, welche aber nur am Rande einen Einfluss hätten (ebd.:

11). Vielmehr seien es Menschen aus dem Nahbereich, zu denen die Jugendlichen

freundschaftliche Beziehungen pflegen. Vergleichbares hat sich auch bei meiner

Interviewpartnerin Mira gezeigt. Die Einflussmöglichkeiten der Imame müssen

deshalb kritisch betrachtet werden60. Allerdings wird Imamen von öffentlichen

Verwaltungen oft die Rolle als Ansprechpartner für die Gemeinde zugeschrieben

und ihnen dadurch eine gewisse Repräsentationfunktion und Einflussmöglichkei-

ten unterstellt. Im öffentlichen Diskurs wird darüber hinaus oft die Frage gestellt,

was in den Moscheen gepredigt wird und welchen (negativen) Einfluss Imame auf

die Gläubigen haben. Wie sich allerdings gezeigt hat, verstehen die Betenden auf-

grund der sprachlichen Diversität in den Moscheen und der flexiblen Nutzung

die Predigt nicht unbedingt (siehe Kap. 5.2). Der Einfluss der Imame ist daher

begrenzt.

Wie in den Interviews deutlich wurde, werden als Kriterien für eine religiöse

Autorität die theologische Bildung, die Fähigkeit zur Koranrezitation und das

eigene Praktizieren der Religion genannt. Diese werden nicht nur gegenüber den

Imamen gemacht, sondern in meinen Fällen auch und vor allem gegenüber den

weiblichen Lehrpersonen in den Moscheen (siehe Kap. 5.3).

Aus der Analyse der Bildungsangebote hat sich ferner ergeben, dass die Ima-

me eine Vermittlungsrolle zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilberei-

60 Da Menschen außerhalb von Moscheen aber nicht zu meinen Interviewpartnern zählten,

können nur Aussagen über die Zuschreibung einer Vorbildfunktion innerhalb der Moschee

gemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Alltag in der Moschee

chen übernehmen können, was wiederum ihre Position als Autorität stärkt. Ima-

me können eine Übersetzungshilfe leisten zwischen Eltern und Kindern, zwischen

Menschen verschiedener kultureller Herkünfte und auch zwischen den Gläubi-

gen und der Gesamtgesellschaft. Wie wichtig der Imam als Ansprechpartner sein

kann, zeigt exemplarisch folgender Interviewausschnitt mit Zijad:

Und unsere, also, Imam, er ist auch wirklich sehr guter Mann. Er kommt von glei-

che, gleiche Stadt als ich, und zwar, wir haben uns nicht (.) äh also, wir waren nicht

bekannt, und dann (.) und wir sind fast gleicheMentalität, und so, wir denken fast

gleich. Und so, ich kann mit ihm über irgendwas sprechen, und dann, wenn ich

irgendwelche Hilfe braucht, er hilft mir. Und deswegen geht, es läuft gut wirklich.

[…] #00:09:38-7#

(Zijad)

Für Zijad sind das gegenseitige Verstehen und Sympathie wichtig. Er könne

mit dem Imam über alles sprechen und bekäme immer Hilfe. Hier wird deutlich,

dass es von den Mitgliedern geschätzt wird, dass Imame immer zur Verfügung

stehen und ansprechbar sind. Imame sind Bezugspersonen für viele Fragen des

Lebens und Lehrer für religiöse Belange, wie bereits in Kapitel 5.3 deutlich ge-

worden ist. Die Stellenausschreibung (Abb. 39) führt vor Augen, dass die Anforde-

rungen an Imame hoch sind, zumal bei einer tendenziell schlechten Bezahlung,

was zu Überforderung führen kann61. Ein Interview mit dem ehemaligen Imam

Senad Kusur zeigt ebenfalls auf, dass Imame Personen sind, die rund um die Uhr

gefragt sind:

Aber es ist eineÜberforderung, weil es ist eine Arbeit, diemanhalt immermit sich

trägt, also man ist Imam sowohl zu Hause als auch im Urlaub und so weiter, und

das ist etwas, wovon man sich nicht trennen kann. Man wird ständig also ange-

rufen, bekommt Anrufe, und manmuss immer alles im Überblick haben, um halt

immer wieder die richtige Antwort geben zu können. Äh, es ist auch so, dass ein

Imam für die Gebete zuständig ist. Und wenn man jetzt fünf Mal am Tag (.) jedes

Mal, also sechs Tage, also man hat auch einen freien Tag also in der Woche, äh,

in die Gemeinde kommen muss, und zwar nicht in einem Stück, sondern zerteilt,

also im Laufe des Tages dann, wird man schnell überfordert. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Die Position des Imams wird im Interviewausschnitt als die eines Managers

verschiedener Aktivitäten in einer Moschee beschrieben, der immer gefragt ist

und von den Mitgliedern entweder für Beratung oder für das Gebet beansprucht

wird. Imam zu sein ist mehr eine Lebensaufgabe, als ein Beruf. So wie es Senad

61 In einem Sammelband von Aslan kommen einige frustrierte Stimmen von Imamen in Öster-

reich zur Sprache (Aslan 2012a).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 325

Kusur beschreibt, eine »Berufung« im Weber’schen Sinne. Durch das Gebet, das

über den ganzen Tag verteilt ist, ist auch der Tagesablauf sehr zerstückelt und

unregelmäßig. Wie er später im Interview anmerkt, führt dies auch dazu, dass

es zum Beispiel schwierig ist, feste Sprachkurse zu besuchen.

Einen weiteren Aspekt beschreiben Imam Nebi Rexhepi und Ismail Ademi

aus Zürich, wenn es darum geht, welche Aufgaben vertraglich als Tätigkeit des

Imams vorgesehen sind und welche nicht.

N. Rexhepi: das ist offiziell, offiziell, ein Imam und diese Aktivitäten das offiziell

und Gefängnis und paar Spitale besuchen, das ist freiwillig (.) dieses ist freiwillig

und äh, das ist äh, die Probleme von die Leute @immer jede Tag hat Probleme,

Probleme@. #00:38:03-9#

I. Ademi: Das ist so, ja. #00:38:04-9#

N. Rexhepi: Ja (.) Diese ist Probleme [spricht Albanisch] #00:38:13-5#

I. Ademi: Die gehören nicht zu seinem Pensum, oder? Weil er kann nicht 24 Stun-

den da sein, aber, ja, aber er macht wirklich, also (.) ohne dass er das jetzt sagen

muss, ich sage das, er macht viel mehr als wirklich nur ein Imam nach: aha in

meinemVertrag steht das, das, das, fertig, oder? Interessiert mich nicht. Das kann

ein guter Imam nicht machen. //R: das muss ja//. Er kann nicht sagen, nein in-

teressiert mich NICHT was hier für Probleme/ ich werde nicht für eure Probleme

bezahlt, oder? #00:38:54-7#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

Seelsorgerische Aufgaben für Nicht-Mitglieder werden vom Imam ehrenamt-

lich geleistet, wie bereits in den vorangegangenen Ausführungen zu den finan-

ziellen Problemen, bedingt durch die lose Mitgliedschaft, deutlich geworden ist.

Für den Gesprächspartner Ademi macht dies den Imam zu einem wirklich guten

Imam, da er sich nicht nur um die Mitglieder in der Moschee kümmert. Hier

wird deutlich, wie hoch die Erwartungen von Seiten der Mitglieder an den Imam

sein können.

Eine weitere Schwierigkeit kommt hinzu: Weder in Österreich noch in der

Schweiz besteht bislang die Möglichkeit einer Ausbildung zum Imam. Daher

kommen die Imame mehrheitlich aus dem Ausland und müssen sich erst in der

neuen Umgebung zurechtfinden. Der Vertreter der IGGiÖ stellt die Bedeutung

einer Ausbildung in Österreich heraus und formuliert in dem Zusammenhang

eine weitere Erwartung an Imame, nämlich die Lebenssituation der Menschen

zu kennen:

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Alltag in der Moschee

[…] Aber natürlich ist es wichtig, dass die Imame diese Sprache sprechen können,

weil SIE sprechen ja in der Moschee, und das meine ich auch, und deswegen auch

eine Ausbildung, eine INLÄNDISCHE Ausbildung, eine europäische Ausbildung.

[…] #00:50:47-2#

(Z. Sejdini)

Für ihn bedeutet Sprache nicht allein die deutsche Sprache, sondern die Spra-

che der jungen Generation und der Menschen, die in Österreich wohnen. Das

heißt, er formuliert die Erwartung, dass die Imame die Lebenswelt der Men-

schen nicht nur kennen, sondern auch in ihrer Sprache sprechen können. Nur

so kann dann eine Vermittlungsleistung zwischen Religion und der täglichen Le-

benssituation der Menschen, wie sie oben bereits beschrieben wurde, gelingen.

Die Belastung der Imame und der damit verbundene Zeitmangel führen aus

Sicht von Senad Kusur dazu, dass sie sich nur wenig mit anderen Akteuren in der

Gesellschaft vernetzen könnten. Für den Interviewpartner entsteht dadurch ein

Dilemma, das vor dem Hintergrund des aktuellen Negativ-Diskurses zusätzlich

Kritik aufkommen lasse.

Und dann überrascht es mich auch nicht, und ich habe es auch ähm oft erwähnt,

weil oft werden die Imame kritisiert: Diese Menschen integrieren sich schlecht,

die beherrschen die Landessprache schlecht, die äh haben, sind nicht sozialisiert

und so weiter, und so weiter, und so weiter, aber man hat, man kann auch äh diese

Menschen verstehen, also die Menschen KÖNNEN eine Gesellschaft nicht verste-

hen, in der sie sich nicht beteiligen können. Also, der Alltag und das Leben eines

Imams ist nur für die Gemeinde gebunden und es ist eine große Überforderung.

Vor allem für Menschen, die Familien haben also die auch Kinder haben. Und das

alles nimmt dann Zeit in Anspruch, und dann hat man überhaupt keine Freizeit,

kann man nur schlafen. Also mit der Familie, in der Moschee und so weiter. In der

Gesellschaft kann man sich dann GAR nicht mehr beteiligen. Und das MUSS man

auch in den öffentlichen Debatten also klar und deutlich sagen. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Der Gesprächspartner macht im Interview die Diskrepanz zwischen den öf-

fentlichen Erwartungen und der Kritik und der Lebenssituation der Imame auf.

Die zentralen Begriffe sind hier »nicht verstehen« der Gemeindemitglieder und

das »nicht beteiligen« an der Gesellschaft. Eine gesellschaftliche Teilhabe sei aber

aufgrund der Tätigkeitsstruktur nicht möglich, so Senad Kusur. In den öffentli-

chen Debatten vermisst er diese Einsicht. Eine Lösung für das Dilemma nennt

er jedoch nicht. Er deutet dabei auf eine weitere Erwartung hin, nämlich der

gesellschaftlichen Partizipation von Imamen. Diese sieht er von der allgemeinen

Öffentlichkeit artikuliert, hat sie aber auch selbst an die Tätigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 327

Die eingeschränkten Deutschkenntnisse treffen besonders, aber nicht nur, auf

die durch die ATİB oder Diyanet entsendeten Imame zu, die sich im Vergleich

nur für einen Kurzaufenthalt von fünf Jahren in der Schweiz und in Österreich

aufhalten. In meinem Sample verfügte nur ein Imam über muttersprachliche

Deutschkenntnisse, drei mit Einschränkungen. Das Problem wird oft erkannt,

aber nicht immer wird eine Lösung angegangen.

Ob die Imame in meiner Fallauswahl über ausreichende Kenntnisse der Le-

bensumstände der Gläubigen verfügen, kann nicht beantwortet werden. Es bedarf

dabei einer weiteren Untersuchung und letztlich eines normativen Urteils. Cey-

lan merkt allerdings an, dass im Hinblick auf die Freitagspredigt »die Themen

der Predigt in den meisten Fällen kaum die Lebenswirklichkeit der Gemeinden

in Deutschland widerspiegeln« (Ceylan 2010: 33)62. Davon kann in gewisser Weise

auch auf die Kenntnis der Lebensumstände durch die Imame geschlossen werden.

Aus der Innenperspektive ist die mangelnde Kenntnis der Sprache und Lebenssi-

tuation allerdings ein Kritikpunkt, wie die vorangegangenen Interviewausschnitte

gezeigt haben. Um dem Problem zu begegnen, hat die türkische Religionsbehör-

de ein Programm lanciert, im Rahmen dessen Interessierte, unterstützt durch

ein Stipendium, ein Theologiestudium in der Türkei absolvieren und dann für

die Tätigkeit als Imam zurückkehren (N.N., W_ExpInt_04). In der Albanischen

Moschee in Zürich hat man ebenfalls das Problem erkannt und eine Lehrerin, die

auf Deutsch Islamkunde unterrichtet, eingestellt. Auch wird das Gebet teilweise

auf Deutsch übersetzt, wie in der Blauen Moschee in Zürich, dem Islamischen

Zentrum Wien und dem ImanZentrum Volketswil.

Folgen haben die mangelnden sprachlichen und sozialen Kenntnisse der

Imame nicht nur für die muslimische Öffentlichkeit, sondern auch im Hin-

blick auf Dialoginitiativen, bei denen selbst engagierte Imame dann nicht am

Gespräch teilnehmen können. So habe ich in Wien, wie bereits angesprochen,

beobachtet, wie Jugendliche der Moschee bei einem interreligiösen Treffen für

den Imam übersetzten, was schließlich aber die Kommunikation sehr behin-

dert hat (W_Prot_06, W_Prot_07). Hier können die Imame und die Moscheen

Erwartungen von Dialogbereitschaft und Integrationsfähigkeit nicht gerecht

werden und es entsteht ein Legitimitätsproblem, das sich dadurch zeigt, dass

von verschiedenen Seiten Kritik laut wird. Imame sollen Mediensprecher sein,

integrative Aufgaben übernehmen, im interreligiösen Dialog mitarbeiten und

die Moschee nach außen vertreten. Die genannte Stellenausschreibung zeigt,

dass sich Moscheevereine diese Erwartungen zu eigen gemacht haben und

entsprechende Qualifikationen erwarten (Abb. 39). Die Idee der integrativen

Leistung von religiösen Migrantenorganisationen wird hier aufgenommen. Für

die Profession des Imams bedeutet dies, dass zum Repertoire der Aufgaben

62 Eine tiefere Analyse hat aber auch er nicht vorgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Alltag in der Moschee

aufgrund des Drucks der muslimischen Zielgruppe, aber auch der Gesamtgesell-

schaft, neue hinzukommen. Die Erwartungen an den Imam beziehen sich dann

auf die Moschee als Ganzes, handelt es sich bei ihm doch um die Leistungsrolle,

die viele Angebote in der Moschee abdeckt, da er meist der einzige hauptamtlich

Tätige ist. Moscheen sind nicht nur Orte des Gebets und sozialer Aktivitäten,

sondern auch der Seelsorge, Beratung. Sie können auch ein Ort sein, wo die

Lebenssituation er Menschen erkannt und darauf eingegangen wird. In ihnen

können sich religiöse Expertise und Anleitung finden lassen und hier kann

Übersetzungshilfe und Vermittlung geleistet werden.

5.5.5 Das Verhältnis von Vereinsverfasstheit und religiöser Autorität

Mit Ausnahme der Imame, die über die Diyanet aus der Türkei entsendet werden,

sind Imame Angestellte der Vereine und üblicherweise nicht Teil des Vereinsvor-

stands, übernehmen also eine Leistungsrolle außerhalb der Vereinsstrukturen und

-ämter. Die Vereinsverfasstheit bringt daher eine Zweiteilung der internen Struk-

tur in religiöse Autorität (Imam) und administrative Leitung (Vorstand) mit sich.

Als Forscherin, die in der Schweiz und in Österreich Kontakt zu Moscheen auf-

nehmen will, stand ich immer wieder vor der zentralen Frage: Wen schreibe ich

an, den Imam oder den Vereinsvorstand? Wer hat wohl das Sagen? Diese Fragen

sind nicht ganz einfach zu beantworten und die Antwort kann je nach Moschee

unterschiedlich ausfallen. Es lohnt sich daher, die Zweiteilung in eine religiöse

und administrative Leitung genauer zu betrachten.

Im Hinblick auf christliche Gemeinden in den USA (Denominationen) hat Cha-

ves (1998) diese Dualstruktur untersucht63. Konformitätsdruck im Zusammenhang

mit Regulativen führe dazu, dass Religionsgemeinschaften immer mehr Aufga-

ben übernähmen, die in erster Linie nichts mit Religion im Sinne von Handeln

mit Transzendenzbezug zu tun hätten (ebd.: 189). Im Zusammenhang mit christ-

lichen Gemeinden spricht Chaves daher von »Säkularisierungsproblemen« oder

»interner Säkularisierung«, die dann auftritt, wenn »Religion« auf »Organisati-

on« trifft. Es werde vermutet, dass dieses Zusammentreffen einen schädlichen

63 Er sieht dieses Vorgehen als geeignetes Mittel, um religiöse Gemeinschaften auf ihre »in-

terne Säkularisierung« hin zu untersuchen. Der Frage nach der internen Säkularisierung soll

hier nicht nachgegangen werden, denn dies würde an dieser Stelle zu weit führen. Chaves

bezieht sich dabei auf Dobbelaeres Unterscheidung der drei Ebenen der Säkularisierung (ge-

sellschaftlich, organisational, individuell) (Dobbelaere 2004). »Internal secularisation« defi-

niert er als »the declining scope of religious authority's control over the organizational re-

sources within the agency structure. In other words, some of the organizational struggles

over agency resources can be seen in terms of a broader process of internal secularization.«

(Chaves 1998: 189).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 329

Effekt auf die »religiöse Substanz« habe. Daher rührt auch die Skepsis, religiö-

se Vergemeinschaftungen als Organisationen zu analysieren (vgl. auch Beckford

1973; Petzke & Tyrell 2012).

Es stellt sich jedoch die Frage, ob Chaves Erkenntnisse so auch auf musli-

mische Organisationen übertragen werden können. Denn sie setzen voraus, dass

die religiösen Führungspersonen den Zugang zur Transzendenz in irgendeiner

Form regulieren. Wie aber bereits festgestellt wurde, ist dies bei Imamen nicht

der Fall64. Bei der Frage nach der Übernahme nicht-religiöser Aufgaben muss

allerdings genauer auf die Verteilung von Verantwortlichkeiten in den Moscheen

geschaut werden. Grundsätzlich sind die Imame für die religiösen Aufgaben im

engeren Sinne zuständig. Die administrativen Aufgaben wie die Unterhaltung

der Räumlichkeiten oder die Verwaltung der Spenden übernimmt die Vereinslei-

tung. In meinem Sample gibt es Imame, die repräsentative, nicht-religiöse Auf-

gaben übernehmen, andere konzentrieren sie sich auf ihre religiösen Aufgaben.

Ansprechpartner nach außen kann einmal der Imam, einmal die Vereinsleitung

sein. In der öffentlichen Wahrnehmung werden allerdings – analog zu christli-

chen Kirchen – Imame meist als Ansprechpartner identifiziert. Das Beispiel des

»Empfangs der Imame« der Stadt Zürich zeigt, dass auch für städtischen Verwal-

tungen die Zuständigkeiten nicht klar sind, daher werden trotz der gebliebenen

Benennung auch Vereinspräsidenten eingeladen.

Nimmt man nun wie von Chaves vorgeschlagen das Verhältnis von religiöser

Autorität und administrativer Leitung von Moschee-Organisationen in den Blick,

so kann ich für meine Untersuchung zwei Typen unterschieden: Die Moscheen, in

denen der Imam eine starke Leitungsrolle übernimmt, die Aktivitäten organisiert,

Kontakt zu Akteuren außerhalb und innerhalb der muslimischen Gemeinschaft

hält, und diejenigen Moscheen, in denen der Vorstand oder der Präsident oder

die Präsidentin diese Aufgaben übernimmt. Im Interview beschreibt Senad Kusur

den ersten Typus als das, was von der Gemeinde erwartet wird:

Und der Imam ist halt derjenige halt, der den Bedarf decken MUSS, der der die

Sachen halt im Blick haben MUSS, und dann in jedem Zeitpunkt also den aktuel-

len Stand wissen sollte und halt die, die, die äh Sachen koordinieren kann, weil er

ist immer der tag/ tag/ äh tagtäglich da ist und die Menschen kennt und als ers-

ter etwas spürt, wenn etwas (.) ist was erledigen werden sollte, und dann kann er

vermitteln, dann. #00:12:15-4#

(S. Kusur)

64 Wie Beckford ausführt, ist es außerhalb des Christentums eher ungewöhnlich, dass Gläubige

sich an eine einzige religiöse Organisation binden, die der religiösen Autorität die Macht ge-

ben würde, die religiösen Überzeugungen und das Handeln von Menschen zu sanktionieren

(Beckford 2013: 639).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Alltag in der Moschee

Diese Imame sind eng mit dem Vereinsvorstand verbunden und managen die

Moschee. Häufig sind sie, wie z.B. Imam Rexhepi in der Albanischen Moschee in

Zürich, schon lange Jahre in ihrer Funktion.

Imam Sheikh Ali Ben Massoud, der zum Erhebungszeitpunkt im ImanZen-

trum tätig war, lässt sich zum zweiten Typus zählen65. Imame wie er fokussieren

sich stärker auf die religiösen Aufgaben und auf die Seelsorge. Alle organisato-

rischen Aufgaben sowie den Kontakt nach außen übernimmt der Vorstand der

Moschee. Andere Moscheen fokussieren sich auf ihr muslimisches Klientel, was

an den mangelnden Ressourcen liegen kann oder auch eine grundsätzliche Ent-

scheidung ist. Zu diesen zählt die Moschee Gazi Husrev-beg. Zwar kommen hier

hin und wieder Gruppen zu Besuch, die Moscheeleitung sucht aber nicht aktiv

den Kontakt zur nicht-muslimischen Öffentlichkeit.

»Interne Säkularisierung« findet vor dem Hintergrund vorangegangener Aus-

führungen in den Moscheen statt in Form seelsorgerischer Leistungen außerhalb

der Moschee und der Beteiligung an Dialog- und Integrationsinitiativen. Die da-

mit verbundenen Erwartungen können bei den Imamen aber auch zu Überfor-

derung führen, wie bereits geschildert wurde. Aber auch die Ehrenamtlichen in

den Vereinsleitungen haben mit knappen Ressourcen zu kämpfen. So wurde mir

wiederholt erzählt, dass es immer wieder die gleichen Menschen seien, die sich

engagierten. Eine Lösung für dieses Dilemma wird in der Ausbildung von pro-

fessionellen Strukturen gesehen. Im Verständnis des Neo-Institutionalismus be-

schreibt Professionalisierung die Entwicklung einer Profession mit eigenen Stan-

dards. Schon heute gibt es auf Dachverbandsebene Mediensprecher und Dialog-

beauftragte und auch die Stiftung ImanZentrum Volketswil hat einen Medien-

beauftragten. Auch der Sprecher der IGGiÖ Sejdini fordert im Interview eine

Professionalisierung in den Moscheen und eine Abkehr von der reinen ehrenamt-

lichen Arbeit. Man bräuchte Personen, die das Ehrenamt professionell koordinie-

ren und die Moscheen gegenüber der Öffentlichkeit vertreten. Darüber hinaus

müssten diese Personen dann für ihre Tätigkeit bezahlt werden. Seine Erwartun-

gen äußert er im Interview:

Also, das heißt, wenn ich jetzt eine Moschee habe, und eine professionelle Füh-

rung, die IMMER am Freitag da ist, mit der man auch ähm, was weiß ich, Termine

äh vereinbaren kann zu einer bestimmten Zeit, und auch eine Rückmeldung be-

kommt und nicht jetzt nur äh [...] Weil das bringt dann, das habe ich gesagt, das

bringt dann wieder, wenn man dann jemanden hat, eine Person, die da ist, dann

kommen Schulen zu Besuch, dann kommt das, dann knüpft man Kontakte, dann

kannman Förderungen beantragen, ja also, ichmein, das kommt dann.Manmuss

65 Anfang 2015 kam es zu einem Wechsel bei den Imamen. Wie die Situation heute ist, kann

daher nicht eingeschätzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 331

aber erst starten. Aber ich glaube, einige Vereine haben schon gestartet, sie haben

dann so Medienbeauftragten, für Öffentlichkeitsarbeit, vielleicht Teilzeit, Studie-

rende, die was bekommen und dann/ aber, also ab einer bestimmten Größe geht

das nicht mehr nur mit Ehrenamt. #00:33:19-5#

(Z. Sejdini)

Was er erwartet, ist zum einen Präsenz und zum anderen Verlässlichkeit. Das

sind für ihn die Mittel, um einen Kontakt nach außen, wie zum Beispiel zu Schu-

len, gestalten zu können. Ferner nennt er den Aufbau von Netzwerken und auch

das Einwerben von Fördermitteln. Als ausführende Person sieht er allerdings nicht

den Imam vor, sondern Angestellte, die die Rolle von Medienbeauftragen und PR-

Vertretern übernehmen sollen. Wie in der Analyse des Tags der offenen Moschee

deutlich wurde, führt der gesellschaftliche Druck zur Öffnung der Moscheen, zur

Ausbildung der Profession von PR-Sprechern in den Moscheen, Menschen die

sich um die Kontakte zur Öffentlichkeit der Gesamtgesellschaft kümmern66.

Aber auch die muslimische Öffentlichkeit erwartet mehr Professionalität im

alltagssprachlichen Sinne, was sich besonders auf die Bildungsangebote in den

Moscheen bezieht (siehe Kap. 5.3) und mit dem Generationenwandel in Moscheen

einhergeht. Diese Form der Professionalisierung ist Teil einer Ausdifferenzierung

von Professionen und Leistungsrollen in den Moscheen und fördert gleichzeitig

die Entstehung einer Dualstruktur von religiöser und administrativer Autorität.

Im Hinblick auf die Einflussfaktoren auf das Handeln in Moscheen kann da-

her zusammengefasst werden, dass zwar die Vereinsverfasstheit als Regulative

Einfluss auf die Verteilung der Zuständigkeiten in einer Moschee nimmt und da-

mit auch auf die Ausdifferenzierung von Leistungsrollen, jedoch erfolgt dies nicht

losgelöst von religiösen Konzepten bzgl. der Bedeutung religiöser Führungsper-

sonen. Glaubensgrundsätze von institutioneller Heilsvermittlung wirken sich auf

die Strukturen und Rollen in Religionsgemeinschaften aus.

Neben der verbreiteten Vereinsverfasstheit ist die IGGiÖ in Österreich öf-

fentlich-rechtlich anerkannt, was eine weitere Regulative darstellt, auf die ich im

Folgenden eingehen werden.

5.5.6 Öffentlich-rechtliche Anerkennung in Österreich und lokale Moscheen

Die Ausgangslage des Forschungsprojektes war, Aktivitäten von Moscheen in der

Schweiz und in Österreich zu erheben und zu untersuchen, inwiefern das Han-

deln in den Moscheen im Rahmen dieser Aktivitäten durch bestimmte Rahmenbe-

dingungen beeinflusst wird. Der Vergleich von Moscheen in den beiden Ländern

66 Darüber hinaus möchte auch der Staat Ansprechpersonen, was wiederum zur Ausbildung

von Dachverbänden führte (vgl. Rosenow-Williams 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Alltag in der Moschee

begründete sich in der Annahme, dass sich die öffentlich-rechtliche Anerkennung

der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich auch auf die einzelnen Mo-

scheen und ihre Möglichkeiten auswirken würde. Aus den von mir gemachten

Beobachtungen kann dies jedoch nicht in vollem Umfang bestätigt werden. Die

Funktion der IGGiÖ zeigte sich vor allem als Repräsentantin gegenüber der nicht-

muslimischen Öffentlichkeit und dem Staat sowie als Organisatorin des Religi-

onsunterrichts an öffentlichen Schulen. Diese beiden Aufgaben stellen die beiden

Phänomene dar, die sich in meiner Untersuchung am markantesten gezeigt ha-

ben.

Auf Ebene der Moscheen zeigten sich in den Fällen in Wien keine Auswirkun-

gen, die auf die Anerkennung zurückzuführen wären. Lediglich das Islamische

Zentrum Wien als einzige repräsentative Moschee im Stadtgebiet wurde von der

IGGiÖ als Plattform genutzt, sich im Rahmen des Tags der offenen Moschee als

Repräsentantin zu inszenieren und Legitimität zu gewinnen, wie in Kapitel 5.4

gezeigt werden konnte.

Neben der Repräsentation der muslimischen Bürgerinnen und Bürger in Ös-

terreich ist die zweite wichtige Aufgabe der IGGiÖ und die Wirkung der Anerken-

nung nach dem Islamgesetz (IslamG)67 die Organisation des Religionsunterrichts

an öffentlichen Schulen. Die Tatsache, dass es flächendeckenden islamischen Reli-

gionsunterricht gibt, ist ein zentraler Unterschied zum Nachbarland Schweiz. Die

Bildungsangebote in den Moscheen unterscheiden sich jedoch kaum. Religions-

und Koranunterricht wird auch in Österreich als essentielles Angebot von Mo-

scheen gesehen, welches komplementär zum schulischen islamischen Religions-

unterricht ist (siehe Kap. 5.3).

Nach Deephouse & Suchman wird Legitimität zwar von Seiten der Politik ver-

liehen, was hier durch die rechtliche Gleichstellung der IGGiÖ mit den großen

Kirchen aufgrund der Anerkennung erfolgte (Deephouse & Suchman 2008: 55f.).

Die damit verliehene Legitimität durch Isomorphie zieht jedoch keine Legitimi-

tät in der Gesamtgesellschaft und Teilen der Politik nach sich. Der Diskurs über

Islam und muslimische Gläubige ist in Österreich, gleich wie in der Schweiz,

stark negativ behaftet. Die Legitimität der IGGiÖ gegenüber dem Staat, welche

ihr durch die öffentlich-rechtliche Anerkennung verliehen wird, schlägt sich weit-

gehend nicht auf die Moscheen durch. Sie kämpfen darüber hinaus mit jeweils

ähnlichen Problemen wie dem Mangel an Engagierten, Raum- oder Finanznot.

Im Ländervergleich spielten staatliche Regulierung und Struktur eine Rolle,

wenn es darum ging, auf welcher staatlichen Ebene Zuständigkeiten verortet sind.

67 Aus der Novellierung des Islamgesetzes Anfang 2015 können sich weitere Auswirkungen auf

die Moscheen ergeben, die bis dato noch nicht vollständig abgeschätzt werden können bzw.

nicht in meinen Erhebungszeitraum fallen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 333

Die kantonale Struktur der Schweiz hat zur Folge, dass Dachverbände am meis-

ten auf kantonaler Ebene erreichen können. In Österreich ist die IGGiÖ auf der

Bundesebene angesiedelt. Ein Vergleich von Nationalstaaten kann also sinnvoll

sein, wenn es um spezifische Regulative geht. In meinen Analysen haben sich

aber vor allem gesellschaftliche Mythen, Diskurse und religiös-kulturelle Deu-

tungsmuster, die nicht an nationalstaatliche Grenzen gebunden sind, als wich-

tige Einflussfaktoren auf das Handeln in Moscheen gezeigt. Dies verdeutlicht,

dass es Phänomene und gesellschaftliche Entwicklungen gibt, die die national-

staatlichen Grenzen überschreiten. Ein »methodologischer Nationalismus« (Glick

Schiller 2010; Wimmer & Glick Schiller 2002) ist deshalb nicht zielführend. Daher

war es in der Arbeit wichtig, mehr auf Gemeinsamkeiten als auf Unterschiede zu

achten, da die Moscheen in ähnliche gesellschaftliche Gefüge und Entwicklungen

eingebunden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330-024 - am 13.02.2026, 15:49:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

