VORWORT

Als ich im Studienjahr 1987/88 an der Rijksuniversiteit Groningen
ein Kolleg mit Seminar zur philosophischen Anthropologie ankiin-
digte, wollte ich bewusst an die Tradition Helmuth Plessners an-
kniipfen, der wahrend der Emigrationsjahre in Groningen gelehrt
hatte und gegen den Zugriff der Nazis geschiitzt worden war. Zuvor
hatte aus Anlass des 90. Geburtstags von Plessner das Philosophi-
sche Institut der Universitdt ein Symposion veranstaltet, dessen
Beitrdge 1986 unter dem Titel Philosophische Rede vom Menschen
erschienen sind (vgl. Delfgaauw et al. 1986). Der genius loci und
die {iberragende Bedeutung Plessners fiir die philosophische An-
thropologie waren bestimmend dafiir, dass seine Konzeption im
Mittelpunkt des Kollegs stand. Im Verlauf des Kollegs und der zu
anderen philosophischen Positionen stattfindenden Seminariibun-
gen wurde mir die singuldre Stellung Plessners, sein weiter philo-
sophischer Abstand sowohl von der als Metaphysik als auch von der
als bloR empirische Einzelwissenschaft betriebenen Anthropologie
immer deutlicher; zugleich damit auch die Notwendigkeit einer
kritischen Reflexion der Disziplin, die wesentliche Bereiche der
Philosophie zu usurpieren begann.

Die Allgegenwart der Frage »Was ist der Mensch«®, die in je-
dem Bereich menschlichen Tuns und Wissens gestellt werden kann,
weil Tun und Wissen ja immer Mensch-Welt-Verhdltnisse sind, kann

1 | Auf diese Frage spitzt Kant das System der Philosophie zu: »Das Feld
der Philosophie in dieser weltbiirgerlichen Bedeutung ldR3t sich auf folgende
Fragen bringen: 1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich thun? 3. Was darf
ich hoffen? 4. Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphy-
sik, die zweyte die Moral, die dritte die Religion, und die vierte die Anthro-
pologie. Im Grunde aber kdnnte man alles dieses zur Anthropologie rech-
nen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen« (Kant 1800:
25).

https://dol.org/10.14361/9783839401262-prf - am 14.02.2028, 18:22:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dazu verfithren, in ihrer Beantwortung eine Grundlequng der Phi-
losophie zu versuchen. Die methodologische Perspektive entschei-
det dann dariiber, von welchem Seinsbereich her die anthropologi-
sche Konstruktion des Ganzen unternommen wird — biologistisch,
psychologistisch, soziologistisch, geisttheoretisch; und fiir jeden
Einstieg lieRen sich plausible Prdferenzgriinde angeben, wenn
auch schlieBlich dabei sehr verschiedene, unvereinbare Mensch-
Bilder herauskdmen. Nur eine Wissenschaft, die vor den Chimdren
eines Pluralismus ihr konstitutives Prinzip der Systemkohdrenz
preisgegeben hat, kann sich mit einem solchen Zustand zufrieden
geben.

Die hier vorgelegten Uberlegungen sind darum keine Einfiih-
rung in die Anthropologie — weder im Sinn einer Ubersicht iiber
die anthropologischen Lehrmeinungen noch in der Absicht einer
Systematisierung ihrer Problemstellungen. Vielmehr wird kritisch
nach der Méglichkeit und dem Status von Anthropologie im Corpus
philosophischen Wissens gefragt, das sich als Begriindung des Wis-
sens von Welt im Ganzen versteht. Nicht der Mensch, sondern das
In-der-Welt-Sein des Menschen ist Gegenstand dieses Buches.

Die Kritik am Pluralismus der anthropologischen Ansdtze kann
nicht auf die Elimination der Anthropologie abzielen. Vielmehr ist
zu untersuchen, auf welche Weise sie als philosophische begriffen
werden muss, ehe sie in die diversen Disziplinen der empirischen
Mensch-Welt-Verhiltnisse diffundiert. Dazu soll diese Studie einen
Beitrag leisten, indem die ontologische Struktur umrissen wird, in
die die Anthropologie eingebettet ist. Ich bin mir bewusst, dass
diese Denkbewegung gegen den mainstream verlduft; Wirbel, die
dadurch entstehen, haben der Wissenschaft nicht geschadet. In
der Ankniipfung an Helmuth Plessner kann ein Impuls wieder-
gewonnen werden, der dieser Denkbewegung Schubkraft verleiht.?

In Erinnerung an achtzehn fruchtbare Jahre der Lehre und For-
schung sei dieses Buch der Rijksuniversiteit Groningen gewidmet,
den Kollegen, Mitarbeitern und Studierenden; und verbunden mit
einem Dank an die Rektoren dieser Jahre, insbesondere Eric Bleu-
mink und Simon Kuipers, fiir die stets verstdndnisvolle und forder-
liche Zusammenarbeit.

Dem Verlag sei Dank, dass er mit diesem Buch einen Publika-

2 | Im ganzen Buch wird Helmuth Plessner nach der Ausgabe der Gesam-
melten Schriften, hg. von Giinther Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker,
Frankfurt/Main 1980-1985, 10 Bande, unter einfacher Angabe von Band-
und Seitenzahl zitiert.

https://dol.org/10.14361/9783839401262-prf - am 14.02.2028, 18:22:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tionsweg beschreitet, der die gesellschaftliche Forschung in den Vorwort
Bereich philosophischer Grundlagentheorie erweitert. Und es ist
mir eine besondere Freude, dass dieser Weg im Garten Epikurs von
Andreas Hiillinghorst betreut wird, dessen Studien ich an der Uni-
versitat Groningen fordern und bis zum Abschluss begleiten durfte.

https://dol.org/10.14361/9783839401262-prf - am 14.02.2028, 18:22:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T IRam=ma


https://doi.org/10.14361/9783839401262-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401262-prf - am 14.02.2028, 18:22:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

