Genealogische Untergrabungen
von Glauben und Wissen:
Friedrich Nietzsche

Bei Nietzsche wird das Denken jenseits von Glauben und Wissen explizit,
ja programmatisch. Auch Kant und Hegel philosophieren, wie in den bei-
den vorangegangenen Kapiteln ersichtlich wurde, jenseits des Glaubens
und beide betreiben eine grundlegende Religionskritik. Allerdings sind ihre
kritischen Uberlegungen zum Glauben Teil eines Emanzipationsprozesses
der Philosophie von der Theologie. Weder Kant noch Hegel geht es darum,
dem (religiosen) Glauben jegliche Plausibilitit abzusprechen. Was sie
unternehmen, lédsst sich eher als eine Platzanweisung und damit als eine
Kldrung der Verhiltnisse beschreiben: Der Glauben wird jeweils in seine
Grenzen verwiesen und iiber diese Grenzen kann er nicht selbst disponie-
ren, sondern es ist, wie Kant und Hegel unterstreichen, die Philosophie, der
die Einsicht in die Struktur des Glaubens vorbehalten bleibt. Damit verliert
der Glauben seine Stellung als Quelle der Gewissheit. Den Bezug zur Ge-
wissheit behilt er nur als innere Uberzeugung der Glaubenden' — als epis-
temischer Modus der Gewissheitssicherung hat er dann freilich keine Be-
deutung mehr. Nietzsche ist hier, wie sich in diesem Kapitel zeigen wird,
ungleich radikaler. Seine Kritik des Glaubens ist eine Fundamentalkritik

1 Das ist dann auch der Schluss, den Kierkegaard etwas spiter mit seinem Theo-
rem eines Sprungs in den Glauben zieht. Freilich ist das fiir Kierkegaard kein
Einwand gegen den Glauben, sondern ein Aufweis, dass allen Orientierungen
letztlich ein absoluter subjektiver Entscheidungsakt vorausgeht. Vgl. Kierke-

gaard, Furcht und Zittern.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

insofern, als sie den Glauben im Ganzen als blof3 schimérisches Geschehen
zu entlarven trachtet. Radikaler ist Nietzsches Philosophieren aber nicht
allein hinsichtlich des Glaubens. Er weitet die Bewegung einer Auflosung
von Gewissheiten von vorne herein auch auf die Gewissheit des Wissens
aus. Zwar konnten wir schon bei Kant und Hegel beobachten, dass ihr Phi-
losophieren in letzter Instanz auch iiber die vermeintlich sichere Gewissheit
des Wissens hinausfiihrt. Doch es handelt sich dabei sowohl im kantischen
als auch im hegelschen Philosophieren um so etwas wie eine unintendierte
Nebenfolge eines kritischen Denkwegs, der auch vor der epistemischen Di-
gnitdt des Wissens nicht halt macht. Es kann aber weder bei Kant noch bei
Hegel davon die Rede sein, dass ihr Philosophieren darauf abzielt, die
Fragwiirdigkeit der Gewissheit des Wissens herauszustellen. Thnen geht es
in einer Doppelbewegung um die Auflésung dogmatischer Formen der
Herstellung von Gewissheit einerseits und um die Rettung der Gewissheit
durch eine kritisch bzw. dialektisch gelduterte Variante von Gewissheit an-
dererseits. Dass die Dekonstruktion dogmatischer Gewissheit sich auf Ge-
wissheit iiberhaupt ausweitet und sie gleichsam als haltlos erscheinen lésst,
ist eine Implikation beider Denkwege, aber keineswegs ihr Ziel. Ganz an-
ders verhilt es sich damit bei Nietzsche. Er erhebt eine genealogische
Untergrabung der Fundamente von Glauben und Wissen zum Programm
seines Philosophierens. Jenseits des Wissens operiert Kant, weil es seine
zum philosophischen Grundprinzip erhobene intellektuelle Redlichkeit
nicht zulésst, eine Gewissheit dort zu behaupten, wo er sie nicht ausweisen
kann. Mag sein Denken Gewissheiten zertriimmern, so ist er doch weit da-
von entfernt, auf den Scherben, die dabei anfallen, zu tanzen. Sicherlich
scheint ihm die Gewissheit des Wissens mit den Denkmitteln, die einer kri-
tischen philosophischen Examination zur Verfiigung stehen, unerreichbar
zu sein, aber er lasst deshalb die Gewissheit nicht jubelnd hinter sich und er
weist auch nicht himisch auf die Borniertheit derer, die filschlich meinen,
Gewissheit beanspruchen zu kénnen. Gewissheit begegnet er mit Scheu und
Ehrfurcht im Sinne philosophischer Prinzipien. Wenn er jenseits von Glau-
ben und Wissen denkt, dann ist das nicht allein einem forschen kritischen
Impetus geschuldet, von dem sein Denken zweifelsohne getragen wird,
sondern es ergibt sich vor allem auch aus einer philosophischen Haltung
der Bescheidenheit, die sich dann anempfiehlt, wenn man zu Gewissheit
nicht zu gelangen vermag. Es ist eine Bescheidenheit, die derjenigen sehr
verwandt ist, zu der Adorno zufolge das Bewusstsein der eigenen Fehlbar-

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 73

keit fiihrtz; eine Bescheidenheit, auf die ein Denken jenseits der Gewissheit
verwiesen wird, weil der Denkraum jenseits der Gewissheit sich nur vor-
sichtig erkunden ldsst. Auch von Hegel kann beileibe nicht gesagt werden,
dass er den Verlust der Gewissheit euphorisch begriifit. In seinem Fall zer-
stieben, wie wir sehen konnten, die Gewissheiten in einem dialektischen
Wirbel, der sich nicht still stellen ldsst. Hegels Denken fiihrt so iiber die
Gewissheit hinaus, doch es proklamiert nicht freudig ein Ende der Gewiss-
heit.

Ganz anders, wie gesagt, liegen die Dinge bei Nietzsche. Ihm ist Ge-
wissheit mit allen ihren Implikationen, mit dem Gestus der beruhigt-be-
ruhigenden Sicherheit, dem behébigen Sicheinrichten in solchen Sicherhei-
ten, zutiefst suspekt. Kants und Hegels Denken ist sicherlich nicht philis-
tros, Nietzsches Philosophieren aber ist vielleicht das erste erklidrtermallen
antibiirgerliche Denken. Seine Aufklidrung ist nicht die Aufkldrung der
Biirger, die die alten Zopfe abschneiden, um auch ihren Platz in den ersten
Reihen des gesellschaftlichen Konzerts einnehmen zu kommen, und die es
ansonsten schitzen, wenn es in der Praxis des sozialen Lebens ebenso wie
in der theoretischen Reflexion hiibsch pomadig zugeht. In Jenseits von Gut
und Bose gliedert Nietzsche sich iibrigens in den Prozess der Aufkldrung
ein, indem er seine genealogischen Erkundigungsginge als eine um einen
Schritt weiter getriebene Aufklirung charakterisiert’; wir werden darauf
zuriickkommen.

Der Gestus von Nietzsches Philosophieren ist dabei nicht frei von Am-
bivalenzen: Zuweilen scheint sich in ihm ein antihumanistischer Heroismus
kund zu tun, der sich wie ein unheilvoller Vorschein auf die Abgriinde des
20. Jahrhunderts lesen ldsst.* Allerdings darf hier nicht iibersehen werden,
dass nahezu keine seiner AuBerungen nicht letztlich doch auf seine eigene
Gegenrede trifft: Nietzsches Ambivalenz ist so auch eine Beweglichkeit,
die es verhindert, dass er sich zum Ideologen gleich welcher Observanz
auch immer eignet. Wenn Nietzsche von der blonden Bestie, den die Re-
geln missachtenden geborenen Herren und ihrem Degout gegeniiber dem

Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 251f.

Nietzsche, Jenseits, 35.

Dieser Umstand hat Ernst Tugenhat dazu gefiihrt, Parallelen zwischen Nietzsche
und Hitler nachzuspiiren. Vgl. Tugendhat, Macht und Antiegalitarismus bei
Nietzsche und Hitler.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Harmlosen, dem Kleinlichen der Gleichheit schreibt und sich das staunend,
ja bewundernd liest, dann darf sein Ekel gegeniiber den realen Mochte-
gerngrof3en seiner Zeit nicht iibersehen werden, dann diirfen sein vielfach
zur Schau gestelltes Antideutschtum, sein erklirter Antiantisemitismus und
seine abgrundtiefe Aversion gegen den geifernden Wirtshausheroismus
nicht ausgeblendet werden.’

In anderen Fillen wirken seine Invektiven in ihren schrillen Tonen
schlicht iibertrieben. Verwundert reibt man sich dann die Augen und fragt
sich, ob es sich um eine ernsthafte AuBerung, um ein Argument handelt.
Doch auch hier ist, wie wir noch sehen werden, Vorsicht geboten: Eine sol-
che Frage nach der Seriositit von Nietzsches Argumentation droht an seine
Schriften eine Elle anzulegen, mit der sie sich nicht vermessen lassen.
Nietzsche betreibt keine Schulphilosophie — und gerade darin liegt ein Reiz
seiner Arbeiten, entwickeln sie doch, die Vorschriften eines ernsthaften,
womoglich allzu ernsthaften Denkens hinter sich lassend, gerade in ihrem
tiberwucherndem Ideenreichtum, der sich nicht bindigen und nicht auf die
Regeln argumentativer Konsistenz verpflichten ldsst, Einsichten, die sonst
vielleicht verschlossen geblieben wiren. Nietzsches gegen den Zwang und
die Ordnung des Systems gerichtetes Philosophieren befreit sich ndmlich
von der Verpflichtung, ein integrierendes Ganzes formulieren zu miissen.
Anders als Hegel und Kant kann er sich davon dispensieren, beim Infrage-
stellen den Blick immer schon auch auf eine mogliche Alternative, die
selbst Konsistenzanspriichen geniigen konnen muss, zu richten. Er kann
erschiittern, ohne sich um einen Wiederaufbau oder einen Neubau zu be-
kiimmern.

Bei allen Vieldeutigkeiten und steten Wandlungsbewegungen finden
sich in Nietzsches Schriften dennoch wiederkehrende Motive, die sich zu-
sammenfiigen lassen zum Mosaik eines Denkens jenseits von Glauben und
Wissen. Nietzsche organisiert in verschiedenen Varianten in seinen Texten
einen Themenkomplex, an dem er sich in immer neuen Anldufen abarbeitet.
Fiir Nietzsche verbinden sich drei Gebiete, die zusammengenommen ein
Problemsyndrom ausmachen, an dem nach seinem Dafiirhalten das moder-
ne Abendland leidet. Auf der einen Seite steht dabei die christliche Lehre

5 Vgl. fiir Nietzsches Antinationalismus und seinen Abscheu gegen das Deutsch-
nationale: Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 630. S. a. eine, durchaus auch

selbstkritische, Passage aus Jenseits von Gut und Bose, 192-195.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 75

als grundlegende glaubensmifige Orientierung und auf der anderen Seite
ein Themenfeld, das sich aus Theorie, Erkenntnisstreben und Wahrheit zu-
sammensetzt und das sich Nietzsche zeitgenossisch als die Idee moderner
Wissenschaft prisentiert. Beide Seiten werden nun verklammert oder viel-
leicht sogar integriert durch eine in vielen Hinsichten gemeinsame Wertleh-
re, durch die Moral, die das dritte Gebiet des Problemsyndroms ausmacht.
In dieser Zusammenstellung deutet sich schon an, dass und weshalb Nietz-
sche nicht, wie dies fiir die Aufkldrungsbewegung des 18. Jahrhunderts ty-
pisch ist, die Religion vom Wissen bzw. von der Wissenschaft aus angreift.
Diese Option ist fiir Nietzsche geradezu unsinnig, liegt ihr doch aus seiner
Sicht eine fundamentale Verkennung des Gemeinsamen von christlicher
Religion und dem europidischen Wahrheitsideal, an dem sich auch die mo-
derne Wissenschaft ausrichtet, zugrunde.

Schon in Nietzsches frithen Schriften, seinem Erstlingswerk Die Geburt
der Tragodie und auch in der zweiten seiner Unzeitgemdf3en Betrachtun-
gen, der berithmten Arbeit Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das
Leben, bestimmen Dimensionen der genannten Uberlegungen den Gang der
Argumentation. Nietzsche operiert dort vielfach mit dem Bild einer Geg-
nerschaft, die er, als Parteigiinger einer Seite, in den Texten auszutragen
sucht. Besonders deutlich werden die beiden Positionen, die Nietzsche
unterscheidet und fiir die er in der Tragodienschrift hiufig auf die Distink-
tion des Apollinischen und des Dionysischen zuriickgreift, in einer Passage,
in der er die Opposition durch die kdmpferische Kontrastierung einer theo-
retischen und einer tragischen Weltbetrachtung darstellt. Nietzsche speku-
liert in diesem Zusammenhang zunichst dariiber, dass die ,,alte Tragodie*
durch den ,,Trieb zum Wissen und zum Optimismus der Wissenschaft®
verdriangt wurde. Der Kampf zwischen beiden, zwischen der tragischen und
der theoretischen Auffassung, kann, so Nietzsche weiter, erst entschieden
werden, wenn die Wissenschaft an ihre Grenzen gefiihrt und durch die
Konfrontation mit ihren Grenzen vernichtet ist; zu hoffen wire dann auf
»eine Wiedergeburt der Tragodie”. Nietzsches Ausfithrungen lassen sich
hier als variierender Gebrauch von kantischen Uberlegungen verstehen: Die
Idee einer Grenze, die sich dem wissenschaftlichen Erkennen stellt und die
es nicht iiberschreiten kann, ohne sich selbst preiszugeben, haben wir bei

6 Dieses und die folgenden Zitate, sofern nicht anders ausgewiesen: Nietzsche,
Tragodie, 111.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Kant kennen gelernt. Kant freilich hoffte, sie einbringen zu konnen, um
philosophische Argumentationen auf ein wissenschaftliches, epistemisch
fundiertes Reglement festlegen zu konnen, in dessen Befolgung gerade die
Rettung der Idee des Wissens nach einer kritischen Auflosung dogmati-
scher Erkenntnismodelle liegen sollte. Allerdings hat sich bereits in der
Lektiire der kantischen Schriften gezeigt, dass diese Idee der Grenzen und
die durch sie implizierte Unerreichbarkeit des Wissens iiber das Wissen als
aneigenbare Gewissheit hinausfithren. Nietzsche macht von dieser sich bei
Kant zuerst in aller Deutlichkeit formulierten Annahme iiber die Grenzen
des Wissens und der Wissenschaft nun einfach einen polemischen Ge-
brauch, indem er auf sie verweist, um das Wissensideal der Wissenschaft
zu torpedieren. Suspekt ist ihm dabei vor allem ein das Wissen tragender,
letztlich moralischer Glauben: der Glauben an die ,,Universalheilkraft des
Wissens®, den Nietzsche zu erschiittern sucht. In dieser Passage deutet sich
iibrigens, wie anhand der letzten Formulierung sichtbar wird, Nietzsches
gemeinsame Kritik von Glauben und Wissen bereits an. Zwar ist die christ-
liche Lehre in den frithen Schriften noch nicht wirklich thematisch, aber die
Struktur des Glaubens an die Universalheilkraft des Wissens dhnelt den
Versohnungsversprechen der christlichen Lehre. In dem vierzehn Jahre
nach der Erstausgabe der Tragodienschrift geschriebenen Versuch einer
Selbstkritik, den Nietzsche der Ausgabe von 1886 voranstellt, wird der
Gegensatz der Weltauffassungen dann auch direkt auf das Christentum be-
zogen: Der ,rein édsthetischen Weltauslegung®, die in Nietzsches Buch, wie
er schreibt, gelehrt wird, widerstreitet aufs AuBerste die christliche Lehre,
die dsthetische Mafstibe nicht kennt, sondern sie verwirft, weil ihre Maf3-
stibe moralischer und absoluter Natur sind.” Natiirlich liegt es auf der
Hand, dass diese spitere Sortierung des Konflikts ein Widerhall von Nietz-
sches polemischer Auseinandersetzung mit dem Christentum ist, die in al-
len seinen Biichern der 1880er Jahre auftaucht. Aber sachlich bleibt den-
noch richtig, dass die Attribute, mit der Nietzsche die seiner tragisch-
asthetischen Auffassung entgegengesetzte Position in Die Geburt der Tra-
godie kennzeichnet, die ndmlichen sind, die er dann spiter auch zur Cha-
rakterisierung des Christentums aufgreift.

Vielleicht ist es zu hermeneutischen Zwecken sinnvoll, verschiedene
Phasen oder auch Elemente von Nietzsches Denken jenseits von Glauben

7 Nietzsche, Tragodie, 18.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 77

und Wissen unterscheiden. Fiir eine erste Phase, fiir die die Schriften der
frithen 1870er Jahre mafigeblich sind, liefe sich Nietzsches Position als die
einer Gegnerschaft bezeichnen, denn in diesem Zeitraum ist es vor allem
eine Ablehnung der mit Glauben und Wissen verbundenen Werte, ihrer
Weltanschauung, die fiir Nietzsches Denken wichtig ist. Diese Gegner-
schaft wird er zwar nie aufgeben, aber spiter tritt dann als méchtigeres Mo-
tiv eine genealogische Untergrabung von Glauben und Wissen hinzu, die
sich in den frithen Schriften hier und da ankiindigt, aber noch nicht im Fo-
kus seiner Uberlegungen steht — dann ist es nicht mehr bloB Gegnerschaft,
denn Nietzsche bewegt sich von da an nicht mehr auf der selben Ebene; er
muss nicht mehr die Lebensunfihigkeit, die Untiichtigkeit beklagen, son-
dern er entzieht der Gewissheit von Glauben und Wissen von vornherein
jegliche Plausibilitit, indem er sie auflost. In jenen fritheren Schriften aber
greift er Glauben und Wissen vor allem unter Zuhilfennahme einer Katego-
rie an, bei der es sich um eine der schillerndsten in seinem Denken handelt
und auf die er auch spiter immer wieder rekurriert. Die Rede ist vom Be-
griff des Lebens, um den seine dsthetische Weltauffassung kreist. Beson-
ders einschlédgig sind hier einige Stellen aus der Schrift Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben. Nietzsche kontrastiert dort an ent-
scheidenden Punkten das Leben und die Weisheitg, das Leben und die Wis-
senschaft’ und das Leben und das Erkennen'’, wodurch er das Leben in
Gegensatz zu der Weltauffassung bringt, die er in der Trigodienschrift als
sokratische bezeichnet und deren Ende er dort angekiindigt hat; auch in die-
sem Zusammenhang ist bereits der Begriff Leben, in Form des dionysi-
schen Lebens, gefallen. Nietzsche bindet ihn in eine Ankiindigung ein, die,
wie im Grunde alle die vielen Ankiindigungen, die sich nach dieser Ankiin-
digung in seinen Schriften finden werden, zugleich eine Beschworung des-
sen, was angekiindigt wird, ist. Das Angekiindigte soll durch die Ankiindi-
gung gleichsam in die Welt gebracht werden: ,.Ja, meine Freunde, glaubt
mit mir an das dionysische Leben und an die Wiedergeburt der Tragodie.
Die Zeit des sokratischen Menschen ist voriiber*.'" Es zeigt sich hier, dass
Nietzsches Ablehnung des sokratischen Wissens- und Weisheitsglaubens

8 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 257.

9 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298/299.
10 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 330.

11 Nietzsche, Tragodie, 132.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

selbst die Form eines Glaubensbekenntnisses und eines Aufrufs zum Glau-
ben hat — zu einem anderen, zu einem dem Leben zugewandten Glauben; so
heiflit es wenige Sitze spiter: ,,Riistet euch zu hartem Streite, aber glaubt an
die Wunder eures Gottes*."” An Stellen wie dieser macht sich eine grundle-
gende Spannung in Nietzsches Philosophieren bemerkbar, deren eingehen-
de Erorterung wir allerdings noch eine Zeit lang aufschieben miissen:
Nietzsche biirdet sich hier die Aufgabe auf, doch so etwas wie eine iiberle-
gene Alternative aufzeigen zu kdnnen, die zumindest ein, wenn auch impli-
zites, so doch praktisch wirksames hoheres Wissen und einen anderen
Glauben vorauszusetzen scheint. Das wirft unvermeidlich ein fragwiirdiges
Licht darauf, ob Nietzsche tatséchlich jenseits von Gewissheit philosophiert
oder ob er nur eine andere Gewissheit, die sich vielfach mit dem Begriff
des Lebens verbindet, zu etablieren sucht. Noch aber konnen wir Fragen
dieses Typs nicht angemessen diskutieren. Thre Behandlung muss auf einen
spateren Zeitpunkt verschoben werden.

Werfen wir vorerst einen eingehenden Blick auf einige der Passagen, in
denen der Begriff des Lebens in Opposition zu anderen Begriffen gebraucht
wird. Beginnen wir mit einer aufschlussreichen Stelle, an der Nietzsche zu-
sammenfassend die Frage reflektiert, in welchen Hinsichten die Historie
dem Leben zu dienen vermag. Die Verhiltnisbestimmung von Historie und
Leben ist fiir ihn eindeutig und in gewisser Weise bereits durch die Fassung
der Frage vorweggenommen: Die Historie steht im Dienst des Lebens; das
Leben ist der Zweck, dem sie sich unterzuordnen hat. Weit davon entfernt
nun ist die moderne Idee einer wissenschaftlichen Geschichtsschreibung,
die aus der Historie gleichsam etwas Neutrales, den Anspriichen objektiven
Wissens Geniigendes zu machen versucht. Dadurch aber verselbstindigt
sich die Historie und der moderne Mensch macht keinen den Bediirfnissen
des Lebens gehorchenden Gebrauch mehr von ihr, sondern er ,,schleppt
eine ungeheure Menge von unverdaulichen Wissenssteinen mit sich he-
rum*."® Das Leben, so erfahren wir hier indirekt, widerstreitet der Struktur
eines neutralen Wissens. Es ist interessiert, es wogt, es fordert — und es re-
flektiert nicht kontemplativ. Dieser Eindruck wird durch eine weitere Text-
stelle unterstrichen. In ihr beklagt Nietzsche zeitdiagnostisch, dass man die
Herrschaft der Wissenschaft iiber das Leben triumphierend erklédrt. Die

12 Ibid.
13 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 272.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 79

Diagnose, so seine Einschitzung, mag stimmen, sie mag eine zutreffende
Tendenz anzeigen, aber sie ist alles andere als erfreulich: Ein Leben, das
durch die Sachlichkeit der Wissenschaft beherrscht wire, wére ,,nicht viel
werth“.'* Die Antwort auf die Frage, warum es nicht viel wert wiire, hilt
eine griffige Bestimmung des Lebens, das Nietzsche gegen das distanzierte
Wissen der Wissenschaft richtet, bereit: Ein solches Leben wire schlicht
,viel weniger Leben®."” Abermals: Warum? Weil es durch das Wissen be-
stimmt wire und das, was es anleiten und beherrschen sollte, sind aber die
»Instincte und kréftige Wahnbilder.'® Tn einer Welt, die organisiert wird
vom neutralen und objektiven Wissen, dringt sich dann die Frage auf:
,,5ind das noch Menschen [...] oder vielleicht nur Denk-, Schreib- und Re-
chenmaschinen?"’

Neben der Denkbahn einer Gegnerschaft zu Glauben und Wissen
schlidgt Nietzsche ab Anfang der 80er Jahre des 19. Jahrhunderts immer
deutlicher den zersetzenden Argumentationsweg einer genealogischen Un-
tergrabung ein. Das Erstaunliche an diesem Argumentationsweg liegt darin,
dass die StoBkraft von Nietzsches Argumenten nun nicht mehr so sehr da-
von abhingt, ob es ihm gelingen konnte, eine iiberlegenere Alternative,
eine andere Weltauffassung jenseits von Glauben und Wissen zu begriin-
den. Nietzsches Angriff auf die Plausibitit von Glauben und Wissen muss
nicht mehr von einer anderen Position aus erfolgen, sondern er kann jetzt
an den internen Strukturen von Glauben und Wissen selbst ansetzen. Damit
verkehrt sich die Fragerichtung und, ungleich wichtiger, es verlagert sich,
wie wir sehen werden, die Beweislast: Eine genealogisch untergrabende
Priifung dhnelt eher einer immanent verfahrenden Kritik, die nicht auf ex-
terne Beweisgriinde angewiesen ist. Thr reicht es aus, auf interne Schwie-
rigkeiten hinzuweisen, Unstimmigkeiten zu markieren, unbesehen in An-
spruch Genommenes herauszustellen und Verdringtes zu Tage zu fordern.
Kurz, sie muss nicht mit Paukenschligen die Uberzeugungskraft einer
eigenen Position drohnend verkiinden, sondern sie kann sich in die Gegen-
stinde und Kategorien, die sie in Frage stellt, hineinwiithlen oder, wie
Nietzsche es in der Gotzen-Dammerung fast, sie kann an Begriffs- und

14 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298.
15 TIbid.

16 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 299.
17 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 282.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideologiegttzen mit dem Hammer rithren und sie wird sodann ,,als Antwort
jenen berithmten hohlen Ton horen, durch den das Unterdriickte und Ver-
heimlichte, ,,gerade Das, was still bleiben mochte, laut werden muss®.'®
Man wiirde zwar das Erscheinungsbild von Nietzsches Schriften deutlich
verzeichnen, wollte man behaupten, dass sich die genealogische Strategie
vollstindig durchsetzt, dass sie also die Argumentationsfiguren der Gegner-
schaft verdridngt. Das ist keineswegs der Fall. In Nietzsches Texten werden
die Hinweise auf das, was jenseits von Glauben und Wissen, jenseits ihrer
Moral und ihrer Weltauffassung kommen wird oder zumindest kommen
konnte, nicht fehlen, und Nietzsche wird auch immer wieder die bereits
kurz angesprochenen Strukturen seines Lebensbegriffes, in deren Zusam-
menspiel die Macht in den mittleren und spéteren Schriften eine zuneh-
mend dominantere Rolle spielt, ins Feld fithren. Aber neben dieser Macht-
philosophie, deren Probleme uns noch beschiftigen werden, gibt es als eine
Alternative die genealogische Befragung, die begriindungstheoretisch
schlanker auftreten kann, weil es ihr gar nicht um Begriindungen, sondern
um Gesten der Entgriindung geht.

Seine genealogische Spiirarbeit richtet sich dabei immer auf alle drei
Themenkomplexe des Wissens, des Glaubens und der Moral, da es ein
wichtiger Teil seiner Strategie ist, einen konstitutiven Zusammenhang zwi-
schen Wissen, Glauben und Moral zu behaupten. Die Plausibilitidt des
Glaubens ist fiir Nietzsche eigentlich gar kein ernsthaftes Thema mehr. Die
Probleme der Religionskritik 16sen sich durch eine genealogische Brille
betrachtet auf und die Fragestellung verschiebt sich. In der Morgenrithe
notiert Nietzsche dazu, dass die fritheren Versuche, den Nachweis einer
Nichtexistenz Gottes zu erbringen, einer Untersuchungsperspektive gewi-
chen sind, die nach den Entstehungsbedingungen des Gottesglauben fragt
und zu ergriinden sucht, wodurch dieser Glauben ,seine Schwere und
Wichtigkeit erhalten hat“."” An die Stelle einer religionsskeptischen philo-
sophischen Frage tritt damit eine genealogische Einstellung und mit diesem
Wechsel, so sucht Nietzsche in einem lakonischen Diktum nahezulegen,
,.wird ein Gegenbeweis, dass es keinen Gott gebe, iiberﬂiissig“.20 In diesem

Gedankengang wird die verminderte Beweislast, die sich mit der genealogi-

18 Nietzsche, Gotzen-Ddmmerung, 57/58.
19 Nietzsche, Morgenrithe, 86.
20 Ibid.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 81

schen Methode verbindet, von Nietzsche selbst als Vorzug herausgestellt.
Eine andere Spielart der inneren Auflosung der Konsistenz von Begriffen
erprobt Nietzsche einige Aphorismen spéter an grundlegenden epistemi-
schen Fragen. Erschiittert werden soll nun die Gewissheit der Selbst- und
der Welterkundung. Im Aphorismus 116, der den Titel Die unbekannte
Welt des ,,Subjects“ trigt, wendet sich Nietzsche gegen eine grundlegende
Priasupposition der gesamten neuzeitlichen Epistemologie, indem er die
Moglichkeit eines (Selbst-)Wissens um die inneren Vorgénge von Subjek-
ten in Abrede stellt.” In einer der Griindungsurkunden der neuzeitlichen
Erkenntnistheorie, Descartes’ Discours de la Méthode, wird der epistemi-
sche Zweifel bekanntlich durch den folgenreichen Zug aufgehoben, das
Denken und das durch es implizierte Sichselbstdenken des Subjekts zum
ersten Prinzip der Philosophie zu erkldren. ,.[J]e pense, donc je suis* kann
Descartes beruhigt notieren und damit einen mit Gewissheit auszumachen-
den Ausgangspunkt aller weiteren Erkenntnisse bereitstellen.” Es ist genau
diese Grundannahme, die Nietzsche dementiert: Fiir ihn liegt es weder auf
der Hand, dass das Subjekt wissen kann, was es tut, noch ist es fiir ihn klar,
dass ein Subjekt in der Lage ist, seine Innenwelt zu erkunden. Im Gegen-
teil: Wir kennen uns nicht und wir besitzen kein sicheres Wissen iiber uns.”
Im Folgeaphorismus 117 wiederholt Nietzsche dann in radikalerer Form
noch einmal Descartes’ Zweifel, indem er darauf hinweist, dass uns ein
Wissen tiber die dulere Welt, die sogenannte wirkliche Welt, selbstredend
verschlossen bleiben muss, da wir keinen Weg hinaus in sie kennen.”* Da-
mit ist das Grundgeriist der modernen Erkenntnistheorie in Frage gestellt.
Aufschlussreich ist es iibrigens, dass Descartes, wenn auch in das Erken-
nenkonnen affirmierender, stiitzender Absicht, Gebrauch von einem Argu-
ment macht, das Nietzsche gegen die Erkenntnis richtet. Descartes verweist
niamlich, um nicht bei einem solipsistischen Begriff des Subjekts stehen

21 Nietzsche, Morgenrithe, 108/109.

22 Vgl. Descartes, Discours de la Méthode/Bericht iiber die Methode, 64 bzw. 65.

23 Vgl. auch die Vorrede von Zur Genealogie der Moral: Nietzsche, Genealogie,
247/248.

24 Nietzsche, Morgenrithe, 110/111. Auf die ndmliche erkenntnisskeptische An-
nahme stiitzen sich tibrigens konstruktivistische Theoretiker des 20. Jahrhun-
derts. Vgl. Glasersfeld, Einfiihrung in den radikalen Konstruktivismus und Foer-

ster, Das Konstruieren einer Wirklichkeit.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

bleiben zu miissen, auf Gott als den letzten Grund der Gewissheit der Din-
ge, weil auch ihm nicht klar ist, wie das Subjekt den Schritt von der Selbst-
vergewisserung durch das Cogito hinaus in die Welt der Dinge vollziehen
kénnen sollte.”” Fiir Nietzsche, der, wie sich schon angedeutet hat, ebenfalls
von einer Verwiesenheit des Wissens auf den Glauben ausgeht, ist damit
allerdings nicht das Wissen gestiitzt, sondern vielmehr dessen vermeintli-
che Gewissheit desavouiert. Besonders deutlich wird dies im fiinften Buch
von Die frohliche Wissenschaft, in dem Nietzsche die Glaubens-, Wissens-
und Moralkritik zusammenfiihrt.

Nietzsche leitet das fiinfte Buch mit einer Reflexion iiber den von ihm
verkiindeten Tod Gottes ein. Die Reflexion betrifft einerseits den Hinter-
grund der These vom Tod Gottes, den Umstand némlich, dass, wie Nietz-
sche meint, ,.,der Glaube an den christlichen Gott unglaubwiirdig geworden
«? Vor allem aber weist er andererseits auf die Konsequenzen dieses
Glaubensverlusts hin. Nietzsche zufolge stiirzt all das ein, was direkt oder

ist

indirekt, offen oder heimlich durch den christlichen Glauben gestiitzt wird.
Hierzu gehort natiirlich die europiische Moral.”” Allerdings unterhilt nicht
allein so etwas wie eine Moral, bei der der Bezug zur christlichen Lehre, im
Mindesten durch gemeinsame Inhalte, in verschiedenen Hinsichten ja of-
fenkundig ist, eine Beziehung zum christlichen Gottesglauben.28 Schon im
Folgeaphorismus 344, der den bezeichnenden Titel Inwiefern auch wir
noch fromm sind triagt, lenkt Nietzsche den Blick auf die moderne Wissen-
schaft und ihre auf Wahrheit beruhende Wissensidee. Mit dem im Titel des
Aphorismus auftauchenden wir spricht Nietzsche, sich in diesem Fall we-
nigstens in Teilen miteinbegreifend, die Bewohnerinnen und Bewohner des
modernen Europas seiner Zeit an oder wenigstens diejenigen unter ihnen,
die ihre Weltsicht mehr und mehr auf wissenschaftliche Einsichten griin-
den. Dass sie fromm sind, scheint auf den ersten Blick seltsam. Nietzsche

25 Vgl. Descartes, Discours/Bericht, 74 bzw. 75.

26 Nietzsche, Wissenschaft, 573.

27 Vgl. ibid.

28 Diese These wiirde iibrigens auch noch nicht zeigen, dass die Moral durch den
christlichen Glauben getragen wird. Bei Kant bspw. finden sich, wie weiter oben
ersichtlich wurde, Uberlegungen, dass der christliche Glauben gemeinsame In-
halte mit Moral und Sittlichkeit haben mag, sich beide aber in der Begriindung

unterscheiden.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 83

nimmt das selbst zu seinem Ausgangspunkt, indem er notiert, dass ,,Ueber-
zeugungen kein Biirgerrecht® in der Wissenschaft haben und hinzufiigt: ,,so
sagt man mit gutem Grund“.” Es liegt auf der Hand, worauf Nietzsche
hiermit anspielt: Die Glaubensstruktur, die Uberzeugungen kennzeichnet,
muss der Wissensidee der Wissenschaft fremd sein; ihr Wissen ist eines der
kritischen Priifung und keines des bedingungslosen Glaubens, dessen Quel-
len unverfiigbar sind. Die Wissenschaft ist eine Lebensform, die sich Uber-
zeugungen nicht leisten kann: ,,Fienge nicht die Zucht des wissenschaftli-
chen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungen mehr zu gestatten?*, so
fragt Nietzsche deshalb.” Nietzsche folgt dem wissenschaftlichen Selbst-
verstidndnis aber nur scheinbar; er folgt ihm einige Schritte, um sich dann
umso entschiedener von ihm abzuwenden. Seine Abwendung ist ein grund-
legender Zweifel, den er gegeniiber der sachlich-wissenschaftlichen Absti-
nenz vom Glauben artikuliert. Wissenschaft kann nicht voraussetzungslos
sein. Gerade ihre Uberzeugungslosigkeit ist selbst eine axiomatisch gesetz-
te, eine die ganze Weltsicht der Wissenschaft tragende Uberzeugung, die
alles andere als voraussetzungslos ist. Ihr liegt vielmehr ein starker Glauben
zugrunde: Der Glaube, dass es keine Wahrheit neben der Wissenschaft ge-
ben kann und dass diese Wissenschaft und ihre Wahrheit ohne allen Zwei-
fel erstrebenswert sind.”' Bei dieser Formulierung eines Willens zur wis-
senschaftlichen Wahrheit springen die strukturellen Parallelen zum christ-
lichen Gottesglauben geradezu ins Auge. Du sollst keinen Gott neben mir
haben und Du sollst an mich, den Vater, glauben — diese Imperative des
christlichen Glaubens sind vielleicht so verschieden nicht von der scheinbar
allem Glauben abholden wissenschaftlichen Forderung nach der Abkehr
von vorwissenschaftlichen Uberzeugungen und der Verpflichtung auf die
eine, die sachlich-distanzierte Wahrheit. Auch die Wissenschaft ruht auf
einem Glauben folgert Nietzsche deshalb. Und auch dieser Glauben wird
von einem Sollen getragen. Der wissenschaftliche Glauben weist, wie auch
der christliche Glauben, eine moralische Struktur auf. Das Gebot der Wahr-
haftigkeit, das von der Struktur der wissenschaftlichen Wahrheit impliziert
wird, ist im Kern ein moralisches Gebot. Von dieser These Nietzsches ist es
nur noch ein kleiner Schritt zu der Uberlegung, in der er sich nicht mehr auf

29 Nietzsche, Wissenschaft, 574.
30 Nietzsche, Wissenschaft, 575.
31 Ibid.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

den Aufweis von Parallelen zwischen dem christlichen Glauben und der
modernen Wissenschaftsidee beschrinkt, sondern den christlichen Glauben
und den Glauben an die moderne wissenschaftliche Wahrheit und, dariiber
hinaus, an Wahrheit tiberhaupt als auf demselben Glauben fuf3end behaup-
tet:

,Doch man wird es begriffen haben, worauf ich hinaus will, ndmlich dass es immer
noch ein metaphysischer Glaube ist, auf dem unser Glaube an die Wissenschaft ruht,
— dass auch wir Erkennenden von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch
unser Feuer noch von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube ent-
ziindet hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott die
Wahrheit, dass die Wahrheit gottlich ist.. 32

Nietzsche fiigt der weitreichenden These ein Fragezeichen an, mit dem er
seinen fundamentalen Zweifel festhilt: ,,Aber wie, wenn dies gerade immer
mehr unglaubwiirdig wird, wenn Nichts sich mehr als gottlich erweist, es
sei denn der Irrthum, die Liige, — wenn Gott selbst sich als unsre lingste
Liige erweist?*” Wir kennen seine Antwort auf diese hier in Frageform ge-
fasste These bereits; Nietzsche hat sie zu Beginn des fiinften Buches zum
Auftakt seiner Uberlegungen gemacht: Der christliche Glaube ist unglaub-
wiirdig geworden. Unabhéngig davon, ob sich diese These erhirten ldsst, ist
damit ein Zweifel artikuliert, der sich nicht mit Gewissheit ausrdumen ldsst.
Die These lisst sich selbstredend nicht mit Gewissheit erweisen. Wie sollte
das auch jenseits der Gewissheit moglich sein? Welche Wahrheit sollte wie
zur Geltung gebracht werden kénnen? Das aber sind keine Einwinde gegen
die Skepsis, die sie auslost. Denn sie zieht in jedem Fall die Idee der Ge-
wissheit in Zweifel. Dass sie das selbst nicht mit Gewissheit tun kann, ist
Teil ihrer jenseits der Gewissheit operierenden Logik. Nietzsches Argu-
ment verschiebt wiederum die Beweislast vom Fragenden auf das Befragte:
Nicht am Zweifler ist es, die Plausibilitidt seines Zweifels mit letzter Ge-
wissheit zu belegen — genau diese Moglichkeit steht gerade zur Disposition.
Das Bezweifelte miisste den Zweifel von sich weisen konnen. Das aber ist
nicht ohne weiteres moglich. Wie wir in den Auseinandersetzungen mit
Kant und Hegel gesehen haben, tendieren solche Versuche dazu, sich in

32 Nietzsche, Wissenschaft, 577.
33 Ibid.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 85

endlose Argumentationsketten zu verstricken, die die Gewissheit, der nach-
gespiirt wird, immer wieder aufzuschieben gezwungen sind. Kant hat nicht
zuletzt deshalb von einer Unerreichbarkeit des Wissens mit den Refle-
xionsmitteln der Vernunft gesprochen; und Hegels Erorterung des Absolu-
ten hat sich letztlich als eine umfingliche und riickhaltlose Exposition ge-
nau dieses Problems, nicht aber als seine (man ist versucht zu voranzu-
stellen: notwendig vorschnelle) Losung erwiesen.

In Nietzsches auflosender Befragung der Gewissheit spielt eine Uberle-
gung eine tragende Rolle, die am deutlichsten in Jenseits von Gut und Bose
und in Zur Genealogie der Moral formuliert wird. Nietzsche ersetzt dort die
klassische philosophische Untersuchungseinstellung der Kombination einer
Erkundung der Struktur von Begriffen und einem Versuch der Begriindung
der Tragfihigkeit dieser Kategorien durch die Frage nach ihrem Wert.”
Diese Umstellung enthélt im Prinzip bereits fiir sich genommen, unabhén-
gig von der Antwort auf die damit ausgesprochene Frage, eine Entwertung
philosophischer Aspirationen, Gewissheit zu begriinden: Wird nach dem
Wert von Begriffen gefragt, dann ist der Bereich einer objektiv auftreten-
den Wahrheit iiberschritten. Die Frage nach dem Wert zielt auf etwas An-
deres als Wahrheit. Allein schon die Rede vom Wert ldsst gewissermallen
die auf Wertfreiheit basierende Dignitidt von Wahrheit hinter sich. Fiir die
Wahrheit kann der Wert ndmlich keine Rolle spielen; genauer: er darf keine
Rolle spielen. Seine Struktur ist derjenigen der Wahrheit nicht nur fremd,
sondern sie stellt die Struktur der Wahrheit grundsitzlich in Frage. Wahr
muss etwas sein, unabhingig davon, wozu es niitzen oder wofiir es Wert
besitzen konnte. Die Frage nach dem Wert der Wahrheit stellt somit die
dem Wahrheitsanspruch innewohnende Tendenz, Wert- und Nutzenerwi-
gungen zu iibersteigen, unweigerlich in Frage. Damit hilt Nietzsche auch
keineswegs hinter dem Berg. Bereits in der Vorrede zu Jenseits von Gut
und Bose spricht er die Hoffnung aus, alle Dogmatik hinter sich zu lassen
und spiht hin zu einer womoglich sich ankiindigenden Philosophie jenseits
der Dogmatik.35 An der nahe liegenden Vermutung, dass der Dogmatis-
musvorwurf gegen die Philosophie, den christlichen Glauben und auch die
moderne Wissenschaft gerichtet ist, ldsst Nietzsche sodann im Verlauf der
Argumentation von Jenseits und Gut und Bose keinen Zweifel aufkommen.

34 Vgl. bspw. Nietzsche, Jenseits, 15 und Genealogie, 250/251.
35 Nietzsche, Jenseits, 11.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Den engen Nexus, den Nietzsche zwischen der Wahrheit des Glaubens, der
Philosophie und der Wissenschaft unterstellt, haben wir bereits kennen ge-
lernt. Die Uberlegungen, die Nietzsche im ersten Hauptstiick iiber die Vor-
urteile der Philosophen zusammentrigt, konnen deshalb getrost auch als
Darlegung und Kritik der Vorteile des Glaubens und der Wissenschaft ge-
lesen werden, die, wie sich mit Nietzsche sagen liele, ihre absichtsvolle
Verblendung und Selbstverblendung mit der Philosophie gemein haben. An
vorderster Stelle steht hier der Wille zur Wahrheit, der sich im Wahrhaftig-
keitsgebot zum Ausdruck bringt und den Nietzsche entschieden bezwei-
felt.® Mehr noch, er greift, indem er nach dem Wert der Wahrheit und des
Willens zu ihr fragt, die von der Philosophie im Bemiihen um die Wahrheit
beanspruchte Wahrhaftigkeit auf, um sie sogleich gegen die philosophische
Wahrheitssuche zu richten: Statt redlich zu sein, wie sie, die herkommli-
chen Philosophen, glauben machen wollen und vielleicht sogar selbst glau-
ben, behauptet Nietzsche im Gegenteil, sie seien nicht redlich genug. Sie
leuchten nicht niichtern die Begriffe aus, die sie untersuchen, sondern sie
verfolgen vielmehr von vornherein die Strategie von Verteidigern dessen,
was sie eigentlich riickhaltlos befragen sollten und objektiv zu examinieren
vorgeben: ,,[S]ie sind allesammt Advokaten, welche es nicht heissen wol-
len, und zwar zumeist sogar verschmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurtheile, die
sie ,Wahrheiten’ taufen.”” Deutlich wird das an der Erkundung der Moral,
die Nietzsche im fiinften Hauptstiick von Jenseits von Gut und Bose, das im
Kern bereits eine Genealogie der Moral liefert, unternimmt. Die von der
Philosophie tiblicherweise eingenommene Haltung ist, wie Nietzsche dort
ausfiihrt, gar keine, die geeignet ist, die Moral zu untersuchen, ja sie ist so-
gar explizit nicht dazu gedacht. Thr Ziel ist nicht die Erkundung, sondern
die Begriindung der Moral.*™ Hier zeigt sich dann, welcher Gebrauch von
der Wahrheit gemacht wird, und es wird dabei auch deutlich, dass es die-
sem Gebrauch um einen Zweck geht, dass die Wahrheit, in diesem Fall die
Wahrheit der Moral, einen Wert besitzt — den, die Moral zu stiitzen und zu
begriinden. Das aber kann aus Nietzsches Sicht keine Untersuchung der
Moral sein. Es ist eine philosophisch wohl kaschierte Darlegung eines Mo-
ralglaubens. Genau darin, diesen Glauben zu untersuchen und die Moral zu

36 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 15.
37 Nietzsche, Jenseits, 19.
38 Nietzsche, Jenseits, 105.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 87

examinieren, indem der Monismus, mit dem von ihr gesprochen wird und
der sie von vornherein als einzige zu verteidigen sucht, aufgelost wird,
miisste jedoch die eigentliche Aufgabe bestehen. Um eine Typenlehre der
Moral, um eine komparative Einstellung muss es, wie Nietzsche meint, ge-
hen. Dieser Perspektivwechsel zeigt, wie weit sich Nietzsche von Anfang
an von der Wahrheitssuche als der Suche nach dem Aufweis der Gewissheit
(hier: der Moral) entfernt hat: Sein Vergleich sucht auszuleuchten, nicht
aber die Wahrheit des Untersuchten zu erweisen, um es zu befestigen. An
diesem, fiir Nietzsches Philosophieren wichtigen Exempel der Moral zeigt
sich indirekt auch schon die Alternative zur Wahrheitssuche, die Nietzsche
vorschlédgt: An die Stelle der einzig-einigen Wahrheit setzt er mithilfe der
Wertfrage die Vielheit des Perspektivischen.” Das perspektivische Sehen
soll es erlauben, die Vorurteile der Philosophen aufzusprengen. Statt Wahr-
heit zu begriinden, geht es ihm darum, Gewissheiten zu erschiittern. Es ist
genau das, was sich nach Nietzsches Uberzeugung durch die Umstellung
auf die Frage nach dem Wert erreichen lassen soll: Durch sie soll die
Wahrheit als Ziel aufgegeben und der Dogmatismus vermieden werden
konnen. Es ist klar, dass damit die herkommliche Philosophie desavouiert
wird und dass sich Nietzsche in Opposition zu ihr begibt. Dort, wo sie sich
um den Aufweis von Gewissheit bemiiht, lotet er die Moglichkeit einer
neuen Philosophie aus, die sich auf ein Vielleicht, auf ein, wie Nietzsche
schreibt, gefihrliches Vielleicht* einlisst und der Gewissheit in einem
Atemzug auch Dogmatismus heifit; die Wahrheit, Wissen und Glauben zu-
sammenzieht und der sie allesamt suspekt sind. Die sie aber nicht, wie dies
noch bei Kant der Fall wahr, jenseits des Dogmatismus zu retten sucht, son-
dern die jenseits von Wissen, Glauben und Wahrheit zu denken sich vor-
nimmt.

Hinter dieses ganze Programm ist aber ein groles Fragezeichen zu set-
zen. Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich zunéchst vor allem der
Eindruck, dass Nietzsche aus einer bequemen Distanz die Gewissheit von
Wabhrheit, Glauben und Wissen seziert und dabei ihre Unzulidnglichkeit
aufzeigt. Er selbst scheint von diesen untergrabenden Bewegungen hin-
gegen unberiihrt zu bleiben. Was aber ist in diesem ganzen Unternehmen
eigentlich Nietzsches Position? Von wo aus kritisiert und zersetzt er die

39 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 12 und Genealogie, 365.
40 Nietzsche, Jenseits, 17.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Begriffe, die er unbarmherzig durchleuchtet? Beschrinkt er sich tatsidchlich
auf die Applikation eines methodischen Instrumentariums, das vor allem
aus einer genealogischen Erkundung besteht und mit dessen Hilfe Festes
verfliissigt wird, um dann weggespiilt werden zu konnen? Wir haben schon
weiter oben in der Erorterung von Nietzsches Friithschriften gesehen, dass
sich Nietzsche keineswegs auf ein rein negatives Verfahren beschrinkt.
Dort ging es ihm nicht einfach nur um eine Zersetzung dessen, worauf sich
sein Blick richtet, sondern sein Ziel bestand eher in einer Ersetzung der
aufgelosten Kategorien. An die Stelle von Wahrheit, Glauben, Wissen und
nicht zuletzt Moral sollte eine GroBkategorie gesetzt werden, die in seinen
frithen Schriften unter dem Begriff des Lebens eingefiihrt wird und vielfach
unscharf bleibt. Diese Kategorie spielt nun aber nicht nur in Nietzsches frii-
hen Schriften eine wichtige, ja entscheidende Rolle, sondern sie ist auch an
vielen Stellen der spiteren Schriften das implizite Ziel, auf das seine Ar-
gumentation zuweilen zuzulaufen scheint. Die Konnotationen, die dieser
Begriff des Lebens schon in seinem Frithwerk erhalten hat, werden zu gro-
Ben Teilen beibehalten, dabei aber in einer bestimmten Hinsicht geschérft.
Zur Erinnerung: Nietzsche hat, etwa in der Schrift Vom Nutzen und Nacht-
heil der Historie fiir das Leben, das Leben als instinktgeleitet und damit als
dem Wissen fremd, nicht nur das: als ihm entgegengesetzt beschrieben; des
weiteren ldsst sich, auch das erfahren wir aus dieser Schrift, das Leben
nicht beherrschen — jedenfalls nicht, ohne weniger wert zu werden, weil es
als beherrschtes Leben, auf die Stelle wurde oben bereits verwiesen, ,,viel
weniger Leben ist“.*' Mit dieser Charakterisierung ist etwas angedeutet, das
Nietzsche nun unterstreicht: Das Leben verliert durch Beherrschung seine
eigentlichen Konturen, da es selbst herrschen will. Leben ist wesentlich,
wie Nietzsche in der Genealogie hervorhebt, ,,Wille zur Macht“.** Die Mo-
ral, die Wahrheit, der Glauben und ihre Gewissheit sind, wie Nietzsche
immer wieder behauptet, diesem Willen zur Macht entgegengesetzt. Mehr
noch: Sie sind recht besehen seine Pervertierung. In Der Antichrist fasst
Nietzsche diesen Vorwurf noch einmal gegen den christlichen Glauben zu-
sammen: Der christliche ,,Krankengott* ist ein Widerspruch zum machtbe-
gierigen Leben und dadurch in Nietzsches Augen im Grunde eine Pervertie-
rung des Gottesgedankens: ,,Gott zum Widerspruch des Lebens abgeartet,

41 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298.
42 Nietzsche, Genealogie, 316.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 89

statt dessen Verkldrung und ewiges Ja zu sein!“* Der Passus in dieser spé-
ten, erst posthum veroffentlichten Schrift ist ein deutlicher Nachhall jener
Ziige der Tragodienschrift, die eine Philosopie des rauschhaften, instinktbe-
tonten Gottesdenkens als Alternative zu einem auf Gewissheit und Gewis-
sen verpflichteten Glaubensverstindnis feiern.

Die Interpretation des Lebens als Wille zur Macht schlégt sich deutlich
auch in den Attributen nieder, die Nietzsche, etwa in Jenseits von Gut und
Bose, zur Charakterisierung des Lebens heranzieht. Sie tragen immer die
Merkmale des Gewalttitigen, des herrschaftsbereiten Méchtigen. Nietzsche
spricht davon, dass Leben ,,wesentlich Aneignung, Verletzung, Uberwilti-
gung des Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Harte, Aufzwingung
eigener Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens Ausbeutung*
ist.** Daraus folgt nicht, dass sich das Leben jederzeit so gerieren muss. Es
kann auf die Gewaltanwendung verzichten; es muss nicht stindig ausbeu-
ten; und es kann von der Durchsetzung des eigenen Willens ablassen. Aber
das ist die Jovialitit von Herren untereinander, die einander wohl wollen,
weil sie sich ihrer Kraft bewusst sind und grofiziigig auf ein Messen ver-
zichten konnen.” Krumen davon kénnen dann von den Herrentischen auch
an das FuBvolk da und dort abfallen, und es kann sich an ihnen laben, um
einen Moment Ruhe zu genielen. Das heifit aber noch lange nicht, dass sich
aus diesen Abfillen, unachtsam oder auch im plotzlichen Anflug einer
auBlerordentlichen Barmherzigkeit hingeworfen, eine ganze Moral der
Gleichheit zwischen Ungleichen gewinnen liee. Eine solche zu etablieren,
heif3t fiir Nietzsche darum auch, sich gegen das Leben zu richten, aus dem
,Raubthiere* Mensch, in der bildhaften Sprache gefasst, der Nietzsche sich
in diesen Zusammenhingen gerne bedient, ein ,,zahmes und civilisiertes
Thier, ein Hausthier herauszuziichten“.*® Es ist diese Bewegung, die von
der judiochristlichen Moral getragen wird und in deren Konsequenz die
Geistes- und Moralgeschichte Europas, vor allem auch seiner Moderne
steht. Nietzsche beschreibt die Schaffung und Durchsetzung dieser Moral
als ein Schoperischwerden des Ressentiments, des Ressentiments der Skla-

43 Nietzsche, Antichrist, 185.

44 Nietzsche, Jenseits, 207.

45 Vgl. ibid.

46 Nietzsche, Genealogie, 276. Vgl. auch Nietzsche, Antichrist, 170: ,,[D]as Haus-
thier, das Heerdenthier, das kranke Thier Mensch, — der Christ...*.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ven, die sich nicht ldnger mit den Krumen bescheiden wollen und die die
herausgehobene, im eigentlichen Sinne unabhingige, auflerhalb angesiedel-
te Stellung der Herren verneinen, es aber verstehen, dieses Nein gegen das
Bejahende der unbindigen Herrenmoral in die Form einer Moralkonzeption
zu kleiden"” und so eine Umwertung der Werte zu bewirken. Es ist kein Zu-
fall, sondern folgt der Grundannahme von Nietzsches Philosophieren, dass
er in Zur Genealogie der Moral nach einer Kritik der Moral der Gleichheit,
deren Werte das Christentum und die sich vielfach sidkular gebende euro-
pdische Moderne teilen, noch einmal auf seine erkenntnis- und wahrheits-
kritischen Uberlegungen zuriickkommt. Wahrheit, reine Erkenntnis und
Gleichheitsmoral weisen in gewisser Weise die gleiche anverwandelnde,
nivellierende Struktur auf. Umgekehrt kann das Leben, das sich zum Willen
zur Macht bekennt, ja zu den Gegensitzen sagen, weil es sich ihnen zu stel-
len vermag; und gewissermallen strukturanalog konzipiert Nietzsche seine
eigene erkenntnisskeptische Epistemologie des perspektivischen Sehens®
als eine, die auf Vereinheitlichung verzichten kann, da es ihr nicht darum
zu tun ist, eine Erkenntnis und die Gewissheit ihrer Moglichkeit zu begriin-
den. Sie ist vielmehr dazu gedacht, auf die Vielféltigkeit und Interessiert-
heit aller Erkenntnis hinzuweisen. Davon nimmt Nietzsche auch die mo-
derne, wissenschaftliche Epistemologie des Positivismus nicht aus, dessen

Fixiertheit auf die facta bruta er als ,,Fatalismus der ,petits faits’ "

verspot-
tet, und der ihm zudem, wie antimetaphysisch auch immer er aufzutreten
sucht, von dem metaphysischen Glauben an den Wert der Wahrheit getra-
gen zu sein scheint.”® Dies hat er mit dem Glauben und allem Gewissheits-
streben, wie wir aus Die frohliche Wissenschaft wissen, gemein; Nietzsche
verweist mithilfe eines Selbstzitats aus dieser Schrift in der Genealogie der
Moral noch einmal explizit auf diesen Zusammenhang.”' Er versteht sein
Philosophieren, wie in diesem Kapitel ersichtlich geworden sein diirfte, als

eine befragende Infragestellung dieses Werts der Wahrheit.”

47 Nietzsche, Genealogie, 270/271.
48 Nietzsche, Genealogie, 365.

49 Nietzsche, Genealogie, 399.

50 Nietzsche, Genealogie, 400/401.
51 Nietzsche, Genealogie, 401.

52 Vgl. ibid.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 91

In der Genealogie und in Jenseits von Gut und Bdse werden also einer-
seits Glauben, vor allem christlicher Glauben, Moral, Wissen und Wissen-
schaft zu einem Syndrom zusammengezogen und andererseits wird ihnen
das Leben als Wille zur Macht konstrativ gegeniibergestellt. Man tdusche
sich aber nicht: Auch die Durchsetzung der juddochristlichen Sklavenmo-
ral, die nicht nur die europdische Moral, sondern geradezu das européische
Denken trigt, das eben auch Wahrheit, Glauben und Wissen umfasst und
gegen das sich Nietzsche so entschieden wendet, folgt nach seiner Uber-
zeugung noch der Logik eines Willens zur Macht. Sie mag zwar seine De-
generation bewirken, aber gleichzeitig wendet sie ihn in einer kaschierten
Volte nur umso effektiver an, um sich selbst zu etablieren. Das Gedéchtnis,
das dem Gewissen logisch vorausgeht, verdankt, so Nietzsche, seine Ent-
stehung einer gewaltsamen Einprigung in die K&pfe und Korper der Men-
schen™; Moral, so gewaltfrei sie sich auch geben mag, ist immer eine Folge
von Tyrannei und Zwang.>* Kurz: Gewalt und Macht tauchen auch dort auf,
wo Gewaltlosigkeit und Zivilitit gepredigt werden.” Das fiinfte Hauptstiick
von Jenseits von Gut und Bése’® und die gesamte Argumentation der Ge-
nealogieschrift stellen den Versuch dar, diesen Vorgang genealogisch zu
rekonstruieren. Nietzsche rekurriert auf den Willen zur Macht demnach
nicht nur, um ihn zum Leitgestirn seines Gegenprogramms zu machen,
sondern er gebraucht diese Denkfigur ebenso in hermeneutisch-analytischer
Weise, um die untergriindige Logik des untersuchten Geschehens zu ent-
schliisseln.

Diese Uberlegungen Nietzsches zur Macht werfen Probleme auf, die al-
lesamt den Status und die Plausibilitdt von Nietzsches Unterfangen insge-
samt tangieren. Unterscheiden lassen sich hier zunichst zwei Deutungen
von Nietzsches Machttheorie, die sich aus den bisherigen Ausfiithrungen
ergeben und deren Implikationen nacheinander zu erortern sind. Zunichst
lassen sich die Fragmente zu einer Theorie der Macht wie die Bausteine
eines Gegenprogramms lesen, mit dem sich Nietzsche gegen die in Europas

53 Nietzsche, Genealogie, 294/295.

54 Nietzsche, Jenseits, 108.

55 Vgl. hierzu auch die spiteren Uberlegungen von Benjamin und Derrida, die
deutliche Parallelen zu Nietzsches Argumentation aufweisen; Benjamin, Zur
Kritik der Gewalt;, Derrida, Force de loi.

56 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 105-128.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideengeschichte und in seiner Moderne dominante Fassung von Wissen,
Glauben, Wahrheit, Moral und Gewissheit wendet. Nietzsche selbst spielt
auf ein solches Unterfangen an zahlreichen Orten seiner Texte an und er
gibt ihm verschiedentlich den Namen einer erneuten Umwertung der Werte.
In diesen Zusammenhang gehdren auch die Uberlegungen Nietzsches zu
einem Uberstieg des Menschen durch den Ubermenschen.”’ Dieses Projekt
konnte etwa die Konturen einer Restitution der Herrenmoral auf gleichsam
hoherem Niveau annehmen. Abgesehen von der Frage nach der Plausibilitit
eines solchen Unterfangens, ist die Reaktualisierung dieses Herrendenkens
alles andere als sympathisch.

Die zweite Deutung versteht Nietzsches Machttheorie bescheidener: Sie
marginalisiert die Stellen, die sich wie ein Programmentwurf lesen lassen
und konzentriert sich auf die hermeneutisch-analytische Bedeutung der
Machttheorie als eines Instruments, um, etwas lax und vorldufig gesagt, den
Dingen auf die Schliche zu kommen. Beide Deutungen aber sehen sich mit
dem Problem konfrontiert, dass Nietzsche zumindest das Machtgeschehen
mit Gewissheit ausmachen konnen miisste — unabhingig davon, ob er ihm
den Weg zu bahnen sucht oder ob er sich auf eine Verwendung als interpre-
tatorischen Schliissel beschrinkt.

Dass sich diese Schwierigkeit der ersten Lesart von Nietzsches Macht-
theorie stellt, hat schon Heidegger herausgearbeitet. Heidegger versteht die
Machttheorie in Nietzsches Denken gemif3 der ersten Deutung als ,,Prinzip
einer neuen Wertsetzung*.”® Anders als in der Wertsetzung der Metaphysik,
die das Sinnliche dem Ubersinnlichen unterordnet, wird bei Nietzsche, wie
Heidegger meint, eine Umwertung der Werte betrieben, die dem Sinnlichen
den Vorrang zukommen ldsst. Heidegger bezieht sich offenbar auf die Ka-
tegorie des Lebens, die Nietzsche, wie wir gesehen haben, machttheoretisch
deutet und die in seinen Schriften verschiedentlich gegen die theoretische
Perspektive der philosophischen und theologischen Hinterwelten — Nietz-
sches spottischer Begriff fiir Ubersinnliches — ausgespielt wird. Allerdings
zeigt sich Heidegger davon iiberzeugt, dass ein so verstandener Wille zur
Macht die logische Struktur jener Metaphysik, die Glauben, Wahrheit und
Wissen trégt, beibehilt. Nietzsche hitte, sollte er auf eine Substitution der

57 Vgl. etwa Nietzsches Reflexionen iiber den Menschen als Weg und Briicke;
Nietzsche, Genealogie, 324.
58 Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot™, 214.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 93

Kategorien des abendldndischen Denkens durch solche eines Willens zur
Macht abzielen, die Metaphysik also nicht iiberwunden, sondern lediglich
umgekehrt und damit sein Ziel ums Ganze verfehlt: ,,Allein jede Umkeh-
rung dieser Art bleibt nur die sich selbst blendende Verstrickung in das un-
kennbar gewordene Selbe“.” Nietzsches Theorie eines Willens zur Macht
wire so lediglich eine Eskamotage der metaphysischen Kategorien, bliebe
unter der Hand aber auf ihre Struktur verwiesen, ja wiirde so etwas wie eine
unkenntlich gemacht Kopie der metaphysischen Gewissheit darstellen miis-
sen. Heidegger erldutert kurz darauf, warum Nietzsche mit seiner Macht-
theorie in der Bahn der traditionellen Metaphysik verbleiben muss, obwohl
er sie zu Ubersteigen glaubt: Problematisch erscheint Heidegger vor allem
der Umstand, dass sich Nietzsche auf seine Annahmen iiber den Willen zur
Macht als Wahrheiten beziehtGO, wodurch er, wie sich Heideggers Uberle-
gung erldutern liefe, eine Kategorie ins Spiel bringt, die seine genealogi-
schen Auflosungsbewegungen unrettbar zersetzt haben. Heidegger bleibt an
dieser Stelle zwar die Belegstellen schuldig, aber auch unabhingig davon,
ob Nietzsche seine Theorie der Macht expressis verbis als Wahrheit be-
zeichnet, trifft Heidegger ohne Frage einen wunden Punkt in Nietzsches
Denken — zumindest dann, wenn man es so versteht, dass es mit der These
des Willens zur Macht eine zur europiischen Uberlieferung alternative Phi-
losophie ausarbeitet oder wenigstens andeutet. Getroffen ist Nietzsches Ar-
gumentation namlich insofern, als sie, um einen Pfad jenseits der philoso-
phischen und theologischen Gewissheitsbegriindungen zu erdffnen, der
seinerseits zu einer, wie anders auch immer gearteten Gewissheit fithren
soll, nicht umhin kann, selbst implizit auf Kategorien wie Wahrheit und
Wissen zuriickzugreifen, deren Fundamente sie ja gerade zum Einsturz ge-
bracht hat. Wir konnen deshalb festhalten, dass sich die erste Lesart von
Nietzsches Machttheorie, derzufolge diese ein Gegenprogramm zur Ge-
wissheit von Glauben, Wissen und Wahrheit darstellt, unweigerlich in Wi-
derspriiche verstrickt. Der mogliche Versuch der Begriindung einer Her-

59 Ibid.

60 Heidegger schreibt: ,,Nietzsche bleibt trotz aller Umkehrungen und Umwertun-
gen der Metaphysik in der ungebrochenen Bahn ihrer Uberlieferungen, wenn er
das im Willen zur Macht fiir dessen Erhaltung Festgemachte einfachhin das Sein
oder das Seiende oder die Wahrheit nennt.*, Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott
ist tot, 221.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

renmoral auf erhohtem Niveau ist also nicht nur unsympathisch, sondern
auch nicht tragfdhig.

Bleibt noch die zweite Lesart zu priifen. Diese Deutung verzichtet auf
den Entwurf eines Gegenprogramms, indem sie die Schwierigkeiten eines
solchen Unternehmens erkennt und daraus die Konsequenz zieht, von ihm
abzulassen. Diese bescheidenere und in der Ablosungsbewegung von der
metaphysischen Uberlieferung des Glaubens und des Wissens auch radika-
lere Interpretation stellt die Bedeutung von Nietzsches Machttheorie als
hermeneutisch-analytisches Instrument ins Zentrum und sucht sich so der
Biirde der Begriindung eines Gegenprogramms zu entledigen. Eine solche
Lesart von Nietzsches Machtdenken hat Michel Foucault entwickelt. Fou-
caults Nietzsche-Interpretation hat eine doppelte Struktur. Einerseits lésst
sie sich als eine Darstellung von Foucaults eigenem methodischen Riist-
zeug lesen; andererseits ist sie aber auch ein Vorschlag, wie Nietzsches
Machttheorie zu verstehen ist. Im vorliegenden Zusammenhang fokussiert
sich die Konzentration selbstverstindlich auf die zweite Dimension.® Es
sind vor allem zwei Orte in Foucaults Schriften, die in diesem Zusammen-
hang aufschlussreich sind. Zunéchst ist hier natiirlich an seinen programma-
tischen Aufsatz «Nietzsche, la généalogie, I’histoire» von 1971 zu denken;
sodann findet sich eine weitere umfingliche methodisch-analytisch ange-
legte Auseinandersetzung mit Nietzsche in der ersten einer Reihe von Vor-
lesungen, die Foucault 1973 in Brasilien gehalten hat.”

Foucaults Nietzsche-Aufsatz liest sich stellenweise wie eine unmittelba-
re Erwiderung auf Heideggers Nietzsche-Interpretation, die die von Hei-
degger vorgebrachten Einwinde zu entkriften sucht. Das zeigt sich schon
bei der anfinglichen Erorterung dessen, wonach die Genealogie eigentlich
fragt. Foucault verweist auf eine Unterscheidung zwischen einer Suche
nach dem Ursprung und einer Erkundung der Herkunft bzw. der Entste-
hung.”® Nach seiner Einschitzung betreibt Nietzsche mit den Mitteln der
Genealogie eine Erkundung der Herkunft und vermeidet hingegen eine Su-
che nach dem Ursprung, mehr noch: Er begibt sich in Opposition zur Suche
nach dem Ursprung. Zwar verwendet Nietzsche, wie Foucault einrdumt,

61 Eine wichtige neuere Studie zu Genealogie, Subjekt- und Machttheorie bei
Nietzsche und Foucault hat Martin Saar vorgelegt: Saar, Genealogie als Kritik.

62 Foucault, La vérité et les formes juridiques, insb. 1410-1421 (dt. 15-28).

63 Foucault, Nietzsche, 1005ff (dt. 167ff.).

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 95

selbst zuweilen den Begriff des Ursprungs, um seine eigenen Bemiithungen
zu charakterisieren, allerdings tut er dies dann in einer aus dem Alltagsge-
brauch herkommenden Weise, die keinen distinkten begrifflichen Sinn be-
sitzt.”* Mit dem Ursprung, gegen dessen Suche sich Nietzsche wendet, ver-
bindet sich nimlich, so biindelt Foucault verschiedene Uberlegungen
Nietzsches, eine Aspiration auf die eindeutige Gewissheit der Wahrheit
oder des Seins einer Sache, deren Moglichkeit die Genealogie gerade be-
streitet. Dort, wo die Ursprungssuche nach dem wahren Grund und damit
nach der Begriindung eines Fundaments forscht, weist die Genealogie sol-
che Aspirationen zuriick, um statt dessen auf die Zufilligkeiten hinzuwei-
sen, die sich bei einer Herkunftserkundung zeigen.”” Die Herkunftserkun-
dung fordert, wie Foucault in der lingeren Vorlesungspassage darlegt, nicht
eine urspriingliche Wahrheit zutage, sondern sie ersetzt den Gedanken des
Ursprungs durch den Begriff der Erfindung und erzihlt die Geschichte der
Durchsetzung einer solchen Erfindung in Machtkimpfen.® Mit dem Begriff
der Erfindung ist die Opposition der Genealogie zum Ursprungsdenken
vielleicht am grellsten bezeichnet: Wihrend der Ursprung einen wiirdigen
Anfang verspricht, destruiert eine Herkunftsrekonstruktion, die von Erfin-
dungen spricht, jede Idee der Dignitit einer urspriinglichen Wahrheit. Zu-
dem kappt der Begriff der Erfindung die Verbindungen zur Wahrheit: Denn
von der Erfindung einer Wahrheit ldsst sich nicht reden, ohne dabei die
Idee der Wahrheit ad absurdum zu fithren. Das perspektivische Wissen der
Genealogie ist eines, das nicht die Gewissheit der Ubereinstimmung der
Erkenntnis mit den untersuchten Objekten aufzeigt, sondern eines, das den
verschachtelten Gang von Machtkdmpfen nachzeichnet, durch deren Be-
trachtung sich die Herausbildung von Wissensstrukturen nachzeichnen
lisst.”

Damit werden die ungefihren Konturen einer sich gegen Heideggers
Nietzsche-Verstiandnis richtenden Lesart von Nietzsches Machttheorie
sichtbar. Anders als Heidegger behauptet Foucault ndmlich, dass Nietzsche
keineswegs von der Wahrheit des Willens zur Macht spricht, sondern im
Gegenteil die These vom Willen zur Macht stattdessen gebraucht, um die

64 Foucault, Nietzsche, 1005 (dt. 167).

65 Foucault, Nietzsche, 1009 (dt. 172).

66 Foucault, La vérité, 1410-1421, insb. 1412 (dt. 15-28, insb. 17).
67 Foucault, La vérité, 1417 und 1420 (dt. 23 und 27).

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideen der Wahrheit und des Seins hinter sich lassen zu kénnen. Nicht um
ein Gegenprogramm zum europdischen Wahrheitsdiskurs in Form des Ent-
wurfs einer alternativen Konzeption geht es der Genealogie nach Foucaults
Rekonstruktion. Sie ist in seinen Augen eher so etwas wie ein Instrument,
um diesen Diskurs aufzubrechen und, mit Nietzsche gesprochen, ihn derart
zu beklopfen, dass der hohle Ton seiner zentralen Kategorien horbar wird.
Aber geht das iiberhaupt? Wie soll ein Wissen beschaffen sein, das seiner-
seits geeignet ist, das Perspektivische des Wissens insgesamt ausweisen zu
konnen? Kann der methodisch-hermeneutische Gebrauch von Nietzsches
Machttheorie tatsidchlich die letzten Schlacken der Wahrheit einfach ab-
streifen und dennoch so etwas wie einen Nachweis erbringen? Es regen
sich in diesen Fragen die grundlegenden Zweifel an der internen Plausibili-
tét radikalskeptischer Positionen, die sich in der Frage zusammenfassen las-
sen, ob nicht im fundamentalen Zweifel an aller Gewissheit zumindest die-
ser Zweifel selbst noch mit Gewissheit behauptet werden muss, wodurch er
sich seiner eigenen Grundlage beraubt. Am Schluss des Nietzsche-Aufsat-
zes deutet Foucault einen Ausweg aus dieser verfahren scheinenden Lage
an, indem er einen Vorschlag unterbreitet, wie der eigenwillige Gebrauch,
den die Genealogie von der Geschichte macht, zu verstehen ist. Demzufol-
ge ist ihr Zugriff auf die Geschichte erstens als ein parodistischer zu verste-
hen, der nicht die historische Wirklichkeit hervorzubringen sucht, sondern
darauf zielt, diese Idee zu zerstoren. Zweitens dissoziiert der genealogische
Tiefenblick unsere Identitit, statt sie, wie es Ursprungssuchen anvisieren,
zu befestigen; und drittens verabschiedet er somit in einem grundsitzlichen
Sinne den Begriff der Wahrheit, indem er die Erkenntnis und die Vorstel-
lung eines Erkenntnissubjekts auflost.”® Der radikale Sinn von Foucaults
Vorschlag bedeutet einen Schritt hinaus iiber die Philosophie als argumen-
tatives Verfahren. Mit anderen Worten: Sollen die Schwierigkeiten eines
Zweifels, der selbst seinen Zweifel beweisen konnen miisste, vermieden
werden, dann muss das argumentative Geschehen im Ganzen verlassen
werden. Folgt man dieser Deutungslinie, dann ist Nietzsches neue Philoso-
phie jenseits von Glauben und Wissen Philosophie nur insofern, als sie sich
auf die Philosophie bezieht und sich an ihr abarbeitet. Der eigentliche Ge-
halt dieses Philosophierens liegt aber nicht in seiner Argumentation, son-

68 Foucault, Nietzsche, 1020-1024 (dt. 186-191).

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 97

dern in seinem Stil*”, seiner Haltung und seinem Gestus. So gesehen ver-
fehlen Einwidnde gegen Nietzsche, die ihm eine umgekehrte Metaphysik
unterstellen, indem sie seiner Machttheorie selbst noch den Anspruch auf
Wahrheit beilegen, seine eigentliche Provokation. Nietzsche verabschiedet
Wahrheitsaspirationen rundheraus und behauptet dabei auf eine schwer zu
durchschauende Weise, dass die Suche nach der Wahrheit vergeblich blei-
ben muss. In diesem Sinne sind wohl auch seine von ihm selbst als gefihr-
lich bezeichneten ,,Vielleichts*"
losophie des Vielleicht, die zu Gewissheiten weder gelangen kann noch

zu verstehen. Nietzsche entwirft eine Phi-

will und die sich damit begniigt, Stachel des Zweifels in Begriffe getrieben
zu haben, die sie zwar nicht mit Gewissheit in Zweifel ziehen kann, hinter
die sie aber kaum mehr ausloschbare Fragezeichen zu setzen vermag.

Ein solches Philosophieren wirkt befremdlich. Zweifelsohne. Weist es
aber nicht vielleicht dennoch Parallelen zu anderen Philosophien auf, die
vor dem Hintergrund der Moderne entworfen wurden? Ahneln Nietzsches
Vielleicht und seine Auflosungsbewegungen nicht, wenn auch nur auf ent-
fernte Weise, der Ungewissheit, die den offenen Schlussstein des kanti-
schen Gebdudes bildet und das deshalb fiir einen fortwihrenden Umbau
offen bleiben muss. Ergeben sich zwischen seinen offensiven Begriffsparo-
dien und und der begriffskritischen Lesart von Hegels Absolutem nicht be-
stimmte Ubereinstimmungen? Festhalten ldsst sich jedenfalls, dass auch
Kant und Hegel letztlich die Gewissheit des Glaubens und des Wissens
aufgeben und sich mit einer Reihe von Fragezeichen zufrieden geben miis-
sen, die sie nicht aufzuheben vermogen. Sicherlich, der Gestus von Nietz-
sches Philosophieren ist ein deutlich anderer. Kant und Hegel mogen mit
Fragezeichen enden, aber sie kiindigen sie nicht von vornherein freudig an
und sie setzen sie auch nicht jauchzend oder gar hdmisch. Bei Nietzsche
hingegen kann vom Versuch einer Rettung von Glauben und Wissen kaum
die Rede sein. Er scheint unverhohlen iiber die mit diesen Begriffen ver-
bundenen Vorstellungen zu hohnen; und dergleichen ist den Schriften
Kants und Hegels fremd. Dennoch bleiben gewisse Schnittmengen in der
Sache. Erstaunlicherweise legt Nietzsche mit seiner Philosophie des Viel-
leicht sogar eine der avanciertesten Theorien der Moderne vor. Anders als

69 Zur Bedeutung des Stils fiir genealogische Verfahren vgl. Saar, Genealogie als
Kritik, Kap. 3.3 und 7.1.
70 Nietzsche, Jenseits, 17.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Kant, dessen Philosophie der Freiheit und dessen Republikanismus ent-
schiedene Bejahungen der Moderne darstellen und auch abweichend von
Hegel, der zwar in verschiedenen Hinsichten als Modernekritiker gelten
muss, die Moderne im Ganzen aber dennoch begriiit und sie zudem als
eine normative und soziale Entwicklung beurteilt, hinter die ohnehin nicht
mehr zuriickgegangen werden kann, hilt Nietzsche fiir die Moderne, vor
allem aber fiir die Modernen Spott bereit. Die Moderne, ihre Ideen und je-
ne, die sie propagieren, erscheinen ihm als Krankheit, als ,,Gesammt-Entar-
tung des Menschen®, weil sie seine ,,Verkleinerung* zum ,,vollkommenen
Heerdenthiere* betreiben.”' Solche Wendungen sind weit entfernt von
Kants Feierreden auf die Autonomie und Hegels Erzdhlung der Moderne
als eines Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit. Nietzsche positioniert
sich aber bei alledem nicht aulerhalb der Moderne. So schreibt er, sich
durchaus miteinbegreifend, ,,so sind wir modernen Menschen®.”> Dabei
konnte es scheinen, als ginge es ihm nicht um eine Zuriickweisung der Mo-
derne, sondern eher darum, sie in ihrer Radikalitéit ernst zu nehmen. Neh-
men wir etwa den Aphorismus, dem die soeben zitierte Formulierung ent-
stammt. Dort schreibt Nietzsche davon, dass jene modernen Menschen, de-
nen er sich durch das ,,wir zuschligt, ,,verschiedene Moralen* haben und
mitunter ,,bunte Handlungen* vollziehen.” Darin liegt zweifelsohne eine
Diagnose der Moderne, deren Anklidnge sich auch schon bei Hegel finden
und die Nietzsche hier nur bewusster und unverbliimter ausspricht: Die
Moderne muss beschrieben werden als ein Raum jenseits der Gewissheit,
die durch die Verbindlichkeit eindeutig orientierender Prinzipien geschaf-
fen wird. In diese Richtung weist auch Nietzsches Forderung, die Aufkli-
rung einen Schritt weiter zu treiben — dieser Schritt fithrt dann allerdings
iber das Subjekt und seinen freien Willen, die fiir die Philosophie der Mo-
derne so wichtig sind, hinaus.”* Nietzsche hilt ein Vielleicht fiir alles, was
sich angesichts einer solchen Diagnose noch sagen lisst,”” und er fordert

71 Nietzsche, Jenseits, 127.

72 Nietzsche, Jenseits, 152.

73 TIbid.

74 Nietzsche, Jenseits, 35.

75 Mehr als ein Vielleicht ldsst sich iiber die Zwecke und die Vernunft nicht sagen,
so behauptet Nietzsche bspw. in der Morgenrdthe: ,,Vielleicht! — Um tiber die-

ses Vielleicht hinauszukommen, miisste man schon in der Unterwelt und jen-

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 99

dazu auf, den experimentellen und vorldaufigen Charakter, den das Leben
unter den Bedingungen der Moderne unweigerlich annimmt, nicht zu leug-
nen, sondern zu lernen, sich in ihm, so unbequem es in manchen Fillen
auch sein mag, einzurichten. ,,Wir sind Experimente: wollen wir es auch
sein!“’® fordert er deshalb. Erst im Verzicht auf die Gewissheit der Wahr-
heit kann die Aufkldrung tatséchlich zur Aufkldrung werden und sich von
ihren mythologischen Verstrickungen, die der Gewissheit als solcher inne-
wohnen, 16sen. Auch ein solches Programm ldsst noch viele Fragen offen.
Noch wenig greifbar ist, was mit einem Philosophieren jenseits der Ge-
wissheit, ja, wie sich gezeigt hat, vielleicht sogar jenseits des Philosophie-
rens gemeint sein kann. Was ist das, ein Philosophieren des Vielleicht an
den Réndern der Philosophie?

seits aller Oberflichen zu Gaste gewesen sein und am Tische der Persephone
mit ihr selber gewiirfelt und gewettet haben®, Nietzsche, Morgenrithe, 122.
76 Nietzsche, Morgenrithe, 274.

71- am 14.02.2026, 14:35:58. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

71- am 14.02.2026, 14:35:58. - =



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

