
6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 

Die Erfahrungen der Flucht waren für Viele von extremen und existen
ziellen Entbehrungen geprägt. Karim Fazal, der selbst über das Mittel
meer nach Europa kam, erzählte mir Folgendes: 

»Ich war so in einem Schiff, das war so ein Fischerboot. Und wir wa
ren unten, ganz unten, also unterer Stock. […] Und hundert Leute wa
ren wir dort, also es gab keinen Platz zum wirklich… keinen Platz zum 
Schlafen. Also zum Schlafen musstest du den Kopf auf die Schulter 
oder die Beine von einem anderen legen. Ja also und das dauerte sechs 
Tage und sechs Nächte von dort. Zwei, drei Mal ist es auch passiert, 
dass das Schiff… das war kein stabiles Boot. […] Und dann war das schon 
ein bisschen… hatte uns viel Angst gemacht. […] Also auch Kinder, ganz 
kleine Babies waren auch dabei und Frauen… Ich habe Nierensteine be
kommen. Weil das Wasser war nicht richtig sauber, und es gab nicht ge
nug gegessen und also vier Tage haben wir schon ein bisschen Nudeln 
bekommen, sowas. Und dann nach vier Tagen haben wir nur ganz klei
ne Portionen bekommen, damit es für alle reicht.«1 

Die Ankommenden hatten also wie Karim Fazal vielfach die unmittelba
re – und dadurch oft traumatische – Erfahrung davon, was es bedeutet, 
wenn die lebensnotwendige Sorge akut infrage steht. Auch die sozial
staatliche Antwort auf das Ankommen war von einer unzureichenden 
Befriedigung der Sorgebedürfnisse geprägt. Dadurch entstand ein 

1 Interview mit Karim Fazal, Pos. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Handlungsfenster für die vielfältigen, vielfach selbstorganisierten Un
terstützungspraktiken der solidarischen Sorge. Spektakuläre Aktionen, 
wie den organisierten Autokonvois, die sich nach Ungarn aufmachten, 
um Geflüchtete mitzunehmen oder medial vermittelte Ereignisse wie 
die jubelnden Massen an Aktiven, die die Geflüchteten am Münchner 
Bahnhof begrüßten, spielten darin eine gewisse Rolle. Vor allem aber 
war es die alltägliche und praktische Unterstützung vor Ort, die den 
wesentlichen Teil ausmachte: Aktive sammelten und verteilten Kleidung 
und Möbel, sie organisierten Lebensmittel, bereiteten Mahlzeiten zu 
oder vermittelten geeigneten Wohnraum. Sie vermittelten Kontak
te, begleiteten Geflüchtete zu Anwält*innen oder Behörden, stellten 
Sprachkurse und Kinderbetreuung auf die Beine. Die Aktiven hatten 
mal losen und alltäglichen Kontakt zu Geflüchteten, mal längerfristige, 
kontinuierliche Verabredungen, manche boten sich als Notfallkontakt 
an. Die Tätigkeiten der solidarischen Sorge gingen dabei zentral von den 
Bedürfnissen und Erfahrungen der Geflüchteten aus, deren Ankunft 
oftmals von extrem erschwerten Bedingungen der Sorge für sich selbst 
und nahestehende Andere geprägt war. Überforderte Verwaltungen 
und die vielerorts überforderten sozialstaatlichen Institutionen führten 
dazu, dass Massenunterkünfte in umgebauten Turnhallen, die nur für 
kurze Zeit als Übergang konzipiert wurden, immer länger das alltäg
liche Leben der Geflüchteten zur Qual machten. Durch restriktives 
Behördenhandeln, traumatische Erfahrungen der Flucht, alltägliche 
Rassismuserfahrungen, sowie Sprach- und Wissenshierarchien wurde 
der Zugang zum gesellschaftlichen Leben wie Bildung, Gesundheits
versorgung, juristischer Unterstützung und die Möglichkeiten, neue 
Kontakte zu knüpfen, für viele Geflüchtete drastisch reduziert. Die 
Unterstützung der Geflüchteten konnte nur funktionieren, wenn sie 
plausibel an diese Erfahrungen anknüpfen und angemessen darauf 
reagieren konnte. An die Prekarität der Geflüchteten als der Fixpunkt 
der Unterstützung schloss also ein komplexes Geflecht der Unter
stützung an. Im Folgenden werde ich dieses Geflecht mithilfe meines 
empirischen Materials verfolgen. Entlang dreier zentraler Dimensio
nen der solidarischen Sorge, die ich dafür entwickelt habe, lässt sich 
dieses Geflecht entwirren und ein neues Verständnis der präsentischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 129 

Praktiken entwickeln. Zu aller erst fällt auf, dass sich die Aktiven der Un
terstützungsbewegung die Bereitschaft an den Tag legten, sich von den 
Verhältnissen, von der konkreten wie miserablen Lage der Geflüchteten 
affektiv bewegen und involvieren zu lassen und sich in der Folge auch 
ganz unterschiedlich affektiv zu verbinden. Diese affektive Dimension 
des solidarischen Sorgens wird in Kapitel 6.1 weiter ausgeführt. Außer
dem findet das solidarische Sorgen vor Ort auf lokalem Terrain statt – 
die lokale Dimension, die ich in Kapitel 6.2 weiter erläutere, ist für das 
solidarische Sorgen wesentlich. Und nicht zuletzt ist die Unterstützung 
für Geflüchtete von einem Ethos des konkreten und pragmatischen Tuns 
durchdrungen, den ich als pragmatische Dimension des solidarischen 
Sorgens fasse und in Kapitel 6.3 entwickele. 

6.1 Affektive Dimension 

Die affektive Dimension spielt in der solidarischen Sorge eine we
sentliche Rolle. Diese Feststellung ist vor dem Hintergrund der in 
Kapitel 3 ausgeführten Erkenntnisprobleme zeitgenössischen kri
tischen Denkens besonders relevant. Mit der von mir umrissenen 
Ideologiekritik lässt sich zwar treffend auf die Probleme hinweisen, 
die die Mobilisierung einer affektiven Dynamik mit sich bringen kann2 
– wie viktimisierende Bilder, die darin verwendet wurden oder die 
tendenzielle Instabilität, die sich aus der starken Rolle gesellschaftlicher 
Stimmungslagen ergibt, wie das Beispiel der Ereignisse um die Kölner 
Silvesternacht 2016 zeigt.3 Gleichzeitig werden von der beschriebenen 
Ideologiekritik Affekte fast gänzlich aus dem Bereich des Politischen 
verwiesen,4 was dazu führt, dass gerade die affektive Dimension soli
darischer Sorge unsichtbar gemacht wird oder als unpolitisch abgetan 

2 Vgl. Sutter 2019, S. 310f. 
3 Dyk/Misbach in Sutter 2017, S. 19. 
4 Was nicht bedeutet, dass Ideologiekritiker*innen frei von Affekten sind. Ganz 

im Gegenteil spielen Emotionspraktiken in der politischen Praxis – auch jener 
der Ideologiekritiker*innen – eine wesentliche Rolle. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

wird. Ich schließe mich hier im Umkehrschluss Brigitte Bargetz und 
Birgit Sauer an, die in Anlehnung an Chantal Mouffe betonen, dass 
»Politik gar nicht begriffen werden [kann], ohne die Leidenschaften 
als antreibende Kräfte, als zentrale Form kollektiver Identifikation 
anzuerkennen.«5 

Für eine entsprechende Analyse verstehe ich Affekte aus einer pra
xistheoretischen, von der Kulturwissenschaftlerin Monique Scheer in
spirierten Perspektive, als bestimmte Ausprägung von Emotionsprakti
ken. Scheer betont: 

»Emotion als Praxis zu begreifen bedeutet, sie sowohl als Diskurs als 
auch als Performanz beschreiben zu können. […] Emotionen selbst 
als Praktiken zu begreifen heißt, sie auf Augenhöhe mit allen ande
ren doings and sayings eines Akteurs zu stellen. Emotionen sind ein 
Tun, eine Aktivierung des immer schon von Diskurs und Sozialität 
durchdrungenen Körpers. Diese Aktivierung kann ein automatisches 
Abspulen von habitualisierten Erregungsmustern oder eine (mehr 
oder weniger) bewusste mimische Veränderung, Körperbewegung 
oder sprachliche Äußerung sein.«6 

Dabei steht weder die klassische subjekttheoretische Frage im Zentrum, 
mit welcher Intention die jeweiligen Emotionspraktiken getan werden, 
noch die strukturalistische Frage, von welchen gesellschaftlichen Struk
turen bestimmte Emotionen ausgelöst werden. Emotionspraktiken be
wegen sich auf einer Ebene zwischen Subjekt und Struktur und brin
gen dabei beide hervor und werden durch beide geformt. Gerade dar
in liegt ihre Stärke für die empirische Analyse: Emotionspraktiken sind 
weder auf die Individuen beschränkt, noch genügt der Verweis auf Ge
fühlsstrukturen, um sie zu erklären. Aber den Emotionspraktiken, ihrer 

5 Bargetz/Sauer 2010, S. 147. 
6 Scheer, Monique: Emotionspraktiken: Wie man über das Tun an die Gefühle 

herankommt. In: Breitl, Matthias/Schneider, Ingo (Hg.): Emotional Turn?! Eu
ropäisch ethnologische Zugänge zu Gefühlen & Gefühlswelten, Beiträge der 
27. Österreichischen Volkskundetagung in Dornbirn vom 29.Mai – 1.Juni 2013. 
Wien 2016, S. 15–36, hier S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 131 

kollektiven Reproduktion und Kommunikation lässt sich ethnografisch 
nachspüren. 

Immer noch gängige strukturalistische Begriffe wie structures of fee
ling, den Raymond Williams für die Cultural Studies vorgeschlagen hat,7 
betonen vor allem die Konsistenz und Stabilität emotionaler Arrange
ments,8 die in gesellschaftlichen Verhältnissen geronnen sind. So ließe 
sich die habitualisierte Auslagerung der Kosten der eigenen Lebenswei
se und die Ausblendung eben jenes Strukturzusammenhangs der Ex
ternalisierung, ohne die die Externalisierungsgesellschaft nicht funk
tionieren würde, wie es Lessenich betont,9 als eine ebensolche Gefühls
struktur verstehen. Aus der Perspektive der Praxistheorie, wie ich sie in 
Kapitel 2 ausführe, wird allerdings deutlich, dass eine solche Struktur 
deutlich fragiler ist, als es der strukturalistische Fokus nahelegt: So müs
sen alltägliche Praktiken, die zu der Externalisierungsgesellschaft pas
sen, erlernt und immer wieder neu hervorgebracht werden – sie sind ge
nau deshalb tendenziell instabil10 und können durch Praktiken des undo
ing herausgefordert werden.11 Die Externalisierungsgesellschaft kommt 
also nicht ohne die beständige Regulation von affektiven Emotionsprak
tiken aus12 – ohne Empathiemauern, die uns von den Anderen trennen, 
wie es Arlie Hochschild bezeichnen würde.13 Die Ausblendung der Bru
talität der Externalisierung korreliert mit der emotionalen Kälte, mit der 
Geflüchtete über Jahrzehnte vonseiten der Behörden und der Bevölke

7 Vgl. Williams, Raymond: Marxism and Literature, Marxist introductions. Oxford 
New York 1977, S. 128–135. 

8 Hochschild, Arlie: Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structure. In: Amer

ican Journal of Sociology 85 (1979), H. 3, S. 551–575. 
9 Vgl. Lessenich 2016, S. 62. 
10 Vgl. Reckwitz 2003. 
11 Vgl. Scheer 2016, S. 20. 
12 Vgl. hierzu die Unterscheidung die Monique Scheer für Emotionspraktiken her

ausarbeitet in: Ebd., S. 33. 
13 Vgl. Hochschild, Arlie: Strangers in Their Own Land: Anger and Mourning on the 

American Right. New York London 2016, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

rung konfrontiert waren.14 Sie zeigt sich ebenso in den rassistischen Mo
bilisierungen um das Jahr 2015, die versuchten, an eben jene antimigran
tischen Affekte anzuknüpfen und die Praktiken emotionaler Kälte damit 
zu erneuern, wie in der affektiven Verrohung, die die Restrukturierung 
des europäischen Grenzregimes ermöglichte und gleichzeitig aktuali
sierte. Die Praktiken der solidarischen Sorge begannen oft damit, von 
diesen hegemonialen, affektiven Routinen abzuweichen, sich erfassen 
zu lassen von der Prekarität der Geflüchteten, anders zu empfinden als 
die gesellschaftlich eingeübte Distanz und Kälte gegenüber den neu An
gekommenen – und damit die Risse im Externalisierungshabitus weiter 
zu vertiefen, wie ich in Kapitel 6.1.1 weiter ausführe. 

In Gegensatz zu den affect studies ist Affekt aus einer praxistheoreti
schen Perspektive nicht als »eine autonome Körperreaktion«15 zu verste
hen. Die Körper reagieren nicht einfach nur auf die Anreize von außen, 
sie müssen lernen, diese Anreize zu verstehen, was mitunter eine Weile 
dauern und genauso gut auch misslingen kann. In diesem Sinne verste
he ich Affekte als eine bestimmte Ausprägung von Emotionspraktiken, 
die zwar die »Frage nach den Effekten des Affiziertseins auf[greift], d.h. 
nach den unbewussten Kommunikationen zwischen Dingen und Kör
pern [ins Zentrum stellt], aber ohne diesen Körper […] als ›autonom‹ zu 
bezeichnen.«16 Mit einem solchen Verständnis von Affekten lässt sich die 
Frage danach stellen, welche Faktoren dazu beigetragen haben, dass und 
in welcher Weise sich Menschen von der Situation um das Jahr 2015 ha
ben affizieren lassen. Das Engagement in der humanitären Nothilfe, auf 
das ich in Kapitel 6.1.2 weiter eingehen werde, wurde für die von mir In
terviewten durch ihre politische Biografie genauso plausibel, wie durch 
die Thematisierung von Flucht und Migration in ihren familialen Kon
texten. Außerdem konnte die Mobilisierung der Nothilfe genauso, wie 
die affektiven Allianzen, die das Thema von Kapitel 6.1.3 sein werden, 

14 Vgl. hierzu u.a. Poutrus, Patrice G.: Umkämpftes Asyl. Vom Nachkriegsdeutsch
land bis in die Gegenwart. Berlin 2019. 

15 Scheer 2016, S. 5. 
16 Ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 133 

an die verbreitete affektive Devianz anknüpfen. Diese weiter auszubau
en, gemeinsam eine gute Zeit zu haben und sich miteinander wohlzufüh
len, spielte für die Verstetigung des solidarischen Sorgens und den Auf
bau längerfristiger Beziehungen wie Freund*innenschaften eine wich
tige Rolle. 

Bei der praxeologischen Analyse der affektiven Dimension der soli
darischen Sorge erscheinen Affekte also nicht als Teil des Verblendungs
zusammenhangs, wie es die zeitgenössische Ideologiekritik konzipieren 
würde, sondern »als widerständige und als ermöglichende Praxis, erlau
ben sie doch das Miteinander mit anderen und bieten die Chance, die ei
gene Verletzbarkeit wie auch jene der anderen wahrzunehmen und zum 
Ausgangspunkt politischen Handelns zu machen«,17 wie Birgit Sauer be
tont. 

6.1.1 Risse im Externalisierungshabitus 

Die Externalisierungsgesellschaft, in der die Welt in Zonen der Pro
sperität auf der einen Seite und ganze Weltregionen des Elends auf 
der anderen Seite unterteilt ist, hängt wesentlich damit zusammen, 
dass die ihr innewohnende Brutalität von Individuen und Kollektiven 
systematisch ausgeblendet und vergessen wird, wie Lessenich betont.18 
Der passende Externalisierungshabitus,19 das doing borders oder die 
entsprechende imperiale Lebensweise (siehe Kapitel 5) reguliert dabei also 
beständig die affektiven Routinen in die Richtung der Logik der Exter
nalisierung. Dementsprechend sind die rassistischen Mobilisierungen, 
die infolge der Migrationsbewegungen um das Jahr 2015 zu beobachten 
sind und die ich in Kapitel 5.1 beschreibe, als Versuch zu verstehen, 

17 Sauer, Birgit: Sorge, Emotionen und Affekt: Überlegungen zur feministisch-ma

terialistischen Staats- und Demokratietheorie. In: PROKLA. Zeitschrift für kri
tische Sozialwissenschaft 52 (2022), H. 207, S. 217–230, hier S. 227. 

18 Vgl. Lessenich 2016, S. 67. 
19 Vgl. z.B. Book, Carina u.a. (Hg.): Alltägliche Grenzziehungen. Das Konzept der 

»imperialen Lebensweise«, Externalisierung und exklusive Solidarität, im Auf
trag der Assoziation für kritische Gesellschaftsforschung. Münster 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

die affektiven Routinen der Externalisierung zu verstärken. Gleichzei
tig stützt sich die Restrukturierung des europäischen Grenzregimes, 
die ebenfalls in dem Kapitel beschreiben wird, auf lokalen Sedimen
te externalisierender affektiver Routinen beispielsweise in Behörden, 
Kommissionen oder Parteien.20 Genauso werden die öffentlichen, 
wie juristischen Angriffe auf Unterstützer*innen der Geflüchteten als 
Versuch plausibel, den infrage gestellten Externalisierungshabitus zu 
aktualisieren. Denn die Mobilisierung der solidarischen Sorge verwei
gerte sich massenhaft den affektiven Anrufungen der Externalisierung. 
Ove Sutter betont, dass die emotionalen Praktiken der Unterstützung 
die staatlich-administrativen Praktiken herausgefordert haben, indem 
sie Kritik an den externalisierenden Behördenpraxis übten, zu Enga
gement gegen rechte Mobilisierungen aufriefen und darauf abzielten, 
den Alltagsverstand breiter Bevölkerungsteile zu erreichen und zu ver
ändern.21 Und offensichtlich war die Mobilisierung in diesem Punkt 
relativ erfolgreich. Anders zu empfinden als die dominanten affektiven 
Muster es nahe legen, ist nichts Neues in der bundesrepublikanischen 
Geschichte. Diese abweichenden Affekte waren allerdings vor 2015 in 
kleinen Gruppen oder Vereinen geronnen. Erst mit der Mobilisierung 
um das Jahr 2015 breiteten sie sich auf relevante Teile der Gesellschaft 
aus, sodass die affektiven Routinen der Externalisierung immer größe
re Risse bekamen. Die rasante Verbreitung des vormals subkulturellen 
Slogans refugees welcome bis in die BILD-Zeitung hinein – nicht für 
ihre empathische Position gegenüber Geflüchteten bekannt – ist ein 
Anzeichen dafür, dass sich zumindest temporär die affektiven Routinen 
verschoben (siehe Kapitel 5.2). Plötzlich war es für eine gesellschaftliche 
Mehrheit plausibel, Geflüchtete willkommen zu heißen. 

Neben den vielen außerparlamentarischen Zusammenhängen und 
lokalen Verwaltungen, die vor der Mobilisierung der Unterstützung 
für Geflüchtete um das Jahr 2015 bereits mit oder für Geflüchtete tätig 
waren, entstanden – und das war vielleicht der wesentliche Unterschied 

20 Vgl. Huke 2021b. 
21 Vgl. Sutter 2017, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 135 

zu ähnlich gelagerten Mobilisierungen davor – massenhaft und flä
chendeckend selbstorganisierte Unterstützungskreise. Sie setzten sich 
aus den unterschiedlichen Einzelpersonen zusammen, die wesentlich 
davon motiviert waren, sich von den affektiven Routinen der Externa
lisierungsgesellschaft abzusetzen. Die solidarische Sorge trug so das 
Potenzial in sich, die geronnenen Affekte der Externalisierung zumin
dest temporär zu unterlaufen. Dieses Potenzial zeigt sich vielleicht 
am deutlichsten an der Unterstützung von Geflüchteten, die direkt 
von Abschiebungen bedroht waren – einer wesentlichen Technik der 
Externalisierung. Eine Abschiebung bedeutet für die Betroffenen einen 
radikalen Eingriff in den Alltag. Wie Andrea Fuchs darlegt, war nicht 
nur sie selbst im Unterstützungskreis, sondern auch die unmittelbaren 
Kontaktpersonen im schulischen Umfeld durch die Abschiebungen ei
ner Familie mit der unmittelbaren Brutalität der Externalisierungslogik 
der Abschiebebehörden konfrontiert: 

»Das hat mich so mitgenommen und das war für mich so schrecklich! 
Auch wenn ich versucht habe, sie nicht so nah an mich ranzulassen, 
war es ja ein Stück weit auch meine Familie. Und ich habe mich auch 
irgendwie um die gekümmert und habe mir da wirklich teilweise den 
Arsch aufgerissen[…]. Die haben die nachts aus den Betten geholt. Ir
gendwann. Und es war auch für die Anderen völlig verstörend, also 
auch für die Mitschülerinnen und Mitschüler verstörend. Da kommen 
die Kinder am nächsten Tag nicht mehr, die kommen dann nie wie
der.«22 

Das unmittelbare Umfeld der abgeschobenen Familie wurde durch die 
Brutalität des Eingriffs verstört – eine Brutalität, die als Teil der Externa
lisierungsgesellschaft ansonsten ausgeblendet wird. Durch die Abschie
bepraxis brachen in dem Beispiel globale Verhältnisse in den Alltag ein 
und hinterließen dabei affektive Risse. Wut, Betroffenheit oder Empa
thie mit den Betroffenen von Abschiebungen sind unterschiedliche Aus
drücke davon, anders zu empfinden, als es die Routinen der Externali

22 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

sierung nahelegen. Die Aktiven waren in dem konkreten Beispiel in der 
Lage, die Risse in den affektiven Routinen noch zu verstärken. Diese Ris
se, die sich aus der Unterbrechung der sozialen Nähe mit den Geflüchte
ten speisten, zogen sich bis zu den Angestellten der lokalen Verwaltung, 
wie Sabrina Dorn aus eigener Erfahrung berichtete: 

»Das Ordnungsamt befasst sich mit der Unterbringung, die Ausländerbehör
de befasst sich mit den Aufenthaltsrechten. Wobei die Entscheidun
gen in letzter Instanz in Karlsruhe gefällt werden. Zum Beispiel auch, 
wenn’s um Abschiebungen geht. Sie können mir echt glauben, dass 
das auch für Verwaltungsangestellte was Schlimmes ist, wenn die Men

schen dann einfach nicht zur Sprechstunde kommen, und man erfährt, 
dass die abgeschoben wurden.«23 

An die Risse konnten Unterstützungspraktiken als konkretes undoing der 
Externalisierungsroutinen anknüpfen, die die affektiven Verbindungen 
mit den Geflüchteten weiter vertieften. Dadurch konnten teilweise die 
Abschiebungen konkret verunmöglicht werden, wie mir Dominik Wulz 
die Erfahrungen aus einem Unterstützungskreis berichtet hat: 

»es ist natürlich eine sehr belastende Sache da, wenn es dann auch um 
Abschiebebedrohung geht. […] Da aus Freiburg wurden diese Abschie
beflüge angekündigt und immer, wenn dann so ein Termin war, dann 
haben die halt bei uns geschlafen und das schweißt dann noch enger 
zusammen. Aber ist dann auch wirklich…. Es geht einem nah.«24 

Eine Form, in der sich solche subversiven Praktiken zu einem ganzen 
Netz verdichten, ist das Kirchenasyl, auf dessen Bedeutung für die lo
kale Dimension der solidarischen Sorge ich in Kapitel 6.2 weiter einge
hen werde. Bei einem Kirchenasyl entscheidet sich eine Kirchengemein
de dazu, Geflüchtete mit unsicherem Bleiberechtsstatus in ihren Räum
lichkeiten aufzunehmen und mit dem Nötigsten zu versorgen. Es gibt 

23 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 16. 
24 Interview mit Dominik Wulz, Pos. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 137 

dafür keinen legalen Rahmen, allerdings zeigen viele Beispiele, dass Kir
chenasyle durchaus erfolgreich enden können.25 Im folgenden Beispiel 
stehen die affektiven Dynamiken im Kontext eines Kirchenasyls im Vor
dergrund: 

»Das war eigentlich das Bewegendste, das ich je erlebt habe […]. Und 
sie hat ja auch dieses Jahr hier, wo sie hier nicht raus durfte, Kirchen
asyl, ne? Musste hier bleiben, im Haus. Wie die das ertragen hat, mit 
einer Freundlichkeit und einer Offenheit und einer Fröhlichkeit, ich 
muss sagen, ich war baff. […] Und sie hatte hier ein Umfeld, also sehr 
schön eingerichtet, das ist das Zimmer da hinten, und viel Besuch von 
Leuten, die sich für sie interessiert haben. Aus der Gemeinde ein ganz 
klarer Kreis mit Leuten, die sehr viel Auslandserfahrung, zum Teil auch 
Flüchtlingserfahrung haben. Und wir haben das so mit vier, fünf Per
sonen haben wir das geschafft, dass sie hier nicht vereinsamen muss

te.«26 

Die Affizierung durch die Bedrohung, die von einer drohenden Abschie
bung ausgeht, funktionierte hier unübersehbar als Ausgangspunkt. Ei
ne überschaubare Gruppe reichte aus, um den affektiven Baldachin des 
Kirchenasyls aus emotionalem Beistand, gegenseitiger Freundlichkeit 
und Zugewandtheit auf eine gewisse Dauer aufzuspannen. So konnten 
in dem temporären Raum des Kirchenasyls abweichende Affekte kulti
viert werden, die sozialen Verbindungen, die daraus entstanden, waren 
dazu in der Lage, die Abschiebung konkret zu verhindern. 

Die Externalisierungsgesellschaft, wie sie Lessenich beschrieben 
hat, wird dadurch stabilisiert, dass darin beständig Emotionspraktiken 
in Richtung der Logik der Externalisierung reguliert werden. Sich den 
affektiven Routinen der Externalisierung zu widersetzen ist zwar kein 
neues Phänomen, allerdings beschränkte es sich vor 2015 auf kleinere 
Zusammenhänge. Mit der Mobilisierung um das Jahr 2015 bekamen 

25 Baur, Dominik: Kirchenasyl in Bayern: »Der Rest ist Inschallah«. In: Die Tages
zeitung: taz, 04.02.2023. 

26 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 349–351. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

der Externalisierungshabitus zunehmend Risse, sodass sich tempo
rär die affektiven Routinen grundlegend verschoben und es für eine 
gesellschaftliche Mehrheit plausibel wurde, Geflüchtete willkommen 
zu heißen. Ein besonderes Beispiel dafür war die Unterstützung von 
Geflüchteten, die von einer Abschiebung bedroht waren. Angefangen 
dabei, anders zu empfinden, als es die affektiven Routinen der Externa
lisierung nahe legten, konnte an die Risse im Externalisierungshabitus 
ein praktisches undoing anknüpfen, welches Abschiebungen immer 
wieder verunmöglichte. 

6.1.2 Humanitäre Nothilfe 

Für viele Aktive stand die Erfahrung des unmittelbaren Leidens der Ge
flüchteten am Anfang, die sie veranlasste, sich an der Unterstützung, 
die anfangs vor allem aus spontaner, humanitärer Nothilfe bestand, zu 
beteiligen.27 Teilweise kamen jeden Tag neue Schutzbedürftige vor Ort 
an, vielen von ihnen auf der Flucht vor brutalen Bürgerkriegen oder ter
roristischen Organisationen. Oft nur das Allernötigste im Gepäck, stie
ßen die Geflüchteten vielerorts auf überforderte lokale Verwaltungen, 
die nur unzureichend in der Lage waren, auf die Ankunft in dieser Grö
ßenordnung zu reagieren. Die existenziellen Sorgebedürfnisse der Ge
flüchteten standen offensichtlich infrage. In dieser unmittelbaren Pre
karität nahm eine affektive Dynamik ihren Ausgang, von der sich die 
Aktiven massenhaft erfassen ließen. So beteiligte sich eine ungewöhn
lich große Zahl an der notwendigen und zu wesentlichen Teilen selbstor
ganisierten, humanitären Nothilfe. Mit der Sozialwissenschaftlerin Lisa 
Ann Richey lässt diese humanitäre Nothilfe als eine zugespitzte, mobi
lisierte Form eines alltäglichen Humanitarismus verstehen, der außer
halb formaler humanitärer Organisationen stattfand und der eng mit 
Affekten, wie Empathie verknüpft war, also der Fähigkeiten, sich in lei
dende Andere hineinzuversetzen und sich dafür verantwortlich zu füh

27 Vgl. van Dyk/Misbach 2016, S. 206. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 139 

len.28 Während sich die Aktionsformen der Mobilisierung und der Un
terstützung nicht wesentlich von vergangenen Mobilisierungen unter
schieden, ließ sich um das Jahr 2015 eine vielleicht einzigartige Konstel
lation beobachten, die sich aus Effekten aus dem kollektiven Gedächt
nis, einer relativ guten wirtschaftlichen Lage und dem vergleichsweise 
hohen Organisationsgrad von Geflüchteten und Unterstützerinnen zu
sammensetzt, wie es der Historiker Jan Plamper fasst.29 Ein wachsender 
Teil der Bevölkerung hatte sich von den wirkmächtigen Deutungsange
boten zu Flucht und Migration entfernt, »die seit der Etablierung des 
deutschen Nationalstaats und ab dem Wechsel vom 19. ins 20. Jahrhun
dert dem völkischen Ideal von innerer Homogenität folgten«,30 wie der 
Migrationsforscher Patrice Poutrus betont. »Für einen von Fall zu Fall 
wachsenden Teil der bundesrepublikanischen Gesellschaft stehen die
se Annahmen aus der Vergangenheit infrage. Für diese Menschen sind 
Solidarität und Humanität […] zu handlungsleitenden Normen gewor
den.«31 Eine ganze Reihe von Faktoren verdichteten sich also in der BRD 
zunehmend zu einem alltäglichen – vielleicht oft latenten und lange Zeit 
minoritären – Humanitarismus, an den die humanitäre Nothilfe um das 
Jahr 2015 dann vielfältig anknüpfen konnte. 

Die bisherigen Erfahrungen, die in den Körpern der Aktiven »sedi
mentierte Geschichte«,32 spielten dabei eine wesentliche Rolle, wie ein 
Blick in die biografischen Erinnerungen meiner Interviewpartner*in
nen zeigt. So berichtete Margrit Bauer, dass die Situation der Geflüch
teten um das Jahr 2015 ihren Vater aufgrund seiner eigenen Fluchtge
schichte tief berührte.33 Gerade daher reagiert er besonders sensibel auf 
Diskriminierungen gegenüber Geflüchteten: 

28 vgl. Richey, Lisa Ann: Conceptualizing »Everyday Humanitarianism«: Ethics, Af
fects, and Practices of Contemporary Global Helping. In: New Political Science 
Vol. 40 (2018), H. No. 4, S. 625–639, hier S. 628. 

29 Plamper 2019, S. 313f. 
30 Poutrus 2019, S. 192. 
31 Ebd. 
32 Scheer 2016, S. 27. 
33 Interview mit Margrit Bauer, Pos. 68–71. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

»Also so haben das meine Eltern erzählt und mein Vater hat gesagt, 
im Grunde genommen, die ganze Scheiße, die heute über Flüchtlin
ge verbreitet wird. Oder diese Vorurteile, denen Flüchtlinge ausgesetzt 
sind heute, im Grunde genommen hat er das genauso erlebt, oder sei
ne Großeltern ja. Die Diskriminierung, Anfeindungen, ja. […] Und er 
hat den Schluss draus gezogen, er streitet sich mit allen rum, die was 
gegen Flüchtlinge sagen.«34 

Hier zeigen sich also familiale Erzählungen, die unterschiedliche Diskri
minierungserfahrungen, die über Jahrzehnte auseinanderliegen, mit
einander verknüpfen und die auch für Menschen aus nachfolgenden Ge
nerationen konkrete Empathie als erste Reaktion plausibel macht, wie es 
Bauer beispielhaft weiter ausführt: 

»[A]lso für mich so als Mensch ist das ja normal, dass man anderen 
Menschen, wenn sie in Not sind, hilft. Also ich bin jetzt nicht christlich 
oder so, ja, auch nicht so erzogen, sondern einfach so. Es ist eigent
lich, für mich zumindest, selbstverständlich, ich bin auch so erzogen 
worden. Ich hab das selber erlebt bei meinen Eltern, so, dass die so 
verfahren sind.«35 

Auch Annette Lindgren betonte in unserem Interview, dass solche The

matisierungen von Flucht, Migration und Vertreibung in der Familie ei
ne relevante Rolle für ihre Aktivität bei der Unterstützung der Geflüch
teten gespielt hat: 

»[I]n meiner Herkunftsfamilie [hat] Flucht eine große Rolle gespielt 
[…] und auch Verfolgung. Im Dritten Reich. Und mich das als Kind 
schon so beschäftigt hat und auch teilweise geängstigt hat, ohne, 
dass das irgendwie sich so auflösen konnte. Dass ich, glaube ich, 
unbewusst einen Weg gesucht habe, wie ich mich als erwachsene 
Person mit dieser Sache auseinandersetzen kann.«36 

34 Interview mit Margrit Bauer, Pos. 78. 
35 Ebd. Pos. 36. 
36 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 291. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 141 

Die solidarische Sorge um das Jahr 2015 konnte also in unterschied
licher Weise auf ein affektives Repertoire gegenüber Geflüchteten 
zurückgreifen, das bereits über Generationen hinweg tradiert worden 
war. Gleichzeitig spielte die Affizierung von einem aktuellen Gefühl der 
Ungerechtigkeit im Zusammenhang mit der offensichtlichen Prekarität 
der Geflüchteten in nächster Nähe, eine innere Aufforderung, sich im 
Angesicht des offensichtlichen Leids an dessen Linderung zu beteiligen 
eine wesentliche Rolle37 – sie war für viele Aktive der Ausgangspunkt, 
sich den bestehenden Verhältnissen der Externalisierungsgesellschaft 
praktisch entgegenzustellen.38 Die weitreichende mediale Kommu
nikation über die Gefahren der Flucht,39 die prekäre Lage der neu 
Ankommenden und konkrete Beispiele erfolgreicher Unterstützung 
mobilisierte zusammen mit der Anwesenheit der Geflüchteten vor Ort 
eine affektive Dynamik,40 die eine unmittelbare, humanitäre Nothilfe 
massenhaft plausibel machte. Werner Schiffauer schreibt dazu: 

»Die Euphorie, die den August und September beherrschte, bildete ei
nen emotionalen Höhepunkt für eine Bürgerbewegung, die seit 2011 
ständig im Wachsen begriffen war. Sie wirkte äußerst mobilisierend 
und inspirierte eine Unzahl von Projekten, mit denen sich die Zivilge
sellschaft in der Bundesrepublik im Umgang mit Flüchtlingen seither 
neu aufgestellt hat«.41 

37 Vgl. hierzu auch die Feldforschung von Sandberg, Marie/Andersen, Dorte J.: 
Precarious Citizenship and Melancholic Longing: On the Value of Volunteering 
after the Refugee Arrivals to Europe 2015. In: Nordic Journal of Migration Re
search 10 (2020), H. 4, S. 41–56, hier S. 45. 

38 Vgl. hierzu Laner, Iris: Kritische Praktiken des Körpers. (Post-)Phänomenolo

gische Überlegungen zur körperlichen Stellungnahme. In: Malte Brinkmann/ 
Türstig, Johannes/Weber-Spanknebel, Martin (Hg.): Leib – Leiblichkeit – Em

bodiment. Pädagogische Perspektiven auf eine Phänomenologie des Leibes. 
Wiesbaden 2019, S. 139–158, hier S. 157. 

39 Vgl. Sutter 2017, S. 5. 
40 Vgl. ebd. 
41 Schiffauer 2017, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Mit der offensichtlich prekären Situation der Geflüchteten konfrontiert, 
war für viele Aktive klar, »mit denen muss man Kontakt aufnehmen«42 
– nicht in erster Linie aus rational-kognitiven Überlegungen, sondern 
affektiv erfasst durch die Notlage, wie Heike Böhm in unserem Interview 
betont: 

»Also, das war sehr aufwühlend mit dieser Flüchtlingswelle muss ich 
sagen. […] Und dann hab’ ich gedacht, ja dann will ich mich natürlich 
auch in irgendeiner Form engagieren und ich fand es ganz ganz toll, 
dass da die Leute sich dermaßen engagiert haben. […] Und auch ein
fach eine gewisse Selbstverständlichkeit, halt zu helfen.«43 

Dabei können die Unterstützungspraktiken die Grenzen des Privaten 
überschreiten, wie das folgende Beispiel zeigt. Nachdem Mamadou 
Bah nach seiner Flucht an einem deutschen Bahnhof angekommen war, 
traf er zu seinem Glück auf einen Einheimischen, der mit spontaner 
humanitärer Empathie auf ihn reagierte: 

»Und als ich hierher gekommen bin, hatte ich auch kein Geld. […] 
Und dann habe ich dort einen Jungen getroffen am Bahnhof. Ein 
Deutscher, ein cooler Junge, ja. […] Weil wir haben uns getroffen 
im Bahnhof und der kennt mich nicht und dann hat er »Hallo« ge
sagt und wir haben uns begrüßt. […] Und dann habe ich ihn gefragt, 
ob irgendwo ich kann schlafen. Ich habe nicht genug Geld und ich 
brauche irgendwas, irgendwo, vielleicht zwei, drei Tage, und dann 
versuche ich weiterzugehen und vielleicht arbeiten oder so. Und dann 
hat der gesagt: ›Okay, du kannst bei mir übernachten, aber vielleicht 
nur heute Nacht, vielleicht.‹ Und dann habe ich gesagt: ›Ja klar. Aber 
vielleicht heute Nacht kann ich auch hier schlafen im Bahnhof‹. Und 
dann hat der gesagt: »Nein. Du kommst mit mir«. Und dann habe ich 
dort gepennt bei ihm ja eine Nacht. Morgen früh hat er Frühstück 
vorbereitet und so. {…} Ja und wir haben gechillt und ich habe gesagt 
›Okay ich glaube ich muss los, weil ich muss gucken, was kann ich 

42 Interview mit Hilda Pfeffer, Pos. 30. 
43 Interview mit Heike Böhm, Pos. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 143 

finden‹. Und dann hat der gesagt: ›Nein das brauchst du nicht mehr, 
chill!‹. Und ich so: ›Okay‹. Also war ich bei ihm eine Woche.«44 

Die spontane, empathische Begegnung am Bahnhof entwickelte sich für 
Mamadou Bah zu der Möglichkeit, einmal auszuatmen, eine vorüberge
hende Bleibe und einen netten sozialen Kontakt zu finden. Der unbe
kannte Unterstützer war bereit, mit einem ihm bis dahin Unbekannten 
seine Zeit und seine Wohnung zu teilen – ein Bereich, der unter ande
ren Umständen an enge soziale Beziehungen gebunden wäre. Die Allta
ge von Geflüchteten und Aktiven überschnitten und verknüpfen sich so 
temporär miteinander (siehe Kapitel 6.3.2). Das zeigte sich besonders 
deutlich an den zunehmend schlechter werdenden Bedingungen in den 
Notunterkünften, wie Dominik Wulz berichtet: 

»Und diese Turnhallen, also da haben die Leute wirklich unter schwie
rigen Bedingungen gelebt. Mit ganz vielen Kindern auch. Das Essen 
wurde ja von dem UKT-Lieferanten gebracht. Das war für die Kin
der überhaupt nicht geeignet, an so ein Essen waren die gar nicht 
gewöhnt. Und das heißt, da wurde heimlich in der Turnhalle auch 
noch gekocht oder bei Privatleuten haben dann die Frauen gekocht. 
[…] Und ich denke, das hat die Leute auch richtig so bei der Stange 
gehalten, weil die Not war einfach offensichtlich.«45 

Die humanitäre Nothilfe richtet sich, wenn es notwendig erschien, auch 
gegen die Regeln in der Halle und über etablierte Hürden des Privaten. 

Für immer mehr Menschen wurde also Humanität statt der völki
schen Ideale ethnischer Homogenität handlungsleitend. Unterschied
liche gesellschaftliche Sedimente erfolgreicher humanitärer Aktionen 
und Diskurse, von Migrationsgeschichten in der Familie und nach
barschaftlicher Unterstützung verdichteten sich zu einem alltäglichen 
Humanitarismus, der in der humanitären Nothilfe in vielfältigen For
men mobilisiert werden konnte. Die Aktiven konnten an ein teilweise 

44 Interview mit Mamadou Bah, Pos. 118. 
45 Interview mit Dominik Wulz, Pos. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

über Generationen hinweg tradiertes, affektives Repertoire anknüpfen. 
Neben den anfangs überwiegend positiven Berichterstattung und den 
stellenweise humanitären Reaktionen politischer Entscheidungsträ
ger*innen spielte das Affiziert-werden von der als untragbar emp
fundenen Situation der Geflüchteten eine entscheidende Rolle in der 
Mobilisierung der affektiven Dynamik um das Jahr 2015. Diese machte 
für Viele die humanitäre Nothilfe zu einer plausiblen Antwort auf die 
unmittelbaren Notlagen. Diese humanitäre Nothilfe war vielerorts der 
Ausgangspunkt für die Verstetigung der Unterstützung. 

6.1.3 Affektive Allianzen 

Vielleicht gerade, weil die Verhältnisse so unsicher und angstbesetzt wa
ren, war es für die Verstetigung der Unterstützungspraxis wichtig, dass 
sich die gemeinsame Zeit auch für die Aktiven selbst als affektiver Über
schuss in Form von einer guten Zeit erweisen konnte – als etwas, dass 
»Spaß macht […] und wo ich auch helfen kann«.46 Denn »man muss ir
gendwie Dinge machen, die einem nicht total zuwider sind, ja? Sonst 
verliert man die Lust«47, wie Mirjam Berger in unserem Interview be
tont. Daraus entstanden unterschiedliche, über eine längere Zeit stabile 
affektive Verbindungen, die ich im Folgenden als affektive Allianzen fas
se. 

Sich mit Gleichgesinnten zusammenzutun, die ihren Fokus genauso 
wie man selbst auf die kräftezehrende wie sinnstiftende Unterstützung 
der Geflüchteten legten, wie es Mirjam Berger berichtet, kann sich gut 
anfühlen, was wiederum zu einer Verstetigung der Unterstützungspra
xis beitragen kann: 

»Über dieses Flüchtlingsnetzwerk kenne ich jetzt auch tatsächlich 
zwischenzeitlich unglaublich viele Menschen gerade aus Tübingen und 
den umliegenden Gemeinden, ja? Also das ist schon, wie soll ich sagen, 
das tut einfach gut, ja? Wenn man immer wieder auf Leute trifft, die 

46 Interview mit Bärbel Danemann, Pos. 48. 
47 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 145 

sich für die gleiche Sache engagieren und das jetzt auch nicht groß 
raushängen, sondern einfach am Ball bleiben, ja und klein weiterma

chen ja? Weil oft ist ja auch so… also ich sage mal, mein Mann und ich 
kommen schon aus so nem mittelständischen Milieu irgendwo. Aus 
dem, dass Menschen sich nur noch dafür interessieren, wo fahren sie 
jetzt als Nächstes hin und waren wir schon in Thailand oder fahren 
wir jetzt eher nach Peru und so. Und dieses ganze Konsumzeug das 
hängt mir irgendwie zum Hals raus, ja. Und das ist dann einfach 
wohltuend wenn man mit anderen Menschen zu tun hat, denen das 
auch vollkommen Wurst ist und die sich einfach für was Vernünftiges 
interessieren«.48 

Entlang der gemeinsamen Orientierung auf die humanitäre Nothilfe 
konnten sich stabilere affektive Allianzen herausbilden,49 die sich über 
die Grenzen gesellschaftlicher Milieus erstrecken konnten. Die Aktiven 
aus selbstorganisierten Unterstützungskreisen mit unterschiedlichen 
politischen Biografien konnten genauso Teil davon sein wie Aktive in 
den Vereinen und Organisationen, die sich mit der Unterstützung be
schäftigten, Angestellte der lokalen Verwaltung oder Geflüchtete selbst. 
Sie bildeten eine wesentliche Grundlage für die zivilgesellschaftliche 
Bewegung der Unterstützung, auf die ich in Kapitel 5.2 weiter eingehen 
werde. Als diese affektiven Allianzen aus dem Bereich subkulturel
ler Zirkel heraustraten und zum Massenphänomen wurden, konnten 
sie ein affektives Klima erzeugen, das für die Aktiven aus sich selbst 
heraus solche affektiven Überschüsse ausstrahlen konnte. Maria Fi
scher beschreibt es aus ihrer Perspektive als Mitarbeiterin der lokalen 
Verwaltung folgendermaßen: 

»Also die Bereitschaft sich zu engagieren ist einfach unglaublich groß 
in Tübingen. {…} Also ich find’ das ist eine unglaubliche lebendige 
Stadt, mit vielen Ideen und Kreativität. Das find’ ich unglaublich. Ich 

48 Ebd. Pos. 64. 
49 Eine interessante Diskussion um eine ähnliche Begrifflichkeit findet sich in 

dem Artikel Grossberg, Lawrence: What’s going on? Cultural Studies und Po
pularkultur, Cultural studies. Wien 2000, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

fand das echt enorm. Das macht auch Spaß. Es macht richtig Spaß. 
Das ist einfach eine offene Gesellschaft hier in Tübingen.«50 

Die lokale Bezogenheit der unterschiedlichen Akteur*innen aufeinan
der, die ich in Kapitel 6.2 weiter entfaltet werde, scheint also – wie hier 
am Beispiel Tübingens deutlich wird – diesen Effekt noch zu verstärken. 

Gleichzeitig betonten die von mir Interviewten immer wieder, dass 
sich die gemeinsamen Aktivitäten zumindest in der Anfangszeit nicht 
nur für die Aktiven selbst, sondern sich für alle Beteiligten gut ange
fühlt haben. Um neue Leute kennenzulernen – sei es bei gemeinsamen 
Festen, dem gemeinsamen Reparieren von Alltagsdingen oder gemein
samem Kaffee und Kuchen – war es wichtig, dass alle »Spaß miteinander 
haben«.51 Der Aufbau von Vertrauen war deutlich leichter, wenn man 
gegenseitig gut miteinander auskommt. Gerade für die Unterstützung 
von traumatisierten Geflüchteten spielte es eine entscheidende Rolle, 
dass sich entlang der Wahrnehmung der Aktiven als »vertrauensvoller 
Ansprechpartner«52 neue affektive Allianzen herstellen konnten. Dabei 
reichten die Gemeinsamkeiten über die rein funktionale Unterstützung 
der Geflüchteten hinaus, umfassten unterschiedliche Konstellationen 
von Akteur*innen und waren ein Stück weit Selbstzweck: »Man traf sich 
auch zu privaten Anlässen wie Geburtstagsfeiern und tauschte sich auch 
über persönliche Themen wie Probleme auf der Arbeit oder in der Fami
lie aus.«53 Der Aufbau von Vertrauen mündete, wie Nikolai Huke betont, 
immer wieder in »intensive[n] Kontakte[n], die potenziell lebenslang 
andauern«.54 Nahe soziale Beziehungen wie Freund*innenschaften 
oder familienähnliche Bindungen, die sowohl die Geflüchteten, die Ak
tiven als auch die Mitarbeiter*innen der lokalen Verwaltung umfassen 
konnten,55 spielten eine Schlüsselrolle bei der solidarischen Sorge. Sie 

50 Interview mit Maria Fischer, Pos. 14. 
51 Interview mit Angelika Sauter, Pos. 52. 
52 Interview mit Dominik Wulz, Pos. 100. 
53 Sutter 2017, S. 18. 
54 Huke 2021b, S. 7. 
55 Vgl. Sutter 2017, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 147 

waren die Grundlage und konnten Ergebnis erfolgreicher Unterstüt
zung sein, wie die Beschreibung von Nadim Sediqi, einem Geflüchteten, 
der selbst andere Geflüchtete unterstützte, zeigt: 

»[I]ch bin nicht offiziell, aber inoffiziell Dolmetscher für die {…} Ge
flüchteten. Und ich helfe den Geflüchteten zum Beispiel, wenn sie 
beim Lebenslauf Probleme haben, oder bei der Bewerbung Probleme 
haben. Die kennen mich von meiner Hilfe. Und aus der Unterkunft. […] Viele 
Geflüchtete nehmen privat Kontakt mit mir auf, sie sind wie ein Freund. 
Ein guter Freund. Deshalb, wenn sie Problem haben, möchte ich auf 
jeden Fall gerne meinem Freund helfen«.56 

Durch die Unterstützung hatte Nadim Sediqi Kontakte zu Geflüchteten 
geknüpft und sich darüber mit ihnen befreundet. Die daraus entstan
denen Freund*innenschaften waren dann erneut die Grundlage für an
schließende Unterstützungspraktiken. Sie trugen so in einem doppel
ten Sinne zu der Verstetigung der solidarischen Sorge bei: Erstens ver
knüpfen sie, wie Nadim Sediqis Beispiel zeigt, Menschen, die sich von 
einer spontanen humanitären Unterstützung kennen, über einen länge
ren Zeitraum. Und zweitens stellten sie für die Beteiligten im besten Fall 
einen positiven affektiven Überschuss dar und waren dadurch gleich
zeitig Selbstzweck und wesentlicher Antrieb, die Kontakte auf Dauer zu 
stellen. So konnten Kontakte sogar weit über die Zeit einer forcierten 
Rückkehr hinaus genau wie über die nationalen Grenzen hinweg stabil 
bleiben: 

»Erstmal war das eine sehr aufregende Zeit, also haben wir uns eben 
um die Flüchtlinge in der Turnhalle gekümmert und daraus sind dann, 
ja, richtige Freundschaften entstanden. Also eine alleinerziehende 
Mutter mit zwei Kindern aus Albanien […] um die haben wir uns dann 
mehr gekümmert als um andere. Und die mussten dann allerdings 
wieder zurückkehren 2017. Und das ist eine Art Adoptivfamilie für 
uns geworden also, wir waren seitdem acht Mal in Albanien. Jetzt 

56 Interview mit Nadim Sediqi, Pos. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

vor Kurzem erst wieder. Wir besuchen die also regelmäßig, helfen da 
auch ein bisschen.«57 

Gerade Freund*innenschaften zwischen Geflüchteten und Aktiven wa
ren dazu in der Lage, das potenziell ungleiche Verhältnis zwischen Sor
genden und Sorgeempfangenden (siehe Kapitel 4.2) zu transzendieren, 
wie das folgende Beispiel von Linda Schneidert zeigt: 

»Ich habe vor allen Dingen einen Freund noch, mit dem ich seit vier 
Jahren einfach in intensivem Kontakt stehe und ihm… also das ist we
niger so ne Hilfsaktion, sondern mehr so ne Freundschaft die halt mit

einbezieht, dass er bei Behördentexten Schwierigkeiten hat, sie zu ver
stehen. Und unsicher ist, ob er alles richtig macht und der ist kräftig 
und schnell und wenn ich schwere Dinge zu tragen habe, das ist wun
derbar, jemanden zu wissen, der sagt. ›Natürlich komme ich und ich 
bringe auch noch meine drei Freunde mit.‹ Also da gab es ne ganze 
Gruppe von jungen Männern, wo ich dann auch unterschiedlich was 
geholfen habe. Und das, warum das mit ihm so ne Freundschaft ge
worden ist, ist einfach, weil verschiedene Sachen sonst noch passen. 
Also der ist viel jünger als ich, aber zum Beispiel politisch sehr inter
essiert. Und er hat mir viel über die politischen Zustände da erklärt, 
was ich überhaupt nicht wusste, weil es mich nicht interessiert hatte 
bis dahin. Also wie es da ist, wo er herkommt. Und ganz viele so Sachen 
wo ich, auch wenn ich Nachrichten höre, ihn dann fragen kann, ein
fach: das habe ich nicht verstanden. Der ist halt dann einfach einer, 
den das auch beschäftigt und drüber redet.«58 

Durch die soziale Nähe, die durch die Freund*innenschaft entstand, 
wurde es möglich, sich mehr auf Augenhöhe zu begegnen, sich mit 
verschiedenen Fähigkeiten eher gegenseitig zu unterstützen – und 
damit die ansonsten oft einseitige Unterstützung hinter sich zu lassen. 
Demgegenüber spiegelt sich in anderen längerfristigen Kontakten, 
die stärker familialen Beziehungen ähneln, der ungleiche Charakter 

57 Interview mit Dominik Wulz, Pos. 2. 
58 Interview mit Linda Schneidert, Pos. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 149 

von Sorgeverhältnissen wider. So werden Aktive immer wieder als neue 
Oma‹, neuer Opa, oder wie Heike Böhm es beschreibt, als Mama bezeich
net – als Marker für die Sorgegebende – und mit den entsprechenden 
Verantwortlichkeiten entsprechender Familienmitglieder behandelt, 
wie mir Andrea Fuchs berichtet: 

»Die hat auch ganz lange als Ehrenamtliche mitgearbeitet und hat 
dann eben auch zwei Jungs aus Gambia betreut und mit denen ist 
sie immer noch total eng. Und die ist halt für die wirklich wie ne 
Mama. Und die ist auch nach Gambia geflogen und hat die Mamas 
von den zwei Jungs besucht. Und die auch nen Sohn im Alter von den 
zwei Jungs, genau. Also, die hat auch gesagt, für mich sind die wie 
Söhne. Und ihr Sohn musste sich damit arrangieren, dass er {…} vom 
Einzelkind zum Zwei-Brüder-Kind geworden ist.«59 

Die affektive Allianz, von der hier berichtete wurde, ist entlang be
stehender familialer Sorgeverhältnisse strukturiert und bedeutet für 
die Beteiligten eine entsprechend enge Bindung, äquivalent wie die 
Bindung zwischen Familienmitgliedern. 

Eine weitere affektive Allianz, die für die Unterstützungspraxis ei
ne wichtige Rolle spielte, waren die Netzwerke von Geflüchteten. Un
ter dem Druck der Fluchtmigration und häufig wechselnden Wohnorten 
waren diese Kontakte häufig flüchtig und temporär. Trotzdem finden 
sich in meinem Material häufig Spuren eines feinen, weitverzweigten 
Netzes der gegenseitigen Hilfe unter Geflüchteten, das sich jenseits der 
selbstorganisierten Unterstützungskreise aufspannte. Auch entlang be
reits etablierter Institutionen konnten Geflüchtete in Kontakt kommen 
und ihre Netzwerke und affektiven Allianzen erweitern, wie mir Esma 
Halabi beispielhaft berichtete: 

Jeden Samstag gibts eine arabische Schule von morgens bis nachmit

tags. Und dort habe ich auch ein bisschen was mitgemacht. […] Zum 
Beispiel beim arabischen Filmfestival. Ich bin seit drei, vier Jahren 

59 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

auch beim Orgateam dabei. Dort haben wir sehr viel Spaß gehabt. […] 
Und ich habe auch andere Araberleute kennengelernt.«60 

Gleichzeitig war es für viele Geflüchtete der Normalzustand, konti
nuierlichen Kontakt mit ihren Familienmitgliedern zu haben, die sich 
ebenfalls auf den Weg gemacht hatten, oder die in der ehemaligen 
Heimat zurückgeblieben waren. Im letzteren Fall war es für viele Ge
flüchtete selbstverständlich, regelmäßig Geld ins Ausland zu schicken, 
wie Karim Fazal exemplarisch von seiner Mutter berichtete, die im 
Fluchtland geblieben war: »[S]ie bekommt keine Unterstützung vom 
Staat, meine Mama. Und wenn ich kein Geld schicke, dann sie hat kein 
Essen.«61 Die solidarische Sorge galt also in vielen Fällen nicht Ein
zelpersonen, sondern in affektive Allianzen eingebundenen – letztlich 
einzelnen Knotenpunkten in eigenen affektiven Netzwerken der Sorge. 

Die soziale Nähe, die durch die längerfristigen Beziehungen ent
stand, begünstigte eine affektiv gestützte, sich selbst verstärkende 
Dynamik. Je näher sich Aktive und Geflüchtete standen, desto mehr 
Unterstützungsbedarfe rückten in den Fokus der Aktiven und desto 
verantwortlicher fühlten sie sich. Die alltäglichen Probleme konnten 
entsprechend weite Bereiche der Alltage der Geflüchteten betreffen 
und damit enorm umfangreich sein. Mirjam Berger berichtete mir 
beispielsweise von ihrer Nachbarin, die eigentlich unverbindlich in den 
Unterstützungskreis hineinschauen wollte, um sich mit den Kindern 
der Geflüchteten zu beschäftigen. Als sie aber dann die Geflüchteten 
und ihre konkreten alltäglichen Notlagen kennenlernte, konnte sie nicht 
mehr zurück in ihren eigenen Alltag, als wäre nichts gewesen. Durch 
den nahen, persönlichen, vielleicht auch freundschaftlichen Kontakt 
begann die klare Trennung der unterschiedlichen Alltage unscharf zu 
werden: 

»Die [Nachbarin] ist eigentlich für die Kinderbetreuung zuständig und 
dann lernt sie aber die Familien kennen, dann hört sie, aha, das Kind 

60 Interview mit Esma Halabi, Pos. 74. 
61 Interview mit Karim Fazal, Pos. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 151 

ist noch nicht geimpft. Das Kind sucht noch einen Kindergartenplatz, 
ja. Die Mutter sucht einen Sprachkurs und schon kümmert sie sich um 
alles, was jetzt da dran hängt. Also eigentlich sollte sie nur einmal in 
der Woche Kinderbetreuung machen, Kinderangebot mit einer ande
ren Frau zusammen. Aber dann… […] Dann zieht die eine Familie in ei
nen Vorort, dann trennt sich die Frau von ihrem Ehemann, dann ist sie 
allein mit ihren Kindern. Dann fährt die [Nachbarin] in den Vorort und 
kuckt wie kann sie jetzt hier einen Sprachkurs organisieren, wo gehen 
die jetzt in den Kinder hin und so ist das immer so ein Selbstläufer, 
ja?«62 

Was sich hier als Selbstläufer anfühlte, ist eine affektive Verkettung, die 
mit der humanitären Nothilfe ihren Anfang nahm. Die soziale Nähe, die 
daraus resultierte, führte dazu, dass die Aktiven umso mehr Einblick in 
den Alltag und die drängenden Probleme bekamen, vor denen die Ge
flüchteten standen, was bei erfolgreicher Unterstützung wiederum zur 
Vertiefung der sozialen Beziehung führte – eine sich selbst verstärken
de Dynamik entstand, die über die affektiven Verbindungen eine eigene 
Sogwirkung entwickelte. Denn je näher den Aktiven diejenigen Geflüch
teten mit vielfältigen, aber unerfüllten Sorgebedürfnissen standen, des
to schwerer konnten sich Aktive dem entziehen, wie mir Heike Böhm be
richtete: 

»Alle sind am Ende ihrer Kraft. Und gerade die ehemalige Pfarrerin 
sagt immer wieder: ›Ich muss aufgeben, ich kann nicht mehr‹. Aber das 
nächste Mal ist sie halt doch wieder da und macht wieder das Haupt- 
Engagement. Und sie sagt, wenn man dann mal befreundet ist mit den 
Leuten und dann will man ja auch mit denen zusammensein.«63 

Die affektive Dynamik kam in der Folge der Begegnungen um das 
Jahr 2015 vor allem durch die begrenzten zeitlichen und psychischen 
Ressourcen der Aktiven ins Stocken. Die Unterstützung wurde als Kon

62 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 66. 
63 Interview mit Heike Böhm, Pos. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

sequenz irgendwann als zu viel wahrgenommen, wie mir Hilda Pfeffer 
berichtete: 

»Ich habe mich natürlich auch irgendwie reingekniet in die Beziehung 
zu diesen Leuten. Es sind auch freundschaftliche Beziehungen. Und 
die sind eigentlich weitgehend alle schön gewesen, aber dadurch 
natürlich auch sehr zeitintensiv und irgendwann konnte ich das dann 
nicht mehr durchhalten, weil es mir über den Kopf wuchs.«64 

Die Unterstützungspraxis griff dabei so sehr in den Alltag der Aktiven 
ein, dass die meisten ihr Engagement mit der Zeit begrenzen oder redu
zieren mussten. In Extremfällen führte das auch zum Abbruch des En
gagements, wie mir eine Aktive berichtete: 

»Und das war dann auch für mich der Punkt, zu sagen, ich mache da 
nicht mehr mit. Also nicht mehr bei dem Unterstützungskreis, nein, 
aber in diesem System, das Ehrenamtliche ausbeutet und Ehren
amtliche sich da voll reinhängen, ihr Herzblut reinstecken… und ich 
habe wirklich im Vergleich zu anderen Ehrenamtlichen versucht mich 
zurückzuhalten.«65 

Um das Engagement auf eine längere Zeitdauer durchzuhalten, war es 
also notwendig, mit dieser Dynamik aktiv umzugehen und beispielswei
se im Team mit anderen Aktiven zusammenzuarbeiten, wie Mirjam Ber
ger ausführt: 

»Da werden wir auch vier bis fünf Wochen weg sein. Also das richte 
ich mir dann schon so ein dass diese Arbeit, diese Flüchtlingsarbeit, 
die tendiert dazu, dass sie einen auffrisst dass es immer mehr wird 
und ich denke, das, das ist ganz gut, wenn man da ne Methode findet, 
einmal im Team zu arbeiten, ja? Also wenn ich jetzt zum Beispiel weg 
bin und, und dieser junge Gambier hat wieder ne Frage dann habe ich 
jetzt schon meine Kollegin interviewt, die auch gambische Flüchtlinge 

64 Interview mit Hilda Pfeffer, Pos. 102. 
65 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 153 

betreut Katrin, mach du das, ja ich bin nicht da und er weiß dann auch, 
er kann sich an die andere wenden. Also dass man irgendwie kuckt, 
dass man so auf niederschwellig so ein Netzwerk hat. Wo man sich 
gegenseitig unterstützen kann.«66 

Gerade vor dem Hintergrund der in Kapitel 3 beschriebenen Ideologie
kritik, wie sie sich bei weiten Teilen der aktivistischen Beobachter*innen 
findet, ist die besondere Beachtung der affektiven Dimension wichtig. 
Statt des reflexartigen ideologiekritischen Verweises des Affektiven aus 
der Sphäre des Politischen lege ich den Fokus auf die ethnografische Er
kundung der affektiven Dimension, um damit überhaupt erst begreifen 
zu können, wie sie sich entfalten konnte. Es zeigt sich, dass es für die 
länger anhaltenden Unterstützungs-Arrangements eine relevante Rolle 
spielte, »zusammen eine gute Zeit zu haben« und »Dinge zu tun, die 
Spaß machen« – nicht aus falschem Bewusstsein, sondern vielmehr als 
selbstbewussten Selbstzweck. Diese affektiven Überschüsse konnten die 
Aktiven untereinander oder mit den Geflüchteten zu affektiven Allian
zen verbinden, die sich zu Freund*innenschaften oder längerfristigen, 
familienähnliche Konstellationen entwickeln konnten. Diese Allianzen 
konnten die unmittelbare Zeit der humanitären Nothilfe überdauern 
und dabei die ansonsten wirkmächtigen Milieugrenzen überschreiten 
– und sind so eine wichtige Grundlage für die breiten Arrangements, 
die das solidarische Sorgen im Wesentlichen getragen haben. Die flüch
tigen und längerfristigen affektiven Allianzen von Geflüchteten selbst 
spielten eine wichtige Rolle für die solidarische Sorge und verdeutli
chen, dass die Unterstützung statt auf Einzelpersonen zu fokussieren, 
Knotenpunkte in größeren affektiven Netzen der Sorge adressierten. 

Die näheren sozialen Kontakte zwischen Aktiven und Geflüchteten 
begünstigten eine sich selbst verstärkende, affektive Dynamik: Gerade 
durch den Kontakt konnten Aktive auf immer mehr Punkte der Unter
stützung aufmerksam werden, die wiederum weitere Annäherung be
deuten und erneut weitere Unterstützung nach sich ziehen konnte, was 
letztendlich zu Überforderungen führen konnte. Das Wissen um und 

66 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

der proaktive Umgang mit dieser Dynamik war ein wichtiger Baustein, 
um das solidarische Sorgen über längere Zeit durchzuhalten. 

6.2 Lokale Dimension 

Auffällig ist, dass die solidarische Sorge am besten vor Ort funktionierte 
– das Lokale war das zentrale Terrain der Unterstützung. Spätestens seit 
dem spatial turn Ende der 1980er-Jahre spielen Diskussionen um Raum
kategorien eine relevante Rolle in unterschiedlichen wissenschaftlichen 
Disziplinen.67 In den migration and integration studies lassen sich immer 
mehr Arbeiten einem dezidierten local turn zuordnen, die die Bedeutung 
lokaler Vorgeschichten, Pfadabhängigkeiten und Netzwerke hervorhe
ben.68 Sich dem Lokalen und damit auch der konkreten Lebenswelt der 
Menschen zuzuwenden, war seit ihrer Gründung ein zentrales Moment 
der Empirischen Kulturwissenschaft. Die Kulturanthropologin Johan
na Rolshoven hat herausgearbeitet, dass das Lokale sowohl »ein spezifi
scher, umgrenzt lokalisierbarer, ein namentlicher Ort sein […] [kann, als 
auch] als konkreter (städtischer) Ort immer historisch-affektiv aufgela
dener und gegenwärtig individuell realisierter Lebensraum ist«,69 also 
mindestens auf zwei Ebenen für die Alltagskultur relevant ist. 

Allerdings ist der Fokus auf die lokale Dimension der solidarischen 
Sorge nicht nur eine analytische Möglichkeit neben vielen anderen, 
sondern an dieser Stelle notwendig, um die spezifische Qualität der 
Praktiken des Sorgens in den Blick zu bekommen. Der durch die er
folgreiche Migrationsbewegung herbeigeführte, temporäre Kollaps des 
europäischen Grenzregimes hatte einen unmittelbaren Effekt auf der 

67 Vgl. Low, Setha M.: Spatializing culture: The Ethnography of Space and Place. 
New York, NY 2016. 

68 Vgl. Hinger, Sophie/Schäfer, Philipp/Pott, Andreas: The Local Production of Asy
lum. In: Journal of Refugee Studies Vol. 29 (2016), H. No. 4, S. 440–463, hier 
S. 453. 

69 Rolshoven 2003, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 155 

lokalen Ebene. Die lokalen Verwaltungen waren mit der Zahl der ankom
menden Geflüchteten vielerorts massiv überfordert.70 Und genau dort 
– lokal – wurde die konkrete Unterstützung der vor Ort ankommenden 
Geflüchteten dringend gebraucht. In der solidarischen Sorge spielen 
räumliche Aspekte der Nahverhältnisse vor Ort eine herausragende 
Rolle: Die Unterstützungspraxis konnte erstens an unterschiedliche 
lokale Vorgeschichten der Unterstützung Geflüchteter anknüpfen, die 
sich oft um lokalhistorische Kristallisationspunkte, wie Orte, die immer 
wieder als Unterkünfte für Geflüchtete dienten, herum gruppierten. 
Diese Erfahrungen konnten aktualisiert und erneuert werden, wie ich 
im folgenden Kapitel 6.2.1 weiter ausführe. Dabei erleichterte zwei
tens die lokale physische Nähe die Praktiken der Sorge enorm (Kapitel 
6.2.2). Diese fanden aber nicht nur auf lokalem Terrain statt, sondern 
veränderten drittens das Lokale durch ihre Praxis, oder brachten neue 
temporäre Orte und neue lokale Netzwerke hervor (Kapitel 6.2.3). Vier
tens lässt sich entlang vielfältiger Netzwerke und Initiativen zeigen, 
dass Kommunen und Städte das Potenzial haben, als lokale sichere Häfen 
zu fungieren und die Dynamik der Mobilisierung, um das Jahr 2015 
in besonderer Weise aufzunehmen (Kapitel 6.2.4). In ihren vielfachen 
Bezügen zum Lokalen zeigt sich die grundlegende präsentische Logik 
der Tätigkeiten der solidarischen Sorge, die sich im Gegensatz zu dem 
repräsentistischen Fokus des zeitgenössischen politischen Aktivismus 
(siehe Kapitel 3), nicht nur im Jetzt, sondern eben auch im Hier abspielt. 
Vor Ort, an den konkreten Räumen des Alltags. 

6.2.1 Lokalhistorische Kristallisationspunkte 

Die solidarische Sorge um das Jahr 2015 konnte an zahlreiche lokale Er
fahrungen mit der Unterstützung neu Ankommender, die daraus resul
tierenden lokalen Netzwerke und das darin sedimentierte lokale Wissen 
anknüpfen. Dafür spielten auch lokalhistorische Orte eine wichtige Rol
le, an denen sich die Unterstützungspraktiken kristallisieren konnten. 
Die Thiepval-Kaserne im Süden des Tübinger Hauptbahnhofs war ein 

70 Vgl. Vey 2020, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

solcher Ort, der in mehreren meiner Interviews erwähnt wurde. Über 
Dekaden waren hier unterschiedlichste Geflüchtete untergebracht. Da
mit fungierte es als lokalhistorischer Kristallisationspunkt für die Un
terstützung eben jener Neu-Zugezogenen, aus denen einige Aktive ih
ren Erfahrungsschatz schöpften. Annette Lindgren, die selbst seit den 
1980er-Jahren in der Unterstützung für Geflüchtete aktiv ist, hat mir Fol
gendes dazu erzählt: 

»[I]ch habe schon in den 80er Jahren Flüchtlingsarbeit gemacht. 
Hier in Tübingen. […] damals war die Thiepval-Kaserne[…] eine große 
Flüchtlingsunterkunft. Und es kamen sehr viele Flüchtlinge aus Iran, 
Irak, Eritrea, Vietnam war ein großes Kontingent. Und später auch 
aus Polen. […] Dann die 80er Jahre hier, also das war dann eine Mög

lichkeit, auch mal mit Flüchtlingen überhaupt näher in Kontakt zu 
kommen und zu schauen, warum gehen die Leute eigentlich weg, was 
beschäftigt die, was ist die Situation in deren Land und wie gehen 
denn hier, wie geht denn unsere Gesellschaft lange nach dem Dritten 
Reich mit dieser Geschichte um. […] [U]nd jetzt 2014 bin ich in den 
Ruhestand gegangen. Und die eine Geflüchtetenunterkunft ist quasi 
bei mir um die Ecke, so nur ganz wenige Meter […]. Und so hat sich 
das entwickelt und ich hatte auch Kontakte hier zu diesem Pfarrer, 
der hier wohnt, den kannte ich ganz gut, und ja, das hat sich dann 
einfach so ergeben. Aber jedenfalls sowieso rutscht man dann auch 
schnell in diese Funktion rein, dass man Dinge koordiniert und es 
liegt mir auch Leute zusammenbringen und Netzwerke bauen und 
Workshops machen […]. Die Unterbringung von frisch angekomme

nen Geflüchteten war lange nicht so dezentral wie sie 2014/15 war. 
Die landeten hier in Tübingen alle in der Thiepval-Kaserne. War eine 
Massenunterkunft, die war schrecklich. Und alles war, also von der 
Politik her, auf Abschreckung angelegt, von der ersten Stunde an, ›die 
wollen wir hier nicht haben‹. […] Unterstützerkreise gab es daher auch 
nicht so viele wie hier, so stadtteilbezogen oder unterkunftsbezogen, 
sondern einen großen, der traf sich immer im Schlatterhaus.«71 

71 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 291–293. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 157 

Es wird deutlich, dass die zentralisierte Unterbringung zwar für die Be
wohner*innen miserable Wohnverhältnisse bedeutete, dass sie gleich
zeitig aber auch eine Möglichkeit für Interessierte war, überhaupt Kon
takt zu den Menschen herzustellen, die da angekommen waren und da
mit die soziale Distanz zu ihnen zu verringern. Annette Lindgrens Aus
führungen sind ein kondensiertes Beispiel für die Routinen der Abschre
ckung, mit der relevante Teile der deutschen Gesellschaft auf die Ge
flüchteten reagierten. In den 1980er-Jahren gab es im Gegensatz zu dem 
Zeitraum um das Jahr 2015 statt den vielen Unterstützungskreisen direkt 
an den Unterkünften eher einen zentralen Kreis an Menschen, die sich 
organisiert trafen, um die Unterstützung für Geflüchtete auf die Beine 
zu stellen. Die Erfahrungen, die die von mir interviewte Aktive im Um
feld der Thiepval-Kaserne mit der Unterstützung von Geflüchteten ge
macht hat, machten es für sie in besonderem Maß plausibel, 2014 daran 
dann wieder anzuknüpfen und die Erfahrungen und Kontakte wieder zu 
reaktivieren. 

Auch in den 1990er-Jahren spielte der Ort der zentralisierten Unter
bringung von Geflüchteten eine relevante Rolle für die Aktiven, erzählte 
mir Mirjam Berger, die selbst schon seit den 1990er-Jahren aktiv in der 
Unterstützung für Geflüchtete ist, dass sich ein Arbeitskreis um die zen
trale Unterkunft – damals noch in der Tübinger Katharinenstraße – ge
gründet hatte, um die Lebensverhältnisse der ankommenden Spätaus
siedler zu verbessern: 

»Wir haben die Aussiedlerfamilien besucht […]. Und dann haben wir 
auf der politischen Ebene einfach versucht, die Wohnverhältnisse 
für diese Leute zu verbessern. Die haben damals unter schreckli
chen Bedingungen gewohnt, diese Familien. In großen Räumen, also 
mittlerweile ist dieser Bau ja unterteilt, ja, aber es waren riesige 
Räume und die wurden dann einfach durch Schränke unterteilt und 
dahinter wohnte die eine Familie und dort wohnte die andere Familie 
jahrelang manchmal, ja. Also das war unvorstellbar. Wie die Anfang 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

der 90er-Jahre die Leute untergebracht haben. Ja. Vier Quadratmeter 
pro Person«.72 

An diesem Beispiel wird deutlich, welche zentrale Rolle der konkrete 
Ort als Voraussetzung für soziale Kontakte einerseits und die Empö
rung über die unwürdigen Lebensverhältnisse (siehe Kapitel 6.1.1) der 
Ankommenden andererseits spielt, ohne die eine solche Unterstüt
zung nur schwer vorstellbar ist. Gleichzeitig zeigt sich, dass die Form 
der Unterstützungskreise kein neues Phänomen ist, sondern um 2015 
bekannte und bewährte Formen, teilweise auch Kontakte aktualisiert 
werden konnten. 

Anhand der Praxis des Kirchenasyls lassen sich in Tübingen zwei 
weitere Aspekte zeigen, die bei der Mobilisierung um das Jahr 2015 
eine Rolle gespielt haben dürften. Einerseits konnten einige Gemein
den auf jahrzehntelange Erfahrung in der Praxis des Kirchenasyls 
zurückgreifen. Das folgende Interviewzitat zeigt sogar, wie die Aufnah
mebereitschaft von Verfolgten mit dem eigenen Selbstverständnis der 
Gemeinde verwoben sein kann: 

»Wir hatten bis vor zwei, drei Wochen hier Kirchenasyl in diesem 
Haus. Ein Jahr. Und die Gemeinde hier, die hat das nicht zum ersten 
Mal gemacht. Die hatten vor vielen Jahren schon Jemand, der war, 
glaube ich, Kurde. Ich habe das da nicht mitgemacht, weiß es nicht so 
genau. Und da haben sie die ganze Familie, mehrere Kinder, da in in 
der Wohnung des Mesners (die war da nicht bewohnt), haben die da 
untergebracht und beschützt. Und es ist auch so ausgegangen, dass 
die dann bleiben konnten. Bei der Frau, die wir hier untergebracht 
hatten in diesem Gebäude, ist das auch gut ausgegangen. […] [S]ie 
kriegt die Aufenthaltserlaubnis, sie ist bei ihrem Freund, den sie schon 
in Eritrea hatte, und die mögen sich immer noch und haben jetzt ein 
kleines Kind zusammen und es ist wirklich absolut super gelaufen. 
Aber wir haben hier verdammt viel Glück gehabt mit dieser Kirchen
gemeinde. Dass die gesagt haben, ja, das gehört zu unserer Tradition. 
Dieses Haus hier {…} hat einen Namen, der an Verfolgung erinnert. 

72 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 159 

Der Namensgeber, der hat schon im Dritten Reich Juden versteckt. Ja? 
Nicht in diesem Haus, das gab es da nicht, aber in Tübingen. Man 
hat dieses Haus bewusst nach diesem Mann benannt, weil die Nach
kommen {…} hier der Gemeinde leben. Und sich sehr dafür eingesetzt 
haben, dass die Gemeinde bei dieser Aufnahmebereitschaft bleibt. 
Das hat sie geschafft, bis jetzt.«73 

Neben der Erfahrung der konkreten Praxis des Kirchenasyls gibt es 
andererseits eine ausgeprägte Kooperation unterschiedlicher Tübinger 
Kirchengemeinden über Konfessionsgrenzen hinweg im Rahmen von 
Kirchenasylen.74 Dieses lokale Wissen und die lokalen Netzwerke konn
ten bei erneuten Kirchenasylen ein Stück weit reaktiviert werden, wie 
Mirjam Berger mir berichtete: 

»Ich glaube, das hat ›98 angefangen. Da gab es eine Anfrage an unsere 
Kirchengemeinden, glaube ich, an die evangelische und katholische, 
ob wir uns vorstellen können, eine kurdische Familie ins Kirchenasyl 
zu nehmen. Und da haben sich dann noch eine andere Gemeinde daran 
angeschlossen und noch eine Gemeinde {…}. Auf jeden Fall ging das, 
die haben dann in der Mesner-Wohnung von der anderen Gemeinde ge
wohnt, diese große Familie […]. Diese sechs Personen und die haben 
da vier Jahre lang gewohnt und wir haben sie dann halt begleitet, die 
ganze Zeit juristisch und politisch und Öffentlichkeitsarbeit gemacht 
und so.«75 

Auch entsprechende kommunale Initiativen können einen lokalhisto
rischen Fluchtpunkt für Erfahrungen der Unterstützung Geflüchteter 
bilden. So erzählte mir Maria Fischer, eine Angestellte der Verwaltung, 
warum sie sich privat schon lange mit Geflüchteten auseinandergesetzt 
hat: 

73 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 319. 
74 Vergleiche hierzu das Pressestatement des Arbeitskreises ›Ökumenisches Kir

chenasyl‹ aus dem Jahr 2001. URL: https://www.kirchameck.de/TueKia8.html 
(Zugriff: 01.11.23). 

75 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirchameck.de/TueKia8.html
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kirchameck.de/TueKia8.html


160 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

»Also Migration beschäftigt ich mich schon ewig. Also schon ganz ganz 
lange und auch während des Iran-Irak-Kriegs. Da waren reichlich Asyl
bewerber da. Da hatte ich schon, als ich relativ jung war, Kontakt zu 
Geflüchteten. Die Sozialbetreuung war damals noch nicht so gut. {…} Ich 
hatte da einfach Kontakte. {…} Und Tübingen hatte ja bis jetzt vor kur
zem auch noch das Projekt ›Nachbarschaft und Vielfalt‹, wo ich so ein 
bisschen mit drin war. {…} Also wie werden die Quartiere jetzt tatsäch
lich wahrgenommen, wie kriegen wir da noch Bürgerengagement hin, 
und wie schaffen wir das, die Leute hier wirklich ankommen zu las
sen?«76 

Zusammen mit den Erfahrungen der Unterstützung Geflüchteter aus 
dem Iran-Irak-Krieg bildeten die Erfahrungen aus dem kommunalen 
Programm Nachbarschaft und Vielfalt ein wichtiges Moment für meine In
terviewpartnerin, sich auch in der Verwaltung mit Geflüchteten zu be
schäftigen – in einem Teil der lokalen Verwaltung also, der selbst ein 
Stück weit von der Dynamik der Mobilisierung um das Jahr 2015 erfasst 
wurde. 

Lokalhistorische Erfahrungen der Unterstützung Geflüchteter vor 
Ort spielen auch für die Mobilisierung von 2015 eine Rolle. So konn
ten Aktive konkretes Wissen, lokale Netzwerke und bewährte Formen 
der Organisation – wie beispielsweise die der Unterstützungskreise 
– reaktivieren und der aktuellen Situation anpassen. Die zentralisier
te Unterbringung von Geflüchteten funktionierte immer wieder als 
lokalhistorischer Kristallisationspunkt für die Unterstützung neu An
gekommener. Um sie herum konnten sich entsprechende Erfahrungen 
und Netzwerke akkumulieren, an die Aktive in der Mobilisierung von 
2015 teilweise anknüpfen konnten. Gerade mit der Praxis des Kirchen
asyls haben einige Kirchengemeinden jahrzehntelange Erfahrungen, 
zu der auch eine Tradition der konfessionsübergreifender Kooperation 
unterschiedlicher Gemeinden gehört. Beide Momente konnten wieder 
erneuert werden, als um das Jahr 2015 neue Fälle für die Unterstützung 
aus den Gemeinden heraus bekannt wurden. Aber auch entsprechende 

76 Interview mit Maria Fischer, Pos. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 161 

kommunale Programme können als lokalhistorische Fluchtpunkte für 
den Kontakt und die Unterstützung von Geflüchteten funktionieren, 
die 2015 eine Rolle spielten. 

6.2.2 ›Hier um die Ecke‹ 

Der lokale Handlungsrahmen ermöglichte die solidarische Sorge erst in 
dem Ausmaß, das sich um 2015 zeigt. Im Gegensatz zu repräsentistischen 
Praktiken finden die Praktiken der solidarischen Sorge um das Jahr 2015 
wesentlich auf lokalem Terrain statt. Ein anschauliches Beispiel dafür, 
wie wichtig die physische Kopräsenz vor Ort war, sind die selbstorgani
sierten Sprachkurse. Angelika Sauter sagte mir beispielsweise: 

»Und ich habe mich dann halt für den Sprachunterricht gemeldet. So 
war das dann, das war der Ausgangspunkt. Das war so eine Interimslö

sung in der Unterkunft. Die kamen dann zum Unterricht, und zwar war 
das gemischt. Es waren syrische Menschen, aus dem Irak, es waren ei
nige Schwarze Menschen dabei, aus Gambia überwiegend. Das war ja 
anfänglich extrem schwierig, weil die Meisten konnten eben gar kei
ne Fremdsprache. Also Deutsch sowieso nicht. Ich habe jetzt ja auch 
nicht ›Deutsch als Fremdsprache‹ studiert, aber das hätte mir wahr
scheinlich bei den Anfängen gar nichts genutzt. Ich konnte ja eigent
lich nichts erklären. Ich hab das halt gemacht wie im Kindergarten.«77 

Gerade wegen der gegenseitigen Sprachbarrieren war also eine basale 
Kommunikation vor Ort essenziell, in der Körpersprache und nonverba
le Interaktion eine wichtige Rolle spielen konnten. Doch das Lokale geht 
über die einfache Kopräsenz vor Ort hinaus. Die Unterstützungsprak
tiken griffen genauso auf lokales Wissen und lokale Netzwerke zurück. 
Physische Nähe war entscheidend für den Aufbau sozialer Beziehungen 
und die konkrete Praxis der Unterstützung. Die Aktive Linda Schneidert 
bemerkte dazu treffend: 

77 Interview mit Angelika Sauter, Pos. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

»Ich glaube, es hat auch was damit zu tun, ob man Geflüchtete kennt 
oder mit denen schon mal gesprochen hat oder nicht, ob man zu so ner 
Einschätzung kommt oder die können ja auch eigentlich auch wieder 
gehen oder so. Habe ich immer so den Eindruck, dass das mit so ner 
Nähe vielleicht zu tun hat. Oder mit einer Erfahrung halt, die man ge
macht hat, dass Leute das Einem auch mal erzählen von ihrer Flucht
geschichte. Also warum sie gegangen sind. Also Leute, die da mal Kon
kreteres hören drüber, tun sich leichter mit der Vorstellung, dass das 
sinnvoll ist, für die hier zu sein.«78 

Das hier beschriebene gegenseitige Kennenlernen wäre ohne physische 
Nähe nur schwer vorstellbar. In den Ausführungen der bereits von mir 
erwähnten Aktiven Annette Lindgren wird deutlich, welche elementare 
Bedeutung das Lokale für die Unterstützungspraktiken spielte: 

»Und wir haben hier 2014 das mitgekriegt, dass da eine Flüchtlings
unterkunft rein soll, das war vorher anders genutzt. Und daraufhin hat 
sich hier aus der Nachbarschaft, also nicht unbedingt aus der Kirchen
gemeinde, sondern mehr aus der Nachbarschaft eine Interessengrup
pe gebildet, die gesagt hat: Ja, dann wollen wir uns engagieren! Das 
interessiert uns und diese Leute, also es gab ja dann diese ganzen Fern
sehberichte über das Mittelmeer und so, ne? Da wollen wir helfen und 
wenn die hier ankommen, dann haben die nichts und dann müssen 
wir einspringen. Also der Grundgedanke war ganz einfach, wir sind so
lidarisch mit Leuten, die geflüchtet sind. Und wir gucken, was wir ein
bringen können, wir wollen mit denen gute Nachbarschaft und helfen, 
soweit es geht, damit die sich hier gut integrieren. Es war ja auch die 
Stimmung, dass man durchaus auch davon ausgehen kann, auch die 
Politik will integrieren. So ist das entstanden, in diesem Raum hier. 
Da waren, also 40 oder 50 Personen, die waren hier alle so aus die
sem Stadtteil, zum großen Teil auch Leute aus der evangelischen Kir
chengemeinde damals […] und wir hatten dann sehr schnell 60 Geflüch
tete hier in der Straße. […] Am Anfang stand ja durchaus die Nothilfe. 
Die kamen hier an, Ende Dezember 2014. Hatten zum Teil nur dün
ne T-Shirts an und fast kein Gepäck. […] Und also die erste Phase war 

78 Interview mit Linda Schneidert, Pos. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 163 

Nothilfe, die ging relativ schnell vorbei, da haben wir hier im Nach
barraum in diesem Haus, da ist noch ein kleinerer Raum, haben wir ei
ne Kleiderkammer eingerichtet. Das auch bekannt gemacht und dann 
haben noch mehr Leute, die hier im Stadtteil wohnen, ganz einfach 
Kleider gebracht. Das war gut besucht und eben stark in Anspruch ge
nommen. […] Mit der Kleiderkammer und dass wir geguckt haben, was 
fehlt in den Wohnungen, also es gab da schon Vorgaben für die Min

destausstattung der Wohnungen. Was jemand braucht, der hier an
kommt. Um die Küche zu benutzen, braucht man ein Brotmesser, mal 
ganz einfach gesagt. […] Nach drei Monaten haben wir gesehen, so, 
jetzt sind die meisten materiellen Bedarfe gedeckt. Jetzt geht es los, 
was kommt als Nächstes? Was sie brauchen, ist natürlich irgendwie 
ein Rechtsbeistand. Die müssen ja ins Asylverfahren rein, der Aufent
halt muss irgendeiner Weise hier legalisiert werden. Langfristig. […] 
Die Frage war auch, wie kann man dann den Anwalt überhaupt finan
zieren? Hans Schneider ist dafür bekannt, dass er ausgesprochen gerin
ge Honorare nimmt, viel weniger als er darf. Es ist eben sein Engage
ment. Und da haben wir hier durch die Kirchengemeinde unglaublich 
viel Geld bekommen. Wir haben aber auch viel Sammelaktionen ge
macht oder Aufrufe, über die Möglichkeiten, die man so hat, mit Ge
meindebrief. Haben wir alles genutzt und wir hatten eigentlich immer 
genug Geld.«79 

Für viele Aktive gab es einen zentralen räumlichen Ausgangspunkt ih
rer Aktivität: die Ankunft der Geflüchteten vor der eigenen Haustüre. Auch 
der Unterstützungskreis, in dem Annette Lindgren aktiv geworden ist, 
nahm die Einrichtung einer Unterkunft für Geflüchtete in der direkten 
Nachbarschaft als Ausgangspunkt, um sich zusammenzufinden und die 
Ankommenden zu unterstützen. Die Berichterstattung über internatio
nale Flucht- und Migrationsgeschichten und die temporäre Offenheit 
der Regierungspolitik gegenüber der Unterstützung für Geflüchtete gab 
der lokalen Mobilisierung einer guten Nachbarschaft und gegenseitiger 
Hilfe vor Ort weiteren Schwung. Außerdem wird deutlich, wie wichtig 
die räumliche Nähe für einen großen Teil der Unterstützungspraktiken 

79 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

war. Gerade um auf die konkrete Notlage aufmerksam zu werden – wie 
hier im Beispiel genannt die unzureichende Kleidung, die fehlende Kü
chenausstattung oder im späteren Verlauf die fehlenden Kontakte für ei
ne juristische Unterstützung – war es entscheidend, dass die Begegnun
gen in unmittelbarer Nähe der alltäglichen Orte der Aktiven stattfanden. 
Die Einrichtung der Wohnungen der Geflüchteten fand genauso vor Ort 
statt, wie die selbstorganisierte Kleiderkammer. Auch um die Kontakte 
zu und die Bezahlung von wohlgesonnenen Anwält*innen zu organisie
ren, mobilisierten die Aktiven ihre lokalen Netzwerke. Die bestehende 
soziale Struktur der Kirchengemeinde eignete sich im konkreten Fall of
fensichtlich gut dafür, ausreichend Spendengelder zu akquirieren. 

Physische Nähe und soziale Nähe korrelierten also ein Stück weit 
miteinander. Ein Großteil der Praktiken der solidarischen Sorge wur
den durch die räumliche Nähe deutlich erleichtert, wenn nicht erst da
durch ermöglicht. Sowohl das Kennenlernen, das Einrichten einer Woh
nung, die Organisation einer Kleiderkammer oder die selbstorganisier
ten Sprachkurse waren ohne direkte physische Nähe nur mit erheblichen 
Reibungsverlusten herzustellen. Außerdem knüpften die Praktiken der 
solidarischen Sorge auf dem lokalen Wissen und den lokalen Netzwer
ken auf und banden sie in die lokale Unterstützung mit ein. Die konkre
ten Orte um die Ecke, an denen sich die interpersonalen Unterstützungs
praktiken abspielen konnten, funktionierten quasi als Schmiermittel für 
die solidarische Sorge. 

6.2.3 Produktive lokale Knotenpunkte 

Gleichzeitig wurden die konkreten Orte durch die Unterstützungsprak
tiken nicht nur genutzt, sondern angeeignet, verändert und hervorge
bracht – sie sind gleichwohl Voraussetzung, wie Effekt der Sorgepra
xis selbst. Mit der selbstorganisierten Kleiderkammer wurde ein solcher 
Ort, der Begegnung und konkrete Hilfe miteinander verbindet, auf Dau
er gestellt. Dafür mussten lokale Netzwerke und Ressourcen mobilisiert 
werden: Es brauchte einen Ort, Kleiderspenden wurden benötigt, Men
schen mussten die Kleiderkammer betreuen. Genau wie bei der Orga
nisation und Einrichtung des Wohnraums für Geflüchtete, die im obi

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 165 

gen Zitat als Beispiel vorkommen, zielten die Unterstützungspraktiken 
deutlich darauf ab, den lokalen Raum entsprechend umzugestalten und 
über eine längere Zeit zu verändern. 

Auch Mirjam Berger, die im Umfeld einer Gemeinde aktiv war, 
berichtete mir über die relevante Rolle, die Kirchengemeinden in dieser 
Mobilisierung einnahmen. Bereits bestehenden soziale Beziehungen 
konnten über die Gemeinden erfolgreich aktiviert werden. Dadurch 
wurden die bestehenden lokalen Netzwerke zusätzlich erweitert: 

»Dass da die Leute aus der katholischen Gemeinde Mitstreiter gesucht ha
ben, so aus dem kirchlichen Umfeld, die da vielleicht mitmachen und 
sich da auf jeden Fall engagieren. Und die wussten, dass ich auch Mit

glied der katholischen Kirchengemeinde dort bin. Und dass ich im Ver
ein zur Unterstützung Geflüchteter dort verankert war. Und eine andere 
Frau auch noch und so wurden ein paar Leute eingeladen und gefragt. 
Dann haben wir natürlich sofort Leute aus der evangelischen Gemein

de gekannt, weil wir auch das Kirchenasyl schon gemeinsam gemacht 
hatten also, wir sind {…} schon ganz gut vernetzt. Dann habe ich im Ver
ein zur Unterstützung Geflüchteter interessanterweise zufällig Leute aus 
der neuapostolischen Gemeinde kennengelernt, die kamen dahin und 
wollten sich beraten lassen, was sie tun können. Und die sind dann an 
mir hängen geblieben. Ich habe sie dann informiert, wie das so läuft in 
Tübingen und die sind dann auch mit in unsere Gruppe und mit denen 
hatten wir ja ansonsten gar keinen Kontakt irgendwie. Und die haben 
sich als unglaublich engagiert herausgestellt. Und haben sich da to
tal reingeworfen. Und so hat sich dieser Arbeitskreis dann so langsam 
aufgebaut.«80 

Die Erweiterung der Netzwerke konnte auch deutlich persönlicher sein, 
wenn die lokalen Praktiken der Unterstützung als Grundlage für enge
re soziale Beziehungen wie Freund*innenschaften (siehe Kapitel 6.1.3) 
dienten. Lokale Unterstützungspraktiken wirkten dabei nicht nur durch 
gezielt initiierte Räume, wie der oben genannten selbstorganisierten 
Kleiderkammer über den Moment hinaus, sondern produzierten quasi 

80 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

als Nebeneffekt längerfristige soziale Beziehungen und lokale Netz
werke. Diese konnten dann für weitere, daran anschließende lokale 
Unterstützungspraktiken mobilisiert werden, wie das folgende Zitat 
aus dem Interview mit Nadim Sediqi zeigt, der – selbst nach Deutsch
land geflüchtet – im Laufe der Mobilisierung um das Jahr 2015 selbst in 
der Unterstützung Geflüchteter aktiv geworden war: 

»Also, seit ich in Deutschland bin, gab es verschiedenen Themen, bei de
nen Geflüchteten geholfen habe. Zum Beispiel, es gibt viele Geflüchte
te, die nicht so gut Deutsch verstehen. Deshalb, zum Beispiel, wenn sie 
einen Termin beim Arzt haben oder bei der Polizei, wenn sie Problem 
hatten, dann habe ich dort die Übersetzung gemacht. Genau. Und {…} 
ich bin nicht offiziell, aber inoffiziell Dolmetscher für die {…} Geflüch
teten. Und ich helfe den Geflüchteten zum Beispiel, wenn sie beim Le
benslauf Probleme haben, oder bei der Bewerbung Probleme haben. 
Die kennen mich von meiner Hilfe. Und aus der Unterkunft. Genau. Und des
halb will ich damit weiter machen, mit dieser Richtung von Aktivität. Ge
nau. Viele Geflüchtete nehmen privat Kontakt mit mir auf, sie sind wie ein 
Freund. Ein guter Freund. Deshalb, wenn sie Problem haben, auf jeden 
Fall möchte gerne meinem Freund helfen, ja.«81 

Durch die unterschiedlichen Bereiche, in denen Nadim Sediqi andere 
Geflüchtete vor Ort unterstützt, lernte er viele Geflüchtete kennen und 
knüpfte eine ganze Reihe Freund*innenschaften, die sich über längere 
Zeit hielten und die Grundlage für eine daran anschließende Unterstüt
zung waren. 

Auf die Geschichte über seine Zeit im Kirchenasyl von Amar Rahimi 
möchte in an dieser Stelle etwas ausführlicher eingehen, da daran eine 
ganze Reihe an Details der lokalen Dimension der solidarischen Sorge 
in kondensierter Form deutlich werden. Sie ist weiteres eindrückliches 
Beispiel dafür, dass aus der Unterstützung längerfristige lokale Netz
werke und Ressourcen entstehen, die dann wiederum in die Unterstüt
zung eingespeist werden. In unserem Interview erzählte mir Amar Ra
himi: 

81 Interview mit Nadim Sediqi, Pos. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 167 

»Und so sind wir auch in das Kirchenasyl gegangen hier. Sechs Monate 
lang in der Gemeinde. Da gibt’s einen Raum, in den wir noch gehen konn
ten {…}. Mehr konnten meine Eltern nicht rausgehen. Sechs Monate lang. 
Und in einem dieser Zimmer haben wir dann gewohnt. Vier Personen in 
einem Raum. Ja, das war hart. Nur die Kinder dürfen halt in die Schu
le. Und dann ja, dann war irgendwann, Gott sei Dank, die Zeit vorbei. 
[…] Also das hat auch sehr lange gedauert. Diese sechs Monate, die 
musste man selber praktisch sich über Wasser halten. Und nicht er
wischen lassen. Das war praktisch legal illegal. Ja illegal legal, weil es 
wurde ja geduldet. Da ist sehr viel auch dahinter gewesen. Da ham wir 
auch nen Anwalt gehabt. Hat der uns gut beraten. Direkt bei uns da 
auch, in der Gemeinde. […] Ja, wir sind einfach allen Menschen dank
bar. Die uns da weitergebracht haben. Sowas ist nicht selbstverständ
lich, nirgendwo auf der Welt. Nirgendwo. […] Die haben sich immer 
organisiert von der Gemeinde. {…} Da die haben sich immer bereit er
klärt, wöchentlich haben wir immer dann unsere Liste gehabt. Wir ha
ben geschrieben was wir brauchen. Wir haben da auch, Gott sei Dank, 
ne Küche gehabt. […] Ham wir auch Glück gehabt. Halt Bad und so war 
auch da. Nur eben keine Dusche. Zur Dusche mussten wir zu unserem 
Pfarrer gehen, oder zu unserer Familie. Und wir konnten ja in der Schu
le schon duschen. Und ich bin damals ja ins Schwimmbad gegangen. 
Also ich weiß nicht, also das ist echt hart. Wenn man zurückdenkt. {…} 
War hart. Aber wir haben echt zumindest mal gute Menschen um uns 
herumgehabt. Ja, das war sehr wichtig.«82 

Zuallererst fallen die vielfältigen Formen des alltäglichen Füreinander- 
Sorgens auf, die bei einem Kirchenasyl an einem Ort gebündelt werden 
müssen. Die möglichst sichere lokale Unterkunft steht im Zentrum. In 
der Unterkunft muss die Versorgung mit Schlafplätzen, Lebensmitteln, 
einer Kochmöglichkeit und einer Möglichkeit sich zu duschen, finanzi
ellen Ressourcen, bis zu Kontakten und der Begleitung zu solidarischen 
Anwält*innen organisiert werden. Die alltägliche Unterstützung mit 
Lebensmitteln, einer Unterkunft oder die Begleitung zu Anwält*innen 
lässt sich nur mit großen Reibungsverlusten aus einer größeren Distanz 

82 Interview mit Amar Rahimi, Pos. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

organisieren. Nur unmittelbar vor Ort funktionieren die konkreten 
Beziehungen und die alltägliche Unterstützung. Die Verbindung zu 
den lokalen Netzwerken der Kirchengemeinde ist von entscheidender 
Bedeutung, da über deren Aktivierung einerseits ein großer Teil der 
benötigten Ressourcen mobilisiert werden kann. Andererseits bieten 
sie für die Bewohnenden des Kirchenasyls eine gute Grundlage, neue 
soziale Beziehungen zu knüpfen, wie Amar Rahimi betont: 

»[Die Gemeinde hat uns unterstützt], dass wir mal Tübingen gezeigt 
bekommen, oder mal die Kreissparkassen. Die wichtigsten Orte in Tü
bingen, die für uns in Frage kämen. Und dann haben wir sie irgend
wann einfach gefragt: »Wie ist es, wo können wir uns da einbringen?« 
Dann sind wir irgendwann dann zur Kirchengemeinde gekommen. Und 
sehr viele Freunde auch dadurch.«83 

Das Wissen über zentrale Orte war für ihn und seine Familie essenziell, 
um ihren Alltag selbst meistern zu können. Über die lokalen Aktivitäten, 
wie das selbstorganisierte Kinderprogramm der Gemeinde, entstanden 
neue Kontakte bis hin zu neuen Freund*innenschaften. Eine wichtige 
Rolle dabei, die lokalen Netzwerke zu erweitern, spielten die gemeinsa
men Anlässe vor Ort: 

»Das war eine Feier an der Kirche. Wir haben das war jährlich glaub’ ich 
immer so ne Feier bei uns, also in der Gemeinde. {…} Das ist aber im

mer, schon im Sommer. Also, das ist schön, so richtig, einfach himmli

sches Wetter meistens. Richtig schön. Dann hast Du ein Bierchen in 
der Hand. Und dann hörst du einfach nur zu. Das ist richtig schön. 
Dann auch meine Eltern sind immer noch sehr aktiv da, in der Kirche. 
In unserer Gemeinde. […] So gehe ich auch sehr gerne da hin. Und, 
mich auch bisschen auszutauschen, bisschen da. Ja, weil wir kennen 
da sehr viele Leute, deswegen.«84 

83 Interview mit Amar Rahimi, Pos. 72. 
84 Ebd. Pos. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 169 

Eine Freundin, die Amar Rahimi über die Gemeinde kennenlernte, mo
tivierte ihn außerdem dazu Schwimmunterricht zu nehmen: 

»Also, hab’ ich dann so vier, fünf Monate Unterricht genommen. Immer 
einmal in der Woche. Danach hab ich dann gesagt: »Okay, cool, dass 
ich es gelernt hab. Aber ich will irgendwas zurückgeben dafür.« Wieso 
nicht da dabei sein und gucken, wie man unterrichtet einfach? Deswe
gen da bin ich dazugekommen. Es hat mir auch Spaß gemacht, einfach 
mal andern beizubringen, was ich kann. Und einfach diese Lust am 
etwas praktisch zu vermitteln, oder rüberbringen. Und dann hab’ ich 
meinen Rettungsschwimmer irgendwann gemacht. Also ich hab’ ein 
paar Jahre schon assistiert. Und dann hatte ich mein Rettungsschwim

mer, da hab’ ich gedacht: »Okay, jetzt bin ich soweit. Jetzt könnte ich 
da meine eigene Truppe dann übernehmen.« Also ich hab’ auch kleine 
Kinder jetzt. Hoffentlich geht es dann in den Pfingstferien weiter.«85 

Die lokale Unterstützung durch die Kirchengemeinde war bei Amar Ra
himi die Voraussetzung dafür, die Freundin kennenzulernen, die ihm 
dann vor Ort Schwimmunterricht ermöglichte. Das daraus entstandene 
Wissen und die weiteren, daraus entstandenen lokalen Kontakte konnte 
Amar Rahimi nutzen, um sich seinerseits an einem Schwimmprogramm 
für geflüchtete Kinder vor Ort zu beteiligen. 

Die Praktiken des solidarischen Sorgens wurden durch die physische 
Nähe ermöglicht, gleichwohl brachten sie als Effekt selbst Orte der Un
terstützung hervor, veränderten den lokalen Raum und damit verbunde
ne Netzwerke für einen gewissen Zeitraum. Einige Kirchengemeinden 
vor Ort eigneten sich beispielhaft zur Mobilisierung notwendiger Res
sourcen. Über die Gemeinden konnten die jeweiligen lokalen Netzwer
ke erweitert werden, neue Menschen konnten sich kennenlernen oder 
sich sogar über längere Zeit miteinander befreunden. Die Gebäude der 
Gemeinden dienten immer wieder als Orte, die über eine gewisse Zeit 
umgebaut und angeeignet werden konnten, wie im Fall der selbstorga
nisierten Kleiderkammer oder in zugespitzter Form bei einem Kirchen
asyl, bei dem eine ganze Reihe lokaler Unterstützungspraktiken an ei

85 Ebd. Pos. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

nem Ort gebündelt werden. Die mobilisierten Ressourcen und neuen 
sozialen Kontakte können dann in neue Zyklen der solidarischen Sorge 
eingespeist werden. 

6.2.4 Hybride Arrangements 

Das lokale Terrain bot die Möglichkeit für ungewöhnliche und breite Al
lianzen. Die Migrationsforscherin Katherine Braun betont beispielswei
se, dass »während auf nationalstaatlicher Ebene über Aufenthaltsstatus 
und Immigration entschieden wird, so wird über den Zugang zu vielen 
Rechten, die für das alltägliche Überleben notwendig sind (Wohnen, Bil
dung, Gesundheit), auf lokaler Ebene entschieden«86 – Städte und Kom
munen haben also aufgrund ihrer spezifischen Befugnisse ein beson
deres Potenzial, die Externalisierungslogik des europäischen Grenzre
gimes zu unterlaufen,87 indem sie ihren Fokus auf die Bewohner*innen 
vor Ort richten, ein Stück weit unabhängig von ihrer Bleiberechtsper
spektive. Die Migrationsforscherin Sabine Hess bemerkt dazu: 

»Da nationale Einwanderungspolitiken im Sinne von Teilhabe- und 
Integrationspolitiken ausblieben, sahen sich Städte angesichts einer 
sich zunehmend verstetigenden Arbeitsmigration und lauter wer
denden Forderungen nach Teilhabe ja bereits Ende der 1960er- und 
Anfang der 1970er-Jahren gezwungen, auf kommunaler Ebene soziale 
Politiken zu entwickeln und ›Integration‹ zu gestalten«88. 

Städte und Kommunen kümmern sich als reale Einwanderungsorte um 
soziale Politiken der Teilhabe für die vielfältigen Stadtbewohner*innen 
vor Ort, die in einem Widerspruch zu der auf selektive Externalisierung 
ausgerichteten Bundespolitik steht.89 Wenn also »die lokalen Nahver
hältnisse betrachtet werden, wird sichtbar, dass die dort herrschenden 

86 Braun u.a. 2019, S. 83. 
87 Vgl. Vey 2020, S. 169. 
88 Hess, Sabine: Recht auf Gesellschaft. Rosa Luxemburg Stiftung. URL: https://w 

ww.rosalux.de. 09.2018, S. 2. 
89 Vgl. hierzu u.a. Hinger/Schäfer/Pott 2016, S. 448. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rosalux.de
https://www.rosalux.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rosalux.de
https://www.rosalux.de


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 171 

Strukturen und Praxen nur zum Teil den Anrufungen und Logiken ei
nes autoritären Festungskapitalismus folgen«,90 wie es die Sozialwis
senschaftlerin Judith Vey beschrieben hat. Herrschaftszusammenhän
ge, die aus größerer Distanz betrachtet als total erscheinen, werden also 
auf lokalem Terrain brüchig. Dadurch eröffnen sich neue Möglichkeits
fenster für ungewöhnlich breite Allianzen, wie die folgenden Untersu
chungen zeigen: Ein Verbundprojekt von Forscher*innen der Universi
tät Oxford, der Technischen Universität Wien und der Hochschule Fulda 
hat den lokalen Umgang mit Migrant*innen mit prekärem Aufenthalts
status in Frankfurt, Wien und Cardiff unter die Lupe genommen. Die 
Forschungsteams um Maren Kirchhoff und Ilker Ataç konnten in »allen 
drei Städten […] inklusive Antworten auf exklusive nationale Regelungen 
zu Migration und Sozialleistungen beobachten. […] Wien als Menschen
rechtsstadt […], Frankfurt als Global City […] und Cardiff als City of Sanc
tuary«.91 Seit Mitte der 2010er-Jahre ist der Begriff des neuen Munizipalis
mus der Versuch, die große Breite unterschiedlicher lokaler Akteure zu 
fassen, die »die lokale Ebene und damit die lokale Sozialgemeinschaft 
als Ausgangspunkt für grundlegende politische Veränderungen«92 se
hen. Dem Projekt Moving Cities ist es gelungen, diese unterschiedlichen 
Akteur*innenkonstellationen und Initiativen sichtbar zu machen (siehe 
Abbildung 7). Dazu wurden auf einer digitalen Karte, die teilweise mit 
tieferen Rechercheergebnissen verbunden ist, Städte und Kommunen 
verzeichnet, die sich ganz praktisch »für eine solidarische Migrations
politik einsetzen«.93 Weiter heißt es dazu auf der Homepage: 

90 Vey 2020, S. 169. 
91 Kirchhoff, Maren u.a.: Zusammenfassung: Lokale Antworten auf Migrant:in

nen mit prekärem Aufenthaltsstatus: Ein vergleichender Bericht über Rahmen, 
Strategien und innovative Praktiken in Europa. 2022, S. 8. URL: https://www.hs 
-fulda.de (Zugriff: 10.02.2024). 

92 Krabbe, Johannes: Flaute beim neuen Munizipalismus? Común – Magazin für 
stadtpolitische Interventionen. Bochum 2023. 

93 Vgl. die Homepage des Projektes. URL: moving-cities.eu/de (Zugriff: 
29.12.2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hs-fulda.de
https://www.hs-fulda.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hs-fulda.de
https://www.hs-fulda.de


172 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

»Städte und Gemeinden in ganz Europa zeigen, dass eine andere Mi

grationspolitik nicht nur möglich ist, sondern bereits praktiziert wird. 
[…] Während die nationalen und EU-geführten politischen Bemühun

gen seit Jahren ins Stocken geraten, setzen sich mehr als 700 Kommu

nen von Polen bis Portugal für eine solidarische Migrationspolitik ein. 
Dutzende von Städten zeigen mit innovativen lokalen Lösungen, wie 
eine erfolgreiche Willkommenspolitik umgesetzt werden kann.«94 

Die Soziologin Stefanie Kron hat sich auf Kommunalpolitiken spezia
lisiert, die Alternativen zur Externalisierungslogik bieten wollen. Sie 
arbeitet heraus, dass nicht nur weitreichende Netzwerke bestehen, die 
zentral mit der lokalen Ebene verbunden sind, sondern dass sich in 
diesen Netzwerken auch sehr unterschiedliche Akteur*innengruppen 
mischen: 

»Während Solidarity Cities ein institutionelles und Solidarity City ein zi
vilgesellschaftliches Bündnis ist, sind in der ›Seebrücke‹ bzw. den ›Si
cheren Häfen‹ und den spanischen Ciudades Refugios sowohl zivilge
sellschaftliche Bewegungen als auch Politiker*innen und Verwaltun
gen aktiv. Ein solches ›gemischtes‹ Netzwerk existiert seit zwei Jahren 
auch auf der transatlantischen Ebene. Das Bündnis From the Sea to the 
City wurde 2018 in der sizilianischen Hauptstadt Palermo gegründet 
Zunächst aus zivilgesellschaftlichen Bewegungen entstanden, kamen 
in einem zweiten Schritt Politiker*innen und Verwaltungen dazu.«95 

94 Ebd. 
95 Kron, Stefanie: Solidarische Städte, eine Alternative zur gescheiterten EU-Asyl

politik? In: Hänsel, Valeria u.a. (Hg.): Von Moria bis Hanau. Brutalisierung und 
Widerstand. Grenzregime IV. Berlin 2022, S. 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 173 

Abbildung 7: Eine Übersicht über unterschiedliche kommu
nalpolitische Projekte vor Ort, die die externalisierende Politik 
der EU unterlaufen, finden sich auf der digitalen Karte von 
moving-cities.eu. 

Quelle: moving-cities.eu/de/ausgewaehlte-staedte 

Auch Tübingen ist seit längerer Zeit Teil unterschiedlicher Städte- 
Netzwerke, die auf eine internalisierende Migrationspolitik fokussie
ren. So schloss sich die Kommune schon 2009 der Kampagne Save-Me 
an, die sich für die konkrete kommunale Aufnahme von Geflüchteten 
einsetzte.96 Zehn Jahre später unterschrieb Tübingen offiziell ihren 

96 Da die Website der Kampagne nicht mehr erreichbar ist, lassen sich die Er
eignisse digital nur noch unter der Seite des Web-Archivs nachzuvollziehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Beitritt zu dem Städtebündnis Städte Sicherer Häfen, in dem die ein
zelnen Kommunen und Landkreise ihre Aufnahmebereitschaft für die 
aus Seenot geretteten Geflüchteten signalisierten.97 Die durch einen 
repräsentistischen Fokus dominierten Kampagnen hatten für die präsen
tische Unterstützungspraxis der Geflüchteten wenig bis keine konkrete 
Wirkung, sie sind aber Ergebnis davon, dass es unterschiedliche Mobi
lisierungen breiter Allianzen gab – die hier Erstgenannte noch ohne den 
Eindruck der Mobilisierungswelle von 2015, die zweite als deutliches 
Resultat davon – die auf eine internalisierende Migrationspolitik vor 
Ort zielten und sich letztlich in der kommunalen Policy niedergeschla
gen haben. Die unterschiedlichen Begriffe versuchen die vielfältigen 
Ausprägungen der weitverzweigten lokalen Netzwerke zu fassen, die 
vor Ort ganz konkrete Alternativen zur Externalisierungsgesellschaft 
aufbauen wollen. Ob Menschenrechtsstädte, Global Cities, Cities of Sancuary, 
Solidarity Cities, das Netzwerk Sichere Häfen oder die Ciudades Refugiados – 
überall sind divers zusammengesetzte Allianzen am Werk, die sich zwar 
immer wieder versuchen, überregionale Netzwerke aufzubauen und 
damit auch repräsentistische Strategien zu verfolgen, die den Schwer
punkt allerdings deutlich auf der lokalen, präsentischen Praxis haben. 
Die Kombination aus lokalen, kommunalen bzw. städtischen Poten
zialen und der lokalen Funktionsweise der Unterstützungspraktiken 
ermöglichte also eine ungewöhnlich enge Interaktion zwischen den 
unterschiedlichen lokalen Akteur*innen bis in die Verwaltungen hinein, 
die schon längere Zeit vor 2015 begannen und sich auch weit darüber 
hinaus beobachten lassen. Verbunden wurde diese übergreifenden Ko
operationen durch den gemeinsamen Fokus auf die lokale solidarische 
Sorge. 

Um die gemischten Allianzen in den Blick zu bekommen, helfen 
die Ergebnisse des Verbundprojektes der Universitäten Konstanz und 
München mit der Technischen Hochschule in Zürich unter der Leitung 

URL: https://web.archive.org/web/20160313210929/www.save-me-kampagne. 
de (Zugriff: 02.11.2023). 

97 Vgl. Lohr, Sabine: »Sicherer Hafen« Tübingen. In: Schwäbisches Tagblatt, 
04.05.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20160313210929/www.save-me-kampagne.de
https://web.archive.org/web/20160313210929/www.save-me-kampagne.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20160313210929/www.save-me-kampagne.de
https://web.archive.org/web/20160313210929/www.save-me-kampagne.de


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 175 

des Verwaltungswissenschaftlers Wolfgang Seibel und des Migrati
onsforschers Lorenz Wiese. Das HybOrg-Projekt fokussierte sich auf 
die »Entstehung und gesellschaftliche Wirkung hybrider Organisa
tionen im lokalen Krisenmanagement«,98 die während der Zeit um 
das 2015 entstanden. Dabei ist deutlich geworden, dass Verwaltungen 
unter dem Eindruck der vielen Ankommenden deutlich flexibler ge
worden sind und dabei gezielt Freiwillige einbezogen haben.99 Seibel 
fasst diese Entwicklung als »hybrides Arrangement aus Verwaltung 
und privaten Akteuren«,100 das sich entlang der konkreten Unter
stützung der Geflüchteten entfaltete. Dabei haben sich vor allem jene 
Teile der Verwaltung von der Kraft der Mobilisierung erfassen lassen, 
ihre »Ermessensspielräume weitreichend im Sinne der Geflüchteten 
aus[zu]schöpfen«,101 die auf die Eingliederung der Geflüchteten in die 
lokale Gesellschaft ausgerichtet waren und damit eine »realistisch- 
integrationistische Perspektive«102 verfolgten, wie es der Politikwissen
schaftler Nikolai Huke beschreibt. Maria Fischer, selbst in diesem Teil 
der Verwaltung tätig, hat diesen Prozess exemplarisch beschrieben: 

»Also da ging so ein Ruck durch die Gesellschaft… […] Es kamen ganz 
viele Leute erstmal her. Und die Verwaltung hat sich dem einfach 
gestellt. Also natürlich zusammen mit der Gesellschaft, die diese 
immense Hilfsbereitschaft gezeigt hat. Und darauf muss die Politik 
dann natürlich auch reagieren […]. Ich glaub’, das ist so ein ganz 
wichtiger Bereich in der Politik: ›Haben wir den Rückhalt aus der 
Bevölkerung oder nicht?‹. Und dem konnte man sich natürlich gar 
nicht widersetzen, diesem Rückhalt. Auch antirassistische Debatten 

98 Vgl. die Website des Projektes. URL: https://www.hyborg-projekt.de (Zugriff: 
02.11.2023). 

99 Vgl. Eckhard, Steffen u.a.: Latent Hybridity in Administrative Crisis Manage

ment: The German Refugee Crisis of 2015/16. In: Journal of Public Administra

tion Research and Theory 31 (2021), H. 2, S. 416–433, hier S. 429f. 
100 Seibel, Wolfgang: Verwaltung verstehen. Eine theoriegeschichtliche Einfüh

rung. 3. Auflage., suhrkamp taschenbuch wissenschaft. Berlin 2017, S. 170. 
101 Ebd. 
102 Huke 2019b, S. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hyborg-projekt.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hyborg-projekt.de


176 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

haben eine wichtige Rolle dabei gespielt: »Wir wollen das nicht! Wir 
sind ein großer Teil der Gesellschaft, wir wollen diesen Rassismus 
nicht. {…} Wir wollen diesen Rechtsradikalismus nicht. Wir wollen das 
nicht!«103 

Ein anschauliches Beispiel für die hybriden Arrangements vor Ort ist 
der Prozess um das Tübinger Integrationskonzept, der schon einige 
Jahre vor 2015 begann und bis heute weitergeht. In dem bisher immer 
noch aktuellen Integrationskonzept aus dem Jahr 2010 wird Tübin
gen als »Einwanderungsort«104 bezeichnet, der die »gleichberechtigte 
Partizipation an den ökonomischen, ökologischen, sozialen und kul
turellen Ressourcen der Gesellschaft«105 der Bewohner*innen anstrebt. 
Das Konzept wurde nach einem Antrag im Gemeinderat im Jahr 2008 
unter Beteiligung einer Vielzahl migrantischer Vereine, lokaler Wohl
fahrtsverbände und interessierter Einzelpersonen erarbeitet. Die darin 
getroffenen Bekundungen sind zwar strukturell begrenzt, machen aber 
doch den Anspruch der Verwaltung deutlich, ihre Spielräume auf diesem 
Feld zu nutzen. Außerdem wurden vielfältige Netzwerke geknüpft und 
weiter gepflegt,106 die – obwohl Fluchtmigration in dem Konzept von 
2010 nicht vorkommt – im Vorfeld der Migrationsbewegung von 2015 
genutzt werden konnten: Im Dezember 2014 fand ein Flüchtlingsgipfel, 
in Tübingen statt, mit dem Ziel »das Engagement für neu ankommende 
geflüchtete Menschen zu koordinieren und zu vernetzen«,107 an dem 
sich rund 100 Organisationen und 300 interessierte Einzelpersonen 
beteiligten. Gleichzeitig stellt die Kommune seitdem in ihrem Haushalt 
einen festen Betrag – 2014 waren es immerhin 100.000 € – zur Verfü
gung, die selbstorganisierte Unterstützungskreise beantragen können, 
um ihre Arbeit ein Stück weit verstetigen zu können. Im selben Jahr 

103 Interview mit Maria Fischer, Pos. 17. 
104 Omran, Susanne/Halisch, Judith: Integrationskonzept Tübingen 2010. Grund

sätze und Handlungsfelder der Integrationspolitik. Tübingen 2010, S. 6. 
105 Ebd. 
106 Vgl. ebd., S. 29f. 
107 Stabstelle Gleichstellung und Integration: Konzept zur Förderung des freiwilli

gen Engagements für ein Miteinander in Vielfalt. Tübingen. 2017, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 177 

setzte der Gemeinderat den ersten Integrationsbeirat (seit 2018: Inte
grationsrat) ein – ein Gremium, das sich zum Ziel gesetzt hat, sich »für 
die Integrationspolitik in Tübingen starkzumachen«.108 Die Kommune 
beantragte, inspiriert von der gewaltigen Dynamik der Mobilisierung 
um das Jahr 2015, Mittel aus dem Landesprogramm Pakt für Integration. 
Als einzige Kommune im Landkreis konnte Tübingen damit 2017 die 
Fachabteilung Hilfen für Geflüchtete schaffen und so den gesamten Be
reich der Unterbringung Geflüchteter in Anschlussunterkünften selbst 
gestalten, der sich in allen anderen Gemeinden im Kompetenzbereich 
des Landratsamtes befindet. Vor der Entscheidung für den Pakt für 
Integration gab es eine Beteiligung der Bevölkerung, in der sich eine 
große Mehrheit für den Pakt für Integration aussprach, wie mir Maria 
Fischer, die selbst in der Verwaltung vor Ort beschäftigt ist, in unserem 
Interview erzählte: 

»Also es gab erstmal die Bereitschaft sich zu engagieren. Dann gab 
es den Pakt für Integration, wer unterschreibt ihn, wer nicht? Und je
de Kommune überlegt sich das jetzt, ob sie das jetzt machen möchte. 
Und in Tübingen gab es eine breite Befragung. Die hatten wirklich ne 
große Stimme, ob die Stadt diesen Pakt für Integration unterschrei
ben soll. Und die Bevölkerung hat sich da dafür ausgesprochen. Also 
die Bereitschaft sich zu engagieren ist einfach unglaublich groß in Tü
bingen.«109 

Neben der Schaffung der Koordinationsstelle der haupt- und ehrenamt
lichen Flüchtlingsarbeit in der Stabsstelle für Gleichstellung und Integration 
wurde außerdem ein mehrjähriger Prozess angestoßen: Das Netzwerk 
und die Arbeitskreise, die sich um den Flüchtlingsgipfel von 2014 gebildet 
hatten, bildeten den Hintergrund, vor dem Tübingen ein Pilotstandort 
des Projektes Miteinander leben in Vielfalt wurde. Dieses Projekt war 
der Ausgangspunkt für einen Initiativkreis aus Vertreter*innen von 

108 Vgl. die Homepage des Integrationsrates. Einsehbar unter: https://www.tuebi 
ngen.de/13537.html (Zugriff: 15.06.2020). 

109 Interview mit Maria Fischer, Pos. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tuebingen.de/13537.html
https://www.tuebingen.de/13537.html
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tuebingen.de/13537.html
https://www.tuebingen.de/13537.html


178 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

»Verwaltung, Gemeinderat, […], Migrationsberatungsstellen, des Asyl
zentrums Tübingen e.V., Bildungs- und Sprachkursträgern, der Liga 
der freien Wohlfahrtspflege, Migrantenorganisationen, Kirchen und 
selbstorganisierten Unterstützerkreisen für geflüchtete Menschen«.110 
Dieser Kreis wollte den Diskussionsprozess um das Integrationskon
zept der Stadt weiter fortführen. Als Ergebnis erschien 2017 das Konzept 
zur Förderung des freiwilligen Engagements, mit dem expliziten Ziel, das 
Konzept von 2010 »mit Blick auf Ankommens- und Integrationspro
zesse von geflüchteten Menschen fortzuschreiben«.111 Das Konzept 
von 2017 enthält an vielen Stellen deutlich Spuren der Mobilisierung 
der solidarischen Sorge um das Jahr 2015. Beispielsweise wird darin 
hervorgehoben, dass »die Förderung des freiwilligen Engagements in 
selbstorganisierten Unterstützerkreisen«112 eine besonders wichtige 
Rolle bei den kommunalen Maßnahmen spielen soll. Deutlich inspiriert 
von den beschriebenen Ereignissen bemühte sich auch das kommu
nale Projekt Nachbarschaft und Vielfalt, von 2017 bis 2020 in insgesamt 
drei Quartieren in Tübingen darum, partizipative Prozesse anzusto
ßen, um die »Voraussetzungen für ein gelingendes Miteinander von 
einheimischen und geflüchteten Menschen zu gestalten«.113 

Im Rahmen von TAKT – Tübingen aktiv gegen Diskriminierung. Ge
meinsam Demokratie gestalten,114 ein gemeinsames Projekt der Stabsstelle 
Gleichstellung und Integration und adis e.V., einem der zentralen »Träger 
der professionellen Antidiskriminierungsarbeit in der Region Reutlin
gen/Tübingen«115 wurde der Prozess ein weiteres Mal aufgegriffen und 
soll, wieder unter Einbezug diverser Gruppen, weitergeführt werden. 
Auf der Auftaktveranstaltung des gemeinsamen Projektes im Februar 

110 Stabstelle Gleichstellung und Integration 2017, S. 5. 
111 Ebd. 
112 Ebd., S. 6. 
113 Siehe die Informationen zu dem Projekt auf Homepage der Stadt Tübingen. 

Einsehbar unter: https://www.tuebingen.de/19359.html (Zugriff: 16.06.2020). 
114 Vgl. die Homepage von TAKT, URL: https://takt.online/ (Zugriff: 02.11.2023). 
115 Vgl. die Homepage von adis e.V., URL: https://www.adis-ev.de (Zugriff: 

02.11.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tuebingen.de/19359.html
https://takt.online/
https://www.adis-ev.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tuebingen.de/19359.html
https://takt.online/
https://www.adis-ev.de


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 179 

2019 sagte Luzia Köberlein, die Leiterin der Stabsstelle Gleichstellung und 
Integration: 

»Tübingen, das lebt von der Vielfalt der Menschen, die hier leben und 
Tübingen lebt von den vielfältigen Engagement dieser Menschen. Und 
deshalb ist es uns, der Stadt, ein Anliegen die Bevölkerung an kommu

nalpolitischen Entscheidungen bestmöglich zu beteiligen. Wir haben 
daher 2016 auch vor dem Hintergrund des starken Zuzugs geflüchte
ter Menschen einen Beteiligungsprozess zur Fortschreibung des Inte
grationskonzepts vorangebracht auf den Weg gebracht. Das Integra
tionskonzept stammt ja aus dem Jahr 2010 und ich finde wir müssen 
das dringend fortschreiben. Und in diesem Prozess haben wir mög

lichst viele Menschen eingebunden Vertreterinnen und Vertreter aus 
Kommunalpolitik, Verwaltung und Stadtgesellschaft also Institutio
nen, Vereine, Initiativen und auch Einzelmenschen«.116 

An diesem Zitat wird deutlich, dass das Selbstverständnis zumindest 
von Teilen der kommunalen Verwaltung eng mit einem Konzept der 
Vielfalt der Bevölkerung und deren Beteiligung verknüpft ist. Außer
dem wird klar, dass sich in dem Prozess um das Integrationskonzept 
in Tübingen, mit dem TAKT seit seinem Bestehen verbunden ist, die 
Ereignisse um das Jahr 2015 deutlich widerspiegeln. Im April 2021 
konnte ich bei einer solchen Sitzung des TAKT-Rates dabei sein – 
pandemiebedingt als Online-Format. Viele der Anwesenden schienen 
sich aus der schon länger laufenden Zusammenarbeit zu kennen, alle 
duzten sich. Mit dabei waren Angestellte von adis e.V. und der Stabsstelle 
Gleichstellung und Integration der Stadt Tübingen, Gemeinderatsmit
gleiter der AL/Grüne, Mitarbeiter*innen des Mädchen*treffs Tübingen, 
von dem muslimischen Bildungsinitiative FödeM, Mitglieder der TAKT- 
Juri, Mitarbeiter*innen aus dem Frauen*Projekte-Zentrum Tübingen und 
Einzelpersonen mit loserem Bezug zu dem Zusammenhang. Die Dis
kussion um die Fortführung wurde in dieser Sitzung grundsätzlich 
geführt: mit welchen Begriffen sich Vielfalt und Diskriminierung in 

116 Luzia Köberlein, bei der Auftaktveranstaltung von TAKT am 08.02.2019, URL: h 
ttps://www.wueste-welle.de (Zugriff: 02.11.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wueste-welle.de
https://www.wueste-welle.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wueste-welle.de
https://www.wueste-welle.de


180 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

einer postmigrantischen Gesellschaft am besten fassen lassen, ohne 
damit die Diskriminierung zu verstärken oder zu wiederholen? Wer soll 
eigentlich von einem solchen Konzept von wem angesprochen werden 
und wer stellt welche Ressourcen dabei zur Verfügung? Am Ende stand 
eine lange Liste mit Fragen und Anregungen, die in den weiteren Pro
zess einfließen sollen.117 Der andauernde Diskussionsprozess zeigt, wie 
die unterschiedlichsten Akteur*innen und Organisationen – nochmals 
angetrieben durch die Dynamik der Mobilisierung um das Jahr 2015 – 
lokal zusammen kommen, gemeinsam lokale Strategien für eine inter
nalisierende Migrationspolitik vor Ort entwickeln und dadurch lokale 
Netzwerke und ihre Handlungsspielräume erweitern. Der Prozess um 
das Integrationskonzept fächert sich zudem über die Zeit immer weiter 
auf, hat zahlreiche Effekte und nimmt 2015 deutlich an Dynamik zu. 
Seitdem hat sich auch an dem Verständnis von und der Sprache über 
Migration der Verwaltung einiges getan, wie mir ein Mitarbeiter aus 
dem institutionellen Umfeld der solidarischen Sorge in einem informel
len Gespräch berichtete: »[D]a hat sich total viel getan! Also 2014/2015 
kam dann der Boost, auch mit TAKT, das hat eine total zentrale Rolle 
gespielt. Seitdem wird ganz anders über Migration gesprochen.«118 
Wie eng die Zusammenarbeit zwischen der Verwaltung und anderen 
Aktiven der solidarischen Sorge war, illustriert das Interview, dass ich 
mit Sabrina Dorn, einer Mitarbeiterin der Verwaltung, geführt habe: 

»Ich habe viele verschiedene Unterstützerkreise kennengelernt. Wir haben 
innerhalb eines guten halben Jahres insgesamt 33 Veranstaltungen or
ganisiert mit und für Ehrenamtliche. {…} Mit Hauptamt zusammen. 
Diese Begegnung war wichtig. {…} Und unser Ziel war es eben Haupt
amt und Ehrenamt gemeinsam fortzubilden. Unter der Überschrift: 
Wir arbeiten gemeinsam an unserer Qualität. Zum Anderen haben wir 
auch Feste gefördert, die das Ehrenamt organisiert hat, beispielsweise 
in Flüchtlingsunterkünften. Auch Projekte im Rahmen der interkultu
rellen Woche haben wir gefördert und mit konzipiert. […] Es gibt z.B. 

117 Siehe Feldnotizen der TAKT-RAT-Sitzung am 21.04.2021. 
118 Siehe Notizen Gespräch Mitarbeiter aus dem institutionellen Umfeld/2021, 

Pos. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 181 

einen Zusammenschluss Ehrenamtlicher. Ein Ehrenamtlicher aus dem 
Leitungsteam moderiert die Treffen. Und das Schöne an ihm ist wirk
lich, der beherrscht die Kunst der Moderation und der Vermittlung. 
Ich hab’ ihn auch schon eingeschaltet für Fälle mit denen es schwierig 
war, wo ich gesagt habe, wir brauchen jetzt eine externe Moderation. 
Und dann hat er mich da auch unterstützt und wir sind gemeinsam 
und einvernehmlich weitergekommen. Ich habe festgestellt, dass es 
da ganz viele engagierte Menschen gibt, die sich für Menschen ein
setzen, auch mit hohem, persönlichem Einsatz und teilweise bis ans 
Ende Ihrer Kräfte. Und teilweise habe ich gesagt: »Greifen Sie auf die 
Hilfe zurück, sie sind nicht für alles verantwortlich. Es gibt unser An
gebot, das müssen Sie nicht alles machen! Schicken Sie die Leute in 
die Sprechstunde, holen Sie sich Hilfe.« Wir haben auch das Angebot 
einer professionellen unabhängigen Supervision eingerichtet, auf die 
diese Menschen zurückgreifen konnten, wenn sie mit Ihrem Engage
ment in der Krise waren.«119 

Die Begegnungen vor Ort waren entscheidend für die Kontakte zwi
schen Haupt- und Ehrenamtlichen. In den hybriden Arrangements fin
den sich unterschiedliche Formen solidarischer Sorge, wie gemeinsame 
Feste zu feiern oder – wie im Beispiel – sich bei Moderationstätigkeiten 
oder mit Supervisionsangeboten für die zehrende ehrenamtliche Tätig
keit zu unterstützen. Ein Stück weit übernehmen die entsprechenden 
Stellen der Verwaltung die Koordination solcher Tätigkeiten, wie mir 
die Verwaltungsangestellte Maria Fischer berichtete: 

»Es geht viel um Dolmetscher, also Sprachmittlerinnen. Oder wenn Leu
te sich engagieren wollen, also es engagieren sich schon immer noch ei
nige. Die sich dann eventuell auch einem Unterstützerkreis anschlie
ßen. {…} Ja, also auch das Engagement ist immer noch da. {…} Ist echt 
toll. […] Aber die Verwaltung stellt beispielsweise Bescheinigungen für das 
Engagement aus. Wenn sich Ehrenamtliche irgendwo bewerben wollen.«120 

119 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 6–7. 
120 Interview mit Maria Fischer, Pos. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Von zentraler Bedeutung für die hybriden Arrangements war der ge
meinsame lokale Bezugspunkt, wie Sabrina Dorn betonte: 

»Was ich ganz wichtig finde ist: Wir beraten alle Geflüchteten, die hier 
Ihren Aufenthaltsort haben. Das Beratungsangebot besteht für alle, 
nicht nur für die mit guter Bleibeperspektive. […] Ich weiß nicht, ob ich 
diesen Job machen könnte, wenn wir nur Geflüchtete mit guter Blei
beperspektive beraten würden, wie das andere Landkreise tun.«121 

Ein Feld, auf dem sich in Tübingen – einer Stadt mit einer vergleichs
weise eindrucksvollen wohnpolitischen Tradition – ebenfalls hybride Ar
rangements finden lassen, ist der Wohnraum für Geflüchtete. Die Kom
mune favorisierte schon im Anschluss an die Migrationsbewegung von 
2015 eine dezentrale Unterbringung und an die Quartiere angebundene 
Anschlussunterkünfte für die Geflüchteten. Dabei gibt es eine enge Ko
operation mit selbstorganisierten Trägern, wie Cord Soehlke, der aktu
elle Baubürgermeister von Tübingen betont: »Der überwiegende Anteil 
des Tübinger Flüchtlingswohnens wurde von Baugemeinschaften und 
kleinen Genossenschaften bereitgestellt«.122 So sind beispielsweise am 
Tübinger Hechinger Eck Süd seit 2015 mit dem Projekt Passarelle und 
mit einem Wohnprojekt der Neuen Nachbarn in Zusammenarbeit mit der 
kommunalen Verwaltung zwei Projekte entstanden, in denen geflüch
tete und nicht-geflüchtete Tübinger*innen zusammenwohnen.123 In ei
ner Dokumentation über Geflüchtetenwohnen beschrieb Gunnar Lau
fer-Stark, der eine zentrale Rolle bei der Planung und dem Bau des Hau
ses der Neuen Nachbarn eingenommen hat, die Entstehung der Projekte 
folgendermaßen: 

121 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 18. 
122 Soehlke, Cord: Gemeinwohlorientierte Bodennutzung aus Tübinger Perspekti

ve. Heinrich-Böll-Stiftung. Berlin 24.01.2023. 
123 Vgl. Hermann, Dorothee: Eine Bereicherung für die Stadt. Die ersten Neubau

ten für Geflüchtete, Studierende, junge Familien und Menschen mit Behinde
rung wurden eingeweiht. In: Schwäbisches Tagblatt, 29.10.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 183 

»Das hat angefangen damit, dass […] die Stadtverwaltung und der 
Gemeinderat beschlossen hat, als 2015, 2016 sehr viele Leute nach 
Deutschland kamen und auch nach Tübingen, dass sie nicht nur Be
helfsbauten erstellen, sondern dass sie langfristig guten Wohnraum 
bauen wollen, wo auch nicht nur Geflüchtete irgendwo zwischen 
Bahnlinie und Bundesstraße wohnen. Und dass sie gemerkt haben 
von der Stadt, wir schaffen es nicht mit unserer städtischen Wohnbau

gesellschaft, diese Häuser alle selber zu bauen, sondern wir müssen 
die Bürgerschaft beteiligen.«124 

Ganz explizit hat die Stadtverwaltung in diesem Fall also nach selbst
organisierten Projekten gesucht, um zusammen das Thema Geflüchte
tenwohnen und bezahlbares Wohnen insgesamt mit konkreten Wohn
häusern voranzubringen. Der gemeinsame lokale Fokus solcher hybri
den Arrangements wie der Wohnprojekte schafft neue konkrete, dauer
hafte Orte, an denen Menschen mit und ohne Fluchthintergrund zusam
men kommen und sich bei alltäglichen Bedarfen unterstützen können, 
wie das folgende Zitat aus der gleichen Dokumentation von einer Be
wohnerin des Hauses zeigt: 

»Was ich von vornherein sehr positiv wahrgenommen hab, dass es to
tal viel Kontakt gibt hier im Haus. Also sowohl zwischen uns WGs als 
auch zwischen uns WGs und den Familien die hier im Haus wohnen, 
als auch unter den Familien. Also, die Wohnungstür ist nicht so ne star
re Grenze, sondern man wird total viel eingeladen, man trifft sich klar 
im Flur, man trifft sich in der Waschküche. […] Es gibt viel gegenseitige 
Besuche und so. Und also es ist so ein gegenseitiges Geben und Neh
men auch. Also wir kriegen auch oft Essen vorbeigebracht, da kocht 
jemand was und bringt dann so n Teller Reis mit Hähnchen vorbei. […] 
[O]der fragt jemand nach was: ›Habt ihr n Hammer?‹. Nachts um zehn 
klingelt jemand und braucht Geschenkpapier, weil morgen der kleine 
Bruder Geburtstag hat. Also man wird viel gefordert, und man kriegt 

124 Frisius, Anne: Neue Nachbar*innen. Von der Erstaufnahmeeinrichtung für Ge
flüchtete zur eigenen Wohnung. 2019. URL: https://vimeo.com/376812551 (Zu
griff: 14.02.2024) ab Minute 4:42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/376812551
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vimeo.com/376812551


184 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

aber auch viel zurück. Also wir ham uns jetzt auch schon ein Auto aus
geliehen als WG von, von ner Familie hier, weil wir selber kein so gro
ßes Auto haben wie die und so, also genau. Da gibt’s sehr viel Kontakt. 
Leute gehn zusammen joggen aus den WGs. Mit den Frauen von den 
Familien. Ich hab’ angefangen einen Sprachkurs zu machen mit den 
Frauen hier aus dem Haus. Die Kinder spielen teilweise zusammen, al
so bei uns wohnen auch drei Kinder. Und da gehen welche auch dann 
zusammen in die Kita mit den Kindern hier von der Familie.«125 

Die unterschiedlichen Alltagspraktiken zirkulieren also um den konkre
ten Ort und überschneiden sich dabei immer wieder. Die beschriebenen 
Projekte sind zwar ein Stück weit ein Ergebnis der Mobilisierung für Ge
flüchtete um das Jahr 2015, überdauern diese aber und bleiben langfris
tig bestehen. 

Aus der Mikroperspektive auf das Lokale wird deutlich, dass Städte 
und Kommunen als reale Einwanderungsorte das Potenzial haben, die 
Praktiken der Externalisierungsgesellschaft ein Stück weit zu unterlau
fen. Der Herrschaftszusammenhang, der aus einer Makroperspektive 
allzu schnell als übermächtig erscheint, wird durch den Fokus auf das 
Lokale brüchig. Es wurde deutlich, dass es auf der Ebene von Städten 
und Kommunen vielfältige Netzwerke und Allianzen gibt, die sich für 
eine internalisierende lokale Migrationspolitik einsetzen und sie teil
weise auch konkret umsetzen. Die lokalen Potenziale der kommunalen 
Akteure und die lokale Dimension der solidarischen Sorge ermöglichen 
hybride Arrangements vor Ort von Aktiven der selbstorganisierten Un
terstützungskreisen bis in die kommunale Verwaltung hinein. Entlang 
des Prozesses um das Tübinger Integrationskonzept lassen sich einige 
dieser hybriden Arrangements nachzeichnen. Schon das ursprüngli
che Konzept von 2010 wurde unter der Beteiligung einer Vielzahl an 
Akteur*innen erarbeitet. Die lokalen Netzwerke, die dabei geknüpft 
wurden, konnten unter dem Eindruck der Mobilisierungsdynamik um 
2015 reaktiviert, erweitert und beispielsweise für den Flüchtlingsgipfel 

125 Ebd. ab Minute 7:03. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 185 

Ende 2014 genutzt werden. Doch die Wucht der Mobilisierung der so
lidarischen Sorge führte dazu, dass von unterschiedlichen staatlichen 
Apparaten notwendige Ressourcen bereitgestellt wurden, die bestehen
den Strukturen über sich hinaus getrieben wurde und sich die Koope
rationen in den hybriden Arrangements in bisher unbekanntem Maß 
intensivierte. In kurzem zeitlichem Abstand wurde der Integrationsrat 
geschaffen, ein eigenes Budget zur Unterstützung selbstorganisierter 
Unterstützungskreise bereitgestellt, mit den Mitteln aus dem Pakt für 
Integration konnten die kommunalen Kompetenzen erweitert und die 
Fachabteilung für Geflüchtete geschaffen werden und die Koordinations
stelle für die Arbeit mit Geflüchteten wurde eingerichtet. Ausgehend 
von den Netzwerken des Flüchtlingsgipfels entstand über das Projekt 
Miteinander leben in Vielfalt ein Initiativkreis, der den Diskussionsprozess 
um das Integrationskonzept weiter führte. Als Konzept zur Förderung des 
freiwilligen Engagements ist das Ergebnis dieses Prozesses, das deutliche 
Spuren der Mobilisierung der solidarischen Sorge trägt. Ein weiteres 
Mal wurde der Prozess im Rahmen von TAKT aufgegriffen und ein 
weiteres Mal in einem breiten Diskussionsprozess, der eine große 
Bandbreite an lokalen Akteur*innen umfasste, weitergeführt. Der im
mer noch laufende Prozess dreht sich inzwischen stärker um die Fragen 
möglicher Zielgruppen und um die grundsätzlichen Begrifflichkeiten 
eines zukünftigen Integrationskonzeptes. Für die hybriden Arrange
ments waren die Begegnungen vor Ort und der gemeinsame lokale 
Bezugspunkt eine entscheidende Zutat, um sich kennenzulernen und 
sich gegenseitig mit unterschiedlichen Ressourcen zu unterstützen. 
Entsprechend der langen Tradition wohnungspolitischer Netzwerke in 
Tübingen finden sich auch in dem Bereich des Geflüchtetenwohnens 
weitreichende hybride Arrangements, die mit der Bereitstellung von 
Wohnraum das Lokale langfristig verändern. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

6.3 Pragmatische Dimension 

Die pragmatische Lösungsfindung für die konkreten Problemlagen der 
Geflüchteten stand für die Aktiven der solidarischen Sorge im Vorder
grund. Sie zeichnete sich durch einen »stark ausgeprägten ›hands on‹- 
Pragmatismus, eine Ethik des Machens und des Handelns«126 aus, die 
vielleicht am besten in der Redewendung »Nicht reden, sondern ma
chen«127 zum Ausdruck kam, sie es der Kulturwissenschaftler Ove Sutter 
in seinen Untersuchungen betont. In dieser Redewendung zeigt sich 
eine relevante Gewichtung: Die konkrete, pragmatische Praxis – das 
Machen – wurde deutlich gegenüber gängigen repräsentistischen Praxis
repertoires – dem Reden – bevorzugt. Die Aktiven zielten dabei auf »die 
konkrete Lösung von Herausforderungen, denen Geflüchtete in ihrem 
Alltag gegenüberstehen«128, wie es Nikolai Huke betont. Die pragmati
sche Problemlösung musste also gerade im Angesicht der Prekarität der 
Geflüchteten unmittelbar in der Gegenwart stattfinden. Solidarisches 
Sorgen stellt sich dabei gegen jene Formen, die das konkrete Handeln 
in eine irgendwie geartete Zukunft projizieren, indem nur über die 
notwendigen Praktiken gesprochen wird, anstatt sie tatsächlich zu tun. 
Dieser starke Fokus auf die Gegenwart, dieses Primat des Präsentischen 
durchzieht die solidarische Sorge wie ein roter Faden. Statt langfristige 
Ziele und Forderungen zu formulieren, nahmen die Aktiven das Ziel, 
grundlegende Menschenrechte auch für Geflüchtete durchzusetzen, 
konkret selbst in die Hand. Die Internalisierung der Externalisierten 
(siehe Kapitel 5.2) wurde in der Unterstützungspraxis vorweggenom
men und pragmatisch umgesetzt. Nikolai Huke hebt außerdem hervor, 
dass der pragmatische Charakter der Praktiken von einer positiven 
Form der Naivität gekennzeichnet war, die die Handlungsoptionen 
deutlich erweiterte: 

126 Sutter 2017, S. 19. 
127 Sutter 2019, S. 303. 
128 Huke 2021b, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 187 

»Der Versuch, pragmatisch – in unprofessioneller Art und Weise – 
konkrete Probleme zu lösen, führt dazu, dass Handlungsspielräume 
immer wieder neu ausgetestet und darüber potenziell auch erweitert 
werden können[…]. Professionelle Beratungsstellen und erfahre
ne Aktivist*innen internalisieren demgegenüber stärker etablierte 
Handlungsroutinen – und mit ihnen auch Macht- und Herrschafts
verhältnisse –, um Frustrationserfahrungen zu vermeiden.«129 

Im Gegensatz zu subkulturellem Aktivismus mit seinem starken reprä
sentistischen Fokus ermöglichte es der problemlösende Charakter unmit
telbarer und direkter auf spontane Herausforderungen der Unterstüt
zung zu reagieren.130 Pragmatische Lösungen wurden von den Aktiven 
dem Formulieren langer Forderungskataloge vorgezogen. Außerdem lag 
es den pragmatischen Sorgetätigkeiten nahe, die konkreten Notlagen 
der Menschen ein Stück weit unabhängig von ihrem Aufenthaltsstatus 
in den Blick zu nehmen.131 Dadurch unterliefen die Praktiken ganz prak
tisch die staatlichen Mechanismen der Externalisierung. In ihrem prag
matischen Charakter zeigte sich die präsentische Logik der solidarischen 
Sorge. So waren sie zeitlich auf die Gegenwart gerichtet und stark mit 
dem konkreten Alltag der Aktiven verwoben. Dabei waren sie interper
sonal, fanden also im Wesentlichen zwischen konkreten Menschen statt 
– wie Sorgetätigkeiten im Allgemeinen.132 In der »andauernden Entfal
tung affektiver Verbindungen«,133 wie es Lorey formuliert, sind die Ziele 
eines egalitären und internalisierenden Umgang mit Geflüchteten be
reits zu erkennen. Pragmatische Praktiken bestehen dabei zu wesentli
chen Teilen aus Tätigkeiten der Sorge, gleichzeitig ist ebenjenen Tätig
keiten der Sorge eine pragmatische Logik inhärent. 

Das Primat des Präsentischen hatte zwei wesentliche Effekte, die ich 
in Kapitel 6.3.1 erläutere: Erstens ermöglichte der gemeinsame Fokus 
auf diese konkrete Praxis die temporäre Dethematisierung möglicher 

129 Ebd., S. 8. 
130 Vgl. Huke 2021a, S. 7. 
131 Vgl. Huke 2021b, S. 8. 
132 Vgl. Winker/Neumann 2019, S. 4. 
133 Lorey 2017, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

parteipolitischer oder habitualisierter Gräben zwischen den Beteiligten. 
Dadurch wurden die breiten temporären Allianzen der Unterstützung 
erst möglich und vergrößerten ihre Handlungsspielräume. Zweitens 
ging mit dem Primat des Präsentischen eine tiefe Skepsis gegenüber 
repräsentistischen Organisationen und Strategien einher, die die Zusam
menarbeit mit etwa der lokalen Verwaltung erschwerte. Gleichzeitig 
bedeutete die pragmatische Bearbeitung der existenziellen Probleme 
der Geflüchteten eine spezifische Dynamik, die ich in Kapitel 6.3.2 
weiter ausführe: Einerseits lag es nahe, schnell auf die grundlegenden 
und unbefriedigten Bedürfnisse der Geflüchteten zu reagieren, die 
Unterstützungspraxis stand also unter dem Druck einer zeitlichen 
Dringlichkeit. Andererseits war es notwendig, dass die Aktiven eine 
gewisse Kontinuität an den Tag legte, um überhaupt in der Lage zu sein, 
den im langwierigen Alltag eingelassenen Problemlagen der Geflüch
teten plausibel zu begegnen. Dieses Zusammenspiel begreife ich als 
präsentische Zeitlogik. 

6.3.1 Temporäre Dethematisierung und 
der Organisationsskeptizismus 

Das Primat des Präsentischen hatte mindestens zwei bedeutsame Ef
fekte: Erstens konnten die unterschiedlichen Akteur*innen durch den 
weitgehend geteilten Fokus näher zusammenrücken und bestehende 
politische, wie habituelle Gräben zeitweise überbrücken. Durch die
se temporäre Dethematisierung der trennenden Aspekte entstanden 
neue Handlungsmöglichkeiten. Zweitens stand das Primat des Prä
sentischen abstrakteren Prozessen, Institutionen, sowie organisierten 
politischen Gruppierungen skeptisch bis antagonistisch gegenüber, was 
neue Verwerfungen produzierte. 

Bei vielen Aktiven zeigte sich eine kritische bis ablehnende Haltung 
gegenüber der Politik. Die eigene Praxis der Unterstützung für Geflüch
tete wurde dabei immer wieder als unpolitisch verstanden, wie es Bärbel 
Danemann beschrieb: [M]an hat einfach das Gefühl gehabt, man muss 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 189 

helfen. Aber nichts Politisches oder so«.134 Der Migrationsforscher Ser
hat Karakayali betont mit dem Blick auf 2015 entsprechend, dass sich 
viele Aktive nicht an 

»politischen Aktionen beteiligen oder ein bestimmtes längerfristiges 
Ziel verfolgen [wollen][…]. Manche äußern vielmehr explizite Vorbe
halte gegen die Politik und distanzieren sich von allem Poltischen. Po
litik wurde dabei manchmal als Parteipolitik verstanden, dann aber 
auch als unfruchtbares ›Dagegensein‹ gegen das die ganz praktische 
Arbeit mit Geflüchteten gestellt wird«.135 

Die Politik erschien den Aktiven oft als etwas von der auf den Alltag 
und die Gegenwart gerichteten, pragmatischen Praxis enthobenes, als 
äußere Kraft, die dem eigenen Handeln zuwiderläuft, die auch der af
fektiven Ergriffenheit der Aktiven nicht adäquat begegnen konnte (siehe 
Kapitel 6.1). Dieses scheinbar unpolitische Selbstverständnis betonen 
auch Larissa Fleischmann und Elias Steinhilper. Sie diagnostizieren 
bei den Aktiven ein neues »Dispositiv des Helfens«, dass sich entlang 
humanitaristischer Parameter entfaltet, in dem die Aktiven betonen, 
nur helfen zu wollen, sich gleichzeitig von dem Politischen distanzieren.136 
In ideologiekritischer Tradition fokussieren sie allerdings darauf, den 
Aktiven ihr falsches Bewusstsein vor Augen zu führen. Sie betonen, 
dass sich die Unterstützungspraxis sehr wohl in politische Verhältnisse 
eingebunden war und die Aktiven dazu tendierten, die Mechanismen 
der Externalisierung durch ihr Schweigen eher noch zu unterstützen, 
anstatt etwas dagegen zu tun. Wie schon in Kapitel 3 dargestellt, steht 
sich ein solcher analytischer Fokus ein Stück weit selbst im Weg. Im 
gleichen Maß, in dem die zeitgenössische Ideologiekritik an den Akti
ven formuliert wird, entgleitet der Analyse der Kern der Mobilisierung 
der Unterstützung um das Jahr 2015: das solidarische Sorgen. Vor dem 
Hintergrund der pragmatischen Dimension der Unterstützungspraxis 

134 Interview mit Bärbel Danemann, Pos. 128. 
135 Karakayali 2017, S. 19. 
136 Vgl. Fleischmann/Steinhilper 19.09.2017, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

und den Überlegungen des Kulturwissenschaftlers Jens Adams lässt 
sich das scheinbar unpolitische Selbstverständnis vieler Aktiver als 
etwas fassen, dass die Handlungsspielräume der konkreten Praxis we
sentlich erweiterte, wenn nicht sogar erst ermöglichte. Adams fasst 
solche Phänomene als »taktische Entpolitisierung«, bei denen es dar
um geht, »strategisch wichtige Diskussions- und Interaktionsräume 
mit politischen Entscheidungsträger_innen zu öffnen, die im Falle von 
konfrontativeren Sprechweisen womöglich verschlossen blieben«.137 
Auch bei der solidarischen Sorge ermöglichte der gemeinsame Fokus 
auf die pragmatische Unterstützung der Geflüchteten eine relativ kon
tinuierliche Zusammenarbeit mit der lokalen Verwaltung. Gleichzeitig 
reichte die temporäre Dethematisierung möglicher Konfliktlinien unter 
den Aktiven aber deutlich weiter als das: Sie ließ die unterschiedlichen 
Differenzen der Aktiven in den Hintergrund treten, was vor dem Hin
tergrund der großen Heterogenität der Beteiligten umso wichtiger war. 
Heikle und kontroverse Themen außen vorzulassen und sich auf das 
Gemeinsame zu konzentrieren, ermöglichte erst die breite Zusammen
arbeit, um die Situation von Geflüchteten im Alltag zu verbessern.138 
Um diesen Umstand analytisch zu fassen, benutze ich den Begriff der 
temporären Dethematisierung. Er vermeidet einen verkürzten, letztlich 
auf repräsentistische Formen fokussierten Politikbegriff, wie ihn Adams 
verwendet und hebt den Aspekt der Nicht-Thematisierung hervor. 

Annette Lindgren berichtete mir beispielsweise davon, dass eben je
ne Konzentration auf die gemeinsame, konkrete Praxis der Verbesse
rung der Lebensbedingungen der Geflüchteten eine wesentliche Voraus
setzung für die breiten Allianzen der solidarischen Sorge waren: 

137 Adam, Jens: Paradoxien des A-/Politischen: Anthropologische Perspektiven auf 
humanitäre Hilfe und ihr Beitrag zu einer Humanitarismuskritik. In: Rols
hoven, Johanna/Schneider, Ingo (Hg.): Dimensionen des Politischen. Ansprü
che und Herausforderungen der Empirischen Kulturwissenschaft. Berlin 2018, 
S. 305–319, hier S. 315. 

138 Vgl. Karakayali 2017, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 191 

» Meine Vorstellung von Vernetzung ist die, dass man, durch regelmä

ßige Treffen oder einen Austausch, durchaus eine Struktur schaffen 
kann, in der sich jeder Ehrenamtliche, jetzt unabhängig von seiner 
parteipolitischen Überzeugung oder seinem Wählerverhalten oder 
so, wiederfinden kann. Dass man jetzt hier nicht alle auf irgendeine 
ganz bestimmte politische Linie bringt und damit auch einfach Druck 
erzeugt, bei denen, die da nicht jede Überlegung mitmachen. Das ist 
meiner Ansicht nach der Sinn und Zweck der Vernetzung, dass man 
einfach durch ein breites Bündnis Dinge in Bewegung bringen kann, 
einfach von der Sache her. […] Es gibt durchaus auch Leute, die jeden
falls ab und an sagen wir mal, eher so CDU-nah sind die eine gute 
Arbeit machen mit Geflüchteten. […] Und ich möchte auch, dass die 
Leute, die jetzt eher aus dem kirchlichen Bereich kommen und da so 
ein bestimmtes soziales Engagement von daher mitbringen, dass die 
eine Chance haben, da mitzumachen, ohne dass sie sich dafür auch 
noch rechtfertigen müssen, wenn sie nicht gleichzeitig parteipolitisch 
ganz links stehen. […] [Man sollte sich nicht dazu verführen lassen], 
jetzt über die richtige parteipolitische Linie in dieser ganzen Debatte 
nachzudenken, sondern [man muss] hochhalten […], dass es hier um 
Menschenrechte geht.«139 

Die temporäre Dethematisierung möglicher Differenzlinien ermöglich
te also erst die breiten Allianzen der Unterstützung der Geflüchteten und 
erweiterte dadurch die Handlungsmöglichkeiten der Beteiligten mas
siv. Der Blick in die historischen Erfahrungen mit Kirchenasylen zeigt, 
dass sich offensichtlich in die Richtung des Primat des Präsentischen 
verschoben hat. Einige Tübinger Kirchengemeinden können an eine er
folgreiche Geschichte des Kirchenasyls anknüpfen, wie Mirjam Berger 
berichtet: 

»Ich glaube, das hat ›98 angefangen. Da gab es eine, eine Anfrage an 
unsere Kirchengemeinden, glaube ich, an die evangelische und katho
lische, ob wir uns vorstellen können, eine kurdische Familie ins Kir
chenasyl zu nehmen. Und da haben sich dann Und da haben sich dann 
noch zwei Gemeinden angeschlossen.[…] Diese sechs Personen und die 

139 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 214–226. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

haben da vier Jahre lang gewohnt und wir haben sie dann halt be
gleitet, die ganze Zeit juristisch und politisch und Öffentlichkeitsar
beit gemacht und so. Das hat sich zum Beispiel auch verändert. Die 
hatten damals ziemlich gute Presse […]. [U]nd wir hatten in der Zwi
schenzeit ab und zu noch Kirchenasyle in beiden Gemeinden aber stil
le. Also da hat sich da auch die Strategie irgendwie geändert. Das war 
dann schon jeweils mit dem Kirchengemeinderat abgesprochen, aber 
es wurde nicht an die Öffentlichkeit gebracht. Die haben aber alle er
folgreich geendet.«140 

Die Frage nach der Öffentlichkeitsarbeit bei den stillen Kirchenasylen 
stellte sich in sehr ähnlicher Weise, wie für die solidarische Sorge im 
Allgemeinen. Ohne die repräsentistische Skandalisierung der teilwei
se erschreckenden Lebensrealitäten der Geflüchteten, können sich 
diskriminierende Gesetze nur schleppend oder gar nicht verändern. 
Gleichzeitig kann das Öffentlich-machen gerade den Erfolg der pragma
tischen Unterstützungspraxis oder konkrete Verhandlung mit lokalen 
Verwaltungen gefährden – eine mindestens temporäre Dethematisie
rung verspricht also nachvollziehbarer Weise einen größeren Erfolg 
der präsentischen Praxis. Die Aktiven waren für die konkrete Unterstüt
zungspraxis ein Stück weit auf eine gute Zusammenarbeit mit unter
schiedlichen staatlichen Stellen angewiesen, auf lokaler Ebene vor allem 
mit dem Landratsamt und der kommunalen Verwaltung. Eine repräsen
tistische Kritik an der restriktiven Migrationspolitik konnte vor Ort zur 
Folge haben, dass sich die Zusammenarbeit mit den Verwaltungen und 
damit die Bedingungen für die pragmatische Praxis verschlechtern. 
Ende der 1990er-Jahre scheint eine Verzahnung mit repräsentistischer 
Kritik noch plausibler und möglich gewesen zu sein, während 2015 
nur noch stille Kirchenasyle stattfanden, bei denen das Primat des 
Präsentischen, also der Erfolg der pragmatischen Unterstützung in der 
Gegenwart von höchster Priorität war. Auch die Auseinandersetzungen 
um die Tübinger Kreissporthalle sind ein Beispiel für die Dominanz des 
Präsentischen. Innerhalb der temporären Allianz, die sich um die Halle 

140 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 193 

formierte, wurden immer wieder entsprechende Bedenken geäußert, 
dass die zu starke Konzentration auf ein repräsentistisches Repertoire – 
in dem Fall der öffentliche Konflikt mit den Mitarbeitenden des Land
ratsamtes – eine Verschlechterung der Handlungsmöglichkeiten der 
konkreten Unterstützung führen könnte, wie ein weiterer Ausschnitt 
aus einem Mailverlauf aus dieser Zeit exemplarisch darlegt: 

»Es ist wichtig in der politischen Arbeit zum Thema immer zu trennen 
zwischen dem Landratsamt als Institution, an die sich die Forderun
gen richten und den Mitarbeiter/innen, die (zwar mehr oder weniger, 
aber insgesamt schon) sich bemühen, im Rahmen der gesetzlichen 
Vorgaben gute Arbeit zu leisten und von denen tatsächlich viele auch 
sehr viel Überstunden machen, um die Menge an Aufgaben zu bewäl
tigen, die mit der Situation seit letztem Sommer auf sie zugekommen 
ist. Unsere Aufgabe ist es, Druck auszuüben, dass sie diese Spielräu
me der gesetzlichen Möglichkeiten ausdehnen. Das heißt nicht, dass 
keine Kritik geübt werden soll, aber dass wir sowohl diplomatisch sein 
müssen, um langfristig die Kooperation, auf die wir angewiesen sind, 
zu erhalten, als auch auf der menschlichen Ebene angemessenen Re
spekt zu zeigen. Dazu gehört, denke ich, nicht die Nichtteilnahme in 
der Öffentlichkeit auszutreten, sondern ihre Zustimmung dazu, dass 
die Privatunterbringung jetzt doch möglich ist.«141 

Die präsentische Unterstützungspraxis wurde also bedacht gegen 
repräsentistische Strategien der Konfrontation abgewogen. Die langfris
tige Kooperation mit der lokalen Verwaltung hatte dabei einen hohen 
Stellenwert. Nicht die Nichtteilnahme des Landratsamtes an der Po
diumsdiskussion sollte im Zentrum stehen, sondern die temporäre 
Allianz mit dem Landratsamt, die durch den gemeinsamen präsenti
schen Fokus auf die pragmatische Lösungsfindung bei der Frage der 
Vermittlung von Wohnraum für Geflüchtete entstanden war. Hinter 
dieser temporären Dethematisierung mussten eventuelle Strategien 
der repräsentistischen Konfrontation zurücktreten. Auch das Verhältnis 
von einigen Aktiven zum Tübinger Oberbürgermeister Boris Palmer ist 

141 Mailverkehr, 23.06.2016, Pos. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

vor diesem Hintergrund erwähnenswert. Eine Aktive verteidigte Pal
mer und sein Buch gegen den Vorwurf des Rassismus – obwohl Palmer 
selbst bundesweit immer wieder damit aufgefallen war, an rassistische 
Ressentiments zu appellieren. 

»Also ich schätz’ das Buch vom Palmer, wie heißt’s, ›Wir können nicht 
allen helfen‹? {…} Also ich fand das sehr gut. Dem kann ja niemand vor
werfen, dass er Rassist sei oder was. Wird zwar gern gemacht, aber ich 
glaub’, Palmer hat bestimmt viel mehr getan für Flüchtlinge, als […] vie
le andere. Er hat ja unheimlich viele Wohnungen bereitgestellt und 
so weiter. Aber, was ich eben auch an dem Buch gut find’, dass man 
die ganz konkreten Probleme sieht. Also Unsereiner sitzt da im Elfen
beinturm, hilft ein bisschen was und so und kommt sich gern gut vor, 
aber wenn’s konkret drum geht, Wohnungen bereitzustellen und kei
ner will die Wohnungen der Geflüchteten dann in seinem Umfeld. Oder 
so Häuser zu bauen oder auch dafür zu sorgen, dass das Geld irgend
wie reicht. Und des, find’ ich, sieht man an dem Buch halt sehr gut, 
wenn einer wirklich konkret damit zu tun hat, dann gibt’s halt irgend
wo Grenzen. […] Aber wenn einer für ne ganze Stadt und tausende 
Flüchtlinge Verantwortung hat, dessen Wort gilt mir einfach mehr als 
als die vielen Beller da, im Tagblatt. Die sich vielleicht ein bisschen en
gagieren, oder auch gar net und bloß irgendeine Meinung äußern.«142 

Das Hauptargument von Heike Böhm war hier also, dass Palmer sich in 
der konkreten Praxis der pragmatischen Lösungsfindung in einem gro
ßen Ausmaß bewährt habe. Entlang der präsentischen und lokalen Pra
xis werden die Kritiken an Palmer, der sich immer wieder deutlich ge
gen Geflüchtete geäußert hat, und so immer wieder die lokale Unter
stützungspraxis mit repräsentistischen Strategien konterkarierte, dethe
matisiert und somit der OB als Verbündeter verstanden. 

Neben der temporären Dethematisierung lässt sich ein weiterer 
Effekt des Primats des Präsentischen beobachten: Die ausgeprägte 
Skepsis gegenüber größeren Organisationen und repräsentistischen Stra
tegien. Obwohl sich die Platzbesetzungen der Occupy-Proteste oder der 

142 Interview mit Heike Böhm, Pos. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 195 

massenhafte zivile Ungehorsam der spanischen Indignados der 2010er- 
Jahre sehr deutlich in der Form, der Zusammensetzung und im Selbst
verständnis von der solidarischen Sorge unterschied, zeigte sich im 
Primat der Präsentischen von 2015 doch ein ähnlich feines Sensori
um gegenüber repräsentistischen Strategien und Organisationen. Die 
Beschreibung von Isabell Lorey über die spanischen Proteste – dass 
dort »keine Parteien oder Organisationen durch Fahnen oder Flyer 
für sich werben [durften]. Alle Praxen und Institutionalisierungen von 
Repräsentation waren unerwünscht«143 – trifft in ähnlicher Form auch 
auf die Unterstützung der Geflüchteten zu. Gerade das traditionelle, 
repräsentistische Protestrepertoire stand bei den Aktiven nicht besonders 
hoch im Kurs: 

»Und dass man eben mit auf Demos geht oder Demo-Aufrufe macht, 
also nicht von sich aus. […] Ich glaube, [bei der ganzen konkreten Un
terstützung] da hat man gar nicht mehr so den Kopf frei, um zu sagen: 
Ja, jetzt noch ne Riesen-Aktion. […] Ich bin mittlerweile echt ne große 
Verfechterin von ner Graswurzelrevolution. Also so: ›Wir machen im 
Kleinen was anders und machen es im Kleinen besser und leben das 
Anderen auch vor‹. Dass sie das sehen, ohne jetzt mit dem erhobenen 
Zeigefinger oder missionarisch […] oder dogmatisch durch die Gegend 
zu gehen.«144 

Statt gemeinsam auf Demonstrationen zu gehen, lag es näher, etwas im 
Kleinen aufzubauen, in dem sich die eigenen Ziele ganz konkret zeigten. 
Andere sollten weniger durch Flugblätter, sondern durch die eigene kon
krete Praxis überzeugt werden. Die Arbeit größerer Institutionen wurde 
sehr genau von den Aktiven darauf überprüft, inwieweit sie der pragma
tischen Praxis zuträglich waren, wie Andrea Fuchs betonte: 

»Und da war dann klar, ok da will ich dann weitermachen, weil das ist 
so ne direkte Arbeit, da sammle ich nicht Geld für Kinder in Südafrika, 
wo ich gar nicht weiß, was damit passiert. […] Ich will was machen, was 

143 Lorey 2020, S. 158. 
144 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 19–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

irgendwie so direkt ist. Also wenn ich mir so anschaue, was bei den 
ganzen großen Organisationen, die machen richtig gute Sachen, aber 
da geht auch richtig viel Geld in die Verwaltung und richtig viel Geld 
in das Sich-Promoten und so weiter.«145 

Andrea Fuchs stellt hier deutlich die konkrete Unterstützung gegen 
die Arbeit größerer Organisationen, in denen ein Teil der Ressourcen 
in repräsentistische Tätigkeiten fließt. Die pragmatische Praxis wird 
von ihr deutlich bevorzugt. Auch die demokratischen Institutionen 
der selbstverwalteten Unterstützungskreise, in denen repräsentistische 
Strategien eine größere Rolle spielten, wurden im Angesicht der kon
kreten Praxis weniger wichtig. Sie traten gegenüber dem präsentischen 
Fokus auf eine in der Gegenwart funktionierenden Unterstützung in 
den Hintergrund. Die Vernetzungs- und Koordinationsstrukturen der 
Unterstützungskreise, wurden von vielen Aktiven nur dann besucht, 
wenn ihnen die Besuche in der konkreten Arbeit weiterhelfen konnten. 
Annette Lindgren berichtete mir Folgendes über die Vernetzung der 
Unterstützungskreise: 

»Also, ich muss auch mal einfach sagen, dass die Unterstützergrup
pen in Tübingen nicht miteinander vernetzt sind. Die sind formal ge
sehen vernetzt, dadurch dass alle irgendwann sich auch immer noch 
zu diesen Vernetzungstreffen mal treffen, alle zwei Monate, sind da 
auch welche aus Tübingen natürlich aus verschiedenen Gruppen da
bei. Aber die arbeiten sonst nicht gemeinsam. […] Da macht Jeder sein 
Ding«.146 

Die Vernetzung existierte also zwar formal, machte aber für die kon
krete Arbeit keinen wesentlichen Unterschied. Alle arbeiteten meist ne
beneinander her, da die Tätigkeiten der Unterstützung selbst kleinteilig 
und pragmatisch waren. Für ihr Gelingen war keine zentralisierte reprä
sentistische Strategie erforderlich, die Unterstützung funktionierte ge
rade als dezentrales, pragmatisches Netzwerk (siehe Kapitel 5.2). Auch 

145 Ebd. Pos. 27. 
146 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 197 

die Weiterbildungsmaßnahmen für die Aktiven, die eine übergeordnete 
Zusammenarbeit ermöglichten, wurden unter diesem Fokus bewertet. 
Die regionalen und konkreten Ansatzpunkte spielten dabei eine deut
lich zentralere Rolle, als überregionale Themen oder ein repräsentistischer 
Fokus auf die sich verschärfenden Gesetzte gegenüber den Geflüchte
ten. Der Skeptizismus gegenüber repräsentistischen Organisationen zeig
te sich auch in der notwendigen Zusammenarbeit mit den unterschied
lichen Verwaltungen. Beispielsweise berichtete mir Andrea Fuchs Fol
gendes davon: 

»Also, du hast das Gefühl, du rennst zu zwei Millionen Anlaufstellen, 
die schicken dich dahin, das ist wie der Passierschein xyz von Asterix 
und Obelix, man kommt einfach nicht durch. […] Und gerade auch mit 
dem was die an Papierkram kriegen, also das ist selbst für mich, als 
in Deutschland sozialisierte Person unfassbar anstrengend gewesen. 
Und ich bin da auch teilweise nicht durchgestiegen […]. Aber, dass das 
trotzdem wichtig ist, dass man die Arbeit macht. Weil das ja letzten 
Endes um Menschen geht und deswegen ist man ja auch in der Bre
douille. Man möchte Menschen beistehen, Hilfe zur Selbsthilfe, aber 
man kriegt die ganze Zeit Steine in den Weg gelegt […]. Oder es ändern 
sich jeden Tag die Gesetze und die armen Sozialarbeiter wissen selber 
nicht worum es geht. Es ist furchtbar und meistens geht es natürlich 
auch an den Menschen vorbei.«147 

Bürokratische Prozesse wurden, wie hier exemplarisch dargestellt, von 
den Aktiven oft als etwas wahrgenommen, das unnötig anstrengend, 
unübersichtlich und letztendlich der pragmatischen Lösungsfindung 
entgegenstand und damit »an den Menschen vorbei« ging. Gleichzei
tig scheint in dem Zitat ein Verständnis für die Sozialarbeiter*innen 
durch, die ebenfalls mit der konkreten Unterstützung betraut sind – 
die gemeinsame Arbeit mit den Menschen verband unterschiedliche 
Akteur*innen also zu einem gewissen Grad. Diese Verbindung war 
allerdings fragil und wurde von den Aktiven der selbstorganisierten 
Unterstützungskreise immer daraufhin überprüft, ob sie tatsächlich 

147 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

der pragmatischen Praxis zuträglich war, wie Hilda Pfeffer aus eigener 
Erfahrung berichtete: 

»Oder eben Umzug auch, haben wir jetzt wieder gehabt […]. Da 
stellt die Stadt einen Kleinlaster zur Verfügung und einen Fahrer. 
Der Mann hatte einen Hexenschuss, die Frau kann auch nicht viel 
tragen und dann sind da drei Kinder, alle minderjährig. Der 13-Jährige 
kann vielleicht ein paar Kisten tragen, aber jetzt auch nicht große 
Möbelstücke oder schwerere Sachen. […] Ich habe Tage gesucht nach 
jemandem, der da tragen hilft und am Morgen habe ich dann noch 
jemanden gefunden. Und das ist von der Stadt unmöglich. Der Fahrer 
trägt nicht. Der Fahrer fährt. Ich habe auch gesagt, ich habe einen 
anderen Beruf gelernt und ich bin kein Möbel-Träger, aber ich habe 
Gardinen aufgehängt, ich habe alles gemacht. Weil ich denke, was 
soll das denn?«148 

Die Empörung, von der mir die Aktive hier erzählt, entfaltet sich entlang 
dessen, inwieweit die Praktiken der lokalen Verwaltung die präsentische 
Praxis behindern. Auch an den Ereignissen um die Tübinger Kreissport
halle zeigt sich sehr deutlich, wie sich das Primat des Präsentischen und 
die formalen Anforderungen einer repräsentistischen Organisation wie ei
nem politischen Bündnis unversöhnlich gegenüberstanden. Die prag
matische Unterstützungspraxis der Geflüchteten in der Halle ließ für 
einige Aktive des Bündnisses Solidarity & Action die gewohnten repräsen
tistischen Praktiken des Bündnisses als blasse Silhouetten in den Hinter
grund treten. Die ritualisierten Formen, ein Bündnis wie Solidarity & Ac
tion auf die Beine zu stellen, wie die monatlichen Treffen, die Pflege ei
ner Homepage, der Formierung unterschiedlicher Arbeitsgruppen, oder 
auch der zähe und teilweise erbittert geführte Prozess um ein textlich 
festgehaltenes Selbstverständnis spielten für die konkrete Praxis nahe
zu keine Rolle mehr. Ebenso eignete sich das repräsentistische Repertoire 
an Aktionsformen, wie Demonstrationen und Kundgebungen, nur be
dingt für die Verbesserung der Situation der Geflüchteten. Die solida
rische Sorge ließ in der Folge die monatlichen Bündnistreffen von So

148 Interview mit Hilda Pfeffer, Pos. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 199 

lidarity & Action hinter sich. Ironischerweise wurde die Übersetzung des 
letztendlich erarbeiteten Selbstverständnisses des Bündnisses fertig, als 
sich die temporäre Allianz an der Kreissporthalle schon aufgelöst hatte, 
da die noch verbleibenden Menschen in andere Unterkünfte verlegt wor
den waren. 

In den pragmatischen Praktiken der solidarischen Sorge zeigte sich 
ein Primat des Präsentischen: Die konkreten Unterstützungspraktiken, 
die dazu in der Lage waren, den multiplen Problemlagen der Geflüch
teten pragmatisch und in der Gegenwart zu begegnen, wurden von 
den Aktiven deutlich bevorzugt. Dieser eindeutige Fokus hatte zwei 
Effekte. Erstens konnten die Aktiven über das weithin geteilte Primat 
des Präsentischen parteipolitische und habitualisierte Konfliktlinien 
untereinander temporär dethematisieren. Das bildete eine wesentliche 
Grundlage für die breiten Allianzen der solidarischen Sorge, die vor
her wirkmächtige Gräben untereinander temporär überbrückten und 
so die Handlungsräume der Aktiven deutlich vergrößerten. Zweitens 
ging das Primat des Präsentischen mit einer ausgeprägten Skepsis 
gegenüber repräsentistischen Strategien und Organisationen einher. Das 
verhinderte zwar eine mögliche repräsentistische Instrumentalisierung 
der präsentischen Praktiken, allerdings wurde die Zusammenarbeit mit 
institutionalisierten Zusammenhängen, wie beispielsweise der lokalen 
Verwaltung, an vielen Punkten merklich erschwert. 

6.3.2 Präsentische Zeitlogik 

Gabriele Winker und Matthias Neumann stellen heraus, dass Tätigkei
ten des Sorgens sich immer schon dadurch auszeichnen, dass sie nur 
schwer aufschiebbar sind: »Sorgearbeitende werden von einer bestimm
ten Person an einem bestimmten Ort zu einem bestimmten Zeitpunkt 
gebraucht. Fehlen sie, geht dies auf Kosten der Bedürfnisse dieses Men
schen.«149 Besonders Mütter übernehmen diejenigen Sorgetätigkeiten 
die »ein hohes Maß an Dringlichkeit aufweisen«, wie die Soziologin 

149 Winker/Neumann 2019, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Franziska Schutzbach betont.150 Auch bei der pragmatischen Unterstüt
zungspraxis galt, dass bei der Nicht-Befriedigung der grundlegenden 
Bedürfnisse nach Wohn- und Lebensraum, geeigneten Lebensmitteln 
oder der Gesundheitsversorgung schnell großes menschliches Leid 
drohte. Sobald deutlich wurde, dass die sozialstaatlichen Institutionen 
vielerorts mit der Menge der Ankommenden überfordert waren, muss
ten die Aktiven also so schnell wie möglich reagieren und gleichzeitig 
sicherstellen, dass die Bedürfnisse auch mittelfristig befriedigt werden 
konnten. Zu der auf die Gegenwart gerichteten, präsentischen Zeitlogik 
der solidarischen Sorge gesellte sich dementsprechend eine entspre
chende Dringlichkeit auf der einen Seite, sowie die Notwendigkeit einer 
gewissen Kontinuität der Unterstützung auf der anderen Seite. Beides 
führte in verstärkter Weise dazu, dass die Alltage der Aktiven und der 
Geflüchteten näher zusammenrückten. 

Die humanitäre Nothilfe, deren affektive Dimension ich in dem 
Kapitel 6.1.2 erläutert habe, wurde wesentlich von dieser Dringlichkeit 
bestimmt, wie an den Ausführungen meiner Interviewpartnerin Heike 
Böhm deutlich wird: 

»Also, ich hab’ das wie ne Katastrophe empfunden. […] Und da hab’ ich 
gedacht, wenn jetzt hier so eine Katastrophe kommt… wenn jetzt ein 
Erdbeben kommt oder so, dann ist klar, dass alle zusammen helfen, 
dass die Häuser wieder dastehen oder irgendwie so. Und so hab’ ich 
gedacht, so muss man das eigentlich sehen. Das ist wie ne Katastro
phe, bei der man halt zusammen helfen muss.«151 

Im Angesicht der Dringlichkeit der Katastrophe spannte Heike Böhm 
eine universalistische, affektive Verbindung zwischen dem offen
sichtlichen Leid der Geflüchteten und ihrer eigenen, menschlichen 
Vulnerabilität auf: denn jede*r kann potenziell von einer Katastrophe 
betroffen sein. Der Schritt zur humanitären Nothilfe ist dann klein und 

150 Catoni, Laura: Feminismus in der Familie. War nicht alles gut, so wie es war? In: 
Die Tageszeitung: taz, 02.06.2024. 

151 Interview mit Heike Böhm, Pos. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 201 

naheliegend. Gerade in den schnell geschaffenen Notunterkünften, wie 
etwa der Tübinger Kreissporthalle, war die unzureichende Versorgung 
allgegenwärtig. Auf der Podiumsdiskussion im nahe der Halle gelege
nen Sudhaus berichteten Geflüchtete am 22.03.2016 von der fehlenden 
Hygiene in der Halle, dem ständigen Lärm auf engstem Raum, den 
fehlende Möglichkeiten zu kochen oder in Ruhe zu beten, der fehlenden 
medizinische Versorgung, der Gewalt zwischen Geflüchteten sowie 
dem problematischen Verhalten der Security vor Ort. Eine Geflüchtete 
sprach außerdem von der Lage der Frauen und Kinder in der Halle: 

»[Zehn Frauen sind schwanger]. Und jede Frau weiß, was es heißt, 
schwanger zu sein, dass es schwer ist. Und es ist wichtig für sie gut 
ernährt zu sein und auch Ruhe zu haben. Und manche Leute rau
chen in der Halle. Das hat negativen Einfluss auf die Gesundheit 
der Kinder und alle dort im Saal und besonders schwangere Frauen. 
[…] Krankheiten breiten sich schnell aus. […]. Die Kinder fallen runter, 
weil sie nicht gesichert ist. Und viele Mütter sie müssen oder sie sind 
gezwungen ihre Kinder auf dem Boden zum Schlafen bringen. […] 
viele Kinder wollen nicht zur Schule gehen, weil viele einfach nicht 
schlafen können nachts weil es zu laut ist. Und die Toiletten werden 
benutzt von mehreren Leuten und das bringt viele Krankheiten zum 
Beispiel Entzündungen.«152 

Die schon dringlichen Alltagsprobleme, die durch die ungeeigneten 
Räumlichkeiten verursacht wurden, spitzten sich durch akute Krank
heiten und einige Schwangerschaften abermals deutlich zu – die 
Unterstützungspraxis stand also unter dem Druck besonders hoher 
Dringlichkeit. Und abermals stellten sich bevorstehende Abschiebun
gen als Verdichtungsmoment der solidarischen Sorge heraus, wie an 
den folgenden Ausführungen von Hilda Pfeffer deutlich wird: 

»Oder einer meiner ersten Fälle waren zwei junge Pakistani. Frauen, 
die von der Familie abgetrennt waren. […] Die sollten abgeschoben 
werden […]. Also, habe ich [mit dem Anwalt] telefoniert. Habe ihm das 

152 Podiumsdiskussion Sudhaus, Pos. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

gesagt und der sagt als Erstes: ›Ja, wenn ich das jetzt…‹ – also, die hat
ten schon die Abschiebeaufforderung, Abschiebebescheide – ›wenn 
ich da jetzt eine Klageschrift schreibe… Ich mache das, aber dann brau
che ich 1000 Euro.‹ […] Und in all meiner Naivität habe ich gesagt, die 
garantiere ich Ihnen. Ich habe gesagt, notfalls zahle ich sie selber.«153 

Die Abschiebebescheide bedeuteten für Hilda Pfeffer einen enormen 
zeitlichen Druck, da die Bedrohung durch die Abschiebung unmittelbar 
bevorstand. Um den Anwalt dazu zu bringen, entsprechend schnell 
zu reagieren, musste sie dem Zeitdruck geschuldet, den persönlichen 
Einsatz noch einmal deutlich erhöhen – wahrscheinlich weit über das 
ohne zeitlichen Druck erwünschte Maß. Gleichzeitig rückten unter dem 
hohen Druck der zeitlichen Verdichtung durch die hohe Dringlichkeit 
vor Ort vorher getrennte Strukturen näher zusammen: 

»Weil am Anfang, als auf einmal so viele Menschen kamen, war die 
zuständigen Regeldienste heillos überlastet. Man musste improvisieren, 
aus der Not heraus {…} manche Prinzipien fahren lassen. {…} Da wurde 
auch viel aufs Ehrenamt abgewälzt. Das Ehrenamt wurde gebraucht 
und fühlte sich gewertschätzt, sowohl von den Mitarbeitenden als 
auch von den Menschen selbst.«154 

So konnten vorher bestehende Differenzen beispielsweise zwischen 
Haupt- und Ehrenamt zeitweise überbrückt werden und die Grundlage 
für die weit aufgefächerten Allianzen der Unterstützung bilden. 

Neben der Dringlichkeit erforderten viele der existenziellen Be
dürfnisse der Geflüchteten, dass die Aktiven nicht nach einmaliger 
Beschäftigung wieder anderen Geflüchteten oder Themen zuwende
ten. Die solidarische Sorge musste eine bestimmte Kontinuität und 
Verbindlichkeit aufweisen, wie beispielsweise Nikolai Huke betont: 
»Anders als subkulturelle Aktivist*innen […] [sind] entsprechende Eh
renamtliche bereit und in der Lage, sich langfristig zu engagieren.«155 

153 Interview mit Hilda Pfeffer, Pos. 62. 
154 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 8. 
155 Huke 2021b, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 203 

Erst eine gewisse Kontinuität ermöglichte es den Aktiven entsprechend 
auf die alltäglichen und dadurch zeitlich zerklüfteten Problemlagen 
der Geflüchteten anzuknüpfen und sinnvoll darauf zu reagieren. An
nette Lindgren berichtete beispielsweise von dem Erfolg, zu dem die 
kontinuierliche Unterstützung einer Roma-Familie geführt hatte: 

»Wir haben für eine Roma-Familie mit fünf Kindern letztlich ein Haus 
in Serbien gekauft. Mit Spendengeldern […], relativ unkompliziert. 
Weil viele mitgemacht haben, ein Teil dieser Kinder aus der Familie 
waren ja auch schon in der Schule und im Kindergarten. Und da waren 
auch viele Eltern dann durchaus informiert, welchen Hintergrund die 
haben und haben dann, als sie dieser Aufruf oder die Information, 
dass die Familie wegmuss, gehört haben, haben sich sehr betroffen 
gezeigt. Und haben dann, als wir vorgestellt haben, in welche Ver
hältnisse sie zurückkommen würden, wenn man nichts macht, also 
auf die Müllkippen in Serbien, haben die reagiert […] Und so haben 
wir das Geld bekommen, sogar mehr als wir in dem Moment brauch
ten, das war eine unglaubliche tolle Erfahrung. Und das waren nicht 
immer alles nur Leute, die hier irgendwas mit der Kirchengemeinde 
zu tun hatten oder politisch sehr aktiv waren. Gar nicht. Die haben 
einfach diese Kinder gesehen und hatten einen Eindruck, wie die 
Familie so ist. War auch eine Familie, die hingegangen ist, wenn in 
den Schulen Feste waren unter den Kindern, die sind hingegangen, 
haben sich gezeigt.«156 

Die kontinuierliche Begleitung der Familie ermöglichte es, die loka
len und affektiven Verbindungen im Umfeld der Familie, die über die 
Zeit mit den Kindern und Eltern entstanden waren, zu mobilisieren 
und letztendlich für die pragmatische Verbesserung der Familie bei
zutragen. Und ähnlich wie die Dringlichkeit ermöglichen auch die 
Kontinuität der solidarischen Sorge unerwartete Allianzen. Beispiels
weise betont Judith Vey, die das Umfeld von Geflüchtetenunterkünften 
erforscht hat, dass gerade der kontinuierliche Kontakt, den Mitar

156 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

beiter*innen, Leitungen und Wachdienste von Unterkünften mit den 
Geflüchteten hatten, in manchen Fällen dazu geführt hat, dass diese 

»als Unterstützer*innen und ›Fürsprecher*innen‹ der Bewohner*in
nen [fungierten]. In einer […] Unterkunft vermittelten sie bspw. Jobs, 
übernahmen Sprachmittlungen und gaben wertvolle alltagsprakti
sche Orientierungen, da sie die Einzigen waren, die 24 Stunden vor 
Ort waren. Sie waren daher oft die ersten Ansprechpersonen – auch 
für Ehrenamtliche.«157 

Diese Annäherungen aneinander durch den kontinuierlichen Kontakt 
ließen sich in der gesamten Breite der Beteiligten beobachten. Die 
Anforderungen an eine kontinuierliche Unterstützung, die sich aus 
der Praxis der solidarischen Sorge als interpersonale Praxis ergab, ließ 
ideologische und habituelle Gräben verstärkt in den Hintergrund tre
ten. Durch die Erfahrung, dass durch den gemeinsamen pragmatischen 
Fokus über die Zeit auch Erfolge errungen werden konnten, verstärkte 
diesen Effekt. 

Auch die Entwicklungen um die Tübinger Kreissporthalle zeigen 
das Zusammenspiel der beiden Aspekte Dringlichkeit und Kontinuität 
der pragmatischen Dimension der solidarischen Sorge deutlich. Nach
dem Aktive des Bündnisses Solidarity & Action Kontakt mit Geflüchteten 
aus der Halle aufgenommen und so die beklemmenden Verhältnisse 
in der Halle aus erster Hand mitbekommen hatten, erhöhte sich der 
Handlungsdruck für die Aktiven drastisch. Die anschließenden Treffen 
zwischen Geflüchteten aus der Halle, Aktiven aus unterschiedlichen 
Unterstützungsstrukturen rund um die Halle und Teilen des Bünd
nisses fanden deutlich öfter statt, als die Bündnistreffen, zwischen 
den wöchentlichen Treffen häuften sich außerdem die informellen 
Begegnungen zwischen Aktiven der unterschiedlichen Gruppierun
gen und zwischen Aktiven und Geflüchteten. Gleichzeitig legten die 
tiefgreifenden alltäglichen Problemlagen der Geflüchteten eine kon
tinuierliche Unterstützung und eine übergreifende Zusammenarbeit 

157 Vey 2020, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 205 

nahe. Beispielsweise konnte die informelle Vermittlung von Wohnraum 
an besonders vulnerable Geflüchtete nur funktionieren, wenn alle Be
teiligten ihre Kontakte zu Geflüchteten wie potenziellen Vermieter*in
nen zusammenbrachten, die rechtlichen Konsequenzen gemeinsam 
absahen und einen behutsamen Kontakt mit dem Landratsamt vor
bereiteten. Es war klar, dass sich diese Aufgabe einerseits dringend 
war, sich aber andererseits auch über einige Zeit hinziehen würde. Sie 
konnte nur gelingen, wenn die beteiligten Akteur*innen dieser tem
porären Allianz ihre habitualisierten, strategischen sowie taktischen 
Gräben zeitweise überbrückten. Diese auf der einen Seite dringliche 
und andererseits kontinuierliche Unterstützungspraxis erforderte von 
den Aktiven zunehmende zeitliche und emotionale Ressourcen, sodass 
die Unterstützungspraxis einen immer größeren Raum im Alltag der 
Beteiligten einnahm. Die Alltagswelten aller Beteiligten verknüpften 
sich zunehmend. Durch die dringlichen und kontinuierlichen Kon
takte stellten Aktive den Geflüchteten finanzielle, zeitliche und soziale 
Ressourcen zur Verfügung und teilten, wenn es sein musste, sogar die 
Räumlichkeiten der eigenen Wohnung: 

»Und ein anderer afghanischer Geflüchteter, sollte nach Bulgarien ab
geschoben werden. Wir wussten das schon relativ früh, da habe ich die
sen Jungen abgeholt, er hat dann einen Monat in dieser Kirchengemein
de gewohnt. In einer Nacht sind dann Horst und Lydia zu mir gekom

men. Sie haben mir gesagt: ›Wir haben nur eine Lösung. Dass diese Per
son in deinem Zimmer unterkommt.‹ Und dann hat er ein paar Tage 
bei mir gewohnt.«158 

Mit den dringenden und kontinuierlichen Verpflichtungen der Sorge, 
die für die Aktiven durch die Unterstützung der Geflüchteten in ihren 
Alltag kam, sickerte auch die »radikale Pausenlosigkeit«,159 die Franzis
ka Schutzbach für viele Sorgeexpertinnen diagnostiziert, in das alltäg
liche Leben der Aktiven ein, was zunehmend als Belastung empfunden 

158 Interview mit Nadim Sediqi, Pos. 133. 
159 Schutzbach 2021, S. 166  

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

wurde. Einige »sind [daher] am Ende ihrer Kraft«,160 wie es Heike Böhm 
exemplarisch beschrieb. 

Der pragmatische Fokus der Aktiven auf die existenziellen Bedürf
nissen der Geflüchteten bedeutete eine enorme Dringlichkeit der Unter
stützung. Gleichzeitig mussten die Aktiven eine gewisse Kontinuität an 
den Tag legen, um den in den Alltag eingelassenen multiplen Problem
lagen der Geflüchteten plausibel begegnen zu können. Beides führte in 
der Summe dazu, dass sich unter der Dominanz der präsentischen Zeit
logik die Alltage der Geflüchteten und der Aktiven annäherten und sich 
an einigen Stellen verknüpften. 

6.4 Bruchlinien und Widersprüche 

Die temporäre Dethematisierung, die ich in Kapitel 6.3.1 entworfen ha
be, kam in der Zeit nach 2015 immer öfter an ihr zeitliches Ende, so
dass latente Bruchlinien zu offenen Widersprüchen und Konflikten auf
brachen, die sich entlang der affektiven, lokalen und pragmatischen Di
mension der solidarischen Sorge einerseits und mit dem Begriffspaar 
präsentisch – repräsentistisch andererseits fassen lassen. Als erste wesentli
che Bruchlinie soll im Folgenden das potenziell konflikthafte Verhältnis 
zwischen selbstorganisierten Aktiven und Hauptamtlichen der lokalen 
Verwaltung thematisiert werden. Zweitens gehe ich auf die konfliktiven 
Aushandlungen der richtigen Praxis innerhalb der zivilgesellschaftlichen 
Bewegung ein, also der Graben zwischen sich als politisch verstehenden 
Akteur*innen und jenen, die für sich in Anspruch nahmen, unpolitisch zu 
sein. Und drittens werde ich einen Blick auf den Umstand werfen, dass 
viele Aktive ihr Engagement mit Erfahrungen von Enttäuschungen oder 
Überlastungen beendeten, was ich ebenfalls als Bruchlinie fasse. 

Erstens war Verhältnis von Aktiven aus selbstorganisierten Zusam
menhängen oder aus dem erweiterten Umfeld der Vereine auf der einen 
Seite und den Angestellten der öffentlichen Verwaltung auf der anderen 

160 Interview mit Heike Böhm, Pos. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 207 

Seite immer ambivalent. Einerseits erschien vielen Aktiven die Ver
waltung immer wieder als anstrengend, hinderlich oder sogar konträr 
den eigenen Handlungslogiken. Der starke pragmatische Fokus der 
zivilgesellschaftlichen Bewegung war eng mit einer deutlichen Skepsis 
gegenüber etablierten Institutionen, zu der oftmals auch die lokalen 
Verwaltungen gezählt wurden, verbunden. Andererseits kritisierten 
Verwaltungsangestellte das unprofessionelle Handeln der Aktiven. 
Die starke affektive Involviertheit war aus der Sicht institutionalisier
ter Akteur*innen, die es gewohnt waren, Kontinuität über konstante 
Routinen und Verfahren herzustellen, ein Problem, das ihre professio
nelle Distanz immer wieder infrage stellte. Während der Hochphase 
der Mobilisierung der zivilgesellschaftlichen Bewegung wurden die
se konfliktiven Konstellationen durch die gegenläufigen Effekte der 
Dringlichkeit der Unterstützung ausgeglichen, die die Akteur*innen 
dazu brachten, enger zusammenzuarbeiten. Die Handlungsspielräu
me, die durch die Dringlichkeit entstanden, zeigen sich exemplarisch 
an der Konstellation um die Tübinger Kreissporthalle, wie sie Aktive auf 
dem Podium um Sudhaus beschrieben haben: 

»Die Vertreter des Landratsamtes sagen, dass zur Zeit ungefähr 2700 
Asylsuchende untergebracht sind im Kreis Tübingen und dass das so 
viele sind, dass sie die Kreissporthalle zurzeit nicht schließen können, 
weil sie diese Unterkunft weiter brauchen. Das Landratsamt lässt aber 
zu, dass wir von den Unterstützungsgruppen Wohnraum finden, wo 
die Flüchtlinge dann wohnen können […]. Ansonsten muss es nur so 
gemacht werden, dass das Landratsamt wissen möchte bei wem sind 
die Flüchtlinge und sie wollen eine ehrenamtliche Kontaktperson.«161 

Unter dem Eindruck der großen Anzahl an Geflüchteten im Verhältnis 
zu den begrenzten Möglichkeiten geeigneten Wohnraums tolerierte 
das Landratsamt die informelle Vermittlung der in der Halle unter
gebrachten Geflüchteten durch die Aktiven. Je schwächer die Effekte 

161 Audiomitschnitt der Podiumsdiskussion am 22.03.2016 im Sudhaus, hörbar auf 
der Homepage der Wüste Welle, URL: https://www.wueste-welle.de (Zugriff: 
11.02.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wueste-welle.de
https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wueste-welle.de


208 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

der Dringlichkeit allerdings wurden, desto mehr vertieften sich auch 
wieder die Gräben. Letztendlich standen sich dabei unterschiedliche 
Antworten auf die Fragen nach der richtigen Form der Unterstützung 
und einer angebrachten Zusammenarbeit gegenüber. Bei den Aktiven 
spielte dabei die Wertschätzung ihrer Arbeit eine wichtige Rolle, denn 
wie es Margrit Bauer in unserem Interview ausdrückte, »wenn es uns 
nicht gäbe, tät’ des glaub ich alles zusammenbrechen. Die Sozialarbeiter 
würde das überhaupt nicht schaffen.«162 Auch eine Zusammenarbeit auf 
Augenhöhe war ein immer wieder erwähnter Punkt für die Aktiven, wie 
es ein Sprechen bei der Veranstaltung Ehrenamtliche Flüchtlingshilfe im 
Landkreis Tübingen am 09.02.2018 formulierte: 

»Also es fehlt an Unterkunft und es fehlt an Integration in Arbeit und 
es fehlt auch an Sprachförderung. Also, und das gehört für mich als 
Wertschätzung, den Flüchtlingen gegenüber, eigentlich dazu. Und 
auch an Wertschätzung von den Flüchtlingshelfer, denn es ist so, 
wenn die Flüchtlinge keine adäquate Unterkunft haben oder zu zweit 
in einem Zimmer hocken, dann entstehen Aggressionen und ich hab 
das Gefühl, ich muss des auffangen, was die Gemeinde verpasst hat. 
[…] Mein Eindruck ist, immer die größte Wertschätzung ist, wenn 
was vorangeht und wenn wir die auf Augenhöhe miteinbeziehen und 
dann verzichten sie gerne auf die Ehrennadel«.163 

Interessant dabei ist, dass in dem Zitat die Wertschätzung nicht in erster 
Linie als verbaler Akt verstanden wird, sondern in der Logik der Dimen
sionen der solidarischen Sorge. Für den Aktiven würde Wertschätzung 
also vor allem in der pragmatischen Lösung der lokalen Problemlagen 
bestehen, die ansonsten auf die Aktiven zurückfallen. Eine gute Zusam
menarbeit zeichnet sich also vor allem durch den konkreten Output aus, 
also eben dadurch, dass was vorangeht. Außerdem legt der Wunsch nach 
einer Zusammenarbeit auf Augenhöhe es nah, dass die lokale Verwaltung 
ebenfalls von einer pragmatischen und präsentischen Logik angetrieben 

162 Interview mit Margrit Bauer, Pos. 96. 
163 Mitschnitt der Workshop Runde 1 bei der Veranstaltung ›Ehrenamtliche Flücht

lingshilfe im Landkreis Tübingen‹, 09.02.2018, Pos. 30–32. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 209 

wird, wie es bei den Aktiven der Fall war. Die »realistisch-integrationis
tische Perspektive«164 der lokalen Verwaltung zielte zwar ebenso wie die 
zivilgesellschaftliche Bewegung wesentlich auf das lokale Terrain, mit 
den affektiv involvierten Aktiven und ihrer streng pragmatischen Aus
richtung war sie allerdings nie deckungsgleich. Unter der Dynamik der 
Migrationsbewegung und dem Eindruck der Dringlichkeit der Unter
stützung rückten beide Praxiskomplexe nah aneinander, in den Prak
tiken der lokalen Verwaltung spielten allerdings die Logiken staatlicher 
Institutionen und die damit einhergehenden Ausschlusseffekte immer 
auch eine Rolle. Wie in einem Vergrößerungsglas erscheinen diese Lo
giken in solchen mir berichteten Fällen, in denen Geflüchtete selbst in 
lokalen Verwaltungen arbeiteten und die Verwaltungslogiken dabei in 
besonderer Weise verinnerlichten. Diese konnten dann quasi als Kron
zeugen auftreten und neuen Geflüchteten deutlich härter entsprechen
de Entbehrungen abverlangen, als Menschen ohne Fluchthintergrund 
das könnten.165 

Die meisten Kritiken an der Verwaltung vonseiten der Aktiven der 
zivilgesellschaftlichen Bewegung bewegten sich in den Koordinaten der 
Dimensionen der solidarischen Sorge. Entsprechend wurde der Verwal
tung vor allem vorgeworfen, nicht im Sinne einer guten Unterstützungs
praxis zu arbeiten. So beschreibt beispielsweise Annette Lindgren die 
Ausstattung der Unterkünfte als dysfunktional für den realen Alltag der 
Geflüchteten, also nicht im Sinn einer pragmatischen Lösung der Pro
blemlagen: 

»Mit der Kleiderkammer und dass wir gekuckt haben, was fehlt in den 
Wohnungen, also es gab da schon Vorgaben für die Mindestausstat

tung der Wohnungen. Was jemand braucht, der hier ankommt. Um 
die Küche zu benutzen, braucht man ein Brotmesser, mal ganz ein
fach gesagt. Das war zum größten Teil dann wieder mal nicht da, weil 

164 Huke 2019b, S. 400. 
165 Eine Interviewpartnerin hat mir in einem informellen Gespräch nach dem In

terview genau von einem solchen Fall berichtet, hat aber gleichzeitig darauf 
hingewiesen, ihn nicht in dem Transkript zu erwähnen. Daher taucht dieser Fall 
hier nur vollständig anonymisiert und paraphrasiert auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

auch die Ausstattung dieser Wohnungen über das Knie gebrochen 
wurde.«166 

Auch die Kritik, die Angelika Sauter hier exemplarisch formuliert, geht 
in eine ähnliche Richtung: 

»[W]as auch brutal schwierig ist und was mich tierisch aufregt, ist die 
Bürokratie. […] Es ist sehr anstrengend. So, jetzt habe ich zum prak
tisch, zum Beispiel heute die eine Familie hat vor ein paar Wochen ein 
Baby bekommen, ein ganz süßes! Dann ging es um die Anmeldung 
beim Standesamt. Normalerweise macht man das in der Klinik, aber 
sie halt nicht, weil die tausend Papiere dazu brauchen. Dann muss 
man da ins Standesamt. Ich höre das ja nur, was sie mir erzählen, also: 
›Tausend Papiere, die Ausweise, die Dokumente, Heiratsurkunde und 
so weiter liegt alles im Ausländeramt‹. Das ist ein Stock tiefer als das 
Standesamt. Aber da gibt es keine Kommunikation zwischen denen. Also 
das muss ich sagen, das regt mich tierisch auf! Heute habe ich jetzt 
wirklich den ganzen Morgen versucht, da beim Ausländeramt anzu
rufen. Der ist sehr freundlich, muss ich sagen, dieser Sachbearbeiter. 
Aber ich erreiche ihn einfach nicht. Und das ist nicht das erste Mal. Und 
die haben mir gesagt: ›Heiratsurkunde, Pässe, alles ist im Ausländer
amt‹. Und bei der Frau einen Stock höher haben sie eine Vaterschafts
anerkennung unterschreiben müssen. Dafür muss die Mutter bestäti
gen, dass der Vater der Vater ist. Also ›Identität nicht nachgewiesener 
Staatsangehörigkeit‹. So steht das da drin. Und ich ahne schon wieder 
extreme Schwierigkeiten, wenn das so bleibt. Das ist so mühsam!«167 

Sauter betont die vielfältigen Schwierigkeiten, die für die Aktiven bei ih
rer pragmatischen lokalen Arbeit mit der Bürokratie entstanden. In erster 
Linie standen die verregelten Abläufe den schnellen und pragmatischen 
Lösungsstrategien der Aktiven entgegen, bei denen die sehr konkreten 
Problemlagen einiger Geflüchteter als Richtschnur galten. 

166 Interview mit Annette Lindgren, Pos. 3. 
167 Interview mit Angelika Sauter, Pos. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 211 

Maria Fischer, die selbst in der lokalen Verwaltung beschäftigt war, 
konzipierte die Konfliktlinie zwischen den Haupt- und den Ehrenamtli
chen folgendermaßen: 

»Es kamen einfach unheimlich viele geflüchteten Menschen in Tü
bingen an. […] Es war die Aufgabe diese große Anzahl an Menschen 
aufzunehmen. Dafür waren die Strukturen einfach nicht da. Es muss

ten ad hoc Unterkünfte, Betten, Wäsche… Alles bereitgestellt werden. 
Und dann gab’s natürlich noch Viele, die sich engagiert haben. Die 
dann auch geholfen haben. Aber auch die Strukturen, diese Hilfe 
dann tatsächlich zusammenzubringen. […] Es war einfach ne un
glaubliche Überlastung in der Zeit da, von allen Beteiligten. {…} Und 
aus dieser Zeit, wo’s eben wirklich wenig optimal lief – teilweise 
wahrscheinlich auch katastrophal – aus dieser Zeit sind immer noch 
diese Ressentiments, die’s gibt. Auch gegen die Verwaltung. Und auch 
umgekehrt.«168 

Auch Fischer betont hier also, dass die Dringlichkeit der Situation die 
hybriden Arrangements zusammenbrachte. Gleichzeitig erklärt sie sich 
die Konflikte, in der realen Überforderung aller Beteiligter unter den zu
gespitzten Bedingungen eine gute Unterstützungspraxis auf die Beine 
zu stellen. Sabrina Dorn, ebenfalls in der Verwaltung tätig, machte eine 
ähnliche Beobachtung: 

»Weil am Anfang, als auf einmal so viele Menschen kamen, war die 
zuständigen Regeldienste heillos überlastet. Man musste improvisieren, 
aus der Not heraus {…} manche Prinzipien fahren lassen. {…} Da wurde 
auch viel aufs Ehrenamt abgewälzt. Das Ehrenamt wurde gebraucht 
und fühlte sich gewertschätzt, sowohl von den Mitarbeitenden als 
auch von den Menschen selbst. Einige bemängeln, dass der Austausch 
nachgelassen hat, man ihnen Informationen vorenthalte. Aber jetzt 
sind wir halt an einem Punkt, wo die Regeldienste ihre Strukturen ange
passt haben und viele Leute eingestellt wurden. Der Fallzahlenschlüssel, 
der ist immer noch sehr hoch, aber es ist eben so, dass wir nicht mehr 

168 Interview mit Maria Fischer, Pos. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

in einer Notsituation sind und alle Arbeitsprinzipien selbstverständ
lich wieder beachtet werden müssen.«169 

Genau wie Fischer beschreibt Dorn, wie die Notlage vor Ort die Prozesse 
beschleunigte und vorher getrennte Konstellationen verschmelzen ließ. 
Außerdem wird deutlich, wie unter dem Eindruck einer solchen Not
fallsituation auch Verwaltungspraktiken, die einer solchen Zusammen
arbeit und einer pragmatischen Problemlösung vorher entgegenstan
den, temporär in den Hintergrund rücken konnten. Somit verschob sich 
das Gewicht insgesamt in die Richtung der solidarischen Sorge, also in 
Richtung der affektiven und pragmatischen Unterstützungspraxis. Al
lerdings hielt diese Verschiebung nicht ewig an, die Verwaltungsstruk
turen kehrten nach einiger Zeit – zwar durch die Unterstützung inspi
riert und teilweise besser ausgestattet – zu der gewohnten Arbeitspraxis 
zurück. Daraus resultierte eine Haltung bei einem wesentlichen Teil der 
Aktiven, die sich ebenfalls in diesem Zitat andeutet: Eine Art verzweifel
ter Versuch, die Verschiebung in Richtung der Unterstützungspraxis der 
zivilgesellschaftlichen Bewegung zu konservieren. Auch an einer ande
ren Stelle betont Dorn, dass die Ehrenamtlichen zwar »ungefragt sehr 
viel Arbeit übernommen und sich um die Menschen gekümmert«170 ha
ben, dass im Nachhinein aber eine Anspruchshaltung damit einherging, 
eigentlich besser zu wissen, was die richtige Unterstützung sei: 

»Also jetzt, wo quasi die Strukturen da sind und man sich nicht mehr 
so gebraucht fühlt, ist jetzt bei manchen auch eine große Enttäu
schung da. Also ich weiß zum Beispiel auch von manchen, die sich 
das eher so vorgestellt haben: ›Wir übernehmen das alles hier vor 
Ort. Und sagen euch von der Verwaltung, was wir dazu brauchen‹. 
Und das geht halt so rum nicht. {…} Und das war ein großes Problem, 
dass es immer wieder so einen Forderungshaltung gab, und auch so 
die Vorstellung: »Das Hauptamt muss zu unseren Konditionen jetzt 
hier das machen, weil wir sind die eigentlichen Expert*innen«. Das 
macht die Zusammenarbeit schwierig und da kann natürlich auch 

169 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 8. 
170 Ebd. Pos. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 213 

nur Enttäuschung rauskommen. Die Menschen die so denken sind 
natürlich nicht die Mehrzahl, aber sie waren eine Zeit lang sehr laut. 
Es gibt auch viele, die es zu schätzen wissen, dass sich die Strukturen 
verändert haben und die es wirklich so empfinden, dass sie jetzt 
viel abgeben können. Und die auch anerkennen, dass die Verwaltung 
lernfähig und veränderungsfähig ist.«171 

Die Sozialwissenschaftlerinnen Marie Sandberg und Dorte Andersen 
beschreiben diese Konstellation in Beobachtungen der Situation als 
Melancholie der Aktiven: »In der Folge [von 2015] […], trauern die Frei
willigen nicht nur um den Verlust des gesellschaftlichen Bedürfnisses 
für ihre Unterstützungspraktiken, sondern auch, wie die Unterstüt
zungspraktiken sie verändert und sie für eine Rückkehr zur Normalität 
untauglich gemacht haben.«172 Die affektive, lokale und pragmatische 
Praxis hinterlässt also offensichtlich Spuren in den Beteiligten. Sie sind 
in der Folge weniger bereit, vormals vielleicht hingenommene Zumu
tungen weiterhin zu akzeptieren. Gleichzeitig hatten sie sich ein Stück 
weit an die Wirkmächtigkeit der eigenen Praxis gewöhnt, was eine 
anschließende Zusammenarbeit unter veränderten gesellschaftlichen 
Vorzeichen deutlich erschwerte. 

Die Beschränktheiten der pragmatischen und affektiven Unterstüt
zungspraxis kommen in besonderer Weise aus der Perspektive der Ver
waltungen in den Blick. So führte Dorn beispielsweise aus: 

»Wir beraten alle Geflüchteten, die hier Ihren Aufenthaltsort haben. 
Das Beratungsangebot besteht für alle, nicht nur für die mit guter Blei
beperspektive. {…} Ehrenamtliche, die teilweise ein politisches Amt in
nehaben, bringen immer wieder an, wir würden nicht alle beraten und 
wir würden einzelne Gruppen Geflüchteter vernachlässigen oder aus
schließen. Und ich bin so froh, dass wir’s nicht tun. Ich weiß nicht, ob 
ich diesen Job machen könnte, wenn wir nur Geflüchtete mit guter 
Bleibeperspektive beraten würden, wie das andere Landkreise tun.«173 

171 Ebd. Pos. 28. 
172 Sandberg/Andersen 2020, S. 53. 
173 Interview mit Sabrina Dorn, Pos. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Die erste Konfliktlinie bewegt sich auf der Ebene der drei Dimensionen 
des solidarischen Sorgens: Den sowohl lokalen als auch pragmatischen 
Fokus teilten also alle Beteiligten, in der affektiven Dimension gab es 
allerdings große Unterschiede: Die Tübinger Verwaltung hatte bei ihrer 
Arbeit alle Geflüchteten, die sich vor Ort im jeweiligen Einflussgebiet 
des Gemeinwesens aufhielten im Blick, während es sich die Aktiven 
ein Stück weit aussuchen konnten, für welche Geflüchteten sie ihre 
Ressourcen aufwenden wollten. Allerdings konnten sich die Aktiven 
ausschließlich auf eine affektiv zugewandte, vielleicht sogar freund
schaftliche Unterstützung konzentrieren, während die Verwaltungs
logik auch die Durchsetzung eventueller Sanktionen beinhaltet. Diese 
unterschiedliche Grundlage führte zu regelmäßigen Reibungsverlusten 
in der Zusammenarbeit. 

Zweitens stand auch innerhalb der zivilgesellschaftlichen Bewegung 
die Gewichtung zwischen repräsentistischen und präsentischen Strategien 
infrage. Dabei ging es um den Stellenwert der präsentischen Praxis ge
genüber repräsentistischen Strategien und darum, ob die präsentische Pra
xis nicht als Vorwand für etwas anderes herhalten sollte, also es sich da
bei letztendlich um Formen der Instrumentalisierung für einen äußeren 
Zweck oder des Paternalismus handelte. Die erste dieser beiden Diffe
renzlinien deutet sich in dem Blick von außen an, den Maria Fischer aus 
Sicht der lokalen Verwaltung formuliert hat: 

»[E]s gibt zwei verschiedene Gruppen von Engagierten. Also die Einen, 
die wirklich einfach an den Menschen orientieren, an ihren Bedarfen. 
Und die Anderen, die natürlich auch politisch tätig sind, zusätzlich. 
Oder vielleicht vor allem politisch. {…} Und das sind auch die, die auf 
Missstände aufmerksam machen. Und die sind auch sehr wichtig. {…} 
Und die nehmen kein Blatt vor den Mund. Und äußern ihrem Unmut 
auch sehr deutlich.«174 

Fischer bemerkt hier also eine klare Differenz zwischen Aktiven, in de
ren Selbstbeschreibung das Politische eine große Rolle einnimmt, und je

174 Interview mit Maria Fischer, Pos. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 215 

nen, die sich vielleicht eher als unpolitisch beschreiben würden. Auch an 
den Diskussionen in dem Bündnis Solidarity & Action Tübingen und in der 
temporären Allianz um die Tübinger Kreissporthalle, die ich im ersten 
Kapitel umrissen habe, scheint eben jene Diskussion des Verhältnisses 
repräsentistischer und präsentischer Strategien durch. Das Bündnis ist ge
nau wie viele andere aktivistische Zusammenhänge auf repräsentistische 
Strategien spezialisiert, wie auch ein Blick in die Entwicklung zeitgenös
sischer Protestrepertoires zeigt, die ich in Kapitel 3.2 angerissen habe. 
Gleichzeitig ging es in der temporären Allianz um die Kreissporthalle, 
in der die pragmatische Lösungsfindung für die vielfältigen Problemla
gen der Geflüchteten im Zentrum stand, darum, das richtige Verhältnis 
zwischen den präsentischen und repräsentistischen Praktiken zu diskutie
ren und zu finden. 

Auch der Verdacht, die präsentische Unterstützungspraxis nicht auf
grund der affektiven, lokalen und pragmatischen Unterstützung wegen 
zu verfolgen, stand immer wieder um Raum. Die Aktive Mirjam Ber
ger berichtete mir beispielsweise von den Versuchen der TOS-Gemeinde 
Tübingen, über die Unterstützungspraxis neue Mitglieder für ihre Ge
meinschaft – also einem Zweck außerhalb der präsentischen Logik der so
lidarischen Sorge – zu missionieren: 

»Also das ist ein ganz offener Arbeitskreis, der ist zwar irgendwie in 
der Grundlage so ökumenisch entstanden, aber was wir zum Beispiel 
überhaupt nicht leiden können, ist, wenn da andere Gruppierungen 
kommen und meinen, sie müssen missionieren, also das hassen wir 
wie die Pest. Das gibt es natürlich auch, ja. Vielleicht lehne ich mich 
jetzt zu weit aus dem Fenster, aber wenn da Leute aus der TOS-Ge
meinde kommen, und das war auch schon bei uns der Fall, dann füh
ren wir schon ganz ernsthafte Gespräche«.175 

Wie ich in Kapitel 4.2 argumentiere, sind die Praktiken der solidari
schen Sorge von Hierarchien durchzogen, weil die Sorgearrangements 
zwischen denjenigen, die die Sorge empfangen und denen, die sie 

175 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

geben, von Grund auf eine hierarchische Konstellation darstellt. Wie 
mit diesen Hierarchien umgegangen werden sollte, war allerdings 
umstritten. In Kapitel 6.3.1 wird deutlich, dass affektive Allianzen die 
Hierarchien ein Stück weit transzendieren konnten. Die Bereitschaft, 
sich auf die Problemlagen ein Stück weit einzulassen, ermöglichte es 
Aktiven also, den hierarchischen Konstellationen entgegenzuwirken. 
Diese Bereitschaft war aber sehr unterschiedlich ausgeprägt, sodass 
sich ein schwelender Konflikt darum entspann, wie genau mit diesen 
Hierarchien der präsentischen Praxis umzugehen sei, wie es Dominik 
Wulz berichtete: 

»Ich habe gelernt, dass es eine paternalistische Haltung gegenüber Ge
flüchteten gibt. Und das war genau die Haltung der Leiterin und von 
einigen anderen Frauen in der Gemeinde. Es gibt auch ganz tolle Kol
legen, mit denen wir auch noch Kontakt haben. Und wir haben halt 
die Flüchtlinge verwöhnt, haben die immer gesagt. Und also die woll
ten die Kontrolle haben. Und haben im Privatleben auch bis ins Detail 
die Leute ausgefragt, die sich dann bei uns beklagt haben und dass sie 
überhaupt kein Privatleben haben. Und wir haben das eben immer 
anders verstanden. Also, dass wir Angebote machen, aber die selber 
entscheiden sollen, wie weit das gehen soll und ja.«176 

Andrea Fuchs sprach in unserem Interview von ganz ähnlichen Beob
achtungen: 

»Also die wollten Integration Schrägstrich Assimilation, aber am bes
ten sollen sie doch alle Schwein essen und mal jetzt aufhören, hier kei
nen Alkohol zu trinken. Ganz schlimm! Ganz schlimme, ganz schlim

me Menschen, ganz schlimme Menschen.«177 

Sowohl Wulz als auch Fuchs berichten also von Aktiven, die aus ihrer 
Sicht nicht aktiv versuchen, den bestehenden Hierarchien entgegenzu
wirken, sondern die sie im Gegenteil noch verschärfen und eventuell 

176 Interview mit Dominik Wulz, Pos. 2. 
177 Interview mit Andrea Fuchs, Pos. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 217 

auch explizit davon profitieren, indem sie ihre Vorstellungen durchset
zen und das Gefühl der Kontrolle haben können. Die zweite Buchlinie 
verläuft also entlang der Achse präsentisch – repräsentistisch und den 
damit verbundenen Vorwürfen entweder der Instrumentalisierung 
oder des Paternalismus, je nach Gewichtung der präsentischen Praxis 
gegenüber repräsentistischen Strategien. 

Drittens war die Unterstützung der Geflüchteten für einen wesent
lichen Teil der Aktiven mit Erfahrungen der Enttäuschung oder der 
Überlastung verbunden, die eng mit der präsentischen Praxis verknüpft 
waren. Aus der Kombination der engen affektiven Involviertheit der 
Aktiven und dem ungleichen Verhältnis zwischen Sorgeempfangenden 
und Sorgenden entsprang die affektive Achse Dankbarkeit-Enttäu
schung, mit der ein wesentlicher Teil der Tätigkeiten der solidarischen 
Sorge ausagiert wurde (siehe Kapitel 4.2). Da die Alltage der Aktiven 
und der Geflüchteten durch die präsentische Zeitlogik näher aneinander 
rückten, gehörte die Fähigkeit, sich als unterstützende Person auch 
abzugrenzen, zu einem wichtigen Werkzeug der Aktiven (siehe Kapitel 
6.3.2). Gelang das nicht, drohten Gefühle der Überlastung. Ich fasse die 
Erfahrungen der Enttäuschung und der Überlastung hier als Bruchlinie 
der zivilgesellschaftlichen Bewegung, weil sie, neben unterschiedlichen 
Konfliktdynamiken unter den Beteiligten, auch dazu führte, dass ein 
wesentlicher Teil der Aktiven ihr Engagement beendeten, wie es bei
spielsweise Andrea Fuchs von ihrem eigenen Engagement berichtete: 
»Also ich war wirklich völlig ausgebrannt. Danach war mir klar, ich 
will gerade mal nichts mehr machen. […] [D]as hat mich soo betroffen 
gemacht, dass ich gesagt habe, ich brauche jetzt erstmal ganz Pause.«178 
Margrit Bauer beobachtete hingegen, dass andere Aktive Erfahrungen 
von Enttäuschung machten: 

»[W]as ich jetzt schon von Einzelnen mitbekommen habe, dass sie ir
gendwie dann auch enttäuscht waren, wenn es nicht so gelaufen ist, 
wie sie sich das vorgestellt hatten. Das hängt sicher mit den eigenen 

178 Ebd. Pos. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

Vorstellungen von Geflüchteten zusammen, ja. Und ich denk halt, da kom

men Menschen, die haben erstens Mal eine lange Flucht hinter sich, die 
sind mehr oder weniger traumatisiert. Und ansonsten sind des Men

schen wie du und ich. Und das sind nicht irgendwelche Heilige, ja. Ich 
denk‹, das sind auch so manchmal so Vorstellungen, die Flüchtlinge, 
die kommen jetzt und die müssen jetzt dankbar sein oder was auch 
immer, dass man sich hier um sie kümmert. Und dann erwartet man, 
dass die sich aufführen wie Chorknaben oder Chormädchen. […] Und 
das ist natürlich nicht so, ja und ich denk‹, da drüber sind dann man

che Mitstreiter*innen auch dann enttäuscht«179 

Die Vorstellungen von den Geflüchteten stimmten also in einer relevan
ten Anzahl von Fällen nicht mit der erlebten Realität überein. Durch den 
nahen Kontakt im Lokalen erfuhren die Aktiven diese möglichen Diffe
renzen zwischen ihrem eigenen Alltag und den alltäglichen Routinen der 
Geflüchteten aber sehr deutlich, wie das folgende Erlebnis von Mirjam 
Berger zeigt: 

»Also einmal habe ich mit nem jungen syrischen Mann zusammen 
gekocht, mal im Sommer so für die ganze Unterkunft. Haben wir 80 
Essen zubereitet. Und dann habe ich zu ihm gesagt: »Warum kommt 
denn deine Frau nicht runter?«. Weil er hat ihr dann Essen gebracht in 
die Wohnung, ja? Und ich habe da gesagt: »Ja, sag mal, ist doch schö
nes Wetter, hol sie doch runter, sie kann doch hier mit den anderen 
sitzen«. Und nein, also nein. Und dann, als das Fest vorbei war, habe 
ich gesagt: »Du, sei so gut und erkläre mir das mal, warum geht das 
nicht?«. Und da hat er gesagt: »Ja, das geht nicht, weil es könnte sein, 
dass sie dann neben einem Mann sitzt, an dieser langen Tafel und der 
Mann sie irgendwie berührt ja, mit dem Arm oder so«. Also, soo ganz 
eng sind dann manchmal die Vorstellungen. Deswegen musste sie 
oben sein. Und deswegen, ja war das dann auch schwierig zu sagen, 
du, deine Frau sollte auch in Sprachkurs gehen oder so also immer 
diese Gefahr, dass da Männer sind, ja. Also, das sind so Sachen, wo 
auch wir als Frauen, die wir ja doch von der Frauenbewegung her 
kommen irgendwo irgendwie schlucken müssen und sagen müssen: 

179 Interview mit Margrit Bauer, Pos. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Dimensionen des solidarischen Sorgens 219 

ja, die kulturellen Unterschiede sind oft doch sehr groß und wie 
gehen wir jetzt damit um?«180 

Da die Aktiven und die Geflüchteten sich im Alltag begegneten – in 
dem Beispiel von Berger auf einem gemeinsamen Festessen – stellt 
sich für die Beteiligten vermehrt die Frage, wie sie am besten mit un
terschiedlichen Vorstellungen umgehen konnten, gerade, wenn sie so 
grundlegende Themen wie Geschlechterverhältnisse betrafen. Gelang 
damit kein produktiver Umgang, konnte das eine weitere Quelle von 
Enttäuschungen sein. Ein besonderer Fall für solche kollidierenden 
Routinen zeigt sich in der Frage, wie Aktive damit umgehen, wenn Ge
flüchtete sich gegen besseren Rat dafür entscheiden, an den tendenziell 
externalisierenden bürokratischen Vorgaben zu scheitern. So berichtete 
beispielsweise Berger weiter: 

»Auch mit gambischen Flüchtlingen, die echt nie ihre Ratschläge be
folgt haben, und einfach… ich sage mal, bei denen geht es einfach dar
um, dass sie den Schritt in die Ausbildung kriegen, damit sie ne Aus
bildungsduldung kriegen. Weil sonst werden sie nämlich abgescho
ben und das kapieren die nicht, ne? Und meine Bekannte ist fast ver
zweifelt daran, ja? Dass die, dass die sehenden Augen sozusagen ins 
Unglück rennen. Aber dann muss man sich wirklich rückkoppeln und 
überlegen, warum verhalten die sich so und wie weit geht unsere Ver
antwortung? Das ist zum Beispiel auch so ne Frage. Also, müssen wir 
jetzt Jeden vor seinem Unglück retten? Oder muss man auch irgend
wie an einem Punkt sagen, so ich habe es jetzt oft genug erklärt und 
jetzt müsst ihr die Entscheidungen treffen. Das ist auch immer so ein 
Balanceakt. Ja.«181 

Den Geflüchteten also das Recht einzuräumen, »sich fürs Scheitern zu 
entscheiden, mit allen, auch behördlichen Konsequenzen«,182 wie es 
Sabrina Dorn formuliert hat, fällt besonders bei der affektiven Nähe 

180 Interview mit Mirjam Berger, Pos. 14. 
181 Ebd. Pos. 96. 
182 Interview mit Sabrina Dorn Pos. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Tim Schumacher: Solidarisches Sorgen 

schwer, die für die zivilgesellschaftliche Bewegung ein wesentliches 
Merkmal war. 

Auch die dritte Bruchlinie entfaltete sich auf der Ebene der Dimen
sionen des solidarischen Sorgens. Durch die spezifische Überlagerung 
der affektiven Involviertheit, die durch die lokale Dimension noch ver
stärkt wurde, mit der präsentischen Zeitlichkeit und dem ungleichen 
Sorgeverhältnis zwischen Empfangenden und Gebenden entstanden 
starke Erwartungen und damit verbunden auch starke Enttäuschungen 
bei den Aktiven. 

Mit dem Blick auf die Dimensionen des solidarischen Sorgens ei
nerseits und das Begriffspaar präsentisch – repräsentistisch andererseits 
lassen sich also mindestens drei Bruchlinien herausarbeiten, die sich 
schon während der Mobilisierung zeigen und die sich in ihrem weiteren 
Verlauf zu tiefgreifenden Konflikten entwickeln. Erstens besteht ein 
potenziell konfliktives Verhältnis zwischen den Aktiven der zivilgesell
schaftlichen Bewegung und den Angestellten der lokalen Verwaltungen, 
das sich auf der Ebene der drei Dimensionen bewegt. Die Mobilisierung 
der solidarischen Sorge hat vielfältige Formen der Zusammenarbeit 
hervorgebracht, trotzdem steht grundsätzlich zur Diskussion, wie die 
richtige Form der Unterstützung aussehen kann und soll. Zweitens 
wird steht innerhalb der zivilgesellschaftlichen Bewegung zur Debat
te, welches Verhältnis repräsentistische und präsentische Strategien und 
Praktiken zueinander haben können, was also die richtige Form des Poli
tischen sein soll. Und drittens steht das gesamte Engagement unter dem 
Damoklesschwert der sich häufenden Erfahrungen der Enttäuschung 
und der Überlastung, die zwar zu relevanten Teilen innerhalb der Sor
gearrangements begründet liegen, die aber die zivilgesellschaftliche 
Bewegung insgesamt am Fortbestehen hindern. 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007 - am 13.02.2026, 14:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476697-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

