4. Kritischer Personalismus und
die Grenzen der Gemeinschaft

In diesem Kapitel wird das transaktionale Verstindnis des Menschseins
auf seine Implikationen bezuglich einer Idee von Gemeinschaft unter-
sucht. Dabei werden in einem ersten Schritt nur einige grundlegende
Momente benannt, die es im darauffolgenden Kapitel ermoglichen, me-
thodologische Prinzipien fir die kritische Analyse abzuleiten. Die wei-
tergehende Integration in eine gesellschaftstheoretische Perspektive er-
folgt schlieSlich im letzten Kapitel.

4.1 Subjektivitdt und Realitdt(en)

Wird soziales Handeln mittels des Theorems der Transaktion beschrie-
ben, dann erscheint Subjektivitit als soziale Haltung, die weniger dem
Geist entspringt, als dass sie einer Person in einer Situation passiv zu-
teilwird. Die Art und Weise, wie ein Mensch angesprochen wird, be-
stimmt elementar dessen Haltung in einer gegebenen Situation. Dem-
nach haben Individuen Subjektivitit nicht in der gleichen Weise, wie sie
Dinge besitzen oder Eigenschaften haben. Wir sind niemals wir selbst
im Sinne eigenstindiger Wesen: Zwar konnen wir uns Ziele setzen und
Handlungen planen, doch wie wir letzten Endes tatsachlich reagieren,
hangt nicht allein von unserem Willen ab, sondern wird in entscheiden-
der Weise auch vom Verlauf der Geschehnisse bestimmt. Zudem ist auch
unser Wille zu grofsen Teilen das Produkt unserer gesellschaftlichen Pra-
gungen. Der Mensch ist kein autonomes Verstandeswesen. Der Termi-
nus >Subjektivitit« verweist auf den jeweiligen sozialen Zusammenhang,
in dem wir aktuell zu Subjekten werden. Subjektivitit ergibt sich in je-
der sozialen Begegnung neu jedoch nicht immer auf vollkommen ande-
re Art und Weise - auf lange Sicht bleiben wir als Person erkennbar. Es
ist aber durchaus moglich, dass wir selbst uns nahestehenden Menschen
fremd erscheinen, wenn wir von den spezifischen einzigartigen Bedin-
gungen einer besonderen Situation in sensiblen Personlichkeitsmerkma-
len getriggert werden. Auch kann uns ein auflergewohnliches Gesche-
hen derart tiefgreifend pragen, dass wir im Folgenden nicht mehr der
gleiche Mensch sein werden.

Ein Individuum entwickelt in allen seinen Lebenskontexten spezifi-
sche Verhaltensweisen. »Ein Individuum als ein Mitglied verschiedener
Gruppen kann in sich selbst geteilt sein und im wahren Sinne widerstrei-
tende Ichs besitzen oder ein vergleichsweise desintegriertes Individuum

219

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sein« (Dewey 1996[1927]: 160). Den Menschen in der Moglichkeit ei-
ner mehrfachen Ausprigung seines Ichs zu denken, ist zum Teil auch Ele-
ment des poststrukturalistischen Denkens (Butler 1999: 85; vgl. hierzu
Keller 2014), etwa im Motiv der Uberdeterminierung. Diese entsteht,
wenn in einer Situation mehrere widerstreitende Subjektpositionen ei-
nes Individuums gleichzeitig zum Tragen kommen. Beispiel hierfiir ist
etwa ein Lehrer, der sein eigenes Kind unterrichten soll. In transaktiona-
ler Perspektive geht es aber um mehr als um rollenspezifische Subjekt-
positionen. Es geht darum die Prozesse situativer Subjektwerdungen zu
verstehen. Um zu verdeutlichen, wie tiefgreifend Briiche innerhalb ei-
nes Individuums sein konnen, konnten Dissoziative Identitdtsstorungen
(DIS) angeschaut werden, die insbesondere dann entstehen, wenn Kin-
der massive Missbrauchserfahrungen erleben. Die Kinder spalten dann
einen Teil ihres Erlebens in eigenstandige Personlichkeitsanteile ab. We-
niger extrem klingt das auch in den im vorangegangenen Kapitel ge-
schilderten Berichten iiber Menschen an, die in autoritiren Situationen
zu Handlungen motiviert wurden, die sie unter normalen Bedingungen
niemals durchgefiihrt hitten. Zur Illustrierung hier ein weiteres Beispiel
aus meiner empirischen Arbeit.

#1 Muti Ritual

Am 4. November 20711 titelte die Zeitschrift The Voice in Botswana
»Muti Ritual Left My Baby HIV+«. Der Artikel bezog sich auf einen
Fall, in dem ein Kind im Verlauf einer traditionellen Heilpraktik mit
dem HI-Virus infiziert wurde. Voller Erschrecken iiber sich selbst be-
richtete die Mutter, wie sie einem gefihrlichen Ritual tatenlos zuge-
schaut hatte. Bei diesem Ritual waren sie, der Vaters und das Kind in
die Haut geritzt und ihr Blut an der Wunde vermischt worden. Dadurch
sollten die Familienbande gestirkt werden. Zum Zeitpunkt des Ritu-
als wussten Vater als auch Mutter tiber ihren HIV-positiven Status Be-
scheid und das Baby war nur durch die aufwindige Teilnahme an ei-
nem Prevention of Mother To Child Transmisson (PMTCT)-Programm
gesund zur Welt gekommen. Da sowohl Vater als auch Mutter die An-
steckungswege kannten, war es fur mich als jungem Forscher unver-
standlich, warum niemand das Ritual verhindert hatte. Erst spatere For-
schungen machten mir deutlich, wie getrennt die Welten der modernen
Medizin und des traditionellen Lebens sind und dass sie jeweils ganz
eigene inkommensurable Voraussetzungen haben. Eine Teilnahme in je-
weils einer dieser Welten erfordert ein Switchen zwischen weitreichen-
den Erklarungs- und Erlebniszusammenhingen in dessen Verlauf sich
schliefSlich auch die Wahrnehmung verandert. Es deutet also viel darauf
hin, dass Menschen, je nach Kontext, in dem sie sich gerade befinden,

220

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSBILDUNG ALS SCHLUSSEL ZUR HANDLUNGSFREIHEIT

divergierende Selbstverstandnisse haben, deren Unvereinbarkeit ihnen
hiufig wenig bis gar nicht bewusst ist.

4.2 Personlichkeitsbildung als
Schliissel zur Handlungsfreiheit

Wenn Subjektivitit vom Kontext abhingig ist, dann hat man nicht per
se eine spezifische Haltung oder Meinungen. Einmal in eine Situation
gestellt, passt man sich intuitiv dem gegebenen Rahmen an. Wer kennt
nicht die Erfahrung, schon einmal eine Meinung vertreten zu haben,
nicht wirklich aus eigener Uberzeugung heraus, sondern hauptsichlich,
weil ein Gegeniiber sich in besonders provokanter Weise gedufSert hat?
In Situationen wird man affiziert, also biophysikalisch aktiviert und
emotional involviert. Eine Situation verlangt dem Individuum Reaktio-
nen ab und in der Unmittelbarkeit des Geschehens ist es niemals mog-
lich vollkommen Herr der Situation zu sein. Im Eifer des Gefechtes ist
nicht immer eine rationale Steuerung des eigenen Verhaltens moglich,
vielmehr basieren Reaktionen weitgehend auf individuellen, erworbenen
und angeborenen Dispositionen. Diese Dispositionen geben einem Indi-
viduum ein charakteristisches Verhalten, machen es als Person erkennbar
und werden deswegen als >Personlichkeit< dieses Menschen bezeichnet.

Jedes Individuum entwickelt eine ganz eigene, individuelle Personlich-
keit. Diese ldsst sich in unterschiedlichen Dimensionen bemessen. Eine
gangige Charakterisierung kann auf Basis der sogenannten big five vorge-
nommen werden (Kap 3.7). Hierzu zahlen Offenheit fir neue Erfahrun-
gen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion, Vertraglichkeit und Neurotizis-
mus. Diese Dimensionen spannen ein weites Feld auf, innerhalb dessen
eine unendliche Variabilitit moglich ist. Die Personlichkeitspsychologie
spricht auch von Individualitit als Gestalt. Demnach sind Personlichkei-
ten immer einzigartig und folglich Gemeinschaften immer notwendig di-
vers. Zu dieser Diversitdt unter den Personlichkeiten kommen noch die
vielfaltigen individuellen Lebenswege, die letztlich die Personalitdt der
Individuen konstituieren. Jeder Mensch hat seine einzigartige Geschich-
te und etabliert sich auf einem bestimmten Platz in einer sozialen Ge-
meinschaft. Dieser Platz kann auch nur von dieser Person eingenommen
werden und so bestimmt eine Person zum Teil auch den Platz, der ande-
ren Mitgliedern der Gemeinschaft noch zur Verfiigung steht. Gemeinsam
lasst sich aber auch Platz fur verschiedenste Personlichkeiten schaffen.
Herrschaft hingegen lasst sich verstehen als territoriale Demarkierung ei-
nes moglichst grofsen Gebietes fiir anpassungswillige Gefolgsleute.

Jede Einzelperson ist in einen bestindig fortschreitenden Strom von
Ereignissen eingebettet, den sie nicht vollstandig rational erfassen kann.

221

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

Das ist aber kein Grund, dem Menschen alle Moglichkeiten der Selbstbe-
stimmung abzusprechen. Die Idee der menschlichen Freiheit muss aller-
dings gegeniiber einer rationalistischen Auffassung stark eingeschrinkt
werden. Das Individuum kann seine situativen Subjektwerdungen nicht
direkt und unmittelbar beherrschen. Es kann aber danach streben, lang-
fristig seine Dispositionen zur Subjektwerdung in gewiinschtem Sinne
zu verdndern. Hierzu muss ein Individuum Einfluss auf seine Person-
lichkeitsentwicklung nehmen. Human agency beschrankt sich demnach
auf die reflexive langfristige Entwicklung der eigenen Person und Per-
sonlichkeit.

Die transaktionale Personlichkeitspsychologie benennt drei Einfluss-
faktoren der Personlichkeitsentwicklung (Kap. 3.7). Es sind dies 1) in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, 2) soziale und natiirliche
Umwelteinflusse sowie 3) eigene kognitive Leistungen. Letzteres korres-
pondiert mit dem, was die philosophische Anthropologie hiufig als die
Fihigkeit, sich zu seinem eigenen Menschsein verhalten zu konnen, be-
schrieben hat. Im vorangegangenen Kapitel wurde schon dargelegt, dass
Erkenntnisse der Neurowissenschaften die Annahme einer derartigen re-
flexiven Einflussnahme auf das eigene Selbst unterstiitzen. Es besteht of-
fenbar die Moglichkeit, dass Menschen Handlungen, denen sie sich ge-
rade situativ zugeneigt fithlen, unterdriicken konnen. Vieles spricht auch
dafur, dass langfristig die Praferenzen des eigenen Willens beeinflusst
werden konnen. Selbstgesteuerte Personlichkeitsentwicklung kann aber
nur stattfinden, wenn eine Person die Briiche ihres eigenen Selbst wahr-
nimmt und sich ehrlich und aufrichtig in ihren sozialen Beziigen reflek-
tiert. Wenn Menschen sich den dazu notwendigen Prozessen verweigern,
kann eine soziale Personlichkeitsentwicklung auch ausbleiben. Person-
liche Weiterentwicklung ist immer mit schmerzhaften Eingestdndnissen,
Scham- und Schuldgefiihlen verbunden. Sie erfordert eine Form von De-
mut (Kap 3.5).

4.3 Personalitit, moralische Reife und Widerstand

In seiner individuellen Personlichkeit verwirklicht ein Individuum letzt-
lich auch einen Grad an moralischer Reife, welcher geistesgeschichtlich
lange als eine Funktion allein der Rationalitit begriffen wurde. Reife be-
darf aber auch der Fahigkeit zur sozialen Kontextualisierung seiner selbst
(Gilligan 1988[1982]; Lotter 2012: 347). Dazu sind soziale Kompeten-
zen, Sensibilitat, Lebenserfahrung und Empathie notwendig. Personlich-
keitsentwicklung erschopft sich nicht in der Entwicklung rationaler Fa-
higkeiten. Sie erfullt sich ebenso in der Entwicklung von Beziehungen zu
anderen Menschen und zur Gemeinschaft. Um diesen Komplex fassen

222

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONALITAT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

zu konnen, wurde im vorangegangenen Kapitel das Konzept der Dia-
lektik des Selbst eingefiihrt. Es beschreibt die innere Spannung eines In-
dividuums zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und der Selbstbe-
hauptung innerhalb der Gemeinschaft. Diese Spannung wird von jedem
Individuum auf individuelle Weise erlebt und muss von jeder Person ei-
genstindig bewiltigen werden. Ebenso, wie ein Individuum unwillkiir-
lich die Regeln einer Gemeinschaft internalisiert, wenn es in sie hinein
sozialisiert wird, reibt es sich auch an den gesellschaftlichen Bedingun-
gen. Eine Person entwickelt in der ihr eigenen Dynamik der Dialektik
ihres Selbst eine Vorstellung davon, was ihr als Voraussetzungen ihres
Daseins uniiberwindlich gegeben ist. Diese Dinge wird sie fur unverin-
derlich ansehen. Ebenso entwickelt sie eine Vorstellung davon, was kon-
tingent und verdnderlich ist. Diesbeziiglich wird sie in der Regel auch
Hoffnung hegen, die Verhaltnisse verdndern zu konnen. Gegebenenfalls
wird sie sich auch mit aktivistischen Bestrebungen gegen die Verhiltnis-
se zu Wehr setzen.

Die Dialektik des Selbst begleitet den gesamten Lebensweg einer Per-
son. Die Aktivitiaten, mit der eine Person versucht diese Dialektik zu ge-
stalten, werden dabei nicht nur Einfluss darauf haben, welche gesell-
schaftliche Position sie anstrebt, sondern werden auch bestimmen, wie
sie die Stellung, die sie zu einem gegebenen Zeitpunkt erreicht hat, aus-
fillt. Mit ihrer Personlichkeit gibt eine Person der gesellschaftlichen Stel-
lung, die sie einnimmt, ein individuelles Gesicht. Egal wie sie handelt, es
sind in jedem Fall immer andere Menschen von ihrem Handeln betrof-
fen. Griindet eine Person einen Betrieb oder eine Familie? Viele derartige
Lebensentscheidungen werden vor dem Hintergrund des Selbstvertrau-
ens getroffen, die mit diesen Entscheidungen einhergehenden Heraus-
forderungen auch meistern zu konnen. Dabei entstehen immer diverse
Verantwortlichkeiten, nicht nur eindimensional fur die Beschiftigten des
Betriebes oder die Mitglieder der Familie. Teilweise mit diesen konfligie-
rend entsteht auch Verantwortung fur die Kundschaft, den Ressourcen-
verbrauch des Betriebes oder die Freundschaften, die die eigenen Kinder
einmal schlieflen werden. Was befihigt ein Individuum dazu, diese un-
begrenzte Verantwortung zu ubernehmen?

Verantwortung hat, wie in Kapitel 2 beschrieben wurde, einen para-
doxen Charakter. Eine Person die Verantwortung ibernehmen mochte,
muss das in dem Wissen dartber tun, dass sie sie nicht vollstindig wird
beherrschen konnen. >Catch-22< bezeichnet unter anderem das Dilem-
ma, dass, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu konnen,
deren Folgen eigentlich schon bekannt sein miissten. Entscheidet man
sich fiir eine Vorgehensweise, dann entscheidet man sich gleichzeitig ge-
gen andere Optionen und letztlich wird man niemals wissen, was ge-
schehen wire, hitte man sich anders entschieden. Lebensentscheidun-
gen lassen sich in der Regel nicht umkehren. Einmal getroffen bringen

223

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sie Konsequenzen in die Welt, fiir die schliefSlich eingestanden werden
muss. SchliefSlich kann es geschehen, dass der Anspruch der Verantwort-
lichkeit auch von auflen an das Individuum herangetragen wird. So wird
es immer Menschen geben, die die von einer Person gewihlten Hand-
lungsoptionen fiir die Falschen halten. Als Person muss ich also immer
davon ausgehen, kritisiert zu werden. Verantwortung zeichnet sich da-
durch aus, dass es nicht moglich ist, sie vollstindig zu bedienen. Verant-
wortung zu Ubernehmen bedeutet entsprechend, trotz dieser Unsicher-
heit zu handeln. Verantwortung erfordert eine zur Verantwortung fahige
Personlichkeit, die im Moment des Handelns aufrichtig bereit ist, auch
fur die entfernten Folgen ihres Handelns einzutreten. Diese Haltung be-
darf der Ausbildung eines Selbstverhiltnisses, das den Umgang mit eige-
nen Verfehlungen reguliert.

Personlichkeit umfasst das Verhiltnis einer Person zu anderen und zu
sich selbst. Die Personlichkeit entwickelt sich entlang des gesamten Le-
bensweges. Dabei gilt es den eigenen wie auch den Anspriichen anderer
Menschen gerecht zu werden. Personlichkeitsentwicklung ist damit un-
trennbar mit der Entwicklung eines individuellen Willens zur Verantwor-
tung verbunden. Die Banalitit des Heldentums wie auch die des Bosen
(Kap 3.6) stellen Attraktoren der Selbstwerdung dar und alltaglich gilt
es, sich an vielen kleinen Abzweigungen in Richtung des einen oder des
anderen zu entscheiden. Damit lasst sich Verantwortung nicht auf mo-
ralische Uberlegungen reduzieren. Viele Entscheidungen miissen in Ab-
wagung widerspriichlicher Werte getroffen werden. Das erfordert mora-
lische Reife im Bewusstsein dariiber, dass rationale Prinzipien nicht nur
Gutes hervorbringen werde. Ein populires, seit der Antike diskutiertes
Beispiel hierfiir ist der Tyrannenmord, der als eine akzeptable Ausnah-
me von der moralischen Regel >du sollst nicht toten< dargestellt werden
kann, ohne dass dadurch die Regel generell fur ungiiltig erklart werden
muss. Aber auch die Frage nach der Angemessenheit sozialen Wider-
stands ladsst sich in diese Problematik einordnen.

#2 Widerstand und Extremismus

Antworten auf die Frage, welche Art von Widerstand in einer Gesell-
schaft legitim ist, lassen sich zwischen zwei Polen positionieren, die ex-
emplarisch von der Position Martin Luther Kings (1984[1958]) auf der
einen Seite und Henri David Thoreau (2014[1849]) auf der anderen Sei-
te dargestellt werden konnen. King war der Meinung, dass sich ziviler
Ungehorsam der Gerichtsbarkeit der Gemeinschaft unterstellen muss.
Die Ernsthaftigkeit und Stichhaltigkeit eines politischen Anliegens zei-
gen sich dieser Auffassung zufolge darin, dass eine Aktivistin oder ein
Aktivist auch den Willen zur gemeinschaftlichen Problemlosung zeigt

224

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONALITAT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

und mit ihrem Protest deswegen, wenn moglich, im Rahmen des Geset-
zes bleibt. Sollte trotzdem eine Bestrafung durch die Gesellschaft erfol-
gen, dann solle diese gewaltfrei hingenommen und mit legalen Mitteln
in Frage gestellt werden. Der gewaltfreie Aktivismus Kings bezieht seine
Schlagkraft letztlich daraus, dass die Offentlichkeit staatliche Repressi-
on in solchen Fillen als Unrecht empfindet.

Thoreau hingegen vertrat die Meinung, ein Mensch sei lediglich sei-
nem eigenen Gewissen verpflichtet und habe, wenn er von einem Un-
rechtsstaat zum Erfillungsgehilfen gemacht werde, sogar die Pflicht das
Gesetz zu brechen. Sowohl Mahatma Ghandi wie auch King benennen
Thoreau als Quelle der Inspiration. Thoreau hat aber nicht nur gewalt-
losen Widerstand geprigt. Zwar hat er niemals explizit Gewalt als legi-
times Mittel des Widerstands benannt; er spricht von zivilem Ungehor-
sam. Indirekt aber klingen strengere Tone an, wenn er die Moglichkeit
einer Revolution andenkt: »Doch nehmt ruhig an, dafs dabei auch Blut
vergossen werden mufSte. Wird denn nicht gewissermafSen Blut vergos-
sen, wenn das Gewissen verletzt ist? « (ebd.: 16). Von Thoreau beeinflusst
war auch der US-amerikanische Terrorist Theodore Kaczynski, der als
Unabomber bekannt wurde. Dieser totete in den 1980er und 9oer Jah-
ren drei Menschen mittels Briefbomben und verletzte 23. Er hatte eine
vielversprechende Karriere als Universitatsprofessor aufgegeben, um —
wie Thoreau — ein Leben als Einsiedler in der Wildnis Montanas zu fiih-
ren. Von dort aus hatte er auch seinen Kampf gegen die industrielle Ge-
sellschaft gefithrt. Das Manifest des Unabombers,™ das postalisch bei der
New York Times und der Washington Post einging, ldsst aber keine Wut
erkennen. Es liest sich in weiten Teilen als rationale Gesellschaftsana-
lyse, in der aus der Unreformierbarkeit der industriell-technologischen
Gesellschaft auf die Notwendigkeit von Revolution geschlossen wird.
Kaczynski beschreibt die wilde Natur und das unreglementierte Leben
als ein bedingungslos zu verteidigendes Gut. Er versteht seine Taten in
der Verantwortung fiir etwas Gutes.

Diese Beispiele zeigen eindriicklich, wie vielfaltig sich der Wille zur
Verantwortung letztlich auspragen kann. Die Psychologie der Person-
lichkeit erlaubt es, diese Vielfalt zu verstehen. Dabei zeigt sich insbeson-
dere die ambivalente Rolle der Rationalitit, die sowohl in den Dienst
der Mitmenschlichkeit gestellt werden kann, wie sie auch der Rechtfer-
tigung von Gewalt und Unmenschlichkeit dienen kann. Welche mensch-
lichen Regungen des Mitgefiihls oder moralische Grundsitze opfert ein
Mensch der Erreichung eines von ihm als in ubergeordneter Weise fiir
sgut« empfundenen Ziels? Kein Extremismus kommt ohne Begrindung
seiner Gewalt aus. Alle Extremisten rechtfertigen sich in der ein oder

1 Online verfugbar unter: https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/
Kaczynski%20-% 20Unabomber % 20Manifesto.pdf

225

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

anderen Weise. An welchem Punkt aber setzt sich ein Mensch ber die
Konventionen seiner Gemeinschaft hinweg und folgt seiner personli-
chen Uberzeugung und ab welchem Punkt wird das Verhalten dieses
Menschen fiir die Gemeinschaft untragbar? In der Perspektive des kri-
tischen Personalismus wird der transaktionale Charakter des Extremis-
mus transparent. Die Frage des Extremismus stellt sich regelmiafSig dann,
wenn zivilgesellschaftliche Bewegungen tiefgreifenden gesellschaftlichen
Wandel fordern, ihre Proteste und Argumente aber vor den hartnacki-
gen Persistenzen bestehender Strukturen scheitern und es deswegen zu
Ernuichterung unter den Aktivistinnen und Aktivisten kommt. So wurde
diese Debatte auch in der Studentenbewegung der 1960er Jahre gefithrt
und von Einzelpersonen und Gruppierungen unterschiedlich beantwor-
tet. Dies fuhrte bekanntermafsen auch zur Grundung der bewaffneten
Terrorgruppe RAFE.

4.4 Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte
und das Gute

Die Frage nach dem Rechten und dem Guten entspringt direkt der Di-
alektik des Selbst. Als verantwortliche Person kommt man manchmal
nicht umhin, unmoralische MafSnahmen zum Zwecke eines als hoher-
wertig empfundenen Guten einzusetzen. Es wird wohl niemals eine uni-
verselle Moral geben, die in allen erdenklichen Einzelfillen die richtige
Losung anzeigt. Diese Problematik projiziert sich auf die gesellschaft-
liche Ebene, denn es wird sich auch niemals ein Rechtssystem entwi-
ckeln lassen, dass in allen erdenklichen Einzelfallen dem Gerechtigkeits-
empfinden aller Menschen gerecht werden konnte. Werte und Normen
stehen bestidndig in einer Herausforderung durch die Praxis. Eine Ge-
sellschaft braucht deswegen ein kontinuierliches Forum fiir ethische De-
batten. Dies wird insbesondere vor dem Hintergrund des weiten Feldes
unethischer Verhaltensweisen deutlich, die nicht gerichtsfihig sind, weil
sie kaum aufSerhalb der konkreten Situationen, in denen sie stattfinden,
beurteilt werden konnen. Fiir derartige Verhaltensweisen wurde im vo-
rangegangenen Kapitel der Begriff der transaktionalen Gewalt gewihlt
(Kap 3.3).

Transaktionale Gewalt findet statt, wenn in Interaktionszusammen-
hiangen eine oder mehrere unterlegene Personen keine Moglichkeit ha-
ben, der von der dominanten Person fiir sie vorgesehenen Position zu ent-
kommen. Diese Gewalt basiert meist auf subtiler zwischenmenschlicher
Beeinflussung, also Manipulation oder Unehrlichkeit. Nicht selten baut
diese Gewalt auf pathologischen Personlichkeitsmustern auf. In Paar-
beziehungen oder Familienkonstellationen, die auf solchen Prinzipien

226

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

fuflen, lisst sich transaktionale Gewalt von einem Beobachter oftmals
nur in langfristiger Koprasenz mit den Beteiligten identifizieren. Was vor
Dritten, etwa in Gerichtsprozessen, gedufSert wird, spiegelt selten das wi-
der, was sich in Momenten der privaten Interaktion abspielt. Dabei sind
sich die Beteiligten der Pathologien ihrer Verhaltensweisen oftmals gar
nicht bewusst. Die Unterlegenen leiden unter den Verhiltnissen, konnen
die ihnen zuteilwerdende Aggression aber kaum benennen. Oftmals be-
stirken sie intuitiv die Sichtweisen der Taterinnen und Téter sogar und
erhohen damit deren herabsetzende Wirkung. Nicht allein, dass der Wolf
einen Schafspelz trigt, das Schaf riickt diesen auch noch zurecht, wenn
er zu verrutschen droht. Vielleicht leiden auch die Téterinnen und Titer.
Bei der reflexiven Betrachtung ihres eigenen Tuns verlieren sie sich aber
in der Regel in Selbsttauschung.

Sofern keine Straftatbestinde vorliegen, sind solche Fille nur selten
gerichtsfahig. Einige Phanomene, wie etwa Mobbing oder emotiona-
ler Kindesmissbrauch sind Grauzonen der Justiz und kénnen meist nur
uber Umwege geahndet werden. Andere Phanomene stellen zwar Straf-
tatbestinde dar, wie etwa Stalking, geschehen aber oft so unterschwel-
lig, dass sie kaum erfolgreich nachgewiesen und somit auch nur einge-
schrankt verhandelt werden konnen. Selbst wenn Sanktionen verhangt
werden, etwa ein Verbot, sich einer Person zu nihern, dann sind diese
Verbote kaum wirkungsvoll, wenn die Taterin oder der Tater dem Opfer
wirklich schaden méchte. Gerichtsverhandlungen sind naturgemaf$ den
alltdglichen Situationen enthoben, Zeugenaussagen in der Regel vage,
sodass sie leicht umgedeutet werden konnen. Auch sprechen die Anwail-
tinnen und Anwilte fiir ihre Klienten und so kann es selbst extrem ge-
walttatigen Taterinnen oder Tatern, die ihre Aggressionen im Privat-
leben kaum im Griff haben, gelingen, in Gerichtsverhandlungen einen
souverdnen Eindruck zu machen. Hier wird die schone Rede zur wah-
ren Rede, weil den Richterinnen und Richtern letztlich wenig Rechtfer-
tigung bleibt, den geschonten Darstellungen und den gutherzigen Beteu-
erungen zu misstrauen.

Das Verhdiltnis zwischen dem Rechten und dem Guten
als Frage der Personlichkeit

Hans Joas (1997: 257ff.) fasst die philosophische Diskussion um die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen dem Rechten und dem Guten zu-
sammen und kommt zu dem Schluss, dass die Frage, so wie sie haufig
gestellt werde, miifSig sei. Es konne nicht darum gehen, entweder dem
Guten oder dem Rechten ein Primat tiber das andere zuzuschreiben.
Es gehe eher um die Frage, was von beidem situativ, auf aktuelles Ver-
halten bezogen, Prioritit erhalten solle. Die Frage nach dem Verhaltnis

227

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

des Guten zum Rechten ist Joas zufolge keine ausschliefSlich akademi-
sche Frage, sondern zu weiten Teilen eine praktische. Die Frage nach
dem Guten und dem Rechten stellt sich nicht nur beztiglich politischer
Fragen der Legitimierung von Macht. Im Kleinen dufert sie sich in der
alltiglichen Uberzeugung, dass reines regelkonformes Handeln effektiv
Kreativitdt zunichtemacht. Der sprichwortliche »Dienst nach Vorschrift<
verhindert progressive Dynamik und somit die Leistungsfiahigkeit ei-
nes jeden Arbeitszusammenhangs. In weiten Teilen gilt die Uberzeugung,
dass Regeln einschriankende Wirkung haben und nicht selten wird ange-
nommen, dass ein kontrolliertes Ubertreten von Regeln Hochstleistun-
gen Uberhaupt erst ermoglicht. Das sprichwortliche >thinking outside the
box« ist immer auch ein Denken am Rande der bisherigen Regelungen.
Das viel beschworene >Verlassen der Komfortzone«, also das iiber die
bisher bekannten Verfahrensweisen hinausgehende Ausprobieren neuer
Ideen, soll, so das Versprechen, zu unerwarteten innovativen Ergebnis-
sen fithren. Nicht selten aber fithrt es auch in eine moralisch fragwiir-
dige Grauzone.

Gesellschaftliche Praktiken sind konventionalisiert und der Phanotyp
einer Praktik markiert immer auch die Grenzen ihrer bisherigen Regle-
mentierung. Vorhandene Ermessensspielraume bis an die Grenzen aus-
zureizen, stellt nicht selten den Vorstof§ in einen Bereich des Regel- oder
Wissensvakuums dar. Die Etablierung neuer Praktiken geschieht im bis-
her unbedachten Bereich gesellschaftlicher Aufmerksamkeit. Die Miss-
achtung geltender Auflagen kann Zeit sparen. Vielleicht ldsst sich da-
durch auch ein Versinken in administrativen Tétigkeiten verhindern und
Freiraum schaffen, fiir engagierteres und inhaltsbezogenes Arbeiten. Be-
stimmt hat sich fast jede Arbeitnehmerin und jeder Arbeitnehmer schon
einmal mit derartigen Fragen konfrontiert gesehen. Wie viel der ihr auf-
gebiirdeten Biirokratie soll sie gewissenhaft ausfithren und an welcher
Stelle ist es besser, die Krifte fiir die >eigentlichen< Aufgaben aufzuspa-
ren? Die Frage, ob nun das Rechte oder das Gute vordringlich zu be-
achten sei und unter welchen Umstanden dem einen oder dem anderen
der Vorzug gegeben werden solle, bricht sich demnach runter bis auf die
alltdgliche Ebene der individuellen Lebensbewiltigung und manifestiert
sich letztlich im individuellen Willen zur Verantwortung. Dadurch wer-
den nicht nur Innovation und Exzellenz moglich, sondern auch Machen-
schaften am Rande der Kriminalitat.

Es wire zu kurzgefasst, Verantwortung nur auf die Einhaltung oder
Missachtung von Regeln innerhalb fest formalisierter gesellschaftlicher
Bereiche zu beziehen. Verantwortung beschrankt sich nicht nur auf Si-
tuationen, in denen eindeutig bestimmt werden kann, was richtig und
was falsch ist. Die alltdgliche Erfahrung verdeutlicht die Zukunftsoffen-
heit des Handelns. Wir konnen immer nur vermuten, was wir mit unse-
rem Verhalten bewirken. Mit der Einhaltung von Regeln bewirken wir

228

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

zwar kontrolliert, dass wir nicht vom Rechtssystem oder von unseren
Vorgesetzten zur Verantwortung gezogen werden konnen. Verantwor-
tung aber empfinden wir vor allem dort, wo Unsicherheiten in unseren
Ermessensspielriumen bestehen oder dort, wo wir bewusst Regelungen
ubertreten, um in unseren Augen >Gutes< zu tun. Dort sehen wir uns als
individuelle Person gefragt und miissen auch personlich fiir die getroffe-
nen Entscheidungen geradestehen.

»Wir konnen zwar ehrlich danach trachten, das Gute zu vermehren oder
ausschliefflich im Sinne des Rechten zu handeln, aber dies verspricht uns
keine GewifSheit, dafl dies mit den Handlungen, zu denen wir uns ent-
schlieflen, und all den Folgen und Nebenfolgen, die wir so verursachen,
auch tatsichlich gelingt.« (Joas 1997: 267)

Es ist dieser risikobehaftete Charakter des Handelns, der, so Joas, ei-
nen doppelten Schluss zuladsst. Auf der einen Seite kann nur der Dis-
kurs, im Sinne von Habermas, als die einzig mogliche und universale
Begrindung eines Rechtssystems betrachtet werden. Das schliefSe aber
die Erkenntnis nicht aus, dass aus Sicht der Akteure und in Betrach-
tung der kontingenten Bedingungen, unter denen diese ihre Handlun-
gen ausfiihren miissen, die resultierenden Rechtssysteme niemals voll-
stindig gerecht sein konnen. Es stellt sich demnach die Frage nach den
Verfahren der Rechtsfindung und inwieweit ein Rechtssystem die si-
tuativen Bedingungen und die Gesinnung der Taterin oder des Taters
wihrend der Tat in die Urteilsfindung einbeziehen kann. Hierfiir ha-
ben Rechtssysteme ganz vielfaltige Regelungen dazu geschaffen, was
im Einzelfall als mildernder Umstand gewertet werden kann und wel-
che Straferleichterungen dadurch ermdoglicht werden. In die andere
Richtung aber, also in der Ahndung trickreicher Umgehungen des Ge-
setzes, sind Rechtssysteme in der Regel weniger schlagkriftig. Uber-
tretungen miussen erst auf einer gesellschaftlichen Ebene thematisiert
werden. Auch miissen entsprechend Gesetzesanpassungen vorgenom-
men werden, damit Gerichte derartige Falle bearbeiten konnen. An
dieser Stelle erscheint die Wichtigkeit politischer Offentlichkeiten und
verstandigungsorientierter Kommunikation. Dartiber hinaus ist auch
fraglich, inwieweit die Repressionssysteme des Rechtsstaates (Gerichts-
wesen, Psychiatrie und Polizei) tatsichlich vor grenziiberschreitendem
Verhalten schiitzen oder ob sie nur ein retrospektives Sanktionieren
ermoglichen. Der kritische Personalismus tritt in erster Linie nicht zur
Begriindung von Repression an, sondern zur Befihigung des Einzelnen,
sich selbst zu einer kritik- und gemeinschaftsfihigen Personlichkeit zu
machen. Trotzdem — oder gerade deswegen — miissen aber die Grenzen
der Repression betrachtet werden.

229

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

4.5 Gemeinschaft und die Regulierung
unangemessenen Verhaltens

Menschliches Verhalten und Handlungen resultieren nur zum Teil aus er-
worbenem Wissen oder trainierten Kompetenzen. In hohem MafSe sind
sie das Produkt von Personlichkeitsmerkmalen und somit durch Affek-
te bedingt. Generell — und in besonderem MafSe in Konfliktfillen — ha-
ben Menschen Schwierigkeiten zu erkennen, in welchen Werthaltungen
sie gerade angesprochen werden. Die Tatsache, dass Werthaltungen un-
bewusst unsere Uberzeugungen prigen und damit auch das, was wir fiir
wahr halten bestimmen, macht eine rein rationale Klarung von Konflik-
ten unmoglich. Es erfordert eine Betrachtung auf der Beziehungsebene,
die am besten von einer dem Konflikt auflenstehenden Warte gefiihrt
wird. Hierin begriindet sich der Nutzen von Mediation. Eine Idee von
Mediation ist aber nur vor dem Hintergrund einer Vorstellung von Ge-
meinschaft sinnvoll, die imstande ist Multiplizitit und Diversitit integ-
rativ zu denken, einer Vorstellung von Gemeinschaft, die aus transaktio-
nalen Beziehungen hervorgeht.

Wenn hier die gesellschaftlichen Repressionssysteme der Rechtspre-
chung und der Psychopathologie anerkannt werden, dann wird damit
keineswegs eine Normierung der Gesellschaft akzeptiert. Im Bereich des-
sen, was psychologisch als gesund anerkannt wird, konnen sich Person-
lichkeiten unendlich weit ausdifferenzieren und solange etwas nicht ge-
setzlich verboten ist, besteht auch Freiheit fiir individuelle Tatigkeiten.
Die Tatsache aber, dass andere Menschen von Einzelpersonlichkeiten
in Mitleidenschaft gezogen werden konnen, muss ebenfalls anerkannt
werden. Demnach sind auch regulative Institutionen notwendig. Wird
zur Reflexion dieser Institutionen aber Personlichkeit als zentrale Kate-
gorie vorgeschlagen, so liegt der Einwand nahe, dass dieses Programm
Gefahr lduft, sich zur Gesinnungspolizei zu wandeln. Im vorausgegan-
genen Kapitel wurden deswegen auch Fragen der Psychopathologie und
die Auswirkungen von Personlichkeitsstorungen fiir das gesellschaftli-
che Leben behandelt. Es wurde auf die rechtliche Situation hingewiesen,
die Individuen zurecht vor entmiindigenden Ubergriffen der Gemein-
schaft schiitzt. Die Notwendigkeit der gesellschaftlichen Repressions-
systeme wird damit nicht ohne den Hinweis anerkannt, dass die Gren-
zen des Erlaubten und des Pathologischen bestandig kritisch reflektiert
werden mussen.

Eine Kritik der Entunterwerfung (Foucault 1992[1978]) verbleibt
leider allzu haufig in der Feststellung historisch naturalisierter Aus-
schlussmechanismen, ohne dabei die Frage nach deren Rechtfertigung
zu stellen. So kommt beispielsweise Roberto Esposito (2010: 39) zum
Schluss, der Personenbegriff miisse abgelehnt werden, weil er nicht nur

230

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

die Anerkennung innerhalb einer Gemeinschaft, sondern damit auch die
Moglichkeit der AusschlieSung konstituiere. Wer als Person anerkannt
wird, der wird in die Gemeinschaft der Menschen eingeschlossen, aber
die Kategorie wire »vollkommen tberfliissig, wiirde sie mit der Kate-
gorie des Menschen zusammenfallen« (ebd.: 39). Demnach ermogliche
es der Begriff, andere Menschen zu unterwerfen. Esposito zufolge hatte
die Philosophie der Person ihre Bliitezeit nach dem Zweiten Weltkrieg.
Er versteht sie als Reaktion auf den Nationalsozialismus, dessen perver-
tierte Auffassungen von einem Volkskorper sich seiner Meinung nach
aus biologischen Auffassungen des Menschen als in erster Linie triebhaf-
tem Wesen speiste. Da eine Philosophie der Person dieses Paradox sei-
ner Meinung nach niemals wird auflosen konnen, bediirfe es einer Kritik
der Biopolitik, wie auch Giorgio Agamben (2002) sie fithrt. »Wahrend
die biopolitische Stromung das Verhalten des Menschen in die Dichte
seines somatischen Grunds einschreibt, beschrankt sich das personalis-
tische Denken darauf, das hierarchische Verhaltnis einer absoluten Vor-
herrschaft des Korperlichen vor dem Rationell-Geistigen umzukehren:
anstatt es als solches zu bekampfen« (Esposito 2010: 35).

Espositos Argumentation ware nachvollziehbar, wire nicht bekannt,
dass Menschen dazu neigen, Ausschliisse aus ihren Gemeinschaften zu
vollziehen. Im Sinne eines kritischen Personalismus geht es deswegen
darum, diese Ausschliisse zum Gegenstand einer analytischen Kritik zu
machen. Dass Ausschliisse faktisch stattfinden, wird auch die biopoliti-
sche Kritik nicht verhindern konnen. Ausschliisse aber prinzipiell abzu-
lehnen kann auch als Verweigerung der Verantwortung fiir potenzielle
Opfer von verbrecherischen und pathologischen Personlichkeiten ange-
sehen werden. Ein kritischer Personalismus erkennt die Notwendigkeit,
in einer Gemeinschaft bestindig nach den Grenzen akzeptablen Verhal-
tens zu fragen.

Personalitit in Gemeinschaft

Eine Person zu sein beinhaltet das Paradox, dass man als Mensch nur
durch die anderen zu dem wird, was man ist und damit genau genom-
men niemals man selbst sein kann. Es bedeutet eine einzigartige Stellung
innerhalb eines sozialen Gefuiges einzunehmen, also einerseits integriert
zu sein und dennoch solitdr zu stehen. Der Terminus >Personalitat« steht
fiir die Auffassung, dass sich die Einzelpersonen einer Anerkennungsge-
meinschaft ihren sozialen Raum derart aufteilen, dass jede darin einen
spezifischen Platz erhilt. Der Begriff eines transaktionalen, beberbergen-
den Raumes umfasst diese Vorstellung, wonach sich Einzelpersonen in
gegenseitiger Abgrenzung zueinander auf ihre jeweiligen Plitze mano-
vrieren. Die Prozesse, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen,

231

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sind Gegenstand der transaktionalen Anthropologie und ein kritischer
Personalismus untersucht diese sozialraumlichen Allokationen auf resul-
tierende Asymmetrien.

Gemeinschaften sind in dieser Auffassung notwendigerweise divers.
Dies resultiert aus den Paradoxien, die Verantwortung und Personali-
tit aufspannen. Es gibt keinen richtigen Weg, die Dialektik des Selbst zu
einem gelingenden Ergebnis zu fithren, nur unendlich viele individuelle
Lebenswege. Diese daraufthin zu vergleichen, ob sie mehr oder weniger
gelungen sind, verbietet sich von selbst. Auch sind die Voraussetzungen,
die ein Individuum mitbringt, ebenso idiosynkratisch wie die Einfliisse,
denen es unterliegt. Nur die reflexiven kognitiven Leistungen bilden ei-
nen vom Individuum selbst bestimmbaren Freiheitsgrad, der aber eben-
so in hohem Mafle von den Rahmenbedingungen seines individuellen
Lebens abhingig ist. Ein kritischer Personalismus muss die Andersartig-
keit jedes einzelnen Mitglieds einer Gemeinschaft wertschitzen. Er darf
lediglich die individuellen Konstruktionen von Verantwortung und das
daraus resultierende gemeinschaftsbezogene Handeln einer Person be-
werten. Zur Debatte steht demnach nicht, welchen Kategorien eine Per-
son entspricht, sondern wie sie ihre Verantwortlichkeit begreift und wie
sie Verantwortung lebt.

Klassischer und kritischer Personalismus

Der klassische Personalismus hat den Begriff der Person vor allem an
der Fahigkeit des Menschen zum Vernunftgebrauch festgemacht und ihm
damit den speziellen Status der Wiirde attributiert. Es wird aber keine
Philosophie des Unpersonlichen (Esposito 2010) bendtigt, um erkennen
zu konnen, dass nicht der Teil der Person heilig sein sollte, der der Ver-
nunft unterliegt, sondern der Teil, auf den ein Individuum keinen Einfluss
hat. Das Paradox der Verantwortung zeigt, dass eine Person auch fiir das
verantwortlich ist und gemacht werden kann, was sie nicht beeinflussen
kann. Wir stellen uns immer sowohl aktiv selbst in Verantwortung wie
wir auch gleichzeitig passiv in sie gestellt werden. Dabei ist Verantwor-
tung letztlich niemals vollstandig erfiillbar. Gelingt es einer Person nicht,
ihrer Verantwortung nachzukommen, so hat sie legitimen Anspruch auf
Beistand und Unterstiitzung durch die Gemeinschaft. Dies gilt selbst-
verstandlich nur, sofern sie diese Verantwortung nicht willentlich kor-
rumpiert oder sie in Gedankenlosigkeit vernachlissigt. Dann steht eine
Person zu Recht in der Kritik. Im kritischen Personalismus ist es dem-
nach die missbrauchliche Verwendung der Vernunft, die Repression ge-
rechtfertigt erscheinen lasst, nicht wie im klassischen Personalismus die
Unfihigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Auf diese Weise entsteht eine
positive Beschreibung von Begriffen, die von einer gouvernementalen

232

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

Liberalismuskritik so haufig ausschliefSlich negativ konnotiert werden.
Hierzu zdhlen etwa >Fursorges, »Verantwortung« oder >Gemeinschaft«.
Aus einer personalistischen Perspektive lassen sich gegenseitiger Res-
pekt, Ambiguititstoleranz und Gemeinwohlorientierung als notwendige
Werte von Vergemeinschaftung unter Menschen erkennen. Es ldsst sich
aber auch erkennen, dass diese Werte weder bei allen Individuen voraus-
gesetzt werden konnen noch, dass sie tatsachlich immer und auch in al-
len denkbaren sozialen Situation geboten sind.

Das personalistische Denken betont, dass die gesellschaftlichen Aus-
schliisse, die eine Gemeinschaft praktiziert, auf alle Mitglieder zurtck-
fallen. Das Unrecht, dass in einer Gemeinschaft geschieht, charakterisiert
die gesamte Gemeinschaft. Der Umgang mit denjenigen, die am Rande
der Gemeinschaft stehen, konstituiert die Wiirde derer, die sich im Zen-
trum befinden. Mit dem Blick auf Straftaten oder psychische Erkran-
kungen wire es unverantwortlich zu bestreiten, dass zumindest zeitwei-
lige Einschrankungen der Personlichkeitsrechte notwendig sind. Es sind
Umstande denkbar, unter denen Einzelpersonen sich selbst gefihrden.
Ebenso konnen einzelne Menschen unter Umstinden eine Gefahr fur
andere Menschen darstellen, der sich die gefahrdeten Personen nicht er-
wehren konnen und der sie unverschuldet zum Opfer fallen. Es ist nach-
vollziehbar, dass eine Gemeinschaft versucht, ihre Mitglieder vor der-
artigen Ereignissen zu schiitzen. Ebenso ist es nachvollziehbar, dass in
einer Gesellschaft bestimmte Handlungen zu Straftatbestinden erklirt
und sanktioniert werden. Selbiges gilt fiir Beziehungen nach aufSen. Es ist
nachvollziehbar, dass Gemeinschaften dariiber entscheiden wollen, wen
sie in ihren Kreis aufnehmen. Es besteht aber immer auch eine Verant-
wortung nach aufSen. Bei allen Prozessen der Vergemeinschaftung gilt es
immer die menschliche Wiirde zu wahren. In diesem Sinne ist der Perso-
nenbegriff nicht ein Begriff, der zu Ausschliissen beitragt, sondern das
Regulativ, Ausschliisse wenn moglich zu vermeiden oder, wenn sie doch
notwendig erscheinen sollten, so gut es geht menschlich zu gestalten.

Da sich der kritische Personalismus dariiber im Klaren ist, dass Per-
sonlichkeiten immer ein Produkt der sozialen Verhaltnisse sind, miissen
diese Verhaltnisse immer darauf untersucht werden, inwiefern sie nicht
vielleicht selbst das grenziiberschreitende Verhalten produzieren, dass
sie glauben sanktionieren zu miussen. Ein wesentlicher Fokus einer Ge-
meinschaft sollte also auf der Reflexion ihres gemeinschaftlichen Mitei-
nanders und ihrer Auflenbeziehungen liegen und dabei mussen insbeson-
dere die etablierten Aushandlungs- und Konfliktpraktiken in den Blick
genommen werden. Im Idealfall sollten sowohl die inneren als auch die
dufseren Beziehungen einer Gemeinschaft symmetrisch und gewaltfrei
sein und Kommunikation sollte gleichberechtigt stattfinden. Aber wel-
che Art von Gesellschaft konnte diese Ideale verwirklichen und wenn das
nicht moglich ist, ihnen dann zumindest nahekommen?

233

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

4.6 Doch welche Gemeinschaft?

Das wohl grofite Feldexperiment zu Gemeinschaftsbildung ereignete sich
in den USA der 1960er und 7oer Jahre. Grundlage war die Verschmelzung
der kulturellen Boheme San Franciscos, der Hi-Tech-Industrie des Silicon
Valley, dem unternehmerischen Eifer der Yuppies und der Hippie-Kultur
(Barbrook & Cameron 1995). Es bildete sich eine gegenhegemoniale Kul-
tur, die insbesondere die Griindung zahlreicher Lebensgemeinschaften mit
sich brachte. Nach Aussage mancher Autoren (Turner 2006; Issitt 2009)
l6sten sich viele dieser Kommunen innerhalb weniger Jahre wieder auf.
Hingegen betonen andere Autoren (Bates & Miller 1995) deren Persis-
tenz, denn Mitte der 1990er Jahre seien nachweislich iiber roo Kommu-
nen bekannt und vermutlich existierten unzahlige weitere. Es sind zwei
Perspektiven auf dieselben zeitgeschichtlichen Vorginge, wobei sich die
ersten Autoren fiir >virtual communities< interessieren, wihrend die zwei-
ten untersuchen, wie sich kommunale Formen des physischen Zusammen-
lebens entwickelten. Sowohl den Protagonistinnen und Protagonisten der
digitalen Revolution als auch den Griinderinnen und Griindern der Kom-
munen fehlte das Vertrauen in das politische System der USA, dass sie von
den herrschenden Eliten korrumpiert sahen. Thr Glaube an die Unrefor-
mierbarkeit der Politik bewirkte in beiden Lagern eine Abkehr von politi-
schem Handeln. In ihrer Herrschaftskritik machten die einen die Technolo-
gie zum Hoffnungstrager fiir einen gesellschaftlichen Wandel, die anderen
glaubten eher, dass die notwendigen gesellschaftsverandernden Krifte von
einem Bewusstseinswandel ausgehen miissten. Neue Lebensgemeinschaf-
ten sollten die Wiege veranderter Lebensweisen werden. Es waren dies
zwei Seiten derselben Medaille, die kontrirer nicht erscheinen konnten.

Die einen griindeten Netzwerk-Foren, die die Sprache der Kybernetik
und der Wirtschaftswissenschaften verbanden und trieben damit die Ent-
stehung einer >Kalifornischen Ideologie« (Barbrook & Cameron 1995)
voran. Dies war der optimistische Traum einer digitalen Vernetzung als
elektronischer Agora, in der jeder seine Meinung ohne Angst vor Zen-
sur duflern kann, dem Internet als >information market place< oder der
Moglichkeit eines kybernetischen Kommunismus, in dem politische Ent-
scheidungen maschinell und herrschaftsfrei getroffen werden sollten. Die
durch das Internet vernetzten personal computer sollten einen ermich-
tigenden Individualismus, kollaborative Gemeinschaft und spirituel-
le Kommunion hervorbringen. Dieser gegenhegemoniale Traum fuhrte
schlieSlich in zweifelhafte Allianzen mit konservativen Kriften und in
den 1990er Jahren, mit der »New Economy<, zu einem Ausverkauf der
egalitiren Ideale.

Die Kommunarden der Lebensgemeinschaft arbeiteten hingegen im
Stillen an der Vision eines erneuerten Lebens. Fur ihren gegenhege-
monialen Traum suchten Sie sich ein Stiick Land oder schafften sich

234

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

anderweitig einen Freiraum, um dort nach ihren Ideen ein soziales Le-
ben zu etablieren. Ihre Kommunen waren sehr unterschiedlich verfasst,
einige waren hierarchisch organisiert, andere hatten charismatische Fiih-
rer, die meisten aber versuchten ein herrschaftsfreies Zusammenleben
durch unstrukturierte Gleichheit zu erreichen (Miller 1999: 166ff.). In
einigen Kommunen funktionierte das eher schlecht, andere wiederum
entwickelten effektive Verfahren, gemeinschaftlich Entscheidungen zu
treffen. In keinem Fall aber konnte der Alltag vollkommen unreguliert
bleiben: »A great many communes that began without rules adopted, at
a minimum, a work-rotation schedule, often with some kind of whee-
led chart for assigning duties. And even the most anarchistic commune
could adopt an occasional rule that made inescapable common sense«
(ebd.: 169). Es zeigte sich, dass auch egalitires Leben nicht ohne Regeln,
nicht ohne Institutionen auskommt. Auch wenn jede der Kommunen, die
langer iiberdauerten, ihre jeweils eigene Geschichte hat, so fasst Timothy
Miller (ebd.: 228ff.) folgende Erfolgsfaktoren zusammen. Demnach ent-
wickelten erfolgreiche Kommunen ein nachhaltiges Verhiltnis von Frei-
heit und Gemeinschaft. In der Regel wurde der Level des Teilens tiber die
Jahre niedriger und die Betonung der Wichtigkeit von Privatheit nahm
zu. Zudem hatte das enge Zusammenleben in der Regel die Erarbeitung
verschiedener Formen der Konsensbildung und der Konfliktlsung not-
wendig gemacht. So unterschiedlich die Hippie-Kommunen auch wa-
ren, in der Regel organisierten sie sich nach vier grundlegenden sozialen
und wirtschaftlichen Grundsitzen. So wollten sie kollektiv, kooperativ,
kommunal und divers sein. Nicht selten vertraten sie anfangs die Idea-
le der Offenheit und Herrschaftsfreiheit, mussten aber nicht selten fest-
stellen, dass »Faulenzer und sogar Ganoven« die aufgebauten Struktu-
ren iibernehmen wollten (Bates & Miller 1995: 372). Es entstand so die
Notwendigkeit, die Gemeinschaft zu schiitzen, sie nach auflen abzugren-
zen oder zumindest die Institution einer gemeinsamen Beratung iiber die
Aufnahme neuer Mitglieder entscheiden zu lassen.

Bis heute leben diese Ideen eines egalitiren kommunalen Zusammenle-
bens in zahlreichen Initiativen weiter. Nicht nur anarchistische Gruppen
versuchen sich weiterhin an herrschaftsfreien Formen des Zusammenle-
bens, die selbstverstindlich auf die ein oder andere Weise institutionell
verfasst sein miissen. Dabei kann aber zwischen Institutionen, die die hie-
rarchische Struktur biirokratisch verfasster Gebilde stiitzen und solchen,
die eine egalitire Ordnung stabilisieren, unterschieden werden. Letzte-
re konnen als »herrschaftsfreie Institutionen« gelten (Haude & Wagner
2019[1999]). Auch in der Idee der >kleinen Netze« (Korczak 1981) wur-
de Nihe und Distanz als Schliissel einer Architektur fiir Wohnsiedlungen
angesehen, die lokale Gemeinschaftsbildung effektiv unterstiitzen kénn-
ten. In der globalen Bewegung fiir ein >Recht auf Stadt< werden alltidglich
die unterschiedlichsten demokratischen Beteiligungsverfahren erprobt

235

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

(Holm & Gebhardt 2011). Je nach Initiative geht es dabei auch darum
eine egalitare Stadtgesellschaft in Stadr Statuten gesetzlich zu verankern.

Konnte den Hippies in den 1960er—70ern noch ein etwas naives
Menschenbild nachgesagt werden, so haben sich die Ansichten bis heu-
te deutlich qualifiziert: »The hippies tended to have a naive optimism
about human nature, a belief that if one could simply be rescued from
the night-mare of American culture and placed in a supportive setting,
one would respond in kind and contribute to group harmony« (Ba-
tes & Miller 1995: 373). Aber nicht fir jede und jeden erfiillte sich der
Traum von der Gemeinschaft gleichermaflen und so erlebten die Hippie-
kommunen eine hohe Fluktuation. Selbiges hatten wohl auch akephale
Jager und Sammlergruppen in Afrika zu verzeichnen (Haude & Wag-
ner 2019[1999]). Nicht alle Kommunarden entwickelten sich automa-
tisch zu egalitiren friedliebenden Mitmenschen, nur weil sie in einen
herrschaftsfreien Raum eintraten. Die Erfahrungen zeigen, dass Akzep-
tanz und Offenheit eine Grenze erfahren miissen. Es muss die Moglich-
keit geben, die Gruppe zu verlassen oder eine Person zum Verlassen der
Gruppe aufzufordern.

Was in kleinen personlichen Gemeinschaften funktioniert, kommt
moglicherweise in grofferen Gemeinschaften an eine Grenze. Im Fal-
le des Ausschlusses einer Person ist es fiir eine lokale Lebensgemein-
schaft leicht, sich moralisch zu entlasten, etwa mit dem Argument, dass
ausgeschlossene Personen sicherlich anderswo eine fiir sie passende Le-
bensgemeinschaft finden werden. In einem staatsbiirgerlichen Zusam-
menhang aber kénnen Menschen nicht einfach weitergeschickt werden.
Nicht umsonst hat Hannah Arendt darauf hingewiesen, dass Menschen
auch das Recht, Rechte zu haben, zugesprochen werden sollte (Schulze
2015). Rechte zu haben erschopft sich nicht darin abstrakte Anspriiche
zu erhalten. Eine Person muss auch als Mitglied einer Gemeinschaft er-
scheinen, innerhalb derer sie diese Rechte einfordern kann. Es braucht
also auch ein Recht darauf, in ein Beziehungssystem integriert zu wer-
den, innerhalb dessen eine Person nach ihren Handlungen und Meinun-
gen beurteilt wird. Im Zusammenhang dieser Arbeit ldsst sich hier ein
besonderes Recht erkennen: Das Recht kritisiert zu werden, zu kritisie-
ren und Kritikfahigkeit gelehrt zu bekommen. An dieser Stelle wird eine
Problematik des Ideals herrschaftsfreier Gemeinschaften deutlich. Sofern
sie nicht als kleine lokale Gemeinschaften gedacht werden, miissen sie
auch die Personen integrieren, die das System ihrer Herrschaftsfreiheit
zu korrumpieren versuchen, sei es aus einem Willen zur Macht heraus
oder zu anderweitig personlichem Vorteil.

Ethnographinnen und Ethnographen haben mafSgeblich zur Erfor-
schung egalitirer oder akephaler Gemeinschaften beigetragen. Dabei
haben sie sich Rudiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) zu-
folge nicht immer wohlwollend mit der Idee der Herrschaftsfreiheit

236

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

auseinandergesetzt. Insgesamt jedoch hitten sie so viel Material zu-
sammengetragen, dass diese Idee heute als eine ernst zu nehmende Op-
tion erscheine und auf keinen Fall mehr als >primitiv< angesehen werden
konne. Im Gegensatz zu einem >naiven Anarchismus« vertreten Hau-
de und Wagner die Auffassung, dass herrschaftsfreies Zusammenleben
Institutionen benotigt, die Herrschaft regulieren, die gleichzeitig aber
selbst nicht repressiv sein durfen. Nicht selten wird in diesem Zusam-
menhang auf Erfahrungen von Gemeinschaften des subsaharischen Af-
rika verwiesen.

Von Afrika lernen

Alternative demokratische Ideen der Aushandlung sind nicht nur Ge-
genstand afrikanischer Philosophien (vgl. hierzu Wiredu 1997; Wiredu
2015[1998]; Teffo 2004), sondern in vielen Teilen noch lebendige tra-
ditionelle Praxis. In Botswana beispielsweise besteht eine lange Traditi-
on konsensorientierter kommunaler Beratungen. Der >kgosi< als Stam-
mesfithrer nimmt dabei eine entscheidende Rolle ein. Da er nicht auf
eine exekutive Gewalt zur Durchsetzung seiner Beschliisse zuruickgrei-
fen kann, erfullt er seinen Fuhrungsanspruch, indem er sich fir einen
lebendigen, ehrlichen Austausch unter den Mitgliedern seiner lokalen
Gemeinschaft verantwortlich zeigt. In vielen afrikanischen Gemein-
schaften ist eine Art Dorfversammlung die Institution, in der das ge-
schieht; in Botswana ist das die »kgotla<. In der Verfassung Botswanas
wurde bewusst die Moglichkeit erhalten, dort weiterhin auch Streit-
fille oder Anklagen verhandeln zu konnen und es steht im >house of
chiefs, einer verfassten Kammer der nationalen Regierung, auch im-
mer wieder zur Debatte, wie weit die Befugnisse der tribalen Gerichts-
barkeit gehen sollten. Die Beratungen in der kgotla werden im Idealfall
so lange gefiihrt, bis jede Person ausreichend Gehor gefunden hat und
schliefflich gemeinsam Mafinahmen beschlossen werden konnen. Kwasi
Wiredu (2015[1998]: 174) beschreibt die hierbei zugrundeliegende
Uberzeugung folgendermaflen: »Menschen haben die Fihigkeit, sich
durch ihre Differenzen hindurch bis zum tiefsten Grund der Identitat
ihrer Interessen durchzukdmpfen«. Demnach kénnen Menschen nach
ergiebiger Beratung die Interessen der Gemeinschaft als ihre eigenen er-
kennen und so demokratisch tiber zukunftige Wege entscheiden. Hierzu
sind oft sehr zeitaufwindige Beratungen notwendig, die durch die Uber-
zeugung gerechtfertigt sind, dass erlebtes Unrecht und Konflikte, tiber
die direkt involvierten Parteien hinaus, immer einen grofSeren Kreis an
Personen beeintrachtigen. Demnach hat die Gemeinschaft ein Interes-
se an einer Befriedung oder Klarung personlicher Streitfille. Diese Tra-
dition geht also auch mit einer spezifischen Auffassung von Privatheit

237

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

einher. Durchaus bekannt ist beispielsweise die Redeweise, dass es zwei
Menschen braucht, um ein Kind zu zeugen, ein ganzes Dorf aber, um es
zu erziehen. Damit ist gemeint, dass Kinder von einem reglementieren-
den Einfluss auflerhalb des Elternhauses sehr profitieren konnen, weil sie
lernen, dass sie eben nicht nur von den (manchmal zu sehr) wohlwollen-
den Eltern bewertet und sanktioniert werden.

Auch traditionelle afrikanische Gesellschaften kommen also nicht
ohne Institutionen aus, auch wenn diese weniger strafen, als dass sie
eher eine Funktion der Stabilisierung von Gleichheit erfiillen. So kann
auch Hexerei als eine >herrschaftsfreie Institution< angesehen werden. Als
eine Institution, die Verhalten reglementiert, dabei aber ohne eine ord-
nungssichernde Gewalt, wie etwa eine Polizei, auskommt. Um dies ver-
stehen zu konnen, mussen wir gingige Vorstellungen von Hexerei ab-
legen. Hexerei wird, wenn nicht einfach als Aberglaube ignoriert, oft
ausschliefSlich im Hinblick auf ihre bosartigsten Auswirkungen behan-
delt. So wird sie im Kontext der UN auf Hexen- und Ritualmorde re-
duziert (WHRIN 20713). Unbestritten finden ungeheuerliche Menschen-
rechtsverletzungen statt. Tatsachlich werden unschuldige Menschen der
Hexerei bezichtigt, sozial ausgegrenzt und in extremen Fillen sogar er-
mordet. Auch ist nicht zu leugnen, dass sogenannte >witch doctors« ver-
einzelt Menschen, meist Kinder, regelrecht schlachten, um Korperteile
zur Zubereitung von Zaubermedizinen zu ernten (Ashforth 1998; Hund
2000). Derartige Vorfille reprasentieren aber nicht das Wesen von He-
xerei. Einige Ethnographen sehen ganz andere alltidgliche Dimensionen
von Hexerei (Ashforth 1998; Geschiere 1997). Demnach ist Hexerei im
Korper zentriert und eine Tragerin oder ein Triager von »bad spirits<kann
diese auch unbewusst in Kraft setzten. Hexerei ist als soziale Kraft in
lokale Lebenszusammenhinge oder engste Familienbande eingewoben,
in denen Eifersucht, Neid oder Missgunst haufige Attribute von Bezie-
hungen sind. Innerhalb dieser Gemeinschaften uibernimmt Hexerei die
Aufgabe der sozialen Regulierung im Sinne von Gleichheit und Gerech-
tigkeit. Der Glaube an sie etabliert Uberzeugungen, wonach Eifersucht,
Neid und Missgunst Zwietracht in einer Gemeinschaft sihen. Diese Ge-
fuhle gegeniiber einer Person zu haben und sie eventuell sogar in mysti-
sche Handlungen gegen sie umzusetzen, bedeutet sie zu verfluchen und
kommt der Hexerei gleich. Es kann aber nicht verborgen bleiben, wenn
jemand bose Krifte (bad spirits) nutzt und es gibt auch Moglichkeiten,
diese auf den Anwender zuriickzulenken. So kann Hexerei immer auf
die Person zuriickfallen, die einen Fluch ausspricht. Demnach gilt es
weder eifersiichtig, neidisch noch missgtinstig zu sein, um nicht selbst
von dunklen Kriften beherrscht zu werden. Gleichzeitig gilt es, nicht zu
prahlen, nicht unfreundlich oder geizig, sondern grofiziigig zu sein, um
zu vermeiden, dass andere Menschen diese Gefiihle gegen einen entwi-
ckeln. Hexerei gemahnt also zur Selbstregulierung im Sinne von Egalitit.

238

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE FAHIGKEIT DES INDIVIDUUMS

Erich Leistner (2014) argumentiert sogar, dass — zumindest in Stdafri-
ka — die von der UN angeprangerten gewalttitigen Ausschreitungen ge-
gen angebliche Hexen als eine Reaktion auf die nationale Gesetzgebung
angesehen werden konne. Demnach fihlten sich lokale Gemeinschaften
hilflos, nachdem den traditionellen Autorititen die Verantwortung fiir
Fille von Hexerei entzogen worden waren. Damit funktioniert Hexerei
nicht mehr als regulierende Institution.

4.7 Gemeinschaft und die Fahigkeit
des Individuums zur Selbstregulierung

Auch in modernen Gesellschaften gilt es ein weites Feld unsozialer Ver-
haltensweisen, das rechtlich unreglementiert bleibt, dynamisch und
transparent zu halten. Nur so konnen Einzelpersonen zur MafSigung ih-
res Verhaltens und die Gemeinschaft zur Regulierung grenziiberschrei-
tenden Verhaltens befahigt werden. Die afrikanischen Beispiele inspirie-
ren die Vorstellung von lokalen Mediationsprozessen, die in Familien,
Freundeskreisen, Nachbarschaften oder Betrieben stattfinden konnten.
Dabei konnten nicht nur die jeweiligen Streitparteien hinzugezogen, son-
dern auch die jeweils weitere Gemeinschaft um Rat gebeten werden.
Doch derartige Prozesse bedurfen Menschen, die fihig sind sich in einem
sozialen Zusammenhang zu erkennen. Auf Hexerei als regulativen Glau-
ben mochte man heute natiirlich ebenso wenig setzen, wie auf verbindli-
che religiose Vorstellungen anderer Art. Eine transzendierende sikulare
Spiritualitit aber, wie sie in Kapitel 3.5 als Transrationalitit beschrieben
wurde, konnte ebenfalls diese Aufgabe tibernehmen. Sie ermoglicht es
dem Individuum hinter seine aktuellen Befindlichkeiten zuriickzutreten
und sich in seinen transaktionalen Beziigen zu erkennen. Entsprechend
wiirde eine Person auch das Angebot von Mediation befiirworten und
wenn notwendig wahrnehmen.

Der kritische Personalismus stellt zudem ein Wissen iiber Prozesse der
Personlichkeitsbildung zur Verfiigung. Dies ist notwendig, damit sich In-
dividuen selbstgefiihrt in freiheitliche Formen der Vergemeinschaftung
eingliedern konnen, ohne dabei ihre eigenen Bediirfnisse zu verleugnen.
Dariiber hinaus lisst es Richtlinien erkennen, nach denen bestehende re-
pressive Institutionen im Sinne eines egalitiren Gemeinwohls bewertet
und wenn moglich zu herrschaftsfreien umgestaltet werden konnen. Aus
der Ambiguitit, die gesellschaftliche Institutionen immer mit sich brin-
gen, kann nicht auf deren Uberfliissigkeit geschlossen werden. Vielmehr
sollte die Uberzeugung folgen, dass Institutionen der bestindigen Kon-
trolle und Kritik aus moglichst vielen unterschiedlichen sozialen Positi-
onen heraus unterzogen bleiben sollten.

239

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

Gemeinschaft kann niemals ein Konsens- oder Harmonieprojekt sein.
Gemeinschaft entwickelt zwangsliufig Dissensdynamiken. Die Art und
Weise, wie diese in Offentlichkeiten verhandelt werden, welche Stim-
men in politischen Entscheidungsprozessen Gehor finden und wie die-
se in Entscheidungen einbezogen werden, bestimmt schlieflich die de-
mokratische Kultur einer Gemeinschaft. Wird dies lediglich als ein Spiel
von Agonismen oder gar Antagonismen im Sinne kritischer Oppositio-
nen verstanden, dann liegt Lagerbildung und das Streben nach Herr-
schaft nahe. Im Sinne einer kritischen Mediation gilt es, gesellschaftliche
Dissensbeziehungen dynamisch zu halten und Dogmen zu vermeiden.
Da Personlichkeitsentwicklung elementar von den sozialen Gegebenhei-
ten gepragt wird, erlaubt nur gelebte Verstindigung die Entwicklung
kommunikativer Personlichkeiten. Nur wer die wohltuenden Effekte
von Verstandigung erlebt, wird die hierzu notwendigen Personlichkeits-
merkmale, wie etwa Offenheit, Demut oder Ambiguititstoleranz, aus-
bilden konnen. Negative Gefiihle, wie Scham und Schuld, miissen zuge-
lassen werden, um sie reflektieren zu konnen. Nur in der Reflexion von
Verfehlungen wird Versohnung moglich. Gemeinschaft sollte ein sozia-
les Klima erzeugen, welches ihren Mitgliedern erlaubt, diese Fahigkeiten
zu entwickeln. Egalitire Vergemeinschaftung benotigt Individuen, die
zur gemeinwohlorientierten Selbstregulierung befahigt sind. Damit die
akademische Kritik hierzu einen Beitrag leisten kann, ist eine spezifische
Haltung notwendig. Diese soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

240

https://dol.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THm.


https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Subjektivität und Realität(en)
	4.2  Persönlichkeitsbildung als Schlüssel zur Handlungsfreiheit
	4.3  Personalität, moralische Reife und Widerstand
	4.4  Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute
	4.5  Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen Verhaltens
	4.6  Doch welche Gemeinschaft?
	4.7  Gemeinschaft und die Fähigkeit des Individuums zur Selbstregulierung

