
219

4. Kritischer Personalismus und  
die Grenzen der Gemeinschaft

In diesem Kapitel wird das transaktionale Verständnis des Menschseins 
auf seine Implikationen bezüglich einer Idee von Gemeinschaft unter-
sucht. Dabei werden in einem ersten Schritt nur einige grundlegende 
Momente benannt, die es im darauffolgenden Kapitel ermöglichen, me-
thodologische Prinzipien für die kritische Analyse abzuleiten. Die wei-
tergehende Integration in eine gesellschaftstheoretische Perspektive er-
folgt schließlich im letzten Kapitel. 

4.1 Subjektivität und Realität(en)

Wird soziales Handeln mittels des Theorems der Transaktion beschrie-
ben, dann erscheint Subjektivität als soziale Haltung, die weniger dem 
Geist entspringt, als dass sie einer Person in einer Situation passiv zu-
teilwird. Die Art und Weise, wie ein Mensch angesprochen wird, be-
stimmt elementar dessen Haltung in einer gegebenen Situation. Dem-
nach haben Individuen Subjektivität nicht in der gleichen Weise, wie sie 
Dinge besitzen oder Eigenschaften haben. Wir sind niemals wir selbst 
im Sinne eigenständiger Wesen: Zwar können wir uns Ziele setzen und 
Handlungen planen, doch wie wir letzten Endes tatsächlich reagieren, 
hängt nicht allein von unserem Willen ab, sondern wird in entscheiden-
der Weise auch vom Verlauf der Geschehnisse bestimmt. Zudem ist auch 
unser Wille zu großen Teilen das Produkt unserer gesellschaftlichen Prä-
gungen. Der Mensch ist kein autonomes Verstandeswesen. Der Termi-
nus ›Subjektivität‹ verweist auf den jeweiligen sozialen Zusammenhang, 
in dem wir aktuell zu Subjekten werden. Subjektivität ergibt sich in je-
der sozialen Begegnung neu jedoch nicht immer auf vollkommen ande-
re Art und Weise - auf lange Sicht bleiben wir als Person erkennbar. Es 
ist aber durchaus möglich, dass wir selbst uns nahestehenden Menschen 
fremd erscheinen, wenn wir von den spezifischen einzigartigen Bedin-
gungen einer besonderen Situation in sensiblen Persönlichkeitsmerkma-
len getriggert werden. Auch kann uns ein außergewöhnliches Gesche-
hen derart tiefgreifend prägen, dass wir im Folgenden nicht mehr der 
gleiche Mensch sein werden. 

Ein Individuum entwickelt in allen seinen Lebenskontexten spezifi-
sche Verhaltensweisen. »Ein Individuum als ein Mitglied verschiedener 
Gruppen kann in sich selbst geteilt sein und im wahren Sinne widerstrei-
tende Ichs besitzen oder ein vergleichsweise desintegriertes Individuum 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

sein« (Dewey 1996[1927]: 160). Den Menschen in der Möglichkeit ei-
ner mehrfachen Ausprägung seines Ichs zu denken, ist zum Teil auch Ele-
ment des poststrukturalistischen Denkens (Butler 1999: 85; vgl. hierzu 
Keller 2014), etwa im Motiv der Überdeterminierung. Diese entsteht, 
wenn in einer Situation mehrere widerstreitende Subjektpositionen ei-
nes Individuums gleichzeitig zum Tragen kommen. Beispiel hierfür ist 
etwa ein Lehrer, der sein eigenes Kind unterrichten soll. In transaktiona-
ler Perspektive geht es aber um mehr als um rollenspezifische Subjekt-
positionen. Es geht darum die Prozesse situativer Subjektwerdungen zu 
verstehen. Um zu verdeutlichen, wie tiefgreifend Brüche innerhalb ei-
nes Individuums sein können, könnten Dissoziative Identitätsstörungen 
(DIS) angeschaut werden, die insbesondere dann entstehen, wenn Kin-
der massive Missbrauchserfahrungen erleben. Die Kinder spalten dann 
einen Teil ihres Erlebens in eigenständige Persönlichkeitsanteile ab. We-
niger extrem klingt das auch in den im vorangegangenen Kapitel ge-
schilderten Berichten über Menschen an, die in autoritären Situationen 
zu Handlungen motiviert wurden, die sie unter normalen Bedingungen 
niemals durchgeführt hätten. Zur Illustrierung hier ein weiteres Beispiel 
aus meiner empirischen Arbeit. 

#1 Muti Ritual

Am 4. November 2011 titelte die Zeitschrift The Voice in Botswana 
»Muti Ritual Left My Baby HIV+«. Der Artikel bezog sich auf einen 
Fall, in dem ein Kind im Verlauf einer traditionellen Heilpraktik mit 
dem HI-Virus infiziert wurde. Voller Erschrecken über sich selbst be-
richtete die Mutter, wie sie einem gefährlichen Ritual tatenlos zuge-
schaut hatte. Bei diesem Ritual waren sie, der Vaters und das Kind in 
die Haut geritzt und ihr Blut an der Wunde vermischt worden. Dadurch 
sollten die Familienbande gestärkt werden. Zum Zeitpunkt des Ritu-
als wussten Vater als auch Mutter über ihren HIV-positiven Status Be-
scheid und das Baby war nur durch die aufwändige Teilnahme an ei-
nem Prevention of Mother To Child Transmisson (PMTCT)-Programm 
gesund zur Welt gekommen. Da sowohl Vater als auch Mutter die An-
steckungswege kannten, war es für mich als jungem Forscher unver-
ständlich, warum niemand das Ritual verhindert hatte. Erst spätere For-
schungen machten mir deutlich, wie getrennt die Welten der modernen 
Medizin und des traditionellen Lebens sind und dass sie jeweils ganz 
eigene inkommensurable Voraussetzungen haben. Eine Teilnahme in je-
weils einer dieser Welten erfordert ein Switchen zwischen weitreichen-
den Erklärungs- und Erlebniszusammenhängen in dessen Verlauf sich 
schließlich auch die Wahrnehmung verändert. Es deutet also viel darauf 
hin, dass Menschen, je nach Kontext, in dem sie sich gerade befinden, 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

divergierende Selbstverständnisse haben, deren Unvereinbarkeit ihnen 
häufig wenig bis gar nicht bewusst ist.

4.2 Persönlichkeitsbildung als  
Schlüssel zur Handlungsfreiheit

Wenn Subjektivität vom Kontext abhängig ist, dann hat man nicht per 
se eine spezifische Haltung oder Meinungen. Einmal in eine Situation 
gestellt, passt man sich intuitiv dem gegebenen Rahmen an. Wer kennt 
nicht die Erfahrung, schon einmal eine Meinung vertreten zu haben, 
nicht wirklich aus eigener Überzeugung heraus, sondern hauptsächlich, 
weil ein Gegenüber sich in besonders provokanter Weise geäußert hat? 
In Situationen wird man affiziert, also biophysikalisch aktiviert und 
emotional involviert. Eine Situation verlangt dem Individuum Reaktio-
nen ab und in der Unmittelbarkeit des Geschehens ist es niemals mög-
lich vollkommen Herr der Situation zu sein. Im Eifer des Gefechtes ist 
nicht immer eine rationale Steuerung des eigenen Verhaltens möglich, 
vielmehr basieren Reaktionen weitgehend auf individuellen, erworbenen 
und angeborenen Dispositionen. Diese Dispositionen geben einem Indi-
viduum ein charakteristisches Verhalten, machen es als Person erkennbar 
und werden deswegen als ›Persönlichkeit‹ dieses Menschen bezeichnet.

Jedes Individuum entwickelt eine ganz eigene, individuelle Persönlich-
keit. Diese lässt sich in unterschiedlichen Dimensionen bemessen. Eine 
gängige Charakterisierung kann auf Basis der sogenannten big five vorge-
nommen werden (Kap 3.7). Hierzu zählen Offenheit für neue Erfahrun-
gen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion, Verträglichkeit und Neurotizis-
mus. Diese Dimensionen spannen ein weites Feld auf, innerhalb dessen 
eine unendliche Variabilität möglich ist. Die Persönlichkeitspsychologie 
spricht auch von Individualität als Gestalt. Demnach sind Persönlichkei-
ten immer einzigartig und folglich Gemeinschaften immer notwendig di-
vers. Zu dieser Diversität unter den Persönlichkeiten kommen noch die 
vielfältigen individuellen Lebenswege, die letztlich die Personalität der 
Individuen konstituieren. Jeder Mensch hat seine einzigartige Geschich-
te und etabliert sich auf einem bestimmten Platz in einer sozialen Ge-
meinschaft. Dieser Platz kann auch nur von dieser Person eingenommen 
werden und so bestimmt eine Person zum Teil auch den Platz, der ande-
ren Mitgliedern der Gemeinschaft noch zur Verfügung steht. Gemeinsam 
lässt sich aber auch Platz für verschiedenste Persönlichkeiten schaffen. 
Herrschaft hingegen lässt sich verstehen als territoriale Demarkierung ei-
nes möglichst großen Gebietes für anpassungswillige Gefolgsleute.

Jede Einzelperson ist in einen beständig fortschreitenden Strom von 
Ereignissen eingebettet, den sie nicht vollständig rational erfassen kann. 

PERSÖNLICHKEITSBILDUNG ALS SCHLÜSSEL ZUR HANDLUNGSFREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Das ist aber kein Grund, dem Menschen alle Möglichkeiten der Selbstbe-
stimmung abzusprechen. Die Idee der menschlichen Freiheit muss aller-
dings gegenüber einer rationalistischen Auffassung stark eingeschränkt 
werden. Das Individuum kann seine situativen Subjektwerdungen nicht 
direkt und unmittelbar beherrschen. Es kann aber danach streben, lang-
fristig seine Dispositionen zur Subjektwerdung in gewünschtem Sinne 
zu verändern. Hierzu muss ein Individuum Einfluss auf seine Persön-
lichkeitsentwicklung nehmen. Human agency beschränkt sich demnach 
auf die reflexive langfristige Entwicklung der eigenen Person und Per-
sönlichkeit. 

Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie benennt drei Einfluss-
faktoren der Persönlichkeitsentwicklung (Kap. 3.7). Es sind dies 1) in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, 2) soziale und natürliche 
Umwelteinflüsse sowie 3) eigene kognitive Leistungen. Letzteres korres-
pondiert mit dem, was die philosophische Anthropologie häufig als die 
Fähigkeit, sich zu seinem eigenen Menschsein verhalten zu können, be-
schrieben hat. Im vorangegangenen Kapitel wurde schon dargelegt, dass 
Erkenntnisse der Neurowissenschaften die Annahme einer derartigen re-
flexiven Einflussnahme auf das eigene Selbst unterstützen. Es besteht of-
fenbar die Möglichkeit, dass Menschen Handlungen, denen sie sich ge-
rade situativ zugeneigt fühlen, unterdrücken können. Vieles spricht auch 
dafür, dass langfristig die Präferenzen des eigenen Willens beeinflusst 
werden können. Selbstgesteuerte Persönlichkeitsentwicklung kann aber 
nur stattfinden, wenn eine Person die Brüche ihres eigenen Selbst wahr-
nimmt und sich ehrlich und aufrichtig in ihren sozialen Bezügen reflek-
tiert. Wenn Menschen sich den dazu notwendigen Prozessen verweigern, 
kann eine soziale Persönlichkeitsentwicklung auch ausbleiben. Persön-
liche Weiterentwicklung ist immer mit schmerzhaften Eingeständnissen, 
Scham- und Schuldgefühlen verbunden. Sie erfordert eine Form von De-
mut (Kap 3.5). 

4.3 Personalität, moralische Reife und Widerstand

In seiner individuellen Persönlichkeit verwirklicht ein Individuum letzt-
lich auch einen Grad an moralischer Reife, welcher geistesgeschichtlich 
lange als eine Funktion allein der Rationalität begriffen wurde. Reife be-
darf aber auch der Fähigkeit zur sozialen Kontextualisierung seiner selbst 
(Gilligan 1988[1982]; Lotter 2012: 347). Dazu sind soziale Kompeten-
zen, Sensibilität, Lebenserfahrung und Empathie notwendig. Persönlich-
keitsentwicklung erschöpft sich nicht in der Entwicklung rationaler Fä-
higkeiten. Sie erfüllt sich ebenso in der Entwicklung von Beziehungen zu 
anderen Menschen und zur Gemeinschaft. Um diesen Komplex fassen 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

zu können, wurde im vorangegangenen Kapitel das Konzept der Dia-
lektik des Selbst eingeführt. Es beschreibt die innere Spannung eines In-
dividuums zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und der Selbstbe-
hauptung innerhalb der Gemeinschaft. Diese Spannung wird von jedem 
Individuum auf individuelle Weise erlebt und muss von jeder Person ei-
genständig bewältigen werden. Ebenso, wie ein Individuum unwillkür-
lich die Regeln einer Gemeinschaft internalisiert, wenn es in sie hinein 
sozialisiert wird, reibt es sich auch an den gesellschaftlichen Bedingun-
gen. Eine Person entwickelt in der ihr eigenen Dynamik der Dialektik 
ihres Selbst eine Vorstellung davon, was ihr als Voraussetzungen ihres 
Daseins unüberwindlich gegeben ist. Diese Dinge wird sie für unverän-
derlich ansehen. Ebenso entwickelt sie eine Vorstellung davon, was kon-
tingent und veränderlich ist. Diesbezüglich wird sie in der Regel auch 
Hoffnung hegen, die Verhältnisse verändern zu können. Gegebenenfalls 
wird sie sich auch mit aktivistischen Bestrebungen gegen die Verhältnis-
se zu Wehr setzen. 

Die Dialektik des Selbst begleitet den gesamten Lebensweg einer Per-
son. Die Aktivitäten, mit der eine Person versucht diese Dialektik zu ge-
stalten, werden dabei nicht nur Einfluss darauf haben, welche gesell-
schaftliche Position sie anstrebt, sondern werden auch bestimmen, wie 
sie die Stellung, die sie zu einem gegebenen Zeitpunkt erreicht hat, aus-
füllt. Mit ihrer Persönlichkeit gibt eine Person der gesellschaftlichen Stel-
lung, die sie einnimmt, ein individuelles Gesicht. Egal wie sie handelt, es 
sind in jedem Fall immer andere Menschen von ihrem Handeln betrof-
fen. Gründet eine Person einen Betrieb oder eine Familie? Viele derartige 
Lebensentscheidungen werden vor dem Hintergrund des Selbstvertrau-
ens getroffen, die mit diesen Entscheidungen einhergehenden Heraus-
forderungen auch meistern zu können. Dabei entstehen immer diverse 
Verantwortlichkeiten, nicht nur eindimensional für die Beschäftigten des 
Betriebes oder die Mitglieder der Familie. Teilweise mit diesen konfligie-
rend entsteht auch Verantwortung für die Kundschaft, den Ressourcen-
verbrauch des Betriebes oder die Freundschaften, die die eigenen Kinder 
einmal schließen werden. Was befähigt ein Individuum dazu, diese un-
begrenzte Verantwortung zu übernehmen? 

Verantwortung hat, wie in Kapitel 2 beschrieben wurde, einen para-
doxen Charakter. Eine Person die Verantwortung übernehmen möchte, 
muss das in dem Wissen darüber tun, dass sie sie nicht vollständig wird 
beherrschen können. ›Catch-22‹ bezeichnet unter anderem das Dilem-
ma, dass, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu können, 
deren Folgen eigentlich schon bekannt sein müssten. Entscheidet man 
sich für eine Vorgehensweise, dann entscheidet man sich gleichzeitig ge-
gen andere Optionen und letztlich wird man niemals wissen, was ge-
schehen wäre, hätte man sich anders entschieden. Lebensentscheidun-
gen lassen sich in der Regel nicht umkehren. Einmal getroffen bringen 

PERSONALITÄT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

sie Konsequenzen in die Welt, für die schließlich eingestanden werden 
muss. Schließlich kann es geschehen, dass der Anspruch der Verantwort-
lichkeit auch von außen an das Individuum herangetragen wird. So wird 
es immer Menschen geben, die die von einer Person gewählten Hand-
lungsoptionen für die Falschen halten. Als Person muss ich also immer 
davon ausgehen, kritisiert zu werden. Verantwortung zeichnet sich da-
durch aus, dass es nicht möglich ist, sie vollständig zu bedienen. Verant-
wortung zu übernehmen bedeutet entsprechend, trotz dieser Unsicher-
heit zu handeln. Verantwortung erfordert eine zur Verantwortung fähige 
Persönlichkeit, die im Moment des Handelns aufrichtig bereit ist, auch 
für die entfernten Folgen ihres Handelns einzutreten. Diese Haltung be-
darf der Ausbildung eines Selbstverhältnisses, das den Umgang mit eige-
nen Verfehlungen reguliert. 

Persönlichkeit umfasst das Verhältnis einer Person zu anderen und zu 
sich selbst. Die Persönlichkeit entwickelt sich entlang des gesamten Le-
bensweges. Dabei gilt es den eigenen wie auch den Ansprüchen anderer 
Menschen gerecht zu werden. Persönlichkeitsentwicklung ist damit un-
trennbar mit der Entwicklung eines individuellen Willens zur Verantwor-
tung verbunden. Die Banalität des Heldentums wie auch die des Bösen 
(Kap 3.6) stellen Attraktoren der Selbstwerdung dar und alltäglich gilt 
es, sich an vielen kleinen Abzweigungen in Richtung des einen oder des 
anderen zu entscheiden. Damit lässt sich Verantwortung nicht auf mo-
ralische Überlegungen reduzieren. Viele Entscheidungen müssen in Ab-
wägung widersprüchlicher Werte getroffen werden. Das erfordert mora-
lische Reife im Bewusstsein darüber, dass rationale Prinzipien nicht nur 
Gutes hervorbringen werde. Ein populäres, seit der Antike diskutiertes 
Beispiel hierfür ist der Tyrannenmord, der als eine akzeptable Ausnah-
me von der moralischen Regel ›du sollst nicht töten‹ dargestellt werden 
kann, ohne dass dadurch die Regel generell für ungültig erklärt werden 
muss. Aber auch die Frage nach der Angemessenheit sozialen Wider-
stands lässt sich in diese Problematik einordnen. 

#2 Widerstand und Extremismus

Antworten auf die Frage, welche Art von Widerstand in einer Gesell-
schaft legitim ist, lassen sich zwischen zwei Polen positionieren, die ex-
emplarisch von der Position Martin Luther Kings (1984[1958]) auf der 
einen Seite und Henri David Thoreau (2014[1849]) auf der anderen Sei-
te dargestellt werden können. King war der Meinung, dass sich ziviler 
Ungehorsam der Gerichtsbarkeit der Gemeinschaft unterstellen muss. 
Die Ernsthaftigkeit und Stichhaltigkeit eines politischen Anliegens zei-
gen sich dieser Auffassung zufolge darin, dass eine Aktivistin oder ein 
Aktivist auch den Willen zur gemeinschaftlichen Problemlösung zeigt 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

und mit ihrem Protest deswegen, wenn möglich, im Rahmen des Geset-
zes bleibt. Sollte trotzdem eine Bestrafung durch die Gesellschaft erfol-
gen, dann solle diese gewaltfrei hingenommen und mit legalen Mitteln 
in Frage gestellt werden. Der gewaltfreie Aktivismus Kings bezieht seine 
Schlagkraft letztlich daraus, dass die Öffentlichkeit staatliche Repressi-
on in solchen Fällen als Unrecht empfindet. 

Thoreau hingegen vertrat die Meinung, ein Mensch sei lediglich sei-
nem eigenen Gewissen verpflichtet und habe, wenn er von einem Un-
rechtsstaat zum Erfüllungsgehilfen gemacht werde, sogar die Pflicht das 
Gesetz zu brechen. Sowohl Mahatma Ghandi wie auch King benennen 
Thoreau als Quelle der Inspiration. Thoreau hat aber nicht nur gewalt-
losen Widerstand geprägt. Zwar hat er niemals explizit Gewalt als legi-
times Mittel des Widerstands benannt; er spricht von zivilem Ungehor-
sam. Indirekt aber klingen strengere Töne an, wenn er die Möglichkeit 
einer Revolution andenkt: »Doch nehmt ruhig an, daß dabei auch Blut 
vergossen werden müßte. Wird denn nicht gewissermaßen Blut vergos-
sen, wenn das Gewissen verletzt ist?« (ebd.: 16). Von Thoreau beeinflusst 
war auch der US-amerikanische Terrorist Theodore Kaczynski, der als 
Unabomber bekannt wurde. Dieser tötete in den 1980er und 90er Jah-
ren drei Menschen mittels Briefbomben und verletzte 23. Er hatte eine 
vielversprechende Karriere als Universitätsprofessor aufgegeben, um – 
wie Thoreau – ein Leben als Einsiedler in der Wildnis Montanas zu füh-
ren. Von dort aus hatte er auch seinen Kampf gegen die industrielle Ge-
sellschaft geführt. Das Manifest des Unabombers,1 das postalisch bei der 
New York Times und der Washington Post einging, lässt aber keine Wut 
erkennen. Es liest sich in weiten Teilen als rationale Gesellschaftsana-
lyse, in der aus der Unreformierbarkeit der industriell-technologischen 
Gesellschaft auf die Notwendigkeit von Revolution geschlossen wird. 
Kaczynski beschreibt die wilde Natur und das unreglementierte Leben 
als ein bedingungslos zu verteidigendes Gut. Er versteht seine Taten in 
der Verantwortung für etwas Gutes.

Diese Beispiele zeigen eindrücklich, wie vielfältig sich der Wille zur 
Verantwortung letztlich ausprägen kann. Die Psychologie der Persön-
lichkeit erlaubt es, diese Vielfalt zu verstehen. Dabei zeigt sich insbeson-
dere die ambivalente Rolle der Rationalität, die sowohl in den Dienst 
der Mitmenschlichkeit gestellt werden kann, wie sie auch der Rechtfer-
tigung von Gewalt und Unmenschlichkeit dienen kann. Welche mensch-
lichen Regungen des Mitgefühls oder moralische Grundsätze opfert ein 
Mensch der Erreichung eines von ihm als in übergeordneter Weise für 
›gut‹ empfundenen Ziels? Kein Extremismus kommt ohne Begründung 
seiner Gewalt aus. Alle Extremisten rechtfertigen sich in der ein oder 

1		  Online verfügbar unter: https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/
Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf

PERSONALITÄT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf


226

anderen Weise. An welchem Punkt aber setzt sich ein Mensch über die 
Konventionen seiner Gemeinschaft hinweg und folgt seiner persönli-
chen Überzeugung und ab welchem Punkt wird das Verhalten dieses 
Menschen für die Gemeinschaft untragbar? In der Perspektive des kri-
tischen Personalismus wird der transaktionale Charakter des Extremis-
mus transparent. Die Frage des Extremismus stellt sich regelmäßig dann, 
wenn zivilgesellschaftliche Bewegungen tiefgreifenden gesellschaftlichen 
Wandel fordern, ihre Proteste und Argumente aber vor den hartnäcki-
gen Persistenzen bestehender Strukturen scheitern und es deswegen zu 
Ernüchterung unter den Aktivistinnen und Aktivisten kommt. So wurde 
diese Debatte auch in der Studentenbewegung der 1960er Jahre geführt 
und von Einzelpersonen und Gruppierungen unterschiedlich beantwor-
tet. Dies führte bekanntermaßen auch zur Gründung der bewaffneten 
Terrorgruppe RAF.

4.4 Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte  
und das Gute

Die Frage nach dem Rechten und dem Guten entspringt direkt der Di-
alektik des Selbst. Als verantwortliche Person kommt man manchmal 
nicht umhin, unmoralische Maßnahmen zum Zwecke eines als höher-
wertig empfundenen Guten einzusetzen. Es wird wohl niemals eine uni-
verselle Moral geben, die in allen erdenklichen Einzelfällen die richtige 
Lösung anzeigt. Diese Problematik projiziert sich auf die gesellschaft-
liche Ebene, denn es wird sich auch niemals ein Rechtssystem entwi-
ckeln lassen, dass in allen erdenklichen Einzelfällen dem Gerechtigkeits-
empfinden aller Menschen gerecht werden könnte. Werte und Normen 
stehen beständig in einer Herausforderung durch die Praxis. Eine Ge-
sellschaft braucht deswegen ein kontinuierliches Forum für ethische De-
batten. Dies wird insbesondere vor dem Hintergrund des weiten Feldes 
unethischer Verhaltensweisen deutlich, die nicht gerichtsfähig sind, weil 
sie kaum außerhalb der konkreten Situationen, in denen sie stattfinden, 
beurteilt werden können. Für derartige Verhaltensweisen wurde im vo-
rangegangenen Kapitel der Begriff der transaktionalen Gewalt gewählt 
(Kap 3.3).

Transaktionale Gewalt findet statt, wenn in Interaktionszusammen-
hängen eine oder mehrere unterlegene Personen keine Möglichkeit ha-
ben, der von der dominanten Person für sie vorgesehenen Position zu ent-
kommen. Diese Gewalt basiert meist auf subtiler zwischenmenschlicher 
Beeinflussung, also Manipulation oder Unehrlichkeit. Nicht selten baut 
diese Gewalt auf pathologischen Persönlichkeitsmustern auf. In Paar-
beziehungen oder Familienkonstellationen, die auf solchen Prinzipien 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

fußen, lässt sich transaktionale Gewalt von einem Beobachter oftmals 
nur in langfristiger Kopräsenz mit den Beteiligten identifizieren. Was vor 
Dritten, etwa in Gerichtsprozessen, geäußert wird, spiegelt selten das wi-
der, was sich in Momenten der privaten Interaktion abspielt. Dabei sind 
sich die Beteiligten der Pathologien ihrer Verhaltensweisen oftmals gar 
nicht bewusst. Die Unterlegenen leiden unter den Verhältnissen, können 
die ihnen zuteilwerdende Aggression aber kaum benennen. Oftmals be-
stärken sie intuitiv die Sichtweisen der Täterinnen und Täter sogar und 
erhöhen damit deren herabsetzende Wirkung. Nicht allein, dass der Wolf 
einen Schafspelz trägt, das Schaf rückt diesen auch noch zurecht, wenn 
er zu verrutschen droht. Vielleicht leiden auch die Täterinnen und Täter. 
Bei der reflexiven Betrachtung ihres eigenen Tuns verlieren sie sich aber 
in der Regel in Selbsttäuschung.

Sofern keine Straftatbestände vorliegen, sind solche Fälle nur selten 
gerichtsfähig. Einige Phänomene, wie etwa Mobbing oder emotiona-
ler Kindesmissbrauch sind Grauzonen der Justiz und können meist nur 
über Umwege geahndet werden. Andere Phänomene stellen zwar Straf-
tatbestände dar, wie etwa Stalking, geschehen aber oft so unterschwel-
lig, dass sie kaum erfolgreich nachgewiesen und somit auch nur einge-
schränkt verhandelt werden können. Selbst wenn Sanktionen verhängt 
werden, etwa ein Verbot, sich einer Person zu nähern, dann sind diese 
Verbote kaum wirkungsvoll, wenn die Täterin oder der Täter dem Opfer 
wirklich schaden möchte. Gerichtsverhandlungen sind naturgemäß den 
alltäglichen Situationen enthoben, Zeugenaussagen in der Regel vage, 
sodass sie leicht umgedeutet werden können. Auch sprechen die Anwäl-
tinnen und Anwälte für ihre Klienten und so kann es selbst extrem ge-
walttätigen Täterinnen oder Tätern, die ihre Aggressionen im Privat-
leben kaum im Griff haben, gelingen, in Gerichtsverhandlungen einen 
souveränen Eindruck zu machen. Hier wird die schöne Rede zur wah-
ren Rede, weil den Richterinnen und Richtern letztlich wenig Rechtfer-
tigung bleibt, den geschönten Darstellungen und den gutherzigen Beteu-
erungen zu misstrauen. 

Das Verhältnis zwischen dem Rechten und dem Guten  
als Frage der Persönlichkeit

Hans Joas (1997: 257ff.) fasst die philosophische Diskussion um die 
Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Rechten und dem Guten zu-
sammen und kommt zu dem Schluss, dass die Frage, so wie sie häufig 
gestellt werde, müßig sei. Es könne nicht darum gehen, entweder dem 
Guten oder dem Rechten ein Primat über das andere zuzuschreiben. 
Es gehe eher um die Frage, was von beidem situativ, auf aktuelles Ver-
halten bezogen, Priorität erhalten solle. Die Frage nach dem Verhältnis 

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

des Guten zum Rechten ist Joas zufolge keine ausschließlich akademi-
sche Frage, sondern zu weiten Teilen eine praktische. Die Frage nach 
dem Guten und dem Rechten stellt sich nicht nur bezüglich politischer 
Fragen der Legitimierung von Macht. Im Kleinen äußert sie sich in der 
alltäglichen Überzeugung, dass reines regelkonformes Handeln effektiv 
Kreativität zunichtemacht. Der sprichwörtliche ›Dienst nach Vorschrift‹ 
verhindert progressive Dynamik und somit die Leistungsfähigkeit ei-
nes jeden Arbeitszusammenhangs. In weiten Teilen gilt die Überzeugung, 
dass Regeln einschränkende Wirkung haben und nicht selten wird ange-
nommen, dass ein kontrolliertes Übertreten von Regeln Höchstleistun-
gen überhaupt erst ermöglicht. Das sprichwörtliche ›thinking outside the 
box‹ ist immer auch ein Denken am Rande der bisherigen Regelungen. 
Das viel beschworene ›Verlassen der Komfortzone‹, also das über die 
bisher bekannten Verfahrensweisen hinausgehende Ausprobieren neuer 
Ideen, soll, so das Versprechen, zu unerwarteten innovativen Ergebnis-
sen führen. Nicht selten aber führt es auch in eine moralisch fragwür-
dige Grauzone. 

Gesellschaftliche Praktiken sind konventionalisiert und der Phänotyp 
einer Praktik markiert immer auch die Grenzen ihrer bisherigen Regle-
mentierung. Vorhandene Ermessensspielräume bis an die Grenzen aus-
zureizen, stellt nicht selten den Vorstoß in einen Bereich des Regel- oder 
Wissensvakuums dar. Die Etablierung neuer Praktiken geschieht im bis-
her unbedachten Bereich gesellschaftlicher Aufmerksamkeit. Die Miss-
achtung geltender Auflagen kann Zeit sparen. Vielleicht lässt sich da-
durch auch ein Versinken in administrativen Tätigkeiten verhindern und 
Freiraum schaffen, für engagierteres und inhaltsbezogenes Arbeiten. Be-
stimmt hat sich fast jede Arbeitnehmerin und jeder Arbeitnehmer schon 
einmal mit derartigen Fragen konfrontiert gesehen. Wie viel der ihr auf-
gebürdeten Bürokratie soll sie gewissenhaft ausführen und an welcher 
Stelle ist es besser, die Kräfte für die ›eigentlichen‹ Aufgaben aufzuspa-
ren? Die Frage, ob nun das Rechte oder das Gute vordringlich zu be-
achten sei und unter welchen Umständen dem einen oder dem anderen 
der Vorzug gegeben werden solle, bricht sich demnach runter bis auf die 
alltägliche Ebene der individuellen Lebensbewältigung und manifestiert 
sich letztlich im individuellen Willen zur Verantwortung. Dadurch wer-
den nicht nur Innovation und Exzellenz möglich, sondern auch Machen-
schaften am Rande der Kriminalität.

Es wäre zu kurzgefasst, Verantwortung nur auf die Einhaltung oder 
Missachtung von Regeln innerhalb fest formalisierter gesellschaftlicher 
Bereiche zu beziehen. Verantwortung beschränkt sich nicht nur auf Si-
tuationen, in denen eindeutig bestimmt werden kann, was richtig und 
was falsch ist. Die alltägliche Erfahrung verdeutlicht die Zukunftsoffen-
heit des Handelns. Wir können immer nur vermuten, was wir mit unse-
rem Verhalten bewirken. Mit der Einhaltung von Regeln bewirken wir 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

zwar kontrolliert, dass wir nicht vom Rechtssystem oder von unseren 
Vorgesetzten zur Verantwortung gezogen werden können. Verantwor-
tung aber empfinden wir vor allem dort, wo Unsicherheiten in unseren 
Ermessensspielräumen bestehen oder dort, wo wir bewusst Regelungen 
übertreten, um in unseren Augen ›Gutes‹ zu tun. Dort sehen wir uns als 
individuelle Person gefragt und müssen auch persönlich für die getroffe-
nen Entscheidungen geradestehen. 

»Wir können zwar ehrlich danach trachten, das Gute zu vermehren oder 
ausschließlich im Sinne des Rechten zu handeln, aber dies verspricht uns 
keine Gewißheit, daß dies mit den Handlungen, zu denen wir uns ent-
schließen, und all den Folgen und Nebenfolgen, die wir so verursachen, 
auch tatsächlich gelingt.« (Joas 1997: 267) 

Es ist dieser risikobehaftete Charakter des Handelns, der, so Joas, ei-
nen doppelten Schluss zulässt. Auf der einen Seite kann nur der Dis-
kurs, im Sinne von Habermas, als die einzig mögliche und universale 
Begründung eines Rechtssystems betrachtet werden. Das schließe aber 
die Erkenntnis nicht aus, dass aus Sicht der Akteure und in Betrach-
tung der kontingenten Bedingungen, unter denen diese ihre Handlun-
gen ausführen müssen, die resultierenden Rechtssysteme niemals voll-
ständig gerecht sein können. Es stellt sich demnach die Frage nach den 
Verfahren der Rechtsfindung und inwieweit ein Rechtssystem die si-
tuativen Bedingungen und die Gesinnung der Täterin oder des Täters 
während der Tat in die Urteilsfindung einbeziehen kann. Hierfür ha-
ben Rechtssysteme ganz vielfältige Regelungen dazu geschaffen, was 
im Einzelfall als mildernder Umstand gewertet werden kann und wel-
che Straferleichterungen dadurch ermöglicht werden. In die andere 
Richtung aber, also in der Ahndung trickreicher Umgehungen des Ge-
setzes, sind Rechtssysteme in der Regel weniger schlagkräftig. Über-
tretungen müssen erst auf einer gesellschaftlichen Ebene thematisiert 
werden. Auch müssen entsprechend Gesetzesanpassungen vorgenom-
men werden, damit Gerichte derartige Fälle bearbeiten können. An 
dieser Stelle erscheint die Wichtigkeit politischer Öffentlichkeiten und 
verständigungsorientierter Kommunikation. Darüber hinaus ist auch 
fraglich, inwieweit die Repressionssysteme des Rechtsstaates (Gerichts-
wesen, Psychiatrie und Polizei) tatsächlich vor grenzüberschreitendem 
Verhalten schützen oder ob sie nur ein retrospektives Sanktionieren 
ermöglichen. Der kritische Personalismus tritt in erster Linie nicht zur 
Begründung von Repression an, sondern zur Befähigung des Einzelnen, 
sich selbst zu einer kritik- und gemeinschaftsfähigen Persönlichkeit zu 
machen. Trotzdem – oder gerade deswegen – müssen aber die Grenzen 
der Repression betrachtet werden. 

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

 4.5 Gemeinschaft und die Regulierung  
unangemessenen Verhaltens

Menschliches Verhalten und Handlungen resultieren nur zum Teil aus er-
worbenem Wissen oder trainierten Kompetenzen. In hohem Maße sind 
sie das Produkt von Persönlichkeitsmerkmalen und somit durch Affek-
te bedingt. Generell – und in besonderem Maße in Konfliktfällen – ha-
ben Menschen Schwierigkeiten zu erkennen, in welchen Werthaltungen 
sie gerade angesprochen werden. Die Tatsache, dass Werthaltungen un-
bewusst unsere Überzeugungen prägen und damit auch das, was wir für 
wahr halten bestimmen, macht eine rein rationale Klärung von Konflik-
ten unmöglich. Es erfordert eine Betrachtung auf der Beziehungsebene, 
die am besten von einer dem Konflikt außenstehenden Warte geführt 
wird. Hierin begründet sich der Nutzen von Mediation. Eine Idee von 
Mediation ist aber nur vor dem Hintergrund einer Vorstellung von Ge-
meinschaft sinnvoll, die imstande ist Multiplizität und Diversität integ-
rativ zu denken, einer Vorstellung von Gemeinschaft, die aus transaktio-
nalen Beziehungen hervorgeht.

Wenn hier die gesellschaftlichen Repressionssysteme der Rechtspre-
chung und der Psychopathologie anerkannt werden, dann wird damit 
keineswegs eine Normierung der Gesellschaft akzeptiert. Im Bereich des-
sen, was psychologisch als gesund anerkannt wird, können sich Persön-
lichkeiten unendlich weit ausdifferenzieren und solange etwas nicht ge-
setzlich verboten ist, besteht auch Freiheit für individuelle Tätigkeiten. 
Die Tatsache aber, dass andere Menschen von Einzelpersönlichkeiten 
in Mitleidenschaft gezogen werden können, muss ebenfalls anerkannt 
werden. Demnach sind auch regulative Institutionen notwendig. Wird 
zur Reflexion dieser Institutionen aber Persönlichkeit als zentrale Kate-
gorie vorgeschlagen, so liegt der Einwand nahe, dass dieses Programm 
Gefahr läuft, sich zur Gesinnungspolizei zu wandeln. Im vorausgegan-
genen Kapitel wurden deswegen auch Fragen der Psychopathologie und 
die Auswirkungen von Persönlichkeitsstörungen für das gesellschaftli-
che Leben behandelt. Es wurde auf die rechtliche Situation hingewiesen, 
die Individuen zurecht vor entmündigenden Übergriffen der Gemein-
schaft schützt. Die Notwendigkeit der gesellschaftlichen Repressions-
systeme wird damit nicht ohne den Hinweis anerkannt, dass die Gren-
zen des Erlaubten und des Pathologischen beständig kritisch reflektiert 
werden müssen. 

Eine Kritik der Entunterwerfung (Foucault 1992[1978]) verbleibt 
leider allzu häufig in der Feststellung historisch naturalisierter Aus-
schlussmechanismen, ohne dabei die Frage nach deren Rechtfertigung 
zu stellen. So kommt beispielsweise Roberto Esposito (2010: 39) zum 
Schluss, der Personenbegriff müsse abgelehnt werden, weil er nicht nur 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

die Anerkennung innerhalb einer Gemeinschaft, sondern damit auch die 
Möglichkeit der Ausschließung konstituiere. Wer als Person anerkannt 
wird, der wird in die Gemeinschaft der Menschen eingeschlossen, aber 
die Kategorie wäre »vollkommen überflüssig, würde sie mit der Kate-
gorie des Menschen zusammenfallen« (ebd.: 39). Demnach ermögliche 
es der Begriff, andere Menschen zu unterwerfen. Esposito zufolge hatte 
die Philosophie der Person ihre Blütezeit nach dem Zweiten Weltkrieg. 
Er versteht sie als Reaktion auf den Nationalsozialismus, dessen perver-
tierte Auffassungen von einem Volkskörper sich seiner Meinung nach 
aus biologischen Auffassungen des Menschen als in erster Linie triebhaf-
tem Wesen speiste. Da eine Philosophie der Person dieses Paradox sei-
ner Meinung nach niemals wird auflösen können, bedürfe es einer Kritik 
der Biopolitik, wie auch Giorgio Agamben (2002) sie führt. »Während 
die biopolitische Strömung das Verhalten des Menschen in die Dichte 
seines somatischen Grunds einschreibt, beschränkt sich das personalis-
tische Denken darauf, das hierarchische Verhältnis einer absoluten Vor-
herrschaft des Körperlichen vor dem Rationell-Geistigen umzukehren: 
anstatt es als solches zu bekämpfen« (Esposito 2010: 35).

Espositos Argumentation wäre nachvollziehbar, wäre nicht bekannt, 
dass Menschen dazu neigen, Ausschlüsse aus ihren Gemeinschaften zu 
vollziehen. Im Sinne eines kritischen Personalismus geht es deswegen 
darum, diese Ausschlüsse zum Gegenstand einer analytischen Kritik zu 
machen. Dass Ausschlüsse faktisch stattfinden, wird auch die biopoliti-
sche Kritik nicht verhindern können. Ausschlüsse aber prinzipiell abzu-
lehnen kann auch als Verweigerung der Verantwortung für potenzielle 
Opfer von verbrecherischen und pathologischen Persönlichkeiten ange-
sehen werden. Ein kritischer Personalismus erkennt die Notwendigkeit, 
in einer Gemeinschaft beständig nach den Grenzen akzeptablen Verhal-
tens zu fragen.

Personalität in Gemeinschaft

Eine Person zu sein beinhaltet das Paradox, dass man als Mensch nur 
durch die anderen zu dem wird, was man ist und damit genau genom-
men niemals man selbst sein kann. Es bedeutet eine einzigartige Stellung 
innerhalb eines sozialen Gefüges einzunehmen, also einerseits integriert 
zu sein und dennoch solitär zu stehen. Der Terminus ›Personalität‹ steht 
für die Auffassung, dass sich die Einzelpersonen einer Anerkennungsge-
meinschaft ihren sozialen Raum derart aufteilen, dass jede darin einen 
spezifischen Platz erhält. Der Begriff eines transaktionalen, beherbergen-
den Raumes umfasst diese Vorstellung, wonach sich Einzelpersonen in 
gegenseitiger Abgrenzung zueinander auf ihre jeweiligen Plätze manö
vrieren. Die Prozesse, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen, 

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

sind Gegenstand der transaktionalen Anthropologie und ein kritischer 
Personalismus untersucht diese sozialräumlichen Allokationen auf resul-
tierende Asymmetrien. 

Gemeinschaften sind in dieser Auffassung notwendigerweise divers. 
Dies resultiert aus den Paradoxien, die Verantwortung und Personali-
tät aufspannen. Es gibt keinen richtigen Weg, die Dialektik des Selbst zu 
einem gelingenden Ergebnis zu führen, nur unendlich viele individuelle 
Lebenswege. Diese daraufhin zu vergleichen, ob sie mehr oder weniger 
gelungen sind, verbietet sich von selbst. Auch sind die Voraussetzungen, 
die ein Individuum mitbringt, ebenso idiosynkratisch wie die Einflüsse, 
denen es unterliegt. Nur die reflexiven kognitiven Leistungen bilden ei-
nen vom Individuum selbst bestimmbaren Freiheitsgrad, der aber eben-
so in hohem Maße von den Rahmenbedingungen seines individuellen 
Lebens abhängig ist. Ein kritischer Personalismus muss die Andersartig-
keit jedes einzelnen Mitglieds einer Gemeinschaft wertschätzen. Er darf 
lediglich die individuellen Konstruktionen von Verantwortung und das 
daraus resultierende gemeinschaftsbezogene Handeln einer Person be-
werten. Zur Debatte steht demnach nicht, welchen Kategorien eine Per-
son entspricht, sondern wie sie ihre Verantwortlichkeit begreift und wie 
sie Verantwortung lebt.

Klassischer und kritischer Personalismus

Der klassische Personalismus hat den Begriff der Person vor allem an 
der Fähigkeit des Menschen zum Vernunftgebrauch festgemacht und ihm 
damit den speziellen Status der Würde attributiert. Es wird aber keine 
Philosophie des Unpersönlichen (Esposito 2010) benötigt, um erkennen 
zu können, dass nicht der Teil der Person heilig sein sollte, der der Ver-
nunft unterliegt, sondern der Teil, auf den ein Individuum keinen Einfluss 
hat. Das Paradox der Verantwortung zeigt, dass eine Person auch für das 
verantwortlich ist und gemacht werden kann, was sie nicht beeinflussen 
kann. Wir stellen uns immer sowohl aktiv selbst in Verantwortung wie 
wir auch gleichzeitig passiv in sie gestellt werden. Dabei ist Verantwor-
tung letztlich niemals vollständig erfüllbar. Gelingt es einer Person nicht, 
ihrer Verantwortung nachzukommen, so hat sie legitimen Anspruch auf 
Beistand und Unterstützung durch die Gemeinschaft. Dies gilt selbst-
verständlich nur, sofern sie diese Verantwortung nicht willentlich kor-
rumpiert oder sie in Gedankenlosigkeit vernachlässigt. Dann steht eine 
Person zu Recht in der Kritik. Im kritischen Personalismus ist es dem-
nach die missbräuchliche Verwendung der Vernunft, die Repression ge-
rechtfertigt erscheinen lässt, nicht wie im klassischen Personalismus die 
Unfähigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Auf diese Weise entsteht eine 
positive Beschreibung von Begriffen, die von einer gouvernementalen 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Liberalismuskritik so häufig ausschließlich negativ konnotiert werden. 
Hierzu zählen etwa ›Fürsorge‹, ›Verantwortung‹ oder ›Gemeinschaft‹. 
Aus einer personalistischen Perspektive lassen sich gegenseitiger Res-
pekt, Ambiguitätstoleranz und Gemeinwohlorientierung als notwendige 
Werte von Vergemeinschaftung unter Menschen erkennen. Es lässt sich 
aber auch erkennen, dass diese Werte weder bei allen Individuen voraus-
gesetzt werden können noch, dass sie tatsächlich immer und auch in al-
len denkbaren sozialen Situation geboten sind.

Das personalistische Denken betont, dass die gesellschaftlichen Aus-
schlüsse, die eine Gemeinschaft praktiziert, auf alle Mitglieder zurück-
fallen. Das Unrecht, dass in einer Gemeinschaft geschieht, charakterisiert 
die gesamte Gemeinschaft. Der Umgang mit denjenigen, die am Rande 
der Gemeinschaft stehen, konstituiert die Würde derer, die sich im Zen-
trum befinden. Mit dem Blick auf Straftaten oder psychische Erkran-
kungen wäre es unverantwortlich zu bestreiten, dass zumindest zeitwei-
lige Einschränkungen der Persönlichkeitsrechte notwendig sind. Es sind 
Umstände denkbar, unter denen Einzelpersonen sich selbst gefährden. 
Ebenso können einzelne Menschen unter Umständen eine Gefahr für 
andere Menschen darstellen, der sich die gefährdeten Personen nicht er-
wehren können und der sie unverschuldet zum Opfer fallen. Es ist nach-
vollziehbar, dass eine Gemeinschaft versucht, ihre Mitglieder vor der-
artigen Ereignissen zu schützen. Ebenso ist es nachvollziehbar, dass in 
einer Gesellschaft bestimmte Handlungen zu Straftatbeständen erklärt 
und sanktioniert werden. Selbiges gilt für Beziehungen nach außen. Es ist 
nachvollziehbar, dass Gemeinschaften darüber entscheiden wollen, wen 
sie in ihren Kreis aufnehmen. Es besteht aber immer auch eine Verant-
wortung nach außen. Bei allen Prozessen der Vergemeinschaftung gilt es 
immer die menschliche Würde zu wahren. In diesem Sinne ist der Perso-
nenbegriff nicht ein Begriff, der zu Ausschlüssen beiträgt, sondern das 
Regulativ, Ausschlüsse wenn möglich zu vermeiden oder, wenn sie doch 
notwendig erscheinen sollten, so gut es geht menschlich zu gestalten. 

Da sich der kritische Personalismus darüber im Klaren ist, dass Per-
sönlichkeiten immer ein Produkt der sozialen Verhältnisse sind, müssen 
diese Verhältnisse immer darauf untersucht werden, inwiefern sie nicht 
vielleicht selbst das grenzüberschreitende Verhalten produzieren, dass 
sie glauben sanktionieren zu müssen. Ein wesentlicher Fokus einer Ge-
meinschaft sollte also auf der Reflexion ihres gemeinschaftlichen Mitei-
nanders und ihrer Außenbeziehungen liegen und dabei müssen insbeson-
dere die etablierten Aushandlungs- und Konfliktpraktiken in den Blick 
genommen werden. Im Idealfall sollten sowohl die inneren als auch die 
äußeren Beziehungen einer Gemeinschaft symmetrisch und gewaltfrei 
sein und Kommunikation sollte gleichberechtigt stattfinden. Aber wel-
che Art von Gesellschaft könnte diese Ideale verwirklichen und wenn das 
nicht möglich ist, ihnen dann zumindest nahekommen?

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

4.6 Doch welche Gemeinschaft?

Das wohl größte Feldexperiment zu Gemeinschaftsbildung ereignete sich 
in den USA der 1960er und 70er Jahre. Grundlage war die Verschmelzung 
der kulturellen Boheme San Franciscos, der Hi-Tech-Industrie des Silicon 
Valley, dem unternehmerischen Eifer der Yuppies und der Hippie-Kultur 
(Barbrook & Cameron 1995). Es bildete sich eine gegenhegemoniale Kul-
tur, die insbesondere die Gründung zahlreicher Lebensgemeinschaften mit 
sich brachte. Nach Aussage mancher Autoren (Turner 2006; Issitt 2009) 
lösten sich viele dieser Kommunen innerhalb weniger Jahre wieder auf. 
Hingegen betonen andere Autoren (Bates & Miller 1995) deren Persis-
tenz, denn Mitte der 1990er Jahre seien nachweislich über 100 Kommu-
nen bekannt und vermutlich existierten unzählige weitere. Es sind zwei 
Perspektiven auf dieselben zeitgeschichtlichen Vorgänge, wobei sich die 
ersten Autoren für ›virtual communities‹ interessieren, während die zwei-
ten untersuchen, wie sich kommunale Formen des physischen Zusammen-
lebens entwickelten. Sowohl den Protagonistinnen und Protagonisten der 
digitalen Revolution als auch den Gründerinnen und Gründern der Kom-
munen fehlte das Vertrauen in das politische System der USA, dass sie von 
den herrschenden Eliten korrumpiert sahen. Ihr Glaube an die Unrefor-
mierbarkeit der Politik bewirkte in beiden Lagern eine Abkehr von politi-
schem Handeln. In ihrer Herrschaftskritik machten die einen die Technolo-
gie zum Hoffnungsträger für einen gesellschaftlichen Wandel, die anderen 
glaubten eher, dass die notwendigen gesellschaftsverändernden Kräfte von 
einem Bewusstseinswandel ausgehen müssten. Neue Lebensgemeinschaf-
ten sollten die Wiege veränderter Lebensweisen werden. Es waren dies 
zwei Seiten derselben Medaille, die konträrer nicht erscheinen könnten. 

Die einen gründeten Netzwerk-Foren, die die Sprache der Kybernetik 
und der Wirtschaftswissenschaften verbanden und trieben damit die Ent-
stehung einer ›Kalifornischen Ideologie‹ (Barbrook & Cameron 1995) 
voran. Dies war der optimistische Traum einer digitalen Vernetzung als 
elektronischer Agora, in der jeder seine Meinung ohne Angst vor Zen-
sur äußern kann, dem Internet als ›information market place‹ oder der 
Möglichkeit eines kybernetischen Kommunismus, in dem politische Ent-
scheidungen maschinell und herrschaftsfrei getroffen werden sollten. Die 
durch das Internet vernetzten personal computer sollten einen ermäch-
tigenden Individualismus, kollaborative Gemeinschaft und spirituel-
le Kommunion hervorbringen. Dieser gegenhegemoniale Traum führte 
schließlich in zweifelhafte Allianzen mit konservativen Kräften und in 
den 1990er Jahren, mit der ›New Economy‹, zu einem Ausverkauf der 
egalitären Ideale.

Die Kommunarden der Lebensgemeinschaft arbeiteten hingegen im 
Stillen an der Vision eines erneuerten Lebens. Für ihren gegenhege-
monialen Traum suchten Sie sich ein Stück Land oder schafften sich 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

anderweitig einen Freiraum, um dort nach ihren Ideen ein soziales Le-
ben zu etablieren. Ihre Kommunen waren sehr unterschiedlich verfasst, 
einige waren hierarchisch organisiert, andere hatten charismatische Füh-
rer, die meisten aber versuchten ein herrschaftsfreies Zusammenleben 
durch unstrukturierte Gleichheit zu erreichen (Miller 1999: 166ff.). In 
einigen Kommunen funktionierte das eher schlecht, andere wiederum 
entwickelten effektive Verfahren, gemeinschaftlich Entscheidungen zu 
treffen. In keinem Fall aber konnte der Alltag vollkommen unreguliert 
bleiben: »A great many communes that began without rules adopted, at 
a minimum, a work-rotation schedule, often with some kind of whee-
led chart for assigning duties. And even the most anarchistic commune 
could adopt an occasional rule that made inescapable common sense« 
(ebd.: 169). Es zeigte sich, dass auch egalitäres Leben nicht ohne Regeln, 
nicht ohne Institutionen auskommt. Auch wenn jede der Kommunen, die 
länger überdauerten, ihre jeweils eigene Geschichte hat, so fasst Timothy 
Miller (ebd.: 228ff.) folgende Erfolgsfaktoren zusammen. Demnach ent-
wickelten erfolgreiche Kommunen ein nachhaltiges Verhältnis von Frei-
heit und Gemeinschaft. In der Regel wurde der Level des Teilens über die 
Jahre niedriger und die Betonung der Wichtigkeit von Privatheit nahm 
zu. Zudem hatte das enge Zusammenleben in der Regel die Erarbeitung 
verschiedener Formen der Konsensbildung und der Konfliktlösung not-
wendig gemacht. So unterschiedlich die Hippie-Kommunen auch wa-
ren, in der Regel organisierten sie sich nach vier grundlegenden sozialen 
und wirtschaftlichen Grundsätzen. So wollten sie kollektiv, kooperativ, 
kommunal und divers sein. Nicht selten vertraten sie anfangs die Idea-
le der Offenheit und Herrschaftsfreiheit, mussten aber nicht selten fest-
stellen, dass »Faulenzer und sogar Ganoven« die aufgebauten Struktu-
ren übernehmen wollten (Bates & Miller 1995: 372). Es entstand so die 
Notwendigkeit, die Gemeinschaft zu schützen, sie nach außen abzugren-
zen oder zumindest die Institution einer gemeinsamen Beratung über die 
Aufnahme neuer Mitglieder entscheiden zu lassen.

Bis heute leben diese Ideen eines egalitären kommunalen Zusammenle-
bens in zahlreichen Initiativen weiter. Nicht nur anarchistische Gruppen 
versuchen sich weiterhin an herrschaftsfreien Formen des Zusammenle-
bens, die selbstverständlich auf die ein oder andere Weise institutionell 
verfasst sein müssen. Dabei kann aber zwischen Institutionen, die die hie-
rarchische Struktur bürokratisch verfasster Gebilde stützen und solchen, 
die eine egalitäre Ordnung stabilisieren, unterschieden werden. Letzte-
re können als »herrschaftsfreie Institutionen« gelten (Haude & Wagner 
2019[1999]). Auch in der Idee der ›kleinen Netze‹ (Korczak 1981) wur-
de Nähe und Distanz als Schlüssel einer Architektur für Wohnsiedlungen 
angesehen, die lokale Gemeinschaftsbildung effektiv unterstützen könn-
ten. In der globalen Bewegung für ein ›Recht auf Stadt‹ werden alltäglich 
die unterschiedlichsten demokratischen Beteiligungsverfahren erprobt 

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

(Holm & Gebhardt 2011). Je nach Initiative geht es dabei auch darum 
eine egalitäre Stadtgesellschaft in Stadt Statuten gesetzlich zu verankern. 

Konnte den Hippies in den 1960er–70ern noch ein etwas naives 
Menschenbild nachgesagt werden, so haben sich die Ansichten bis heu-
te deutlich qualifiziert: »The hippies tended to have a naive optimism 
about human nature, a belief that if one could simply be rescued from 
the night-mare of American culture and placed in a supportive setting, 
one would respond in kind and contribute to group harmony« (Ba-
tes & Miller 1995: 373). Aber nicht für jede und jeden erfüllte sich der 
Traum von der Gemeinschaft gleichermaßen und so erlebten die Hippie-
kommunen eine hohe Fluktuation. Selbiges hatten wohl auch akephale  
Jäger und Sammlergruppen in Afrika zu verzeichnen (Haude & Wag-
ner 2019[1999]). Nicht alle Kommunarden entwickelten sich automa-
tisch zu egalitären friedliebenden Mitmenschen, nur weil sie in einen 
herrschaftsfreien Raum eintraten. Die Erfahrungen zeigen, dass Akzep-
tanz und Offenheit eine Grenze erfahren müssen. Es muss die Möglich-
keit geben, die Gruppe zu verlassen oder eine Person zum Verlassen der 
Gruppe aufzufordern. 

Was in kleinen persönlichen Gemeinschaften funktioniert, kommt 
möglicherweise in größeren Gemeinschaften an eine Grenze. Im Fal-
le des Ausschlusses einer Person ist es für eine lokale Lebensgemein-
schaft leicht, sich moralisch zu entlasten, etwa mit dem Argument, dass 
ausgeschlossene Personen sicherlich anderswo eine für sie passende Le-
bensgemeinschaft finden werden. In einem staatsbürgerlichen Zusam-
menhang aber können Menschen nicht einfach weitergeschickt werden. 
Nicht umsonst hat Hannah Arendt darauf hingewiesen, dass Menschen 
auch das Recht, Rechte zu haben, zugesprochen werden sollte (Schulze 
2015). Rechte zu haben erschöpft sich nicht darin abstrakte Ansprüche 
zu erhalten. Eine Person muss auch als Mitglied einer Gemeinschaft er-
scheinen, innerhalb derer sie diese Rechte einfordern kann. Es braucht 
also auch ein Recht darauf, in ein Beziehungssystem integriert zu wer-
den, innerhalb dessen eine Person nach ihren Handlungen und Meinun-
gen beurteilt wird. Im Zusammenhang dieser Arbeit lässt sich hier ein 
besonderes Recht erkennen: Das Recht kritisiert zu werden, zu kritisie-
ren und Kritikfähigkeit gelehrt zu bekommen. An dieser Stelle wird eine 
Problematik des Ideals herrschaftsfreier Gemeinschaften deutlich. Sofern 
sie nicht als kleine lokale Gemeinschaften gedacht werden, müssen sie 
auch die Personen integrieren, die das System ihrer Herrschaftsfreiheit 
zu korrumpieren versuchen, sei es aus einem Willen zur Macht heraus 
oder zu anderweitig persönlichem Vorteil. 

Ethnographinnen und Ethnographen haben maßgeblich zur Erfor-
schung egalitärer oder akephaler Gemeinschaften beigetragen. Dabei 
haben sie sich Rüdiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) zu-
folge nicht immer wohlwollend mit der Idee der Herrschaftsfreiheit 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

auseinandergesetzt. Insgesamt jedoch hätten sie so viel Material zu-
sammengetragen, dass diese Idee heute als eine ernst zu nehmende Op-
tion erscheine und auf keinen Fall mehr als ›primitiv‹ angesehen werden 
könne. Im Gegensatz zu einem ›naiven Anarchismus‹ vertreten Hau-
de und Wagner die Auffassung, dass herrschaftsfreies Zusammenleben 
Institutionen benötigt, die Herrschaft regulieren, die gleichzeitig aber 
selbst nicht repressiv sein dürfen. Nicht selten wird in diesem Zusam-
menhang auf Erfahrungen von Gemeinschaften des subsaharischen Af-
rika verwiesen. 

Von Afrika lernen

Alternative demokratische Ideen der Aushandlung sind nicht nur Ge-
genstand afrikanischer Philosophien (vgl. hierzu Wiredu 1997; Wiredu 
2015[1998]; Teffo 2004), sondern in vielen Teilen noch lebendige tra-
ditionelle Praxis. In Botswana beispielsweise besteht eine lange Traditi-
on konsensorientierter kommunaler Beratungen. Der ›kgosi‹ als Stam-
mesführer nimmt dabei eine entscheidende Rolle ein. Da er nicht auf 
eine exekutive Gewalt zur Durchsetzung seiner Beschlüsse zurückgrei-
fen kann, erfüllt er seinen Führungsanspruch, indem er sich für einen 
lebendigen, ehrlichen Austausch unter den Mitgliedern seiner lokalen 
Gemeinschaft verantwortlich zeigt. In vielen afrikanischen Gemein-
schaften ist eine Art Dorfversammlung die Institution, in der das ge-
schieht; in Botswana ist das die ›kgotla‹. In der Verfassung Botswanas 
wurde bewusst die Möglichkeit erhalten, dort weiterhin auch Streit-
fälle oder Anklagen verhandeln zu können und es steht im ›house of 
chiefs‹, einer verfassten Kammer der nationalen Regierung, auch im-
mer wieder zur Debatte, wie weit die Befugnisse der tribalen Gerichts-
barkeit gehen sollten. Die Beratungen in der kgotla werden im Idealfall 
so lange geführt, bis jede Person ausreichend Gehör gefunden hat und 
schließlich gemeinsam Maßnahmen beschlossen werden können. Kwasi  
Wiredu (2015[1998]: 174) beschreibt die hierbei zugrundeliegende 
Überzeugung folgendermaßen: »Menschen haben die Fähigkeit, sich 
durch ihre Differenzen hindurch bis zum tiefsten Grund der Identität 
ihrer Interessen durchzukämpfen«. Demnach können Menschen nach 
ergiebiger Beratung die Interessen der Gemeinschaft als ihre eigenen er-
kennen und so demokratisch über zukünftige Wege entscheiden. Hierzu 
sind oft sehr zeitaufwändige Beratungen notwendig, die durch die Über-
zeugung gerechtfertigt sind, dass erlebtes Unrecht und Konflikte, über 
die direkt involvierten Parteien hinaus, immer einen größeren Kreis an 
Personen beeinträchtigen. Demnach hat die Gemeinschaft ein Interes-
se an einer Befriedung oder Klärung persönlicher Streitfälle. Diese Tra-
dition geht also auch mit einer spezifischen Auffassung von Privatheit 

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

einher. Durchaus bekannt ist beispielsweise die Redeweise, dass es zwei 
Menschen braucht, um ein Kind zu zeugen, ein ganzes Dorf aber, um es 
zu erziehen. Damit ist gemeint, dass Kinder von einem reglementieren-
den Einfluss außerhalb des Elternhauses sehr profitieren können, weil sie 
lernen, dass sie eben nicht nur von den (manchmal zu sehr) wohlwollen-
den Eltern bewertet und sanktioniert werden. 

Auch traditionelle afrikanische Gesellschaften kommen also nicht 
ohne Institutionen aus, auch wenn diese weniger strafen, als dass sie 
eher eine Funktion der Stabilisierung von Gleichheit erfüllen. So kann 
auch Hexerei als eine ›herrschaftsfreie Institution‹ angesehen werden. Als 
eine Institution, die Verhalten reglementiert, dabei aber ohne eine ord-
nungssichernde Gewalt, wie etwa eine Polizei, auskommt. Um dies ver-
stehen zu können, müssen wir gängige Vorstellungen von Hexerei ab-
legen. Hexerei wird, wenn nicht einfach als Aberglaube ignoriert, oft 
ausschließlich im Hinblick auf ihre bösartigsten Auswirkungen behan-
delt. So wird sie im Kontext der UN auf Hexen- und Ritualmorde re-
duziert (WHRIN 2013). Unbestritten finden ungeheuerliche Menschen-
rechtsverletzungen statt. Tatsächlich werden unschuldige Menschen der 
Hexerei bezichtigt, sozial ausgegrenzt und in extremen Fällen sogar er-
mordet. Auch ist nicht zu leugnen, dass sogenannte ›witch doctors‹ ver-
einzelt Menschen, meist Kinder, regelrecht schlachten, um Körperteile 
zur Zubereitung von Zaubermedizinen zu ernten (Ashforth 1998; Hund 
2000). Derartige Vorfälle repräsentieren aber nicht das Wesen von He-
xerei. Einige Ethnographen sehen ganz andere alltägliche Dimensionen 
von Hexerei (Ashforth 1998; Geschiere 1997). Demnach ist Hexerei im 
Körper zentriert und eine Trägerin oder ein Träger von ›bad spirits‹ kann 
diese auch unbewusst in Kraft setzten. Hexerei ist als soziale Kraft in 
lokale Lebenszusammenhänge oder engste Familienbande eingewoben, 
in denen Eifersucht, Neid oder Missgunst häufige Attribute von Bezie-
hungen sind. Innerhalb dieser Gemeinschaften übernimmt Hexerei die 
Aufgabe der sozialen Regulierung im Sinne von Gleichheit und Gerech-
tigkeit. Der Glaube an sie etabliert Überzeugungen, wonach Eifersucht, 
Neid und Missgunst Zwietracht in einer Gemeinschaft sähen. Diese Ge-
fühle gegenüber einer Person zu haben und sie eventuell sogar in mysti-
sche Handlungen gegen sie umzusetzen, bedeutet sie zu verfluchen und 
kommt der Hexerei gleich. Es kann aber nicht verborgen bleiben, wenn 
jemand böse Kräfte (bad spirits) nutzt und es gibt auch Möglichkeiten, 
diese auf den Anwender zurückzulenken. So kann Hexerei immer auf 
die Person zurückfallen, die einen Fluch ausspricht. Demnach gilt es 
weder eifersüchtig, neidisch noch missgünstig zu sein, um nicht selbst 
von dunklen Kräften beherrscht zu werden. Gleichzeitig gilt es, nicht zu 
prahlen, nicht unfreundlich oder geizig, sondern großzügig zu sein, um 
zu vermeiden, dass andere Menschen diese Gefühle gegen einen entwi-
ckeln. Hexerei gemahnt also zur Selbstregulierung im Sinne von Egalität. 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Erich Leistner (2014) argumentiert sogar, dass – zumindest in Südafri-
ka – die von der UN angeprangerten gewalttätigen Ausschreitungen ge-
gen angebliche Hexen als eine Reaktion auf die nationale Gesetzgebung 
angesehen werden könne. Demnach fühlten sich lokale Gemeinschaften 
hilflos, nachdem den traditionellen Autoritäten die Verantwortung für 
Fälle von Hexerei entzogen worden waren. Damit funktioniert Hexerei 
nicht mehr als regulierende Institution.

4.7 Gemeinschaft und die Fähigkeit  
des Individuums zur Selbstregulierung

Auch in modernen Gesellschaften gilt es ein weites Feld unsozialer Ver-
haltensweisen, das rechtlich unreglementiert bleibt, dynamisch und 
transparent zu halten. Nur so können Einzelpersonen zur Mäßigung ih-
res Verhaltens und die Gemeinschaft zur Regulierung grenzüberschrei-
tenden Verhaltens befähigt werden. Die afrikanischen Beispiele inspirie-
ren die Vorstellung von lokalen Mediationsprozessen, die in Familien, 
Freundeskreisen, Nachbarschaften oder Betrieben stattfinden könnten. 
Dabei könnten nicht nur die jeweiligen Streitparteien hinzugezogen, son-
dern auch die jeweils weitere Gemeinschaft um Rat gebeten werden. 
Doch derartige Prozesse bedürfen Menschen, die fähig sind sich in einem 
sozialen Zusammenhang zu erkennen. Auf Hexerei als regulativen Glau-
ben möchte man heute natürlich ebenso wenig setzen, wie auf verbindli-
che religiöse Vorstellungen anderer Art. Eine transzendierende säkulare 
Spiritualität aber, wie sie in Kapitel 3.5 als Transrationalität beschrieben 
wurde, könnte ebenfalls diese Aufgabe übernehmen. Sie ermöglicht es 
dem Individuum hinter seine aktuellen Befindlichkeiten zurückzutreten 
und sich in seinen transaktionalen Bezügen zu erkennen. Entsprechend 
würde eine Person auch das Angebot von Mediation befürworten und 
wenn notwendig wahrnehmen. 

Der kritische Personalismus stellt zudem ein Wissen über Prozesse der 
Persönlichkeitsbildung zur Verfügung. Dies ist notwendig, damit sich In-
dividuen selbstgeführt in freiheitliche Formen der Vergemeinschaftung 
eingliedern können, ohne dabei ihre eigenen Bedürfnisse zu verleugnen. 
Darüber hinaus lässt es Richtlinien erkennen, nach denen bestehende re-
pressive Institutionen im Sinne eines egalitären Gemeinwohls bewertet 
und wenn möglich zu herrschaftsfreien umgestaltet werden können. Aus 
der Ambiguität, die gesellschaftliche Institutionen immer mit sich brin-
gen, kann nicht auf deren Überflüssigkeit geschlossen werden. Vielmehr 
sollte die Überzeugung folgen, dass Institutionen der beständigen Kon
trolle und Kritik aus möglichst vielen unterschiedlichen sozialen Positi-
onen heraus unterzogen bleiben sollten. 

GEMEINSCHAFT UND DIE FÄHIGKEIT DES INDIVIDUUMS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Gemeinschaft kann niemals ein Konsens- oder Harmonieprojekt sein. 
Gemeinschaft entwickelt zwangsläufig Dissensdynamiken. Die Art und 
Weise, wie diese in Öffentlichkeiten verhandelt werden, welche Stim-
men in politischen Entscheidungsprozessen Gehör finden und wie die-
se in Entscheidungen einbezogen werden, bestimmt schließlich die de-
mokratische Kultur einer Gemeinschaft. Wird dies lediglich als ein Spiel 
von Agonismen oder gar Antagonismen im Sinne kritischer Oppositio-
nen verstanden, dann liegt Lagerbildung und das Streben nach Herr-
schaft nahe. Im Sinne einer kritischen Mediation gilt es, gesellschaftliche 
Dissensbeziehungen dynamisch zu halten und Dogmen zu vermeiden. 
Da Persönlichkeitsentwicklung elementar von den sozialen Gegebenhei-
ten geprägt wird, erlaubt nur gelebte Verständigung die Entwicklung 
kommunikativer Persönlichkeiten. Nur wer die wohltuenden Effekte 
von Verständigung erlebt, wird die hierzu notwendigen Persönlichkeits-
merkmale, wie etwa Offenheit, Demut oder Ambiguitätstoleranz, aus-
bilden können. Negative Gefühle, wie Scham und Schuld, müssen zuge-
lassen werden, um sie reflektieren zu können. Nur in der Reflexion von 
Verfehlungen wird Versöhnung möglich. Gemeinschaft sollte ein sozia-
les Klima erzeugen, welches ihren Mitgliedern erlaubt, diese Fähigkeiten 
zu entwickeln. Egalitäre Vergemeinschaftung benötigt Individuen, die 
zur gemeinwohlorientierten Selbstregulierung befähigt sind. Damit die 
akademische Kritik hierzu einen Beitrag leisten kann, ist eine spezifische 
Haltung notwendig. Diese soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219 - am 20.01.2026, 05:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Subjektivität und Realität(en)
	4.2  Persönlichkeitsbildung als Schlüssel zur Handlungsfreiheit
	4.3  Personalität, moralische Reife und Widerstand
	4.4  Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute
	4.5  Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen Verhaltens
	4.6  Doch welche Gemeinschaft?
	4.7  Gemeinschaft und die Fähigkeit des Individuums zur Selbstregulierung

