
Einleitung 

Annette Langner-Pitschmann und Daniela Blum

Mit dem Gedanken des Absurden sind zahlreiche Konnotationen ver­
knüpft. Zentral scheint dabei die einerseits kontraintuitive, andererseits 
aber auch nicht ohne weiteres bestreitbare Intuition zu sein, dass die Wirk­
lichkeit im Letzten belanglos ist. Die Rede von der Absurdität markiert 
vor diesem Hintergrund die eigentümliche Diskrepanz zwischen dem un­
bedingten Sinnverlangen des Menschen und der menschlichen Erfahrung 
der Bedingtheit, Kontingenz und Sinnwidrigkeit des Daseins. Während 
im Zeichen der Sinnkrise die Unsicherheit aufkommt, welcher Sinn zur 
erlebten Realität passen mag, erhebt sich im Zeichen der Absurdität eine 
neue Qualität der Unsicherheit. Sie betrifft die Frage, ob zur erlebten Wirk­
lichkeit überhaupt irgendein Sinn passt – oder ob die Frage nach dem Sinn 
nicht schlicht das Thema menschlicher Existenz verfehlt, da die Wirklich­
keit mit dem Gedanken der Sinnhaftigkeit gar nicht erst kommensurabel 
ist.

Zweifelsohne gibt die Gegenwart Anlass zur Unsicherheit – und zwar 
nicht nur zur Unsicherheit als Frage nach diesem oder jenem Sinn, sondern 
auch und vor allem zur Unsicherheit als der Infragestellung jedweder Sinn­
haftigkeit. Die Möglichkeit, die im Gedanken des Absurden anklingt – die 
Möglichkeit, dass die Frage nach dem Sinn ins Leere geht –, ist also ein 
Zeichen unserer Zeit und damit zugleich ein Thema zeitgenössischer Theo­
logie. Im Sinne des Konzils bedeutet dies insbesondere, dass die Reflexion 
auf den Glauben die Ängste aufzugreifen hat, die mit der Möglichkeit des 
Absurden verbunden sind. Diese Ängste resultieren nicht zuletzt daraus, 
dass diese Möglichkeit dem tief in unser Selbstkonzept eingewobenen Be­
gehren nach Bedeutungshaftigkeit des Daseins entgegensteht. Sie hängen 
gleichzeitig aber auch damit zusammen, dass die Geste der Sinnzuschrei­
bung eine notwendige Voraussetzung für die Aufrechterhaltung unserer 
Handlungsfähigkeit darzustellen scheint.

Die Beiträge des vorliegenden Sammelbandes stellen sich der Heraus­
forderung der Theologie durch das Absurde als einem Zeichen unserer 
Gegenwart. Sie gehen zurück auf eine Tagung, zu der die Deutsche Sektion 

9

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Europäischen Gesellschaft für Katholische Theologie im Herbst 2024 in 
die Katholische Akademie Berlin eingeladen hat. „Kann man sich Sisyphos 
noch als einen glücklichen Menschen vorstellen? Absurdität und Theologie 
in der Gegenwart“: Mit diesem Tagungstitel setzte die Deutsche Sektion 
ihre Tradition fort, mit ihren Konferenzen eine interdisziplinäre Perspek­
tive auf Themen an der Schnittstelle von theologischen und zeitdiagnosti­
schen Fragen zu entwickeln.1

Der Ausgangspunkt, von dem die folgenden Beiträge in all ihrer Ver­
schiedenheit ausgehen, ist ein Verständnis des Absurden als einer Eigen­
schaft der Wirklichkeit in Relation auf unser Verstehen. Absurd ist demnach 
nicht die Wirklichkeit als solche; absurd ist vielmehr – so im Übrigen auch 
die Definition im Duden – was „gesundem Menschenverstand völlig fern“ 
ist. Diese Definition deutet zweierlei Vorzeichen an, unter denen die in 
diesem Buch vereinten Überlegungen stehen.

Zum einen lassen sie erkennen: Die Absurdität ist kein Zeichen der 
Zeit wie jedes andere. Vielmehr bildet sie gegenüber den von Gaudium et 
Spes angeführten Zeitzeichen eine Sonderklasse. Der Konzilstext nämlich 
identifiziert als Zeichen der Zeit eine Reihe schmerzhafter Widersprüche 
– so etwa den Widerspruch zwischen dem faktisch vorhandenen Wissen 
über soziale Dynamiken und der allgemeinen Orientierungslosigkeit hin­
sichtlich der Gestaltung von Gesellschaft oder aber den Widerspruch zwi­
schen der Einsicht in die Notwendigkeit von Solidarität und der Zunahme 
gesellschaftlicher Spaltung (GS 4). Das Konzil sieht diese Widersprüche 
bekanntlich als Anlass für die widerstreitenden Gefühle von „Hoffnung 
und Angst“.

Im Unterschied dazu unterstellt die Konzeption dieses Bandes, dass auf 
Widersprüche dieser Art gegenwärtig typischerweise nicht allein mit dem 
Gefühl der Angst, sondern auch mit dem Gefühl der Absurdität reagiert 
wird. Die herrschenden Diskrepanzen zwischen Wissen und Handeln, zwi­
schen kollektiver Einsicht und kollektiver Verblendung sind dem gesunden 

1 Die Tagung in Stuttgart im Jahr 2016 widmete sich Fragen im Spannungsfeld zwischen 
religiöser Pluralisierung und gesellschaftlicher Polarisierung. Die Konferenz im Jahr 
2018 in Freiburg hat die Situation der katholischen Kirche in postfaktischen Zeiten 
diskutiert; 2021 in Eichstätt ging es unter der Überschrift „Europa neu erzählen“ 
um Inszenierungen Europas in politischer, theologischer und kulturwissenschaftlicher 
Perspektive. Und auch die internationale Tagung, die Margit Eckholt während ihrer 
Amtszeit als Präsidentin der Europäischen Gesellschaft für Katholische Theologie 2021 
in Osnabrück ausgerichtet hat, hat mit dem Thema Creation – Transformation – 
Theology den Raum binnentheologischer Selbstbespiegelung hinter sich gelassen.

Annette Langner-Pitschmann, Daniela Blum

10

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenverstand – in ihrer Offenkundigkeit, in ihrem Beharrungsvermö­
gen, in ihrer stetigen Intensivierung – tatsächlich äußerst fern. Im Zustand 
von Hoffnung und Angst fühlt sich der Menschenverstand womöglich noch 
– wie es das Konzil formuliert – dazu aufgerufen, die Wirklichkeit zu „deu­
ten“ und auf die „bleibenden Fragen (…) Antwort zu geben“ (ebd.). Im Zu­
stand der Absurdität dagegen fühlt er sich von der Wirklichkeit abgehängt; 
Absurdität meint – mit einem Wort von Camus – „Verstehensohnmacht“ 
(Camus 2000: 46).2

In diesem Sinne also ist die Absurdität ein Zeichen der Zeit mit neuer 
Qualität. Denn es ist ein Zeichen, für das die vom Konzil angedachte Auf­
gabe der Theologie – das Verstehen – nicht mehr greift. Für den Umgang 
mit der für unsere Gegenwart charakteristischen Verstehensohnmacht ist 
das klassische Verstehenwollen womöglich kein hinreichendes Instrument. 
Was aber macht man theologisch mit einem Menschenverstand, der sich 
von der Wirklichkeit nicht nur überfordert, sondern irreversibel entfremdet 
fühlt? Die Herausforderung durch diese Frage bildet das erste Vorzeichen 
vor den Texten in diesem Band.

Das zweite Vorzeichen ergibt sich daraus, dass die Theologie ihrerseits 
im Ruf steht, Denkfiguren und Handlungsrealitäten hervorzubringen, die 
eine gewisse Entfernung zum „gesunden Menschenverstand“ aufweisen. 
„Wie viele Absurditäten ließen sich vermeiden, wenn wir den Mut hätten, 
einige Fragen mit gesundem Menschenverstand auf dem Boden einer gu­
ten Theologie zu beantworten!“ (Delgado 2025: 9) – dieser Ausruf eines 
Theologen am Ende von rund 30 Jahren Lehrtätigkeit erinnert daran, dass 
sich die Theologie ihrerseits nicht selten als ein absurditätsproduktiver Ort 
erweist.

2 Die Tragweite dieser Unterscheidung zwischen der Erfahrung der Wirklichkeit als 
einer nicht selbstverständlichen, aber grundsätzlich verstehbaren Größe und der Er­
fahrung der Wirklichkeit als einer dem Verstehen prinzipiell entzogenen Größe lässt 
sich u. a. an der folgenden Passage aus Camus‘ Überlegungen unter der Überschrift 
Das Absurde und der Selbstmord ablesen: „Eine Welt, die man sich – selbst mit schlech­
ten Gründen – erklären kann, ist eine vertraute Welt. Aber in einem Universum, das 
plötzlich der Illusionen und des Lichts beraubt ist, fühlt sich der Mensch fremd. Aus 
diesem Exil gibt es keine Rückkehr, da es der Erinnerungen an eine verlorene Heimat 
oder der Hoffnung auf ein gelobtes Land beraubt ist“ (Camus 2000: 16). – Weit davon 
entfernt, die vielfach im „Unkontrollierbaren“ (ebd.) verorteten Ursachen für einen 
Suizid erklären zu können, geht es Camus um die Einsicht, dass das „Gefühl der Absur­
dität“ als „Entzweiung zwischen dem Menschen und seinem Leben“ das Potenzial birgt 
zu zeigen, dass die Zustimmung zum Leben a priori nicht selbstverständlich ist.

Einleitung 

11

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während die Beiträge im vorliegenden Band durch beide Vorzeichen 
geprägt sind, reflektieren sie den Zusammenhang zwischen der Rede von 
Gott und dem Gedanken des Absurden aus unterschiedlichen Blickwin­
keln. Ihr Ziel ist nicht eine möglichst eindeutige Analyse dieses Verhältnis­
ses, als vielmehr eine möglichst facettenreiche Sammlung von Perspektiven 
auf diese Beziehung. Diese Ausrichtung spiegelt sich auf dreierlei Weise in 
diesem Buch wider.

Zum einen wird der tentativen Herangehensweise an den Zusammen­
hang zwischen Theologie und Absurdität durch die Gliederung entspro­
chen. Diese nähert sich dem Thema im ersten Schritt über theologische 
Annäherungen, in denen unterschiedliche Implikationen dieses Zusam­
menhangs herausgearbeitet werden. Auf diese selektiven Sichtachsen folgen 
im zweiten Schritt Ansätze zur ideengeschichtlichen Kontextualisierung des 
Verhältnisses zwischen Gottesrede und Absurdität. Der dritte Teil schließ­
lich untersucht die Beziehung zwischen Theologie und Absurdität anhand 
von Nahaufnahmen einzelner Forschungsfragen aus unterschiedlichen Teil­
disziplinen der Theologie.

Neben der Gliederung des Bandes spiegelt zweitens seine Autor:innen­
schaft das Ziel einer möglichst ausgeprägten Differenzierung der Gesichts­
punkte. Während die grundlegenden Überlegungen der ersten beiden Ab­
schnitte im Rahmen ausführlicher Abhandlungen vorgestellt werden, bietet 
der dritte Teil Raum für kürzere Ausschnitte aus laufenden Forschungsvor­
haben, deren Entstehungszusammenhänge von fortgeschrittenen Phasen 
des Studiums über Qualifikationsschriften bis hin zu Schwerpunktsetzun­
gen im Rahmen langjähriger Forschungstätigkeit reichen.

Erkennbar ist der selektiv-differenzierende Zugang drittens an der stilis­
tischen Bandbreite der Texte. Etliche Texte nehmen das Verhältnis von 
Gottesrede und Sinnwidrigkeit auf dem einschlägigen Weg literaturgestütz­
ter Argumentation in den Blick; andere wählen zeitdiagnostische Beobach­
tungen zum Ausgangspunkt und verbinden diese essayistisch mit theologi­
schen Denkfiguren; wieder andere verbinden beide Zugangsweisen. Nach­
dem diese Heterogenität im Rahmen der Tagung den Anstoß für einen 
lebendigen und kreativen wissenschaftlichen Austausch geboten hat, hoffen 
die Herausgebenden, dass auch der vorliegende Sammelband in diesem 
Sinne das theologische Denken anregt und bereichert.

Was die Gesprächslinien dieser Tagung angeht, sei auf den Bericht von 
Justin Veit im Theologischen Feuilleton feinschwarz verwiesen (Veit 2024). 
Nachdem der Zusammenhang der folgenden Textbeiträge dort ebenso kon­

Annette Langner-Pitschmann, Daniela Blum

12

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zise wie differenziert herausgearbeitet wird, sei im Folgenden nur knapp 
auf die Texte in ihrer hier vorgenommenen Anordnung eingegangen.

Die „Sichtachsen“ im Zusammenhang zwischen Absurdität und Got­
tesrede werden eröffnet durch die psychoanalytisch und religionsphiloso­
phisch inspirierten Überlegungen von Isabella Guanzini. Sie sieht das Ab­
surde (als Spielart dessen, was Lacan „das Reale“ nennt) dadurch charakte­
risiert, dass es „nicht auf die Frage nach dem Sinn reduzierbar“ ist, sondern 
„sozusagen außerhalb des Sinns“ steht. Davon ausgehend konzipiert sie die 
Religion als „Respekt vor dem Absurden“, der sich etwa in der religiösen 
Sprache als einer „Krisensprache“ und in einem bleibenden Sinn für die 
Abwesenheit Gottes manifestiert.

Durchaus in Kontinuität mit Guanzinis Perspektive führt Knut Wenzel 
das Absurde u. a. im Anklang an Camus als die „unbewältigbare Diskre­
panz (…) zwischen der Sinn- und Bedeutungslosigkeit der Welt und dem 
absoluten Bedeutungsverlangen des Menschen“ ein. Veranlasst durch die 
Reflexion auf vier allegorische Figuren des Absurden schlägt er schließlich 
vor, das Absurde als ein „Vertrauen ohne Grund“ aufzufassen, dass in 
einem doppelten Sinne „rückhaltlos“ ist – nämlich einerseits insofern es 
„nichts zurückhält“, andererseits jedoch insofern es „keinen Rückhalt“ in 
einem umfassenden Bedeutungshorizont hat. Für ihn ist es diese „Verwech­
selungsnähe“ des religiösen Glaubens zum Absurden, welche das Verhältnis 
zwischen Theologie und Absurdität grundiert.

Martin Kirschner verändert den Blickwinkel auf diese Beziehung, indem 
er das Absurde nicht primär als kontextübergreifendes Existenzial, sondern 
als konstitutives Moment gegenwärtiger Erfahrung von „Sinnwidrigkeit 
und Zerstörung“ auffasst. Seine Überlegungen nehmen ihren Ausgang 
dementsprechend bei einer Reihe an zeitdiagnostischen Beobachtungen 
und schlagen im Gespräch mit Anselm von Canterbury vor, diese Erfah­
rung des Absurden als Herausforderung für den Gedanken der Schöpfung 
zu begreifen. Hoffnung, so sein Ausblick, lässt sich wiederum nicht aus 
dem abstrakten Begriff, sondern allein aus der konkreten Gegenerfahrung 
unbedingter Liebe gewinnen – und es ist nicht zuletzt dieser Zusammen­
hang, welcher den theologischen Umgang mit dem Absurden prägt.

Die exegetischen Ausführungen von Martin Nitsche schließlich verbin­
den die begriffliche und die erfahrungsbezogene Ausgangsperspektive. So 
begreift er Absurdität grundlegend als den Moment, in dem das „Projekt, in 
den Dingen einen Sinn zu suchen“ ein für allemal „aufgegeben“ wird – und 
zeigt sodann über ausgewählte „biblische Minitaturen“ aus dem Buch Ko­
helet, aus den Psalmen sowie dem Buch der Weisheit auf, in welcher Weise 

Einleitung 

13

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Bibel das Absurde als Denkmöglichkeit (nicht zuletzt im Gedanken der 
Abwesenheit Gottes) thematisiert – um zugleich nach seiner Überwindung 
zu fragen.

Nachdem der erste Teil des Bandes theologische Fragestellungen sichtbar 
macht, die sich mit dem Gedanken des Absurden verbinden, beleuchtet der 
zweite Teil in einer „Nahaufnahme“ begrifflich-systematische Implikatio­
nen der Absurdität. Ingolf Dalferth analysiert in diesem Sinne die Logik des 
Widerspruchs zwischen dem Begehren nach Bedeutung und dem Scheitern 
an diesem Begehren und nimmt dabei einerseits die Tragik, andererseits 
aber auch die Komik dieses Widerspruchs in den Blick. Der Gottesgedanke 
kommt in dieser Systematik nicht als Platzhalter für eine Antwort oder 
Lösung ins Spiel, sondern als eine Möglichkeit, die Absurdität des Daseins 
– auch und gerade in ihrer tragischen Dimension – in den Umgang mit der 
Wirklichkeit zu integrieren.

Daran anschließend untersucht Sarah Rosenhauer, wie die Theologie 
dem Absurden begegnen kann. Sie fragt mit Camus und Hegel, wie der 
unvermeidliche Bruch mit der Welt – im Tod – nicht in eine „Beziehung 
existentieller Taubheit und Blindheit“ und damit in die totale Beziehungslo­
sigkeit führt. Die christliche Religion bietet hier keinen billigen Ausweg, 
sondern vielleicht, ausgehend von einem performativen Verständnis des 
christlichen Glaubens und im Grunde ähnlich wie Hegel und Camus, 
mit dem Liebesgebot das wirksamste Mittel, eine Freund-Feind-Logik zu 
durchbrechen.

Während Rosenhauer der Absurdität mit einem performativen Verständ­
nis des christlichen Glaubens begegnet, schlägt Karlheinz Ruhstorfer eine 
performative Theologie vor. Vor dem Hintergrund der Frage nach dem 
glücklichen Leben als der Grundfrage der Theologie überhaupt kann Ca­
mus‘ Sisyphos-Mythos als Veranschaulichung des menschlichen Kampfes 
in einer grundsätzlich sinnlosen Welt gelesen werden. Ruhstorfer ordnet 
die Schrift in die postmoderne Dekonstruktion metaphysischer und mo­
derner Glückskonzepte ein und schlägt mithilfe einer performativen Aus­
legung des Johannesevangeliums und in fast optimistischer Art vor, das 
dekonstruktivistische Kapitel in der Theologie- und Philosophiegeschichte, 
in welches die Überlegungen zum Absurden gehören, im performativen 
Zeugnis zu transformieren.

Einen anderen Zugang zu einer Theologie des Absurden bietet Klaus 
Viertbauer mit seinen Überlegungen, die sich der Tradition der negativen 
Theologie zuwenden. Er erläutert zunächst sein Verständnis der negativen 
Theologie als einer Verbindung von ontologischem Realismus und episte­

Annette Langner-Pitschmann, Daniela Blum

14

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mischen Skeptizismus, um im zweiten Teil vor dem Hintergrund dieser 
theologischen Tradition eine spezifische Lektüre von Kierkegaards „Die 
Krankheit zum Tode“ anzubieten. Dabei kommen auch nahe Verwandte 
des Absurden, insbesondere das Ärgernis, die Skepsis und das Paradox, zur 
Sprache.

Nachdem die Nahaufnahmen unterschiedliche Implikationen des Absur­
den innerhalb der systematischen Theologie präsentieren, bietet der dritte 
Teil in einer Art „Panorama“ Zugänge zum Absurden aus unterschiedlichen 
theologischen Disziplinen. Das Panorama wird durch einen neutestament­
lich-exegetischen Teil eröffnet. Aleksandra Brand nimmt die apokalypti­
schen Elemente der jesuanischen Botschaft in den Blick, die allerdings 
angesichts des Ausbleibens der tatsächlichen Ankunft des Reiches Gottes 
zu großen Spannungen in den frühen christlichen Gemeinden führten. Ge­
rade im Hinblick auf den Umgang des Einzelnen und der Gemeinden mit 
Geld wurden diese Spannungen virulent. Alexander-Maximilian Gialousis 
geht mit der Polykrise um 70 n.Chr. ebenfalls von einer nach-jesuanischen 
Erfahrung aus, die als absurde Gegenwartserfahrung in den Evangelien lite­
rarisch-theologisch verarbeitet wird. Mithilfe der Ambiguitätstheorie kann 
analysiert werden, wie das Markusevangelium die erlebte existentielle Ab­
surdität narrativ verarbeitet und in den Passionserzählungen transformiert, 
ohne sie literarisch oder theologisch aufzulösen.

Drei Beiträge aus dem Grenzbereich zwischen Philosophie und Theolo­
gie setzen das Panorama fort. Luis Maria Sancho Pérez justiert die Perspek­
tive auf das Absurde neu, indem er es als „das Nicht-Logische“ in den Blick 
nimmt und seine Erfahrung in den Phänomenen von Furcht und Mystik 
verdichtet. Ausgehend von Søren Kierkegaard, Martin Buber und Maria 
Zambrano lotet er das Verhältnis zwischen dem Unbewussten als dem 
„Unterlogischen“ und der Transzendenz als dem „Überlogischen“ aus, um 
sie in einer theologischen Reflexion auf die Figur Jesu Christi zusammen­
zuführen. Einen Kontrast hierzu stellen die Überlegungen Pia Hennings 
dar, die unter Rückgriff auf William James herausarbeitet, unter welchen 
Bedingungen die Frage nach der Möglichkeit einer glücklichen Existenz 
im Angesicht der Absurdität als pragmatisch relevant betrachtet werden 
kann. In diesem Zusammenhang führt sie angeregt durch die Überlegun­
gen Michael Hampes das Ideal „gegenwartsorientierten Handelns“ ein, das 
eine Distanz zu dem im Gedanken der Absurdität angelegten Abgleich 
zwischen dem subjektiven Sinnverlangen und seinem Scheitern an der 
Handlungsrealität erlaubt. Claudia Gialousis wendet den Blick auf die Fra­
ge, wie eine systematische Rede von Gott „auf eine Welt (reagiert), die 

Einleitung 

15

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermeintlich nicht antwortet“, d. h. wie das Projekt der Theologie mit dem 
Phänomen umzugehen hat, dass die Pluralisierungstendenzen der Moderne 
die Kontingenz jedweder Sinnzuschreibung offensichtlich gemacht haben. 
Über die Analyse religiöser Deutungsmuster im Begriff der „Refiguration“ 
macht sie deutlich, dass die Beschreibung der Wirklichkeit als bedeutungs­
los ihrerseits an hermeneutische Vorentscheidungen gebunden bleibt, die 
keineswegs alternativlos sind.

In ähnlicher Weise wie Gialousis untersucht auch Eva Spiegelhalter, 
die mit ihrem Beitrag die Reihe der praktisch-theologischen Beiträge er­
öffnet, wie das Verhältnis zwischen transzendenzbezogenen und transzen­
denzlosen Lesarten gestaltet werden kann. Sie hält ausgewählte systema­
tisch-theologische Plädoyers für eine normative Überlegenheit religiöser 
Sinnzuschreibung ins Licht religionspädagogischer Realitäten und argu­
mentiert davon ausgehend für eine „zurückhaltende Anthropologie“, die 
den persönlich-existenziellen Charakter der Entscheidung für oder gegen 
eine umfassende Sinnzuschreibung ernst zu nehmen erlaubt. Anders stellt 
sich die Frage nach dem normativen Anspruch auf Vermeidung von Absur­
dität aus der kirchenrechtlichen Sicht dar, die Christoph Koller einnimmt. 
Demzufolge stellt die Verknüpfung von Handlungsrealitäten mit bestimm­
ten Bedeutungen den unverzichtbaren Kern jeder Rechtsordnung dar. Im 
Bereich des staatlichen Rechts, so arbeitet Koller heraus, wird diese Anfor­
derung durch das Prinzip der Gewaltenteilung eingelöst. Analog, so seine 
Forderung, bedarf auch das Kirchenrecht interner Kontrollmechanismen, 
um der Gefahr der Absurdität zu entgehen.

Die drei systematisch-theologischen Beiträge, die das Panorama abrun­
den, setzen sich mit traditionellen theologischen Konzepten auseinander, 
die in der Spätmoderne absurd erscheinen können. Knut Wormstädt er­
achtet in seinen Überlegungen zu einer zeitgenössischen theologischen 
Versöhnungskonzeption die Erwartung auf ein Eingreifen Gottes, von dem 
traditionelle Versöhnungsvorstellungen ausgehen, angesichts eines mensch­
lichen Autonomieverständnisses als absurd. Plausibler scheint, Versöhnung 
zwar als göttlichen Akt, aber – mit John D. Caputo – nicht als garantiertes 
göttliches Handeln zu verstehen. Versöhnung ist angesichts der Komplexi­
tät menschlicher Erfahrungen und Konflikte als kontinuierlicher Prozess 
zu konzipieren, der den Unverfügbarkeiten und Kontingenzen von Wirk­
lichkeitserfahrungen als Bedeutungsangebot nachgelagert ist. Ähnlich wie 
Wormstädt von einer in der Spätmoderne absurd wirkenden, traditionellen 
Versöhnungstheologie, die mit dem Eingreifen Gottes rechnet, abrät, warnt 
Johannes Elberskirch in seinen Überlegungen zur Sakramentalität davor, 

Annette Langner-Pitschmann, Daniela Blum

16

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Kirkegaard gerade in der Absurdität die „Grammatik des Glaubens, der 
durch seinen Bezug zu Jesus Christus existentiell ernst wird“, zu erkennen. 
Als eine zeitgenössisch mögliche Art, Sakramentalität zu denken, schlägt 
Elberskirch die Konzeption einer personalen und zugleich ritualisierten 
Form göttlicher Heilsverpflichtung vor, die der affektiven Singularisierung 
und formalen Rationalisierung spätmoderner Gesellschaften entspricht. 
Eine dritte theologische Konzeption ist die Rede von der Heilsgeschichte, 
der sich Michael Quisinsky zuwendet. Mit dieser plädiert er aber nicht für 
die Flucht aus der Absurdität, sondern sieht in den realen oder vermeint­
lichen Absurditäten menschlicher Existenz und theologischer Reflexion, 
die der Begriff der Heilsgeschichte einfängt, von Jesus Christus her eine 
sinnvolle und glaubwürdige Möglichkeit, die Menschheit theoretisch und 
praktisch zu begreifen. Umgekehrt bietet das heilsgeschichtliche Konzept 
einen konstruktiven Weg, mit Absurdität umzugehen, „ohne deren Radika­
lität auszublenden“.

Die hier dokumentierte Tagung der Deutschen Sektion der Europäischen 
Gesellschaft für Katholische Theologie erwies sich als ein Forum, auf dem 
unterschiedliche Perspektiven auf eine zunächst ungewöhnlich erscheinen­
de Frage das kritische, konstruktive und auch überraschende Potential 
theologischen Denkens aufzeigten. Viele Beiträge verdanken wertvolle An­
regungen dem Austausch, dem auch diese Veröffentlichung dient.

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Der Mythos von Sisyphus. 33. Auflage, Hamburg 2000.
Delgado, Mariano: Abschiedsvorlesung. So wie es ist, kann es nicht bleiben – Zur 

Dynamik der Kirchengeschichte, 06.06.2025: [https://www.unifr.ch/ird/de/assets/p
ublic/files/Home/Delgado_AV_web.pdf] (Letzter Zugriff: 25.07.2025).

Veit, Justin: Sinnlosigkeit oder Sinninflation? Versuche zu einer Theologie des Absur­
den, in: Feinschwarz vom 24.10.2025 [https://www.feinschwarz.net/sinnlosigkeit
-oder-sinninflation-versuche-zu-einer-theologie-des-absurden] (Letzter Zugriff: 
25.07.2025).

Zweites Vatikanisches Konzil: Gaudium et Spes. Über die Kirche in der Welt von heute: 
[https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii
_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html] (Letzter Zugriff: 25.07.2025).

Einleitung 

17

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unifr.ch/ird/de/assets/public/files/Home/Delgado_AV_web.pdf
https://www.feinschwarz.net/sinnlosigkeit-oder-sinninflation-versuche-zu-einer-theologie-des-absurden
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unifr.ch/ird/de/assets/public/files/Home/Delgado_AV_web.pdf
https://www.feinschwarz.net/sinnlosigkeit-oder-sinninflation-versuche-zu-einer-theologie-des-absurden
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html


https://doi.org/10.5771/9783748965695-9 - am 10.02.2026, 01:12:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung |Annette Langner-Pitschmann, Daniela Blum

